4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums

4.1 «Systeme des Gliicks» im Mann ohne Eigenschaften

4.1.1 Orientierungsverlust I: Kakanien, Ulrich und die Parallelaktion

Wollte man fiir Musils Roman die Frage nach dem Weltanschauungsdiskurs von der Fra-
ge nach der Ideologiekritik, die lange Zeit fiir einen dhnlichen Gegenstandsbereich in
der Forschung dominant war, hinsichtlich der jeweiligen literarischen Funktion abgren-
zen, so wiren neben intertextuellen Anschliissen an den Weltanschauungsroman zuerst
die im Sinne Wolfs Habitus-bildenden Elemente des Romans zu nennen, mit denen die
psychische und soziale Dimension entfaltet wird. Auf die kommt es unter der Perspek-
tive des Weltanschauungsbegriffs an:' Musils Figuren sind bei allen ihnen in den Mund
gelegten Zitaten doch «Triger persénlicher Geschichten»®. Die Zitate selbst sind von
den historischen Aussagesubjekten meist vollstindig abstrahiert® und fiir ein fiktiona-

1 Zu einem Versuch der Abgrenzung von (Weltanschauung> und <deologie> vgl. schon Meier, «Welt-
anschauung». Studien zu einer Geschichte und Theorie des Begriffs, 221: «<Weltanschauung gehort
zum einzelnen Weltanschauungs-Subjekt. Erst wenn sie vom Individuum als ihrem Trager abgelost
wird und sich als ein Gruppeninteresse konstituiert, schlagt sie um in Ideologie.» Diese analytisch
nicht sehr tragfahige Distinktion ware unter Einbeziehung Thomés neu zu formulieren. Die Abgren-
zung wire dabei sinnvoller hinsichtlich des Erkenntnisinteresses zu treffen, das sich mit den Begrif-
fen verbindet: In diesem Sinne kalkuliert die Frage nach Weltanschauungen auch einen ganz spezi-
fischen psychischen und sozialen Bedarf nach diesen Weltanschauungen ein, der sich aus dem Zu-
sammenbruch der vorgegebenen Ordnungsfaktoren ergibt; der Begriff zielt damit zwar in der Tat
auf das «Weltanschauungs-Subjekt», fragt aber auch nach dessen Ort in einem Massenphdnomen.
Das von Meier behauptete konstitutive Subjekt loziert Thomé stattdessen auf der Ebene der litera-
rischen Durchsetzungsstrategien, indem er die Stilisierung der Weltanschauungs-Subjektivitat der
Autoren hinterfragt, die das Massenphinomen bedienen. Demgegeniiber liefle mit <deologie> z.B.
sinnvollund allgemeinernach der Intention diskursiver Interessendurchsetzung fragen. Im realen Ge-
genstand konnen Ideologie und Weltanschauung also durchaus zusammenfallen, ohne dass ein Dis-
tinktionsverlust darin lage.

2 Irmgard Honnef-Becker: «Ulrich lichelte». Techniken der Relativierung in Robert Musils Roman «Der Mann
ohne Eigenschaften». Frankfurt am Main: Lang, 1991, 150.

3 Eine offenkundige Ausnahme davon ist Nietzsche, dessen Name in der Clarisse-Handlung standig
fallt. Es liegt aber auf der Hand, dass es Musil gerade in diesem Handlungskomplex weniger um ei-
ne unmittelbare, geschweige denn diskursive Auseinandersetzung erster Ordnung mit Nietzsche zu
tun ist, als vielmehr um den populédren Nietzscheanismus, der wiederum in den fiktionalen Habitus
der Figur Clarisse eingebettet ist.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

les Gefiige funktionalisiert, das in Form der Frage «des rechten Lebens» — so Ulrich (GW
I, 255) — bzw.: «<Wie soll sich ein geistiger Mensch zur Realitit verhalten?» — so Musils
Selbstdeutung (GW II, 940) — um die soziokulturelle Krise der Vorkriegsjahre gelagert
ist.* Kulturelle Desorientierung, die Musil in den Essays mit diskursiven Mitteln dia-
gnostiziert und analysiert hat, ist das Ausgangsproblem, das den meisten Romanfigu-
ren, inklusive Ulrich, zugeschrieben wird, und dies zu einem betrachtlichen Anteil im
fiktionsinternen Medium des Weltanschauungsdiskurses. Die Makrostruktur des Ro-
mans ist diesbeziiglich mit einer «Versuchsanordnung» verglichen worden, in der Ul-
rich, auf Urlaub vom Leben, «von konkreten Lebenszusammenhingen entbunden und
mit einem Problem — der Frage nach dem rechten Leben - konfrontiert wird»®, worauf
verschiedene, untereinander und durch das Denken des Protagonisten perspektivierte
«zeitgenossische Weltanschauungen, die jeweils fiir sich beanspruchen, die Frage nach
der richtigen Ausrichtung des Lebens zu beantworten», im Verlauf des <Experiments>
aneinandergereiht werden, «um so das Ausgangsproblem induktiv zu bewiltigen»® Mu-
sil selbst gibt in seinen Notizen den Hinweis, dass dabei neben dem Weltanschauungs-
diskurs auch die Protagonistenreflexion, selbst wo sie Konzeptionen aus den Essays zi-
tiert, nicht als fiktionsexterne Diskursebene, sondern als fiir den Roman funktionali-
siertes Medium gelesen werden soll: «<Entweder meine Philos. durch A[nders] ironisie-
ren od. sie ihm in den Mund legen. Wahrscheinlich beides!» (KA, Mappe VI1/6, 232).
Auch als Ausgangsproblem des Weltanschauungsdiskurses wird die Wahrnehmung
eines kulturellen Orientierungsverlusts unter Pluralisierungsbedingungen angenom-
men. Sie richtet sich teleologisch auf eine «Erlosung» vom «verbreiteten Gefithl der Un-
tibersichtlichkeit, der Pflege des Individualismus, dem Nebeneinander von Larmoyanz
und Illusionslosigkeit sowie der Diversitit der Zerstreuungsangebote» (als die 1914 der
Krieg erscheint, auf den Musils Roman zulduft), um anschlieRend die strikten «Erwar-
tungen an den gesellschaftlichen Zusammenhang und die personliche Einbindung in

4 Esverstehtsich, dass diese Unterscheidung zwischen deologie> und Weltanschauung> auf der Ebe-
ne von Analysebegriffen getroffen wird, und zwar mit Blick auf deren Erklarungskraft, nicht auf Kon-
gruenz mit Musils eigenem Sprachgebrauch. Dass dieser in der Tat zwischen beiden Begriffen nicht
immer genau unterscheidet, mag folgende Stelle aus dem Entwurf Der deutsche Mensch als Symptom
von 1923 belegen: «ldeologie ist die Seele des Lebens, auch des alltiaglichen. Sie zeigt nicht nur sei-
nen Charakteran, sondern sie formtihn auch. [...] Ideologie ist: gedankliche Ordnung der Cefiihle; ein
objektiver Zusammenhang zwischen ihnen, der den subjektiven erleichtert» (GW I1,1379). Vgl. dazu
auch die Voriiberlegungen des vorigen Kapitels.

5 Honnef-Becker, Techniken der Relativierung,153.

6 Vgl. Honnef-Becker, Techniken der Relativierung, 145ff. An gleicher Stelle begriindet die Autorin diese
Vorstellung einer parataktischen Reihung mit einer luziden Abstraktion des Musilschen Literaturbe-
griffs, dieden Rangder Fiktion prazise erfasst und dabei programmatische Vereinnahmungen vermei-
det: «Dichtung hat die Fragestellungen zu bearbeiten, die friiher zum Themenbereich der Philosophie
zahlten. Da die Probleme nicht mehr diskursiv innerhalb eines philosophischen Begriffssystems zu
behandeln sind, greift man zu den <ronischens literarischen Darstellungsformen, insbesondere zum
Roman. Hier werden Erfahrungen des «icht ratioiden> Bereichs bearbeitet, deren Erkenntnisgehalt
mit dem Instrumentarium der Wissenschaften nicht zu priifen ist. Dichtung wird somit zum Refle-
xionsraum fiir metaphysische und ethische Probleme, zum Instrument der Wahrheitssuche und Le-
bensdeutung».

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 109

soziale Gefiige» umsetzen zu kénnen;” kurz, sie manifestiert sich als Sehnsucht nach
Reduktion von Kontingenz. Ebenso konstitutiv ist das Postulat geistiger Orientierungs-
losigkeit fuir all die Zeitromane, die an den Weltanschauungsdiskurs andocken, ihn li-
terarisieren und fortschreiben.

Zur genaueren Bestimmung, wie Musil die erzahlte Welt, das Fundament des Mann
ohne Eigenschaften konstituiert, ist der Blick auf den Beginn des Romans vonndéten,
und damit zunichst auf das erste Kapitel. Mit den Worten «Uber dem Atlantik befand
sich ein barometrisches Minimum» setzt der Text ein, gefolgt von einer Reihe weiterer
Fachtermini, die schlieflich in eine Ubersetzung in die konventionellste aller Einlei-
tungsfloskeln miinden: «Mit einem Wort, das das Tatsichliche recht gut bezeichnet,
wenn es auch etwas altmodisch ist: Es war ein schoner Augusttag» (GW I, 9). Schon
iiber eine mogliche Sinnzuschreibung dieses ersten Absatzes ist sich die Forschung
alles andere als einig, worin sich bereits die grundsitzlichen Probleme vorrangig her-
meneutisch motivierter Verfahren mit diesem Text duflern. Erfolgversprechender ist
ein demgegeniiber zunichst bescheideneres Vorgehen. Denn ob es sich bei der An-
einanderreihung meteorologischer und astronomischer Fachinhalte nun der Intention
nach um einwandfreie Angaben oder um virtuos orchestrierte Pseudowissenschaft und
«mehrstockigen Unsinn» handelt, wie behauptet wurde,® darf beiseite bleiben, wenn
man sich zunichst mit Erkenntnissen bescheidet, die aus dem sprachlichen Materi-
al selbst zu gewinnen sind. Das relevante Ironiesignal sendet bereits, der Ebene von
Bedeutungszuschreibungen sozusagen vorgelagert, die Wendung «mit einem Wort»,
indem sie eine Aquivalenzbeziehung zwischen betont konventionellem einerseits und
wissenschaftlichem Wortinventar andererseits herstellt. Wahrend unsicher ist, worauf
diese Ironie gerichtet ist — die Forschung bietet da etwa die Romantradition an, aber
auch Wissenschaft, Pseudowissenschaft, einen unzuverlissigen Erzdhler und weitere
-, kommt man auch hier schon mit einer wesentlich basaleren Feststellung weiter:
Indem der konventionelle Romanphraseologismus als die «etwas altmodisch[e]» Ver-
sion der einleitenden Fachbegriffskaskade enthiillt wird, ist zugleich ein Wechsel der
begrifflichen Einkleidung bei unverindertem Objektbereich («das Tatsichliche») kon-
statiert. Der einleitende Absatz birgt, unabhingig von seiner fachinhaltlichen Relevanz
oder der ironischen Wertung, in einer ersten Bedeutungsschicht Informationen iiber
einen bestimmten Sprachgebrauch. Die vom Erzihler als die zeitgemifie, oder jeden-
falls nicht «altmodische», etablierte Paraphrase einer banalen Wetterbeobachtung, aus
der in der literarischen Tradition eben nicht, wie die Kapitelitberschrift suggeriert,
«nichts» hervorgeht, sondern im Gegenteil ein umfangreicher Roman, bezieht ihre
Begriffe aus dem Bereich der Wissenschaft. Zunichst eine augenfillige Verfremdung
wohlbekannter Erzihlkonventionen, auf die dann sogar noch als Beschreibungsalter-
native aufmerksam gemacht wird, gewinnt diese sprachliche Verschiebung dadurch

7 Matthias Schoning: Versprengte Gemeinschaft. Kriegsroman und intellektuelle Mobilmachung in Deutsch-
land 1914-1933. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009, 17f.

8 Vgl. Sieglinde Crimm und Knut Hiiller: Schones Wetter oder was? Robert Musils Kritik an <moderner
Wissenschaft. In: Musil-Forum 28 (2004), 5783, hier 81.— In ihrem Aufsatz ordnen die Autoren nicht
vollig iberzeugend jegliche Verwendungvon Wissenschaftssprache in ein relativ starres Ironiemuster
ein, das, so die These, formelhaft «Pseudowissenschaft» vorfithren und bloRstellen soll.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

fiir die Romanwelt, in die der Leser an dieser Stelle eingefiihrt zu werden erwartet,
Bedeutung als vorangestelltes Interpretament:’ Die erzihlte Welt wird nicht, und das
ist natiirlich eine Implikation allen autoreflexiven Erzihlens, als ein eindeutig refe-
renzierbares Gegebenes eingefithrt, das <an sich> erfahren werden kann, sondern als
Betrachtungsgegenstand, der — auch vom Romanpersonal und vom Erzihler — gedeutet
werden muss. Durch Parataxe explizit dquivalenter Beschreibungsmuster, die dariiber
hinaus jeweils als priexistenter Jargon bestimmter gesellschaftlicher Teilsysteme mar-
kiert sind, registriert die Einfithrung in die Welt des Mann ohne Eigenschaften auferdem
die Kontingenz der Erfassung dieser Welt — sie konstituiert eine Erzihlumgebung, die
schon intradiegetisch nur deutend erfasst werden kann, und zwar je unterschiedlich
nach Mafigabe der sozial zur Verfiigung stehenden Muster, kurz: zu deren Wahrneh-
mung und Vermittlung es einer Sprache bedarf, deren Wahl im Prinzip kontingent
ist. Problematische Kontingenz der Welterfassung wird damit nicht lediglich diskursiv
repetiert, sondern erzidhlerisch nachvollzogen, und fundiert so all das, was aus diesen
ersten Sitzen «hervorgeht».

Die Konsequenzen fir das erzihlte Geschehen erweisen sich in unmittelbarer Fol-
ge. Nachdem sich die Perspektive iiber die «Reichshaupt- und Residenzstadt Wien» auf
zwei anonyme Menschen verengt hat,'® wird an ihnen eine Art Anwendungsbeispiel
des einleitenden Absatzes durchexerziert. Gegenstand ihrer Aufmerksamkeit ist ein
Verkehrsunfall, Resultat einer Storung der von mechanischer RegelmiRigkeit gekenn-
zeichneten Bewegungsmuster der Umgebung. Die Erzihlerstimme bezeichnet den
Vorfall zunachst mit semantischen Leerstellen:

Wie die Bienen um das Flugloch hatten sichim Nu Menschen um einen kleinen Fleck an-
gesetzt, den sie in ihrer Mitte freiliefSen. Von seinem Wagen herabgekommen, stand der
Lenker darin, grau wie Packpapier, und erklarte mit groben Gebarden den Ungliicksfall.
Die Blicke der Hinzukommenden richteten sich aufihn und sanken dann vorsichtigin die
Tiefe des Lochs, wo man einen Mann, der wie tot dalag, an die Schwelle des Cehsteigs ge-
bettet hatte. (GW |, 10; Hervorhebungen FS)

Was folgt, ist die Vorfithrung eines Bedarfs nach Ordnungsstrukturen, die solche Leer-
stellen in befriedigender Weise filllen kénnen. Die Frau, die sich bisher «in der Haupt-

9 ImVerbund nattrlich mitden drei Abschnittskennzeichnungen, die dem eigentlichen Textbeginn vor-
angehen und bereits auf dhnliche Weise auf ihre Differenz zu gewohnten Mustern hinweisen: Vom
Romantitel Der Mann ohne Eigenschaften iiber den Abschnittstitel «Eine Art Einleitung» zur Kapiteliiber-
schrift «Woraus bemerkenswerter Weise nichts hervorgeht» werden Abweichungen von Lesererwar-
tungen inszeniert.

10 Anonym insofern, als sie nur dadurch definiert werden, nicht Diotima und Arnheim zu sein. Musil
fihrt hier zwei seiner Hauptfiguren in absentia ein und unterlauft damit weiter Lesegewohnheiten.
Bezeichnenderweise nicht durch Negation der entsprechenden narrativen Bausteine, denn de facto
sind Arnheim und Diotima damit in den Roman eingefiihrt, sondern durch Entkopplung von der da-
mit assoziierten Darstellungskonvention, die in Form einer Inversion zitiert wird. — Irmgard Honnef-
Becker stellt zutreffend fest: «Dafd Musil im Modus der Uneigentlichkeit erzihlt, zeigt sich darin, daf
er, wahrend er die konventionellen Muster gebraucht, gleichzeitig ihre Funktion als Erzahlverfahren
deutlich macht» (Honnef-Becker, Techniken der Relativierung, 7).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 111

und Residenzstadt auf ihrem Platze» gefiihlt hat, erlebt beim Anblick der Leerstelle ei-
ne Irritation, sie fithlt «<etwas Unangenehmes in der Herz-Magengrube, das sie berech-
tigt war fiir Mitleid zu halten; es war ein unentschlossenes, lihmendes Gefiihl» (GW I,
11). Es ist das Wort «Bremsweg», die Einordnung der Ursache ethischer Regungen, die
zundchst nur als semantisches «Loch» erfassbar war, in ein Ordnungssystem vermaoge
technischer Terminologie, das sie gleich darauf um den unangenehmen Affekt erleich-
tert — wenngleich ihr die Bedeutung des Begriffs gar nicht klar ist.

Sie wufste nicht, was ein Bremsweg sei, und wollte es auch nicht wissen; es geniigte ihr,
daf damit dieser graflliche Vorfall in irgend eine Ordnung zu bringen war und zu einem
technischen Problem wurde, das sie nicht mehr unmittelbar anging. (CW I, 11)

Die blofRe Ahnung irgendeiner Ordnungsstruktur, wie sie der Begleiter mit dem tech-
nischen Wort andeutet, ist fiir den beildufigen Alltagsgebrauch hinreichend; der Jargon
verbiirgt so die Ordnungskapazitit des Systems, dem er entstammt. Unmittelbar nach
einem solcherart erzielten Sinnstiftungserfolg wird auch duferlich die Ordnung wie-
derhergestellt, als in Form des Rettungswagens die vorgesehenen sozialen Mechanis-
men greifen. Zugleich agiert iiber der Handlung der Erzihler, der im ersten Absatz ei-
ne perspektivisch determinierte Welt etabliert hat, nun aus jener wahrnehmungsleiten-
den Perspektive, die der Sprachgebrauch des Mannes fiir die Frau evoziert hat, indem
er nimlich die erzahlten Wahrnehmungen nach ihrer Folgerichtigkeit gemaf eines sol-
chen Ordnungssystems rubriziert. Signalwirkung hat dabei die dreifache Verwendung
des Adjektivs «berechtigt»: Berechtigt ist nicht die ethische Regung per se, sondern le-
diglich ihre Identifikation als Mitleid, berechtigt ist gleichermaflen der Eindruck, der
damit zusammenhingende Vorgang sei ein «gesetzliches und ordnungsgemafies Ereig-
nis», und dementsprechend «unberechtigt» das Gefiihl, einer Singularitit beigewohnt
zu haben (GW I, 11).

Dasselbe Prinzip, nach dem auf den Namen des Handlungsorts Wien «kein beson-
derer Wert gelegt werden» soll, die Stadt vielmehr generalisiert «wie alle grofien Stadte»
gezeichnet wird, ist also auch wirksam, wenn Musil die Leserschaft nicht auf konven-
tionelle Weise in eine konventionelle Romanwelt einfiithrt, sondern der eigenen Vorgabe
gemif in das «geistig Typische» dieser Welt. Deren von der Romantradition geforder-
te Konkretionen — die Stadt Wien, die wie andere ist; zwei Menschen, deren Identitit
oder nicht-Identitit mit Arnheim und Diotima fiir die Narration scheinbar ohne Be-
lang bleibt — sind an dieser Stelle kontingent. Das Darstellungsinteresse gilt hier nicht
den Figuren, sondern den Regeln, nach denen sie agieren. Daher bleiben die beiden
Personen der Eingangsszene einerseits anonym, lief3e sich andererseits aber ebenso-
gut «annehmen», es handle sich um zwei der Hauptfiguren des Romans. Dies bedeutet
nun weniger die oft behauptete Austauschbarkeit der Musilschen Figuren, sondern es
ergibt sich daraus, dass Musil in diesem ersten Kapitel die universal giiltigen Existenz-
bedingungen aller Figuren ein- und - tatsichlich exemplarisch - vorfiihrt." Wihrend

11 Umsowohl der Typisierung als auch der Individuation eigentlicher Hauptfiguren die universal giiltige
Ebeneihrer Existenzbedingungenvorzuschalten, istdie Anonymitat der beiden Menschen notwendig
—man konnte also sagen, sie sind darum textstrategische Funktionstrager, damit die Hauptfiguren es
gerade nicht sein mussen.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

im ersten Absatz die Erzihlerstimme in austauschbaren, sozial vorgegebenen Phraseo-
logismen einsetzt, demonstriert die abschliefende Szene das gleiche Prinzip auf der
Ebene der Figurenhandlung, indem ein empirischer «Vorfall» und die damit unreflek-
tiert verbundenen ethischen Regungen eine Weltdeutung durch Phrasen provozieren,
die auf hohere Ordnung verweisen; es ist das Grundmuster des spater im Roman ent-
falteten Weltanschauungsdiskurses. Zugleich deutet der Schluss der Szene schon die
Defizienz solcher Weltdeutung an. Das Gefiihl der Frau, eigentlich «unberechtigt» unter
den Pramissen der vom Begleiter itbernommenen begrifflichen Ordnung, ist dennoch
als unaufgeldster <ethischer Rest> prisent, «etwas Besonderes erlebt zu haben».

Im Folgenden soll nun darauf eingegangen werden, wie vor dem Hintergrund dieses
Weltanschauungsproblems Erzihlinstanz, Hauptfigur und das umgebende Figurenen-
semble aufeinander bezogen werden.

Der Protagonist Ulrich fungiert vor allem im kanonischen Roman als Reflexions-
zentrum von erzihlter Welt und Figurenensemble. Renate von Heydebrand beschreibt
die Figur daher als Bezugspunkt aller im Roman aufgebotenen Perspektiven in einem
«System der Spiegelungen, der wechselseitigen Erhellung, Erginzung und Kritik, des-
sen Umfang durch Ulrichs Denken abgesteckt wird»"2, eine Funktion, die zu erfiillen
Ulrich gegeniiber den restlichen Figuren iiber privilegiertes intellektuelles und kriti-
sches Potential verfiigt. Wie Irmgard Honnef-Becker erschopfend nachgewiesen hat,
bestimmt dieses Denken der Hauptfigur iiberdies die zwischen verschiedenen Perspek-
tiven changierende Erzahlerstimme 6fter und starker als das irgendeiner anderen Fi-
gur, bis hin zu gezielter Verunklarung der Erzahlsituation vor allem mancher der aus
dem epischen Priteritum ins kommentierende gnomische Prisens wechselnden Text-
stellen, die sich iiberhaupt nicht mehr eindeutig dem Erzihler oder Ulrich zuweisen las-
sen.” Ulrich steht daher im gesamten Verlauf des ersten Bandes in einem einzigartigen
Verhiltnis zu seiner Umwelt, eine Position, die im zweiten Band und schliefilich in den
Nachlassfragmenten durch die Figur Agathe erganzt und zumindest versuchsweise um-
gekrempelt wird.

Ulrich wird im Roman doppelt eingefiihrt, zuerst in Kapitel I/2 als «Mann ohne Ei-
genschaften» und zwei Kapitel spater unter Angabe des Namens «Ulrich» und biogra-
phischer Details. Die erste Einfithrung wird als direkter Anschluss an die eben analy-
sierte Einfithrung der Erzihlwelt im ersten Kapitel gestaltet, indem sich die Narration
gewissermaflen entlang einer vorgegebenen stidtischen Topographie bewegt und da-
mit entlang der Strafle vom exemplarischen Verkehrsunfall zu Ulrichs Haus gelangt. Es
tritt als Manifestation historischer Codes in Erscheinung: «ein Jagd- oder LiebesschloRR-
chen vergangener Zeiten. Genau gesagt, seine Traggewdlbe waren aus dem siebzehn-
ten Jahrhundert, der Park und der Oberstock trugen das Ansehen des achtzehnten Jahr-
hunderts, die Fassade war im neunzehnten Jahrhundert erneuert und etwas verdorben

12 von Heydebrand, Die Reflexionen Ulrichs, 2.

13 Vgl. Honnef-Becker, Techniken der Relativierung, 32ff., grundlegend 41: «<Es muR betont werden, dafd die
Basisfiktion <Erzihler in Musils Roman stets beibehalten wird. Er kann aber mit mehr oder weniger
grofier Distanz auftreten; souverdn und allwissend aus groflem Abstand erzdhlen oder sich den Figu-
ren anndhern und ihre Perspektive einnehmen, wobei der Grad der Anniherung standig variiert».

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 113

worden» (GW I, 12). Hierauf wechselt die Narration in die Innenansicht und prisen-
tiert erstmals den Protagonisten, ohne ihn jedoch zu beschreiben oder beim Namen zu
nennen. Er wird lediglich tiber das Epitheton «Mann ohne Eigenschaften» als Titelfigur
identifiziert — die Herleitung der Bezeichnung aus der Romanhandlung erfolgt erst in
Kapitel I/17 - und tiber eine Tdtigkeit charakterisiert: Er nimmt mit einer Uhr Messun-
gen an Alltagserscheinungen vor und iibersetzt die Phinomene des ersten Kapitels —
Autos, Fufdginger - in physikalische Begriffe und Quantifizierungen. Die sogleich als
«Unsinn» verworfene Titigkeit inspiriert gleichwohl eine erste Reflexion von gesamt-
gesellschaftlicher Dimension, die vom physiologischen Begriff der «Muskelleistung» zu
den «kleinen Alltagsleistungen» und zur «heroischen Leistung» fithrt. Schlieflich min-
det der Versuch, auf diese Weise verschiedene Perspektiven mit dem Begriff der «Leis-
tung» assoziativ zu integrieren, zu einem Zwischenfazit in direkter Rede — dessen resi-
gnativen Gestus die folgende Narration aber unverziiglich unterminiert:

«Man kann tun, was man will;» sagte sich der Mann ohne Eigenschaften achselzuckend
«es kommtin diesem Gefilzvon Kraften nichtim geringsten daraufan!» Erwandtessich ab
wie ein Mensch, der verzichten gelernt hat, ja fast wie ein kranker Mensch, derjede star-
ke Beriihrung scheut, und als er, sein angrenzendes Ankleidezimmer durchschreitend,
an einem Boxball, der dort hing, vorbeikam, gab er diesem einen so schnellen und hefti-
gen Schlag, wie es in Stimmungen der Ergebenheit oder Zustanden der Schwéche nicht
gerade Uiblich ist. (GW 1,13)

Die Passage ist, und so diirfte auch dieses anonyme Vorspiel> Ulrichs als «Mann oh-
ne Eigenschaften» zu erkliren sein, charakteristisch fiir die Position der Figur in der
erzihlten Welt. Ulrichs Blick durchs Fenster auf Phinomene, von denen bereits im ers-
ten Kapitel des Romans die Rede war, ruft zunichst eine weitere, man konnte sagen:
phraseologische Kontrafaktur nach dem Muster der berithmten einleitenden Wetterbe-
schreibung hervor; er versucht Autos, Wagen, Trambahnen und Gesichter in ein Sys-
tem messbarer, also wissenschaftlicher Einheiten: Geschwindigkeiten, Winkel, Krifte
und Massen, zu iiberfithren. Der Prozess endet diesmal aber nicht mit einer Alternati-
ve inkommensurabler Perspektiven und hermetischer Spezialsprachen, sondern Ulrich
postuliert, «daf er Unsinn getrieben habe» (GW I, 12), und stellt dann Uberlegungen
itber Motivation und Potential seines Zeitvertreibs an, indem er die zugrunde liegen-
de Aspektwahl als solche reflektiert und spekulativ weiterdenkt, bis zur Anwendung
wissenschaftlicher Messtechniken auf Abstrakta wie Alltagsbewiltigung und Herois-
mus. Die reflektierte Aspektwahl, die Fihigkeit, sich eines Begriftfsapparats — in diesem
Fall des wissenschaftlichen — instrumentell zu bedienen, ohne ihn zu verabsolutieren,
zeichnet Ulrich im Verlauf des Romans vor den meisten Figuren aus und erméglicht ihm
auch an dieser Stelle, Umrisse einer ersten «Utopie» zu entwerfen: Im messbaren He-
roismus wird «rationalisiertes Heldentum» vorausgeahnt (GW I, 13). Dem «Mann ohne
Eigenschaften» wird damit einerseits privilegierte Erkenntnisfihigkeit gegeniiber den
spiter entfalteten Pluralisierungsphinomenen zugeschrieben, er wird aber zugleich in
die Probleme der Zeit als ihr Exponent eingebunden, indem seine Reflexionen beson-
ders pointiert epochentypische Fragen aufwerfen: «Solcher unbeantworteter Fragen von
grofiter Wichtigkeit gab es aber damals hunderte. Sie lagen in der Luft, sie brannten
unter den Fiflen» (GW I, 13). In der parataktischen Verbindung von Resignation und

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Schlag gegen das Sportgerit driickt sich diese Gleichzeitigkeit von Reprasentation und
Sonderstellung noch einmal aus.

Wenn der Protagonist im Kapitel I/5 dann erneut, nun unter dem Namen Ulrich,
vorgestellt wird, schlief3t daran direkt die Schilderung persénlicher Biographieelemen-
te an; Ulrich erhilt langsam einen Habitus. Die analeptische Darstellung eines jugend-
lichen, aber charakterlich bestimmenden Nonkonformismus — eine «Probe seiner Sin-
nesart» (GW I, 18) — wird wiederum parataktisch mit der schon in Kapitel I/2 eingefiihr-
ten Raumsemantik des Hauses gekoppelt. Ulrichs Sinn fiir (modaltheoretisch verstan-
dene) Kontingenz, dessen Aulerung in einem Schulaufsatz bereits die ethischen und
begrifflichen Kapazititen der Zeitgenossen tiberfordert — denn sie vermogen in satiri-
scher Uberspitzung nicht zu entscheiden, «ob seine vermessene Bemerkung als Liste-
rung des Vaterlands oder als Gotteslisterung aufzufassen sei» (GW I, 19) —, findet eine
Entsprechung in der Innenausstattung des Hauses.™ Ulrich stehen bei der Einrichtung
die verschiedenen «Stile» und «Grundsitze» als Konsumwahl zur Verfiigung (GW 1, 19),
bis er schliefflich, und hier wird er statt «Ulrich» wieder «Mann ohne Eigenschaften»
genannt, auf eine Wahl verzichtet und sich der Dynamik des Prozesses bzw. «dem Ge-
nie seiner Lieferanten» (GW I, 21) ausliefert. SchliefRlich bewohnt er ein Haus, in dem
die individuelle Prigung — die tiber die Begriffe von «Stil» und «Grundsatz» auch mit
der Ebene von Weltdeutung und Subjektkonstitution korreliert - maximal zugunsten
unpersonlicher Prozesse zuriickgenommen und ins Zeittypische aufgelost ist: «eine ge-
schmackvolle Residenz fiir einen Residenten, wie ihn sich Moébel-, Teppich- und Instal-
lationsfirmen vorgestellt hatten, die auf ihrem Gebiete fithren» (GW I, 21).

Bevor Ulrich nun in seine Ausgangsposition fitr das Romangeschehen, den «Urlaub
vom Leben», gebracht wird, schaltet Musil in den folgenden Kapiteln noch die drei bio-
graphischen «Versuche, ein bedeutender Mann zu werden» ein, die, in der erzéhlten Zeit
eingerahmt von den Ereignissen des Kapitels I/5, in einer Art angedeutetem Entwick-
lungsromanschema ihrerseits Ulrichs Positionierung zu den konformistischen Sinnsti-
fungsprozessen seiner Umwelt, dem «Seinesgleichen», illustrieren. Dies geschieht, in-
dem der Protagonist in Riickblenden mehr oder weniger hermetische Systeme durch-
lduft, die seinen Selbstentwurf und sein Wertsystem in verschiedenem Maf3e beeinflus-
sen, die er aber immer in dem Moment, in dem er ihre Kontingenz erkennt, iiberwin-
det. Erzidhlt wird Ulrichs Sozialisation in drei verschiedenen, gesellschaftlich normier-
ten Karrieremodellen, zu deren ersten zwei, Offizierslaufbahn und Ingenieurberuf, der
Ulrich der Erzdhlgegenwart deutlich mehr Distanz hat als zum aktuellen, der Mathema-
tik."” Der Bildungsroman> zeigt das in Ulrichs Denken sukzessive nachlassende Inklusi-
onspotential eines als soziale Konvention vorgegebenen «reizvollen zukiinftigen Selbst-

14 Nebenbei ist zu erganzen, dass diese Raumsemantik erneut ein ironisch reflektiertes narratives In-
strumentist, das gleichwohl bedeutungstragend eingesetzt wird; denn Ulrich liestin Zeitschriften die
Parole «Sage mir, wie du wohnst, und ich sage dir, wer du bist» und erklart sie bewusst, wenn auch re-
lativiert durch mangelnden Ernst, zum leitenden Prinzip (GW |, 20). Die Figur interpretiert sich gewis-
sermafien selbst.

15 So heifdt es einleitend zum Kapitel 1/11: «Uber die Zeit bis dahin vermochte Ulrich heute den Kopf zu
schiitteln, wie wenn man ihm von seiner Seelenwanderung erzahlen wiirde; iiber den dritten seiner
Versuche nicht» (GW |, 38).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 115

bildnisses» (GW I, 37). Er verfolgt mit der militirischen Laufbahn ein vages Phantasma
napoleonischen Heldentums und eignet sich vorbehaltlos die zugehdrige soziale Praxis
an: «Er ritt Rennen, duellierte sich und unterschied nur drei Arten von Menschen: Offi-
ziere, Frauen und Zivilisten; letztere eine korperlich unentwickelte, geistig verachtliche
Klasse, der von den Offizieren die Frauen und Téchter abgejagt wurden» (GW 1, 36). Das
Ende dieser Laufbahn wird als Scheitern inszeniert, als Konflikt der internalisierten Se-
mantik mit der Auflenwelt: «Er hatte erwartet, sich auf einer Bithne welterschiitternder
Abenteuer zu befinden, deren Held er sein werde, und sah mit einemmal einen betrun-
kenen jungen Mann auf einem leeren weiten Platz randalieren, dem nur die Steine ant-
worteten» (GW I, 36). Demgegeniiber schwicht schon der «zweite, reifere Versuch» (GW
I, 38) die perspektivische Inklusion ab. Er endet, weil Ulrich die hermetische Perspekti-
ve der konventionellen Ingenieurlaufbahn als Fachidiotentum verwirft, also nicht mehr
aufgrund unreflektierter Inklusion. Mit dem dritten «Versuch» scheint Ulrich den Ziel-
punkt des Bildungsschemas erreicht zu haben, als Teil einer neuen «Denklehre» hochs-
ter Abstraktion und geistiger Okonomie (GW I, 39), wie sie Musil im Essay «Der ma-
thematische Mensch» propagiert hat. In Ulrichs psychologisch motivierter Opposition
gegen die unprazisen Weltanschauungsentwiirfe seiner Zeit wird die Moglichkeit an-
gedeutet, dem eine Alternative im Sinne des Wissenschaftsoptimismus entgegenzuset-
zen:

Von Ulrich dagegen konnte man mit Sicherheit das eine sagen, daf$ er die Mathematik
liebte, wegen der Menschen, die sie nicht ausstehen mochten. Er war weniger wissen-
schaftlich als menschlich verliebt in die Wissenschaft. [...] Wenn man statt wissenschaft-
licher Anschauungen Lebensanschauung setzen wiirde, statt Hypothese Verstand und
statt Wahrheit Tat, so gibe es kein Lebenswerk eines ansehnlichen Naturforschers oder
Mathematikers, das an Mut und Umsturzkraft nicht die grofiten Taten der Geschichte
weit Ubertreffen wiirde. (GW 1, 40)

Diese Moglichkeit, und damit Ulrichs vermeintlicher Bildungsroman, bricht jedoch im
Kapitel 1/13, «Ein geniales Rennpferd reift die Erkenntnis, ein Mann ohne Eigenschaf-
ten zu seiny, jih ab. Krisenhaft wird Ulrich die aus seiner Perspektive inhdrente — auch
in «Der mathematische Mensch» formulierte — utopische Zielvorstellung wissenschaft-
licher Methode fragwiirdig, die darin bestehen miisste, «daf ein ferner Tag kommen
wird, wo eine Rasse geistiger Eroberer in die Tiler der seelischen Fruchtbarkeit nieder-
steigt» (GW I, 46). Das nietzscheanische Berg-und-Tal-Pathos besorgt die Fallhohe fir
die ironisierende Verbindung mit der Zeitungsmeldung vom «genialen Rennpferd», in
deren Folge Ulrich von der Wissenschaftsutopie, und damit einer weiteren sozialen Per-
spektivierung, zuriicktritt, «mitten in einer grofien und aussichtsreichen Arbeit» auf-
hort, die er erst im Rahmen der Agathe-Handlung wieder aufnehmen wird, und - be-
zeichnenderweise unter der Anrufung «Bei allen Heiligen!» — seine soziale Existenz hin-
terfragt: «[I]ch habe doch nie die Absicht gehabt, mein ganzes Leben lang Mathemati-
ker zu sein?» (GW 1, 47). Mit dem Beschluss, «sich ein Jahr Urlaub von seinem Leben
zu nehmen, um eine angemessene Anwendung seiner Fihigkeiten zu suchen» (GW I,
47), nimmt Ulrich zuletzt eine narrative Startposition zu seiner Umgebung und ihren

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Phraseologismen ein, so dass im folgenden Kapitel die Erzihlgegenwart der Clarisse-
Handlung einsetzen kann.'®

Als ein zentrales Motiv durchzieht den Roman die Schilderung der Defizienzsym-
ptome einer Gesellschaft, der die fortschrittsbestimmenden wissenschaftlichen Verfah-
ren, wie sie in der Gegenwart der Erzahlung jedermann als «Elemente einer grof3en kon-
struktiven Gesinnung» (GW I, 305) verfiigbar sind, sich als Instrumente der Weltbewal-
tigung anbieten, als solche aber versagen:

Wollte sich aber jemand einfallen lassen, von so erworbener Cesinnung auflerhalb der
Grenzen besonderer Fachaufgaben Gebrauch zu machen, so wiirde ihm alsbald begreif-
lich gemacht werden, da die Bediirfnisse des Lebens andere seien als die des Denkens.
(Ebd.)

Unter anderem mit der Konstellation Ulrich-Walter hat Musil dieses Problem auf der Fi-
gurenebene exemplifiziert. In der Kapitelreihe I/15-1/17 wird in Riickblenden die Figu-
renkonstellation auf die Basis einer Generationserfahrung und vergleichbarer geistiger
Ausgangspositionen gestellt: «[Dler eine brauchte nur den Mund zu 6ffnen, um etwas
Neues zu sagen, so machte der andere schon die gleiche ungeheure Entdeckung.» (GW1,
56) Als generationsspezifisches Erleben wird an Ulrich und Walter das «befliigelnde Fie-
ber» der Jahrhundertwende dargestellt. Das Bild, wie auch die Kapiteliiberschrift «Ei-
ne geheimnisvolle Zeitkrankheit», evoziert die urspriingliche, medizinische Bedeutung
des Begriffs «Krise>, und Kosellecks Identifikation des Begriffs als «Indikator oder als
Faktor einer auf Entscheidung dringenden Situation»" entspricht Musils Schilderung
aufs Genaueste: «Niemand wufste genau, was im Werden war; niemand vermochte zu
sagen, ob es eine neue Kunst, ein neuer Mensch, eine neue Moral oder vielleicht eine
Umschichtung der Gesellschaft sein solle» (GW I, 55). Beiden Figuren wird die biogra-
phische Prigung durch dieses zugespitzte Generationsempfinden explizit zugeschrie-
ben, wobei es aber die entgegengesetzten Entwicklungsrichtungen bei gleicher Aus-
gangsposition und gleichem Ausgangsproblem sind, aus denen Musil Konfliktpotenti-
al schopft. Wahrend bei Ulrich intellektuelle Distanz und Reflexion das «soziale Wohl-
gefiihl», die riickstandslose Einbindung in identititsstiftende Konventionen unterbin-
det, wird an Walter eine biographisch motivierte Weltanschauungsgenese vorgefiihrt.
Das Scheitern der jugendlichen Ambitionen und der epigonale Dilettantismus Walters,
von Ulrich als soziales Phinomen mit den Worten charakterisiert: «Es gibt kein zweites
solches Beispiel der Unentrinnbarkeit wie das, das ein begabter junger Mensch bietet,
wenn er sich zu einem gewohnlichen alten Menschen einengt» (GW I, 50), wird von Wal-
ter selbst in «Mut» umgedeutet, wie weltanschauliche Positionierungen sich grundsitz-
lich auf ein Zusammenspiel von Mut und Verkanntsein berufen.'® Auf Basis der gleichen

16 Diese Schwellenfunktion des Kapitels 1/13 lief3e sich konkret z.B. daran fixieren, dass im folgenden Ka-
pitel sich die ersten in direkter Rede wiedergegebenen Dialoge aufierhalb der Schlussszene des Ein-
gangskapitels finden; es scheint aber auch dariiber hinaus die Etablierung narrativer Konstellationen
und vor allem der Person Ulrichs bis dahin im Vordergrund zu stehen, wie das weitgehende Fehlen
szenischer Konstruktionen bezeugt.

17 Koselleck, Krise, 629.

18 «Einsamkeit des Heros» nennt Thomé diese Figur; vgl. Thomé, Weltanschauungsliteratur, 373.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 117

Desorientierungsdiagnose, wie Ulrich sie stellt, kommt Walter zu einem entgegenge-
setzten Schluss, indem er die Webersche «Entzauberung» argumentativ instrumenta-
lisiert, um die Resignation in seiner «bequemen Beamtenstellung» (GW I, 50) zu legiti-
mieren:

Erst werden aus den vier Wanden einige Dutzend, und zum Schlufd schwimmen wir blof3
noch auf Beziehungen, auf Vorgangen, auf einem Spiilicht von Vorgdngen und Formeln,
auf irgendetwas, wovon man weder weif3, ob es ein Ding, ein Vorgang, ein Gedanken-
gespenst oder ein Ebengottweifiwas ist! Dann besteht zwischen einer Sonne und einem
Zindholz kein Unterschied mehr, und zwischen dem Mund als dem einen Ende des Ver-
dauungskanals und seinem anderen Ende auch keiner! Die gleiche Sache hat hundert
Seiten, die Seite hundert Beziehungen, und an jeder hiangen andere Gefiihle. Das Men-
schenhirn hatdann gliicklich die Dinge geteilt; aber die Dinge haben das Menschenherz
geteilt! [..] Ich versichere dir, ich habe den Mut, wenn ich nach Hause komme, einfach mit
dir Kaffee zu trinken, den Végeln zuzuhoren, ein bifichen spazierenzugehn [...]. (CW |,
66f)"

Es wird deutlich: Der Unterschied zwischen dem Multiplizititsexperten Ulrich und sei-
nen Zeitgenossen liegt, wie zutreffend gesagt wurde, «weniger in den Befunden der
Zeit- und Gesellschaftsanalyse selbst als vielmehr in dem Verzicht [Ulrichs], aus den
Befunden unmittelbare Konklusionen oder gar prompte moralische Werturteile zu zie-
hen»*. Auf der Basis dieser Konstellation inszeniert Musil die Jugendfreunde schlief3-
lich im Kapitel I/54 anhand der Weltanschauungsliteratur Arnheims als exemplarische
Vertreter entgegengesetzter Positionen.Die Rollenhaftigkeit der Argumentation wird
dabei, wie hiufig im ersten Buch, durch distanzierende Vorbehalte vor allem Ulrichs
gegen seine eigenen Worte, noch wihrend er sie duflert, signalisiert; wenn er etwa in
einer Dialogpause «nicht einmal selbst» weif3, ob er «liige» (GW I, 216). Solche Schutzbe-
merkungen indes erlauben es Musil um so mehr, ohne die erzihlstrategisch notwendige
Distanz seines Protagonisten zu gefihrden, an Ulrich und Walter Positionen des Zeit-
gesprichs sichtbar zu machen, die jeder aus einer sorgsam konstruierten Gesprichs-
dynamik heraus in gewissem Grad entgegen «seiner inneren Meinung» (GW 1, 218) ver-
tritt. So konnen die Rollen vorliufig klar verteilt und als narratives Instrument der Kritik
eingesetzt werden. Gegenstand solcher Analyse ist die an Walter demonstrierte soziale
Funktion von Weltanschauung unter kulturellen Krisenbedingungen. Das hier entwi-
ckelte Gesprich legt nun nach dem Zuschnitt der Musilschen Spenglerkritik in einer
szenischen Konstruktion jene zeitprigenden Strukturen blof3, die den Erfolg Arnheims
begriinden; wobei Walter als Reprasentant, Ulrich als Widerpart einer Gesellschaft fun-
giert, der Arnheim «entspringt und gefillt» (Musil itber Spengler; GW 11,1048). Den Aus-
gangspunkt bildet ein Panorama des Arnheimschen Universalismus, das von Mathema-

19  Wie stark sich Walter im ersten Teil des Zitats Ulrichs Diagnose bis in die Formulierung anndhert,
zeigen auch die typischen Wortpaarungen wie Sonne/Ziindholz und Mund/Verdauungskanal, deren
letztere in nur leicht abgewandelter Form in der Erzdhlerrede wiederkehrt (GW 1,153).

20 Ulrich Schulz-Buschhaus: Mul-ti-pli-zi-tit der Kultur und Einheit des Lebens. Uber ein Fin-de-siécle-
Motiv in Musils «<Mann ohne Eigenschaften». In: Fin de Siécle. Hrsg. von Rainer Warning und Winfried
Wehle. Miinchen: Fink, 2002, 321-373, hier 363.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

tik tiber Chemie und Ingenieurswesen bis zur Psychologie moderne Wissensbereiche
herunterzahlt und in die Diagnose allgemeiner Kontingenzerfahrungen miindet:

Es war darin von algebraischen Reihen die Rede und von Benzolringen, von der mate-
rialistischen Geschichtsauffassung und von der universalistischen [..] und allen anderen
Errungenschaften, die eine an ihnen reich gewordene Zeit verhindern, gute, ganze und
einheitliche Menschen hervorzubringen. (CW |, 214)

Diese Kontingenzdiagnose, wenn auch im ironischen Ton des Erzihlers gestellt, bil-
det den Ursprung der gesellschaftlichen Bediirfnisse, die der <hohle Universalismus»*
Arnheims befriedigt, wie der Text an Walter illustriert. Gemif Ulrichs Feststellung,
«der wissenschaftliche Mensch ist heute eine ganz unvermeidliche Sache», sagt Wal-
ter das konventionelle Legitimationskriterium prominenter Weltanschauungsliteratur
auf: «Zwar einwandfreie Wissenschaft, aber zugleich auch iiber das Wissen hinaus!»
(GW 1, 214). Wie wenig sich dieses Urteil mit den Rationalititskriterien echter Wissen-
schaft vereinbaren lisst, hat sich im Roman bereits am ausdriicklichen Dilettantismus
Arnheims erwiesen;* dass es in aller Ernsthaftigkeit dem zuvor ironisierten Bediirfnis
nach einem «guten, ganzen und einheitlichen Menschen» entspringt, erweist der Ka-
pitelverlauf: Ulrich vertritt (wiewohl distanziert) gegen Walter und damit Arnheim die
Rolle eines Fortschrittsoptimisten, der «aus einem leidenschaftlichen Bediirfnis nach
Schirfe und Genauigkeit» (GW I, 216) fiir die Beschriankung auf den wissenschaftlichen
Erkenntnisbereich argumentiert, sich mit der schlichten Deskription funktionaler
Differenzierung bescheidet und Weltbewiltigungsversuche durch dezidiert unzeit-
gemifle holistische Phantasien, die Grundlage von <Weltanschauung, verweigert:
«Es steht nicht mehr ein ganzer Mensch einer ganzen Welt gegeniiber, sondern ein
menschliches Etwas bewegt sich in einer allgemeinen Nahrflassigkeit» (GW 1, 217).
Am Widerstand Ulrichs offenbaren sich um so deutlicher die Bediirfnisse Walters, der
seinerseits als Sprecher fir das Publikum Arnheims gelesen werden kann. Wo Ulrich
die Unmoglichkeit jedes Weltanschauungsversprechens konstatiert, bekriftigt Walter
dieses Versprechen als zeitgemif, indem er die Bemerkung, statt zu widersprechen,
emphatisch aufgreift und wendet: «Sehr richtig», heiflt es im Anschluss an die eben
zitierte Stelle, «[e]s gibt eben keine ganze Bildung mehr im Goetheschen Sinn».?* Wal-
ters Bediirfnis nach einem «Sinn des Lebens» (GW I, 216) wird so als negatives Abbild

21 Vollhardt, «Welt-an=Schauung», 517.

22 So heifdt es an einer fritheren Stelle, die ebenfalls die Wirkung Arnheims, jedoch allgemeiner, the-
matisiert: «Die Ausfliige in die Gebiete der Wissenschaft, die er unternahm, um seine allgemeinen
Auffassungen zu stiitzen, geniigten freilich nicht immer den strengsten Anforderungen. Sie zeigten
wohl ein spielendes Verfiigen iiber eine grofie Belesenheit, aber der Fachmann fand unweigerlich in
ihnen jene kleinen Unrichtigkeiten und Mifdverstindnisse, an denen man eine Dilettantenarbeit so
genau erkennen kann, wie sich schon an der Naht ein Kleid, das von einer Hausschneiderin gemacht
ist, von einem unterscheiden |afdt, das aus einem Atelier stammt» (GW |,191).

23 Mit der Anrufung Goethes lasst Musil Walter eine bereits zuvor ironisch untergrabene Argumenta-
tion aufrufen und kniipft damit die Verbindung zu Arnheim noch enger. So heif3t es im zuvor zitier-
ten Arnheim-Kapitel auch: «Die Wissenschaft steht bei uns in hohem Ansehen, und mit Recht; aber
wenn es auch sicher ein Menschenleben ganz ausfiillt, wenn man sich der Erforschung der Nierenta-
tigkeit widmet, so gibt es doch Augenblicke, wo man sich veranlafit sieht, humanistische Augenblicke

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 119

und Folge ausdifferenzierter wissenschaftlicher Weltbeschreibung im Sinne Webers
gestaltet, die ihn iiber die einseitige Reflexion der Grenzen wissenschaftlichen Denkens
in einen weltanschaulichen Antiintellektualismus fithrt:

Walter fuhr leise fort: «Du hast recht, wenn du sagst, dafd heute nichts mehr ernst, ver-
niinftigoderauch nurdurchschaubar ist; aber warum willst du nicht verstehen, da gera-
de die steigende Verniinftigkeit, die das Ganze durchseucht, schuld daraniist. [...] Es kann
so nicht weitergehen.» (GW |, 218f.)

Zugleich identifiziert die Szenenfithrung solche, den Maximen Arnheims entlehnte De-
klamationen auch als einen férmlich konsumistischen, mit der Zeitenwende heimatlos
gewordenen Drang nach Selbststilisierung, auf den Autoren von Weltanschauungs-
literatur erfolgreich antworten: In pointiert gesetzten Gesprichspausen erbaut sich
Walter anlisslich schmutziger Schuhe an Naturverbundenheitskitsch, in dem eine vom
Weltanschauungs- bis zum Blut-und-Boden-Roman ausgeschlachtete, reaktionire
Stadt/Land-Dichotomie anklingt,?* und kostet zuletzt «den Schmerz und den Triumph
des Unverstandenen»® aus, wihrend sein Gegeniiber bloR «unschéne Midchenbeine»
bemerkt (GW I, 219).

Musil betreibt hier, ohne seine Zeit «widerlegen» zu wollen, wie er in den Essays
programmatisch hervorhebt (GW I1, 1048), doch wesentlich mehr als die blof3e Ironi-
sierung von Ideologien. Im Ineinandergreifen der verschiedenen Erzihlebenen macht
er die sozialen Phinomenen zugrunde liegenden Mechanismen soziokultureller Orien-
tierungsversuche sichtbar und schafft damit einen komplexen Hintergrund, vor dem er
den Weltanschauungsdruck seines Figurenensembles darstellt.

Eine der wichtigen narrativen Konstruktionen des Romans, die dem Orientierungs-
verlust eine Gestalt und immer wieder Anlass zur Diagnose der Kulturkrise geben, ist
die Parallelaktion. Schon die Problemstellung der Aktion, wie sie Musil den Teilneh-
mern und vornehmlich Diotima in den Mund legt, rekurriert auf die Symptome einer
solchen Krise, indem darin eine Einheit beschworen wird, die im «Elend des Weltan-
schauungsverlustes»® zuvor verschwunden ist: denn es geht darum, «jene menschliche
Einheit wiederzufinden, welche durch die so sehr verschieden gewordenen menschli-
chen Interessen verlorengegangen sei» (GW I, 178). Dass es sich dabei um nichts Gerin-
geres als um «eine Erlgsung» zu handeln hat (GW 1, 179), macht deutlich, wie dringend
das Verlustempfinden in den durch Diotima vermittelten Floskeln der Zeit prisent ist.?’
Der so motivierte Versuch, unter der Annahme «ewiger Wahrheiten» deren «Gréf3te und

will dies sagen, an den Zusammenhang der Nieren mit dem Volksganzen zu erinnern. Darum wird in
Deutschland so viel Goethe zitiert.» (GW ,191) Die Parodie des argumentum ad verecundiam im Na-
men Goethes benennt zugleich treffsicher dessen Rolle in der Begriffsgeschichte der (Weltanschau-
ung», vgl. oben auf Seite 68.

24 «Er dachte: Warum haftet an Ulrichs Schuh keine Erde? Sie ist die letzte Rettung des europdischen
Menschen» (GW |, 217).

25 Vgl Fuinote 18 auf Seite 116.

26 Eibl, «Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten», 134.

27 Dementsprechend ist zuvor schon Ulrich, der wider Willen zur «<Mitverwendung an der grof3en Akti-
onx» (GW 1,110) bestellt wird, von Leinsdorf die Rolle des Erlosers zugedacht: «Er betete sogar einmal,

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Wichtigste» (GW 1, 93; 229) zu verwirklichen, gibt Musil Gelegenheit zur Satire, und es
wird die erste, vormirzlich propagandistische Vorgabe Leinsdorfs — «Friedenskaiser»
(GW 1, 87) — in immer gehaltlosere Umschreibungen aufgelost, bis hin zum Plan, ein
«Weltjahr» (GW I, 231) abzuhalten. Zugleich gibt die Parallelaktion Gelegenheit, an der
erzahlten Gegenwart von 1914 die sozialen Folgen von Verlusterfahrungen zu diagnos-
tizieren. Das geschieht mit der Schilderung gesellschaftlicher Sektenbildung, die Musil
im Erzdhlkomplex der Parallelaktion wiederholt:

Solche fixierten Punkte, in denen das Cleichgewichtszentrum einer Person mit dem
Gleichgewichtszentrum der Welt Gibereinfallt, sind zum Beispiel ein Spucknapf, der sich
durch einen einfachen Griff schliefRen 113t, oder die Abschaffung der Salzfisser in den
Gasthiusern, [..] oder die Einfiihrung des Kurzschriftsystems Ohl, das durch seine unver-
gleichliche Zeitersparnis gleich auch die soziale Frage 16st, oder die Bekehrung zu einer
naturgeméafien, der herrschenden Verwiistung Einhalt gebietenden Lebensweise, aber
auch eine metapsychische Theorie der Himmelsbewegungen, die Vereinfachung des
Verwaltungsapparats und eine Reform des Sexuallebens. (CW 1,140)

Varianten dieser Passage, die unverkennbar an die Schilderung des zeitgendssischen
Partikularismus im Essay «Biicher und Literatur» angelehnt ist,?® finden sich in zahl-
reichen Kapiteln zur Parallelaktion,” wo sie als Resiimee einer Sondierung des 6ffent-
lichen Raums abwechselnd Leinsdorf, Diotima und Ulrich zugeschrieben werden.

Im Kapitel I/72 schaltet Musil dem Kontext der Parallelaktion eine Betrachtung iiber
Wissenschaft ein, die als Erzihlerreflexion auf einer mittleren Ebene zwischen den Stu-
fen des Figurenerlebens und der Gestaltung der Erzdhlerrede an die im ersten Kapitel
etablierten Strukturen ankniipft und ein historisches Erklirungsmodell dieser Plura-
lisierungsphidnomene anbietet. Die «Universalisierung naturwissenschaftlicher Denk-
modelle, ihr Ausstrahlen in nahezu alle gesellschaftlichen und kulturellen Bereiche»*

als er sich sehr liber seinen Angestellten geidrgert hatte, zu Gott — obgleich er sich am nichsten Tag
dessen schiamte —, dafd Ulrich doch endlich zu ihm kommen moge» (GW I, 141).

28 Vgl.«Nocheindrucksvollerzeigtsich dieser Partikularismus, wenn man die Betrachtung nicht blo auf
die schone Literatur beschrankt. Es ist gar nicht zu sagen, wie viele Roms es gibt, in deren jedem ein
Papst sitzt. Nichts bedeutet der Kreis um George, der Ring um Blither, die Schule um Klages gegen die
Unzahl der Sekten, welche die Befreiung des Ceistes durch den Einflufd des Kirschenessens, vom Thea-
ter der Cartensiedlung, von der rhythmischen Gymnastik, von der Wohnungseinrichtung, von der Eu-
biotik, vom Lesen der Bergpredigt oder einer von tausend anderen Einzelheiten erwarten. Und in der
Mitte jeder dieser Sekten sitzt der grofde Soundso, ein Mann, dessen Namen Uneingeweihte noch nie
gehort haben, der aber in seinem Kreis die Verehrung eines Welterl6sers geniefst. Ganz Deutschland
istvoll von solchen geistigen Landsmannschaften; aus dem grofien Deutschland, wo von zehn bedeu-
tenden Schriftstellern neun nicht wissen, von was sie leben sollen, strémen ungezahlten Halbnarren
Mittel zur Entfaltung ihrer Propaganda, zum Druck von Biichern und zur Griindung von Zeitschriften
zu» (GW 11, 1163f)).

29 EtwaGW |, 225;232; 271f,; 347; 519f.

30 Katharina Gratz: Wissenschaft als Weltanschauung. Ernst Haeckels gel6ste «Weltratsel» und ihr Text.
In: Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Hrsg. von Lutz Danneberg und Friedrich Vollhardt. Tibingen:
De Cruyter, 2002, 240-255, hier 241.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 121

wird hier expliziert und mit dem Anspruch der Objektivierung verhandelt; «unbefan-
gen» (GW [, 301) nidhert sich der Erzihler den Wurzeln des Phinomens an. Historisch
macht er diese in einer die Menschheit in ihrer Gesamtheit umfassenden Verinderung
ausfindig, deren Beginn er, analog der Darstellung in seinen frithen Essays,” mit der Be-
griindung der statistischen Methode im Denken Galileis «und seiner Geistesverwand-
ten» (GW I, 302) datiert. Als Grund fir das Durchsetzungsvermégen dieses Denkens
identifiziert er die zwingende Evidenz des resultierenden technischen Fortschritts:

Denn das Merkwiirdige ist, dafd sich die Erde dafiir so ungemein empfanglich gezeigt hat
und seit dieser Beriihrung [des Menschen mit der Erdoberflache] sich Erfindungen, Be-
quemlichkeiten und Erkenntnisse in einer Fiille entlocken af3t, die ans Wunder grenzt.
(GW1,302)

Es bleibt allerdings nicht bei dieser in den Essays priformierten Ursachenanalyse.
Noch dariiber hinaus wird Wissenschaft selbst als Teil des von ihr katalysierten Weltan-
schauungsdiskurses gestaltet. Musil psychologisiert die «allgemeine Gepflogenheit»,
um es mit einer polemischen Formulierung Max Webers zu paraphrasieren, der «Um-
stilpung des Weltbildes> einer Disziplin», sprich: ihres Instrumentariums, «in eine
Weltanschauung»»**. Mit dem Wort «Wunder», das den wissenschaftshistorischen
Exkurs markant beendet, ist eine parareligiose Funktion wissenschaftlicher Weltauf-
fassung angedeutet, wie sie auch der zeitgendssische akademische Diskurs vielfach
behauptet hat; und in der Tat zielt die Darstellung in betrichtlichem Mafe darauf
ab, Wissenschaft sowohl als gesamtgesellschaftliches Phinomen als auch als Weltzu-
griff zu charakterisieren, der mit anderen Modellen rivalisiert. Zu Beginn wird zwar
das reprisentative Personal der Parallelaktion in zwei kategorial unvereinbare Lager
geteilt, «Schongeister» und «Gelehrte», wobei aber der einschrinkende Hinweis auf
eine Schicht des «Unterbewufistein[s]» (GW I, 301), der die Betrachtungen einleitet,
diese Kompetenzentrennung sofort zugunsten eines weltanschaulichen Konkurrenz-
verhiltnisses relativiert. Wieder begegnet dabei die bei Musil typische terminologische
Doppelung, indem einer Reihe assoziationsbeladener Begriffe aus Lebenswelt und Phi-
losophie mittels wissenschaftssprachlicher Paraphrase rhetorisch effektiv «das Herz
ausgestochen» wird: «Ordentliches Fettgewebe» anstelle von «Schénheit» (GW I, 303).
Diesmal allerdings wird die Methode gleichsam offengelegt und als Habitus den typi-
schen Vertretern wissenschaftlichen Denkens zugeschrieben. Wie es etwa bei Arnheim,
Diotima und anderen Vertretern dieser Weltanschauungsgalerie — in Ubereinstim-
mung mit den zeitgendssischen Weltanschauungstypologien — geschieht, motiviert
der Erzihler auch in diesem Fall das wissenschaftliche Denken mit der Biographie,
die sich in einer isolierbaren persénlichen «Vorliebe» (GW I, 303) dufiert, auf die das
Kapitel zulduft: die noch im spateren Verlauf die Reflexionen Ulrichs prigende Assozia-
tion wissenschaftlicher Exaktheit mit dem «Bésen», «Gewalttatigen» und «Grausamen»

31 Vgl. auch fiir die weitere Argumentation GW 11, 990ff.
32 MaxWeber: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre. Hrsg. von Johannes Winckelmann. 3. Aufl. Tii-
bingen: Mohr Siebeck, 1968, 401.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

(GW 1, 303), die hier iiber das Bild des metaphysikfernen Uberlebenskampfes entwickelt
wird. >

4.1.2 Diotima

Die Gestaltung dieser Figur, die nach der Exposition als inkarniertes Zentrum der Par-
allelaktion eingefiihrt wird, ist von Anfang an auf den Ton der Satire gestimmt. Schon
die Erkundigungen, die Musil seinen Protagonisten vorab einholen lisst, férdern nur
zeitgemifRe Gemeinplitze iiber die «ideale Frau» zutage (GW 1, 92); und nicht nur tauft
Ulrich sie demgemaf? ironisch «Diotima», sondern mit einem zweiten Bruch der Na-
menskonventionen enthiillt der Erzihlerbericht, als er zum ersten Mal auf diese Diot-
ima fokussiert, auch eine charakteristische Eigentaufe: «[D]urch intuitive Eingebung»,
so die entlarvende Tautologie, steht Hermine Tuzzi der «schéne Name» Ermelinda als
«hohere Wahrheit» vor dem «geistigen Ohre» (GW I, 92). Der geniedsthetisch (und mit
einem ungelenken Bildbruch) verklirte Akt modischer Selbststilisierung bereitet den
ersten Auftritt der Figur so programmatisch vor, wie er auch den Kontrast zum Denken
Ulrichs schirft. Ulrichs Taufe der Figur zur «Diotima» prigt, in markantem Gegensatz,
der demystifizierende Gestus der Ironie. Der Konstruktion des Kapitels gewinnt Musil
in der Folge die satirischen Effekte ab. Da seitens des Erzihlerberichts die Sympathien
zwischen Ulrich und Diotima klar verteilt sind und Ulrichs Sonderstellung zur erzahl-
ten Welt etabliert wurde, erlaubt die Begegnung, Kontraste zwischen den Figuren dialo-
gisch zu entwickeln, Diotima durch den Erzihler zu ironisieren und schliefilich, anhand
der Spiegelung Ulrichs im Bewusstsein Diotimas, die Leitvorstellungen dieses Bewusst-
seins zu thematisieren. Wenn Diotima aufgeblihte, aber inhaltslose Sitze von der Ver-
wirklichung einer «ganz grofien Idee» duflert, stellt Ulrich bereits zu Beginn, «naiv», die
fur das folgende «Seinesgleichen» der Parallelaktion einzig entscheidende Frage: «Den-
ken Sie an etwas Bestimmtes?> Nein, Diotima dachte nicht an etwas Bestimmtes» (GW
I, 93f.). Der Rollenverteilung entspricht die Darstellung. Diotimas erster Auftritt ist ge-
sellschaftlich erprobte Selbstinszenierung:

Alserihrseine Aufwartung machte, empfingihn Diotima mitdem nachsichtigen Licheln
der bedeutenden Frau, die weif3, daf sie auch schén ist, und den oberflachlichen Man-
nern verzeihen muf3, dafd sie daran immer zuerst denken. (GW |, 92)

Diotimas «Hand, welche sie ihm reichte,» berichtet der Erzihler weiter, «war fett und
gewichtslos» (GW 1, 93), und dieser ausgedehnten Gehaltlosigkeit korrelieren die «geis-
tigen Kennerworte», in denen man unschwer jene anonymen irrationalistischen Phra-
sen erkennt, die Musil in seinen Essays diskursiv kritisiert hat — «seelenlose, blof} von
Logik und Psychologie beherrschte Zeit», «Gegenwart und Ewigkeit», «Schatz von Ge-
fihl» (GW I, 94). Sie gehen mit intellektueller Substanzlosigkeit einher: «Von ihrem Aus-
sehen ging, obgleich sie nicht viel jiinger als Ulrich und kérperlich in aufgeschlossener
Vollbliite war, geistig etwas unerschlossen Jungfriuliches aus, das einen sonderbaren

33 Wohlgemerkt versieht diese «Verkleinerungssucht» ebensowohl eine sozialpsychologische Beschrei-
bungsfunktion, indem sie nicht nur den Wissenschaftlern, sondern der Zeit an sich, die von ihnen ge-
pragtist, zugeschrieben wird (GW |, 306).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 123

Gegensatz zu ihrem Selbstbewuf3tsein bildete» (GW I, 93). In die gegenseitige Taxie-
rung mischt sich kérperliche Attraktion, mit der Musil auf die bis zuletzt vorgesehene,
aber nur als Skizze realisierte «Gartenfest»-Episode vorgreift (vgl. KA, Mappe 1/3,1; GA
4, 384-386). Auch die gegenseitige Attraktion ist aber, was ihren Zusammenhang mit
dem Denken der Figuren angeht, gegenldufig angelegt. Wihrend sich Ulrich «von etwas
Feindseligem bedrangt» fithlt, sich aber im Widerspruch dazu «der Schénheit Diotimas
nicht ganz entziehen» kann, werden, genau umgekehrt, Diotimas Reflexionen als Ab-
wehrreaktion auf die Wirkung von Ulrichs Attraktivitit geschildert, gegen die sie sich
«wehrte [...], indem sie ihn geistig bemitleidete» (GW I, 93). Auch dariiber hinaus wird
Diotimas Einschitzung des intellektuell iiberlegenen Ulrich als «unreifs (GW 1, 94) als
psychischer Verteidigungsmechanismus einer «iiberheblichen Unsicherheit» (GW 1, 95)
motiviert.

Das Anschlusskapitel fundiert die so eingefiithrte Figur in einer biographischen
Analepse als soziale Aufsteigerin; als «Tochter eines Mittelschullehrers», deren leerlau-
fender Ehrgeiz «nichts hatte, worauf er stolz sein konnte,» gleichwohl aber als «unbe-
rechenbare Kraft» sich in der Erzihlgegenwart auf soziale Rangfragen richtet (GW I,
97). Dies bedingt den Aufstieg zu einem Zentrum der gesellschaftlichen Intelligenz,
wobei Musil mit Bedacht die Anfithrungszeichen setzt, die den Salon als Umschlag-
platz modischer Phrasen demaskieren, deren Naivitit mit derjenigen der Gastgeberin
konvergiert:

Der niichterne, aber ungemein verlaflliche Verstand ihres Mannes hatte die Aufmerk-
samkeit unwillkirlich auch auf sie gelenkt, und sie handelte nun vollkommen arglos wie
ein feuchtes Schwammchen, welches das wieder von sich gibt, was es ohne besondere
Verwendung in sich aufgespeichert hat, indem sie, sobald sie wahrnahm, dafd man ihre
geistigen Vorziige bemerkte, mit grofier Freude kleine <hochgeistige> Ideen an passen-
den Platzen in ihre Unterhaltung einflocht. Und allmé&hlich, wiahrend ihr Mann weiter
emporstieg, fanden sich immer mehr Leute ein, die seine Nahe suchten, und ihr Haus
wurde zu einem <Salon>, derin dem Ruf stand, dafd Gesellschaft und Geist> dort einander
begegneten. (GW |, 98)

Musil setzt nun im Lauf der Erzahlung Diotimas Denksystem verschiedenen Irritatio-
nen aus, die aus der fortschreitend desillusionierenden Stagnation der Parallelaktion
sowie aus Diotimas sozialer Positionierung zwischen den Figuren Arnheim, Ulrich und
Tuzzi hervorgehen.** Vereinfacht lieRe sich feststellen, dass die Antipoden Ulrich und
Arnheim gewissermafien punktsymmetrisch zu Diotima angeordnet sind: Der intel-
lektuellen Konfrontation mit Ulrich entspricht die weltanschauliche Affirmation durch
Arnheim, der «<hohen Liebe» zu Arnheim wiederum die korperliche Attraktion zu Ulrich.

34 DieZusammenhange sind komplex, wie Musil iitberhaupt zwischen den Nebenfiguren ein enges Netz
gegenseitiger Bespiegelung und Affiliation gekniipft hat, in welchem er Figuren dynamisch neue Kon-
stellationen bilden und auflésen oder sich wechselseitig beeinflussen lasst, den Handlungsstrang ei-
ner Figur durch den Bewusstseinsfilter einer anderen wiedergibt oder die Erzdhlkomplexe in Ulrichs
Reflexionen, in denen sie zusammenlaufen, rekombiniert—hierin offenbart sich Ulrichs charakteristi-
sches «L6sen und Binden der Welt» (GW |,153) auch als Gestaltungsprinzip des Romans, als potentiell
«schrankenlose Kombinatorik des Dichters» (GW |1, 985).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

An der Figur Tuzzis schliefllich werden die resultierenden Krisen Diotimas durch eine
ironisch gebrochene Ehebruchserzihlung vorgefiihrt.

Diotimas Seelenkult ist angelesen, sie findet ihn «in der gebatikten Metaphysik
Maeterlincks [...], in Novalis, vor allem aber in der namenlosen Welle von Diitnnroman-
tik und Gottessehnsucht, die das Maschinenzeitalter als Aulerung des geistigen und
kiinstlerischen Protestes gegen sich selbst eine Weile lang ausgespritzt hat» (GW I, 103).
Die Behauptung, Musil setze damit die Theorie jener Autoren quasi experimentell der
Realitit aus, lasst sich nur halten, wenn nicht von irgendeiner objektiven, sondern von
einer durch das Bewusstsein der Figur vorgegebenen Realitit die Rede ist. Denn es wird
deutlich, dass Diotimas Lektiire motiviert und selektiv ist, wie spiter auch Ulrich den
Vorgang intellektueller Aneignung beim Lesen kennzeichnet: «Ihre Auffassung lif3t aus,
was Lhnen nicht paf3t. Das gleiche hat schon der Autor getan» (GW I, 573). Was der Text
entwickelt, ist weniger Auseinandersetzung mit dem Gehalt von Ideen, es sind vielmehr
die an die Lektiire gekniipften weltanschaulichen Bediirfnisse der Figur und die Bedin-
gungen fiir Erfolg und Misserfolg ihrer Befriedigung. Diotima liest «in dem Bestreben,
sich aus dem, was sie Kultur nannte, eine Hilfe in der nicht leichten gesellschaftlichen
Lage zu bilden» (GW I, 332), denn ihr System des Gleichgewichts erscheint im sozialen
Mikrokosmos des Salons wie auch in ihrer Ehe von Beginn an gefihrdet:

Es ging Diotima mit ihren berlihmten Gésten nicht anders wie dem Crafen Leinsdorf mit
seinen Bankverbindungen; man mochte noch so sehr wiinschen, sie in Einheit mit der
Seele zu bringen, es gelang nicht. [...] Damit hatte Diotima aber an sich das bekannte
Leiden des zeitgendssischen Menschen entdeckt, das man Zivilisation nennt. Es ist ein
hinderlicher Zustand, voll von Seife, drahtlosen Wellen, der anmafenden Zeichenspra-
che mathematischer und chemischer Formeln, Nationaldkonomie, experimenteller For-
schung und der Unfihigkeit, zu einem einfachen, aber gehobenen Beisammensein der
Menschen. [..] Zivilisation war demnach alles, was ihr Geist nicht beherrschen konnte.
Und darum war es seit langem und vor allem auch ihr Mann. (GW [, 102f)*

Die so beliebte, weltanschaulich behauptete Dichotomie zwischen «Kultur» und «Zivi-
lisation», zu der sich dquivalente Begriffspaare zuhauf bei Musil, Broch und in der ein-
schligigen Literatur der Vor- und Zwischenkriegszeit finden lassen, die «reine Intel-
lektualitit» gegen «ganze Lebendigkeit» ausspielt, ist damit ginzlich im Privaten ange-
kommen. Es zeigt sich, dass bei Diotima die klassischen Konflikte der Liebessemantik
auf Epochenprobleme extrapoliert werden: «Wahrscheinlich war, was sie Seele nann-
te, nichts als ein kleines Kapital von Liebesfihigkeit, das sie zur Zeit der Heirat besessen
hatte; Sektionschef Tuzzi bot nicht die rechte Anlagemoglichkeit dafiir» (GW 1,104). Thre
so «itbermdfRig angeschwollene Idealitit» (GW I, 105) versorgt sich aus der konsumier-
ten lebensphilosophischen Literatur mit Gefiihlsschablonen:

[Slie fiihlte sich — um nur einiges aus den vielen Beschreibungen anzufiihren, die sie in

35 Das Signalwort «Seife» dient dem Erzéhler auch an spaterer Stelle zur Kennzeichnung einer Zeiten-
wende: «Die These, dafs der grofRe Umsatz an Seife von groRer Reinlichkeit zeugt, braucht nicht fir
die Moral zu gelten, wo der neuere Satzrichtigerist, dafd ein ausgepragter Waschzwang auf nicht ganz
saubere innere Verhaltnisse hindeutet» (CW |, 246).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 125

der Literatur dafiir vorfand — harmonisch, human, religios, nah einer Ursprungstiefe, die
alles heilig macht, was auf ihr aufsteigt, und alles siindhaft sein [af3t, was nicht aus ih-
rer Quelle kommt: Aber wenn das auch alles recht schén zu denken war, tiber solche Ah-
nungen und Andeutungen eines besonderen Zustands kam nicht nur Diotima niemals
hinaus, sondern ebensowenig taten es die zu Rate gezogenen prophetischen Biicher, die
vondem Gleicheninden gleichen, geheimnisvollen und ungenauen Worten sprachen. Es
blieb Diotima nichts iibrig, als dafk sie auch daran die Schuld einem Zivilisationszeitalter
zuschrieb, worin der Zugang zur Seele eben verschiittet worden ist. (GW |,104)

Weil die letztlich unzureichenden Weltanschauungssysteme sich gegen ihre eigene
Defizienz immunisieren, indem sie sie auf jene Zeitsymptome abwilzen, aus denen sie
hervorgehen («Zivilisationszeitalter»), dienen sie im Denksystem Diotimas zunichst
der Artikulation einer negativ bestimmten Defizienz der Zeit: «[D]as Gesellschaftsleben
ist heute seelenlos geworden» (GW I, 107). Dem steht die Zielsetzung der Parallelaktion
zum einen als Versuch organisierter Sinnstiftung gegeniiber, zum anderen als Besti-
tigung von Diotimas Position in eben diesem Gesellschaftsleben durch intrinsisches
«Uberrieseltwerden von Bedeutsamkeit» (GW I, 227). Sowohl die Konfrontation mit Ul-
rich als auch die Stagnation der Parallelaktion drohen diese Selbstentwiirfe zu storen,
indem beide auf die Erkenntnis von Kontingenz zulaufen, die der Weltanschauungs-
diskurs ja gerade wegreden soll: «Diotima hitte sich ein Leben ohne ewige Wahrheiten
niemals vorzustellen vermocht, aber nun bemerkte sie zu ihrer Verwunderung, dafl
es jede ewige Wahrheit doppelt und mehrfach gibt» (GW I, 229). Dieser Entwicklung
stellt Musil die Verbindung zu Arnheim entgegen, auf den sich Diotima fiir ihre ei-
genen Sinnstiftungsbediirfnisse beruft. «Am liebsten wiirde sie ihre Aktion stehen
gelassen und Arnheim geheiratet haben» (GW 1, 423). Zugleich wirft diese «hohe Lie-
be» aber neue Probleme, nimlich die profanen Konflikte der Liebessemantik zwischen
Arnheim, Diotima und Tuzzi auf, die ihrerseits wieder von Arnheim und Diotima auf
die Ebene von Weltanschauungsphrasen verlagert werden. Ulrich erscheint in dieser
Konfiguration gegeniiber Diotima als «unerklirliche Beunruhigung» (GW 1, 283) eines
labilen Systems vager Jargonbrocken, das unter der Anforderung, die konkret ethi-
schen Fragen nach Handlungsnormen zu kompensieren, die sich aus der Konstellation
Tuzzi-Diotima-Arnheim ergeben, sich als ein «taglich gefihrlicher werdender», «unbe-
rechenbar anwachsender Idealismus» erweist (ebd.). Den wachsenden Druck auf diese
Kompensationsleistung gestaltet Musil sowohl in der Gefithlsentwicklung der Figur,
den «Verwandlungen Diotimas» (GW 1, 328), als auch in der Beziehung zu Ulrich.
Anden durch Arnheim verursachten Gefiihlskrisen zeigt Musil zunichst die Mecha-
nismen auf, nach denen die weltanschauliche Kompensation ablauft. «Diotima hatte
schlaflose Nichte; in diesen Nichten schwankte sie zwischen einem preuf3ischen Indus-
triechef und einem 6sterreichischen Sektionschef» (GW I, 425). Die Identifikation von
Mann und Nebenbuhler mit Nationalitit und Funktion ist Programm, denn die gan-
ze Entscheidungsfrage wird sogleich auf die Ebene dessen gehievt, was Diotima als die
Dichotomie von «Kultur» — «die Nihe Beethovens, Mozarts, Haydns, des Prinzen Eu-
gen schwebte wie Heimweh darum» (ebd.) — und «Zivilisation» bezeichnet, fiir die Tuzzi
als «Verstandes- und Niitzlichkeitsmensch» steht. Die nichtlichen Reflexionen gehen in
ein vorgefasstes Fazit iiber: «Dann lieber Ehebruch!> sagte sie sich plétzlich. Ehebruch,

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

diesen Gedanken hatte Diotima seit einiger Zeit gefafst» (GW I, 245f.). Es folgt eine sys-
tematische Rechtfertigung dieses Gedankens, die sich bei den vorgefertigten Mustern
der Liebessemantik bedient.

In Eile gegebene Kiisse widersprachen ihrer Natur genauso wie fliichtig flatternde Lie-
besworte. Eher war sie fiir Katastrophen. Letzte Gange, in der Kehle ersterbende Ab-
schiedsworte, tiefe Konflikte zwischen der Pflicht der Geliebten und der Mutter, das
entsprach viel besser ihrer Anlage. Aber sie besafl wegen der Sparsambkeit ihres Gatten
keine Kinder, und die Tragddie sollte gerade vermieden werden. So entschlof} sie sich,
wenn es so weit kime, fiir Renaissancemuster. Eine Liebe, die mit dem Dolch im Herzen
lebt. Das konnte sie sich nicht genau vorstellen, aber es war zweifellos etwas Aufrechtes
[..]. Schuld und Uberwindung des Schuldgefiihls, Lust, gesiihnt durch Leid, zitterte in
diesem Bild und erfiillte Diotima mit einer unerhérten Steigerung und Andacht. «Wo
ein Mensch seine héchsten Méglichkeiten findet und seine reichste Kraftentfaltung
erfahrt, dort gehdrt er auch hin,» dachte sie «denn dort niitzt er zugleich der tiefsten
Lebenssteigerung des Ganzen!» (GW |, 426)

Der Schluss des Gedankengangs leistet die Riickbindung der personlichen Frage an das
unpersonliche «Ganze» und damit das, worauf es schon der anonymen Dame — obwohl
nicht Diotima - im Einleitungskapitel eigentlich ankommt, nimlich die Aufnahme des
ethischen Problems in ein beliebiges Ordnungsmuster und den Dispens von seiner Lo-
sung. «[IIn den Kimpfen der Seele hat niemand Schuld!», heifdt es dann, so dass sich
die vermeintlich schlaflosen Nichte am Ende selbst als unzutreffende Stilisierung her-
ausstellen: «Diese Gedanken, mit ihrem dem Auge entzogenen Schlufpunke, hatten den
Vorzug, sie selbst in den schlaflosesten Nichten nach ganz kurzer Weile einzuschlifern»
(GW 1, 428).

Das langfristige Versagen dieses «Systems des Gliicks» deutet sich in der Konfron-
tation mit Ulrich an und vollzieht sich schliefllich im zweiten Buch, als Diotima sich
abrupt vom Seelenkult dem neuen, aber mit den alten Totalititsanspriichen auftreten-
den Denkmodell der Sexualpidagogik zugewandt hat. Im Kapitel I1/23 vermittelt Bona-
dea diesen durch die emotionale Irritation motivierten «Lektiirewechsel» Diotimas und
spricht dabei als deren Stellvertreterin in deren Jargon, nimlich «im Geist ihrer Lehre-
rin» (GW I, 883) bzw. «in die Ausdrucksweise ihrer Meisterin geraten» (GW I, 887). Auf
ironische Weise erfiillt sich Ulrichs Anspielung auf das platonische Vorbild, indem sich
Diotima aus der Not unauflgsbarer ethischer Konflikte zu einer weltanschaulichen «Do-
zentin der Liebe» (GW 1, 92) aufschwingt und dabei zu einem «Verzicht auf ihre Ideale»
(GW 1, 816) bereit ist. Dieser neue Fachjargon,* dessen sich auch Bonadea nach Belieben
rechtfertigend bedient — der Kernsatz lautet hier: «Also irgendeine Driisensache [...]. Es
ist schon eine gewisse Beruhigung, wenn man weif}, dafy man nichts dafiir kann!» (GW
I, 880) —, hat also die Funktion des als Orientierungswissen an den Liebesproblemen
gescheiterten «Idealismus» der Seele iibernommen.

36 Helmut Arntzen: Musil-Kommentar zu dem Roman «Der Mann ohne Eigenschaftens. Miinchen: Winkler,
1982,329 weist ihn als denjenigen Sofie Lazarsfelds nach (Wie die Frau den Mann erlebt. Fremde Bekennt-
nisse und eigene Betrachtungen,1931).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 127

[W]ahrend ihr die Seele und deren Liebesritsel wie ein Fisch entschliipften, den man in
der bloRen Hand halten will, fand die suchende Leidende zu ihrer Uberraschung reichli-
chen Rat in den Biichern des Zeitgeistes, als sie sich zum erstenmal entschlossen hatte,
ihr Schicksal am kérperlichen anderen Ende anzupacken, das durch ihren Gatten darge-
stellt wurde. (GW |, 882)

Das ethische Problem der Entscheidung zwischen Tuzzi und Arnheim wird von Diot-
ima nun nicht mehr mit dem Vokabular der «Kultur» und «Seele» formuliert, sondern
im Vokabular populirer Sexualwissenschaft, in deren System sich die Figuranten ihres
Dilemmas einordnen lassen wie zuvor in die Zusammenhinge preuflischer und dster-
reichischer Kultur. Vom Wortinventar solchen Zeitgeists gibt Musil nun zu einem Zeit-
punkt der Handlung, da Ulrich bereits selbst mit Agathe das Projekt verfolgt, Konzepte
von <Liebe> zu ergriinden, auf den folgenden Seiten in gedringter Form reichlich Kost-
proben, die schliefflich in der Desavourierung ihrer Erklirungskraft fiir Bonadea und
folgerichtig in Sex gipfeln:

«Aber jeden Tag hore ich ja nichts als Sexualpraxis, gegliickte Umarmung, springende
Punkte der Liebe, Driisen, Sekrete, verdrangte Wiinsche, erotisches Training und Regulie-
rung des Sexualtriebs! Wahrscheinlich hat jeder die Sexualitét, die er verdient, wenigs-
tens behauptet das deine Kusine, aber mufd ich denn durchaus eine so hohe verdienen?!
[..] SchlieRlich kénnte man doch auch sagen, daf meine starke Erlebnisfahigkeit einen
physiologischen Uberwert darstellt? fragte Bonadea mit einem gliicklich-zweideutigen
Auflachen. Zu einer Antwort kam es nicht mehr. (CW |, 887)

Walter Fanta hat anhand der Nachlassentwiirfe darstellen kénnen, dass Musil fiir Dio-
tima ein dhnliches Scheitern auch dieses zweiten weltanschaulichen Begriffssystems,
und zwar durch Ulrich, vorgesehen hatte.”” Die publizierten Romanteile deuten dar-
auf voraus. Wenn es zunichst von ihrer Beziehung zu Ulrich heif3t: «Die Regelung ihrer
Beziehungen zu Arnheim strengte sie manchmal ebensosehr an wie ihr Salon, und die
Geringschitzung fir Ulrich erleichterte ihr das Leben» (GW I, 283), so werden die durch
ihn ausgelésten Irritationen sukzessive profunder. Einerseits steigert sich der intellek-
tuelle Einfluss so weit, dass Diotima im Gesprich mit ihm dahin gelangt, das ethische
Ehe-Dilemma immer unverbliimter zu artikulieren — «Was soll also eine Frau in jener
Lage, von der wir gesprochen haben, im wirklichen Leben tun?» (GW I, 573), bittet sie
schlieflich in einem der letzten Kapitel des ersten Bands um ethische Anleitung. Als
Ulrich allerdings im zweiten Band mit Nachdruck angesichts einer weltanschaulich ge-
wandelten Diotima die entscheidende Frage nach Konkretem vom Beginn der Parallel-
aktion erneut aufgreift: «Aber welche Tat! Welche Art Tat?!», erweist sich solcher Ein-
fluss als fliichtig. Trotz weltanschaulicher Neuorientierung ist die Antwort im Ergeb-
nis dieselbe geblieben und lediglich mit neuem Selbstbewusstsein angereichert worden:
«Ganz gleich! [...]» (GW I, 812). Tatsichlich muss die von Ulrich ausgehende Gefihrdung
fiir Diotimas Weltanschauungen vor allem im Kontext der korperlichen Attraktion gese-
hen werden, die Musil mit wachsender Emphase von den Landfahrt-Kapiteln 1/67ff. an

37 Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «Mann ohne Eigenschaften», 245f.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

ausarbeitet und in einer topisch klandestinen Aussprache auf engstem Raum, am Ran-
de der Parallelaktion im Kapitel «Die feindlichen Verwandten», vorliufig kulminieren
lasst; wobei in die Auseinandersetzung um weltanschauliche Standpunkte Arnheims,
in der Ulrich seine Gedanken zunehmend dominant zu vermitteln vermag, Formulie-
rungen eingeflochten werden, die sich von den «muskulésen Schenkeln» Ulrichs (GW
1, 473) tiber das «kriftige und schone Stiick Weib» Diotima (GW I, 474) und «die Anzie-
hung, die die Kérper aufeinander in dieser Enge ausiibten» (GW I,477) so lange steigern,
bis die Méglichkeit einer Affaire fir Diotima konkret im Raum steht — «Aber was konn-
te man itberhaupt in dieser Kammer tun? Sie sah sich um. Wie eine Dirne benehmen?»
(ebd.) -, was der Riickzug in den Diskursraum der Parallelaktion verhindert. Das noch
vor Erscheinen des ersten Bandes als Erniedrigungsritual skizzierte Gartenfestkapitel
als Fluchtpunkt dieser Entwicklung hitte, so Walter Fanta, Diotima endgiiltig «befreit
von ihrem aufgesetzten Idealismus»®®, in das urspriingliche Ehemodell zuriickversetzt
und im Zusammenwirken mit der Mobilisierung zum Weltkrieg die unbefriedigenden
Weltanschauungskonzepte iiberfithrt in einen, so nun Musil, «Machtrausch, als wahre
Befriedigung ihrer Seele» (KA, Mappe /3, 11).

Unter dem isolierten textgenetischen Aspekt der Materialbasis erweist sich Diotima
in besonderem Maf3e als diskursiver Flickenteppich. Corino identifiziert «wenigstens
fiinf» historische (Teil-)Modelle fiir Diotimas Biographie und Sprache.” Deshalb wird
an dieser Figur aber auch besonders deutlich, welche Leistungen Musil der Fiktion und
der Komposition seines Romans abverlangt. Neben persénlicher Biographie und Dis-
position beleuchten und beeinflussen die Figur die mannigfaltigen Konstellationen, et-
wa Ulrich-Diotima-Arnheim, Arnheim-Diotima-Tuzzi, Tuzzi-Diotima-Ulrich, Ulrich-
Rachel-Diotima, die sich zu jeweils eigenen Handlungsstringen und neuen Perspekti-
ven auf die Figur kombinieren lassen. Diotima tritt auferdem in Interaktion mit den
hier ganz oder weitgehend ausgeblendeten Figuren Leinsdorf, Bonadea, Stumm, Ra-
chel - um nur die raumgreifendsten zu nennen -, denen allen eigene Bewusstseinsho-
rizonte in Musils Spiegelungssystem zukommen. Wesentlich aus solchen Kombinati-
onsmoglichkeiten speist Musil das fiktive Aussagesubjekt Diotima, das mit den histo-
rischen Aussagesubjekten hinter den verwendeten Zitaten wenig zu tun hat. Die dras-
tische weltanschauliche Neuorientierung vom Seelenkult zur Sexualpidagogik macht
besonders deutlich, dass es sich dabei um Medien fiir weltanschauliche Problemlagen
handelt; Problemlagen, die sich aus der Konstitution der erzihlten Welt ebenso erge-
ben wie aus den im narrativen Prozess dynamisierten Konfigurationen. Diese Medi-
en werden ihrerseits wieder durch die Handlung belastet oder wirken auf sie zuriick.
Das mag abschlieflend ein knappes Beispiel demonstrieren: So spottet Ulrich gegen-
iiber Bonadea iiber Tuzzis eheliches Schicksal angesichts Diotimas neuer sexualpiad-
agogischer Ausrichtung und relativiert diese damit ironisch. Parallel wird sie auch im
Erzahlvorgang relativiert, indem die bei Diotima erzihlerisch durch ihre Position zwi-
schen Arnheim, Tuzzi und Ulrich vorbereitete Weltanschauungslehre im Bewusstsein
Bonadeas ganz andere Auswirkungen zeitigt: Konsequenz fiir die Konstellation Ulrich-

38 Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «<Mann ohne Eigenschaften», 245.
39  Corino, Biographie, 855.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 129

Bonadeaist — die im Medium von Diotimas Weltanschauung verhandelte Liebesseman-
tik ist jetzt wieder auf der Ebene der Handlung angekommen — der «Riickfall» (GW I,
878). Zu schweigen von der an dieser Stelle des Romans suspendierten Geschwister-
handlung, wird bei alldem durch den offenkundigen Zitatcharakter stets eine Ebene
des «geistig Typischen» bewusst gehalten, und eine in der Apokryphe des Mann ohne
Eigenschaften kundige Leserschaft wird die Szene auch im Hinblick auf das «Garten-
fest»-Kapitel als Entwicklung der Dyade Ulrich-Diotima verstehen. Von einer diskur-
siven Stellungnahme zu den Schriften Sofie Lazarsfelds ist das hier nur angedeutete
Spektrum von Bedeutungspotentialititen weit entfernt.

4.1.3 Arnheim

Als die Nebenfigur, die im kanonischen Mann ohne Eigenschaften wohl den meisten Raum
einnimmyt, ist Arnheim nicht nur im Bezug auf Diotima — «am gleichen Tag in ihr Leben
getreten» wie Ulrich (GW 1, 96) — als Gegenentwurf zum Protagonisten angelegt. Wo
Ulrich als Typus der Vorkriegszeit entworfen wird, erscheint Arnheim als dessen An-
titypus: nicht durch inkommensurable Verschiedenartigkeit des Entwurfs, sondern als
gegensitzliche Konkretion derselben Existenzbedingungen, womit der Nebenfigur ei-
ne Dimension als Zeiterscheinung nicht weniger zugeschrieben wird als Ulrich selbst.
Arnheim propagiert aktiv eine «Ideologie» (GW I, 384) bzw. «Philosophie» (GW 1,193) von
grofer sozialer Anschlussfihigkeit; er ist der erfolgreiche Weltanschauungsschriftstel-
ler des Romans. Er ist auflerdem die Figur, die den Zeitgenossen wohl am deutlichsten
ein historisches Vorbild vor Augen stellte, wie die ersten Rezensionen zum Roman deut-
lich machen, und wie es auch Karl Corino zusammenfasst: «In vielen Bestimmungsstii-
cken hilt Musil sich so eng an Rathenaus Lebenslauf, daf} den allermeisten Lesern bei
Erscheinen des Romans das Modell Arnheims mit Hinden zu greifen war.»*° Der Roman
allerdings beleuchtet ausfithrlich mindestens vier Aspekte der Figur, die man nur durch
Verstindnis ihrer Entfaltung im Text, nicht durch den Hinweis auf Rathenau auszuloten
hoffen kann: Erstens Arnheims Jargon und seine diskursiven Strategien, was vornehm-
lich in den Dialogen mit anderen Figuren entwickelt wird, aber auch, indem die charak-
teristischen Phrasen durch Ulrich oder den Erzihler gebrochen und ironisiert werden;
zweitens Art und Bedingungen der Wirkung Arnheims auf seine Umwelt; drittens sei-
ne Weltanschauung als Produkt einer sozialen und individualpsychischen Disposition;
viertens die Irritationen und das Scheitern dieses Denksystems, die vor allem von der
Interaktion mit Diotima oder Ulrich ausgehen.

Obwohl die endgiiltige Position Arnheims, sein «wahres Gesicht» in den konzeptio-
nellen Uberlegungen Musils zur Makrostruktur insgesamt unklar bleibt,” ist er eine der
Figuren des Romans, in deren Entwurf die spitere affirmative Hinwendung zum Krieg,
die fiir das gesamte Personal vorgesehen war, schon bei der Einfithrung deutlich ange-
legt ist. In einem fiir den Roman typischen narrativen Mandéver eilt der Figur ihr Ruf
voraus, indem vor dem ersten Aktivwerden der Person in der Fabel schon die Kolporta-
ge durch andere Figuren einsetzt und in einer Analepse eine kennzeichnende Episode

40 Corino, Biographie, 871.
41 Vgl. Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «<Mann ohne Eigenschaften», 242.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

vom Erzihler selbst vermittelt wird. So berichtet Tuzzi zunichst das «intime Geriicht»
iiber die Ambitionen Arnheims, der

durchaus nicht bloR nach der Stellung seines Vaters strebe, sondern, auf den Zug der Zeit
und seine internationalen Beziehungen gestiitzt, sich auf eine Reichsministerschaft vor-
bereite. Nach der Meinung des Sektionschefs Tuzzi war dies freilich ganz und gar ausge-
schlossen, aufler es ginge ein Weltuntergang voran. (GW |, 96)

Die Vorwegnahme des Arnheimschen Opportunismus, dessen Erfiillung die als Schluss-
punkt des Romans vorgesehene Katastrophe voraussetzt, wird erganzt durch einen Be-
richt, mit dem der Erzihler ein weiteres im Haus Tuzzi kursierendes Geriicht aufgreift.

Nur der Mohrenknabe war Wirklichkeit. Ihn hatte Arnheim vor Jahren auf einer Reise im
dufersten Stiden Italiens aus einer Truppe von Tanzern herausgegriffen und zu sich ge-
nommen, in einer Mischung des Wunsches, sich selbst zu schmiicken, mit der Anwand-
lung, eine Kreatur aus der Tiefe zu heben und, indem er ihr das Leben des Geistes er-
schloR, an ihr Gottes Werk zu tun. Er hatte aber spater bald die Lust daran verloren und
verwendete den Kleinen, der jetzt sechzehn Jahre alt war, nur noch als Bedienten, wah-
rend er ihm vor dem vierzehnten Jahr Stendhal und Dumas zu lesen gegeben hatte. (GW
1,97)

Auf engstem Raum und geradezu paradigmatisch legt Musil in dieser kleinen Episo-
de weitere, in der Folge ausgestaltete Eigenschaften und Motivationen der Figur an: sei
es der Narzissmus sich «schmiickender» Selbstinszenierung oder die von Arnheim im
genus sublime glorifizierte, indes vom Erzdhler als fliichtige «xAnwandlung» entlarvte
Laune, nach Schemata des Bildungsromans kolonialistisch personlichkeitsbildend auf
Soliman zu wirken.

Als ironisches Praludium tritt dieses Charakterbild in Kontrast zur unmittelbar an-
schlieflenden Wahrnehmung Arnheims durch Diotima als «genialer Aufienseiter» (GW
1,108) und enthilt auch schon jene Diskrepanz, die sich in der Folge zwischen der Selbst-
wahrnehmung und Wirkung Arnheims einerseits und seiner narrativen Dekonstrukti-
on andererseits auftut und Anlass zu scharfer Satire bietet. Denn Arnheim scheint zu-
nichst nichts Geringeres zu sein als die verkdrperte Antwort auf die leitmotivisch wie-
derholte Partikularisierung der Welt. Im «babylonischen Narrenhaus» (GW 11,1088) gibt
es nur «einen Mann, der mit jedem in seiner Sprache reden konnte, und das war Arn-
heim» (GW I, 188). Das Auftreten als uomo universale scheint vordergriindig alle Kon-
tingenzdiagnosen zu widerlegen.

DaR er mit GroRindustriellen tiber die Industrie und mit Bankleuten iiber die Wirtschaft
zu sprechen vermochte, war verstindlich; aber er war imstande, ebenso unumschrankt
iber Molekularphysik, Mystik oder Taubenschiefien zu plaudern. [...] Seine Belesenheit
und sein Gedachtnis hatten wirklich einen ungewoéhnlichen Umfang; er vermochte Ken-
nern die feinsten Stichworte ihres Wissensgebiets zu bringen, kannte aber ebensogut je-
de wichtige Person aus dem englischen, dem franzdsischen oder japanischen Adel und
wufdte auf Renn- und Golfplatzen nicht nur in Europa, sondern auch in Australien und
Amerika Bescheid. (GW |,189)

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 131

Dieser offentlichen Wahrnehmung stellt der Text aber Arnheims ausdriicklichen Dilet-
tantismus gegeniiber,* dervon einer allgemeinen «Periode der Abkehr von den Fachleu-
ten» (GW 1, 108) profitiert, und fithrt diesen unter anderem in Dialogen vor. Schon das
erste dialogisch wiedergegebene Gesprich von Arnheim und Diotima erweist sich als
eine unvermittelte Reihe vorgefertigter Phrasen, deren Zweck nicht in der Kommuni-
kation von Inhalten besteht, sondern in dem unbestimmten «Gliicks- und Erwartungs-
gefithl» (GW I, 110), das sie bewirken. Musil gelingt es hier, grofites satirisches Kapital
aus seiner Zitationstechnik zu schlagen, indem er brockenhafte Phraseologismen zu ei-
nem Pastiche aus Tautologien und Nonsens arrangiert; es entspinnt sich ein absurder
Dialog, dessen Bestandteile untereinander allenfalls durch vage Assoziationen verbun-
den sind.

[Das Gesprach] hatte noch kaum begonnen, als Arnheim schon sagte, er sei in diese alte
Stadt nur gekommen, um sich im Barockzauber alter 6sterreichischer Kultur ein wenig
vom Rechnen, vom Materialismus, von der 6den Vernunft eines heute schaffenden Zivi-
lisationsmenschen zu erholen.

Es sei eine so heitere Seelenhaftigkeit in dieser Stadt — hatte Diotima erwidert, und sie
war es zufrieden.

«Ja,» hatte er gesagt «wir haben keine inneren Stimmen mehr; wir wissen heute zuviel,
der Verstand tyrannisiert unser Leben.»

Da hatte sie geantwortet: «Ich verkehre gern mit Frauen; weil sie nichts wissen und un-
gebrochen sind.» Und Arnheim hatte gesagt: «Trotzdem versteht eine schone Frau weit
mehr als ein Mann, der trotz Logik und Psychologie gar nichts vom Leben weifs.» (GW |,
109)

Statt eines kommunikativen Austauschs schildert Musil hier zwei hermetische welt-
anschauliche Sprachen. Deren Geschlossenheit gegeneinander bildet genau jenen im
Essay erhobenen Befund weltanschaulichen Partikularismus ab, der «ganze Kreise
hermetisch gegeneinander abgedichtet» habe (GW 11, 1163). Der Dialog besteht eigent-
lich aus zwei fertigen Monologen, die einander in ihrem Ablauf nicht zu beeinflussen
scheinen und problemlos wieder voneinander isoliert werden kénnten. Das Muster der
Dialogfithrung, das sich in den spiteren Kapiteln zum Komplex Arnheim-Diotima un-
ter Verwendung von Zitaten vor allem Maeterlincks und Rathenaus wiederholt, beruht
essentiell auf der Formelhaftigkeit des sprachlichen Materials. Durch Gemeinplitze,
Konventionalitit des Ausdrucks und hartnickige Repetition der gleichen Formeln, auch
durch ironische Emphase bestimmter Floskeln in der Erzihlerrede an anderer Stelle, si-
gnalisiert Musil den objektsprachlichen Charakter. Beim ersten Aufeinandertreffen mit
Ulrich werden schlie8lich an dessen Widerstand die diskursiven Methoden Arnheims
sichtbar, der das Gesprich anfangs wieder mit musterhaften Tautologien bestreitet
— deren Komik Musil subtil verstirkt durch den Wechsel von direkter und indirekter
Rede:

«Ohne Zweifel;» erwiderte Arnheim «grofle Geschehnisse sind immer der Ausdruck einer
allgemeinen Lage!» Diese sei heute gegeben; und schon die Tatsache, daf$ eine Zusam-

42 Vgl.auch S.118 dieser Arbeit.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

menkunft wie die heutige irgendwo moglich gewesen sei, beweise ihre tiefe Notwendig-
keit.
Da sei aber etwas schwer zu Unterscheidendes dabei, meinte Ulrich. (GW |,174)

Ulrich kann dann seinen niichternen Einwand, mit dem er sich gegen Arnheims «Vereh-
rung fir das Irrationale» (GW I, 543) positioniert hat, nur so lange weiter ausfithren, bis
der taktierende Arnheim, weil er zwischen Diotima und Leinsdorf ein «Gesprich wit-
terte, ohne es beeinflussen zu kénnen», anscheinend beliebig ein Stichwort vereinnah-
mend aufgreift und es Ulrichs skeptischer Intention entgegen ins Positive wendet, wor-
auf der Disput und damit die erste Konfrontation unvermittelt abbricht.

«Es gibt mehrere tausend Berufe, in denen die Menschen aufgehen; dort steckt ihre
Klugheit. Wenn man aber das allgemein Menschliche und allen Gemeinsame von ihnen
verlangt, so kann eigentlich nur dreierlei Gbrigbleiben: die Dummbheit, das Geld oder
hochstens ein wenig religiose Erinnerung!» «Ganz richtig, die Religion!» schaltete Arn-
heim nachdriicklich ein und fragte Ulrich, ob er denn glaube, dafd sie schon véllig und bis
auf die Wurzeln verschwunden sei? — Er hatte das Wort Religion so laut betont, dafd Graf
Leinsdorf es horen mufite. (GW |, 175)

Dass Musil auf diese Weise den Opportunismus Arnheims, dem die Phrase hier nicht
zur Erkenntnis dient, sondern zur giinstigen Beeinflussung der Vorginge im Raum, ge-
gen den skeptischen Intellekt Ulrichs ausspielt, findet seine Bestitigung nicht nurin der
spiteren Spiegelung Ulrichs im Bewusstsein Arnheims und vice versa, sondern auch in
den Kommentaren, in denen der Erzihler Arnheim als Phinomen seiner Epoche einem
anderen sozialen Feld zuordnet, das auch Musil selbst in seinen nicht-fiktionalen Texten
immer wieder thematisiert hat: dem Journalismus. Mit Arnheims «unbewuf3ter Gabe,
der Presse zu gefallen» (GW 1, 327), geraten die sozialen Bediirfnisse und Mechanismen
in den Blick, die iiber den Erfolg Arnheims und den seiner «Programme und Biicher»
entscheiden, in denen er «nichts Geringeres als gerade die Vereinigung von Seele und
Wirtschaft oder von Idee und Macht» verkiindet (GW I, 108), und deren Wirksamkeit
sich auch im Kapitel I/54 an Walter zeigt. Die sozial etablierte Wahrheitsmachtigkeit
des in Fachfragen dilettantischen Arnheim, kurz das «Geriicht von des Mannes iiberra-
gender Bedeutung» (GW 1, 193), ist zum einen eng an die Person selbst gebunden, denn
der gesellschaftliche und finanzielle Status biirgt fir die Wahrheit seiner Weltanschau-
ungsliteratur: «[W]as aber einer zu sagen hat, der es verstanden hat, fiir sich selbst zu
sorgen, daran mufd wohl mancherlei Wahres sein» (GW 1, 191). Sein oberflachlicher Uni-
versalismus, das «Talent, niemals in etwas Nachweisbarem und Einzelnem iiberlegen zu
sein, wohl aber durch ein flieRendes und jeden Augenblick sich aus sich selbst erneuern-
des Gleichgewicht in jeder Lage obenauf zu kommen, was vielleicht wirklich die Grund-
fahigkeit eines Politikers ist» (GW 1,194), bezieht seine groRe soziale Durchschlagskraft
aus der Kompatibilitit mit den Mechanismen des zeitgendssischen Journalismus.

Heute, wo alles mogliche durcheinander geredet wird, wo Propheten und Schwindler
die gleichen Redensarten gebrauchen, bis auf kleine Unterschiede, denen nachzuspiiren
kein beschaftigter Mensch die Zeit hat, wo die Redaktionen fortwahrend damit belastigt
werden, daf irgendwer ein Genie sei, ist es sehr schwer, den Wert des Menschen oder ei-
ner Idee richtig zu erkennen [...].

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 133

Die Welt des Schreibens und Schreibenmiissens ist voll von grofSen Worten und Begrif-
fen, die ihre Gegenstinde verloren haben. Die Attribute grofRer Manner und Begeiste-
rungen leben ldnger als ihre Anldsse, und darum bleiben eine Menge Attribute (ibrig. Sie
sind irgendeinmal von einem bedeutenden Mann gepragt worden, aber diese Manner
sind langst tot, und die liberlebenden Begriffe miissen angewendet werden. (GW 1, 326)

Damitist Arnheim nicht nur unter die Propheten und Schwindler seiner Zeit eingereiht,
sondern es ist deren und sein Erfolg auf die von Ulrich konstatierte «unordentliche Ge-
sellschaft» zuriickgefiihrt, die solche Sprachkonventionen perpetuiert, deren urspriing-
licher Gehalt unter den gegebenen sozialen Strukturen eigentlich nicht mehr aktuali-
sierbar ist (GW 1, 113). Dieser sprachliche Mechanismus bildet in Musils Roman das Fun-
dament sowohl der weltanschaulichen Partikularisierung wie auch des Journalismus als
Medium von 6ffentlichem Konsens. Vor allem durch die gesellschaftliche Funktion des
Journalismus aber werden die aus Phraseologismen generierten Inhalte sozial wirksam,
nimlich erhoben in «den Rang einer Tatsache, mit allen Folgen, die das hat» (GW [,
326).” Nicht nur im Medium seiner Weltanschauungsliteratur also, sondern auch im
Medium des Journalismus gelingt es Arnheim, auf Bediirfnisse zu antworten, indem
er seine Formeln wiederholt. Deren Erfolg begriindet der Text nicht mit propositiona-
lem Gehalt oder Erkenntniskraft, sondern nennt die Kriterien, die einen Satz «gut», das
heifdt nach journalistischen Maf3stiben konsensfihig machen, ganz anders:

Er hatte den Journalisten, die ihn Giber das Konzil befragten, geantwortet, dafs schon die
Tatsache dieser Zusammenkunft ihre tiefe Notwendigkeit beweise, denn in der Weltge-
schichte geschehe nichts Unverniinftiges, und damit hatte er so ausgezeichnet ihre Be-
rufsstimmung getroffen, da dieser Ausspruch in mehreren Zeitungen wiedergegeben
wurde. Es war, wenn man ihn ndher betrachtet, auch wirklich ein guter Satz. Denn Men-
schen, die alles, was geschieht, wichtig nehmen, miifdte (ibel werden, wenn sie nicht die
Uberzeugung hitten, daf nichts Unverniinftiges geschieht; aberandererseits wiirden sie
sich, wie bekannt, auch lieber in die Zunge beifen, als etwas wichtig zu nehmen, und sei
es gerade das Bedeutende selbst. Die leichte Prise von Pessimismus, die in Arnheims Au-
Rerung lag, trug viel dazu bei, dem Unternehmen reelle Wiirdigkeit zu geben [..]. (GW |,
327)

Die soziale Erfolgsgeschichte und deren Ironisierung werden durch weitere Dimensio-
nen erginzt, die sich nun nicht mehr einem einzelnen historischen Vorbild zuschrei-
ben lassen. So hat die Figur etwa, wie die Erzidhlung wiederholt andeutet, «mitten in ei-
nem Zentrum der Mechanisierung, nimlich in Berlin, mystische Erlebnisse»*, an wel-
che jene durch Diotima und Ulrich ausgeldsten Irritationen direkt anschliefRen, die sei-
ne mit groRem Erfolg an die sozialen Sinnbediirfnisse angepassten Begriffe, «die sonst
ein grofRes System des Rechthabens darstellten» (GW I, 382), erschiittern. Wenn erzihlt

43 Tatsachlich stellt auch Ulrich seine Zeitdiagnose zumindest teilweise auf der Basis reprasentativer
journalistischer Semantik, besonders markant dann, wenn die vom Pressebegriff des «genialen Renn-
pferds» ausgelosten Anschlussiiberlegungen den Anlass zum Abbruch seines Bildungsromansche-
mas geben.

44 Corino, Biographie, 871.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

wird, wie Arnheim «fiihlte, wie in der Moral urspriinglich ein unségliches Feuer geglitht
hatte, bei dessen Anblick selbst ein Geist wie er nicht viel mehr tun konnte, als in die
ausgebrannten Kohlen starren» (GW I, 187), dann klingt im frappanten Wechsel des Vo-
kabulars - der vorangehende Absatz wird noch vom Wortinventar der Arnheimschen
Selbstentwiirfe dominiert: von «Tdtigkeit», «Wirklichkeit», «guter gesellschaftliche[r]
Haltung», «grofien Gedanken» ist da die Rede (GW I, 186f.) — eine andere Schicht der
Figur an, die stark an das Erkenntnisinteresse und das Vokabular Ulrichs angenihert
ist* und wie dieser mit dem gesellschaftlich erfolgreichen Programm Arnheims in Kon-
flikt steht. Dieser hier erstmals auftretende Wandel von Arnheims Sprache, den Musil,
eine psychologisierende Deutung anbietend, unter der Kapiteliiberschrift «Ideale und
Moral sind das beste Mittel, um das grofie Loch zu fiillen, das man Seele nennt»* und
mit den Worten «Man erzihlte eine Geschichte von thm» (GW I, 187) als zwischenge-
schaltete Erzihleinheit kennzeichnet, erscheint erst wieder in den verschieden gearte-
ten Auseinandersetzungen mit Diotima und mit Ulrich. Als Arnheim an sich selbst die
als Regress von einem geistigen in einen korperlichen Zustand wahrgenommene Liebe
zu Diotima diagnostiziert, geht diese Erkenntnis einer Zustandsinderung wieder mit
einem Umschlagen des Vokabulars einher, das sich erneut im Bild des Feuers bemerkbar
macht. Wihrend aber an der zuerst zitierten Stelle dieses Umschlagen im Denksystem
Arnheims noch aufgeht - so heif3t es, «dauernd vermégen blofd Narren, Geistesgestorte
und Menschen mit fixen Ideen, im Feuer der Beseeltheit auszuharren», denen gegen-
iiber Arnheim selbst als «der gesunde Mensch» auftritt (GW I, 186) —, offenbart sich das
Programm und der ganze Persoénlichkeitsentwurf Arnheims nun zumindest punktuell
als defizitire Kompensation einer Verlustgeschichte.

Seiter das Feuer wieder kennengelernt hatte, das ihm die Zunge verdorrte, liberwiltigte
ihn das Gefiihl, er habe einen Weg, den er urspriinglich gegangen, vergessen, und die
gesamte Ideologie eines grofien Mannes, die ihn erfiillte, sei nur der Notersatz fiir etwas,
das ihm verlorengegangen war. (GW |, 383f))

Das Bild des Feuers verbindet Arnheim mit Ulrich* und markiert die gemeinsame Aus-
gangsposition, zu der sie als Typus und Antitypus entgegengesetzte Haltungen einneh-
men, wobei diejenige Arnheims im Hinblick auf ihre Kompensationsleistung sukzessi-
ve fragwiirdig wird und im Aufeinandertreffen der Figuren ihr Orientierungspotential
einbiifdt. Arnheim, der sich «durch diesen anderen», gemeint ist Ulrich, «in Frage ge-
stellt fithlte» (GW I, 547), ist, wie schon Diotima, auf Autosuggestion und Kunstgriffe
der Selbstwahrnehmung angewiesen, um den Widerspruch Ulrichs abzuwehren:

45 So gebraucht Ulrich in den «heiligen Gespriachen» gegeniiber Agathe ein dhnliches Bild in Bezug auf
den Begriff der Moral: «Ich glaube, daR alle Vorschriften unserer Moral Zugestindnisse an eine Ge-
sellschaft von Wilden sind. [...] Ein anderer Sinn schimmert dahinter. Ein Feuer, das sie umschmelzen
sollte.» (GW 1, 769) Zur mystischen Feuermetaphorik vgl. Pott, Kontingenz und Gefiihl, 65-72.

46 Zugleich bietetdiese Kapiteliiberschrift naturlich die Méglichkeit an, das Wort <Seele>im Rahmen der
im Roman schon etablierten Spezialterminologien als Zentralbegriff Diotimas wie auch Arnheims zu
lesen, was auf Parallelen der Genese von Diotimas und Arnheims Denksystemen hinauslauft.

47  Vgl. Pott, Kontingenz und Gefiihl, 65ff.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 135

Arnheim nahm an, dafs es ihm nicht schwer fallen wiirde, seinen Gegner auf irgendeine
Weise unschadlich zu machen. Aber er wollte Ulrich gewinnen, beeinflussen, erziehen
und seine Bewunderung erzwingen. Um sich das zu erleichtern, hatte er sich eingeredet,
daf$ er ihn mit einem tiefen und widerspruchsvollen Cefallen liebe, und hatte nicht ge-
wufdt, womit er es begriinden solle. (CW |, 539)

Mit fortschreitender Handlung tritt aber die Unwirksamkeit dieser Bewiltigungsme-
chanismen in den Vordergrund, bis hin zu veritablen Krisen einer Weltanschauung, die
eingangs noch als Paradigma eines erfolgreichen, «selbstgefillig ausgebreiteten» Den-
kens (GW I, 187) auftrat:

Schmerzlich bewegt, fiihlte er sich auf der Hohe seines Lebens von allem, was er ber(ihrt
hatte, durch einen kalten Schatten getrennt. [...] Arnheim wufite mit einemmal, daf} auf
dem Leben dieses Mannes [=Ulrich] der gleiche Schatten lag wie auf seinem, dort aber
eine andere Wirkung hatte. (GW |, 547)

Diese krisenhaften Irritationen geben Musil Gelegenheit fiir eine Art Ursprungsge-
schichte und habituelle Motivation. Die personliche Geschichte Arnheims, und wie
Musil dessen weltanschauliche Sendung, «der Welt nicht nur Waren zu bringen, son-
dern auch eine bessere Form des Lebens» (GW I, 544) durch sie perspektiviert, soll hier
exemplarisch erhellt werden.

Im Kapitel 1/86 reflektiert Arnheim tiber seine Kindheit und den Ursprung seines
Schreibens. Perspektiviert durch die Erinnerung zeigt Musil Arnheim als «kluges Kind»,
dem jedoch, anders als dem ebenfalls iiber seine Kinderzeit reflektierenden Ulrich,
nichts Nonkonformistisches eignet, ja dessen im Gegenteil konformistische Grundzii-
ge, die spiter in seine «Biicher und Uberzeugungen» eingehen, auf eine behiitete Jugend
zuriickgefithrt werden. Gleichwohl ist in dieser Jugend auch eine bestimmte Form der
«Liebe», nimlich eine «ganz ohne Frauen, itberhaupt ohne bestimmte Personen», an-
gelegt (GW 1, 384). Dieser Zustand erinnert nicht zufillig an die «Mystik der Liebe»
(GW 1, 125), die Ulrich in der ebenfalls als Erinnerung erzihlten «iiberaus wichtigen
Geschichte mit der Gattin eines Majors» erlebt; und so nah kommt diese Schilderung
Arnheims tatsichlich den Kerninteressen, die Musil mit seinem Protagonisten und sei-
nem Erzihlen itberhaupt verfolgt, dass er hier zum Spiel mit einer Metaebene ansetzt,
um die Differenzen auszuloten. Denn eingeleitet als eine mogliche Erklirung dieser
mystischen «Liebe», mit der Arnheim «sein Leben lang nicht fertiggeworden» war, zi-
tiert Musil sich selbst. Ein Abschnitt vom Beginn der Versuchung der stillen Veronika wird
einem Dichter, «den Arnheim schitzte, weil es fiir ein Zeichen von Eingeweihtheit galt,
von diesem, dem Gesicht des Publikums entzogenen, heimlichen Mann zu wissen»
(GW 1, 385) — ein kaum verschleiertes Selbstportrit —, zugeschrieben,*® indes Arnheim
trotz seiner oberflichlichen Wertschitzung mit diesem dichterischen Ausdruck seines
Zustands nichts anfangen kann: «ohne daf} er ihn iibrigens selbst verstand,» heif3t es
weiter, «denn Arnheim verband solche Andeutungen mit dem Reden vom Erwachen
einer neuen Seele, wie sie zu seiner Jugendzeit im Schwange gewesen waren [...]».

48 Das Zitatin seinem Originalkontext: GW 11,195. Im Roman: GW [, 384f.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Musil stellt hier eine oberflichliche, eine Fehlinterpretation seines frithen Textes nach
und demonstriert daran, wie Arnheim jenen selbsterlebten, mystischen Zustand, der
ihn mit Ulrich verbindet, anstelle der «Erkenntnis des Dichters» nur mit modischen
Redensarten zu fassen bekommen will, die er dann in seiner eigenen Lebenslehre auf-
greift und erfolgreich vermarktet. Es ist bezeichnend, dass dieser Absatz unmittelbar
in die Schilderung der Kriterien itbergeht, nach denen der junge Arnheim sich als Typus
eines «neuen Menschen» etabliert; es sind modische: «eine hochgeschlossene schwarze
Atlasweste und eine breite Kragenbinde aus schwerer Seide, die an die Mode der Bie-
dermeierzeit ankniipfte, der Absicht nach aber an Baudelaire erinnern sollte..» (GW I,
385)."

Vom unaufgeldsten Arnheimschen Ursprungserlebnis berichtet der Erzahler: «<Man
kann nicht lebhaft genug versichern, daf dies keine Philosophie war, sondern ein eben-
so korperhaftes Erlebnis, wie wenn man den vom Tageshimmel tiberstrahlten Mond
stumm im Vormittagslicht stehen sieht» (GW I, 386). Die «<schwirmerische Ahnung» von
diesem Erlebnis ist wie bei Ulrich ein stets prisenter Bezugspunkt seiner Handlungen,
sie wird aber von Arnheim der betonten Korperlichkeit gewissermafien entkleidet und
in einen fir den «durchseelten Mittelstand, [...] Hauptkonsument der Kiinste und aller
nicht zu schwierigen Literatur» (GW I, 388) vorbildlichen Lebensentwurf aufgeldst, als
Kern seiner «Uberzeugung» verwertet und, seinem «Machtdrang» (GW I, 390) folgend,
den Schriften inkorporiert, die er «ungefihr zu dieser Zeit» zu veréffentlichen beginnt
(GW I, 389). Fiir die weltanschauliche Fixierung bietet der Text drei psychologische Mo-
tivationen auf: Machtbewusstsein; das Bediirfnis, «sich gegen seine sehr verniinftige
engere Umwelt, namentlich gegen die im Geschiftlichen tiberlegene Fithrernatur sei-
nes Vaters [...] in einer dem Geschiftsverstande unzuginglichen Weise zu verteidigen»;
sowie ein Bediirfnis nach Orientierung, das im unbestimmten Jargon der «Seele» ein
Mittel sieht, «um alles, was sein Verstand nicht beherrschen konnte, zu entwerten» (GW
1,389f.). Auf dieser Basis entwickelt Musil an Arnheim ein Modell zeitgendssischer Welt-
anschauungsliteratur.

[Elr leugnete nicht den Nutzen des Wissens, ja im Gegenteil, er machte selbst Eindruck
durch sein emsiges Zusammentragen, wie es nur ein Mann vermag, dem dazu alle Mittel
zu Cebote stehn, aber nachdem er diesen Eindruck gemacht hatte, erklarte er, da sich
iber dem Bereich des Scharfsinns und der Genauigkeit ein Reich der Weisheit befinde,
das nurnoch seherisch erkannt werden kénne [...]. Und er trug solche AuRerungen im Stil
von Erlassen des Statthalters einer vertriebenen Kénigin vor, der seine Weisungen von ihr
personlich empfangen hat und die Welt nach ihnen ordnet. [...]

Im Angesicht eines Unterredners sprechend und durch dessen Person den Beziehungen
der Erde verbunden, wiirde sich Arnheim niemals so weit ausgelassen haben, aber iiber
ein Papier gebeugt, das bereitlag, seine Anschauungen widerzuspiegeln, lie er es sich

49 Kleidung und Mode dienen bei Musil wohlgemerkt nicht nur als satirischer Topos, sondern werden
durch den ganzen Mann ohne Eigenschaften auch immer wieder auf sozial bedingte Formbildungspro-
zesse hinsemantisiert und als Mittel eingesetzt, die Ebene «unpersonlicher» Oberflichenphianomene
im Roman mit Bedeutung aufzuladen — vgl. etwa die Kapitel 1/67ff.; ahnlich auch die Innen- und Au-
Renarchitektur von Ulrichs Haus.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 137

mit Freuden an einem gleichnishaften Ausdruck von Uberzeugungen genug sein, die nur
zum geringsten Teil fest, zum grofieren ein Nebel von Worten waren, dessen einziger, iib-
rigens nicht unbetrachtlicher Wirklichkeitsanspruch darin bestand, dafs er unwillkiirlich
animmer den gleichen Stellen aufstieg. (GW [, 390f))

Nachdem der Text Arnheim so aus seinen Jugenderinnerungen unter die zeittypischen
«Legitimisten und Propheten» (GW I, 390) versetzt hat, schlieRt Musil den weiten Bo-
gen, indem er die ganze Kette der Motivationen und mentalen Techniken am Ende des
Kapitels in die Feststellung der schwindenden Ordnungskapazitit von Arnheims Denk-
system miinden lisst, in die Erkenntnis, es sei «doch fiir seinen Verstand kein befriedi-
gender Zustand» (GW I, 392) erreicht:

Er schob wohl die Ursache auf den irrationalen Rest, den das Leben dem unterrichteten
Betrachter allerorten zeigt; er suchte sich auch achselzuckend damit zu beruhigen, da
in der gegenwdrtigen Zeit alles ins Uferlose gehe, [...] aber mit der Zeit, wo sein litera-
rischer Erfolg auf die Hohe kam, ohne daf} sich in seinem Kronprinzenleben Entschei-
dendes gedndert hatte, wuchs jener irrationale Rest, wuchsen der Mangel greifbarer Er-
gebnisse und das Mifdbehagen, sein Ziel verfehlt und seinen ersten Willen vergessen zu
haben, driickend an. (GW |,392)

Der erfolgreiche Weltanschauungsschriftsteller gerit «driickend» in die weltanschauli-
che Aporie; das System, das sich ihm «seherisch» geoffenbart hat und vermeintlich eine
goethesche Gesamtschau der Welt leistet, bleibt in der eigenen Lebenspraxis unzurei-
chend. Arnheim erfihrt die Defizienz seiner mit grofitem Erfolg nach auflen getragenen
Weltanschauung am eigenen Leib und fithlt «das Gebidude seines Lebens erzittern» (GW
I, 393). Die Proselyten schaffende Weltanschauungsschrift im Weltanschauungsroman
<. Ordnungs ist deutlichstes Kennzeichen der abgeschlossenen weltanschaulichen Kli-
rung; der «umfassende[] gesellschaftliche[] Zuspruch» verbiirgt die Wahrheit.”® Musil
geht einen Schritt dariiber hinaus und stellt das Prinzip ironisch auf den Kopf. Der Pro-
phet hat seinen Bekehrungserfolg, muss selbst aber an der Hohlheit seiner Lehre ver-
zweifeln.

4.1.4 Meingast

In den vergleichsweise wenigen Kapiteln, in denen Musil Meingast auftreten lisst, wid-
met er sich weniger der Figur selbst als vielmehr durch sie einem Phinomen, das auch
zentraler Bestandteil der Weltanschauungspluralitit seit der Jahrhundertwende ist:

Lange vor den Diktatoren hat unsere Zeit die geistige Diktatorenverehrung hervorge-
bracht. Siehe George. Dann auch Kraus und Freud, Adler u. Jung. Nimm noch Klages
u. Heidegger hinzu. Das Gemeinsame ist wohl ein Bedlirfnis nach Herrschaft u Fiihrer-
schaft, nach dem Wesen des Heilands. (KA, Heft 34, 81).

Nun ist bekannt, dass der genannte Ludwig Klages eines der Vorbilder fiir den Jargon
Meingasts war, jedoch reicht der Umfang der Figur noch weiter. 1932 notierte Musil: «Ein

50 Brasch, Moderne— Regeneration— Erldsung, 260.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Versuch, den ich zwei Mal machte, die Geschichte dreier Personen zu schreiben, in de-
nen Walter, Clarisse und Ulrich deutlich vorgebildet sind, endete nach einigen hundert
Seiten in nichts» (GW II, 953). Diese Vorarbeit, die auf der Beziehung Musils zum Ju-
gendfreund Gustav Donath und dessen Frau Alice Charlemont basiert, hat Musil im Ta-
gebuch umrissen (TB I, 91ff.) und spiter mit Meingast eine Figur konstruiert, die ihm
erlaubte, die frithen Pline — schlief3lich durchgefiihrt als Vorgeschichte zur Ehe Walters
und Clarisses - in das Gesamtkonstrukt des Romans zu integrieren. Die Integration ge-
lingt durch die funktionale Verschmelzung der konfliktreichen Sexualitit des Paars, auf
die sich der frithe Entwurf konzentriert, mit der «geistigen Diktatorenverehrung» Cla-
risses und Walters in der Figur Meingast — «[w]obei Musil sich den grimmigen Scherz
erlaubt, die dubiosen Liebhaber Alicens [...] mit Klages in einer Figur zusammenzufith-
ren»”’, so Corino. In der Tat lisst sich Klages’ Vokabular und die Rolle, die er gemaf3 Mu-
sils Dokumentation fiir das Ehepaar Donath tatsichlich gespielt hat, ebenso aus Mein-
gast herauslesen wie die im Tagebuch festgehaltene, biographisch frithere Konstellation
um Gustav Donath, Alice Charlemont und deren verschiedene Liebhaber. Beriicksich-
tigt man dariiber hinaus, dass simtliche Charakteristika nach dem <Modell Klagess, also
die Funktion als prifaschistischer Weltanschauungsprophet, der Figur erst in der zwei-
ten Teilver6ffentlichung von 1932 zugeschrieben werden, wihrend Meingast im ersten
Band itberhaupt nur am Rande, und dann stets in Verbindung mit sexueller Nétigung,
in den Erinnerungen Clarisses auftaucht,” scheint das die Vermutung einer rein addi-
tiven Zusammenlegung narrativer Funktionen nahezulegen. Es gelingt Musil aber, aus
der Verschmelzung auch eine weitere Perspektive auf Meingasts Weltanschauungspro-
phetie zu gewinnen, die ihm vor allem als Mittel verschirfter Ironisierung dient.

Denn Meingast nimmt in der Galerie der Nebenfiguren eine Sonderstellung durch
die ausschliefilich parodistische Art seiner Darstellung ein. Uniibersehbare Ironiesigna-
le sendet bereits die unentwegte Bezeichnung Meingasts durch den Erzihler und auch
Ulrich als «Prophet», «Meister», «Philosoph» oder «der groRe Mann». Die Kontrastie-
rung der selbstinszenierten Verehrung Meingasts mit seiner Darstellung durch den Er-
zihler nimmt dabei stellenweise burleske Ziige an. Zu keinem Zeitpunkt wird die Fi-
gur ernst genommen, sei es durch eine voritbergehend ungebrochene Anniherung der
Erzihlperspektive an das Figurenbewusstsein, wie sie etwa bei Diotima und Arnheim
gelegentlich eingesetzt wird, sei es in Person des Protagonisten, der Meingast jederzeit
ablehnend als «Schwitzer» (GW 1, 839) einschitzt und sich auf ihn nicht in dhnlicher
Weise einlisst wie auf die meisten der anderen Figuren, denen dasselbe Epitheton zu-
stiinde. Einen der typischen Dialoge, durch die Musil seine Nebenfiguren auf die Haupt-
figur ausrichtet, gibt es zwischen Meingast und Ulrich nicht; tatsichlich zelebriert gera-
de das Kapitel I1/14, das den Anlass zu einem solchen Dialog bietet, eher das Ausbleiben
der Kommunikation, indem die (noch genauer zu betrachtenden) Abschlussbemerkun-
gen Ulrichs und Meingasts unverkniipft im Raum stehen bleiben.

51  Corino, Biographie, 306f.

52 Mitvorgreifenden Andeutungen allerdings, er habe sich zwischenzeitlich vom «Hahn in allen Famili-
en» zum Philosophen gewandelt (GW 1, 292) bzw. vom «leichtfertigen Lebemann» zum «berithmten
Denker» (CW |, 441).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 139

Nachdem die Vorbereitung und Ankiindigung der Figur im ersten Band sich auf
Meingasts iibergriffige Sexualitit konzentriert hatten, etabliert ihr erster Auftritt im
Kapitel 11/14 im Kontrast dazu die Unterwiirfigkeit Walters und Clarisses, die Oppositi-
on Ulrichs, und gibt erste kleine Proben von Meingasts Jargon. Alle drei Aspekte lassen
sich auf das zentrale Problem dieser Konstellation beziehen, die Wirkung Meingasts,
die an Walter und Clarisse vorgefithrt, von Ulrich in Frage gestellt und vom Erzihler
eingeordnet wird:

Sie ist eine merkwiirdige Erscheinung, die der Bewunderung. Im Leben des Einzelnen
blofR auf «Anfille» beschrankt, bildetsiein der Gesamtheiteine dauernde Einrichtung. Ei-
gentlich wiirde es Walter befriedigender gefunden haben, in seiner und Clarissens Ach-
tung selbst an Meingasts Stelle zu stehn, und begriff in keiner Weise, dafl es nicht so war;
aber irgendein kleiner Vorzug lag doch auch darin. [...] Eines der urspriinglichen Bediirf-
nisse nach Leidenschaft, die das Leben heute in kleine Stiicke bricht und bis zur Unkennt-
lichkeit vermengt, suchte sich da einen Riickweg, denn Walter lobte Meingast mit einer
dhnlichen Wut, wie eine Zuhérerschaft im Theater (iber alle Grenzen ihrer eigentlichen
Meinung hinaus Gemeinplatzen applaudiert, durch die man ihr Beifallsbediirfnis reizt
[...]. (GW,783)

Wieder findet sich hier die klassische Aporie des Weltanschauungsdiskurses paraphra-
siert. Das schiere Bediirfnis nach einer Gestalt wie Meingast unter Bedingungen ge-
sellschaftlicher Pluralitit steht bereits fiir die Geltung seiner Aussagen ein, es geniigt
seine Selbstinszenierung, um sich der éffentlichen Wahrnehmung als «Prophet» einzu-
prigen - in einer Zeit, in der ja bekanntlich «Propheten und Schwindler die gleichen
Redensarten gebrauchen» (GW I, 326). Walter und Clarisse wird der eigene Bedarf an
der Glorifizierung Meingasts aufje unterschiedliche Weise zugeschrieben. Wihrend sie
beijenem als Surrogat der gescheiterten Kiinstlerexistenz angedeutet wird — denn «das
so ersparte Gefithl kam Meingast zugute» (GW 1, 783) —, vermengt sie sich bei dieser
mit den Bruchstiicken einer unreflektierten Nietzschelektiire und der Verklirung eines
fortschreitenden paranoiden Wahns. Nachtraglich wird der eben zitierte, analytische
Abschnitt auch den Gedanken Ulrichs zugeordnet, und dieser torpediert damit in apho-
ristisch zugespitzter Form die Mechanismen bediirfnisgeleiteter Wahrnehmung.

Clarisse sagte: «Man hatim Verkehr mit ihm das Gefiihl, dafd man ein Schicksal hat; man
steht ganz personlich und voll beleuchtet da.» Walter erginzte: <heute zerlegt sich alles
in hundert Schichten, wird undurchsichtig und verwischt: sein Geist ist wie Glas!» Ulrich
erwiderte ihnen: «Es gibt Stinden- und Tugendbdcke; auRerdem gibt es Schafe, die ihrer
bediirfen!» (GW |, 783)

Die pastorale Selbststilisierung Meingasts, die so die Bediirfnisse Walters und Clarisses
befriedigt und die Skepsis Ulrichs provoziert, besteht in der Pose des Nietzscheaners,
der hier durchweg ironisiert wird. «Aus Zarathustras Bergen auf das Familienleben von
Walter und Clarisse niedergesenkt» (GW I, 785), ist der erste geschilderte Anblick Mein-
gasts das Bithnenbild einer Inszenierung: In einer Umgebung, «deren kriegerische Ein-
fachheit ihm schmeichelte», gebardet sich Meingast ostentativ in asketischer Pose, er
«zeigt» — demonstriert — «seine Unempfindlichkeit gegen Welt und Menschen» (GW I,

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

782). Eine zusitzliche Pointe gewinnt Musil der artifiziellen Szenerie durch die lakoni-
sche Information ab, die fiir Meingast bereitete Asketenkammer schmeichle nicht nur
dem Selbstentwurf des Gastes und beférdere die Bewunderung der Gastgeber, sondern
sei fiir die letzteren auch bequem. Die Satire setzt sich in die Erzihlersprache fort, wel-
che die Terminologie und den Anspruch Meingasts, einen «Riistungsbefehl fiir den Geist
neuer Minner» zu verfassen, mit pathetischen Archaismen ironisiert: «Ulrich wurde
spazieren gefiihrt und durfte die Begeisterung iiber den Meister anhdren, indes dieser
seinem Werk oblag.» Zugleich ist die «geistige Diktatorenverehrung» nicht nur Resultat
dieses Werks, sondern auch seine Schaffensbedingung. Meingasts «Prophetien» werden
zur Funktion der Publikumsbediirfnisse:

Stand dazu noch Clarisse wie vorhin unter seinem Fenster oder oben auf dem Treppenab-
satz, [..] soerhdhte diese ehrgeizige, von ihm geldhmte Schiilerin seine Freude. Die Feder
trieb dann die Einfille vor sich her, und die grofien, dunklen Augen tiber der scharfen, be-
benden Nase begannen zu glithn. (CW 1, 782)

Das Kapitel kulminiert im gemeinsam beobachteten Auftritt des Exhibitionisten, in
dem Musil die besondere Perspektivierungstechnik des Romans zu einem Hohepunkt
fithrt. Die Worte «Dann schwiegen alle» (GW 1, 785) leiten eine Szene ein, in der die Foka-
lisierung sich wechselweise auf Clarisse, Ulrich, Walter und den Exhibitionisten richtet,
wobei «die einzelnen Figuren — als Medien der Beobachtung — das Wahrgenommene
aufihre eigenen Bediirfnisse und Muster der Weltdeutung beziehen»”. Nicht nur bleibt
damit am Ende keine iibergeordnete Erzihlperspektive und Deutung der Situation iib-
rig, selbst die Zuschreibung der angebotenen Blickwinkel wird teilweise ins Unsichere
gehingt, wenn etwa im raschen Wechsel zwischen der Innenperspektive des Exhibitio-
nisten und der Auflenperspektive des Beobachters durch modale Einschrinkungen wie
«wahrscheinlich» blofy angedeutet wird, wann es sich um eine Schilderung aus Sicht
des Exhibitionisten und wann um den Einfithlungsversuch Ulrichs handelt,* oder
wenn der Ausgang der Szene von der Gruppe «kaum» noch wahrgenommen, scheinbar
aus der Exhibitionistenperspektive nachgeholt, dann aber wieder mit Verweis auf die
Wahrnehmung Clarisses zuriickgenommen wird:

Sie mufsten sich, dafd es geschehen sei, erst an der Beobachtung bestétigen, daR die

53 Vollhardt, «Welt-an=Schauung», 525.

54 «Nun néherte sich eine alleingehende Frau seinem Versteck, und er konnte schon, als ihn noch die
Laternen von ihr trennten, abgelost von aller Umgebung wahrnehmen, wie sie in den Wogen des
Hell-Dunkel auf und ab tauchte und ein schwarzer Klumpen war, der von Licht triefte, ehe sie nahe
kam. Auch Ulrich bemerkte, dafk es eine formlose Frau in mittleren Jahren sei, die sich da nahere. [..]
Aber der schmichtige Blasse im Gebiisch wufdte ihr ja wohl beizukommen [..]. Die stumpfen Bewe-
gungen ihrer Augen und ihrer Beine zuckten wahrscheinlich schon in seinem Fleisch, und er bereitete
sichvor, sie zu (iberfallen, ohne dafs sie sich zur Verteidigung herzurichten vermdochte, mit seinem An-
blick zu {iberfallen, der in die Uberraschte eindringen und fiir ewig in ihr stecken bleiben sollte, wie
sie sich auch wenden mochte.» (GW |, 788) — Die Perspektive wechselt vom Exhibitionisten auf Ulrich
und scheint dort zunachst, angezeigt durch das Wort «wahrscheinlich», zu verweilen, wobei unsicher
bleibt, ob der parataktische zweite Teil des Satzgefiiges der Wahrnehmung Ulrichs oder des Kranken
zuzuschreiben ist.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 141

mannliche «Hyane», wie Walter dann sagte, mit einemmal verschwunden blieb. Es war
ein injeder Hinsicht mittleres Wesen, an dem des Mannes Vorsatz gelang [..]. In dieser
Sekunde fiihlte er sich samt dem Blatterdach und der ganzen umgestiilpten Welt, aus
der er hervorgegangen war, tief in den widerstrebenden Blick der Wehrlosen hineinglei-
ten. So mochte es gewesen sein oder auch anders. Clarisse hatte nicht achtgegeben. (CW
1,792)

Die Orientierungslosigkeit, die Musil im Leser angesichts der Szene erzeugt, bereitet
den Boden fiir zwei deutende Beobachtungen, die Ulrich und Meingast am Kapitelende
in den Raum stellen.

Dem gehen die bei der Beobachtung angestellten Reflexionen voraus. Bezeichnend
fiir Musils Einsatz der Figur Meingast, fehlt in der Reihe der vorangehenden Perspekti-
venwechsel nur dessen Blickwinkel, aber sowohl Walter als auch Clarisse beziehen ihre
respektive Wahrnehmung aufihn. Clarisse erinnert sich anldsslich der Straflenszene an
die iibergriffige Sexualitit Meingasts, die infolge der Assoziation sogleich aktualisiert
wird, wenn sich als Antwort auf die die Verbindung herstellende Bezeichnung «Dieses
Schwein!» Meingasts «Finger auf ihrem Arm ganz leise rithrten» (GW I, 788f.). Diesem
Aufrufen des <alten> Meingast wird die anschliefiende Reflexion Clarisses gegeniiber-
gestellt. Entlang der evidenten Doppeldeutigkeit der Feststellung «denn sie hatte aus
einem oberflichlichen Lebemann einen Propheten gemacht» (GW I, 789) — je nachdem,
ob man sie als Bewusstseinsinhalt oder als Erzihlerkommentar liest — entwickelt sich
aus der Beobachtung des Exhibitionisten sowohl Clarisses Wahrnehmung von Mein-
gast als auch deren ironische Analyse in der Narration. Clarisses messianische Projek-
tionen auf Meingast, die der Roman sukzessive mit der Semantik ihres Wahns itberblen-
det, werden auf diese Weise auf Zeiterscheinungen und persénliches Geltungsbediirfnis
zuriickgefiihre, denn sie erzeugen «das Bewuf3tsein, sich in einer bedeutsamen Bezie-
hung zu befinden», und haben bei aller Wahnhaftigkeit, mit der sie enggefiithrt werden,
«keine schlechtere Begriindung fiir sich als unzihlige angesehene Gedanken, die heute
geglaubt werden» (GW 1, 789). In der Folge kommt Clarisse — deren Androgynitit Mu-
sil gleichfalls als Element ihres Wahns wie auch der Beziehung zu Meingast gestaltet —
die Rolle eines Claqueurs zu, was mit dem minnerbiindlerischen Kult Meingasts korre-
spondiert:

Man weif nicht recht, ob man die Heiligen mit einer Wolke unter den Fiifden malen soll
oderob sie einen Finger breit (iber dem Erdboden einfach in nichts stehen, und geradeso
stand es jetzt um sie, seit Meingast ihr Haus erwéhlt hatte, um darin seine grofe Arbeit
zu verrichten, die wahrscheinlich einen ganz tiefen Hintergrund hatte. Clarisse war nicht
inihn verliebt wie eine Frau, sondern eher so wie ein Knabe, der einen Mann bewundert;
beseligt, wenn es ihm gelingt, in der gleichen Weise seinen Hut aufzusetzen wie jener,
und von dem heimlichen Wetteifer erfiillt, ihn noch zu Ubertreffen. (CW |, 789)

Walter bezieht die Beobachtung des Exhibitionisten seinerseits auf die Konstellation
um Meingast. Die Reaktion auf dieses Geschehen iiberlagert sich in seiner Perspektive
mit der Eifersucht auf die «im Dammerlicht des Fensters schwer verschmolzene Schat-
tenmasse» (GW 1, 789) Clarisses und Meingasts. Der Satz: «Er wollte ja itberhaupt kein

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

<entriisteter Philister> sein, er war nur so gereizt!» lisst sich auf beide Wahrnehmun-
gen beziehen und verlegt den Fokus auf die problemreiche Subjektkonstitution Walters
(GW 1, 790). In der Folge betrachtet Walter den Exhibitionisten als Illustration seiner ei-
genen Gedanken und deutet zugleich seine Eifersucht in einen weltanschaulichen Sieg
tiber Ulrich um.

Es war ihm nicht entgangen, daf$ Clarisse «Wache stand», wenn Meingast arbeitete, um
seine Gedanken mit ihrem Leib zu schiitzen, obwohl sie diese Gedanken nicht einmal
kannte. Schmerzlich betrachtete Walter den einsamen Egoisten in seinem Busch, und
dieser Ungliickliche gab ihm ein warnendes Beispiel fir die Verheerungen ab, die in
einem allzu vereinzelten Gemiit angerichtet werden. [...] Und Walter neigte mehrzuden
Ubertreibungen seiner vielleicht geisteskranken Frau als etwa zu dem Denken seines
Freundes Ulrich, der sich einbildete, vorsichtig und kiithn zu sein: irgendwie war ihm
das Unsinnigere angenehmer, es liefs ihn vielleicht selbst unangetastet, es wandte sich
an sein Mitleid, [..] und es bereitete ihm sogar eine gewisse Genugtuung, dafS Clarisse
im Dunkel mit Meingast flisterte, wahrend Ulrich verurteilt war, als stummer Schatten
neben ihm zu stehn; er génnte ihm die Niederlage durch Meingast. (GW |, 790)

Ulrich indes scheint die beiden sich «hart und mannigfaltig» (GW I, 785) beriithrenden
Koérper gar nicht zu registrieren, sondern ist als Einziger am Gegenstand der Beobach-
tung selbst interessiert; er «<hitte nun selbst gern gewuf3t, was in solch einem Menschen
eigentlich vorgehe» (GW I, 787). Er nimmt damit in der Gruppe eine Sonderstellung ein,
in der frithe poetologische Ansitze und der Entwurf des Protagonisten in eins fallen:
In einer Notiz um 1920 hat Musil das in seiner Terminologie «nicht-ratioide» Gebiet
der Dichtung als «das der singularen Tatsachen» (TB I, 479) — in Abgrenzung vom wis-
senschaftlich erfassbaren Gebiet wiederholbarer Tatsachen — definiert, und konstruiert
nun eine <Versuchsanordnung, in der die verschiedenen Perzeptionen, die der Erzihl-
vorgang multiperspektivisch durchliuft, jeweils mit einer solchen singularen Tatsache
konfrontiert werden. Wahrend Walter und Clarisse das Geschehen assoziativ der eige-
nen,von Meingast bestimmten Lebenssituation unterordnen, nimmt nur Ulrich die sin-
gulare Tatsache auch als solche wahr. Die Narration verzeichnet keine Innensicht Mein-
gasts, und erst im Absatz, der das Kapitel beschliefit, entfaltet Musil aufknappem Raum
die Differenz zwischen der Weltanschauung Meingasts und der «Welt-an=Schauung»
Ulrichs.”

«Komisch!» sagte plétzlich Ulrich ins Dunkel und brach als erster das Schweigen der vier.
«Esistdoch eigentlich ein lacherlich verzwickter Gedanke, dafd diesem Burschen der gan-
ze Spaf verdorben ware, wenn er blofd wissen konnte, dafs er ohne sein Wissen beobach-
tet wird!» Aus dem Nichts |6ste sich der Schatten Meingasts und blieb in der Richtung
auf Ulrichs Stimme als schmale Verdichtung der Finsternis stehn. «<Man mif3t dem Sexu-
ellen viel zu grofie Bedeutung bei» sagte der Meister. «Das sind in Wahrheit Bockspiele
des Zeitwollens.» Sonst sagte er nichts. Aber Clarisse, die bei Ulrichs Sprache unwillig zu-
sammengezuckt war, fiihlte, dafs sie durch Meingasts Worte, wenn man auch in ihrem
Dunkel nicht wufdte, wohin es ging, vorwartsgebracht wurde. (GW 1, 792)

55 Vgl. dazu Vollhardt, «Welt-an=Schauung», 523ff.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 143

Ulrichs Worte, die eine unmittelbare Reflexion von beobachteter Situation und Beob-
achtungssituation artikulieren, treffen unvermittelt auf die in der gegebenen Kom-
munikationssituation sinnlose Formulierung Meingasts, die mit dem Gedanken Ulrich
nichts, mit der beobachteten Situation allenfalls iiber ein Schlagwort zu tun hat; viel
hingegen mit der Selbststilisierung zum verwandelten Propheten: Meingast versucht,
das beobachtete Faktum zum Anwendungsfall der eigenen Lehrsitze zu erkliren, oh-
ne aber die Beziehung irgendwie zu erliutern. Die Vermittlung vollzieht sich in der
Narration, die den weltanschaulichen Obskurantismus ins Bild setzt, indem Ulrich
«ins Dunkel» spricht, Meingast hingegen aus einer «Verdichtung der Finsternis». Der-
selbe Bildbereich dient spiter der Umschreibung von Walters Denken, «ein solches,
das sich in keiner Weise aussprechen lisst, weil die Chemie seines Dunkels durch den
lichten Einfluf der Sprache augenblicklich verdorben wird» (GW 1, 915). Perspektiviert
durch Clarisse verursacht Ulrichs Gedanke schliefilich Irritation, wihrend Meingasts
richtungsloses «Dunkel» als Projektionsfliche disponibel ist und das Gefiihl erzeugt,
«vorwirtsgebracht» zu werden.

«Vorwirtsgebracht» bedeutet, das zeigt das nichste Kapitel der Clarisse-Handlung:
ins «Irrenhaus». Das Wechselspiel der semantischen Ebenen zwischen personlicher Ge-
schichte der Figuren und sozialer Realitit erreicht dabei hohe Dichte, wobei der irratio-
nalistische Verfiithrer Meingast, Verachter «der jimmerlichen sogenannten Erfahrungs-
welt» (GW I, 836), eine Schliisselposition besetzt. Der Titel «Vorwirts zu Moosbrugger»
weist deutlich zuriick auf die von Ulrich reflektierten Terminologien der Zeit, die ge-
samtgesellschaftliche Heilserwartungen an partikulare Forderungen nach dem Muster
«Zuriick zu...!» und «Vorwirts zu...!» kniipfen (GW I, 233f.). Heilserwartungen verbin-
det auch Clarisse mit ihrem Ausruf «Vorwarts zu Moosbrugger!» (GW I, 836). Dabei er-
hilt der Wahn als Ziel durch diese Referenz und durch Person und Aufenthaltsort Moos-
bruggers*® dieselbe sowohl individuelle als auch gesamtgesellschaftliche Relevanz, die
auch der Wirkung Meingasts zugeschrieben wird — dessen Weltanschauungsprophetie
im Dialog mit Clarisse selbst wiederum die Vorstellungen individuellen und kollektiven
Wahns evoziert. Die folgenden Meingast-Kapitel I1/19 und 11/26 greifen in diesem Sinne
die etablierten Motive der Konstellation Walter-Clarisse-Meingast auf und entwickeln
sie, erweitert um die erst an dieser Stelle voll entfalteten Phraseologismen. Meingast
hilt Reden iiber die Kontingenz der Zeit, die im prafaschistischen Jargon von «Mut»,
«wert und unwert», «Ehre», «Rasse» und «instinktive[r] Fithrung zur Tat» um die «Er-
16sung der Welt durch Gewalt» kreisen, die «<augenblicklich der Mittelpunkt seiner Ge-
danken» ist (GW 1, 8832ff.); Reden, die entgegen ihrer Dramatisierung durch Gestik und
Kunstpausen, die der Erzihler ironisch penibel vermerkt, aufler auf einen richtungslo-
sen Kult des Antirationalismus und des «Willens», semantisch auf nichts hinauslaufen
(historisch steht an ihrem Gipfelpunkt natiirlich der Totalitarismus). So lautet das pom-

56 Auf den facettenreichen und textgenetisch uneinheitlichen Entwurf Moosbruggers kann hier nicht
ausfiihrlich eingegangen werden; es genlige die Feststellung, dass Moosbrugger neben seiner per-
sonlichen Geschichte allegorische Ziige kollektiven Wahns eignen—«wenn die Menschheit als Ganzes
traumen kénnte, miifdte Moosbrugger entstehn» (CW |, 76) —und er mit Nietzsche und spater Mein-
gast zum Bestand der messianisch/dionysischen Projektionsfiguren Clarisses zahlt.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

p6se Ende einer dieser Reden, in denen er Clarisses Realititsverlust zur Zeiterscheinung
erklart:

«[..] Und so hat sie sich angewdhnt, auch manches andere, das ihr begegnet, als uner-
klarlich zu betrachten, und —» wieder liefd Meingast seine Zuhorer einen Augenblick war-
ten; seine Stimme hatte zuletzt an die Bewegungen eines entschlossenen Mannes erin-
nert, der mit duflerster Vorsicht auf den Zehenspitzen daherkommt, nun aber griff dieser
Mann zu: «Und sie wird darum etwas tun!» erklarte Meingast mit Festigkeit.

Clarisse wurde es kalt. (GW |, 833f)

Bezeichnenderweise verfehlt die Ansprache, obgleich sie in eine «mit Festigkeit» vor-
getragene Antiklimax miindet, die an die «Parole der Tat» der Parallelaktion erinnert,
nicht ihre aufwithlende Wirkung auf Clarisse, was zum einen die Komik der Szene noch
verstirkt, zum anderen genau der Funktion der Figurenkonstellation entspricht. Wenn
Musil im Tagebuch von 1933 zu Hitler notiert: «ein Person gewordener Affekt, ein spre-
chender Affekt. Erregt den Willen ohne Ziel» (TB 1, 725), so traf genau diese Rolle im
Mann ohne Eigenschaften schon auf Meingast, den Verkiinder der «sterbenden Demokra-
tie» (GW I, 835), zu. Sein Kult von Wille und Wahn transportiert keine veritablen In-
halte und ist daher auch «nicht wortlich zu verstehn, sondern ist ein Tiefenvorgang der
Zeitseele» (GW 1, 836). Unter solchen Vortragen wird die Figur im Erzahlvorgang immer
burlesker der Licherlichkeit preisgegeben, indem etwa der stindig repetierten Formel
der «iiberbewerteten Sexualitit» Meingasts Triebhandeln gegeniibergestellt wird. Aus
einer Reflexion Walters tiber die Rolle Meingasts in den sexuellen Erfahrungen Claris-
ses entwickelt sich die Feststellung, «dafd ihre Briiste heute noch genau so starr seien wie
damals. Alle konnten es sehn, auch durch die Kleider. Meingast blickte sogar gerade auf
die Brust hin, vielleicht wuf3te er es nicht» (GW I, 832). Auch indem Meingast schliefRlich
kopflos vor der zudringlichen Clarisse flieht oder indem der detailliert wiedergegebene
Verzehr des vegetarischen Abendessens zum einen mit der intendierten Stilhohe und
zum anderen mit der asketischen Fassade kollidiert:

Der Prophet hatte argerlich eine Nuf aufgebrochen und enthdutet und schob nun ih-
re Bruchstiicke in den Mund. Niemand hatte ihn verstanden. Er unterbrach seine Rede
zugunsten einer langsam kauenden Bewegung seiner Kinnbacken, an der auch die et-
was aufgebogene Spitze der Nase teilnahm, wahrend das (ibrige Gesicht asketisch reglos
blieb, lieR aber den Blick nicht von Clarisse, der in der Gegend ihrer Brust aufruhte. (GW
1, 833)

Nicht nur durch solchen Gesten wird Meingasts Denken als Sublimationsversuch ent-
larvt.”” Auch im Gesprich wird Meingast vom Erzihler als substanz- und hilflos ent-
blofit, als Renommist, der mit seinem Jargon zu keiner eigentlich angemessenen Arti-
kulation von Sachverhalten oder Problemen gelangt, sondern, um Eindruck zu machen,
Gemeinplitze «blof fiir alle Fille» aufsagt und «aufs Geratewohl nach einer eindrucks-
vollen Erwiderung» (GW I, 919f.) sucht. Wie sehr er, und zwar iiber den privaten Raum

57 Vgl. Wolf, Kakanien, 592.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 145

des geschilderten «Familienlebens» hinaus, dabei reiissiert, zeigen nicht nur die unter-
wiirfigen Floskeln Clarisses und Walters der Art «<wunderbar verdchtlich ist auch die von
dir gepragte Formel...» (GW I, 918), sondern auch die Reaktion des biederen Arztes Sieg-
mund, mit der Musil aus der Riickschau der 1930er Jahre die Frustration dessen, «der
es besser weifd», aber an der ignoranten Verfithrbarkeit der Zeitgenossen verzagt (GW
1, 783), in einer bitteren Pointe auf die Spitze treibt:

«[..] Meine Schwester ist etwas (iberreizt, und ich denke, daf sich das bessern wird, so-
bald der Grof3meister abgereist sein wird. Was halten sie vonihm?» Er betonte die beiden
«wird» mit einer leichten Bosheit.

«Ein Schwétzer!» meinte Ulrich.

«Nicht wahr?!» rief Siegmund erfreut aus. «Widerwartig, widerwartig!»

«Aber als Denker interessant, das mochte ich doch nicht ganz leugnen!» fiigte er nach ei-
ner Atempause nachtraglich hinzu. (GW 1, 839)

Ulrichs aufklirerischer Widerspruch kann letztlich nicht verfangen, weil er vermeint-
lich nicht auf die eigentlichen Bediirfnisse antwortet, welche die «merkwiirdige Er-
scheinung» der Meingastverehrung motivieren: Es «war ihr Selbstgefiihl heil und frisch
bereitet. Diese Wirkung hatten die neuen Vorstellungen, mit denen sie von ihrem phi-
losophischen Gast ausgestattet wurde», heift es von Clarisse beim letzten von Musil
publizierten Auftritt Meingasts in Kapitel I1/26 (GW I, 910). Seine zur eigentlichen «geis-
tigen Bewaltigung der Welt» v6llig ungeeignete Weltanschauungsprophetie erweist sich
als taktisch auf ihr Publikum zugeschnitten und vermag es, insbesondere in Clarisse
den «Willen ohne Ziel» zu erregen. An der oberflichlichen Nietzsche-Jiingerin Clarisse
fithrt der Roman die Erfolgsbedingungen eines Weltanschauungsdiskurses vor, der
seiner Teilnehmerin hier, wie auch den minnlichen Teilnehmern Walter und Meingast,
lediglich narzisstische Befriedigung, aber keine ethische Orientierung verschafft. Ziel-
los, und deutlich weist Musil darauf hin, wenn er Meingasts Posen und Wortmaterial
in Clarisses fortschreitendem Realititsverlust sich spiegeln lisst, ist dieser Wille aber
nur auf der Bewusstseinsebene der Figuren. In einer weiteren Bedeutungsschicht weist
er voraus auf den individuellen und kollektiven Wahn, auf den Musil seinen Roman
zulaufen lasst.

4.1.5 Das Haus Fischel

Mit dem Haus und der Familie Fischel entwirft Musil ein narratives Gegenstiick zum Sa-
lon Diotimas, einen regelrechten Weltanschauungskampfplatz, auf dem Anhinger der
deutschnationalistischen Jugendbewegung, die den Verlust verbindlicher Werte im Sin-
ne lebensphilosophischer Umwilzung affirmieren, sich unter dem Dach des jidischen
Rationalisten zu einer explosiven Gemengelage versammeln. Ironie und entlarvende
Komik sind auch hier stets greifbar, doch weniger beherrschend als in der Konstellati-
on um Meingast. Die Demontage beruht zu einem wesentlich grofieren Teil auf der di-
rekten, ernsthaften Konfrontation mit dem Protagonisten, dem iiberdies Konvergenz-

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

punkte mit den Bediirfnissen Hans Sepps zugeschrieben werden —*® eine substanzielle
Vorwegnahme grofRer Erzihlkomplexe der Fortsetzungsfragmente, auf die im Folgen-
den noch zuriickzukommen ist. Das Eindringen der antisemitischen Jungnationalen
ausgerechnet in die Familie des jiidischen Leo Fischel wird nicht einfach als ironisches
Kontrastmitte] eingesetzt, sondern aus der Figurenkonstellation hergeleitet. Schon zu-
vor und von innen «verwandelte sich das Haus Fischel allmihlich in den Kampfplatz
zweier Weltanschauungen» (GW [, 204). Wihrend man sich in der Parallelaktion norma-
tive Sinnstiftung von oben zum Ziel macht, gerit die Familie Fischel in die gesellschaft-
lichen Mechanismen der «Zeitstimmung» (GW I, 204), indem eine an sich unspektaku-
lire Ehekrise mit populirer Rassensemantik aufgeladen wird. Den prigenden Einfluss
unreflektierter, klischeehafter Urteile auf die Konstellation der Figuren unterstreichen
kommentierende, nullfokalisierte Erzihlpassagen.

Dabei waren Klementine und Leo, wie alle Welt, der das durch Sitte und Literatur ein-
geredet wird, in dem Vorurteil befangen, dafd sie durch ihre Leidenschaften, Charaktere,
Schicksale und Handlungen voneinander abhingen. In Wahrheit besteht aber natiirlich
das Dasein mehr als zur Hilfte nicht aus Handlungen, sondern aus Abhandlungen, de-
ren Meinung man in sich aufnimmt, aus Daflirhalten mit entgegensprechendem Dage-
genhalten und aus der aufgestapelten Unpersonlichkeit dessen, was man gehért hat und
weifd. Das Schicksal dieser beiden Gatten hing zum gréfRern Teil von einer tritben, zéhen,
ungeordneten Schichtung von Gedanken ab, die gar nichtihrer, sondern der 6ffentlichen
Meinung angehdrten und sich mit dieser verdndert hatten, ohne dafd sie sich davor be-
wahren konnten. (GW |, 206f.)

Unter dem Phinomenbereich geistiger «<Mode» — ein Wort, das sich bestimmend durch
das ganze Kapitel zieht — werden sowohl Leos beschrinkter Zeitungsrationalismus wie
auch Klementines Konzessionen an die herrschende Semantik rubriziert. In einer Mo-
tivkette, die mit psychoanalytischen Mustern spielt, verlingert Musil diesen sozial zum
Weltanschauungskampf semantisierten Konflikt der Eltern in die nichste Generation:
Er fithrt ihn zunichst ins elterliche Schlafzimmer und erst von dort iiber den «bitteren
Widerwillen» (GW I, 206) Gerdas zu deren Anschluss an den sexualititsfeindlichen Kreis

58 «Nur dadurch, daf Musil reale Verhiltnisse auf Typen abstrahiert, ist es erklarlich, dafs Hans-Sepp,
gemessen an den Ereignissen wihrend der Entstehung des Romans, so gut davonkommt», lautet die
These Friedbert Aspetsbergers zu dieser Frage. Die Formulierung scheint, zumal in ihrer Konsequenz,
Musil «beispielhaften Schematismus» im «typenbildenden Wirklichkeitsbau des Historismus» zuzu-
schreiben, fragwirdig (Friedbert Aspetsberger: Musil und der Historismus. Am Beispiel des Romans
«Der Mann ohne Eigenschaftens. In: Der Historismus und die Folgen. Studien zur Literatur in unserem Jahr-
hundert. Frankfurt am Main: Athendum, 1987, 127-145, hier 135ff.). Zwar trifft zweifellos zu, dass es
Musil vor allem um die «<Bewufitseinstypen, weniger um ihre Realisierung im geschichtlichen Leben»
(ebd.) geht, es istjedoch nicht klar, inwiefern das eine Verminderung des kritischen Potentials bedin-
gensoll. Im Gegenteil erweist sichja Musils Verfahren etwa an Meingast als scharfes kritisches Instru-
ment, und eine sachgemafiere Beobachtung wire wohl, dass Musil die realen Vorbilder seiner Figuren
an der chronologischen Grenze seiner Konzeption quasi einfriert (vgl. dazu auch Corino, Biographie,
843ff.) — zu schweigen von dem hier schon wiederholt angefiihrten Umstand, dass viele Aspekte der
Figurenkonzeption eben nicht mit Typenbildung, sondern mit Habitusbildung zu erklaren sind.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 147

Hans Sepps. Auf dieser Basis setzt die neue Konstellation auf, die sich beim Hinzutreten
Ulrichs ergibt.

Einen Kern der Konfrontation zwischen Ulrich und Hans Sepp bildet die Sprachkri-
tik, und zwar entlang einer Denkfigur, die Musil schon in den Essays immer wieder her-
anzog, als er angesichts der negativistischen Phrasen seiner Zeit, seien das lebensphilo-
sophische oder asthetische, das «zugehérige Positum, die aktive Wesensbestimmung»
(GW 11, 1147) einforderte. Im Roman bereitet der extensiv herauspriparierte Jargon der
Jugendbewegung dieser Kritik den Boden:™

Es widre schwer zu sagen, woran diese jungen Menschen glaubten; sie bildeten eine je-
ner unzdhligen kleinen, unabgegrenzten freien Geistessekten, von denen die deutsche
Jugend seit dem Zerfall des humanistischen Ideals wimmelt. Sie waren keine Rasseanti-
semiten, sondern Gegner der jidischen Gesinnung, worunter sie Kapitalismus und So-
zialismus, Wissenschaft, Vernunft, Elternmacht und -anmaflung, Rechnen, Psychologie
und Skepsis verstanden. Ihr Hauptlehrstiick war das <Symbols; soweit Ulrich folgen konn-
te, und er hatte ja einiges Verstiandnis fiir derlei Dinge, nannten sie Symbol die grofRen
Cebilde der Gnade, durch die das Verwirrte und Verzwergte des Lebens, wie Hans Sepp
sagte, klar und gro wird, die den Larm der Sinne verdrangen und die Stirn in den Stro-
men der Jenseitigkeit netzen. (GW |, 312f)

Gegeniiber Gerda und Hans Sepp spielt Ulrich seine wissenschaftliche Neigung und Bil-
dung aus; sein Einblick in die anerkannten Deskripitionsverfahren der Zeit erméoglicht
ihm genau das, woran die anderen Figuren regelmifig scheitern: positive Beschrei-
bungsmodelle seiner Lebensumwelt zu entwerfen. Eine Methode negativer Welterfas-
sung, die auch an anderen Figuren offenbar wird, hilt Ulrich Gerda und ihren antizivi-
lisatorischen Freunden explizit als denkfaule Geisteshaltung vor.

Ilhr macht es euch zu leicht; ihr splirt ein Negativ zu der positiven Welt, in der wir leben,
und behauptet kurz, die positive Welt gehére den Eltern und Alteren, die Welt des schat-
tenhaften Negativs der neuen Jugend. (CW |, 493)

Demgegeniiber verfiigt Ulrich tiber privilegierte analytische Fihigkeiten. Sie werden
gerade in der um das Haus Fischel konzentrierten Kapitelgruppe nicht nur auf seine
eher allgemeine Leidenschaft fiir genaues Denken, sondern auch auf wissenschaftliche
Fachkompetenz zuriickgefithrt. Im Grunde eine der Allgemeinbildung Gerdas und Hans
Sepps nicht unbekannte Denkweise, hinterlisst in ihnen jedoch «solcher Bildungsgang
heute das Gefiihl, daf} er ginzlich ohnmichtig sei, wihrend vor ithnen die neue Zeit wie
eine neue Welt liegt, deren Boden mit den alten Werkzeugen nicht bearbeitet werden

59 Das Material dazu entnimmt Musil verschiedenen Quellen, etwa populdren Autoren wie Spengler
(vgl. die folgenden Ausfiihrungen), aber auch zeitgendssischer Pamphletliteratur. Dazu Corino: «Die
Chiffre Z 44, die in diesem Zusammenhang auf Musils im Il. Weltkrieg vernichtetes Zeitungsarchiv
verweist, belegt, dafd journalistisches Material iiber die Jugendbewegung und iiber die Alldeutschen
nicht ohne Belang war fiir die Konzeption der Figur und die Ideologie der Gruppe um Gerdas Freund
Hans Sepp, ja dafd vielleicht sogar das aus der Presse entnommene Material die konkrete Erfahrung
iberwog» (Corino, Biographie, 894f.).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

kann» (GW 1, 487). Diese Ohnmacht seziert Musil an der Triade Ulrich-Gerda-Hans
Sepp, indem er die beiden Ménner in Dialog treten ldsst und zwischen ihnen ein Kon-
kurrenzverhiltnis um intellektuelle und sexuelle Dominanz iiber Gerda inszeniert. Der
Uberlegene steht fest: Nicht zufillig wird Hans Sepp fortwihrend mit den Attributen
pubertirer Unreife und eitler Kompensationsbediirftigkeit scharf satirisch gezeich-
net,®® wihrend in Ulrich dagegen die in Tiermetaphern gestaltete «Grausamkeit» (GW
1,495) erregt wird, seine «gangbare Mannlichkeit» (GW I, 285) wirken zu lassen — sowie,
auf intellektueller Ebene, seine Kenntnis zeitgemifRer Analyseinstrumente, mit der es
ihm gelingt, Hans Sepps Wirkung auf Gerda zu unterminieren. Im Gespriach mit Gerda
entwirft Ulrich ein basales Programm statistischer Weltbeschreibung:

Sie erinnern sich wohl aus den Kollegs, die Sie gehort haben, wie es in der Welt zugeht,
wenn man wissen mochte, ob etwas ein Gesetz ist oder nicht? [..] [D]ann macht man
zundachst aus seinem Haufen von Beobachtungen einen Zahlenhaufen; man macht Ab-
schnitte[...] und bildetdaraus Verteilungsreihen; es zeigt sich, dafd die Haufigkeit des Vor-
kommens eine systematische Zu- oder Abnahme hat oder nicht; man erhilt eine statio-
nare Reihe oder eine Verteilungsfunktion, man berechnet das Mafd der Schwankung, [...]
die Dispersion und so weiter und untersucht mit allen solchen Begriffen das gegebene
Vorkommen. (GW |, 487)

Diese Unterhaltung schlief3t unmittelbar an das Kapitel I/102 an, in dem Hans Sepps Jar-
gon, den Musil an Willy Schliiter anklingen lisst® und mit dem Verweis auf Stefan Geor-
ge wiirzt (GW 1, 478), reproduziert und die argumentative Beliebigkeit am Fundament
seiner Umwilzungsphantasien entbl6f8t wird. Wie sonst mit kaum einer der Nebenfi-
guren lisst sich Ulrich darauf in Grundsatzdiskussionen ein, und in seinem Verfahren
klingt die von Musil vorgegebene Parole «Welt-an=Schauung contra Weltanschauung»
deutlich an. In der «Wortschlacht» (GW I, 482) lisst sich Ulrich auf keinerlei verabsolu-
tierte Wertungen ein, die er den klar positionierten Antipoden Hans Sepp und Leo Fi-
schel iiberldsst. Stattdessen begniigt er sich damit, die oben zitierten Beschreibungsver-
fahren anzuwenden, indem er den Begriff «Fortschritt», auf den sich der Streit verengt,
als Funktionswert begreift und damit aufderhalb der mit ihm fortwahrend assoziier-
ten polaren Ideologeme stellt. Das Gesprach mit Gerda kniipft hier an, und die Anwen-
dung und Offenlegung des wissenschaftlichen Weltzugriffs wirkt sich nun aufihre welt-
anschauliche Bindung unmittelbar zersetzend aus: «Wenn jemand so sachlich sprach
und sich an den Ehrgeiz ihres Verstandes wandte, wurde ihr Unmut eingeschiichtert;
sie fithlte die einfache Sicherheit, die er ihr verliehen hatte, dahinschwinden» (GW I,

60 «Hans Sepp, der Student mit dem unreinen Teint und der umso reineren Seele», heifdt es im Kapi-
tel 1/102 (CW 1, 482), auch im weiteren Verlauf wird auf die Erwahnung dermatologischer Details in
derlei «Schneider- und Barbierangelegenheiten» (GW 1, 31) auffallender Wert gelegt (vgl. GW I, 551;
560). Die «Entlarvungsstrategie» entlang der «kérperlichen Unzulanglichkeiten» (Ulrich Boss: Mdnn-
lichkeit als Eigenschaft. Geschlechterkonstellationen in Robert Musils «Der Mann ohne Eigenschaftens. Berlin:
De Gruyter, 2013, 60) zielt auf seine Weltanschauung: Diese wird direkt auf unbewiltigte, kontingen-
te Lebensproblematik zuriickgefiihrt und diskursiv entwertet. Vgl. Stefan Howald: Asthetizismus und
dsthetische ldeologiekritik. Untersuchungen zum Romanwerk Robert Musils. Miinchen: Fink, 1984, 333.

61 Vgl. Arntzen, Musil-Kommentar «Der Mann ohne Eigenschaften», 262.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 149

487). Ulrich kehrt die oberflichliche Beruhigung existenzieller Unsicherheiten mittels
unverstandener Begriffe, die das erste Kapitel schildert, um. An der skeptischen Kon-
sequenz, mit der Ulrich auf die immanenten Inkonsequenzen der Symbolwelten Hans
Sepps hinweist,** zerbrechen die Weltanschauungskonzeptionen am Ende und schla-
gen um in unverhohlen richtungslosen Antirationalismus: «Alles ist Unsinn, wenn man
es sich klarmacht! Wenn wir verniinftig sind, kommen wir nie itber Gemeinplitze hin-
aus!» (GW 1, 491). Weltdeskription resultiert in Weltanschauungsdestruktion.

Eine entscheidende Variation erfihrt der Konflikt im zweiten, «in der Mischspra-
che des Grenzgebiets zwischen Uber- und Untervernunft» (GW 1, 549) gefithrten Ge-
sprach zwischen Ulrich und Hans Sepp. Die verstreut vorausgegangenen Andeutungen
der Art, Ulrich habe eigentlich «mancherlei fiir die wunderlichen Freunde Gerdas iib-
rig» (GW 1, 483), 16st Musil ein, indem er Hans Sepps Weltanschauungsprogramm nun
mit Ulrichs eigenen Sinnstiftungsdefiziten zusammenfihrt. Wieder ist es Gerda, die
durch ihr suggestibles Schwanken eine Art Wettbewerbsebene schafft, doch weicht nun
Ulrich, dem der blind seine «Glaubenssitze abspulende» (vgl. GW 1, 556) Hans Sepp, Ein-
wiirfen und pragmatischen Verwahrungen unzuginglich, mit immer weiteren Phrasen
- diesmal denen Oswald Spenglers — antwortet,* von seiner Argumentationsstrategie
ab. Er gibt die Rolle des Anwalts wissenschaftlicher Methodik auf, er spricht «mehr, als
er verantworten wollte» (GW 1, 560), und macht sich selbst eine Sondersprache zu ei-
gen, «nicht undhnlich der Unterhaltung in einem Verbrecherjargon, obwohl dieser kein
anderer war als die Mischsprache weltlich-geistlicher Verliebtheit» (GW I, 555). Weltan-
schauung wird zum sprachlichen Phinomen:

In der Hauptsache kam es [Hans Sepps Fanatismus] aber davon, daf$ die Sprache der
Jugendbewegung, die damals in Schwang gekommen, die erste Sprache war, die seiner
Seele zum Wort verhalf und, wie es eine rechte Sprache tun muf, von einem Wort zum
andern fithrte und in jedem mehr sagte, als man eigentlich wufSte. (GW |, 554)

Hier laufen Sprachkritik und Ulrichs Anlage zu Prizision in Weltanschauungsanalyse
zusammen; Sprache erscheint, statt als System von Verweisen auf eine AuRenwelt, als
von Inhalten entkoppelte Phraseologismen, aus deren Konventionen allein sich der pre-
kire Sinnstiftungsanspruch von Weltanschauungen ergibt. Der Erzihlerkommentar er-
innert an den satirischen Formalismus, den Musil in «Geist und Erfahrung» zur Nacher-
zeugung von Spenglers Philosophie empfiehlt, allein die Transposition des im Essay ver-
handelten Gegenstandes in die Fiktion des Romans erlaubt es ihm, die skeptische Kritik
als Funktion eines komplexen Beziehungsgeflechts zwischen seinen Figuren zu formu-
lieren: Ulrich identifiziert den Jargon Hans Sepps als Ausdruck seiner eigenen, auf die
Tradition und Aktualisierbarkeit profaner Mystik gerichteten Interessen, wie sie Musil
im zweiten Band zur vollen Entfaltung bringt. Die grundlegend ethische Frage des na-
tionalistischen Kreises, «<wie man leben solle» (GW I, 556), ist auf diesem Abstraktions-
niveau auch die zentrale und einzige Frage, die fiir Ulrich das Denken lohnt: «die des

62 Vgl.GW |,493: «Und nun machen Sie sich einen Plan, wie Sie sich im weltabgewandten Zustand mor-
gens die Zdhne putzen und Hans eine Steuervorschreibung empfangen wird».
63 Vgl. Arntzen, Musil-Kommentar «Der Mann ohne Eigenschaften», 275.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

rechten Lebens» (GW 1, 255). Ulrich betrachtet somit das «abergliubische Geschwitz»
(GW 1, 557), das Musil im Vokabular der Zeit prisentiert, als inadiquate Artikulation
und fehlgehende Kanalisierung seiner eigenen mystifizierten Liebeserfahrungen, die
in der Romankonzeption auf den «anderen Zustand» zulaufen und hier durch eine Re-
ferenz auf die Episode mit «der Frau Major» aufgerufen werden (GW 1, 550). Zugleich
verhindert die Gesprichsdynamik, dass Ulrich an dieser Stelle seine eigenen Begriffe
von «Mystik» und «Liebe» noch iiber solche Andeutungen hinaus entwickelt, die Hans
Sepp iiberdies missversteht und Ulrich rhetorisch die Rolle des Wissenschaftsoptimis-
ten zuschiebt, und die Gerda ihrerseits auf die eigene Liebe zu Ulrich bezieht. Denn par-
allel zum diskursiven Konflikt hilt Musil auch die Ebene der konkurrierenden Macht-
anspriiche iiber Gerda durch hiufige Einschaltung ihrer Reaktionen prisent. Auf dieser
Bedeutungsebene wird die Motivation der Figuren und die Entwicklung des Gesprichs
entscheidend bestimmt. Hier manifestiert sich die diskursiv nicht eingestandene Uber-
legenheit Ulrichs tiber Hans Sepp, indem die Wirkung der antisexuellen Lebensphiloso-
phie Hans Sepps auf Gerda in Naturmetaphern® gegen die Libido Ulrichs aufgerechnet
wird. Ulrichs Geldufigkeit im Jargon Hans Sepps, den er sich aufgrund der gemeinsa-
men Basis mithelos anzueignen versteht, ohne seinen Gebrauch dabei seinerseits auf
verinnerlichte lebensphilosophische Modelle zu stiitzen, besorgt unter den Bedingun-
gen der sexuellen Konkurrenz die endgiiltige Desavourierung dieser Lebenslehren ge-
geniiber Gerda. Schliefilich bleiben auch Hans Sepp nur noch Parolen, in denen er die
Position Ulrichs filschlicherweise mit der eines Empirikers identifiziert:

«[..] Alle empirischen Erklarungen sind nur scheinbare und fithren aus dem Kreis der nie-
deren, sinnlich fafbaren Erkenntnisse nicht hinaus! [...]» [...] Er fiihlte, daf$ er seine Sa-
che schlechtvorgetragen habe, und machte es der Anwesenheit dieses fremden Mannes
zum Vorwurf, der ein Alleinsein mit Gerda verhinderte, denn Aug in Auge mit ihr waren
die gleichen Worte ganz anders, schimmernden Wassern, kreisenden Falken gleich in die
Héhe gestiegen [...]. Zugleich war er sehr erstaunt und bose dariber, Ulrich so leicht und
eingdngig an seiner Stelle sprechen zu héren. (CW |, 560)

Den Schlusspunkt des Konflikts markiert Ulrich, indem er die latente Konkurrenz um
Gerda in das Gesprich zieht und so im Wettstreit explizit macht.

Die Worte «Ich wiirde Gerda in meine Arme schliefien und festhalten» hatten auf sie den
Eindruck eines geheimen Versprechens gemacht. [..] Hans, zornig iber den Verrat Ger-
das, den er fiihlte, bestritt, dafd das gelingen misse, wovon Ulrich rede [..]. Vielleicht
miisse erst ein Mensch kommen, der die anderen aus ihrer Verfangenheiterlose, ehe das
Héchste gelingen kénne! Es erschien ihm nicht ausgemacht, dafé keinesfalls er dieser Er-
I6ser sein konnte, aber das war seine Sache, und davon abgesehen bestritt er, dafs der
gegenwartige Tiefstand imstande sei, einen hervorzubringen. (GW |, 562)

Damit ist einerseits der Ubergang zur weiteren Gerda-Handlung hergestellt, und es
entlarvt andererseits die eifersiichtige Reaktion Hans Sepps zeittypische messianische

64 DerBildbereich—«wie ein Baum empfinden konnte, den irgendetwas hindert, im Frithling zu blithen»
(GW 1, 561) — korrespondiert mit den Tiermetaphern, durch die Ulrich in der Kapitelgruppe um Gerda
dargestellt wird.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 151

Selbststilisierung als eigentlich narzisstisches Ziel der spenglerischen Lehre von ei-
ner untergangsgeweihten Epoche. Die <ich-lose> Lebensphilosophie ist damit ironisch
ausgehebelt. Ihr Inhalt und Geltungsanspruch ist mit ihrer eigentlichen Funktion fur
die Figur Hans Sepps auf keine Weise vereinbar; die Aporie fithrt zum Scheitern der
Figur. Die narrative Aquivalenz zum weltanschaulichen Gegenmodell, der Parallelak-
tion, tritt hier zutage, und das Versagen der weltanschaulichen Sinnangebote an den
Bediirfnissen Gerdas und im Wettstreit mit Ulrich erscheint als Vorstufe zum zuletzt in
Entwiirfen um 1936 aufgegriffenen Suizid Hans Sepps (vgl. GA 5, 375-382) als dem end-
giltigen Untergang am staatlich-militirischen Apparat, mit dem gegen Hans Sepps
chauvinistisches Denksystem «ein personliches Ungliick als narrative Widerlegung
konstruiert und eingesetzt» wird.*

4.2 «Erlosungen» in den Schlafwandlern

4.2.1 Vergleichende Voriiberlegungen

Am 3. August 1931 machte Broch gegeniiber seiner Ubersetzerin Willa Muir erstmals
substanzielle Anmerkungen zum Vergleich der Schlafwandler mit anderen Zeitromanen,
darunter dem Mann ohne Eigenschaften. Dessen erstes Buch war knapp neun Monate zu-
vor erschienen, Musil schrieb an der Fortsetzung und Broch noch am dritten Schlafwand-
ler-Teil, dessen Neukonzeption er kurz nach der Publikation von Musils Buch beschlos-
sen hatte. Broch hatte dem Verlag diese Umarbeitung am 1. Januar 1931 mit nachdriick-
lichen Worten angekiindigt, die Widerspruch ausschlief3en sollten:

Mit dem Huguenau wére aber nun Folgendes zu (iberlegen: das Buch war urspriinglich
als Epilog innerhalb einer einbdndigen Ausgabe gedacht. Durch die Zerteilung in drei
Bande hatsich die Gesamtarchitektonik etwas gedndert und in gewissem Sinne verlangt
die Gewichtigkeit und die Bedeutsamkeit des Esch eine Steigerung im dritten Band so-
wohl dem Volumen als dem inneren Gehalt nach [..]. Der Huguenau hat nun durchaus
das Zeug in sich, zu einem derart grofSen Roman ausgebaut zu werden. Ob dieses Ziel,
wie ich zuerst dachte, durch den Einschub einiger Kapitel (die iibrigens schon vorberei-
tet sind) bereits erreicht wird, kann ich heute noch nicht ermessen. Ich frage mich aber,
ob der Ostertermin tatsachlich von so groféer Wichtigkeit ist, um eventuell eine Hochst-
leistung herabzumindern. Ich muf dazu wiederholen, da der Rhein-Verlag infolge des
Ulysses das Niveau der kiinstlerischen Hochstleistung einhalten muf, dafs aber andrer-
seits es auch fir mich und meine literarische Karriere von aller Wichtigkeit ist, mit einem
Werk héchsterreichbarer Qualitit herauszukommen, denn Anfingerfehler dirfen sich
bloR Zwanzigjihrige leisten.®®

Die Bedeutung dieser Neukonzeption, fiir die er sich nicht nur hier, sondern immer wie-

65 Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «<Mann ohne Eigenschaften», 248.
66 Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951,155.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

der auf Joyce berief,* fiir Brochs Selbstverstindnis als Autor ist kaum zu iiberschitzen.
Von nun an legte er grofien Wert darauf, die erzihlerische Integration von «Reflexion»,
schon um 1930 Reizwort einer den Jamesschen Kriterien von <showing> und «telling> fol-
genden Literaturkritik, und als poeta doctus die Beriicksichtigung wissenschaftlicher
Spezialkenntnisse grundlegend anders geldst zu haben als die Konkurrenz, wobei er
sich nun auch gegeniiber Willa Muir vor allem auf eben diese knapp ein halbes Jahr al-
ten Pline zur Umarbeitung stiitzte. Der neue Huguenau-Teil sollte es vor allem sein,
der ihn, Broch, von all jenen abheben wiirde, die ohne «rechten Begriff von der Wissen-
schaft» nur dekorative Verwendung fiir sie hitten.

[Dlie Polyhistorisierung des Romans macht allenthalben Fortschritte (Joyce, Gide, Th.
Mann, in letzter Derivation Huxley). Aber diese Romanschreiber — mit Ausnahme Joyces
— haben keinen rechten Begriff von der Wissenschaft: sie versuchen «Bildungselemen-
te» im Roman unterzubringen; die Wissenschaft ist ihnen wie ein kristallener Block,
von dem sie das eine oder das andere Stiick abbrechen, um damit ihre Erzahlung an
zumeist ungeeignetem Ort zu garnieren oder einen Wissenschaftler als Romanfigur
damit auszustatten. Auch mein Freund Musil, der allerdings den Vorzug besitzt, ein aus-
gezeichnet wissenschaftliches und trainiertes Denken zur Verfiigung zu haben, ist von
diesem Vorwurf nicht freizusprechen. Demgegeniiber mache ich nun den Versuch [...],
lebendige Wissenschaft, d. h. hier produktive Wissenschaft, [...] im Roman unterzubrin-
gen, einesteils indem ich sie immanent in eine Handlung und in Figuren unterbringe,
die mit «Bildung» nichts mehr zu tun haben, bei denen also die fiirchterlichen Bildungs-
gesprache nicht gefiihrt werden, andererseits indem ich sie nackt und geradeaus und
eben nicht als Gesprachsfiillsel zum Ausdruck bringe. Dafd der «Zerfall» mit dem Ich des
«Heilsarmeemadchens» in einen gewissen Zusammenhang gebracht wurde, ist fasteine
Konzession, legitimiert sich aber an der inneren Architektonik aller drei Blicher [...]. (KW
13/1,148)

Wiahrend der Schlusskorrekturen legte Broch am 1. Februar 1932 hinsichtlich dieser
«Konzession» noch einmal nach (mit etwas ironischem Unterton allerdings): «[IJm Ub-
rigen ist es ein schwerer Irrtum, mich mit dem <ch> aus dem Heilsarmeemidchen zu
identifizieren» (KW 13/1, 174). In den Formulierungen fast identisch, in der Konsequenz
fiir die fiktionale Konstruktion wesentlich radikaler, duflert er sich 1948 gegeniiber
Nani Maier. Hier — Broch befindet sich nun nicht mehr im Werkstattgesprich mit sei-
ner Ubersetzerin, das ihn zur Genauigkeit verpflichtete — fehlt nun auch ginzlich der
Hinweis auf die «Konzession» des «gewissen» Zusammenhangs zwischen den Hand-
lungsstringen.

[D]er «Mann ohne Eigenschaften» war ein ganz grofSer Wurf. Gewifd (iberwiegt darin das
Schriftstellerische iiber dem Dichterischen, d. h. es ist das ganze Werk ins prazis Ratio-
nale gehoben. Hofmannsthal sagte: «Die Tiefe mufs man verstecken. Wo? An der Ober-
flache», und genau das war Musils Grundprinzip. Es ist ein fir mich anfechtbares Prinzip;

67 Vgl. Paul Michael Liitzeler: Hermann Broch—Ethik und Politik. Studien zum Friihwerk und zur Romantrilogie
«Die Schlafwandler». Miinchen: Winkler, 1973, 77ff.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 153

gewifd vor falschen Tiefsinnigkeiten —dem Fehler vieler Symbolisten —muf: man sich hii-
ten und im Gegenteil trachten, jeden Gedanken bis zur hochsten Prazision aufzuhellen,
doch das eigentlich Dichterische manifestiert sich erstim unaufhellbaren Rest und wird
erstindiesem existenzberechtigt. Aus eben diesem Grunde habeichin den «Schlafwand-
lern» eine scharfe Trennung zwischen dem Rationalen und dem Irrationalen gezogen, in
demich ersteres in Cestalt [des] «Zerfalls der Werte» streng vom eigentlichen Roman se-
pariert, zugleich aber dafiir die volle, sozusagen wissenschaftliche Verantwortung tiber-
nommen habe, zeigend, daf? hier der Autor selber spricht, ohne daf er sich hinter eine
seiner Personen versteckt [...]. (KW 13/3, 286f.)

Die letztlich unauflésbaren Widerspriiche in der von Broch iiber die Jahre postulierten
Intention hat die Forschung schon lange gesehen.®® Es scheint, dass ihm bei der nach-
triglichen Positionierung seiner Uberarbeitung des Huguenau-Teils gegeniiber ande-
ren Romanciers das Konstrukt des Ich-Erzihlers eher im Weg stand, so dass er es ent-
weder ignorieren oder «fast» zur Konzession erkliren musste. Die nachtrigliche Selbst-
deutung vom sduberlich «separierten» Traktattext, in dem sich noch geradezu der «Au-
tor selber» aus der Fiktion herausnimmt, wire jedenfalls, trife sie zu, in der Tat ein
fundamentaler Unterschied zu anderen literarischen Verfahren, insbesondere zu Musils
hochgradig perspektivierendem Verfahren. Der Mann ohne Eigenschaften stellt eine analy-
tisch scharf reflektierende Wissenschaftlerfigur ins Zentrum eines Ensembles verschie-
dentlich weltanschaulich mobilisierter Nebenfiguren, die mit ihrem historisch prizise
herausgearbeiteten Jargon allesamt dem kritischen Urteil der Hauptfigur und der Iro-
nisierung der Erzihlinstanz verfallen; zugleich aber setzt er seine kritisch iiberlegene
Hauptfigur selbst zu einem gewissen Grad dem existenziellen Druck weltanschaulicher
Sinnstiftungsbediirfnisse aus, den er als Ausgangsdiagnose der erzihlten Welt an den
Nebenfiguren bloRstellt. Dieser Druck wird, das zweite Buch von 1932 deutet das schon
an, weite Teile der Fortsetzungsfragmente motivieren. Der «Mann ohne Eigenschaften»
Ulrich ist damit im Zentrum des Romans sowohl ein Mittel zur rationalen Kritik am
Weltanschauungsdiskurs als auch zunehmend zur irrationalen (oder, mit Musil: «nicht-
ratioiden») Partizipation daran; beide Funktionen werden, wie zuletzt an den Fischel-
Kapiteln deutlich zu sehen war, kunstvoll verschrinkt.

Broch versucht sich von dieser Technik, fiir deren Gebrauch er Musil mit dem von
beiden kritisierten Thomas Mann des Zauberbergs in einen Topf wirft, zu distanzieren.
Seine Selbstinterpretation wurde in der Forschung oft milde behandelt, sofern sie nicht
gar einfach iibernommen wurde.®” Hermann Hesse hatte den «Traktat» zum Wertzer-
fall in seiner Huguenau-Besprechung fiir die NZZ ganz im Sinne Brochs als «geistig das
Kernstiick dieses Werkes»"® bezeichnet; frithe Forschung iibernahm diese Perspektive

68 Vgl. Litzeler, Ethik und Politik, 75.

69 «Das Bemiihen um deutendes Verstehen des in den erzahlerischen Teilen Dargestellten scheint hier
weitgehend tberflissig zu werden, (ibernimmt doch der Autor jetzt die Rolle des Interpreten seiner
eigenen Erzahlung» (Karl Robert Mandelkow: Hermann Brochs Romantrilogie «Die Schlafwandlers. Gestal-
tung und Reflexion im modernen deutschen Roman. 2. Aufl. Heidelberg: C. Winter, 1975,132).

70 Hesse in der Neuen Ziircher Zeitung vom 15. Juni 1932, zit. nach Brude-Firnau, Materialien zu Hermann
Brochs «Die Schlafwandler»,103.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

und deutete Die Schlafwandler von diesem einen Textstrang aus. Selbst Sebald iibernahm
fir seinen Verriss noch unhinterfragt die Unterscheidung zwischen «Romantext» und
«aus der Erzahlung extrapolierte[r] Theorie»”. Stephen Dowden hat die entsprechenden
Romanteile deshalb jiingst als den «Baedecker [sic] zur Romanexegese» bezeichnet, der
«zur Uberbelichtung seiner [Brochs] philosophischen Uberlegungen zu Wert, Mythos
und Geschichte gefiihrt» habe.”” Dabei kann Brochs Wunschdeutung einem Blick in
den Romantext kaum standhalten. Im Gegenteil gewinnt der «Traktat»-Block des drit-
ten Schlafwandler-Romans erst durch seine Verflechtung mit den Personen und Erzahl-
stringen des Romans eine perspektivische Erweiterung gegeniiber Brochs Aufsitzen,
die dasselbe «werttheoretische» Vokabular verwenden wie die Kapitel vom «Zerfall der
Werte» und deshalb im Vergleich die dringliche Frage nach ihrer Rolle im fiktionalen
Rahmen aufwerfen. Diese Frage der Integration der «reflexivens> und <erzihlerischen»
Ebenen ist ein klassisches Problem der literaturwissenschaftlichen Moderneforschung,
die versucht, iber die Henry-James-Schule der Literaturkritik hinauszukommen, ins-
besondere, sofern sie sich mit der sogenannten <Romankrise> befasst. Das Problem wur-
de fiir Musil und Broch zuletzt besonders fruchtbar unter den Begriffen der <Auktoria-
litit> und des <essayistischen Romans> verhandelt.” Es verwundert nicht, dass Brochs
Selbstdeutung im Rahmen solcher Fragestellungen problematisiert wurde. Simon Jan-
der hilt es, um den <essayistischen> Romans Brochs systematisch erfassen zu kénnen,
fir unabdingbar, Broch gegen seine hier festgehaltene Intention zu lesen: «Erst durch
die Rehabilitierung der eigenstindigen narrativen Ebenen und ihrer Wirkungsfihig-
keit und Widerspriichlichkeit gegentiber der Essayfolge zeigen sich die reflexive Offen-
heit und das dsthetische Niveau des Romans.» Er betont, dass der «Traktat» keineswegs
«vom eigentlichen Roman isoliert» gelesen werden sollte, und benennt mehrere Mog-
lichkeiten einer integrativen Interpretation:

Gegeniiber der [...] Reduzierung ihres essayistischen Charakters auf Reflexion und Theo-
rie hat die exemplarische Untersuchung gezeigt, dass die Reflexionsteile keine klare Do-
minanz in den Romanen besitzen, im Gegenteil: sie werden aus der Perspektive des Er-
zdhlkontextes immer auch skeptisch in den Blick genommen, parodiert und negiert und
schliefilich alsinihrer abstrakten Begrifflichkeit hilflos gegeniiber existenziellen Phano-
menen und ihrer asthetischen Vergegenwartigung dargestellt. Hier wird deutlich, dass
esnichtdie Reflexion in den Einschiibenist, welche die Romane zu essayistischen macht,
fiir sich bleibt sie haufig abstrakt, ziel- und bezugslos, z.T. sogar begrifflich verstiegen,
sondern der offene wechselseitige Prozess der Interaktion von Narration und Reflexion.

71 W.G. Sebald: Una montagna bruna—Zum Bergroman Hermann Brochs. In: Unheimliche Heimat. Essays
zur Osterreichischen Literatur. Salzburg: Residenz, 1991, 118—130, hier 119.

72 Stephen D. Dowden: Die Schlafwandler. In: Hermann-Broch-Handbuch. Hrsg. von Michael Kessler und
Paul Michael Litzeler. Berlin: De Gruyter, 2016, 91-114, hier 100.

73 Vgl. Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans; Martens, Beobachtungen der Moderne; Jander,
Ethisch-dsthetische Propadeutik; Gittel, «<Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem ande-

ren ... Sei mein Erloser!»

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 155

Das liberraschende, paradox anmutende Ergebnis in diesem Punkt lautet also: Das Ent-
scheidende am essayistischen Roman ist das Potenzial der Erzihlung.”*

Essayistische Fiktion in diesem Sinne, hat Gittel prazisiert, kann zwar in der Form von
Argumenten vorgetragenen propositionalen Gehalt transportieren. Entscheidend ist
aber, dass es sich dabei um «unsicheres Wissen» handelt, das zudem fiir die Fiktion
in Anspruch genommen wird. Das fithrt schlieflich dazu, dass «die reflexiven Pas-
sagen zwischen assertivem (behauptenden) Wirklichkeitsbezug und fiktionsinterner
Bedeutsambkeit oszillieren»”. Im Folgenden sollen einige Thesen dazu vorgestellt wer-
den, wie eine integrative Interpretation vor dem fiir Musil und Broch gemeinsamen
Hintergrund des Weltanschauungsdiskurses aussehen kann, und somit auch, welche
narrativen Funktionen, die in den <Systemen des Gliicks> des Mann ohne Eigenschaften
angelegt sind, sich in vergleichbarer Form in Brochs Schlafwandlern finden. Dafiir sind
drei Bereiche von besonderem Interesse: die Konstellationen von Neben- und Haupt-
figuren in allen drei Schlafwandler-Romanen, in denen sich das Scheitern weltanschau-
licher Orientierungsversprechen vollzieht, das Spiel mit Auktorialitit, Erzihlmodus
und Erzihlstimme, und schliefilich die von Broch gegeniiber seinen Korrespondentin-
nen heruntergespielte Relativierung des «Traktats» im dritten Teil (mutatis mutandis
entspricht dies jenen Aspekten, die im Kapitel 5 dieser Arbeit anhand der Fragmente
im Vergleich weiterverfolgt werden). Es hat sich gezeigt, dass Musil im Mann ohne Ei-
genschaften immer wieder — mit wechselnden Mitteln — die aporetische Grundsituation
des Weltanschauungsdiskurses gestaltet: das Aufeinandertreffen vom absoluten Gel-
tungsanspruch beliebiger Weltanschauungen und ihrer biographischen, historischen
oder psychologischen Kontingenz. Diese Grundsituation ist im literarisch inszenierten
Aufeinandertreffen ihrer zwei spezifischen Bestandteile und dem daraus folgenden
Scheitern in der Aporie zu unterscheiden von blofy summarischer Kulturkrisenapoka-
lyptik oder Ideologiekritik. Weltanschauungsanalyse wird bei Musil zum Bestandteil
der literarischen Sozioanalyse und speist sich aus denselben Techniken literarischer
Arbeit am Habitus, die Wolf plausibel gemacht hat.”

Auch Broch, so lautet die hier vertretene These, spielt die Grundsituation in seinen
drei Schlafwandler-Romanen immer wieder durch und gibt so den Problemen des Welt-
anschauungsdiskurses wie Musil im Blick auf den Weltanschauungsroman die literari-
sche Gestalt eines genuin modernisierten Zeitromans. Die Schlafwandler, so wird zu se-
hen sein, machen dabei besonders hiufig die Suggestion eines weltanschaulichen Kli-
rungsprozesses als kontingenten Willensakt von Figuren sichtbar, der unter Druck nicht
standhilt und letztlich ebenso scheitert wie alle Figuren im Mann ohne Eigenschaften. Wie
in Musils Roman ist vor allem dies in den ersten beiden Teilen eine reiche Quelle sati-
risch wirksamer Kontraste von sakralem und profanem Vokabular; im dritten Teil ent-

74 Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans, 546f.

75 Cittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen ... Sei mein Erléser!», 214f. Vgl.
zum Grundproblem propositionalen «Wissens» in Literatur Danneberg und Spoerhase, «Wissen in Li-
teratum, 61.

76 Wolf, Kakanien, 125 und passim.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

faltet es sich zusitzlich als Spiel der Beziige zwischen dem «Traktat» und den anderen
Erzihlstringen.

4.2.2 Orientierungsverlust Il: Preuf3en, Pasenow und der Gottesdienst

Das «Elend des Weltanschauungsverlustes»’’, das Musils Roman von vorne (erstes Kapi-
tel) bis hinten (Fortsetzungsfragmente) pragt, ist auch vom ersten Schlafwandler-Roman
an konstitutiv. Broch fithrt die Ausgangsdiagnose allgemein empfundener gesellschaft-
licher Anomie auf zwei Arten ein, denen die zentrale narrative Differenzierung des
Pasenow-Teils zugrunde liegt: Die enge interne Fokalisierung auf seinen Protagonis-
ten Pasenow einerseits, die regelmifiige Ausweitung dieser Perspektive andererseits,
hiufig indem sich die Fokalisierung den Bewusstseinsinhalten Eduard v. Bertrands
annihert. Obwohl Pasenow durch das Gesprich mit Bertrand mit diesen Bewusst-
seinsinhalten in Berithrung kommt und von Bertrand in der Folge formlich besessen
ist, iibersteigen sie den Horizont Pasenows weit. Thr Schnittpunkt und gemeinsamer
Ausgangspunkt ist lediglich die Zeitdiagnose des Ordnungsverlusts. Das ermdglicht
Broch, die beiden Perspektiven aufeinander zu beziehen, ineinander zu spiegeln und
zu kommentieren.

Zum einen referiert also der Erzihler gesellschaftsanalytische Reflexionen der Fi-
gur Eduard v. Bertrand, die auf Orientierungsverlust und Anomie im sozialen Wandel
zulaufen. Zum anderen vermittelt er intern fokalisiert das personliche Leid des preu-
ischen «Premierleutnant[s] Joachim v. Pasenow» — er wird bei seiner Einfithrung mit
dem militdrischen Rang vorgestellt (KW 1, 13) — an diesem Verlust seiner «Ordnung der
Dinge» (KW 1, 24), die er mit Traditionen und metonymisch mit der Uniform identifi-
ziert. Obwohl Pasenow besessen von Bertrand ist, ist ihm dessen kulturphilosophische
Begrifflichkeit unzuginglich. Seine Bezugspunkte sind erstens die eigene Kindheit in
jener Zeit, bevor er ins preuflische Kadettenkorps in Culm (Chetmno) aufgenommen
worden ist, von der ihm «ein beunruhigender Rest geblieben» ist (KW 1, 18), zweitens die
strenge Ordnung des preuflischen Offizierskorps, und drittens die Unordnung der zivi-
len «Lebewelt» (ebd.), die er in seinem Hang zur Verabsolutierung nicht als kontingente
Konstrukte durchschaut. Diese Beziige werden von Brochs Erzihler auf den ersten Sei-
ten in intern auf Pasenow fokalisierten Passagen vorgefiihrt. Er wird in der zivilen Welt
mit allen Anzeichen des Unbehagens ausgestattet: der «Zivilgehrock» ist ihm eine «un-
gewohnte[] Freiheit», er wird von Befiirchtungen und dem «Zwang» geplagt, an Eduard
v. Bertrand zu denken, den er mit Zivilleben und dem «Dunkel der Grof3stadt» (KW 1,
25) identifiziert, und blickt mit Missfallen auf das Berlin des Dreikaiserjahres 1888, in
dem in seinen Augen «die neuerungssiichtige Politik des Reichsgriinders hochst uner-
freuliche Bliiten gezeitigt» habe (KW 1, 18f.), die ihm der Vater in der Rolle des Lustgrei-
ses verkdrpert. Pasenow beobachtet in der Eingangspassage an allem, vor allem aber
am eigenen Vater, einen Prozess fortschreitenden sozialen Ordnungsverlusts. Sein Be-
zugsproblem ist ein alle Lebensbereiche erfassender Prozess fortschreitender Anomie,
den er sich mit dem Verlust kirchlicher Autoritit erklart und auf den Begriff des <Zi-
vilen> bringt. Hier schaltet sich der Erzdhler mit einem fokalen Wechsel ein, den er als

77  Eibl, «Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten», 134.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 157

potentiellen geistigen Horizont Bertrands einleitet («Bertrand kénnte zum Thema der
Uniform etwa sagen»), und der eine Analyse des zugrunde liegenden Prozesses entfal-
tet. Auf dieser fokalen Ebene ist die konstitutiv weltanschauliche «<Romantik», die darin
besteht, «Irdisches zu Absolutem» zu erheben, explizit mitgedacht:

Einstens wares blofd die Kirche, die als Richterin (iber den Menschen thronte, und einjeg-
licher wufste, daf er ein Slinder war. Jetzt mufd der Siinder iiber den Siinder richten, auf
dafd nicht alle Werte der Anarchie verfallen, und statt mit ihm zu weinen, mufd der Bru-
der dem Bruder sagen: «<Du hast unrecht gehandelt» Und war es einst die blofe Tracht
desKlerikers, diesich alsetwas Unmenschlichesvon deranderen abhob, und schimmerte
damals selbstin der Uniform und in der Amtstracht noch das Zivilistische durch, so muf3-
te, da die grofie Unduldsamkeit des Glaubens verloren ward, die irdische Amtstracht an
die Stelle der himmlischen gesetzt werden, und die Gesellschaft mufite sich in irdische
Hierarchien und Uniformen scheiden und diese an der Stelle des Glaubens ins Absolute
erheben. (KW 1, 23)

Solche Unterscheidungen erlauben es der Forschung, von Brochs «Anspruch» zu spre-
chen, «die Zeitkrankheit der Moderne zu untersuchen»’. Pasenow selbst sind derlei
Distinktionen allerdings nicht zuginglich. Die anschlieRende Bemerkung, dass dies
«sicherlich nicht jedem Uniformtriger bewuf3t» sei, zielt auf ihn (KW 1, 24) und signa-
lisiert, dass hier zwar seine Problemdisposition verhandelt wird, aber in einer fiir ihn
selbst unzuginglichen Sprache. An ihm erweist sich nur die tatsichliche Wirksambkeit
des militirischen Apparats gegen das Gefiihl sozialer Anomie im Rahmen der Fiktion:

[Slo magimmerhin feststehen, dak einjeder, derviele Jahre die Uniform tragt, inihreine
bessere Ordnung der Dinge findet als der Mensch, der blofd das Zivilgewand der Nacht
gegen das des Tages vertauscht. Gewifs braucht er iiber diese Dinge nicht eigens nachzu-
denken [..]. (Ebd.)

Der preufdische Militirapparat erscheint als einer jener hermetischen sozialen Kreise,
die Broch und Musil in ihrer Kritik weltanschaulicher Partikularismen benennen:”

Wenn erdann noch am untern Saume des Uniformrockes gezogen hat, damiter glattund
faltenlos tiber Brust und Riicken sich spanne, dann ist sogar das Kind, das der Mann doch
liebt, ist die Frau, in deren Kufd er dieses Kind gezeugt hat, in so weite und zivilistische
Ferne geriickt, da er den Mund, den sie zum Abschied ihm reicht, kaum mehr erkennt,
und sein Heim wird zu etwas Fremdem, das man in Uniform nicht besuchen darf. Cehter
danninseiner Uniform zur Kaserne oder ins Amt, so ist es nicht Stolz, wenn er den anders
Gekleideten tbersieht; er kann blofs nicht mehr begreifen, daf unter dem anderen und
barbarischen Kleide sich etwas befindet, das mit eigentlicher Menschheit, wie er sie an
sich erlebt, auch nur das Geringste gemein haben kénnte. (Ebd.)

Allerdings scheint die Integrationskraft fir Pasenow abzunehmen. Deshalb wird er
tiberhaupt erst von einer Sehnsucht nach einem weniger defizitiren weltanschaulichen

78 Dowden, Die Schlafwandler, 92.
79 Vgl. oben 3.4 auf Seite 93ff.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Sinnstiftungssystem heimgesucht, dem «innigeren und tieferen Christenglauben», den
er auf die Grofdvitergeneration als vermeintlich intakte Vergangenheit zuriickprojiziert
(KW 1, 26). Das triadische Modell von gesunder Vergangenheit — kranker Moderne —
Erlésung durch Weltanschauung beginnt, sich zu zeigen. Wie bei Musils Figuren, allen
voran Arnheim, sind die Anzeichen nachlassender Integration zunichst irritierende
Gedanken, die Pasenow als «sinnlose Uberlegungen» und «Ausfluf} der ungereimten
Auflerungen eines Bertrand» beiseiteschiebt, die aber im Fortschreiten der persén-
lichen Krise an Dringlichkeit gewinnen. Er erlebt eine fortschreitende Dissoziation
von einem Milieu, das, wie ihm zu Beginn des Romans klar wird, «seinem Leben zwar
keinen Inhalt, wohl aber Haltung» gegeben hat, oder, um es im Sinn seiner Suchbe-
wegung auszudriicken, zwar eine Haltung, aber eben keinen Inhalt (KW 1, 27). Der
Roman setzt somit die biographische Vergegenwirtigung des epochalen Verlustnarra-
tivs, genau wie Musil dem Weltanschauungsromanschema folgend, an den Anfang.*
Mit der Manifestation dieser Identititskrise geht eine der bei Broch, und vor allem in
den Schlafwandlern, hiufigen Ich-Dissoziationen einher, die sich speziell in Gegenwart
seiner Geliebten Ruzena manifestiert (vgl. KW 1, 42-45), da sie keinem der ihm verfig-
baren weltanschaulichen Systeme integrierbar ist.®" Entsprechend verstirkt sich sein
Sinnstiftungsbediirfnis, je tiefer er sich in die Affire verstricke.

Die Handlung wird vorangetrieben vom Versuch, den epochalen Verlust und die per-
sonliche Dissoziation riickgingig zu machen und jenen sakralen «Inhalt», den die pro-
fane «Haltung» nicht mehr kompensiert, zu gewinnen. Broch geht dabei einen etwas
anderen Weg als Musil, den an seinen Nebenfiguren vor allem die «fertige Weltanschau-
ung» (KA, Mappe I1/1, 8)*? interessiert, die er entsprechend oft analeptisch auf ihre kon-
tingenten Urspriinge zuriickfithrt.*> Broch macht es mit Pasenow umgekehrt und fithrt
denVersuch seines Helden, eine Weltanschauung itberhaupt erst zu erlangen, unmittel-
bar vor. Zentrale erzihlerische Figur ist aber auch hier, wie im Mann ohne Eigenschaften,
die narrative Konfrontation des subjektiven Bedarfs nach sinnstiftendem Weltanschau-
ungswissen mit dessen Geltung, wofiir die verschiedenen fokalen Modi, insbesondere
die hier anhand Bertrand/Pasenow eingefithrte Differenz, zum Einsatz kommen. Zur
Darstellung kommen, wie bei Musil, Entwicklungsprozesse der Figuren, in denen sie ih-
ren dringlichen Bedarf nach einer weltanschaulichen Idee anstelle des Nachweises ihrer
Giiltigkeit setzen. Das subjektive Auflerkraftsetzen objektivierender Kriterien hat zur
Folge, dass aus der Innenperspektive der Figuren eine weltanschauliche Klirung not-

80 Vgl. Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 256.

81 Vgl. Kyorazur Sexualitdt bei Broch: Sabine Kyora: Eine Poetik der Moderne. Zu den Strukturen modernen Er-
zihlens. Wirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2007, 52. In Ruzena wird auch die «Dirne» Weiningers
aktualisiert. Dieser Weiningerbezugist zum einen fiir Pasenows Madonna-Projektionen auf Elisabeth
von Bedeutung, zum anderen spater fiir die «<absoluten Miitter» in der Verzauberung. Vgl. Gesa von Es-
sen: Autobiographische Zeugnisse. In: Hermann-Broch-Handbuch. Hrsg. von Michael Kessler und Paul
Michael Litzeler. Berlin: De Gruyter, 2016, 291-316, hier 311.

82 Vgl.oben 3.4 auf Seite 100.

83 Erstinden Fortsetzungsfragmenten versucht Musil, anhand seines eigenen Protagonisten Ulrich den
Prozess ausfiihrlich in der hier von Broch genommenen Richtung zur Darstellung zu bringen, vgl. Ka-
pitel 5.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 159

falls mit Willenskraft erzwungen werden kann. Dieser Prozess wiederum kann im Text
mit den Mitteln der Narration analysiert, kritisiert und parodiert werden. Exemplarisch
wird dies an Pasenows Kirchendienst deutlich und an den Folgen, den dieser fiir seine
Sicht auf die Welt hat. Hier eréffnet Broch schon im ersten Teil jene Reihe von Darstel-
lungen «misslingender Versuche einer Resakralisierung profaner Lebensbereiche», die
von der Forschung vor allem im Esch- und Huguenau-Teil gesehen wurden.

Broch bereitet die Textpassage vor, indem er seinen Protagonisten auf einen vorliu-
figen Hohepunkt seines Realititsverlustes fithrt: Pasenow, kein Intellektueller wie Mu-
sils Ulrich, vermag die Romanhandlung, in deren Mittelpunkt er steht, nicht mehr an-
ders zu fassen als mit inaddquaten Zuschreibungen, die von der Erzahlinstanz fir die
Adressaten des Textes auch als solche markiert werden: Als sich selbst die Uniform, die
er mit Tradition und intakter Weltordnung identifiziert, «nicht mehr wie frither anle-
geny» ldsst, also selbst die Zuflucht in die Zeichenwelt der verklirten Tradition an Wirk-
samkeit verliert, «<wiitnschte [Pasenow] gereizt und drgerlich, daf Bertrand auch fiir die-
sen befremdlichen Zustand verantwortlich gemacht werden kénnte» (KW 1, 127). Eine
eifersiichtige Bemerkung der Geliebten Ruzena wird vor dem Hintergrund solcher Zu-
schreibung zur «erleichternde[n] Bestitigung des eigenen Verdachtes, dafd allen Unheils
damonischer Ursprung in Bertrand liege» (KW 1, 128). Auf dem vorliufigen Héhepunkt
dieser Entwicklung erkennt Pasenow selbst, dass derlei Projektionen keinerlei wirksa-
me Orientierung zu bieten vermdgen, und dass er sich in einer Erkenntniskrise befin-
det:

Es roch nach schlechter Cesellschaft, und manchmal wufite er nicht, ob Bertrand ihm Ru-
zenazugefiihrt hatte oder ob er durch Ruzena zu Bertrand gelangt war, bis ererschrocken
gewahrwurde, dafs erderverschwimmenden und verflieRenden Masse des Lebens nicht
mehr habhaft zu werden vermochte und dafi er immer rascher und immer tiefer in irre
Hirngespinste glitt, und alles war unsicher geworden. (KW 1, 128)

Im nichsten Satz richtet sich Pasenows Hoffnung nach dem Militir auf ein weiteres
traditionelles System; er will «in der Religion den Ausweg aus solcher Wirrnis suchen»
(ebd.). Die nun folgende Passage ist vom personalen Erzihler als ein Versuch der Figur
inszeniert, diesen Ausweg im Widerstand gegen den Zeitgeist (das «Zivilistische») quasi
mit Gewalt zu beschreiten. Broch fithrt hier exemplarisch vor, wie das Bewusstsein sei-
nes Helden operiert, und das Muster gibt die eben zitierte Passage vor: Pasenows Wiin-
sche determinieren, wie schon bei der Schuldzuweisung an den (sukzessive zum reinen
Zeichen werdenden) Freund Bertrand, seine Realititswahrnehmung.

Der Kirchendienst ist ihm als «militirische Kulthandlung», also als Kombination
beider weltanschaulicher Orientierungssysteme, um die er sich bemiiht, verstandli-
cherweise «recht» (KW 1, 128). Jedoch beginnt er fiir Pasenow mit einer Wahrnehmung,
die dieser als Ausdruck des «Zivilistische[n]» (ebd.) missbilligt; die soldatische Gemein-
de zeigt sich nicht hinreichend ergriffen vom religiésen Akt. «Denn die Gesichter der
Mannschaften, die befehlsgemif in zwei parallelen Kolonnen in das Gotteshaus ein-
marschiert waren, sahen nicht anders aus als jene, die sie beim Exerzieren und beim

84 Vollhardt, Das Problem der Weltanschauung in den Schriften Hermann Brochs vor dem Exil, 500.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Reitunterricht aufsetzten; keines der Gesichter war fromm, keines ergriffen» (KW 1,
128f.). Das muss Pasenow missfallen, da er die «Kulthandlung» als Signifikant seines
eigenen weltanschaulichen Orientierungsproblems instrumentalisiert. Vom Kirchen-
besuch erhofft er sich ja Sinnstiftung und ethische Orientierung, kurz einen Ausweg aus
dem unverstindlichen Zeitgeist, den er weiterhin nur unter der Kategorie des «Zivilisti-
schen» zu fassen vermag (obwohl das Identifikationspotential der Uniform, aus dem zu
Beginn des Romans das «Zivilistische» als Kontrastbegriff entwickelt wurde, fiir Pasen-
ow bereits nachlisst — der von systematischer Terminologie geradezu besessene Broch
stellt mit solchen Details geschickt die terminologische Unzulinglichkeit der kulturkri-
tischen Beschreibungsversuche seiner Figur dar). Folgerichtig muss Pasenow nun auch
die zu wenig Ergriffenen diesem «Zivilistischen» zuschreiben: «Es muf3ten wohl Arbei-
ter aus Borsigs Maschinenfabrik sein; echte Bauernséhne aus der Heimat wiren nicht
so unbeteiligt dagestanden» (KW 1, 129). «Heimat», «Bauernséhne», <Echtheit>: Das
sind Begriffe, die Brochs Hauptfigur in Ubereinstimmung mit dem Weltanschauungs-
diskurs entlang der Basisdichotomie Stadt/Land als mythisch aufgeladene Symbole
intakter, aber verlorener Vergangenheit einsetzt. Sobald die gegenwirtige Realitits-
wahrnehmung der Figur nicht mit der Vorstellung dieser Vergangenheit in Einklang zu
bringen ist, sobald Bauernséhne nicht fromm aussehen, muss («Es mufSten wohl...») Pa-
senows Bewusstsein sie dem «Zivilistischen» zuschreiben und ihnen die Verbundenheit
mit Heimat und unentfremdeter biuerlicher Tradition absprechen, selbst wenn das
fir die Adressaten von Brochs Erzdhler, die Pasenows hier vorgefithrte Disposition ja
nicht teilen, die offenkundig paradoxe Folge hat, dass in die Kirche «einmarschierende»
Soldaten das «Zivilistische» reprisentieren. Speziell am Pasenow- und spiter am Esch-
Teil bewahrheitet sich die Einschitzung Stephen Dowdens, dass «Brochs verschmitzte
Komik und Satire [..] hiufig iibersehen» werden.®

Gegen die Prisenz des «Zivilistischen» im mit Ordnungsambitionen aufgeladenen
Raum der Kirche, und damit gegen das Scheitern dieser Ambitionen, setzt sich die Fi-
gur in der Folge zur Wehr. Brochs Erzahler betont mit seiner Wortwahl den dahinterste-
henden Willensakt. «Die Verlockung auch dies einen Zirkus zu nennen, stand in furcht-
erregender Nahe. Joachim schlofd die Augen und versuchte zu beten, wie er in der Dorf-
kirche zu beten versucht hatte» (KW 1, 129). Dieser Versuch, gegen die «Verlockung»,
den Kirchenbesuch und die Kirche aufzugeben, scheint Friichte zu tragen: Beim Singen
des Chorals, der ihm aus der Kindheit vertraut ist, wird in Pasenow eine Erinnerung an
die katholische Kochin der Familie lebendig. In Pasenows Wahrnehmung flieRen drei
Elemente ineinander, die der Text klar identifiziert: Das in der Erzdhlgegenwart im Kir-
chenraum gesungene Kirchenlied, die kindliche Geborgenheit «<im Schofe der schwarz-
haarigen Polin» (KW 1, 129) und die katholische Ikonographie, die das Kind in Form ei-
nes bunten Heiligenbildchens von der Kéchin kennengelernt hatte. Wahrend diese drei
Einfliisse auf Pasenows Bewusstsein vom Erzahler einzeln benannt und voneinander
getrennt werden, wird der Figur Pasenow dieses Urteilsvermdgen deutlich abgespro-
chen; aus Pasenows Sicht «konnte man jetzt nicht mehr entscheiden», ob die kindliche
«Seligkeit» sich auf die heilige Familie des Heiligenbildes bezog oder auf den Schof3 der

85 Dowden, Die Schlafwandler, 97.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 161

Kdchin. Es folgt die entscheidende Willensanstrengung, mit der Pasenow diesen Effekt
prisent zu halten versucht:*

Und wahrend er mit grofRer Aufmerksamkeit und angespanntem Willen sich das Bild na-
herzuvergegenwartigen suchte, war es, als hobe sich die versilberte Wolke ein wenig ho-
her, ja als begdnne sie nach oben zu verflieRRen, mit ihr die Gestalten, die auf ihr ruhten,
sieschienensich leichtaufzulésen, verschwimmend in der Melodie des Chorals, ein sanf-
tes VerfliefRen, das aber keineswegs ein Erléschen des Erinnerungsbildes war, vielmehr
eine gewisse Erhellung und Verscharfung [..]. Das war alles ein wenig merkwiirdig und
doch befreiend, Lichtstrahl und Ahnung kommender Gnade inmitten der Wirrnis; denn
war es nicht schon Gnade zu nennen, dafi ein katholisches Bild evangelisch sich auflsen
durfte? (KW 1,129f)

Tatséchlich erzwingt er nun in einer willentlich herbeigefithrten Suggestion die volli-
ge Aufhebung der Grenzen zwischen seinen Eindriicken und Erinnerungen, was Broch
mit einer Reihe von Fliissigkeitsmetaphern darstellt:*” Die Eindriicke I6sen sich auf, ver-
schwimmen und «verfliefen» in diesem Erzihlsegment in insgesamt vierfacher Wie-
derholung, kulminierend im «VerflieRen der Formen, Verflief3en, das so sanft war wie
das Rieseln des Wassers und der Nebel an einem regnerischen Frithlingsabend» (KW 1,
130). Diese letzte, kognitive Grenzen aufthebende Anstrengung scheint fiir Pasenow in
einer scharfen Wende der Metaphorik subjektiven Erkenntniswert zu generieren, denn
sie bringt «eine gewisse Erhellung und Verschirfung, so daf er einen Augenblick sogar
daran denken konnte, es wire damit die notwendige evangelische Auflosung des katho-
lischen Heiligenbild erreicht worden», mit anderen Worten die Erinnerung an kindli-
che «Seligkeit» im Kirchenraum aktualisiert worden - wie es seinem weltanschaulichen
Bediirfnis entspriche. Im nichsten Augenblick erscheint ihm das, woran er eben noch
lediglich «einen Augenblick sogar» denken konnte, schon gesichert und «klar» (ebd.).
Broch macht den Prozess im Erzihlvorgang konsequent als Autosuggestion sichtbar, in
der Pasenow vor dem Hintergrund seiner weltanschaulichen Problemdisposition den
Kirchendienst nach Belieben zum Zeichen einer Epiphanie uminterpretiert. Sein Erzah-
ler, intern auf Pasenow fokalisiert, teilt den Ubergang vom Einfall zur Gewissheit mit,
bietet aber keinerlei Plausibilisierung dafiir an, die iiber die subjektive Perspektive der
Figur hinaus einleuchtend wire. Im Gegenteil wird die Subjektivitit hervorgestrichen.
Explizit aus Pasenows Perspektive endet die Passage mit einem Sieg iiber die zunichst
unfrommen Soldaten:

Er 6ffnete die Augen; der Choral ging zu Ende und Joachim glaubte zu erkennen, da
manche der jungen Manner gleich ihm zuversichtlich und mit entschlossener Inbrunst
zum Himmel schauten. (Ebd.)

86 Von dieser Willensanstrengung spricht Titzmann, wenn er feststellt, dass «Pasenow das Metaereig-
nis [des historischen Prozesses der Grenzauflosung] fiir sich negiere[]» (Titzmann, «Crenzziehung» vs.
«Grenztilgung», 198).

87 Dieinden Schlafwandlern hdufigzum Einsatzkommen, um Identitats-Dissoziation zu markieren, vgl.
die Wendling-Kapitel im Huguenau-Teil.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Wo Pasenow eine kollektive Erweckung wahrnimmyt, fithrt Brochs Roman einen Bruch
zwischen der Kontingenz und dem Geltungsanspruch dieser Wahrnehmung vor. Pasen-
ow betritt in dieser Passage die Kirche mit einer bestimmten Hoftnung, die die folgende
<Erkenntnis> motiviert und relativiert: in der religiésen Handlung jene sozial und per-
sonlich orientierenden Normen zu finden, die er im Rahmen einer universalen Anomie-
diagnose und zunehmend im Verlauf der Ruzena-Handlung zu verlieren glaubt. Sei-
ne Erwartung verteidigt er gegen den Anblick der nicht fromm genug auf ihn wirken-
den Soldaten, indem er eine Erinnerung an die weltanschaulich intakte (wie auch sonst)
Kindheit auf die religiése Handlung projiziert und so ein subjektives Erweckungserleb-
nis als Pastiche aus Kindheitserinnerungen provoziert. Der scharfe, psychoanalytisch
geschulte Blick, dem der Protagonist hier verfillt, sorgt mit seinem «analytischen Er-
zahlduktus»®* nicht nur fiir Distanz zum realistischen Roman.®” Neben dem Effekt ei-
ner Schirfung des Habitus der Figur entspricht der Vorgang in Brochs Darstellung auch
recht exakt Musils Diagnose von 1927, die Weltanschauung einen Triumph kindlicher
Bediirfnisse iiber den Intellekt nennt.” Die Verteidigung gegen die storende Unfrom-
migkeit der Soldaten scheint zu gelingen; die zunichst noch vollig verunsicherte Hal-
tung Pasenows gegeniiber der Welt und der eigenen Identitit scheint sich tatsichlich
zuerst in personliche «Seligkeit» zu wenden, die anschliefend sogar auf die Aufden-
welt itbergeht: Die Soldaten, die der Predigt «wohl» gar nicht zugehért hatten, erschei-
nen Pasenow am Ende religios ergriffen. Auch diese Aulenwirkung ist ein zeitgendssi-
scher Topos gelungener weltanschaulicher Klirung: Der Protagonist erlangt Orientie-
rung, und von ihm wirkt sie in die Welt — nur dass Brochs Darstellung den Topos iro-
nisch als Wahn markiert.

Esist Brochs Fokalisierung der Passage, die in dieser vermeintlichen Erweckungser-
zihlung den Bruch erzeugt und so die religiése «Wert»-Orientierung fastin eine Parodie
verkehrt, welche die weltanschauliche Aporie vorbereitet: Die Passage ist weitgehend
intern auf Pasenow fokalisiert. Im Rahmen dieser internen Fokalisierung vermittelt der
Erzihler zum einen Pasenows hochgradig subjektiven Blick auf den Gottesdienst — ge-
speist von Erinnerungen und motivischen Referenzen, tiber die im Roman nur diese
Figur verfugt — und zum anderen die Information, dass Pasenow sich dieser Subjek-
tivitdt nicht bewusst ist, sondern im Gegenteil glaubt, allgemeingiiltige Erkenntnisse
zu produzieren. Dieser Widerspruch deutet sich schon an, als die Kindheitserinnerung
plotzlich mit einem Objektsatz ins unpersonliche und allgemeine «man» kippt: «[W]ie
selig er gewesen war, sich auszumalen, dafl man selber Teil dieser katholischen Hei-
ligen Familie wire, selber auf jener silbrigen Wolke in den Armen der jungfriulichen
Gottesmutter zu ruhen oder im Schofle der schwarzhaarigen Polin... das konnte man
jetzt nicht mehr entscheiden» (KW 1, 129). Broch intensiviert den Widerspruch noch
weiter, indem er Pasenow eine hochassoziative Kette von Motiven — Heiligenbild, Got-
tesmutter, dunkles Haar, Polin, Ruzena, blondes Haar, Elisabeth — mit zunehmender
Gewissheit als Zeichen des Gottlichen postulieren lisst: Sprachlich fithrt Pasenow sein

88 Sebald, Una montagna bruna, 118.
89 Vgl. die Interpretation bei Honold, Einsatz der Dichtung, 755f.
90 Vgl.3.4 auf Seite 98.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 163

Bewusstseinsstrom von Assoziation und undeutlicher Ahnung — markiert durch Frage-
sitze und Modalisierungen wie «so dafi er einen Augenblick sogar daran denken konnte,
es wire..» (KW 1, 130) — zu Gewissheiten: Seine Deutung der Assoziationen «wurde ihm
klar», er glaubt sich im Wissen um die ersehnte Heilsperspektive: «[Ulnd er wufite, dafd
er den ersten schmerzlichen Schritt zum Ziele getan hatte» (ebd.). Dieses Ziel ist die
weiningerische Kompensation der erotisch geliebten Ruzena durch die madonnenhafte
Elisabeth von Baddensen.” Ihren Héhepunkt erreicht Brochs Konstruktion, als Pasen-
ow am Schluss zu «erkennen» glaubt, dass auch die zunichst unbeeindruckten Soldaten
nun «zuversichtlich» und «entschlossener» sind (KW 1, 131). Dass an duflerer Handlung
nichts geschehen ist als das Absingen eines Chorals, in dem nur Pasenow sich etwas «zu
vergegenwirtigen suchte» (KW 1, 129; Hervorhebung FS), macht die Erzahlstimme fast
tiberdeutlich klar, wenn sie in einer prignant gesetzten Paralepse betont, dass Pasen-
ow diese fiir ihn entscheidende, weil das innere Erlebnis objektivierende Schlusspointe
lediglich zu erkennen «glaubte» (KW 1, 130).”

Der Rest des Pasenow-Teils ist von Broch als zunehmend komische Vorfithrung des
Scheiterns der vermeintlichen Erkenntnis aus der Kirchenpassage angelegt. Pasenow,
der fortan jeden Tiefschlag als Teil seiner «gottgewollten Priifungen» (z.B. KW 1, 141)
soteriologisch deutet, sieht sein Ziel, das verbindlichen Normen gehorchende «géttli-
che[] Leben[]» (KW 1, 130), in der Ehe mit Elisabeth — so wie es die Assoziationskette
im Kirchenraum, die er als Zeichen deutet, ihm vorzugeben scheint. Er sieht Elisabeth
als erlésende Madonna, an deren Seite er Orientierung, oder mit seiner eigenen Meta-
pher «den Weg ins Freie wieder zu finden hoff[t]» (KW 1, 150). Mit Elisabeth verbinden
sich fortan auch die Erinnerungen an den Kirchendienst, dessen Motive Pasenow dann
auch riickwirkend auf seine Beziehung zu Elisabeth anwendet, etwa wenn sie in seinen
gedanklichen Assoziationsketten auftaucht, <hoch oben auf silbriger Wolke tiber allem
Pfuhle schwebend. Vielleicht hatte er dies schon geahnt, als er die weiflen Spitzenwol-
ken in Elisabeths Zimmer gesehen und ihren Schlaf hatte bewachen wollen» (KW 1, 143).
Hier wird die «silbrige Regenwolke» (KW 1, 129) des Heiligenbildchens wieder aufgeru-
fen und als Ahnung in die Handlung vor dem Kirchenbesuch zuriickmontiert; im wei-
teren Verlauf sieht Pasenow Elisabeth immer expliziter als Madonna (bspw. KW 1, 155;
159).

Einen Hohepunkt erreicht diese Entwicklung in der Verlobung zwischen Pasenow
und Elisabeth (KW 1, 156-161), der Broch zum Kontrast eine Passage mit emphati-
scher Liebessemantik zwischen Elisabeth und Bertrand direkt vorangestellt hat (KW 1,
151-156). Der Pasenow-Teil kann gerade deshalb als Parodie auf «den Stil und die Hand-
lung des Liebesromans des spaten 19. Jahrhunderts»” fungieren, weil dessen Semantik

91 Zu den Weiningerismen im Pasenow vgl. Chandak Sengoopta: Otto Weininger: Sex, Science, and Self in
Imperial Vienna. Chicago: University of Chicago Press, 2000, 144.

92 Auf solchen mal subtilen und mal expliziter werdenden Mitteilungen des Erzéhlers itber Wahrneh-
mungsgrenzen und Informationen, die der Figur nicht bewusst sind, baut Dorrit Cohn ihren narrato-
logischen Ansatz der «psycho-narration> unter anderem anhand der Schlafwandler auf. Sie sind hier
essentiell als Differenzierungstechnik zwischen Figuren und Erzéhler. Vgl. Dorrit Cohn: Transparent
minds. Narrative modes for presenting consciousness in fiction. Princeton: Princeton Univ. Press, 1978, 52—-56.

93 Dowden, Die Schlafwandler, 94.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

mit Pasenows Weltanschauungskrise iiberblendet wird und beides gelegentlich, so wie
hier, direkt kollidiert: Auf das blofe Stichwort «Familie» hin gerit Pasenow schon beim
abendlichen Souper zuverlissig in das vertraute Fahrwasser seiner Heilserwartung.
«Joachim hatte das warme Gefiihl, daf er es hier gut haben werde; im SchofRe der Fa-
milie, sagte er sich, und es fiel ihm die Heilige Familie ein» (KW 1, 156). Wieder fiihrt
Brochs Erzahler vor, wie Pasenows Bewusstsein sich — unter Anleitung des in der Kirche
gefassten <Heilsplans> — vom Anlass in der Erzihlsituation 16st: Das Paar fithrt hier —
parallel zum vorangehenden Liebesgesprich zwischen Elisabeth und Bertrand - ein
Verlobungsgesprich, in dem jedoch, im Kontrast zu vorher, beide Figuren eigenen fixen
Ideen nachhingen und aneinander vorbeireden.” Insbesondere Pasenow gerit von
seiner erneut repetierten Vorstellung von «Elisabeth auf silberner Wolke» (KW 1, 158)
gedanklich derart auf seinen «Weg der Erlésung» und in die Vorstellung von Elisabeth
als unberithrbarer Madonna, dass ihre leibliche Prisenz und die Gesprichssituation
ihn dabei irgendwann nur noch stéren: «<Der Wunsch, Elisabeth moge tot sein und
ihre Stimme moge ihm engelhaft jenseitige Botschaft geben, wurde sehr grof3» (KW 1,
159). Ihr Jawort, also das eigentliche Ziel eines Verlobungsgesprichs, will er schon nicht
mehr horen, «denn ihre Stimme zwang ihn, den Weg zuriickzugehen, auf dem es kein
Zuriick mehr gab», wihrend er «unverindert reglos verdrehten Oberkérpers» dasitzt
(KW 1, 161). Pasenow bringt in seinem Realititsverlust bereits keine andere Reaktion
mehr zustande, als in verdrehter Haltung und schweif3gebadet die bizarre Variation
eines Kniefalls anzudeuten. Broch setzt seinen iiberforderten Helden hier einer lite-
rarischen Standardsituation, dem Verlobungsgesprich, aus, um komische Fallhohe zu
gewinnen. Die Komik demonstriert die Kluft, die zwischen den Ideen liegt, von denen
sich Pasenow Orientierung verspricht, und seiner lebensweltlichen Desorientierung,
die sich als direkte Folge daraus in seiner konkreten, semantisch aufgeladenen sozialen
Situation ergibt — und gemessen an den sozialen Anspriichen zu groteskem Fehlverhal-
ten fithrt. Als Elisabeth die Passage abschlief3end mit dem Satz «Wir haben uns verlobt»
zusammenfasst und damit die vorangegangene, alles andere als konventionell gelun-
gene Szene in der konventionellen Formel aufzufangen versucht, tritt diese Kluft noch
einmal ironisch gesteigert zutage (KW 1, 161).

Zum Ende des Pasenow-Teils schopft Broch das satirische Potential dieser Konstella-
tion, das sich hier andeutet, voll aus. Er demonstriert das Scheitern seines Protagonis-
ten am Versuch, eine orientierende Weltanschauung zu erlangen, in zunehmend iro-
nischem Ton. Die Desorientierung wird zunichst illustriert, indem die Erzdhlinstanz
in nun erhéhter Frequenz Pasenows Bewusstseinsmechanismen des Fiir-wahr-Haltens
ausstellt: Die Figur gelangt nun stindig von Ideenanfliigen zu wahnhaften Gewissheiten
allein auf der Basis der fixen Grundidee eines personlichen Erlésungswegs in die Religi-
on, auf dem Pasenow sich mit seiner Verlobung zu befinden glaubt. So itberzeugt er sich
etwa unzutreffenderweise vom Tod Bertrands und des Vaters, wobei im Erzihlvorgang
unmissverstindlich deutlich wird, dass hier eine symbolische Deutung des Verlobungs-
gesprichs — als Akt der Emanzipation vom Vater und von Bertrand — unkritisch und oh-

94 Vgl. die Liebesgespriache Arnheim-Diotima (GW I, 109) und das Kaffeegesprach Esch-Erna-Lohberg
(KW 1, 237).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 165

ne Abgleich mit der Realitit der Fabel von Pasenow mit dem buchstablichen Tod dieser
beiden Personen verwechselt wird. Pasenow hat zunehmend Probleme, Signifikant und
Signifikat seiner Weltanschauung auseinanderzuhalten.

Sprachlich realisiert sich zugleich, im Widerspruch zur Emanzipation, die Pasenow
mit seiner «Erlosung» zu erlangen glaubt, eine Entmiindigung: Nicht Pasenow selbst
handelt im Rahmen seiner Ideenwelt, sondern seine Ideenwelt erscheint durch ihn als
handelndes Subjekt, wobei die grammatische Struktur — Subjekt des folgenden Satzes
ist «der Gedanke» — diesen Kontrollverlust der Figur abbildet: «Der Gedanke verlief3 ihn
nicht und am nichsten Morgen steigerte er sich sogar zu einer Art GewifRheit» (KW 1,
162). Das gleiche Muster - sich selbst zur vermeintlichen Gewissheit steigernde, zur Be-
schreibung der Realitit inadiquate Vorstellungen - tritt auf, als Pasenow dem trotz al-
lem lebenden Bertrand im Krankenhaus gegeniibersteht: «Es war, als hitte Bertrand ihn
neuerdings betrogen und hintergangen, und dies steigerte sich zur Uberzeugung» (KW
1, 162) und wird bis zum Schluss des Romans durchgehalten («<Der Gedanke wollte ihn
nicht loslassen, iberwiltigte ihn» [KW 1, 171]). Diese Formeln des Erzihlers machen bis
ins Kleinste klar, dass hier ein verselbstindigter Mechanismus fixer Ideen die Weltsicht
der Figur bestimmyt, iber den sie keine Kontrolle und zu dem sie keine kritische Distanz
hat. Die verstiegenen Ideale Joachim von Pasenows werden damit als ungeeignete In-
strumente ethischer und epistemologischer Orientierung kenntlich gemacht, ohne dass
sie, wie das in Musils Romankonstruktion geschieht, dafiir mit einer intellektuell itber-
legenen Zentralfigur konfrontiert werden miissten (was im Rahmen des auch narrativ
realisierten Kontrasts mit Bertrand aber trotzdem bei Broch ebenfalls geschieht).

Pasenows Hoffnung richtet sich jetzt darauf, die Hochzeitsnacht zu vermeiden, da
deren Anforderungen mit seiner Vorstellung von Elisabeth als unberithrbarer Madonna
nicht kompatibel sind, so wie das Gebaren der Soldaten in der Kirche nicht mit der Vor-
stellung eines allgemeinen Pfingsterlebnisses kompatibel erschien. Broch bezieht, par-
odistisch, sogar eine gewisse Spannung daraus, dieses Ereignis drohend tiber seinem
Protagonisten schweben zu lassen, es immer wieder hinauszuzoégern und immer gro-
teskere Einfille Pasenows einzuschalten, die seine eskalierende Panik angesichts dro-
hender ehelicher Sexualitit illustrieren und ironisieren. Nicht nur macht Pasenow um-
stindliche Reisepline, er erkldrt schliefilich die Fahrt im Nachtzug, weil sie ihm als Mog-
lichkeit erscheint, dem Geschlechtsverkehr auszuweichen, zur «einfachste[n] Losung
des Eheproblems» (KW 1,170). Der absurde Gedanke lasst sich im fortgeschrittenen Sta-
dium des Realititsverlusts sogar zur Sentenz steigern: «Joachim war wieder der Mei-
nung, dafd die Eisenbahn die beste Form des Ehelebens darstelle» (KW 1,172). Die Abend-
toilette gestaltet Broch lustvoll als komisches Aufeinandertreffen profaner Lebensreali-
titen mit den Pasenowschen Leitbegriffen: «Er hatte Gesicht und Hinde gereinigt, mit
leisen kleinen Bewegungen, um jedes Klingen des Porzellans auf dem Marmor zu ver-
meiden, aber nun ergab sich etwas Unvorstellbares: wer durfte es wagen, in der Nihe
Elisabeths zu gurgeln?» (KW 1, 173)

Der Wendepunkt dieser Hochzeitsnacht, die wegen ihrer weltanschaulichen Funk-
tion fiir Pasenow keine sein darf, kommt, als Elisabeth, die aus anderen Griinden selbst
vor einem Sexualakt zuriickschreckt, die Worte «es wird sich alles zum Guten wenden»
spricht. Pasenow verliert auf der Stelle seinen weltanschaulichen Bildgeber: «[E]r stock-
te, weil aus ihrem Munde das Wort Bertrands ihm wie ein mephistophelisches Zeichen

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

des Dimons und des Bésen war, statt des Zeichens von Gott, das er erwartet und er-
hofft und erbeten hatte» (KW 1, 176). Hier wird das Bild Elisabeths als Madonna mit ei-
nem Schlag zerstért, und — gemif der Weltsicht Pasenows — der Weg bereitet fiir eine
konventionelle Hochzeitsnacht und einen «christlichen Hausstand» (KW 1, 170), in dem
ihnen «die rettende Hilfe der Gnade beschieden sein werde» (KW 1, 177). Konsequenter-
weise legt sich Pasenow umgehend zu Elisabeth ins Bett. Er behilt jedoch seine Uniform
an und macht, wie der Erzihler betont, auch jetzt korperlich ebensowenig eine gute Fi-
gur wie bereits beim Kniefall; wieder nimmt er eine verkrampfte Stellung ein, da seine
wechselnden Uberzeugungen und «Erkenntnisse» sich weiterhin nicht bruchlos in die
korperliche Welt tiberfithren lassen: «Er hatte nun auch die Beine heraufgezogen und
um mit seinen Lackschuhen das Linnen nicht zu beriithren, hielt er die FiifSe ein we-
nig angestrengt auf dem Stuhl, der neben dem Bette stand» (KW 1, 177f.). Aus diesem
Tableau, das die «gelieferten Materialien zum Charakteraufbau» (KW 1, 179) im ersten
Romanteil abschlief3t, geht im berithmten auktorialen «Coup»’ des 4. Kapitels das erste
Kind und mit ihm die endgiiltig konventionalisierte Ehe Pasenows hervor. Damit liest
sich auch das Finale von Pasenows Geschichte endgiiltig wie eine Parodie auf weltan-
schauliche Bildung — bricht doch Gustav Frenssens Jorn Uhl von 1901 auf ganz dhnliche
Weise durch eine Einschaltung des Erzihlers ab, der sich an die Leser wendet und die
Charakterbildung des Protagonisten fiir abgeschlossen erklirt; dies aber im wesentli-
chen Unterschied zu Brochs Roman genau an einem Punkt, da die Phase weltanschauli-
cher Orientierungslosigkeit der Figur durch den abgeschlossenen Klirungsprozess er-
folgreich iiberwunden werden konnte.”® Davon kann bei Pasenow keine Rede sein, wie
nicht nur die Darstellung von Pasenows missratenem Heilsweg, sondern auch sein nach
wie vor orientierungsloser Auftritt in den spateren Romanteilen belegt. Im Gegenteil:
Der Moment, der die «gelieferten Materialien» zu Pasenow abschlief3t, ist der Moment,
in dem die weltanschauliche Klirung endgiiltig fehlschligt.

Im Gesamtkontext der Schlafwandler zeigen die Textteile von der Kirchenpassage bis
zur Hochzeitsnacht den ersten jener von den Figuren unternommenen Versuche der
Resakralisierung, von denen eingangs die Rede war. Brochs Register wechselt dabei, wie
zu sehen war, vom hymnischen Tonfall der Kirchenpassage zu einer immer mehr von
Ironie geprigten Erzihlweise. Am Ende lassen die mehrfach geschilderten korperlichen
Verrenkungen seines Protagonisten im Umgang mit der Verlobten sogar an die Korper-
komik des Slapstick-Kinos der 1920er und 30er Jahre denken, das seine Protagonisten
den Demiitigungen einer Umwelt aussetzte, denen sie trotz aller Willensanstrengung
so ausgeliefert sind wie Pasenow seinen «romantischen» Ideen.”” Konstant bleibt iiber
diese Entwicklung hinweg die Distanz, die die Erzahlinstanz immer wieder gegeniiber
der Perspektive Pasenows und seiner Weltdeutung einnimmt. Der dominierende Mo-
dus ist zwar die interne Fokalisierung auf Pasenow. Dies wird aber in hoher Frequenz

95 Martens, Beobachtungen der Moderne, 80.

96  Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 244.

97 Zur Auseinandersetzung des «passionierte[n] Kinoginger[s]» Broch mit dem Kino seiner Zeit vgl.
Claudia Liebrand: Brochs Drehbuch <Das unbekannte X». Eine filmhistorische Verortung. In: Hermann
Broch und die Kiinste. Hrsg. von Alice Staskova und Paul Michael Litzeler. Berlin: De Gruyter, 2009, 93—
115, hier 93. Vgl. auch Manfred Durzak: Hermann Broch und der Film. In: Der Monat 18 (1966), 68-75.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 167

durch verschiedene Relativierungstechniken gebrochen, wie etwa durch den hiufigen
Einsatz des Irrealis, Modalisierung durch Adverbien und Partikel («eigentlich», «viel-
leicht») sowie besonders pragnant durch Briiche der internen Fokalisierung — mit Ge-
nette wire hier von narrativen Paralepsen zu sprechen®® - wie «glaubte zu erkennen»
(KW 1, 131), die regelmiRig auch die Form von Wertungen annehmen wie «Joachim [...]
hatte nun den bizarren Einfall» (KW 1, 155f.). Als «Streifzug durch das Bewusstsein ei-
ner Figur» und vor allem «stufenweise[r] Ubergang zur internen Fokalisierung»” spielt
dieses Mittel auch in Musils Perspektivierungsverfahren eine wichtige Rolle. Martens
hat das Verfahren bei Broch als Wechselspiel «zwischen negativer und engster interner
Fokalisation» analysiert und argumentiert, dass Broch seinen Erzihler auf diese Weise
verdeckte Sinnzusammenhinge aufdecken lisst.'*® Tatsichlich wird erst unter der Vor-
aussetzung solcher Distanz zur Figur deren Wahrnehmung in der literarischen Darstel-
lung relativiert und damit im Erzihlvorgang analysierbar. Genau dies geschieht in der
literarischen Engfithrung der Kirchen- und Hochzeitspassagen, die Broch gestaltet. Das
zunehmend bizarre Auseinanderklaffen von sakraler Idee und profaner Handlung riickt
auf diese Weise immer zwingender als das Scheitern Pasenows in den Vordergrund,
sich in seiner Welt zurechtzufinden — der weltanschauliche Bildgeber sorgt fiir keine
Klirung und die <Anschauung> zerfillt als Wahngebilde. Pasenows Versuche, eine Welt-
anschauung zu erlangen, werden im Finale des Romans mit zunehmender Ironie in die
Aporie gefiihrt.

Mehrfach zeigt Brochs Erzihler in diesen Passagen sein Handwerkszeug vor. Die
bereits angesprochenen, mehr oder minder subtilen Paralepsen und narrativen Relati-
vierungen riicken Pasenows Weltwahrnehmung in den Mittelpunkt des Interesses und
konstituieren die Erzihlinstanz als Beobachter zweiter Ordnung. Diese Basisdifferenz
wird ganz zu Beginn des Romans iiber das (potentiell) auf Bertrand fokalisierte Seg-
ment eingefithrt (KW 1, 23). Diese Beobachterinstanz produziert in der Erziahlung einen
Uberschuss an Informationen iiber Pasenows Wahrnehmung, die fiir die Adressaten des
Romans problemlos entzifferbar sind, von Pasenow selbst aber weder verstanden noch
iiberhaupt erkannt werden. Die Differenz verweist auf die Liicken seiner Weltanschau-
ung. Es gelingt ihm zwar, eine fiir die Weltanschauungsbildung notwendige simple Idee
zu formulieren, aber er scheitert daran, daraus produktive Kategorien fir seine Lebens-
fithrung zu gewinnen. Es bleibt bei der plumpen Projektion einer selbstbeziiglichen Di-
chotomie von Priifung/Erlésung auf alles und jeden, die ihr Scheitern darin erweist,
dass sie zu falschem sozialen Verhalten fithrt und ihr Ausgangsproblem nicht 16st. Ganz
explizit thematisiert der Roman, dass Pasenows Krise damit eine Krise der Zuschrei-
bung von Bedeutung an Zeichen ist, die an sich kontingent sind. Diese Technik ist der
Musilforschung schon aus Texten vor dem Mann ohne Eigenschaften bekannt; Karl Eibl
hat anhand der Drei Frauen die fir Musils Texte insgesamt giiltige Feststellung getrof-
fen, dass «Musils Figuren immer wieder grundsitzlich beliebige Dinge zu Zeichen um-
deuten, also aus einer Erwartungsdisposition heraus Ungewohnliches als Signifikant

98 Cenette, Die Erzihlung,126.
99 Cenette, Die Erzihlung,126.
100 Martens, Beobachtungen der Moderne, 106; vgl. auch 81.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

ihrer eigenen Daseinsproblematik verwenden»'. Auch fiir die Figuren der Schlafwand-
ler in ihrer Erwartung weltanschaulicher Orientierung gilt diese Beobachtung unum-
schrankt. Die Erzdhlinstanz im Pasenow betont das wiederholt:

Joachim war gereizt —niemand lief ihm Zeit zu der Sammlung, die in dieser feierlichen
Stunde geboten war, doppelt geboten fiir ihn, dem diese Ehe mehr bedeutete als eine
Ehe christlichen Hausstands, fiir ihn, dem sie Rettung aus Pfuhl und Sumpf bedeutete
und dem sie Verheifdung der Glaubigkeit war auf dem Wege zu Gott. (KW 1,170f.)

[E]r begriff nun plo6tzlich nicht, wie die Dinge ihre Art und Bestimmung wechseln konn-
ten; ein Bett war ein angenehmes Mébelstiick zum Schlafen, bei Ruzena war es ein Ort
der Sehnsucht und unbeschreiblicher StiRigkeit, und jetzt war es etwas Unnahbares, ein
Etwas, dessen Kante er kaum zu beriihren wagte. Holz ist doch Holz, aber auch das Holz
des Sarges will man nicht berithren. (KW 1, 175)

In den Schlafwandlern, wie man hier am Beispiel des Pasenow-Teils erkennen kann, geht
es darum, was Dinge und Ereignisse fiir die Figuren bedeuten, mehr noch, mit welcher
Bedeutung sie die Dinge und Ereignisse aktiv aufladen, welche Motive und Erwartungs-
dispositionen sie dafiir haben, und welche Folgen das fiir sie hat. Die Fabel — hier die
Handlung von Pasenows und Elisabeths Eheschlieffung — nutzt Broch als Kontrastfo-
lie fiir die vom Erzihler sichtbar gemachte Mechanik der Bedeutungszuweisung. Darin
verwirklicht sich Brochs terminologische Unterscheidung zwischen «Weltanschauung»
und <Philosophie> literarisch.'®*

Die aporetische Grundsituation des Weltanschauungsdiskurses besteht, wie ein-
gangs festgehalten, aus dem Aufeinandertreffen vom absoluten Geltungsanspruch der
Weltanschauungen und ihrer Subjektivitit, die als biographische, historische oder psy-
chologische Kontingenz sichtbar ist. Das Finale des Pasenow-Teils fithrt eine solche Si-
tuation exemplarisch vor. In den analysierten Textpassagen sehen wir zunichst, wie die
Hauptfigur aus einem kontingenten Fundus biographischer, religiéser und sozialer Zei-
chensich selbst einen Ausweg aus der eigenen individuellen Daseinsproblematik sugge-
riert. Die Erzdhlinstanz macht dabei sowohl klar, dass dieser Vorgang eine individuell an
die Geschichte und den Habitus der Figur gekoppelte, kontingente Deutung der jewei-
ligen Zeichen beinhaltet, als auch, dass die Figur diese Deutung subjektiv fiir evident
und allgemeingiiltig hilt — und halten muss, wenn sie sich davon die Erfullung ihrer
weltanschaulichen Erwartungen, die Resakralisierung der Welt, versprechen will. Im
Folgenden fithrt die Narration vor, was passiert, wenn dieses seinem Zustandekommen
nach kontingente weltanschauliche Konstrukt mit seinen Allgemeingiiltigkeitsansprii-
chen auf die profanen dueren Umstinde der Verlobungshandlung trifft: Es erweist sich
als seinen universalen Anspriichen nicht gewachsen, sobald dufiere, soziale oder histo-
rische Verhiltnisse sich geltend machen. Es zeigt sich ungeeignet, Vorginge adiquat zu
erkliren, es erfiillt keine Orientierungserwartungen und fithrt stattdessen in die apore-
tische Grundsituation dieses Diskurses, die sich hier als Groteske realisiert.

101 Karl Eibl, Hrsg.: Drei Frauen. Text, Materialien, Kommentar. Miinchen: Hanser, 1978,120.
102 Vgl. die Ausfithrungen auf Seite 95.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 169

4.2.3 Das Esch-Ensemble

Die Hauptfigur des zweiten Teils, Esch, ist weder ein Wissenschaftler noch ein Intellek-
tueller, wird aber von Broch auf eine Weise im Zentrum weltanschaulicher (vor allem
lebensphilosophischer) Bewegungen positioniert, die dennoch an die Stellung Ulrichs
im Mann ohne Eigenschaften denken ldsst. Esch ist zwar nicht der penetrant allen in allem
iiberlegene Held, den Broch in Musils Figur sah und kritisierte,'® er ist aber wie Ulrich
das Zentrum eines Figurenensembles voller Weltanschauungsangebote, die fiir ihn in
ihrer konkreten Manifestation zwar wenig Integrationskraft haben, aber in ihrer tiber-
greifend eschatologischen Tendenz, die er erkennt, seinen eigenen Erlosungswahn erst
mitausldsen und dann verstirken. «Esch ist kein Denker, aber Symbole und Metaphern
ergreifen ihn», stellt Dowden richtig fest'® — und zwar genau dann, wenn sie von ihm
als Verweis auf die Absoluta einer weltanschaulichen Erlésung interpretiert werden.'®

Um Eschs Position im Weltanschauungsdiskurs des zweiten Schlafwandler-Teils zu
verstehen, ist ein Blick auf die habituelle Anlage der Figur notig. Mit Pasenow teilt Esch
die Neigung, zwischen spontanen Einfillen, Wunschvorstellungen und abgesichertem
Wissen nicht zu unterscheiden. Wie Pasenow ist die Figur Esch deshalb daraufangelegt,
vermeintlich universales Weltanschauungswissen ohne substanziellen Abgleich mit der
erzahlten Welt, also als Ergebnis rein subjektiver, figurinterner Prozesse auszubilden,
die meistinintern fokalisierten Passagen und oft in erlebter Rede vermittelt werden. Die
kennzeichnenden Schlussverfahren macht der Erzihler deutlich, als er erstmals Eschs
Gedanken wiedergibt:

Was hitte er dem Mann nicht alles ins Cesicht sagen kénnen, diesem Mann, der nicht
wufdte, was in seinem Geschéft eigentlich geschah, der sich auf die Einblasereien eines
Nentwig verlie?, der keine Ahnung hatte, da dieser Nentwig Provisionen nahm, wo es
nur anging, und der wohl die Augen absichtlich verschlof, weil der Nentwig von irgend-
welchen Schweinereien Kenntnis haben mufite. (KW 1,183; Hervorhebung FS)

Der spekulative Charakter der Unterstellung wird durch die adverbial einschrinkende
Modalpartikel «<wohl» und durch das «mufite» mitgeteilt, ist aber der Figur selbst nicht
bewusst. Im Gegenteil bewertet Esch vor dem Hintergrund seiner Spekulation auch den
Grund seiner eigenen Entlassung neu: «[S]ie hatten ihm in unflitiger Weise einen Bu-
chungsfehler vorgeworfen und wenn er es sich jetzt iiberlegte, war es gar kein Fehler
gewesen» (KW 1, 183). In der fiir Brochs Schlafwandler-Figuren typischen Weise erklirt
sich Esch die (vom Erzahler gedeckte) Tatsache, dass ihm Nentwig in der Folge ein gutes
Arbeitszeugnis ausstellt, als Bestitigung seiner (vom Erzihler nicht gedeckten) Unter-
stellungen, deren Wahrheitswert er von da an nicht mehr hinterfragt:

103 Vor allem im Aufsatz «<Das Weltbild des Romans», wo Broch den Mann ohne Eigenschaften beim Hel-
denepos verortet, «bei dessen Anblick die verschiedenen Triebe des Autors sowie des Lesers vermoge
der Identifizierung befriedigt werden» (KW 9/2,100).

104 Dowden, Die Schlafwandler, 98.

105 Damitist sein Weg «zum Bibelstunden abhaltenden Sektierer» im dritten Romanteil vorgezeichnet,
vgl. Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen ... Sei mein Erloserl», 226.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Dafd Nentwig nachgegeben hatte, zeugte fiir dessen schlechtes Gewissen. Die Inventuren
waren also geschwindelt, man miifite also den Mann der Polizei (ibergeben. Ja, es war
einfach Biirgerpflicht, sofortige Anzeige zu erstatten. [...] Es war nichtin Ordnung, dafs er
das Zeugnis abgeschickt hatte, er hitte es dem Nentwig zuriickstellen miissen; erst ein
Zeugnis erpressen und dann anzeigen, das war nicht anstandig. (KW 1,188)

Aus dieser paranoiden Spekulation, die sich im fehlerhaften Schlussverfahren («also»)
entlarvt, ergibt sich zugleich Eschs ethisches Ausgangsproblem in der Romanhandlung;
er glaubt, sich das Zeugnis und damit die neue Stelle durch Mitwisserschaft an einer Bi-
lanzfilschung erpresst zu haben. Hier kommt nun das «Seelenheil» fiir sein Ordnungs-
bewusstsein ins Spiel. Zunichst hatte Esch gegeniiber «<Mutter Hentjen» noch einen rein
opportunistischen Ordnungsbegriff angegeben, nach dem er sich im Leben richtet: «Ich
will hinaufkommen; Ordnung muf? sein, wenn man hinaufkommen will» (KW 1, 186).
Sobald er mit einer neuen Stelle tatsichlich Aussicht hat, sozial aufzusteigen, dndert
sich das aber:

Nichtsdestoweniger konnte Esch seiner neuen Stellung nicht froh werden. Es war ihm,
als hatte er seinen Posten um den Preis seines Seelenheils oder zumindest seiner An-
standigkeit erkauft. Jetzt, da es soweit war und er bei der Kélner Filiale der Mittelrhei-
nischen sogar schon Reisevorschuf’ behoben hatte, liberkam ihn neuerlich der Zweifel,
ob er nicht doch noch die Anzeige erstatten sollte. Allerdings mifite er dann bei den Er-
hebungen anwesend sein, kdnnte nicht abreisen, und das wiirde fast den Verlust seiner
Stelle bedeuten. Einen Augenblick dachte er daran, die Situation mit Hilfe eines anony-
men Briefes an die Polizei zu |6sen, aber er verwarf diesen Plan: man konnte nicht eine
Unanstindigkeit durch eine andere ausléschen. (KW 1,193)

Der Begriff der <Ordnung> macht bei Esch zu Beginn dieses Romanteils Karriere: Von
einer rein opportunistisch gedachten Vorbedingung, die kalkulierten sozialen Aufstieg
moglich macht, verschiebt sich seine Bedeutung zu abstrakteren Konzepten wie «An-
stindigkeit» oder gar transzendenten Konzepten wie «Seelenheil». Die hier eingefithrte
Tendenz zur Verallgemeinerung bleibt im Verlauf der Erzihlung ein wichtiger Grund-
zug der Wahrnehmungsmechanismen der Figur.'

Damitist die Hauptfigur des Esch-Teils in die Startposition gebracht, aus der sich al-
le weiteren Konflikte und Wendepunkte herleiten lassen, insbesondere auch seine Epi-
phanie im Varieté (KW 1,222). Esist kein Zufall, dass gerade dort, wo Esch seinen Begriff
von «Ordnung verabsolutiert, Brochs Erzihler beginnt, ein Ensemble weltanschaulich
mobilisierter Nebenfiguren einzufiithren. In ihnen werden Esch Beispiele zur Seite ge-
stellt, wie zeitgendssisch auf das Bediirfnis nach absoluten, ethisch produktiven Begrif-
fen reagiert werden konnte. Wie Musils Ulrich lehnt Esch eine weltanschauliche Festle-
gung zu solchem Zweck aber ab (ebenso wie konventionelle Moral), wenngleich aus einer
vollstindig anderen Disposition heraus als jener:

106 Broch macht dasimmer wieder sichtbar, besonders deutlich dort, wo er die Figur aus einer spateren
Perspektive heraus Riickschau auf die Einleitung des Esch-Teils halten lasst. Daraus geht dann hervor,
dassz.B.eine Figurwie Nentwig, dieihren eigenen Auftritt nurauf den ersten Seiten hat, vom spateren
Esch immer wieder aufgerufen und dann zeichenhaft als Stellvertreter fiir ein allgemeineres Prinzip
verstanden wird (vgl. KW 1, 237).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 171

Zu guter Letzt drgerten ihn sogar auch noch seine Gewissensbisse; schliefslich war er kein
kleines Kind, er scherte sich einen Dreck um die Pfaffen und die Moral; er hatte schon al-
lerlei gelesen, und als ihn einmal Geyring wieder aufgefordert hatte, in die Sozialdemo-
kratische Partei einzutreten, da hatte er geantwortet: «<Nein, zu euch Anarchisten komme
ich nicht, aber damit du wenigstens zum Teil deinen Willen hast, werde ich mich viel-
leicht den Freidenkern anschliefien.» (KW 1, 193f)

Im Esch-Teil der Schlafwandler tritt mit den Figuren um Esch ein Ensemble auf, das von
allen Konfigurationen im Roman am ehesten den historischen krisenhaft <hohen Bedarf
an Weltanschauungswissen»'® als sozialen Partikularismus mimetisch abbildet, nim-
lich in Person von Gewerkschaftern, Parteimitgliedern und Sektierern, die u. a. der le-
bensreformerischen Bewegung abgeschaut sind. Diese Gruppen und Typen decken so-
wohl die verkappt religiése Dimension des Weltanschauungsdiskurses'® als auch die
politische ab. Sie treten hier ebenso episodisch auf wie auch bei Musil, wenn er den So-
zialisten Schmeifier, den volkischen Antisemiten Hans Sepp, die Klages-Parodie Mein-
gast und andere konkurrierende Exponenten des Krisendenkens an Ulrich voriiberde-
filieren lasst.

«Eine gewisse Bedeutung» (KW 1, 212) fiir die Hauptfigur Esch erlangt unter die-
sen Gestalten vor allem Fritz Lohberg. Er scheint in seinem Ladengeschift <Ordnung>
zu haben und stellt deshalb eine Verlockung fiir Esch dar, der sich unter diesem Begriff
Erlésung vorstellt. Wenn jemand wie Lohberg eine im Geschift objektivierte <Ordnung>
zu bieten hat, verspricht das Anschlussfihigkeit fir Eschs Weltdeutung unter diesem
Begriff;also fithlt sich Esch in Lohbergs rein duflerlicher Ordnung, ohne die Zusammen-
hinge begrifflich zu durchdringen, «heimisch» (ebd.). Wie haufig in den Schlafwandlern
macht die Erzihlstimme klar, dass die entsprechenden Deutungen im Romantext iitber
den Horizont der Figur hinausgehen:

Esch wufdte recht gut, dafl man die schone Ordnung, die er in seinen Biichern und Ma-
gazinslisten hielt, nicht auf die Stapelung von Kisten und Ballen und Fassern (ibertragen
konnte, und mochte der Lagermeister noch so sehrdahinter sein. Hierim Laden dagegen
herrschte eine seltsam beruhigende Geradlinigkeit und eine fast weibliche Prazision, die
um so seltsamer schien, als es fiir Esch kaum oder blofs mit Unbehagen vorzustellen war,
daf$ Zigarren von Madchen verkauft werden konnten [..]. Aber das waren lauter Dinge,
iber die sich Esch eigentlich keine Gedanken machte; das kam blof so nebenbei. (KW 1,
213)

Lohberg ist im gleichen Alter wie Esch; das ermdglicht Broch, an ihm eine alternati-
ve Identitit vorzufithren. Als Vertreter derselben Generation wie Esch verfiigt Lohberg
itber identische zeitgeschichtliche «Erfahrungsméglichkeiten»'”, wodurch Broch sich
den Kontrast zwischen seiner Hauptfigur und dem in reformerischen Vereinen orga-
nisierten, religiésen Asketen Lohberg besonders effektiv zunutze machen kann. Ahn-
liche Konstruktionen nutzt Musil mit den Jugendfreunden Ulrich und Walter und den

107 Thomé, Weltanschauungsliteratur, 344.
108 Vgl. Lindner, Leben in der Krise, 153.
109 Vgl. Honold zur Denkfigur der Generation: Honold, Einsatz der Dichtung, 759.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Spiegelfiguren Ulrich und Arnheim. Als alternativer Lebensentwurf innerhalb dersel-
ben Generation wird Lohberg im «Tableau von simultanen, koprasenten Biographien,
Haltungen und Handlungsoptionen»'® fiir Esch zu einer kontingenten biographischen
Variante, die ihre endgiiltige Form nicht schicksalhaften Michten, sondern dem Zufall
korperlicher Anlagen verdankt (mehr dazu unten). Wie Musil macht auch Broch sich die
Konstellation erzihlerisch fir seine Hauptfigur zunutze. Er macht deutlich, dass Esch
solche alternativen Biographien normalerweise ablehnt, denn er behandelt Gleichaltri-
ge grundsitzlich «als Idioten» (KW 1, 212). Darin besteht der erzahlerische Wert der von
der «Ordnung> ausgeldsten, von der Figur Esch nicht weiter analysierten Anziehungs-
kraft Lohbergs: Broch schafft hier eine zweite Dimension der Figur Esch, die mit der
ersten, auf der die ihm, Esch, bewusste Ablehnung stattfindet, in Wechselwirkung tritt
— sie relativieren sich gegenseitig. Esch wird in der Folge zwischen Ablehnung und An-
ziehung dargestellt. Psychoanalytisches Vokabular liegt zur Beschreibung dieser fiktio-
nalen Figurendisposition wie schon bei Pasenow nahe. Aufschlussreicher ist es jedoch,
hier wie schon beim Pasenow-Teil von einer Funktion der Narration auszugehen, die in
variabler Fokalisierung'™ und verstreuten Paralepsen Zusammenhinge ausdriickt, die
den Figuren unbekannt bleiben. Auf diese Weise bleibt eine Erzihlebene der Deutun-
gen und Erwartungen der Figuren von einer zweiten Erzihlebene unterscheidbar, auf
der die Erzihlstimme diese Erwartungsdisposition und Deutungsmechanismen impli-
zit mit ganz anderen, fiir die Figuren unsichtbaren Zusammenhingen kontrastiert."
So werden weltanschauliche Aporien, wie schon bei Pasenow, tiberhaupt erst darstell-
bar.

Tatsichlich wird die zentrale Funktion Lohbergs fiir Esch die eines Zeichens. Nicht
nur ist er durch seine Lesegewohnheiten und sein lebensreformerisches Engagement
ein Fenster, durch das Esch in das Laboratorium der konkurrierenden Weltanschauun-
gen blicken kann. Er wird fiir Esch buchstablich als Person zum Zeichen der zerrisse-
nen Welt. Lohberg ist nimlich als Figur konzipiert, deren mustergiiltige oberflidchliche
«Ordnung> im Berufsleben in einem tiglich aktualisierten Gegensatz zu ihren Meinun-
gen steht. Denn Lohberg predigt zwar einen Diskurs von Geist und Kérper, der ihn im
Roman zum Vertreter der «nackten, tanzenden Vegetarier»'” der Lebensreform pride-
stiniert. Broch macht daraus aber eine zutiefst widerspriichliche Figur.

Er war ein schmachtiger kleiner Mensch mit einem dunklen Schnurrbartanflug und
glanzlosen Augen, die viel Weifd zeigten, und seine etwas schiefen Alliiren und Bewegun-
gen standen zu seinen sonstigen Uberzeugungen in einem nicht minder merkwiirdigen
Cegensatz als das Geschift, das er betrieb und das er doch nicht gegen ein anderes aus-
zutauschen dachte: nicht nur, dafs er im Tabak die Volksvergiftung und die Vergeudung
des Nationalwohlstandes sah, unausgesetzt wiederholend, dafd man das Volk von dem
Gifte erlésen mUfdte, er trat (iberhaupt fiir ein grofles, naturgemafes, echt deutsches

110 Honold, Einsatz der Dichtung, 769.

111 Genette siehtsolche Variabilitdtin seiner narratologischen Terminologie ausdriicklich vor; vgl. Genet-
te, Die Erzdhlung, 124.

112 Vgl.oben 4.2.2 auf Seite 167.

113 Vgl. Schmid, Zauberbergischer Prototyp, 209.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 173

Leben und Wesen ein, und ein grofler Schmerz war es ihm, nicht mit gewaltiger Brust
und in gewaltiger Blondheit leben zu kdnnen. (KW 1, 214)

Wie die meisten Nebenfiguren um den Mann ohne Eigenschaften befindet sich auch
Brochs Lohberg in einem inneren Konflikt um eine biographisch uneingeléste Wunsch-
vorstellung, der die weltanschauliche Festlegung itberhaupt erst motiviert. Sein Han-
deln entspricht nicht seinen «Uberzeugungen». Broch variiert den Gedanken und iiber-
fithrt ihn schlieRlich in das anschauliche, schier kérperliche Defizit Lohbergs, nicht die
blonde, athletische Erscheinung abzugeben, die er in seinen Vorstellungen vélkischer
Gesundheit idealisiert. Ebensowenig wie sein Handeln entspricht sein Koérper seinen
Uberzeugungen. Wie bei Ulrichs Jugendfreund Walter ergibt sich daraus direkt die Mo-
tivation, eine Kompensation der eigenen Biographie im Weltanschauungsdiskurs zu
suchen. Die «Uberzeugungen» Lohbergs sind somit ihrerseits noch einmal relativiert,
indem sie biographisch als Kompensationsversuch «kdrperliche[r] Unzulinglichkei-
ten»"™ motiviert werden. Brochs Erzihler spricht diese Kausalitit in einer auf Esch
fokalisierten Passage explizit aus.

Immerhin lief? sich diese Benachteiligung durch die Mitgliedschaft in antialkoholischen
und vegetarischen Vereinen zum Teil wieder wettmachen, und so hatte er neben der Re-
gistrierkasse stets eine Anzahl einschlagiger Zeitschriften liegen, dieihm zumeist aus der
Schweiz zugeschickt wurden. Kein Zweifel, er war ein Idiot. (Ebd.)

Wie bei Musil durchkreuzt diese Motivierung weltanschaulicher Uberzeugungen das
Schema, das die Weltanschauungsliteratur der Zeit vorgibt, dass nimlich eine Weltan-
schauung auf der Basis privilegierten Wissens und als Krénung eines Lebenslaufs er-
langt wird, der teleologisch auf eine Erkenntnis von absolutem Wahrheitswert zulduft,
eben die «Klirung>. Bei Broch und bei Musil wird dieses Muster auf den Kopf gestellt.
Nicht nur wird die Einheit von Leben und weltanschaulicher Meinung mehr oder weni-
ger deutlich verneint, die schliefilich fixierte Weltanschauung ist auch nicht als Muster-
beispiel des gelungenen Lebens in der Moderne, sondern gerade als Versuch der Kom-
pensation des misslungenen Lebens gezeichnet. Dass diese Kompensation nicht gelin-
gen kann, daran lisst Brochs Erzihler so wie derjenige Musils keinen Zweifel. Lohberg
kann sich im Lauf des Romans auf keine Weise aus den Widerspriichen befreien, in die
er selbst fiir Esch erkennbar verstrickt ist; er bleibt stets gleichzeitig «mit einer Ziga-
rette zwischen den Lippen in seinem Geschifte [..] und in die vegetarischen Zeitungen
vertieft», und zugleich stellt der Erzihler fest, dass auch die weltanschauliche Lektiire
Lohbergs, die sich immerhin mit dem «Volksganzen»' befasst, dessen provinziell en-
gen Horizont nicht zu erweitern vermag: Nicht einmal im Rahmen der weltanschauli-
chen Utopie der Lebensreform ist eine iibergreifende Perspektive fiir den bemerkens-
wert phantasielosen Lohberg moglich, dem es «unvorstellbar war, daff irgend jemand
oder gar er selber in einer andern Stadt als Mannheim leben sollte» (KW 1, 235). Nicht zu-
letzt ist Lohberg auch, wie Pasenow, eine jener Brochschen Figuren, deren Unvermdgen,

114 Boss, Mdnnlichkeit als Eigenschaft, 60.
115 Ein Begriff, den Musil und Broch parodieren; vgl. auch im Mann ohne Eigenschaften GW 1,191 und in der
ersten Version des Huguenau-Romans KW 6, 57 und 65f.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

sich mitihrer Weltanschauung in der Welt der Erzihlung zurechtzufinden, der Erzahler
durch unentwegte Hinweise auf ihre Ungeschicklichkeit und kiitmmerliche Erscheinung
ausstellt. Nicht nur ist Lohberg stindig krinklich, selbst eine Kaffeetasse bereitet ihm
vermeidbare Probleme: «Auch wenn er trank, lief er den Loffel in der Tasse, so daf erihn
an der Nase storte» (KW 1, 237). In dieser Anlage ist Lohberg eine Figur, wie sie auch das
Ensemble der Weltanschauungsanhinger des Mann ohne Eigenschaften bevolkern konnte.

Aus Eschs Verachtung fiir diese Figur und fiir ihr weltanschauliches «Kauderwelsch
von der Naturfreude» (KW 1, 267) entwickelt Broch seine fiir den ganzen Esch-Teil, und
vor allem fiir die Kennzeichnung der Wahrnehmungsmechanismen seiner Hauptfigur,
zentrale Metapher. Esch glaubt an Lohbergs Person zu erkennen, «daf die Welt einen
Bruch hatte, einen fuirchterlichen Buchungsfehler, der nur durch eine wundersame neue
Eintragung zur Erlésung gebracht werden konnte» (KW 1, 214). Lohberg reiht sich da-
mit unter diejenigen Figuren, die von Esch verallgemeinernd als Zeichen gesehen wer-
denund ihre narrative Haupt- oder Nebenfunktion wie schon im Pasenow-Teil darin ha-
ben, solche Deutungsprozesse an der Hauptfigur sichtbar zu machen. Eschs Neigung,
die anderen Figuren des Romans als Zeichen abstrakter Prinzipien zu verstehen, wird
auch an «Mutter Hentjen» und Nentwig sichtbar, vor allem aber an Bertrand. Wenn Ho-
nold diese Figur, in der Broch sich wohl selbst portritiert hat, zum «Dreh- und Angel-
punkt der ersten beiden Teile»™ erkliren kann, dann nicht deshalb, weil er wie Musils
Ulrich im Zentrum des Geschehens stiinde, sondern weil er eine Zeichenfunktion in den
kontingenten Weltdeutungen Eschs und Pasenows erfiillt. Wihrend Esch sich Bertrand
als nebuldse Verkorperung undurchschaubarer kapitalistischer und politischer Verstri-
ckungen vorstellt, verhilft ihm Lohberg zu einer konkreteren Erkenntnis, nimlich «zu
einer Ahnung iiber den sich vollziehenden Wertezerfall»"”. Mit anderen Worten, Esch
erhilt auf dem Weg des Weltanschauungsproblems, das sich am Leser vegetarischer
Zeitschriften Lohberg so deutlich kristallisiert, Einblick in die Kontingenz der (in Brochs
Terminologie) «Werte». Esch tibersetzt sich diese Einsicht jedoch in die buchhalteri-
sche Rede vom «Buchungsfehler» und kombiniert sie, fir die Adressaten erkennbar in-
adiquat, mit dem sakralen Begriff der Erlésung; ein Bruch der Tonlage, wie er in den
Schlafwandlern schon Pasenows panische Ungeschicklichkeit im Umgang mit seiner sa-
kral iberh6hten Ehefrau ausgezeichnet hat. Aus seiner eigenen Perspektive jedoch hat
Esch mit dieser Formel, angeregt durch Lohberg, seinen Bildspender fiir die Welt ge-
funden, buchstiblich seine Weltanschauung.

Dass Esch jedoch aus der Distanz zu Lohberg die Kontingenz und biographischen
Widerspriiche von dessen Weltanschauungspositionen erkennt und daraus eine allge-
meine Zeitdiagnose ableitet, riickt ihn funktional in die Nihe von Musils Ulrich. Frei-
lich ohne die Fihigkeiten zu intellektueller Durchdringung oder nur das Interesse dar-
an, das ihm von Brochs Erzihler explizit abgesprochen wird. Ebenfalls parallel zu Musil
entwickelt Broch an Esch die Konstellation, dass dieser zwar auf der Textoberfliche die
Weltanschauungsinhalte, mit denen er konfrontiert wird, ablehnt — Ulrich tut das mit
Ironie, Esch mit Ausrastern —, an der mit ihnen verkniipften Erl6sungshoffnung aber

116 Honold, Einsatz der Dichtung, 762.
117 Vollhardt, Das Problem der Weltanschauung in den Schriften Hermann Brochs vor dem Exil, 504.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 175

auf seine Weise partizipiert. Entsprechend kann es nicht bei klar antagonistischen Ver-
hiltnissen zum Diskurs bleiben; so wie Ulrich etwa Empathie fiir Diotima und Verstind-
nis fir die Sehnsiichte Hans Sepps aufbringen kann, wird auch Esch — gegen seinen Wil-
len — von Lohberg beeinflusst. Broch zeigt dies sehr deutlich sowohl iiber Kommentare
seines Erzdhlers, der einleitend von der «Bedeutung» Lohbergs spricht, als auch iiber die
Darstellung von Eschs Gefithlen und Handlungen. Bei einer Konfrontation von Lohberg
und Korn, in deren Verlauf die Festigkeit von Lohbergs asketischen Prinzipien mit Bier
gepriift wird, scheint Esch die Partei Lohbergs zu ergreifen, zunichst innerlich und mit
dem inzwischen typischen Effekt der Komik, die bei Broch aus der Konfrontation des
Profanen mit stindigen Versuchen zur Sakralisierung entsteht: «Esch betrachtete den
dunklen Timpel am Grunde seines MaRkrugs; komisch, dafd das Heil davon abhingen
sollte, ob man das austrank oder nicht. Trotzdem war er dem sanft verstockten Idio-
ten beinahe dankbar» (KW 1, 219). SchlieRlich auch duRerlich, als die Passage mit einer
markanten Anderung in Eschs Handlungsgewohnheiten endet, die auf Lohberg zuriick-
zufithren ist:

Und wenn auch Esch deshalb noch lange nicht zum Tugendbold wurde, vielmehr mit
dem Krug auf den Tisch klopfte und sich noch ein Bier geben lief}, so wurde er doch
schweigsam wie Lohberg, und als Korn nach Aufhebung der Tafel vorschlug, nun mit
dem keuschen Josef zu Mddchen zu gehen, weigerte sich Esch, heute mitzutun, liefd den
vollends enttiduschten Balthasar Korn auf der Strafie stehen und begleitete den Zigaret-
tenhdndler nach Hause, sehr zufrieden, dad ihnen Korn unflitige Worte nachrief. (KW 1,
219f)

Die widerspriichliche Haltung Eschs zum Weltanschauungsproblem ist damit jedoch
keineswegs aufgelost. Die Figur kann nicht dauerhaft Lohbergs Partei ergreifen und
zum Botschafter von dessen partikularer Weltanschauung werden, ohne fiir die Nar-
ration ihre Funktion als Beobachter weltanschaulicher Kontingenz zu verlieren. In der
Konfiguration mit dem Gewerkschafter Geyring, der bei Lohberg die weltanschaulichen
Druckerzeugnisse begutachten kann («fast ein Gesinnungsgenosse» [KW 1, 226]), ten-
diert Esch weg von Lohberg und vehement zur von Geyring vertretenen politischen Di-
mension, indem er sich «plétzlich» wieder gegen Lohberg positioniert und seine Ver-
achtung fir die im Weltanschauungskampf konstitutiven Vereine und Sekten postu-
liert. Die «Limonade» steht dabei in Eschs Sprache leitmotivisch fiir Lohbergs Askese
und metonymisch fiir seine ethischen Prinzipien:

[Dlerverfluchte Idiot mit seiner ewigen Limonade war vermutlich bloR deshalb bestiirzt,
weil er sich eine harmlose und erhebende Vereinsmeierei erwartet hatte und nicht be-
griff, dak es wirklich hart auf hart gehen konnte. Diese Vereinsmeierei erschien Esch
plotzlich ekelerregend: wozu gab es so viele Vereine? sie machen die Unordnung nur
noch grofier und wahrscheinlich sind sie es, die all dies verursachen; grob fuhr er Loh-
berg an: «Tun Sie diese verfluchte Limonade endlich weg oder ich schmeifie sie lhnen
vom Tisch... wenn Sie 'nen ehrlichen Wein trinken wiirden, dann wiren Sie wenigstens
einer verniinftigen Antwort fahig.» (KW 1, 230)

Bemerkenswert an diesen variierten Konfigurationen des Personals im Esch-Teil der
Schlafwandler ist, dass sie Broch als Instrument dienen, Esch in variierenden Haltun-

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

gen zum Weltanschauungsproblem zu positionieren. Wir sehen Esch zum einen seiner
Epoche die Diagnose der «Vereinsmeierei» stellen, die die «Unordnung» vergrofiere und
sogar «all dies» tiberhaupt erst verursache. Das ist die in der Zwischenkriegszeit topi-
sche Idee vom «babylonische[n] Narrenhaus» (GW 11, 1088), wie Musil sie im Essay «Das
hilflose Europa» auf den Begriff gebracht und im Mann ohne Eigenschaften gestaltet hat;
wie Broch sie seinerseits in der Wendung ausgedriickt hat, «dafd der Kaufmann den Mi-
litdr nicht iiberzeugen kann, der Militir nicht den Kaufmann» (KW 9/2,177)."® Zum an-
deren sehen wir Esch selbst eines jener engen Wahrnehmungsraster, die alles aus einer
einzigen Idee erkliren wollen und auf eine «Erlosung» zulaufen, auf die Welt und sein
Leben anlegen. Das ist die partizipative, nicht mehr analytische Funktion der Figur fir
den Roman. Musil zitiert in seinem Essay ironisch die «Weltanschauung der Gasthaus-
gehilfen» (GW 11, 1088) — wobei der Spott natiirlich auf die Tatsache zielt, dass aus der
Tatigkeit als Gasthausgehilfe sich nicht jene klirende Perspektive auf letzte Fragen ge-
winnen lisst, die das weltanschauliche Schema verlangt. Broch gestaltet an Esch analog
die Weltanschauung eines Buchhalters, und mit nicht minder ironischer Konsequenz.
Deren Vehikel ist die Sprache Eschs, der sich das schon seit dem 19. Jahrhundert viru-
lente Schlagwort vom «Weltriss»" in einen «Buchungsfehler» der Welt iibersetzt und
dann auch die «Erlésung» in Form einer buchhalterischen «Eintragung» sucht, womit
er zwar im Bild bleibt, aber gerade durch diese Konsequenz fiir die ironische Uberzeich-
nung sorgt. Die Komik und das ihr innewohnende analytische Potential folgt demselben
Muster wie Musils «Weltanschauung der Gasthausgehilfen». Die Unfihigkeit, die per-
sonliche und epochale Problemdisposition anders zu sehen als durch die Brille einer so
profanen wie biographisch kontingenten Buchhalteridentitit, setzt der Erzihlvorgang
in eklatanten — und komischen — Kontrast zum Anspruch, auf diesem Weg die «Erlo-
sung» nicht nur persénlich, sondern fiir die ganze Welt zu erwarten. Dass Esch mit die-
sem Anspruch scheitern muss, geht schon aus der ironisch gebrauchten Metapher vom
«Buchungsfehler» hervor, wird von Broch aber spiter im Huguenau-Teil auch noch ein-
mal betont, wo Esch wieder auftaucht, «<infolge einer unvorhergesehenen Erbschaft» aus
dem Buchhalterberuf und damit auch aus seinem Ordnungsbereich vertrieben. Auf sei-
nem neuen Platz fithlt er sich «so besonders unwohl» wie iibrigens auch der alte Pasenow
im «Huguenau» (KW 1, 411).

Die in der ironisch gefirbten Darstellung der Schlafwandler in Komik umschlagen-
den Widerspriiche sind nicht allein auf Eschs paradigmatische Charakterisierung als
«Mensch impetuoser Haltungen» (KW 1, 207) zuriickzufithren. Esch ist fiir die Schlaf-
wandler mehr als nur die «symptomale Verkérperung des Zusammenhanges von Ord-
nungsliebe und anarchischer Gewaltphantasie», die von der Brochforschung oft als Aus-
einandersetzung mit dem Expressionismus gelesen wird.”° Die Impulsivitit der Fi-
gur kommt in der betonten Plotzlichkeit und Heftigkeit der Meinungsumschwiinge so-

118 Vgl. das Zitat oben 3.4 auf Seite 93.

119 Klaus F. Gille: Weltriss und Theodizee: Zu Biichners Lenz. In: Der nahe Spiegel. Vormdrz und Aufklirung.
Hrsg. von Wolfgang Bunzel, Norbert Otto Eke und Florian Vassen. Bielefeld: Aisthesis, 2008,195-203,
hier198f.

120 Honold, Einsatz der Dichtung, 761.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 177

wie in der Verweigerung durchdringender Reflexion zum Tragen. Die mehrschichti-
ge Haltung zum Weltanschauungsproblem jedoch — die bei Esch, wie zu sehen war,
wechselweise (1) Ansitze zu einer den Weltanschauungsdiskurs integrierenden Zeit-
diagnose, (2) Ablehnung einzelner Weltanschauungsvertreter, (3) eine eigene monoper-
spektivische Weltanschauung und (4) Partizipation am Erlosungswunsch unterschei-
denlisst - ist nichtlediglich «<impetuose» Figurenpsychologie und allegorisch vergegen-
stindlichte Geste des «zum Scheitern verurteilten Aufbruchs» des Expressionismus,
sondern dariiber hinaus auch Funktion eines Erzihlens, das die spezifischen Aporien
der Weltanschauungsdiskussion der Zwischenkriegszeit sichtbar macht.

Dies soll abschliefdend noch an einem Beispiel verdeutlicht werden, in dem Broch
sein Figurenensemble den sozialen Partikularismus wie unter Laborbedingungen aus-
agieren lisst. Die Parallelen zum Mann ohne Eigenschaften treten unter diesem Aspekt
deutlich hervor. Wie anhand der Exhibitionisten-Passage im Mann ohne Eigenschaften
exemplarisch zu sehen war,'”* nutzt Musil sein grofies Arsenal an Nebenfiguren, um im
narrativen Spiel der Perspektiven vorzufithren, wie die weltanschaulich fixierten Blick-
winkel der Figuren Erkenntnis und sogar jegliche Kommunikation verhindern kénnen.
In Brochs Schlafwandlern finden sich dhnliche Effekte, wenn die weltanschaulich un-
terschiedlich markierten Figuren des Esch-Teils einander begegnen. Dann konnen —
gemif} der Brochschen und Musilschen Partikularisierungsdiagnose — die wie «Kauf-
mann», «Militir» oder «Gasthausgehilfen» in separaten Systemen abgeschlossenen
Figuren einander tatsichlich nicht itberzeugen, ja kaum miteinander kommunizieren.
Beobachten lisst sich das immer wieder, wenn Broch mehrere seiner Figuren kombi-
niert. So etwa beim Zusammentreffen von Esch, Lohberg und Erna zum Abendkaffee.
Man spricht von «Liebe», «Erldsung», Religion und dem verhafteten Gewerkschafter
Geyring, wobei der Gesprachsverlauf einen sprunghaften Parcours durch die jeweiligen
Fixierungen der einzelnen Figuren abbildet (KW 1, 237-242), die durch nichts inte-
griert werden konnen. Das Verfahren erinnert frappierend an Musils Darstellung der
skurrilen Gespriche zwischen Diotima und Arnheim'® oder auch der Verlautbarungen
Meingasts, die immer am Gegenstand vorbeigehen. Auch Broch zeigt hier demonstrativ
keinen kommunikativen Austausch, sondern im Gegenteil dessen Scheitern im Aufein-
andertreffen hermetisch gegeneinander abgeschlossener Sprach- und Denkwelten.

«Friulein Erna horte nicht hin», heif3t es zu Beginn des geselligen Beisammenseins,
bezogen auf Eschs Provokationsversuche (KW 1, 237). Tatsichlich lisst sich dasselbe von
allen drei Gesprichsteilnehmern behaupten. Alle Figuren reagieren iiber dem Kaffee
zwar auf Stichworte der jeweils anderen, bewegen sich dabei aber in getrennten Sphi-
ren. Erna Korn spricht itber Geschlechterbeziehungen («die Liebe»), Lohberg tiber sei-
nen evangelischen Glauben und Esch rein assoziativ iiber die «Erlosung». Sie verhar-
ren dabei ginzlich in der jeweiligen subjektiven Problemdisposition. Auf das Thema der

121 Graham Bartram: Moderne und Modernismus in der «Schlafwandler»-Trilogie. In: Hermann Broch. Das
dichterische Werk. Hrsg. von Michael Kessler und Paul Michael Liitzeler. Tubingen: Stauffenburg, 1987,
185192, hier 189.

122 Vgl. oben 4.1.4 auf Seite 140.

123 Vgl.oben 4.1.3 auf Seite 131.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

«Liebe» bezogen bedeutet das z.B., dass Lohberg ein christliches Modell der Liebe als
Gottesgnade vertritt, Esch darauthin Witwenverbrennung «aus den illustrierten Zei-
tungen» als «Erlésung» assoziiert. Als Lohberg dem «Die Erlésung steht bei Gott» ent-
gegnet, reagiert Esch mit einem Wutanfall, in dem er sprunghaft Geyrings Verhaftung
mit Lohbergs Weltanschauungsbroschiiren in Verbindung bringt, also erneut auf seine
personliche Fixierung, den «Buchungsfehler» der Welt, zu sprechen kommyt:

Esch sagte: «Wenn es gerecht zuginge, brauchte man lhre albernen Vereine nicht fiir die
Erl6sung, ...ja,ja, wundern Sie sich nur ..» er schrie fast, «keine Heilsarmee brauchte man,
wenn die Polizei die Leute einsperren wiirde, die es verdienen ... statt Unschuldige.» (KW
1,239)

Erna Korn sorgt fitr den nichsten Sprung, indem sie wieder auf das Witwenthema zu-
riickkommyt, aber ebenfalls nur aus ihrer eigenen beschrankten Perspektive spricht: «Ich
wiirde blofd einen Mann heiraten, der pensionsfihig ist oder seiner Witwe etwas hinter-
4Rt zum Leben» (ebd.). Eine Verstindigung kommt auf diesem Weg nicht zustande,
da alle drei Gesprichsteilnehmer in individuellen Problembeziigen und Begriffen ver-
harren, ohne sich auf eine gemeinsame Ebene zu begeben, so dass am Ende alle von
sich selbst sprechen. Fast ausschlieRlich werden solche Sitze gedufiert, die ihren Sinn
nur aus den individuellen Schicksalen und Erlebnissen der jeweiligen Figur erhalten,
ohne dass aber den anderen Figuren diese Zusammenhinge durchschaubar wiren. Ih-
re komische Wirkung erhilt die Szene dadurch, dass diese Sitze somit zwar nur einen
subjektiven und kontingenten Sinn besitzen, aber — fast sentenzenhaft — die Form all-
gemeingiiltiger Aussagen annehmen. Die Folge ist, dass Broch das daraus resultierende
gegenseitige Unverstindnis ironisch ausspielen kann:

Lohberg waremport: «Wer sich mit billigem Fusel betrinkt, weifs einen Trunk kristallenen
Wassers nicht zu schitzen, Fraulein Korn. Eine Leidenschaft ist keine Liebe.

Fraulein Erna bezog den Kristall auf sich und war geschmeichelt: «Das Kleid, das erihr ge-
schenkt hat, hatachtunddreiRig Mark gekostet; ich hab’ mich im Laden erkundigt. Einen
Mann derartig ausrauben ... ich brichte das nie libers Herz.» (KW 1, 239)

In hochster Verdichtung kommt das Prinzip im folgenden Austausch zum Tragen, den
Esch einleitet:

«Guter Sohn hin, guter Sohn her ... auf die Dankbarkeit pfeif’ ich; solange man zusieht,
daf’ Unrecht geschieht, gibt es keine Erl6sung auf der Welt ... warum hat Martin sich ge-
opfert und sitzt?

Lohberg antwortete: «Herr Geyring ist ein Opfer des Giftes, das die Welt zerfrifst. Erst,
wenn die Menschen zur Natur zuriickgefunden haben werden, werden sie sich nichts B6-
ses mehr antun.»

Fraulein Erna sagte, dafs auch sie die Natur liebe und schon oft spazierengegangen sei.
Lohberg fuhr fort: «Erst in Cottes freier Natur, die uns erquickt, erwachen die edlen Ge-
fiihle des Menschen.» (KW 1, 240)

Esch spricht hier iiber die von ihm wahrgenommene Ungerechtigkeit der Verhaftung
des Gewerkschafters, in der sich aus seiner Sicht ein Epochenproblem ausdriickt; Loh-

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 179

berg antwortet mit einer allgemeinen Sentenz aus den Glaubenssitzen seiner lebensre-
formerischen Texte, die den konkreten Fall véllig unberiicksichtigt l4sst; Erna Korn wie-
derum bezieht den Naturzustand aus Lohbergs triadischem Geschichtsmodell auf eine
Alltagsbanalitit: Spazierginge — worauf wiederum Lohberg erneut mit einem allgemei-
nen Sinnspruch reagiert, der die Ausgangsfrage so wenig beantwortet wie die Senten-
zen Meingasts im Mann ohne Eigenschaften. Die Komik der Passage beruht darauf, dass
keine der Figuren vom gleichen Thema spricht wie eine andere. Obwohl sie einander
oberflichlich die Stichworte geben, artikulieren die drei Personen lediglich ihre eige-
nen weltanschaulichen Standpunkte, die von den anderen unverstanden bleiben.' In
der Folge konnen dann hochfliegende lebensreformerische Utopien unterschiedslos ne-
ben Spaziergingen stehen, jene markieren die Fallhohe des Gesprichs, diese 16sen sie
ein; statt weltanschaulicher Klirung entsteht Komik.

So offenbart sich das «babylonische Narrenhaus» der Zwischenkriegszeit wie in
Musils Roman auch bei Broch, wenn um den Protagonisten verschiedene Nebenfiguren
aufeinandertreffen. Die aporetische Grundsituation des Weltanschauungsdiskurses
wird hier am Modell einer Kaffeerunde inszeniert, in der die Teilnehmer zwar jeweils
fiir alle reden wollen, tatsichlich aber die eigenen Probleme zum Unverstindnis der
anderen verabsolutieren. Bedingungen und Sinn ihrer Rede — Erna Korns Liebesleben,
Eschs Ordnungs- und Erlgsungsfixierung, Lohbergs weltanschauliche Kompensations-
versuche fiir seinen defizitiren Kérper — sind dabei zwar den Adressaten des Romans
itber den Weg der Figurenbiographien, der Motivierungen und der narrativen Bezii-
ge bekannt, nicht aber den intradiegetischen Kommunikationspartnern. In Brochs
Inszenierung des Gesellschaftslebens kimpfen die Weltanschauungen nicht einmal
gegeneinander, wie noch bei Haeckel, sondern sie verstehen einander einfach nicht; sie
sitzen isoliert in ihren Einzelzellen des «Narrenhauses».

4.2.4 Dr.Bertrand Miillers «Zerfall der Werte»

Man mag spekulieren, dass Broch die Konstruktion des Huguenau-Teils nach der Pu-
blikation des Mann ohne Eigenschaften auch deshalb so grundlegend umschrieb, weil er
sich so im literarischen Feld besser von Musil abzugrenzen hoffte und glaubte, mit an-
deren Konstruktionsmitteln dennoch dhnliche Eftekte in den Schlafwandlern erzielen zu
kénnen. Die ausufernden Anderungen am Manuskript sollten Broch erlauben, seinen
Roman auf die «<Hohe des zeitgenossischen Essayismus und der Montagekunst»> zu
bringen, ohne sein dreischrittiges Modell und seinen Verzicht auf eine zentrale Helden-

124  Gittel beobachtet den gleichen Mechanismus, der die Schlafwandler ebenso durchzieht wie den Mann
ohne Eigenschaften, am «Erl6sungsgesprach» zwischen Pasenow, Esch und Huguenau. Dabei «geraten
derMajorund Eschin einen eigenartigen pseudo-konversationellen Gleichklang und spinnen ihre Ge-
danken Uber Erl6sung, Gnade und das Bose assoziativ fort [...]. Sowohl dem Majorals auch Esch gehtes
offenkundig nicht um Meinungsaustausch oder gar argumentative Auseinandersetzung. Die Aussa-
gen ihres Gegeniibers sind fiir beide lediglich Anstfe, um die eigenen Uberlegungen, gewisserma-
Ren als Schlafwandler cogitandi, fortzuspinnen» (Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch
zueinem anderen ... Sei mein Erlser!», 228).

125 Honold, Einsatz der Dichtung, 767.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

figur aufzugeben. Broch hatte sich Musils Roman Ende 1930 sofort besorgt und gele-
sen — in einem Brief an Daniel Brody vom November stellt er den Mann ohne Eigenschaf-
ten «turmhoch» tiber die literarische Konkurrenz und driickt zugleich seine Erleichte-
rung dariiber aus, dass er selbst, begiinstigt durch die Publikation der Schlafwandler in
drei separaten Teilen, nun «die Korrekturen nicht tiberhetzen» miisse (KW 13/1, 116). Bis
1932 schlossen sich an diesen Brief zum Verdruss der Verleger «endlose Uberarbeitun-
gen und zahllose Neueinschiibe»'® im Huguenau-Teil an. Der Erzihler der «Geschich-
te des Heilsarmeemadchens in Berlin» ist eine der wichtigsten Friichte dieser Uberar-
beitungsphase, und fiir den Autor wohl die problematischste; zu einer widerspruchs-
freien Selbstdeutung ist Broch hinsichtlich dieses Romanteils jedenfalls nie gelangt.®’
Gesichert ist, dass Broch auf genau diese Uberarbeitungen immer wieder hinwies, um
sich von Musil und dessen Roman poetologisch abzugrenzen und seine eigenstindi-
ge Leistung fur den zeitgendssischen Roman hervorzuheben. In den vorangegangenen
Abschnitten dieser Arbeit wurde bereits auf die Parallelen zwischen der Gestaltung der
Weltanschauungs-Aporie im Pasenow- und Esch-Teil einerseits und dem Mann ohne Ei-
genschaften andererseits hingewiesen. Daher ist nun jene Konstruktion von besonderem
Interesse, die Broch einbaute, sobald ihm der Vergleich mit dem Mann ohne Eigenschaften
selbst moglich war und er an einer Romanpoetologie feilte, die als Alternative zu Musils
- von ihm selbst hochgelobter — Konstruktion standhalten sollte.

Als Ergebnis der Uberarbeitung verfiigte der Huguenau-Teil der Schlafwandler bei
seiner Verdffentlichung nicht nur iiber einen eigens geschichtsphilosophischen Be-
trachtungen dienenden Textstrang (eben den «Traktat»), sondern auch itber einen ho-
modiegetischen Autor dieser Betrachtungen, der in einem anderen Erzahlstrang, der
«Geschichte des Heilsarmeemidchens», als Figur Konturen gewinnt. Dort gibt sich das
«Ich» im vierten Teil (Kapitel 27) als «Bertrand Miiller, Dr. phil.» (KW 1, 450) zu erken-
nen. Im sechsten Teil stellt dieser Bertrand Miiller den direkten Bezug zwischen dem
«Heilsarmeemidchen» und den mit «Zerfall der Werte» iiberschriebenen Textteilen her
und wird als Autor des «Traktats» sichtbar: «Zu meiner eigenen Verwunderung», heifst
es zu Beginn des Kapitels, «hatte ich wieder begonnen, mich mit meinen geschichts-
philosophischen Arbeiten iiber den Wertzerfall zu beschiftigen. Obwohl ich kaum aus
dem Hause ging, brachte ich die Arbeit nur langsam vorwirts» (KW 1, 488). Nach knapp
einem Drittel des Huguenau-Teils werden iiber diesen Zusammenhang zwei fiir die
Konstruktion des Romans wichtige Textblocke miteinander verkniipft, die sich nun
gegenseitig neu perspektivieren. Liitzeler deutet das im Licht des Schlusskapitels sogar
so, «da® Bertrand Miiller als das Erzihl-Ich der ganzen Trilogie vorzustellen ist»"%.
Ohne so weit gehen zu miissen, ist die intradiegetische Autorschaft des «Traktats» doch
jedenfalls in ihren Konsequenzen fiir die fiktionale Konstruktion ernst zu nehmen.
Fiir den Status, der dem «Traktat» fiir die Interpretation des Romans zugeschrieben
werden kann,” ist es von entscheidender Bedeutung, dass ihm nun ein fiktiver Dok-

126  Liitzeler, Hermann Broch. Eine Biographie, 123.

127 Vgl. die zu Beginn des Kapitels genannten Zeugnisse aus Brochs Korrespondenz, oben auf Seite 153.
128  Liitzeler, Ethik und Politik, 74. Dagegen argumentiert Martens, Beobachtungen der Moderne, 244f.

129 Vgl. die Diskussion oben auf Seite 154.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 181

tor der Philosophie als intradiegetischer Autor zugeordnet wird, der sich iiberdies in
einer schweren Lebenskrise befindet, einer biographischen Vergegenwirtigung jener
Krise der Wertorientierung, auf die sich nicht nur Broch, sondern auch der Weltan-
schauungsdiskurs beruft. Ob dem «Traktat»-Text zu diesen Bedingungen offensiver
Fiktionalisierung noch eine, wie es bei Genette heifdt, ideologische Erzihlfunktion zu-
kommen kann, also der Status «eines autorisierten Kommentars»*° des Geschehens, ist
fraglich. Diese Funktion ist allerdings von entscheidender Bedeutung fiir den proposi-
tionalen Geltungsanspruch weltanschaulicher Aussagen.” Hier scheint diese Funktion
untergraben zu werden, indem der Autor des «Traktats» als sowohlintradiegetischer als
auch homodiegetischer Erzihler in der Fiktion verankert und dort in seiner Autoritit
relativiert wird. Wie es N. C. Wolf an den Musilschen Figuren vorgefithrt hat, so sind
auch die AuRerungen, die Bertrand Miiller im Rahmen seiner Arbeit iiber den «Zerfall
der Werte» macht, mit dem Zusammenhang, den Broch im Kapitel 27 herstellt, als
Ausdruck des fiktionalen Habitus der literarischen Figur im Rahmen des Weltanschau-
ungsdiskurses lesbar; sie sind jedenfalls unter diesen Bedingungen nicht mehr lesbar,
ohne ihre Funktion als Objektivierung der habituellen «Praktiken und Vorstellungen»"?
dieser Figur, wie sie in der «Geschichte des Heilsarmeemidchens» entfaltet werden, zu-
mindest zu beriicksichtigen. Brochs Selbstdeutung des «separierten» Textes hingegen,
in dem sich der «Autor selbst» ausspricht, ist schon an diesem Punkt zuriickzuweisen.
Simon Jander hat iiberzeugend gegen die sich auf den Autor berufende Verabsolu-
tierung der «Traktat»-Teile als <Broch-Baedeker> argumentiert, indem er verschiedene
Wege aufgezeigt hat, wie der Text des «Zerfalls der Werte» in anderen Romankapiteln
«skeptisch in den Blick genommen, parodiert und negiert»">* wird. Er nennt zum einen
das Scheitern der Figur Bertrand Miiller beim Versuch, mit dem geschichtsphilosophi-
schen Aufsatz iiber die kontingente Weltdeutung von «der beliebigen Position des iso-
lierten Subjekts aus»*, die ja die eine Seite der Weltanschauungsaporie darstellt, hin-
auszugelangen. Stattdessen verzweifelt die Figur im Verlauf der Heilsarmee-Geschichte
ganz grundsitzlich an der Moglichkeit eines solchen Unterfangens: «Die Erwartung, in
einer philosophischen Perspektive der kruden, zerfallenden Wirklichkeit Moglichkei-
ten ihrer Uberwindung zu einem harmonischen Zustand gegeniiberstellen zu kénnen,
wird fundamental enttiuscht.»>® Zweitens wird, zwischen Jaretzki und Flurschiitz, der
neuplatonische Optimismus des Aufsatzes «parodistisch wieder aufgenommen und in
eine scharfe Satire iiberfiihrt. [...] Nicht die gemeinsamen logischen Strukturen der Er-
kenntnis, sondern [...] die Benebelung des Verstandes, die banale Trunkenheit schaf-
fen Gemeinsamkeit.»"¢ Drittens werden Grundbegriffe und undeklarierte Axiome des

130 Genette, Die Erzdhlung, 167.

131 Ubrigens auch fiir die Geltung als Broch-Baedeker (vgl. Dowden, Die Schlafwandler, 100); vgl. oben
Funote 72 auf Seite 154.

132 Wolf, Kakanien, 329.

133 Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans, 546.

134 Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans, 540.

135 Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans, 542.

136 Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans, 543.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

«Zerfall»-Textes in der unmittelbar angrenzenden Darstellung weiterer Nebenfiguren
fundamental in Frage gestellt: «Der expressionistische Topos der Ich-Dissoziation, der
in den Figuren der Hanna Wendling und auch des Maurers Gédicke in dem Roman ein-
drucksvoll umgesetzt wird, widerspricht der autonomen Souverdnitit des Ich-Begriffs
in dem Essay und stellt damit auch dessen theoretische Konzeption in Frage.»"’ Vier-
tens beobachtet Jander an den Wendling-Kapiteln mit ihren zahlreichen Fliissigkeits-
metaphern, dass der Begriffsrahmen des «Traktats» schon diesem metaphorischen As-
soziationsreichtum als Interpretament nicht geniigen kann; der Interpret Jander ent-
nimmt diesen dichten metaphorischen Textpassagen Assoziationsmoglichkeiten, die
weit iiber das hinausgehen, was Dr. Bertrand Miiller in seinem «Zerfall» begriftlich zu
umreiflen vermag:

ein nichtidentisches Erleben und Wahrnehmen tiberhauptjenseits sprachlicher Struktu-
ren, jenseits der Fahigkeit, \Wirklichkeit [im «Traktat»] distanziertzu bezeichnen—ein Er-
leben, das [...] durchaus positiv konnotiert ist. Die offene, jeweils zu konstruierende Kor-
respondenz von begrifflicher Erkenntnis und poetischer Welt fiihrt (iber die etablierten
und letztlich hilflosen Muster der begrifflichen Bestimmungen (Verlust, Auflésung, Dis-
soziation, Zerfall von Wirklichkeit) hinaus in eine poetisch-metaphorische Vergegenwar-
tigung einer subjektiven, eben nicht fassbaren Erfahrung der Verfliissigung von Wirk-
lichkeit und ihrer Strukturen.™®

Das Verfahren, den «Zerfall der Werte» als autorisierte Theorie und die restlichen Ro-
manteile als Illustration zu lesen, erweist sich gegeniiber diesen Beobachtungen als un-
terlegen. Die Ubernahme der Behauptung einer Sonderstellung der Traktatpassagen als
vom Romantext «streng separierte» Position des «Autors», die Broch der Nachwelt - in
Gestalt der Doktorandin Nani Meier — in die Feder zu diktieren versuchte,”® wiirde auf
eine Leugnung der zahlreichen relativierenden Verfahren hinauslaufen. Es wird damit
die Frage besonders interessant, welche narrative Funktion diese Relativierungen im
Romantext haben, die Broch gegeniiber seinen Briefpartnerinnen nicht adiquat inter-
pretieren konnte oder wollte.

Ausgehend von Janders knappen, doch fundierten Beobachtungen lassen sich die
Beziehungen des «Traktats» zu den benachbarten Passagen im Huguenau-Teil allesamt
als narrative Relativierungen zusammenfassen. Der Text des «Zerfall[s] der Werte» be-
kommt auf diesem Weg Kontext, figurenpsychologische Motivation, einen ihn hervor-
bringenden Habitus, also einen Ort und eine Zeit in der Entwicklung einer Figur zu-
gewiesen. Die Figur bekommt in der «Geschichte des Heilsarmeemidchens» einen ei-
genen Habitus, auf den ihr Werk bezogen werden muss. Der «Traktat» steht somit in
den Schlafwandlern ebenso wenig fiir sich selbst wie Pasenows (vermeintliche) Epipha-
nie, Eschs (vermeintliche) Erkenntnis vom «Buchungsfehler» der Welt oder Lohbergs

137 Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans, 543. Das gilt notabene besonders fiir den
optimistisch-lyrisierenden Hohepunkt des «Traktats», der in dieser narrativen Verschrainkung
desavouiert erscheint.

138 Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans, 544.

139 Vgl. oben auf Seite 152.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 183

(vermeintlicher) Sieg tiber seine korperlichen Anlagen in der weltanschaulich fixierten
Askese. Alle diese Konzepte sind Versuche der Figuren, die ganze Welt auf ihre hochst-
personlichen, kontingenten Problemlagen zu verpflichten, und ihnen allen ist gemein-
sam, dass Brochs narrative Techniken sie daran scheiternlassen. Nicht anders verhilt es
sich mit Dr. Bertrand Miiller und seinem Versuch, seine Welt im «Traktat» zu sortieren.

Broch umreifdt die Perspektive seiner Figur grundlegend im elften Kapitel des
Huguenau-Teils, dem ersten Auftritt Bertrand Miillers als Erzihler des «Heilsarmee-
maidchens». Fiir die Dauer eines Absatzes scheint es, als spreche hier eine auktoriale
Stimme iiber die Welt der Romanhandlung, deren Epoche (Huguenau ist die Jahreszahl
1918 zugeordnet) sie eine Diagnose stellt, wie sie auch vom Erzahler des Mann ohne
Eigenschaften stammen konnte:

Man wollte Eindeutiges und Heroisches, mit andern Worten Asthetisches sehen, man
glaubte, daf dies die Haltung des européischen Menschen sein miisse, manwarin einem
mifdverstandenen Nietzscheanismus befangen, mochten auch die meisten den Namen
Nietzsche niemals vernommen haben, und der Spuk fand erst ein Ende, als die Welt so
viel Heroismus zu sehen bekam, dafs sie ihn vor lauter Heroismus nicht mehr zu sehen
vermochte. (KW 1, 416)

Im zweiten Absatz entpuppt sich diese Zeitdiagnose als Haltung eines Ichs, das wie zur
Sithne jener Vorurteile, die es bei seinen Zeitgenossen wahrnimmt, die Versammlungen
der Heilsarmee aufsucht, obwohl es deren «primitiven Heilslehren» (ebd.) selbst nichts
abgewinnen kann. Der Erzihler scheint sich selbst zur Gruppe derjenigen Intellektu-
ellen zu zihlen, die mit einem missverstandenen Nietzscheanismus den «Heroismus»
des Krieges begriifdt hatten und denen die Katastrophe seither «nur langsam ins Be-
wufitsein» gedrungen ist (KW 1, 417). Aus dieser Perspektive treibt Dr. Bertrand Miiller
also, wie die Autoren Broch und Musil, die Frage um, auf Basis welcher Ideen die eu-
ropdische Intelligenz den Krieg begriif3t hatte. Der Krieg wird schnell als sein Haupt-
interesse etabliert, wihrend er mit dem «Heilsarmeemidchen» durch eine Landschaft
spaziert, in der er iiberall Folgen dieses Krieges (brachliegende Felder, Ersatztextilien)
wahrnimmt: «Wir gingen durch mehrere typische VorstadtstraRen, vorbei an unverbau-
ten Grundstiicken, und ich redete vom Kriege. [...] [Slie war offenkundig bemiiht, das
Gesprich auf andere Dinge zu lenken. Doch ich blieb bei meinem Thema» (KW 1, 417).
Der Krieg, Pauperismus, die Gro3stadt sind seine Themen, und gemif3 dem Schema des
Weltanschauungsromans wire zu erwarten, dass dies fiir ihn «nicht nur die Diagnose
bestehender Verhiltnisse, sondern zugleich de[n] Einsatzpunkt fiir den persénlichen
weltanschaulichen Klirungsprozess» bildet."*°

Undinder Tatistes ein Einsatzpunkt: Auf die kurze Einfithrung der «Geschichte des
Heilsarmeemadchens» und ihres Erzihlers folgt der erste Abschnitt von Miillers «Trak-
tat». Deutlich greift Miiller «sein Thema» darin wieder auf, wenn er nach dem Verhiltnis
von Individuum und Kollektiv in der Kriegserfahrung fragt:

Das pathetische Entsetzen, mit welchem diese Zeit als wahnsinnig, das pathetische
Wohlgefallen, mit dem sie als grof$ bezeichnet wird, rechtfertigen sich an der hyper-

140 Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 239.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

trophischen UnfaRbarkeit und Illogizitat der Ereignisse, die scheinbar ihre Wirklichkeit
ausmachen. Scheinbar! Denn wahnsinnig oder grofd kann niemals eine Zeit, kann immer
nur ein Einzelschicksal sein. Unsere Einzelschicksale aber sind so normal wie eh und je.
[..] Sind wir wahnsinnig, weil wir nicht wahnsinnig geworden sind?

[..] Diese Zeit hatte irgendwo ein reines Erkenntnisstreben, hatte irgendwie einen rei-
nen Kunstwillen, hatte ein immerhin prazises Sozialgefiihl; wie kann der Mensch, all
dieser Werte Schopfer und ihrer teilhaftig, wie kann er die Ideologie des Krieges «be-
greifen», widerspruchslos sie empfangen und billigen? wie konnte er das Gewehr zur
Hand nehmen, wie konnte er in den Schiitzengraben ziehen, um darin umzukommen
oder um daraus wieder zu seiner gewohnten Arbeit zurlickzukehren, ohne wahnsinnig
zuwerden? Wie ist solche Wandelbarkeit méglich? (KW 1, 419f.)

Damit ist die Grundfrage Bertrand Miillers ausgesprochen. Es ist die gleiche Frage, die
Musilin seinen Essays der 20er Jahre als «Theorem der menschlichen Gestaltlosigkeit»™!
formuliert und dann gleich mehrfach seinem Mann ohne Eigenschaften in den Mund ge-
legt hatte: Warum der Mensch «ebenso leicht der Menschenfresserei fihig [sei] wie der
Kritik der reinen Vernunft» (GW I, 361)."** Anders gesagt: Es ist das Problem der Kon-
tingenz vor dem Hintergrund des Ersten Weltkriegs.

Die Forschung hat zeigen kénnen, dass Musil dhnlich wie Broch hier in den Schlaf-
wandlern dieses Problem «in enger Verbindung mit dem Kriegserlebnis»™ konzeptuali-
sierthat. Wie konnten Individuen - voriibergehend - nach einer kollektiven Kriegsideo-
logie handeln, die ihren biirgerlichen Werten widersprach, und das auch noch, ohne in
ihrem Alltag nennenswerte kognitive Dissonanzen dabei wahrzunehmen? Wie verhilt
sich also Ideologie, «Sozialgefithl», Weltanschauung zur ethischen Praxis? Das Ende des
Krieges hat diese Fragen ebensowenig beantworten kénnen, wie es dem Krisengefiihl
ein Ende gesetzt hat; das bezeugt fiir die aufmerksamen poetae docti (und ihre Leser-
schaft) in den spiten 1920er und frithen 1930er Jahren itberdeutlich das Andauern des
Weltanschauungsdiskurses und der politische Aufstieg des Totalitarismus. Die teleolo-
gischen Erwartungen, die sich im August 1914 an den Kriegsausbruch als erlésende Zi-
sur der «Verfallsepoche» gekniipft hatten, waren enttiuscht worden, und nicht einmal
die Katastrophe des Weltkriegs hatte «die unbestimmte Sehnsucht nach dem Ende, den
physischen Ekel vor den Spaltprodukten einer mit sich zerfallenen Epoche» einer «Er-
l6sung» zufithren kénnen."* Aus einem solchen «Spannungsverhiltnis der Schreibge-
genwart und ihres analytischen Mehrwissens»"* beziehen Broch und Musil die Brisanz
ihrer Romanprojekte mit den Zieldaten 1914 und 1918. Um das Spannungsverhiltnis lite-
rarisch nutzen zu konnen, lassen sie in ihren Romanen Stimmen sprechen, deren hohes

141 Vgl. das Essayprojekt «<Der deutsche Mensch als Symptom» (GW 11,1353-1400).

142 Ulrich wiederholt den Cedanken spater gegeniiber Tuzzi: W |, 414. Der Aphorismus wird im Roman
und seinen Entwiirfen mehrfach aufgegriffen (z.B. GW 1, 1020). Die Vorlage dazu findet sich in Mu-
sils Essay «Das hilflose Europa»: «Dieses Wesen ist ebenso leicht fahig der Menschenfresserei wie der
Kritik der reinen Vernunft» (CW 11,1081).

143 Paul Z6chbauer: Der Krieg in den Essays und Tagebiichern Robert Musils. Stuttgart: Heinz, 1996, 63.

144 Schoning, Versprengte Gemeinschaft, 19.

145 Honold, Einsatz der Dichtung, 753.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 185

Abstraktionsvermdgen geeignet ist, das Mehrwissen der Zwischenkriegszeit zu inkor-
porieren, die aber dabei in der Fiktion der Romanhandlung, und damitim Jahr 1914 bzw.
1918, verwurzelt bleiben. Mit dem Erfahrungshorizont der Autoren und der Leserschaft
laborieren die fiktiven Intellektuellen daran, dass sich die intellektuelle Mobilmachung
von 1914 bis in die 1930er Jahre hinein als «erfahrungsresistent» erwiesen hat. Die Li-
teratur der Weimarer Republik legt davon Zeugnis ab.'* Wie mit Musils Mathematiker
widmet sich daher auch mit Brochs Dr. phil. Miiller ein fiktiver Wissenschaftler solchen
Fragen in einer Reihe von Entwiirfen. Bei Broch tragen diese Versuche den eigenen Titel
«Zerfall der Werte», sind aber wie Ulrichs Gedankenexperimente, Analysen und Uto-
pien kontextualisiert durch die Anlagen und Entwicklung der Figur, die sie entwirft.
Entscheidend ist dabei: Wie Musil schreibt Broch seinem Wissenschaftler eine person-
liche Krise auf den Leib, die ihn als Teilhaber an der Krise seiner Zeit ausweisen soll und
sicherstellt, dass die Wissenschaftlerfigur nicht mit einer Position der Allwissenheit ver-
wechselt wird.

Anzeichen der personlich manifestierten Kulturkrise, und beiliufig der Verbindung
von Werttraktat und Figurenpsychologie, lisst Broch frith einfliefSen. Schon zu Beginn
des zweiten «Zerfall»-Kapitels schleicht sich das Ich der «Heilsarmee»-Kapitel in die Ar-
chitekturkritik des «Traktats» ein, und es wird erkennbar, dass hinter dem «Traktat»
immer noch jenes «Ich» der Jahrhundertwende steht, das schon um 1900 an «personli-
cher Selbstentfremdung und Isolation» gelitten hatte und im «Traktat» nun noch einmal
den Versuch macht, sich gegen dieses Leid aufzulehnen, indem es «sich seine Welt er-
findet»".

[Eline grauenhafte Midigkeit bringe ich stets heim, wenn ich durch die Strafien gewan-
dertbin. [...]

Man mag mir einwenden, dafl meine Miidigkeit und Reizbarkeit auf meine Unterernih-
rung zuriickzufithren sei. [...]

Was bleibt, ist eine tiefe Beunruhigung, Beunruhigung und Wissen, daf dieser Baustil,
der keiner mehr ist, blof ein Symptom darstellt; ein Menetekel fir einen Zustand des
Geistes, welcher der Ungeist dieser Unzeit sein muf3. Ach, ihn zu sehen, macht mich mii-
de. Wenn ich kénnte, ich wiirde meine Wohnung nicht mehr verlassen. (KW 1, 435ff.)

Im nichsten Kapitel des «Heilsarmeemidchens» ertont ein Echo dieser «Traktat»-
Passagen: «Ich war zwei Tage ein wenig unpifilich, hatte mein Frithstiick kaum beriihrt
und war blof fiir eine halbe Stunde ausgegangen» (KW 1, 450). Damit ist etabliert,
dass die «grauenhafte Mudigkeit» aus dem «Traktat» auf die Geschicke des homodie-
getischen Erzihlers im kriegsversehrten Berlin zu beziehen ist, dass der fiktive Autor
des «Traktats» seinen «Wunsch», die Wohnung nicht zu verlassen, als Ich-Erzihler der
Heilsarmee-Handlung wahrgemacht hat. Die Konstruktion signalisiert der Leserschaft,
dass die voranschreitenden «Wertzerfall»-Erérterungen mit dem nun voranschreiten-
den psychischen Zerfall des Bertrand Miiller parallel laufen und die zugehorigen Text-
stringe einander zu einem fiktionalen Gesamtkonstrukt erginzen. Im Fortgang der

146  Schoning, Versprengte Gemeinschaft, 293.
147  Schoning, Versprengte Gemeinschaft, 23.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

«Heilsarmee»-Handlung erfahren wir iiber Bertrand Miiller nun zweierlei: Zum einen
die Entwicklung seiner Beziehung zum «Heilsarmeemidchen» und zu Nuchem, der
die jiidischen Fliichtlinge in seiner Wohnung reprasentiert, und zum anderen seine
fortschreitende, Ziige einer Depression tragende Desillusionierung iiber seine philo-
sophische Arbeit. Broch entwirft dabei alles andere als einen souverinen, seiner Sache
sicheren Interpreten der Geschichte und Bannertrager der idealistischen Philosophie.
Im Gegenteil erweist sich Dr. Miiller in der «Heilsarmee»-Handlung als ein ratloser und
im Wortsinn weltfremder Erzihler.

Da ist zundchst sein Blick auf Marie und Nuchem, pars pro toto die Heilsarmee und
das Judentum. Es ist ein Blick auf das «Rithrende» und «Unzulingliche» (KW 1, 583) ei-
nerseits, auf das Fremde und Unverstandene andererseits. Das «Getriebe der Juden»,
jenerjidischen Fluchtlinge, die mit ihm die Wohnung teilen, betrachtet Miiller mit fun-
damentalem Befremden; sie stehen ihm fiir das Fremde schlechthin. Er versteht weder
«das gutturale Geschnatter, das so sonderbar aus dem Munde wiirdiger Greise kam»,
noch kann er sich vorstellen, dass sie die Artefakte seiner «igenen> Kultur, etwa «Oldru-
cke, Rokokoszenen darstellend, [..] mit den gleichen Augen wie unsereins zu betrach-
ten vermdochten» (KW 1, 434). Als Kulturphilosoph, der die Kategorien seiner Weltdeu-
tung anhand solcher Artefakte gewinnt, geht Miiller hier jede Phantasie fiir die Moglich-
keiten gemeinsamer Kommunikationsebenen ab. Dieses Unverstindnis fir seine jidi-
schen Wohnungsnachbarn spitzt sich an der Person Nuchem Sussins zu, den Bertrand
Milller wie ein ritselhaftes Zeichen betrachtet, ohne aber grofRe Mithe auf dessen Ent-
schliisselung zu verwenden. Stattdessen nimmt er das Ritsel hin und rationalisiert es
als Teil seiner eigenen Identitit. Entfremdung und Resignation fliefRen im Raum der
Wohnung als «Weisheit» in eins: «Oft scheint es mir, als wire der Zustand, der mich
beherrscht und der mich in dieser Judenwohnung festhilt, nicht mehr Resignation zu
nennen, als sei er vielmehr eine Weisheit, die sich mit der allumschlieRenden Fremdheit
abzufinden gelernt hat» (KW 1, 616).

Das Fremdheitsempfinden in der eigenen Wohnung findet sein Gegenstiick im wie-
derholt betonten Verhiltnis zur Aufenwelt Berlins: Mehrfach erwihnt der Ich-Erzihler
Miiller, dass er mit der Arbeit am «Traktat» ins Stocken kommt, aber «kaum aus dem
Hause» geht (KW 1, 488). Er nimmt sich damit jedoch anders als Musils Ulrich keinen
«Urlaub» vom Leben, um in der Distanz kritische Klarheit zu gewinnen, sondern er ge-
rit unwillentlich in zunehmende Apathie. Verlisst er das Haus irgendwann doch, stellt
er fest: «Man mag die philosophische Betitigung einschitzen wie man will, es wird die
Auflenwelt doch unansehnlich und weniger bemerkenswert» (KW 1, 511). Seine Philoso-
phie beginnt hier, ihren Weltbezug aufzugeben und eher eine ansehnliche Alternative
als eine adidquate Beschreibung der Welt anzustreben. Er bescheinigt sich selbst, dem
«Leben» insgesamt gegeniiber gleichgiiltig geworden zu sein: «Spaf3, nebbich, das war
beildufig jene Haltung zum Leben, in die ich hineingeraten war. Wer war dafiir verant-
wortlich zu machen? der Krieg? ich wuf3te es nicht, weif es wahrscheinlich auch heu-
te nicht, wenngleich sich manches seitdem verandert hat» (KW 1, 513). Broch schreibrt,
parallel zu diesen Kapiteln, seiner traurigen Wissenschaftlerfigur die pessimistischen
Thesen tiber die Ausdifferenzierung der «Wertsysteme», die der Mensch, «<hinausgesto-
3enin das Grauen des Unendlichen», nicht riickgingig machen kann, in die Feder (KW 1,
498). Sie bieten somit ein Fenster auf die Weltsicht einer Figur, die sich nach dem Grauen

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 187

des Weltkrieges resigniert von der Welt abwendet und geméf3 ihrem Habitus in der ihr
zur Verfiigung stehenden Terminologie nach Ausdruck sucht. Die Entwicklung kulmi-
niertim 72. Kapitel in einer moralischen und philosophischen Bankrotterklirung: «Mei-
ne Passivitit wichst von Tag zu Tag, nicht weil ich mich an einer Wirklichkeit zerreibe,
die stirker wire als ich, sondern weil ich allenthalben ins Unwirkliche stof3e. [...] Ich ver-
suche zu philosophieren, - doch wo ist die Wiirde der Erkenntnis geblieben? ist sie nicht
langst erstorben, ist die Philosophie angesichts des Zerfalls ihres Objektes nicht selber
zu blofRen Worten zerfallen» (KW 1, 615).

Nachdem sich Marie und Nuchem vom Ich-Erzihler emanzipiert haben, erleidet
er endgiiltig den Sinn- und Wirklichkeitsverlust, den Broch im vorangehenden Kapitel
schon an Hanna Wendling durchgespielt hat («mein Leben verdimmert hinter mir, und
ich weifd nicht, ob ich gelebt habe, oder ob es mir erzihlt worden ist, so sehrist es in den
fernen Meeren versunken» [KW 1, 617]). Sein Desinteresse an der AufSenwelt eskaliert
zur Feststellung «Besitzt die Welt Eigenexistenz? Nein» (KW 1616) und zur volligen Ver-
leugnung seiner Philosophie: «Du bist ein Trottel, du bist ein Platoniker, du glaubst, die
Welt erfassend, sie dir gestalten zu kénnen und dich selbst zu Gott zu erlésen. Merkst
du nicht, daf du daran verblutest!» (KW 1, 618) Das philosophische Projekt «Zerfall der
Werte» erscheint auf dem Gipfelpunkt der personlichen Krise im Rahmen der «Heilsar-
meemaidchen»-Geschichte nichts anderes mehr zu sein als ein gescheitertes Projekt zur
Selbsterlésung eines vom Krieg fundamental erschiitterten Intellektuellen.™*® Darin ist
es den selbstbezogenen Erlésungshoffnungen Pasenows und Eschs verwandt. Gleich-
zeitig wird angedeutet, dass Bertrand Milller wie Pasenow, Esch und Lohberg zu einem
«Opfer des Intellekts» bereit wire, wenn ihm dieses «zu einer erfilllten Anschauung der
Welt verhiilfe»™* . Denn Bertrand Miiller spiirt sehr wohl den Reiz jener «etwas primi-
tiven Heilslehren» (KW 1, 416), denen er sich anfangs tiberlegen gefithlt hat. Er wiirde
sich ihnen in diesen schwachen Momenten gerne anschlief}en, «mit meinem Tun die
Liebe jener Greise [...] erringen, daf? sie mich segnen und ich nicht einsam sterbe. Denn
die Wirklichkeit ist bei denen, die das Gesetz gegeben haben» (KW 1, 617). Doch Bert-
rand Miller ist nicht der naive Pasenow, macht also keine ungeschickten Versuche, Er-
weckung in den Reihen der Heilsarmee zu erzwingen.

Stattdessen spiegelt sich sein Defitismus in der Theorie und pragt sie. Nicht zu-
fallig lasst Broch an dieses Miiller-Kapitel den «Erkenntnistheoretischen Exkurs» des
«Traktats» anschlieRen. Er betont den Zusammenhang sogar iiberdeutlich, indem er
beide Kapitel fast gleich beginnen lisst: «Hat diese Zeit, hat dieses zerfallende Leben

148 Die Verfassung der Figur hat auch Cittel bemerkt und die darin implizierte Relativierungsleistung
angedeutet: «Es besteht daher eine Spannung zwischen der Anlage des Romans als Illustration der
Thesen des Wertzerfalls-Essays und der Integration des Essays in den Roman, insofern letztere in ge-
wisser Weise die Moglichkeit von beobachterunabhangigem Wissen iiberhaupt zu negieren scheint.
Bertrands Erkenntnismoglichkeiten sind jedoch nicht nur aufgrund seiner Epochenzugehdérigkeit be-
grenzt, sondern sein Erkenntnisstreben wird zweitens durch seine fiktionsinternen praktischen Kon-
sequenzen relativiert, die er mehrfach als <ausblutens beschreibt und die schliefilich sogar dazu fiih-
ren, dass er nicht mehr denkt» (Gittel, «<Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen ...
Sei mein Erloser!», 232).

149  Vollhardt, Das Problem der Weltanschauung in den Schriften Hermann Brochs vor dem Exil, 504.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

noch Wirklichkeit?» fragt Bertrand Miiller zu Beginn des Heilsarmee-Kapitels (KW 1,
615), «<Hat diese Zeit noch Wirklichkeit?» hebt der folgende Teil des «Traktats» an (KW 1,
618). Die narrative Montage macht deutlich, dass wir es in beiden Kapiteln mit Variatio-
nen ein und derselben Sinnsuche der Figur Bertrand Miiller zu tun haben. Im Folgenden
lasst der intradiegetische Autor im «Traktat» seiner Miidigkeit am Wort, seiner Sprach-
krise also, und seiner Klage tiber die Spaltung von Naturwissenschaft und Philosophie,
die «Bankerotterklirung der Philosophie», Raum (KW 1, 619). Das Problem: Die Philoso-
phie konne, anders als die mathematische Logik, keine «Identitit von Denken und Sein»
mehr beanspruchen und sei auf «die Vagheit der Intuition» angewiesen (ebd.). Miiller
stellt sich, ibersetzt das Leo Kreutzer, die Frage nach «der Bedingung der Méglichkeit
verstehender Einsicht in die Objektsphire als Ort in sich sinnhaft gegliederter Zusam-
menhinge»™°.

Im klassisch dialektischen Aufbau stellt Miiller zunichst, terminologisch etwas ex-
zentrisch, seine These auf, dass die kontingent erscheinenden Fakten der Geschichte
nur durch ein strukturierendes Prinzip, eine Aspektwahl, zu sinnvoller Geschichte wer-
den (etwa zur Geschichte einer Person, einer Schlacht, eines Staates). Zugleich will er, so
seine Antithese, bei dieser Aspektwahl die Vorstellung des autonomen Ichs nicht preis-
geben. Anders ausgedriickt: Miiller erkennt an, dass den Entscheidungen seines hypo-
thetischen Feldherren eine Reihe komplexester Kontexte und Zwinge zugrunde liegen
(These), die sich nachtriglich unter dieser oder jener Perspektive («<Wertzentrums») be-
trachten lassen, will daraus aber keine «Relativierung aller Werte» (KW 1, 621) ableiten,
sondern irgendwie den Ursprung der historischen Fakten in einer «autonomen Gesetz-
lichkeit des Ichs» (ebd.) bewahren (Antithese). Damit steht er vor dem Problem, in wel-
ches Verhiltnis eine kontingente Aspektwahl (in seinen Worten: «Wertzentrum») zum
«Absoluten des Logos» zu setzen sei. Er vergleicht das Problem implizit mit dem Proto-
kollsatzproblem des logischen Empirismus, wenn er schreibt, die Mathematik habe fir
die letzte Begriindung ihrer Begriffe «den Notausgang der Intuition» nehmen miissen
(KW 1, 623). Seine Synthese nennt er die «Setzung der Setzung» (KW 1, 622). Dieses Kon-
strukt scheint wenig mehr zu besagen, als dass der Betrachter zur Erfassung jeglicher
«begrifflich erfafdte[r] Einheit in der Welt» (ebd.) zunichst ein «Wertzentrum» «setzt»
— also einen Aspekt vorgibt: den Staat, eine historische Person —, das dann seinerseits
autonom «Setzungen» vorgibt, nimlich wie das historische Material eben unter dem
Aspekt des Staates, des Feldherrn usw. zu organisieren ist. Es ist also die Theorie eines
idealen weltanschaulichen Strukturprinzips. Miiller versteht dieses Prinzip als eine un-
endliche Kette von «Setzungen», die das Verstindnis der Welt itberhaupt strukturieren
und in denen das autonome Ich unangetastet bleibt, weil die Setzungen iiber simtli-
che Stufen hinweg nicht beliebig sind, sondern quasi morphologisch «die Struktur des
intelligiblen Ichs widerspiegeln» (ebd.).

Dem theoretischen Gehalt nach ist, was Broch, oder besser der Erzihler Dr. Miil-
ler, in sperriger Terminologie umschreibt, identisch mit Brochs «romantheoretische[m]

150 Leo Kreutzer: Erkenntnistheorie und Prophetie. Hermann Brochs Romantrilogie «Die Schlafwandler». Tuibin-
gen: Niemeyer, 1966, 31.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 189

Prinzip eines <Erzihlers als Idee»»™", und damit, auf Personen bezogen, wohl identisch
mit dem Bourdieuschen Habitus. Wiederum auf eine fiktive Person im Roman bezogen,
identisch mit dem Habitus einer literarischen Figur, den Wolf anhand des Mann ohne Ei-
genschaften beschreibt. Kreutzer skizziert das am Beispiel der Familie Baddensen.

Broch zeichnet das Bild der Familie Baddensen nicht wie <aus der Pistole geschossem,
d.h. er erfindet, beschreibt, «setzt> nicht jeden Einzelzug unmittelbar und je fiir sich.
Vielmehr «setzt er zunichst ein zentrales, inhaltlich noch ganz undifferenziertes Merk-
mal — die Sammel-Leidenschaft (psychologisch gesprochen), das Streben nach System-
Erweiterung (der werttheoretischen Bedeutung nach) — einen Familiengeist, an dem
jedes Familienmitglied partizipiert, ohne dafs er doch von einer einzelnen Person, einem
effektiven> Wertzentrum, verkorpert wiirde. [...] Die konkrete Art und Weise, in der die-
ser Geist bei den einzelnen Familienmitgliedern in Erscheinung tritt, die differenzierte
Inhaltlichkeit des Kapitels also, wird zur Setzung dieser Setzung.'

Als literarisches Verfahren der «Setzung» eines fiktiven Habitus hat Wolf das von Kreut-
zer umrissene Verfahren im Rahmen einer genuin modernen Poetologie legitimiert. Als
erkenntnistheoretischer Beitrag zur Philosophie hingegen ist Brochs Konzept fiir sei-
ne «autistische Implikation» kritisiert und als «subjektivistische Metaphysik» klassifi-
ziert worden.”® Die Unzulinglichkeiten des Geltungsbereichs und die oft kritisierte lo-
gische Diskontinuitit mag man dem Denker Broch billig vorhalten, zumal er einige In-
dizien dafiir hinterlassen hat, dass er sein Konzept zumindest zeitweise fiir philoso-
phisch bahnbrechend gehalten hat."** Wie sie jedoch zu deuten sind, wenn man Broch
nicht als Amateurphilosoph, sondern als Romancier ernst nimmt, mithin die intradie-
getische Autorschaft Bertrand Miillers — wenn man will, die «Setzung» Brochs — beim
Wort nimmyt, ist bislang kaum durchgespielt worden. Das verwundert; veranstaltet doch
der fiktive Bertrand Miiller mit Brochs Konzept Bemerkenswertes.

Denn immer wieder kippt Dr. Milller die Abhandlung ins Lyrisierende, in auffillig
stilisiertes Pathos, und zwar gerade dann, wenn sein Lebensproblem berithrt wird, das
die Zeitgenossen als <Zerrissenheit> bezeichnet haben und fiir das bei ihm die Erfahrung
des Verlusts der platonischen Idee einsteht. Brochs Roman signalisiert so, dass Bert-
rand Miiller seinen «Traktat» als Medium nutzt, sich mit einem szientistisch stilisierten
Bekenntnis gegen diesen Verlust aufzulehnen. Wann immer im «Traktat» in Oppositi-
on gegen die grundlegende Zerrissenheitsdiagnose das Fortbestehen der platonischen
Idee behauptet wird, gerit der Text zur Rhapsodie: «unbezwingbar bleibt die Wirksam-
keit der platonischen Idee, die in jedem Positivismus stets aufs neue die miitterliche
Erde berithrt, um, getragen vom Pathos der Erfahrung, stets aufs neue das Haupt zu er-
heben» (KW 1, 622). Dieses Verfahren ist kein Zufall, sondern der Kern des «Traktats»:
Denn solche Passagen beglaubigen das Bekenntnis zur platonischen Idee nicht more

151  Kreutzer, Erkenntnistheorie und Prophetie, 28—40.

152 Kreutzer, Erkenntnistheorie und Prophetie, 35f.

153 Karl Menges: Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann Brochs. Tubingen: Niemeyer, 1970, 92.

154 Vgl. Kreutzer, Erkenntnistheorie und Prophetie, 31; Menges, Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann
Brochs, 93.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

scientifico — Miillers Beharren auf der «Idee», dem «autonomen Ich», dem «intelligi-
blen Ich» bleibt im Schlussverfahren letztlich unbegriindet —, sondern literarisch mit
einem plotzlichen Umschwung in einen oft jambisch rhythmisierten Duktus voller Me-
taphern und Personalisierungen. Diese Vermischung von Szientismus mit hochgradi-
ger Literarisierung ist aus Thomés Analyse der Weltanschauungsliteratur bekannt: Die
Literarisierung stellt Pseudokohirenz her und verleiht haltlosen Schlussverfahren rhe-
torische Dringlichkeit."*® Nahtlos passt das Verfahren des «Traktats» in Thomés Analyse,
da wir es bei Miillers Konzept in Brochs Roman ganz ausdriicklich mit einem «Surro-
gat der Systemphilosophie»™® zu tun haben, das kompensatorisch an den Idealismus
anschliefien soll - da im Text also genau die problemgeschichtliche Konstellation re-
produziert wird, vor der Thomé die Weltanschauungsliteratur als Texttyp konstituiert.
Warum schaltet Miiller nun gerade hier, in Bezug auf sein «platonisches Weltbild», die
Verfahren der Weltanschauungsliteratur in seinen «Traktat» ein?

Die Art, wie Broch seinen Text strukturiert, bietet folgende Antwort an: Einmal mehr
wird hier eine Figur vorgefiihrt, die ein ausgewiesen subjektives Privatbekenntnis als
objektive Erkenntnis tiber die Totalitit der Welt verkennt. Deren apodiktischer Cha-
rakter wird von der Narration kassiert. Das Konzept «Setzung der Setzung», ersonnen,
um die platonische Idee in die Moderne heriiberzuretten, ist ein weiterer Versuch ei-
ner Romanfigur, Erlésung zu erlangen und diese Losung fiir allgemeinverbindlich zu
erkliren. Mit seinem Konzept antwortet Bertrand Miiller nimlich auf die Frage, die in
ihrer Doppelung die Heilsarmee- und die «Traktat»-Kapitel zusammenschweif3t: «Hat
diese Zeit noch Wirklichkeit?» Diese Frage, die ihre Dringlichkeit direkt aus der erzih-
lerischen Darstellung von Bertrand Milllers Verzweiflung bezieht, gibt dem «Erkennt-
nistheoretischen Exkurs» die Richtung vor, motiviert das literarisierte Pathos, in dem
der Traktattext die «Allbeseelung der Welt» herbeischreibt, und findet schlief3lich ihre
Antwort im «Trost», den die Rettung der platonischen Idee spenden soll (KW 1, 623).
Miiller beantwortet sich nicht nur seine Frage, sondern fithrt sie einem ginzlich opti-
mistischen, rhapsodischen Schluss zu; die «Setzung der Setzung» soll nicht blof3 neu-
kantianisch «Denken» und «Sein» terminologisch in Einklang bringen, sie erscheint in
Millers «Traktat» geradezu als Weg zur neureligiosen Erweckung. Sie gibt «die Gewihr
fiir die Einheit des Menschen und seiner Menschlichkeit, die noch in der Selbstzerflei-
schung ihres Daseins Ebenbild Gottes bleibt, — denn, Spiegel seiner selbst, in jedem Be-
griff und in jeder Einheit, die er setzt, leuchtet dem Menschen der Logos, leuchtet ihr
das Wort Gottes als Maf3 aller Dinge entgegen». Dieses Leuchten ist der Leserschaft aus
dem Pasenow-Teil vertraut. Die «Einheit der Welt» erfillt pantheistische Wunschvor-
stellungen, sie bleibt «aufscheinend in allen Dingen, unverloren und unverlierbar iiber
Riume und Zeiten hinweg» (KW 1, 624). Dieser «Trost in der Moderne», der im Welt-
anschauungsroman stets am Ende des Klirungsprozesses steht,” ist im Rahmen der
vorliegenden Narration mit Skepsis zu betrachten. Die Maf3losigkeit der optimistischen
Erlosungsrhetorik vermag aus dem im «Traktat» dargebotenen Schlussverfahren heraus

155  Vgl. Thomé, Der Blick auf das Ganze, 392.
156 Vgl. Thomé, Der Blick auf das Ganze, 391.
157  Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 237.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 191

nicht zu iiberzeugen, als «Synthese» aus den beiden «Thesen» bleibt sie jedenfalls unbe-
griindet. Ihre im lyrischen Pathos behauptete Evidenz bleibt eine subjektive. Vor dem
Hintergrund des Romantextes der Schlafwandler , der seine Figuren stindig vermeint-
lichen Durchbriichen zur objektiven Erkenntnis aussetzt, die als tatsichlich subjektive
Selbsttiuschungen anschliefiend scheitern und damit stets auf ihre «diskursive[] Depo-
tenzierung» zulaufen,”® muss das skeptisch stimmen. Und tatsichlich scheint sich hier
das aporetische Muster hilf- und maRloser Autosuggestion zu wiederholen, das der Ro-
man schon in aller Hirte an Pasenow und Esch durchexerziert hat. Im Moment der Kri-
se, in der der Erzahler Miiller glaubt, an seiner Sehnsucht nach der Erlésung «verbluten»
zumiissen (KW 1, 618), schreibt er seinen «Erkenntnistheoretischen Exkurs», der mit ei-
ner optimistischen Rehabilitierung des Platonismus und der lyrischen Vision einer pan-
theistisch beseelten Welt endet. Wihrend Pasenows Kirchendienst stellt Broch mittels
variabler Fokalisierung sicher, dass das Erlésungserlebnis der Figur als kontingent er-
kennbar wird; dass also die allgemeingiiltige Erkenntnis, die die Figur zu haben glaubrt,
als subjektive Wunschvorstellung sichtbar wird, die spiter ja auch scheitert. Im Fall des
«Traktats» ist es das Schlussverfahren Bertrand Miillers, das den optimistischen Erls-
sungsgedanken des Kapitelschlusses nicht mit objektiver Evidenz zu stiitzen vermag; es
sind die plétzlich in die theoretische Textform einschiefienden Literarisierungen, die als
Marker einer literarischen, subjektiven Evidenz das Problem signalisieren, dass hier ei-
ne analoge Aporie zwischen subjektiver Privatmeinung und totalem Geltungsanspruch
vorliegt.” Und auch hier folgt die Peripetie auf dem Fuf, denn das Scheitern von Miil-
lers weltanschaulichem Trostkonzept fithrt der Roman in der Folge griindlich durch.'®

Schon das folgende Kapitel iiber den verstiimmelten Soldaten Jaretzki greift die
optimistisch-generalisierenden Aussagen des «Exkurses» direkt auf und konfrontiert
sie parodistisch mit dem Zynismus des Kriegsopfers: «[E]rst wenn der Mensch besoffen
ist, versteht einer den andern» (KW 1, 625). Im «Traktat» hatte fiir dieses Verstind-
nis noch die gottliche Allbeseeltheit gesorgt, nicht Ideologie und Suff. Simon Jander
hat diese und weitere Relativierungen des «Traktats» in den angrenzenden Erzihl-
stringen iiberzeugend dargestellt,' sie wurden eingangs genannt. Doch auch fiir den
intradiegetischen Autor des «Traktats» selbst wird sein vermeintlicher optimistischer
Durchbruch sofort fragwiirdig. So l4sst sich das Heilsarmee-Kapitel 77 als Kommentar
zum vorangegangenen «Traktat» lesen. «Erkenntnisse», bekundet da der Ich-Erzihler
Miiller, «die mittels Fasten und Kasteiungen zustande kommen, entbehren sicherlich
der letzten logischen Schirfe» (KW 1, 634). Es ist der erste Satz, den Bertrand Miiller
nach dem «erkenntnistheoretischen Exkurs» wieder an die Leser richtet; der anapho-
rische Bezug auf dessen «Erkenntnisse» liegt nahe und entzieht ihnen auf der Stelle

158 Cittel, «<Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen ... Sei mein Erldser!», 234.

159  Vgl. Menges, Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann Brochs, 92.

160 Damiterscheintdie fiktionale Philosophie des intradiegetischen Autors Bertrand Miller vom Roman-
cier Broch griindlicher reflektiert als die Philosophie des Amateurphilosophen Broch, der sich vorwer-
fen lassen muss, diese Aporien in seiner «Wertphilosophie», wo ihm keine Mittel literarischer Rela-
tivierung zur Verfiigung standen, selbst nicht reflektiert zu haben. Vgl. die fundamentale Kritik an
Brochs «Philosophie» bei Menges, Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann Brochs, 118f.

161 Jander, Die Asthetik des essayistischen Romans, 540ff.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

jene allgemeine Giiltigkeit einer ideologischen Erzahlfunktion, die der Diskurs des
«Traktats» behauptet. Der Erzihler mutmafit weiter, sein «Erkenntniszustand» sei
nicht etwa einem philosophischen Durchbruch, sondern vielmehr «der dauernden Un-
terernihrung» zu verdanken: Dieser Zustand seines Korpers versetze auch Miillers
Geist angesichts der «alten Frage [...], ob mein Leben noch eine sinnhafte Wirklichkeit
besifie» (eben der Frage des «Exkurses»), in einen Zustand, der wohlwollend als mysti-
sche Prasenzerfahrung, weniger wohlwollend als Bewusstseinstritbung zu beschreiben
ist: «[S]o war es jenes Korpergefithl, das mir Antwort erteilte und mir die GewiRheit
schenkte, in einer Art Wirklichkeit zweiter Stufe zu leben, dafd eine Art unwirklicher
Wirklichkeit angehoben hatte» (KW 1, 635). Der Korper der Figur — und eben gerade
nicht ihre Philosophie — erteilt ihr die Erkenntnisgewissheiten, nach denen sie sich
sehnt. Dass dies den Rationalititskriterien jener philosophischen Traditionen, auf die
er sich beruft, nicht geniigt, weifd auch Bertrand Miiller. Er kann aber lediglich seine
Hungergewissheit anfithren, «dafd ich blof3 einen geringen Schritt zu tun brauchte, um
solch korperliche Erkenntnis in eine rationale zu verwandeln» (ebd.).

Damit ist Miillers Haltung zum Geltungsproblem seiner Metaphysik markiert, oh-
ne dass er den angeblich «geringen Schritt» auch tatsichlich zu gehen verméchte. Denn
tatsdchlich wird die «korperliche» nie in eine «rationale» Erkenntnis verwandelt. Wo
dies nétig wire, muss der Diskurs des «Traktats» stattdessen ausweichen — eben auf die
oben identifizierten Literarisierungsstrategien, die die philosophistische Terminologie
ins Rhapsodische kippen lassen, sobald der Theoretiker Miiller seine Erlosungsgewiss-
heit zur Sprache bringt, die diskursiv nicht begriindbar ist. Nicht zufillig bringt Miiller
diesen Vorgang selbst auf die Formel des «Schlafwandeln[s], das ins Helle fithrt» (ebd.).
Der Schluss aus dieser von Broch gelegten Spur kann nur sein, Milller mit seinem «Trak-
tat» selbst als Teil der titelgebenden «Schlafwandler» zu betrachten — die Méglichkeit,
den «Traktat» als von der Narration irgendwie separierte «Autorebene» zu verstehen,
hat die Erzahlinstanz spitestens damit selbst zerstort. Die intradiegetische <Philoso-
phie> selbst ist das «Schlafwandeln» — sie ist nicht dessen diskursive Erliuterung. Die
theoretischen Konstrukte sind vom Habitus des depressiven, unterernihrten Bertrand
Miller nicht zu trennen; nicht nur objektivieren sie diesen Habitus in einer abstrakten
Weltanschauungsschrift, sondern sie werden auch umgekehrt vom Miiller des «Heils-
armeemidchen»-Erzihlstrangs wieder aufgegriffen und auf seinen Zustand und auf
seine Umgebung bezogen. Die Denkmodelle des «Traktats», die Miiller in diesem Kon-
text wieder aufgreift, erscheinen dann explizit als Ausfluss eines korperlichen Zustands,
der ihnen subjektive Pseudoevidenz verleiht und schlieRlich den Anspruch auf Evidenz
ganztilgt. Kritisch schliefdlich bezieht Miiller sein deduktives Denken iitberhaupt, seinen
Grundbegriff «Autonomie» speziell, auf die sozial isolierenden Effekte seiner Krank-
heit; macht keinen Unterschied mehr zwischen «Glauben» und «Denken» (KW 1, 687).
Die Dunkelheit in der Wohnung, der es an allem, auch an elektrischem Strom, mangelt,
wird zur Metapher fir die Preisgabe aufklarerischer Anspriiche an das eigene Denken.
Die Ironie der Bemerkung, dass «ein in die eigene Autonomie eingesponnener Mensch
ohne weiteres dieses Lichtes entraten kann» (KW 1, 688), ist in Wahrheit eine der ver-
zweifelten Resignation: Der Verdinglichungsprozess, den Broch in seiner Kitschtheo-
rie entfaltet hat, macht auch vor der philosophischen Autonomie-Terminologie seiner
Figur nicht halt. Statt ihren optimistischen Anspruch auf Emanzipation und Erlosung

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 193

einzulosen, kreist auch die Theorie um sich selbst und perpetuiert die Vereinsamung
und Dunkelheit um ihren Schépfer. Auf diese Weise gestaltet Broch das Denken seines
fiktiven Kulturwissenschaftlers, mag dieser ihm personlich nah oder fern gewesen sein,
konsequent zu einem Fall der aporetischen Grundsituation des Weltanschauungsdis-
kurses.

Zum Schluss kommt dieser Diskurs selbst noch zur Sprache, wenngleich in termi-
nologisch codierter Form als «gewaltige[r] Apparat der erkenntnismifdigen Plausibi-
lisierung» (KW 1, 690). Nachdem Bertrand Miiller seinen eigenen «Traktat» zuvor als
«theologisches» Denken unter dem Einfluss von Unterernihrung relativiert hat, spricht
er im Epilog des «Zerfalls der Werte» jene «Privattheologie» an, die seines Erachtens
jedes «Partialsystem» ausbildet (etwa das kaufméinnische Eschs, das er hier als Beispiel
anfithrt). Er beschreibt eine historische Situation, in der «sachgebunden» aus jeder
Lebenspraxis ein beliebig «verkleinertes Organon» entstehen kann, das dann aber eine
entsprechend geringe «ethische Ausdehnungsfihigkeit» aufweist, und ordnet seine
eigene theoretische Textproduktion in diesen Kontext ein. Damit ist nichts anderes
benannt als eben das, was Broch an anderer Stelle unter dem Begriff <Weltanschauung>
kritisiert hat, die «als subjektive Meinung[] immerhin irrelevant» bleiben konne, bis
sie unweigerlich ihren «Anspruch auf objektive Geltung» geltend mache.'** Musil hat
dasselbe Phinomen der zeitgendssischen Publizistik wie oben erwihnt als «Weltan-
schauung der Gasthausgehilfen» verspottet (GW 11, 1088). Der Roman- und Traktattext
ist damit vom intradiegetischen Autor selbst in den Kontext des Weltanschauungsdis-
kurses geriickt: Die Grenze zwischen «Traktat» und Weltanschauung wird fliefdend und
lasst sich auf einer Skala der «ethischen Ausdehnungsfihigkeit» zahlloser «Privattheo-
logien» abbilden. Die fiir Brochs Schlafwandler mit ihren zahllosen Fliissigkeitsmeta-
phern wie fiir die Moderne generell konstitutive Figur der «Grenzinfragestellung»'®’
ist damit auch bei der geistigen Produktion der Wissenschaftlerfigur angekommen.
Der «Traktat» ist Fortschreibung des aporetischen Weltanschauungsdiskurses in einer
nur scheinbar wissenschaftlich legitimierten Gestalt, die der Roman narrativ unter-
lauft: Wie die anderen Weltanschauungsproklamationen im Romantext vermag auch
die Philosophie Bertrand Miillers «den Bedeutungsbereich ihrer Begrifflichkeit» nicht
korrekt zu erfassen und verfillt der weltanschaulichen Aporie, indem sie «stindig um
Allgemein- und damit Alleingeltung ringt»'**.

Die Narration des «Heilsarmee»-Strangs hat eine Kontextualisierung an diesem
Punkt des Romans lingst vorgenommen. Die zeitgendssische Konjunktur lebensrefor-
merischer Sekten und Einheit verheifiender Weltanschauungsprediger prigt nicht nur
die vorhergehenden Romanteile um Pasenow und Esch, sondern auch den Blick des Dr.
Milller, der seinen Versuch theoretischer Sinnstiftung ja explizit mit den «rithrenden»
und «unzulinglichen» Mithen der Heilsarmee grundiert (vgl. KW 1, 416; 583). Seine
irritierende Gleichsetzung von Heilsarmee und Judentum unter dem Aspekt (fiir ihn)
gleichermafien fremder, heilsversprechender Glaubenssysteme exemplifiziert diese

162 Vgl. oben 3.4 auf Seite 95.
163 Titzmann, «Grenzziehung» vs. «Grenztilgung», 204.
164 Menges, Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann Brochs, 124f.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Prigung. Der Ich-Erzihler subsumiert seine jidischen Mitbewohner und das «Heils-
armeemddchen» gleichermafien unter das Motiv der Sektiererei, das der Esch-Teil
ironisch distanziert in die Schlafwandler eingefithrt hat.®® In den Denkmustern und der
Rhetorik seiner intensiven persénlichen Teilnahme an der kulturkrisenhaften Zerris-
senheit sieht er auch in Nuchem und Marie in erster Linie Vertreter des Kampfs der
Weltanschauungen und schreibt ihnen eine «erkenntnistheoretische» Beschranktheit
zu, die er fiir sich selbst im «Traktat» zu iiberwinden trachtet. Er konstatiert zwar die
Anziehungskraft der Glaubenssysteme auch fiir seine Person (zumindest im «Heils-
armeemaidchen»-Strang), stellt sich aber die Aufgabe, diese durch «Erkenntnis» zu
transzendieren. Aus der aporetischen Problemdisposition heraus glaubt Milller — wie
die anderen Exponenten des von den poetae docti literarisierten Weltanschauungs-
diskurses —, in seinem Text zu zeitlosen Erkenntnissen vorzudringen, wihrend er
tatsichlich Auskunft iiber seine Position im von ihm nicht als historische Konfiguration
durchschauten Weltanschauungslaboratorium gibt.

Abschlieflend ist festzuhalten, dass Broch trotz aller narrativen Relativierungen sei-
nen intradiegetischen Autor Bertrand Milller nicht im gleichen Umfang desavouiert wie
Pasenow und Esch, die, wie bereits zu sehen war, in ihren vermeintlichen Erleuchtungen
und Erkenntnissen so deutlich der Licherlichkeit preisgegeben werden, dass die Dar-
stellung sich slapstickhafter Kérperbeschreibungen bedient. Bertrand Millers Funkti-
on fiir den Roman ist eine andere, und darin ist er niher an Musils Ulrich: nicht iden-
tisch mit einer auktorialen Erzdhlposition, aber durch Stimme und Modus der Narrati-
on starker an sie gekoppelt als alle anderen Figuren. Dies zeigt sich noch einmal beson-
ders deutlich im «Epilog», wenn dieser Teil des Miillerschen «Traktats» direkt in den Er-
zihlerbericht der Huguenau-Handlung tibergeht (KW 1, 693), um schlief3lich wieder in
den theoretischen Text zu miinden (KW 1, 698). Nur deshalb kann Broch tiberhaupt seine
Behauptung aufstellen, die Miiller-Figur sei lediglich eine «Konzession» bei der Vermitt-
lung einer Autorposition: Das Ich, das sich im «Traktat» so apodiktisch wie aporetisch
aufert, verschwimmt im Epilog mit der Erzihlerstimme, die die anderen Romantei-
le dominiert. In jiingeren Interpretationen ist die damit vorgenommene Relativierung
der Auktorialitit (und der von Broch behaupteten Trennung) als eigentliches Merkmal
«modernen» Erzihlens wahrgenommen worden:

Interpretiert man ihn [den Sprecher des Epilogs in Brochs Schlafwandlern] als eine der fik-
tiven Figuren, als den Ich-Erzahler der Geschichte des Heilsarmeemadchens, dann kann
man seine Deutung auch als eine mogliche, hilflose Reaktion auf die Revolution und den
Verlust moralischer Wertmafistabe lesen. Der <Epilog> bliebe dann neben der Roman-
handlungstehen, er kdnnte keine (Deutungshoheit> beanspruchen. Liest man den Epilog
allerdings als AuRerung des Erzihlers der Trilogie [..], dann erscheint er als Analyse des
Romangeschehens auf einer Metaebene. Damit wire nicht nur die dsthetische Komple-
xitdtauf die philosophische Deutung reduziert, dementiert wiirde damit auch die Poetik
der dsthetischen Moderne, die dsthetische Verfahren nicht mehrals Ubersetzung von In-

halten versteht.'®®

165 Vgl. Vollhardt, Hermann Brochs geschichtliche Stellung, 285.
166  Kyora, Eine Poetik der Moderne, 233

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 195

Bertrand Miiller wird am Ende des Romans sowohl diese relativierende Funktion, im
Verschwimmen mit der Erzihlerstimme aber zugleich eine Sonderstellung im narrati-
ven Verfahren zugewiesen, die wenig mit der ironischen Distanz der Erzihlung gegen-
itber Pasenow und Esch gemein hat. Eine explizite Ironisierung durch den extradiege-
tischen, nullfokalisierten Erzihler der ersten Romanteile fehlt fiir diese Figur. Martens
hat eben das im Mann ohne Eigenschaften beobachtet, nimlich «dass Ulrichs erlebte Re-
de stirker figuralisiert [...] ist, wahrend die Triebe anderer Figuren auf vielfiltige Wei-
se (mit dissonanten, ironischen deutenden Vergleichen) auf ihren Hintergrund hin ge-
deutet werden»'”. Die Relativierung geschieht hier stattdessen durch den ironischen
Ich-Erzihler selbst bzw. durch die logischen und stilistischen Briiche im Traktattext; so
wie es in den ersten Teilen des Mann ohne Eigenschaften noch an Ulrich selbst ist, sich zu
widersprechen und seine verschiedenen Utopien und Denkmodelle wieder zu dekon-
struieren. Darin liegt die eigentliche Sonderstellung der Figur Bertrand Miiller im Rah-
men der Schlafwandler. Dass Broch das in seinem Bemithen um Distanz zu Musil nicht
so benannt hat, sondern stattdessen versuchte, die Figuralisierung zu leugnen oder als
«Konzession» zu marginalisieren, iiberrascht nicht — Broch suchte im Rahmen der Kon-
kurrenz auf dem literarischen Feld die Distanz gerade dort, wo sein Verfahren mit dem
fiktiven Autor des «Traktats» die Schlafwandler im Gegenteil unmittelbar in die Nihe des
Mann ohne Eigenschaften geriicke hatte.

4.3 Zwischenfazit: Vom Zeitroman zum Weltanschauungsroman
2.0rdnung

Letztlich erscheinen der Erzdhlstil und das Figurenensemble der Schlafwandler, was die
narrativen Funktionen angeht, durchaus nicht so weit vom Mann ohne Eigenschaften ent-
fernt, wie Broch es selbst darstellen wollte. Tatsichlich verfiigt Brochs Roman iiber kei-
nen Ulrich als zentrales Reflexionsmedium aller Nebenfiguren. Die narrativen Funktio-
nen der Figuren fiir die Darstellung aporetischer Weltanschauungsprobleme, die Mu-
sils gesellschaftssatirische Parallelaktion pragen, haben sich aber auch in der von Broch
gewihlten Konfiguration wiederfinden lassen. Musils Konstruktion stellt ihm Moglich-
keiten bereit, den Weltanschauungsdiskurs zu analysieren, zu kritisieren und daran zu
partizipieren, indem er seine Figuren in die Aporien dieses Diskurses fithrt und, vor
allem in der Konfrontation der Nebenfiguren mit der zentralen Figur Ulrich, diese Apo-
rien sichtbar macht. Broch nutzt in den Schlafwandlern diese Méglichkeiten auch, wobei
er aber auf die zentrale Hauptfigur verzichtet und diesen Umstand in seinen offentli-
chen Auftritten auch zur Distanzierung von Musil nutzt. Die Aufgabe, die Aporien des
Diskurses und die Kontingenz der verschiedenen weltanschaulichen Inhalte sichtbar
und (zum Teil) licherlich zu machen, liegt zwar nicht bei einem zentralen Helden, aber
sie wird beim erzidhlperspektivischen Spiel mit der Fokalisierung geldst.

Damit haben beide, die Schlafwandler und der kanonische Mann ohne Eigenschaften,
Teil an jener Bewegung, die Anna S. Brasch anhand von Thomas Manns Zauberberg

167 Martens, Beobachtungen der Moderne, 187.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

als «Historisierung weltanschaulichen Erzdhlens» beschreibt. Inhaltlich und narrativ
kniipfen sie wie Thomas Mann an das virulente Schema an, «das dem Modernisierungs-
prozess und dem daraus resultierenden Verlust an Sinnhaftigkeit und Orientierung den
weltanschaulichen Bildungsprozess entgegensetzt»'*®, bieten dann aber ganz entschie-
den und mit hohem narrativen Aufwand «gerade keine endgiiltige weltanschauliche
Klirung»'®’. Im Gegenteil prisentieren sie ein mehrschrittiges Verfahren, um gerade
die Klirung zu verweigern und stattdessen Kritik und Ironisierung des Weltanschau-
ungsproblems, seiner Folgen und Akteure aus dem Spiel mit dem Schema zu gewinnen.
In Abgrenzung vom Weltanschauungsroman, der diese «endgiiltige weltanschauliche
Klirung» mit allen damit einhergehenden Geltungsanspriichen anbietet, konnte man
hier also in der Tat vom Weltanschauungsroman <2. Ordnung> sprechen. Indem das
Schema aufgegriffen und zitiert wird, gewinnt die narrative Abweichung Schlagkraft
und kritisches Potential. Der Blick von der Metaebene zeigt die Aporetik des Diskurses
erst lebhaft auf."”°

Wie Musil gestaltet Broch diese Grundsituation literarisch zur Darstellung eines
scheiternden Versuchs der ethischen Orientierung. Den Figuren gelingt in ihren sakra-
len, ideologischen oder lebensreformerischen Formeln keine Deutung der Wirklichkeit,
sie geraten ihnen im Gegenteil, wie Dowden formuliert, zur «Flucht vor der Wirklich-
keit»' — und diese Flucht muss scheitern, sobald sich kérperliche, soziale, historische
Wirklichkeit durch duflere Umstinde geltend macht. Was als Uberfrachtung der Figu-
ren ausgelegt wurde, ist vor dem Hintergrund der Texte des Weltanschauungsdiskurses
einleuchtendes Programm.'” In diesem Sinne iiberschneiden sich Die Schlafwandler mit
dem Mann ohne Eigenschaften. In diesem Sinne sind diese beiden groflen Romanprojekte
parallele Zeitromane des Weltanschauungslaboratoriums der Zwischenkriegszeit.

Nun hatte Musil bis Ende 1930 Broch den Kunstgriff voraus, seine Zentralfigur nicht
nur kritisch, sondern auch partizipierend auf das Weltanschauungsproblem reagieren
zu lassen; eine Doppelrolle, die Brochs heterodiegetischer Erzihler des Pasenow- und
des Esch-Teils nicht im gleichen Maf} erfiillen konnte. Dieser kann zwar kommentieren,
was er in MaRen tut, aber er hat naturgemifd keinen Habitus im Wolfschen Sinne; dieser
ist den Figuren der Diegese vorbehalten. Die Einfithrung der Figur und des Erzihlers
Bertrand Miiller, die Broch beim Umarbeiten des Huguenau-Teils vornimmt, kann als
Reaktion auf diese Liicke gelesen werden. Mit Ulrich teilt Bertrand Miiller, dass beide

168 Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 350.

169 Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 354.

170 Gittel spricht von der «<Mumifikation» des Diskurses, der zwar wiedergegeben und konserviert wird,
jedoch «nicht langer positiv anschlussfihig fir Diskurse [ist], die primar mit dem Code wahr/falsch
operieren» (Gittel, «<Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen ... Sei mein Erléser!»,
238).

171 Dowden, Die Schlafwandler,110.

172 «Broch iiberfrachtetseine Figuren miteiner Aufgabe, der sie wederals solche noch als Exponenten sei-
ner Philosophie gewachsen sind: einen Ausgleich zu finden zwischen Absolutheitsanspruch und Re-
lativitatswissen» (Helmut Koopmann: Der Einzelne und das Ganze. Brochs Romanhelden und Brochs
Wertphilosophie. In: Hermann Broch. Das dichterische Werk. Hrsg. von Michael Kessler und Paul Michael
Liitzeler. Titbingen: Stauffenburg, 1987, 79-91, hier 88).

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 197

Intellektuelle sind, dass der Weltanschauungsdiskurs trotz ihres Kritikvermogens star-
ke Anziehung auf sie ausiibt, und formal eine augenfillige Nihe zum Erzihler, die sich
bei Broch etwa durch das Vokabular der Figur und die Verschmelzung beider Stimmen
im Schlusskapitel offenbart. Wie Ulrich er6ffnet Bertrand Miiller seinem Autor die Mog-
lichkeit, mittels variabler Fokalisierung'” eine Verbindungslinie von der auktorialen Er-
zdhlerstimme zu einer Figur zu ziehen, die am erzihlerisch kritisierten Problem teilhat.
Der «sogenannte[] wissenschaftliche[] Inhalt», wie Broch es 1936 in «James Joyce und die
Gegenwart» fordert, wird dabei tatsichlich «einfach zur Funktion des Dichterischen»
(KW 9/1, 76), indem Miiller und sein Text mit «dichterischen» Mitteln dem Diskurs ein-
geschrieben werden. Kurz: Ulrich und Bertrand Miiller existieren auf einer Zwischen-
ebene. Sie sind zu nah an der Erzihlstimme, um in gleicher Weise wie die Nebenfiguren
preisgegeben zu werden, sie sind aber auch nicht identisch mit der Erzihlerstimme, da
sie auf der Ebene der Diegese mit eigener fiktiver Biographie und eigenem fiktiven Ha-
bitus im Roman auftreten. Auf dieser Ebene versuchen die Autoren in ihren Hauptwer-
ken, die Kritik mit der Partizipation am Weltanschauungsdiskurs zu verbinden. In den
Fragmenten der spiteren 1930er Jahre werden sie diese Versuche intensivieren und den
1932 erreichten Weltanschauungsroman 2. Ordnung abermals transformieren.

173 Vgl. Genette, Die Erzdhlung, 124.

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

