
4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums

4.1 «Systeme des Glücks» im Mann ohne Eigenschaften

4.1.1 Orientierungsverlust I: Kakanien, Ulrich und die Parallelaktion

Wollteman fürMusilsRomandieFragenachdemWeltanschauungsdiskurs vonderFra-
ge nach der Ideologiekritik, die lange Zeit für einen ähnlichen Gegenstandsbereich in
derForschungdominantwar,hinsichtlichder jeweiligen literarischenFunktionabgren-
zen, sowärenneben intertextuellenAnschlüssen andenWeltanschauungsromanzuerst
die im SinneWolfs Habitus-bildenden Elemente des Romans zu nennen,mit denen die
psychische und soziale Dimension entfaltet wird. Auf die kommt es unter der Perspek-
tive desWeltanschauungsbegriffs an:1Musils Figuren sind bei allen ihnen in denMund
gelegten Zitaten doch «Träger persönlicher Geschichten»2. Die Zitate selbst sind von
den historischen Aussagesubjekten meist vollständig abstrahiert3 und für ein fiktiona-

1 Zu einem Versuch der Abgrenzung von ‹Weltanschauung› und ‹Ideologie› vgl. schon Meier, «Welt-
anschauung». Studien zu einer Geschichte und Theorie des Begriffs, 221: «Weltanschauung gehört
zum einzelnen Weltanschauungs-Subjekt. Erst wenn sie vom Individuum als ihrem Träger abgelöst
wird und sich als ein Gruppeninteresse konstituiert, schlägt sie um in Ideologie.» Diese analytisch
nicht sehr tragfähige Distinktion wäre unter Einbeziehung Thomés neu zu formulieren. Die Abgren-
zung wäre dabei sinnvoller hinsichtlich des Erkenntnisinteresses zu treffen, das sich mit den Begrif-
fen verbindet: In diesem Sinne kalkuliert die Frage nach Weltanschauungen auch einen ganz spezi-
fischen psychischen und sozialen Bedarf nach diesen Weltanschauungen ein, der sich aus dem Zu-
sammenbruch der vorgegebenen Ordnungsfaktoren ergibt; der Begriff zielt damit zwar in der Tat
auf das «Weltanschauungs-Subjekt», fragt aber auch nach dessen Ort in einem Massenphänomen.
Das von Meier behauptete konstitutive Subjekt loziert Thomé stattdessen auf der Ebene der litera-
rischen Durchsetzungsstrategien, indem er die Stilisierung der Weltanschauungs-Subjektivität der
Autoren hinterfragt, die das Massenphänomen bedienen. Demgegenüber ließe mit ‹Ideologie› z.B.
sinnvoll und allgemeiner nach der Intention diskursiver Interessendurchsetzung fragen. Im realen Ge-
genstand können Ideologie und Weltanschauung also durchaus zusammenfallen, ohne dass ein Dis-
tinktionsverlust darin läge.

2 Irmgard Honnef-Becker: «Ulrich lächelte». Techniken der Relativierung in Robert Musils Roman «Der Mann
ohne Eigenschaften». Frankfurt am Main: Lang, 1991, 150.

3 Eine offenkundige Ausnahme davon ist Nietzsche, dessen Name in der Clarisse-Handlung ständig
fällt. Es liegt aber auf der Hand, dass es Musil gerade in diesem Handlungskomplex weniger um ei-
ne unmittelbare, geschweige denn diskursive Auseinandersetzung erster Ordnung mit Nietzsche zu
tun ist, als vielmehr um den populären Nietzscheanismus, der wiederum in den fiktionalen Habitus
der Figur Clarisse eingebettet ist.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

les Gefüge funktionalisiert, das in Formder Frage «des rechten Lebens» – soUlrich (GW
I, 255) – bzw.: «Wie soll sich ein geistiger Mensch zur Realität verhalten?» – so Musils
Selbstdeutung (GW II, 940) – um die soziokulturelle Krise der Vorkriegsjahre gelagert
ist.4 Kulturelle Desorientierung, die Musil in den Essays mit diskursiven Mitteln dia-
gnostiziert und analysiert hat, ist das Ausgangsproblem, das den meisten Romanfigu-
ren, inklusive Ulrich, zugeschrieben wird, und dies zu einem beträchtlichen Anteil im
fiktionsinternen Medium des Weltanschauungsdiskurses. Die Makrostruktur des Ro-
mans ist diesbezüglich mit einer «Versuchsanordnung» verglichen worden, in der Ul-
rich, auf Urlaub vom Leben, «von konkreten Lebenszusammenhängen entbunden und
mit einem Problem – der Frage nach dem rechten Leben – konfrontiert wird»5, worauf
verschiedene, untereinander und durch das Denken des Protagonisten perspektivierte
«zeitgenössischeWeltanschauungen, die jeweils für sich beanspruchen, die Frage nach
der richtigen Ausrichtung des Lebens zu beantworten», im Verlauf des ‹Experiments›
aneinandergereihtwerden, «umsodasAusgangsproblem induktiv zu bewältigen»6Mu-
sil selbst gibt in seinen Notizen den Hinweis, dass dabei neben demWeltanschauungs-
diskurs auch die Protagonistenreflexion, selbst wo sie Konzeptionen aus den Essays zi-
tiert, nicht als fiktionsexterne Diskursebene, sondern als für den Roman funktionali-
siertes Medium gelesen werden soll: «Entweder meine Philos. durch A[nders] ironisie-
ren od. sie ihm in denMund legen.Wahrscheinlich beides!» (KA,Mappe VII/6, 232).

Auch als Ausgangsproblem desWeltanschauungsdiskurses wird dieWahrnehmung
eines kulturellen Orientierungsverlusts unter Pluralisierungsbedingungen angenom-
men. Sie richtet sich teleologisch auf eine «Erlösung» vom «verbreiteten Gefühl der Un-
übersichtlichkeit, der Pflege des Individualismus, dem Nebeneinander von Larmoyanz
und Illusionslosigkeit sowie der Diversität der Zerstreuungsangebote» (als die 1914 der
Krieg erscheint, auf den Musils Roman zuläuft), um anschließend die strikten «Erwar-
tungen an den gesellschaftlichen Zusammenhang und die persönliche Einbindung in

4 Es versteht sich, dass diese Unterscheidung zwischen ‹Ideologie› und ‹Weltanschauung› auf der Ebe-
ne von Analysebegriffen getroffen wird, und zwar mit Blick auf deren Erklärungskraft, nicht auf Kon-
gruenz mit Musils eigenem Sprachgebrauch. Dass dieser in der Tat zwischen beiden Begriffen nicht
immer genau unterscheidet, mag folgende Stelle aus dem Entwurf Der deutsche Mensch als Symptom
von 1923 belegen: «Ideologie ist die Seele des Lebens, auch des alltäglichen. Sie zeigt nicht nur sei-
nen Charakter an, sondern sie formt ihn auch. […] Ideologie ist: gedankliche Ordnung der Gefühle; ein
objektiver Zusammenhang zwischen ihnen, der den subjektiven erleichtert» (GW II, 1379). Vgl. dazu
auch die Vorüberlegungen des vorigen Kapitels.

5 Honnef-Becker, Techniken der Relativierung, 153.
6 Vgl. Honnef-Becker, Techniken der Relativierung, 145ff. An gleicher Stelle begründet die Autorin diese

Vorstellung einer parataktischen Reihung mit einer luziden Abstraktion des Musilschen Literaturbe-
griffs, die den Rang der Fiktion präzise erfasst und dabei programmatische Vereinnahmungen vermei-
det: «Dichtung hat die Fragestellungen zu bearbeiten, die früher zum Themenbereich der Philosophie
zählten. Da die Probleme nicht mehr diskursiv innerhalb eines philosophischen Begriffssystems zu
behandeln sind, greift man zu den ‹ironischen› literarischen Darstellungsformen, insbesondere zum
Roman. Hier werden Erfahrungen des ‹nicht ratioiden› Bereichs bearbeitet, deren Erkenntnisgehalt
mit dem Instrumentarium der Wissenschaften nicht zu prüfen ist. Dichtung wird somit zum Refle-
xionsraum für metaphysische und ethische Probleme, zum Instrument der Wahrheitssuche und Le-
bensdeutung».

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 109

soziale Gefüge» umsetzen zu können;7 kurz, sie manifestiert sich als Sehnsucht nach
Reduktion vonKontingenz.Ebenso konstitutiv ist das Postulat geistigerOrientierungs-
losigkeit für all die Zeitromane, die an den Weltanschauungsdiskurs andocken, ihn li-
terarisieren und fortschreiben.

Zur genaueren Bestimmung,wieMusil die erzählteWelt, das Fundament desMann
ohne Eigenschaften konstituiert, ist der Blick auf den Beginn des Romans vonnöten,
und damit zunächst auf das erste Kapitel. Mit den Worten «Über dem Atlantik befand
sich ein barometrisches Minimum» setzt der Text ein, gefolgt von einer Reihe weiterer
Fachtermini, die schließlich in eine Übersetzung in die konventionellste aller Einlei-
tungsfloskeln münden: «Mit einem Wort, das das Tatsächliche recht gut bezeichnet,
wenn es auch etwas altmodisch ist: Es war ein schöner Augusttag» (GW I, 9). Schon
über eine mögliche Sinnzuschreibung dieses ersten Absatzes ist sich die Forschung
alles andere als einig, worin sich bereits die grundsätzlichen Probleme vorrangig her-
meneutisch motivierter Verfahren mit diesem Text äußern. Erfolgversprechender ist
ein demgegenüber zunächst bescheideneres Vorgehen. Denn ob es sich bei der An-
einanderreihung meteorologischer und astronomischer Fachinhalte nun der Intention
nach um einwandfreie Angaben oder um virtuos orchestrierte Pseudowissenschaft und
«mehrstöckigen Unsinn» handelt, wie behauptet wurde,8 darf beiseite bleiben, wenn
man sich zunächst mit Erkenntnissen bescheidet, die aus dem sprachlichen Materi-
al selbst zu gewinnen sind. Das relevante Ironiesignal sendet bereits, der Ebene von
Bedeutungszuschreibungen sozusagen vorgelagert, die Wendung «mit einem Wort»,
indem sie eine Äquivalenzbeziehung zwischen betont konventionellem einerseits und
wissenschaftlichemWortinventar andererseits herstellt. Während unsicher ist, worauf
diese Ironie gerichtet ist – die Forschung bietet da etwa die Romantradition an, aber
auch Wissenschaft, Pseudowissenschaft, einen unzuverlässigen Erzähler und weitere
–, kommt man auch hier schon mit einer wesentlich basaleren Feststellung weiter:
Indem der konventionelle Romanphraseologismus als die «etwas altmodisch[e]» Ver-
sion der einleitenden Fachbegriffskaskade enthüllt wird, ist zugleich ein Wechsel der
begrifflichen Einkleidung bei unverändertem Objektbereich («das Tatsächliche») kon-
statiert. Der einleitende Absatz birgt, unabhängig von seiner fachinhaltlichen Relevanz
oder der ironischen Wertung, in einer ersten Bedeutungsschicht Informationen über
einen bestimmten Sprachgebrauch. Die vom Erzähler als die zeitgemäße, oder jeden-
falls nicht «altmodische», etablierte Paraphrase einer banalenWetterbeobachtung, aus
der in der literarischen Tradition eben nicht, wie die Kapitelüberschrift suggeriert,
«nichts» hervorgeht, sondern im Gegenteil ein umfangreicher Roman, bezieht ihre
Begriffe aus dem Bereich der Wissenschaft. Zunächst eine augenfällige Verfremdung
wohlbekannter Erzählkonventionen, auf die dann sogar noch als Beschreibungsalter-
native aufmerksam gemacht wird, gewinnt diese sprachliche Verschiebung dadurch

7 Matthias Schöning: Versprengte Gemeinschaft. Kriegsroman und intellektuelle Mobilmachung in Deutsch-
land 1914-1933. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009, 17f.

8 Vgl. Sieglinde Grimm und Knut Hüller: Schönes Wetter oder was? Robert Musils Kritik an ‹moderner
Wissenschaft›. In: Musil-Forum 28 (2004), 57–83, hier 81. – In ihrem Aufsatz ordnen die Autoren nicht
völlig überzeugend jegliche Verwendung von Wissenschaftssprache in ein relativ starres Ironiemuster
ein, das, so die These, formelhaft «Pseudowissenschaft» vorführen und bloßstellen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

für die Romanwelt, in die der Leser an dieser Stelle eingeführt zu werden erwartet,
Bedeutung als vorangestelltes Interpretament:9 Die erzählte Welt wird nicht, und das
ist natürlich eine Implikation allen autoreflexiven Erzählens, als ein eindeutig refe-
renzierbares Gegebenes eingeführt, das ‹an sich› erfahren werden kann, sondern als
Betrachtungsgegenstand,der–auch vomRomanpersonal und vomErzähler –gedeutet
werden muss. Durch Parataxe explizit äquivalenter Beschreibungsmuster, die darüber
hinaus jeweils als präexistenter Jargon bestimmter gesellschaftlicher Teilsysteme mar-
kiert sind, registriert die Einführung in dieWelt desMann ohne Eigenschaften außerdem
die Kontingenz der Erfassung dieser Welt – sie konstituiert eine Erzählumgebung, die
schon intradiegetisch nur deutend erfasst werden kann, und zwar je unterschiedlich
nach Maßgabe der sozial zur Verfügung stehenden Muster, kurz: zu deren Wahrneh-
mung und Vermittlung es einer Sprache bedarf, deren Wahl im Prinzip kontingent
ist. Problematische Kontingenz derWelterfassung wird damit nicht lediglich diskursiv
repetiert, sondern erzählerisch nachvollzogen, und fundiert so all das, was aus diesen
ersten Sätzen «hervorgeht».

Die Konsequenzen für das erzählte Geschehen erweisen sich in unmittelbarer Fol-
ge. Nachdem sich die Perspektive über die «Reichshaupt- und ResidenzstadtWien» auf
zwei anonyme Menschen verengt hat,10 wird an ihnen eine Art Anwendungsbeispiel
des einleitenden Absatzes durchexerziert. Gegenstand ihrer Aufmerksamkeit ist ein
Verkehrsunfall, Resultat einer Störung der von mechanischer Regelmäßigkeit gekenn-
zeichneten Bewegungsmuster der Umgebung. Die Erzählerstimme bezeichnet den
Vorfall zunächst mit semantischen Leerstellen:

Wie die Bienen um das Flugloch hatten sich im Nu Menschen um einen kleinen Fleck an-
gesetzt, den sie in ihrer Mitte freiließen. Von seinem Wagen herabgekommen, stand der
Lenker darin, grau wie Packpapier, und erklärte mit groben Gebärden den Unglücksfall.
Die Blicke der Hinzukommenden richteten sich auf ihn und sanken dann vorsichtig in die
Tiefe des Lochs, wo man einen Mann, der wie tot dalag, an die Schwelle des Gehsteigs ge-
bettet hatte. (GW I, 10; Hervorhebungen FS)

Was folgt, ist die Vorführung eines Bedarfs nach Ordnungsstrukturen, die solche Leer-
stellen in befriedigender Weise füllen können. Die Frau, die sich bisher «in der Haupt-

9 Im Verbund natürlich mit den drei Abschnittskennzeichnungen, die dem eigentlichen Textbeginn vor-
angehen und bereits auf ähnliche Weise auf ihre Differenz zu gewohnten Mustern hinweisen: Vom
Romantitel Der Mann ohne Eigenschaften über den Abschnittstitel «Eine Art Einleitung» zur Kapitelüber-
schrift «Woraus bemerkenswerter Weise nichts hervorgeht» werden Abweichungen von Lesererwar-
tungen inszeniert.

10 Anonym insofern, als sie nur dadurch definiert werden, nicht Diotima und Arnheim zu sein. Musil
führt hier zwei seiner Hauptfiguren in absentia ein und unterläuft damit weiter Lesegewohnheiten.
Bezeichnenderweise nicht durch Negation der entsprechenden narrativen Bausteine, denn de facto
sind Arnheim und Diotima damit in den Roman eingeführt, sondern durch Entkopplung von der da-
mit assoziierten Darstellungskonvention, die in Form einer Inversion zitiert wird. – Irmgard Honnef-
Becker stellt zutreffend fest: «Daß Musil im Modus der Uneigentlichkeit erzählt, zeigt sich darin, daß
er, während er die konventionellen Muster gebraucht, gleichzeitig ihre Funktion als Erzählverfahren
deutlich macht» (Honnef-Becker, Techniken der Relativierung, 7).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 111

und Residenzstadt auf ihrem Platze» gefühlt hat, erlebt beim Anblick der Leerstelle ei-
ne Irritation, sie fühlt «etwas Unangenehmes in der Herz-Magengrube, das sie berech-
tigt war für Mitleid zu halten; es war ein unentschlossenes, lähmendes Gefühl» (GW I,
11). Es ist das Wort «Bremsweg», die Einordnung der Ursache ethischer Regungen, die
zunächst nur als semantisches «Loch» erfassbar war, in ein Ordnungssystem vermöge
technischer Terminologie, das sie gleich darauf um den unangenehmen Affekt erleich-
tert –wenngleich ihr die Bedeutung des Begriffs gar nicht klar ist.

Sie wußte nicht, was ein Bremsweg sei, und wollte es auch nicht wissen; es genügte ihr,
daß damit dieser gräßliche Vorfall in irgend eine Ordnung zu bringen war und zu einem
technischen Problem wurde, das sie nicht mehr unmittelbar anging. (GW I, 11)

Die bloße Ahnung irgendeiner Ordnungsstruktur, wie sie der Begleiter mit dem tech-
nischenWort andeutet, ist für den beiläufigen Alltagsgebrauch hinreichend; der Jargon
verbürgt so die Ordnungskapazität des Systems, dem er entstammt. Unmittelbar nach
einem solcherart erzielten Sinnstiftungserfolg wird auch äußerlich die Ordnung wie-
derhergestellt, als in Form des Rettungswagens die vorgesehenen sozialen Mechanis-
men greifen. Zugleich agiert über der Handlung der Erzähler, der im ersten Absatz ei-
ne perspektivisch determinierteWelt etabliert hat, nun aus jenerwahrnehmungsleiten-
den Perspektive, die der Sprachgebrauch des Mannes für die Frau evoziert hat, indem
er nämlich die erzähltenWahrnehmungen nach ihrer Folgerichtigkeit gemäß eines sol-
chen Ordnungssystems rubriziert. Signalwirkung hat dabei die dreifache Verwendung
des Adjektivs «berechtigt»: Berechtigt ist nicht die ethische Regung per se, sondern le-
diglich ihre Identifikation als Mitleid, berechtigt ist gleichermaßen der Eindruck, der
damit zusammenhängendeVorgang sei ein «gesetzliches undordnungsgemäßesEreig-
nis», und dementsprechend «unberechtigt» das Gefühl, einer Singularität beigewohnt
zu haben (GW I, 11).

Dasselbe Prinzip, nach dem auf den Namen des Handlungsorts Wien «kein beson-
dererWert gelegtwerden» soll, die Stadt vielmehr generalisiert «wie alle großenStädte»
gezeichnet wird, ist also auch wirksam, wenn Musil die Leserschaft nicht auf konven-
tionelleWeise in eine konventionelle Romanwelt einführt, sondern der eigenenVorgabe
gemäß in das «geistig Typische» dieser Welt. Deren von der Romantradition geforder-
te Konkretionen – die Stadt Wien, die wie andere ist; zwei Menschen, deren Identität
oder nicht-Identität mit Arnheim und Diotima für die Narration scheinbar ohne Be-
lang bleibt – sind an dieser Stelle kontingent. Das Darstellungsinteresse gilt hier nicht
den Figuren, sondern den Regeln, nach denen sie agieren. Daher bleiben die beiden
Personen der Eingangsszene einerseits anonym, ließe sich andererseits aber ebenso-
gut «annehmen», es handle sich um zwei der Hauptfiguren des Romans. Dies bedeutet
nun weniger die oft behauptete Austauschbarkeit der Musilschen Figuren, sondern es
ergibt sich daraus, dass Musil in diesem ersten Kapitel die universal gültigen Existenz-
bedingungen aller Figuren ein- und – tatsächlich exemplarisch – vorführt.11 Während

11 Um sowohl der Typisierung als auch der Individuation eigentlicher Hauptfiguren die universal gültige
Ebene ihrer Existenzbedingungen vorzuschalten, ist die Anonymität der beiden Menschen notwendig
– man könnte also sagen, sie sind darum textstrategische Funktionsträger, damit die Hauptfiguren es
gerade nicht sein müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

im ersten Absatz die Erzählerstimme in austauschbaren, sozial vorgegebenen Phraseo-
logismen einsetzt, demonstriert die abschließende Szene das gleiche Prinzip auf der
Ebene der Figurenhandlung, indem ein empirischer «Vorfall» und die damit unreflek-
tiert verbundenen ethischen Regungen eine Weltdeutung durch Phrasen provozieren,
die auf höhere Ordnung verweisen; es ist das Grundmuster des später im Roman ent-
falteten Weltanschauungsdiskurses. Zugleich deutet der Schluss der Szene schon die
Defizienz solcherWeltdeutungan.DasGefühl der Frau,eigentlich «unberechtigt» unter
den Prämissen der vom Begleiter übernommenen begrifflichen Ordnung, ist dennoch
als unaufgelöster ‹ethischer Rest› präsent, «etwas Besonderes erlebt zu haben».

ImFolgenden soll nundarauf eingegangenwerden,wie vor demHintergrunddieses
Weltanschauungsproblems Erzählinstanz,Hauptfigur und das umgebende Figurenen-
semble aufeinander bezogen werden.

Der Protagonist Ulrich fungiert vor allem im kanonischen Roman als Reflexions-
zentrum von erzählter Welt und Figurenensemble. Renate von Heydebrand beschreibt
die Figur daher als Bezugspunkt aller im Roman aufgebotenen Perspektiven in einem
«System der Spiegelungen, der wechselseitigen Erhellung, Ergänzung und Kritik, des-
sen Umfang durch Ulrichs Denken abgesteckt wird»12, eine Funktion, die zu erfüllen
Ulrich gegenüber den restlichen Figuren über privilegiertes intellektuelles und kriti-
sches Potential verfügt. Wie Irmgard Honnef-Becker erschöpfend nachgewiesen hat,
bestimmt diesesDenken derHauptfigur überdies die zwischen verschiedenen Perspek-
tiven changierende Erzählerstimme öfter und stärker als das irgendeiner anderen Fi-
gur, bis hin zu gezielter Verunklarung der Erzählsituation vor allem mancher der aus
dem epischen Präteritum ins kommentierende gnomische Präsens wechselnden Text-
stellen,die sich überhaupt nichtmehr eindeutig demErzähler oderUlrich zuweisen las-
sen.13 Ulrich steht daher im gesamten Verlauf des ersten Bandes in einem einzigartigen
Verhältnis zu seiner Umwelt, eine Position, die im zweiten Band und schließlich in den
Nachlassfragmentendurchdie FigurAgathe ergänztundzumindest versuchsweiseum-
gekrempelt wird.

Ulrich wird im Roman doppelt eingeführt, zuerst in Kapitel I/2 als «Mann ohne Ei-
genschaften» und zwei Kapitel später unter Angabe des Namens «Ulrich» und biogra-
phischer Details. Die erste Einführung wird als direkter Anschluss an die eben analy-
sierte Einführung der Erzählwelt im ersten Kapitel gestaltet, indem sich die Narration
gewissermaßen entlang einer vorgegebenen städtischen Topographie bewegt und da-
mit entlang der Straße vom exemplarischen Verkehrsunfall zu Ulrichs Haus gelangt. Es
tritt alsManifestation historischer Codes in Erscheinung: «ein Jagd- oder Liebesschlöß-
chen vergangener Zeiten. Genau gesagt, seine Traggewölbe waren aus dem siebzehn-
ten Jahrhundert, der Park und derOberstock trugen das Ansehen des achtzehnten Jahr-
hunderts, die Fassade war im neunzehnten Jahrhundert erneuert und etwas verdorben

12 von Heydebrand, Die Reflexionen Ulrichs, 2.
13 Vgl. Honnef-Becker, Techniken der Relativierung, 32ff., grundlegend 41: «Es muß betont werden, daß die

Basisfiktion ‹Erzähler› in Musils Roman stets beibehalten wird. Er kann aber mit mehr oder weniger
großer Distanz auftreten; souverän und allwissend aus großem Abstand erzählen oder sich den Figu-
ren annähern und ihre Perspektive einnehmen, wobei der Grad der Annäherung ständig variiert».

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 113

worden» (GW I, 12). Hierauf wechselt die Narration in die Innenansicht und präsen-
tiert erstmals den Protagonisten, ohne ihn jedoch zu beschreiben oder beim Namen zu
nennen. Er wird lediglich über das Epitheton «Mann ohne Eigenschaften» als Titelfigur
identifiziert – die Herleitung der Bezeichnung aus der Romanhandlung erfolgt erst in
Kapitel I/17 – und über eine Tätigkeit charakterisiert: Er nimmtmit einer Uhr Messun-
gen an Alltagserscheinungen vor und übersetzt die Phänomene des ersten Kapitels –
Autos, Fußgänger – in physikalische Begriffe und Quantifizierungen. Die sogleich als
«Unsinn» verworfene Tätigkeit inspiriert gleichwohl eine erste Reflexion von gesamt-
gesellschaftlicher Dimension, die vom physiologischen Begriff der «Muskelleistung» zu
den «kleinen Alltagsleistungen» und zur «heroischen Leistung» führt. Schließlichmün-
det der Versuch, auf diese Weise verschiedene Perspektiven mit dem Begriff der «Leis-
tung» assoziativ zu integrieren, zu einem Zwischenfazit in direkter Rede – dessen resi-
gnativen Gestus die folgende Narration aber unverzüglich unterminiert:

«Man kann tun, was man will;» sagte sich der Mann ohne Eigenschaften achselzuckend
«es kommt in diesem Gefilz von Kräften nicht im geringsten darauf an!» Er wandte sich ab
wie ein Mensch, der verzichten gelernt hat, ja fast wie ein kranker Mensch, der jede star-
ke Berührung scheut, und als er, sein angrenzendes Ankleidezimmer durchschreitend,
an einem Boxball, der dort hing, vorbeikam, gab er diesem einen so schnellen und hefti-
gen Schlag, wie es in Stimmungen der Ergebenheit oder Zustanden der Schwäche nicht
gerade üblich ist. (GW I, 13)

Die Passage ist, und so dürfte auch dieses anonyme ‹Vorspiel› Ulrichs als «Mann oh-
ne Eigenschaften» zu erklären sein, charakteristisch für die Position der Figur in der
erzähltenWelt. Ulrichs Blick durchs Fenster auf Phänomene, von denen bereits im ers-
ten Kapitel des Romans die Rede war, ruft zunächst eine weitere, man könnte sagen:
phraseologische Kontrafaktur nach demMuster der berühmten einleitendenWetterbe-
schreibung hervor; er versucht Autos, Wagen, Trambahnen und Gesichter in ein Sys-
tem messbarer, also wissenschaftlicher Einheiten: Geschwindigkeiten, Winkel, Kräfte
und Massen, zu überführen. Der Prozess endet diesmal aber nicht mit einer Alternati-
ve inkommensurabler Perspektiven und hermetischer Spezialsprachen, sondern Ulrich
postuliert, «daß er Unsinn getrieben habe» (GW I, 12), und stellt dann Überlegungen
über Motivation und Potential seines Zeitvertreibs an, indem er die zugrunde liegen-
de Aspektwahl als solche reflektiert und spekulativ weiterdenkt, bis zur Anwendung
wissenschaftlicher Messtechniken auf Abstrakta wie Alltagsbewältigung und Herois-
mus.Die reflektierte Aspektwahl, die Fähigkeit, sich eines Begriffsapparats – in diesem
Fall des wissenschaftlichen – instrumentell zu bedienen, ohne ihn zu verabsolutieren,
zeichnetUlrich imVerlauf desRomans vor denmeistenFiguren ausund ermöglicht ihm
auch an dieser Stelle, Umrisse einer ersten «Utopie» zu entwerfen: Im messbaren He-
roismus wird «rationalisiertes Heldentum» vorausgeahnt (GW I, 13). Dem «Mann ohne
Eigenschaften» wird damit einerseits privilegierte Erkenntnisfähigkeit gegenüber den
später entfalteten Pluralisierungsphänomenen zugeschrieben, er wird aber zugleich in
die Probleme der Zeit als ihr Exponent eingebunden, indem seine Reflexionen beson-
derspointiert epochentypischeFragenaufwerfen: «SolcherunbeantworteterFragenvon
größter Wichtigkeit gab es aber damals hunderte. Sie lagen in der Luft, sie brannten
unter den Füßen» (GW I, 13). In der parataktischen Verbindung von Resignation und

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Schlag gegen das Sportgerät drückt sich diese Gleichzeitigkeit von Repräsentation und
Sonderstellung noch einmal aus.

Wenn der Protagonist im Kapitel I/5 dann erneut, nun unter dem Namen Ulrich,
vorgestellt wird, schließt daran direkt die Schilderung persönlicher Biographieelemen-
te an; Ulrich erhält langsam einen Habitus. Die analeptische Darstellung eines jugend-
lichen, aber charakterlich bestimmenden Nonkonformismus – eine «Probe seiner Sin-
nesart» (GW I, 18) –wirdwiederumparataktischmit der schon in Kapitel I/2 eingeführ-
ten Raumsemantik des Hauses gekoppelt. Ulrichs Sinn für (modaltheoretisch verstan-
dene) Kontingenz, dessen Äußerung in einem Schulaufsatz bereits die ethischen und
begrifflichen Kapazitäten der Zeitgenossen überfordert – denn sie vermögen in satiri-
scher Überspitzung nicht zu entscheiden, «ob seine vermessene Bemerkung als Läste-
rung des Vaterlands oder als Gotteslästerung aufzufassen sei» (GW I, 19) –, findet eine
Entsprechung in der Innenausstattung des Hauses.14 Ulrich stehen bei der Einrichtung
die verschiedenen «Stile» und «Grundsätze» als Konsumwahl zur Verfügung (GW I, 19),
bis er schließlich, und hier wird er statt «Ulrich» wieder «Mann ohne Eigenschaften»
genannt, auf eine Wahl verzichtet und sich der Dynamik des Prozesses bzw. «dem Ge-
nie seiner Lieferanten» (GW I, 21) ausliefert. Schließlich bewohnt er ein Haus, in dem
die individuelle Prägung – die über die Begriffe von «Stil» und «Grundsatz» auch mit
der Ebene von Weltdeutung und Subjektkonstitution korreliert – maximal zugunsten
unpersönlicher Prozesse zurückgenommen und ins Zeittypische aufgelöst ist: «eine ge-
schmackvolle Residenz für einen Residenten, wie ihn sichMöbel-, Teppich- und Instal-
lationsfirmen vorgestellt hatten, die auf ihrem Gebiete führen» (GW I, 21).

Bevor Ulrich nun in seine Ausgangsposition für das Romangeschehen, den «Urlaub
vom Leben», gebracht wird, schaltet Musil in den folgenden Kapiteln noch die drei bio-
graphischen «Versuche,einbedeutenderMannzuwerden» ein,die, inder erzähltenZeit
eingerahmt von den Ereignissen des Kapitels I/5, in einer Art angedeutetem Entwick-
lungsromanschema ihrerseits Ulrichs Positionierung zu den konformistischen Sinnsti-
fungsprozessen seiner Umwelt, dem «Seinesgleichen», illustrieren. Dies geschieht, in-
dem der Protagonist in Rückblenden mehr oder weniger hermetische Systeme durch-
läuft, die seinen Selbstentwurf und seinWertsystem in verschiedenemMaße beeinflus-
sen, die er aber immer in dem Moment, in dem er ihre Kontingenz erkennt, überwin-
det. Erzählt wird Ulrichs Sozialisation in drei verschiedenen, gesellschaftlich normier-
ten Karrieremodellen, zu deren ersten zwei, Offizierslaufbahn und Ingenieurberuf, der
UlrichderErzählgegenwart deutlichmehrDistanzhat als zumaktuellen,derMathema-
tik.15Der ‹Bildungsroman› zeigtdas inUlrichsDenkensukzessivenachlassende Inklusi-
onspotential eines als soziale Konvention vorgegebenen «reizvollen zukünftigen Selbst-

14 Nebenbei ist zu ergänzen, dass diese Raumsemantik erneut ein ironisch reflektiertes narratives In-
strument ist, das gleichwohl bedeutungstragend eingesetzt wird; denn Ulrich liest in Zeitschriften die
Parole «Sage mir, wie du wohnst, und ich sage dir, wer du bist» und erklärt sie bewusst, wenn auch re-
lativiert durch mangelnden Ernst, zum leitenden Prinzip (GW I, 20). Die Figur interpretiert sich gewis-
sermaßen selbst.

15 So heißt es einleitend zum Kapitel I/11: «Über die Zeit bis dahin vermochte Ulrich heute den Kopf zu
schütteln, wie wenn man ihm von seiner Seelenwanderung erzählen würde; über den dritten seiner
Versuche nicht» (GW I, 38).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 115

bildnisses» (GW I, 37). Er verfolgt mit der militärischen Laufbahn ein vages Phantasma
napoleonischenHeldentums und eignet sich vorbehaltlos die zugehörige soziale Praxis
an: «Er ritt Rennen, duellierte sich und unterschied nur drei Arten vonMenschen: Offi-
ziere, Frauen und Zivilisten; letztere eine körperlich unentwickelte, geistig verächtliche
Klasse, der von denOffizieren die Frauen und Töchter abgejagt wurden» (GW I, 36).Das
Ende dieser Laufbahnwird als Scheitern inszeniert, als Konflikt der internalisierten Se-
mantikmit der Außenwelt: «Er hatte erwartet, sich auf einer Bühnewelterschütternder
Abenteuer zu befinden, deren Held er sein werde, und sahmit einemmal einen betrun-
kenen jungenMann auf einem leeren weiten Platz randalieren, dem nur die Steine ant-
worteten» (GWI, 36).Demgegenüber schwächt schonder «zweite, reifere Versuch» (GW
I, 38) die perspektivische Inklusion ab. Er endet, weil Ulrich die hermetische Perspekti-
ve der konventionellen Ingenieurlaufbahn als Fachidiotentum verwirft, also nichtmehr
aufgrund unreflektierter Inklusion.Mit dem dritten «Versuch» scheint Ulrich den Ziel-
punkt des Bildungsschemas erreicht zu haben, als Teil einer neuen «Denklehre» höchs-
ter Abstraktion und geistiger Ökonomie (GW I, 39), wie sie Musil im Essay «Der ma-
thematische Mensch» propagiert hat. In Ulrichs psychologisch motivierter Opposition
gegen die unpräzisen Weltanschauungsentwürfe seiner Zeit wird die Möglichkeit an-
gedeutet, dem eine Alternative im Sinne desWissenschaftsoptimismus entgegenzuset-
zen:

Von Ulrich dagegen konnte man mit Sicherheit das eine sagen, daß er die Mathematik
liebte, wegen der Menschen, die sie nicht ausstehen mochten. Er war weniger wissen-
schaftlich als menschlich verliebt in die Wissenschaft. […] Wenn man statt wissenschaft-
licher Anschauungen Lebensanschauung setzen würde, statt Hypothese Verstand und
statt Wahrheit Tat, so gäbe es kein Lebenswerk eines ansehnlichen Naturforschers oder
Mathematikers, das an Mut und Umsturzkraft nicht die größten Taten der Geschichte
weit übertreffen würde. (GW I, 40)

Diese Möglichkeit, und damit Ulrichs vermeintlicher Bildungsroman, bricht jedoch im
Kapitel I/13, «Ein geniales Rennpferd reift die Erkenntnis, ein Mann ohne Eigenschaf-
ten zu sein», jäh ab. Krisenhaft wird Ulrich die aus seiner Perspektive inhärente – auch
in «DermathematischeMensch» formulierte – utopische Zielvorstellung wissenschaft-
licher Methode fragwürdig, die darin bestehen müsste, «daß ein ferner Tag kommen
wird, wo eine Rasse geistiger Eroberer in die Täler der seelischen Fruchtbarkeit nieder-
steigt» (GW I, 46). Das nietzscheanische Berg-und-Tal-Pathos besorgt die Fallhöhe für
die ironisierende Verbindung mit der Zeitungsmeldung vom «genialen Rennpferd», in
deren FolgeUlrich von derWissenschaftsutopie, und damit einerweiteren sozialen Per-
spektivierung, zurücktritt, «mitten in einer großen und aussichtsreichen Arbeit» auf-
hört, die er erst im Rahmen der Agathe-Handlung wieder aufnehmen wird, und – be-
zeichnenderweiseunter derAnrufung «Bei allenHeiligen!»–seine sozialeExistenzhin-
terfragt: «[I]ch habe doch nie die Absicht gehabt, mein ganzes Leben lang Mathemati-
ker zu sein?» (GW I, 47). Mit dem Beschluss, «sich ein Jahr Urlaub von seinem Leben
zu nehmen, um eine angemessene Anwendung seiner Fähigkeiten zu suchen» (GW I,
47), nimmt Ulrich zuletzt eine narrative Startposition zu seiner Umgebung und ihren

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Phraseologismen ein, so dass im folgenden Kapitel die Erzählgegenwart der Clarisse-
Handlung einsetzen kann.16

Als ein zentrales Motiv durchzieht den Roman die Schilderung der Defizienzsym-
ptomeeinerGesellschaft,der die fortschrittsbestimmendenwissenschaftlichenVerfah-
ren,wie sie inderGegenwart derErzählung jedermannals «Elemente einer großenkon-
struktiven Gesinnung» (GW I, 305) verfügbar sind, sich als Instrumente derWeltbewäl-
tigung anbieten, als solche aber versagen:

Wollte sich aber jemand einfallen lassen, von so erworbener Gesinnung außerhalb der
Grenzen besonderer Fachaufgaben Gebrauch zu machen, so würde ihm alsbald begreif-
lich gemacht werden, daß die Bedürfnisse des Lebens andere seien als die des Denkens.
(Ebd.)

Unter anderemmit der KonstellationUlrich-Walter hatMusil dieses Problemauf der Fi-
gurenebene exemplifiziert. In der Kapitelreihe I/15–I/17 wird in Rückblenden die Figu-
renkonstellation auf die Basis einer Generationserfahrung und vergleichbarer geistiger
Ausgangspositionen gestellt: «[D]er eine brauchte nur den Mund zu öffnen, um etwas
Neues zu sagen,somachteder andere schondiegleicheungeheureEntdeckung.» (GWI,
56) Als generationsspezifisches Erlebenwird anUlrich undWalter das «beflügelnde Fie-
ber» der Jahrhundertwende dargestellt. Das Bild, wie auch die Kapitelüberschrift «Ei-
ne geheimnisvolle Zeitkrankheit», evoziert die ursprüngliche,medizinische Bedeutung
des Begriffs ‹Krise›, und Kosellecks Identifikation des Begriffs als «Indikator oder als
Faktor einer auf Entscheidung drängenden Situation»17 entspricht Musils Schilderung
aufs Genaueste: «Niemand wußte genau, was im Werden war; niemand vermochte zu
sagen, ob es eine neue Kunst, ein neuer Mensch, eine neue Moral oder vielleicht eine
Umschichtung der Gesellschaft sein solle» (GW I, 55). Beiden Figuren wird die biogra-
phische Prägung durch dieses zugespitzte Generationsempfinden explizit zugeschrie-
ben, wobei es aber die entgegengesetzten Entwicklungsrichtungen bei gleicher Aus-
gangsposition und gleichem Ausgangsproblem sind, aus denen Musil Konfliktpotenti-
al schöpft. Während bei Ulrich intellektuelle Distanz und Reflexion das «soziale Wohl-
gefühl», die rückstandslose Einbindung in identitätsstiftende Konventionen unterbin-
det, wird an Walter eine biographisch motivierte Weltanschauungsgenese vorgeführt.
Das Scheitern der jugendlichen Ambitionen und der epigonale DilettantismusWalters,
von Ulrich als soziales Phänomenmit denWorten charakterisiert: «Es gibt kein zweites
solches Beispiel der Unentrinnbarkeit wie das, das ein begabter junger Mensch bietet,
wenn er sich zu einemgewöhnlichen altenMenschen einengt» (GWI, 50),wird vonWal-
ter selbst in «Mut» umgedeutet,wieweltanschauliche Positionierungen sich grundsätz-
lich auf einZusammenspiel vonMutundVerkanntsein berufen.18 AufBasis der gleichen

16 Diese Schwellenfunktion des Kapitels I/13 ließe sich konkret z.B. daran fixieren, dass im folgenden Ka-
pitel sich die ersten in direkter Rede wiedergegebenen Dialoge außerhalb der Schlussszene des Ein-
gangskapitels finden; es scheint aber auch darüber hinaus die Etablierung narrativer Konstellationen
und vor allem der Person Ulrichs bis dahin im Vordergrund zu stehen, wie das weitgehende Fehlen
szenischer Konstruktionen bezeugt.

17 Koselleck, Krise, 629.
18 «Einsamkeit des Heros» nennt Thomé diese Figur; vgl. Thomé, Weltanschauungsliteratur, 373.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 117

Desorientierungsdiagnose, wie Ulrich sie stellt, kommt Walter zu einem entgegenge-
setzten Schluss, indem er die Webersche «Entzauberung» argumentativ instrumenta-
lisiert, um die Resignation in seiner «bequemen Beamtenstellung» (GW I, 50) zu legiti-
mieren:

Erst werden aus den vier Wänden einige Dutzend, und zum Schluß schwimmen wir bloß
noch auf Beziehungen, auf Vorgängen, auf einem Spülicht von Vorgängen und Formeln,
auf irgendetwas, wovon man weder weiß, ob es ein Ding, ein Vorgang, ein Gedanken-
gespenst oder ein Ebengottweißwas ist! Dann besteht zwischen einer Sonne und einem
Zündholz kein Unterschied mehr, und zwischen dem Mund als dem einen Ende des Ver-
dauungskanals und seinem anderen Ende auch keiner! Die gleiche Sache hat hundert
Seiten, die Seite hundert Beziehungen, und an jeder hängen andere Gefühle. Das Men-
schenhirn hat dann glücklich die Dinge geteilt; aber die Dinge haben das Menschenherz
geteilt! […] Ich versichere dir, ich habe den Mut, wenn ich nach Hause komme, einfach mit
dir Kaffee zu trinken, den Vögeln zuzuhören, ein bißchen spazierenzugehn […]. (GW I,
66f.)19

Eswird deutlich: Der Unterschied zwischen demMultiplizitätsexpertenUlrich und sei-
nen Zeitgenossen liegt, wie zutreffend gesagt wurde, «weniger in den Befunden der
Zeit- und Gesellschaftsanalyse selbst als vielmehr in dem Verzicht [Ulrichs], aus den
Befunden unmittelbare Konklusionen oder gar promptemoralischeWerturteile zu zie-
hen»20. Auf der Basis dieser Konstellation inszeniert Musil die Jugendfreunde schließ-
lich im Kapitel I/54 anhand der Weltanschauungsliteratur Arnheims als exemplarische
Vertreter entgegengesetzter Positionen.Die Rollenhaftigkeit der Argumentation wird
dabei, wie häufig im ersten Buch, durch distanzierende Vorbehalte vor allem Ulrichs
gegen seine eigenen Worte, noch während er sie äußert, signalisiert; wenn er etwa in
einerDialogpause «nicht einmal selbst»weiß, ob er «lüge» (GWI, 216). Solche Schutzbe-
merkungen indes erlauben esMusil umsomehr, ohne die erzählstrategischnotwendige
Distanz seines Protagonisten zu gefährden, an Ulrich und Walter Positionen des Zeit-
gesprächs sichtbar zu machen, die jeder aus einer sorgsam konstruierten Gesprächs-
dynamik heraus in gewissemGrad entgegen «seiner innerenMeinung» (GW I, 218) ver-
tritt.SokönnendieRollen vorläufigklar verteilt undals narratives InstrumentderKritik
eingesetzt werden. Gegenstand solcher Analyse ist die anWalter demonstrierte soziale
Funktion von Weltanschauung unter kulturellen Krisenbedingungen. Das hier entwi-
ckelte Gespräch legt nun nach dem Zuschnitt der Musilschen Spenglerkritik in einer
szenischen Konstruktion jene zeitprägenden Strukturen bloß, die den Erfolg Arnheims
begründen; wobeiWalter als Repräsentant,Ulrich alsWiderpart einer Gesellschaft fun-
giert,derArnheim«entspringtundgefällt» (Musil überSpengler;GW II, 1048).DenAus-
gangspunkt bildet ein Panoramades ArnheimschenUniversalismus, das vonMathema-

19 Wie stark sich Walter im ersten Teil des Zitats Ulrichs Diagnose bis in die Formulierung annähert,
zeigen auch die typischen Wortpaarungen wie Sonne/Zündholz und Mund/Verdauungskanal, deren
letztere in nur leicht abgewandelter Form in der Erzählerrede wiederkehrt (GW I, 153).

20 Ulrich Schulz-Buschhaus: Mul­ti­pli­zi­tät der Kultur und Einheit des Lebens. Über ein Fin-de-siècle-
Motiv in Musils «Mann ohne Eigenschaften». In: Fin de Siècle. Hrsg. von Rainer Warning und Winfried
Wehle. München: Fink, 2002, 321–373, hier 363.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

tik über Chemie und Ingenieurswesen bis zur Psychologie moderne Wissensbereiche
herunterzählt und in die Diagnose allgemeiner Kontingenzerfahrungenmündet:

Es war darin von algebraischen Reihen die Rede und von Benzolringen, von der mate-
rialistischen Geschichtsauffassung und von der universalistischen […] und allen anderen
Errungenschaften, die eine an ihnen reich gewordene Zeit verhindern, gute, ganze und
einheitliche Menschen hervorzubringen. (GW I, 214)

Diese Kontingenzdiagnose, wenn auch im ironischen Ton des Erzählers gestellt, bil-
det den Ursprung der gesellschaftlichen Bedürfnisse, die der «hohle Universalismus»21

Arnheims befriedigt, wie der Text an Walter illustriert. Gemäß Ulrichs Feststellung,
«der wissenschaftliche Mensch ist heute eine ganz unvermeidliche Sache», sagt Wal-
ter das konventionelle Legitimationskriterium prominenter Weltanschauungsliteratur
auf: «Zwar einwandfreie Wissenschaft, aber zugleich auch über das Wissen hinaus!»
(GW I, 214). Wie wenig sich dieses Urteil mit den Rationalitätskriterien echter Wissen-
schaft vereinbaren lässt, hat sich im Roman bereits am ausdrücklichen Dilettantismus
Arnheims erwiesen;22 dass es in aller Ernsthaftigkeit dem zuvor ironisierten Bedürfnis
nach einem «guten, ganzen und einheitlichen Menschen» entspringt, erweist der Ka-
pitelverlauf: Ulrich vertritt (wiewohl distanziert) gegen Walter und damit Arnheim die
Rolle eines Fortschrittsoptimisten, der «aus einem leidenschaftlichen Bedürfnis nach
Schärfe und Genauigkeit» (GW I, 216) für die Beschränkung auf den wissenschaftlichen
Erkenntnisbereich argumentiert, sich mit der schlichten Deskription funktionaler
Differenzierung bescheidet und Weltbewältigungsversuche durch dezidiert unzeit-
gemäße holistische Phantasien, die Grundlage von ‹Weltanschauung›, verweigert:
«Es steht nicht mehr ein ganzer Mensch einer ganzen Welt gegenüber, sondern ein
menschliches Etwas bewegt sich in einer allgemeinen Nährflüssigkeit» (GW I, 217).
AmWiderstand Ulrichs offenbaren sich um so deutlicher die Bedürfnisse Walters, der
seinerseits als Sprecher für das Publikum Arnheims gelesen werden kann. Wo Ulrich
die Unmöglichkeit jedes Weltanschauungsversprechens konstatiert, bekräftigt Walter
dieses Versprechen als zeitgemäß, indem er die Bemerkung, statt zu widersprechen,
emphatisch aufgreift und wendet: «Sehr richtig», heißt es im Anschluss an die eben
zitierte Stelle, «[e]s gibt eben keine ganze Bildung mehr im Goetheschen Sinn».23Wal-
ters Bedürfnis nach einem «Sinn des Lebens» (GW I, 216) wird so als negatives Abbild

21 Vollhardt, «Welt-an=Schauung», 517.
22 So heißt es an einer früheren Stelle, die ebenfalls die Wirkung Arnheims, jedoch allgemeiner, the-

matisiert: «Die Ausflüge in die Gebiete der Wissenschaft, die er unternahm, um seine allgemeinen
Auffassungen zu stützen, genügten freilich nicht immer den strengsten Anforderungen. Sie zeigten
wohl ein spielendes Verfügen über eine große Belesenheit, aber der Fachmann fand unweigerlich in
ihnen jene kleinen Unrichtigkeiten und Mißverständnisse, an denen man eine Dilettantenarbeit so
genau erkennen kann, wie sich schon an der Naht ein Kleid, das von einer Hausschneiderin gemacht
ist, von einem unterscheiden läßt, das aus einem Atelier stammt» (GW I, 191).

23 Mit der Anrufung Goethes lässt Musil Walter eine bereits zuvor ironisch untergrabene Argumenta-
tion aufrufen und knüpft damit die Verbindung zu Arnheim noch enger. So heißt es im zuvor zitier-
ten Arnheim-Kapitel auch: «Die Wissenschaft steht bei uns in hohem Ansehen, und mit Recht; aber
wenn es auch sicher ein Menschenleben ganz ausfüllt, wenn man sich der Erforschung der Nierentä-
tigkeit widmet, so gibt es doch Augenblicke, wo man sich veranlaßt sieht, humanistische Augenblicke

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 119

und Folge ausdifferenzierter wissenschaftlicher Weltbeschreibung im Sinne Webers
gestaltet, die ihn über die einseitige Reflexion der GrenzenwissenschaftlichenDenkens
in einen weltanschaulichen Antiintellektualismus führt:

Walter fuhr leise fort: «Du hast recht, wenn du sagst, daß heute nichts mehr ernst, ver-
nünftig oder auch nur durchschaubar ist; aber warum willst du nicht verstehen, daß gera-
de die steigende Vernünftigkeit, die das Ganze durchseucht, schuld daran ist. […] Es kann
so nicht weitergehen.» (GW I, 218f.)

Zugleich identifiziert die Szenenführung solche, denMaximenArnheims entlehnteDe-
klamationen auch als einen förmlich konsumistischen,mit der Zeitenwende heimatlos
gewordenen Drang nach Selbststilisierung, auf den Autoren von Weltanschauungs-
literatur erfolgreich antworten: In pointiert gesetzten Gesprächspausen erbaut sich
Walter anlässlich schmutziger Schuhe anNaturverbundenheitskitsch, in dem eine vom
Weltanschauungs- bis zum Blut-und-Boden-Roman ausgeschlachtete, reaktionäre
Stadt/Land-Dichotomie anklingt,24 und kostet zuletzt «den Schmerz und den Triumph
des Unverstandenen»25 aus, während sein Gegenüber bloß «unschöne Mädchenbeine»
bemerkt (GW I, 219).

Musil betreibt hier, ohne seine Zeit «widerlegen» zu wollen, wie er in den Essays
programmatisch hervorhebt (GW II, 1048), doch wesentlich mehr als die bloße Ironi-
sierung von Ideologien. Im Ineinandergreifen der verschiedenen Erzählebenen macht
er die sozialen Phänomenen zugrunde liegendenMechanismen soziokultureller Orien-
tierungsversuche sichtbar und schafft damit einen komplexenHintergrund, vor dem er
denWeltanschauungsdruck seines Figurenensembles darstellt.

Eine derwichtigen narrativenKonstruktionen des Romans, die demOrientierungs-
verlust eine Gestalt und immer wieder Anlass zur Diagnose der Kulturkrise geben, ist
die Parallelaktion. Schon die Problemstellung der Aktion, wie sie Musil den Teilneh-
mern und vornehmlich Diotima in den Mund legt, rekurriert auf die Symptome einer
solchen Krise, indem darin eine Einheit beschworen wird, die im «Elend des Weltan-
schauungsverlustes»26 zuvor verschwunden ist: denn es geht darum, «jenemenschliche
Einheit wiederzufinden, welche durch die so sehr verschieden gewordenen menschli-
chen Interessen verlorengegangen sei» (GW I, 178). Dass es sich dabei um nichts Gerin-
geres als um «eine Erlösung» zu handeln hat (GW I, 179), macht deutlich, wie drängend
dasVerlustempfinden in den durchDiotima vermittelten Floskeln der Zeit präsent ist.27

Der somotivierteVersuch,unter derAnnahme«ewigerWahrheiten»deren «Größteund

will dies sagen, an den Zusammenhang der Nieren mit dem Volksganzen zu erinnern. Darum wird in
Deutschland so viel Goethe zitiert.» (GW I, 191) Die Parodie des argumentum ad verecundiam im Na-
men Goethes benennt zugleich treffsicher dessen Rolle in der Begriffsgeschichte der ‹Weltanschau-
ung›, vgl. oben auf Seite 68.

24 «Er dachte: ‹Warum haftet an Ulrichs Schuh keine Erde? Sie ist die letzte Rettung des europäischen
Menschen›» (GW I, 217).

25 Vgl. Fußnote 18 auf Seite 116.
26 Eibl, «Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten», 134.
27 Dementsprechend ist zuvor schon Ulrich, der wider Willen zur «Mitverwendung an der großen Akti-

on» (GW I, 110) bestellt wird, von Leinsdorf die Rolle des Erlösers zugedacht: «Er betete sogar einmal,

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Wichtigste» (GW I, 93; 229) zu verwirklichen, gibt Musil Gelegenheit zur Satire, und es
wird die erste, vormärzlich propagandistische Vorgabe Leinsdorfs – «Friedenskaiser»
(GW I, 87) – in immer gehaltlosere Umschreibungen aufgelöst, bis hin zum Plan, ein
«Weltjahr» (GW I, 231) abzuhalten. Zugleich gibt die Parallelaktion Gelegenheit, an der
erzählten Gegenwart von 1914 die sozialen Folgen von Verlusterfahrungen zu diagnos-
tizieren.Das geschiehtmit der Schilderung gesellschaftlicher Sektenbildung, dieMusil
im Erzählkomplex der Parallelaktion wiederholt:

Solche fixierten Punkte, in denen das Gleichgewichtszentrum einer Person mit dem
Gleichgewichtszentrum der Welt übereinfällt, sind zum Beispiel ein Spucknapf, der sich
durch einen einfachen Griff schließen läßt, oder die Abschaffung der Salzfässer in den
Gasthäusern, […] oder die Einführung des Kurzschriftsystems Öhl, das durch seine unver-
gleichliche Zeitersparnis gleich auch die soziale Frage löst, oder die Bekehrung zu einer
naturgemäßen, der herrschenden Verwüstung Einhalt gebietenden Lebensweise, aber
auch eine metapsychische Theorie der Himmelsbewegungen, die Vereinfachung des
Verwaltungsapparats und eine Reform des Sexuallebens. (GW I, 140)

Varianten dieser Passage, die unverkennbar an die Schilderung des zeitgenössischen
Partikularismus im Essay «Bücher und Literatur» angelehnt ist,28 finden sich in zahl-
reichen Kapiteln zur Parallelaktion,29 wo sie als Resümee einer Sondierung des öffent-
lichen Raums abwechselnd Leinsdorf, Diotima und Ulrich zugeschrieben werden.

ImKapitel I/72 schaltetMusil demKontext der Parallelaktion eine Betrachtung über
Wissenschaft ein, die als Erzählerreflexion auf einermittlerenEbene zwischen den Stu-
fen des Figurenerlebens und der Gestaltung der Erzählerrede an die im ersten Kapitel
etablierten Strukturen anknüpft und ein historisches Erklärungsmodell dieser Plura-
lisierungsphänomene anbietet. Die «Universalisierung naturwissenschaftlicher Denk-
modelle, ihr Ausstrahlen in nahezu alle gesellschaftlichen und kulturellen Bereiche»30

als er sich sehr über seinen Angestellten geärgert hatte, zu Gott – obgleich er sich am nächsten Tag
dessen schämte –, daß Ulrich doch endlich zu ihm kommen möge» (GW I, 141).

28 Vgl. «Noch eindrucksvoller zeigt sich dieser Partikularismus, wenn man die Betrachtung nicht bloß auf
die schöne Literatur beschränkt. Es ist gar nicht zu sagen, wie viele Roms es gibt, in deren jedem ein
Papst sitzt. Nichts bedeutet der Kreis um George, der Ring um Blüher, die Schule um Klages gegen die
Unzahl der Sekten, welche die Befreiung des Geistes durch den Einfluß des Kirschenessens, vom Thea-
ter der Gartensiedlung, von der rhythmischen Gymnastik, von der Wohnungseinrichtung, von der Eu-
biotik, vom Lesen der Bergpredigt oder einer von tausend anderen Einzelheiten erwarten. Und in der
Mitte jeder dieser Sekten sitzt der große Soundso, ein Mann, dessen Namen Uneingeweihte noch nie
gehört haben, der aber in seinem Kreis die Verehrung eines Welterlösers genießt. Ganz Deutschland
ist voll von solchen geistigen Landsmannschaften; aus dem großen Deutschland, wo von zehn bedeu-
tenden Schriftstellern neun nicht wissen, von was sie leben sollen, strömen ungezählten Halbnarren
Mittel zur Entfaltung ihrer Propaganda, zum Druck von Büchern und zur Gründung von Zeitschriften
zu» (GW II, 1163f.).

29 Etwa GW I, 225; 232; 271f.; 347; 519f.
30 Katharina Grätz: Wissenschaft als Weltanschauung. Ernst Haeckels gelöste «Welträtsel» und ihr Text.

In: Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Hrsg. von Lutz Danneberg und Friedrich Vollhardt. Tübingen:
De Gruyter, 2002, 240–255, hier 241.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 121

wird hier expliziert und mit dem Anspruch der Objektivierung verhandelt; «unbefan-
gen» (GW I, 301) nähert sich der Erzähler den Wurzeln des Phänomens an. Historisch
macht er diese in einer die Menschheit in ihrer Gesamtheit umfassenden Veränderung
ausfindig,derenBeginner,analogderDarstellung in seinen frühenEssays,31mitderBe-
gründung der statistischen Methode im Denken Galileis «und seiner Geistesverwand-
ten» (GW I, 302) datiert. Als Grund für das Durchsetzungsvermögen dieses Denkens
identifiziert er die zwingende Evidenz des resultierenden technischen Fortschritts:

Denn das Merkwürdige ist, daß sich die Erde dafür so ungemein empfänglich gezeigt hat
und seit dieser Berührung [des Menschen mit der Erdoberfläche] sich Erfindungen, Be-
quemlichkeiten und Erkenntnisse in einer Fülle entlocken läßt, die ans Wunder grenzt.
(GW I, 302)

Es bleibt allerdings nicht bei dieser in den Essays präformierten Ursachenanalyse.
Noch darüber hinaus wirdWissenschaft selbst als Teil des von ihr katalysiertenWeltan-
schauungsdiskurses gestaltet. Musil psychologisiert die «allgemeine Gepflogenheit»,
um es mit einer polemischen Formulierung Max Webers zu paraphrasieren, der «Um-
stülpung des ‹Weltbildes› einer Disziplin», sprich: ihres Instrumentariums, «in eine
‹Weltanschauung›»32. Mit dem Wort «Wunder», das den wissenschaftshistorischen
Exkurs markant beendet, ist eine parareligiöse Funktion wissenschaftlicher Weltauf-
fassung angedeutet, wie sie auch der zeitgenössische akademische Diskurs vielfach
behauptet hat; und in der Tat zielt die Darstellung in beträchtlichem Maße darauf
ab, Wissenschaft sowohl als gesamtgesellschaftliches Phänomen als auch als Weltzu-
griff zu charakterisieren, der mit anderen Modellen rivalisiert. Zu Beginn wird zwar
das repräsentative Personal der Parallelaktion in zwei kategorial unvereinbare Lager
geteilt, «Schöngeister» und «Gelehrte», wobei aber der einschränkende Hinweis auf
eine Schicht des «Unterbewußstein[s]» (GW I, 301), der die Betrachtungen einleitet,
diese Kompetenzentrennung sofort zugunsten eines weltanschaulichen Konkurrenz-
verhältnisses relativiert.Wieder begegnet dabei die bei Musil typische terminologische
Doppelung, indem einer Reihe assoziationsbeladener Begriffe aus Lebenswelt und Phi-
losophie mittels wissenschaftssprachlicher Paraphrase rhetorisch effektiv «das Herz
ausgestochen» wird: «Ordentliches Fettgewebe» anstelle von «Schönheit» (GW I, 303).
Diesmal allerdings wird die Methode gleichsam offengelegt und als Habitus den typi-
schen VertreternwissenschaftlichenDenkens zugeschrieben.Wie es etwa bei Arnheim,
Diotima und anderen Vertretern dieser Weltanschauungsgalerie – in Übereinstim-
mung mit den zeitgenössischen Weltanschauungstypologien – geschieht, motiviert
der Erzähler auch in diesem Fall das wissenschaftliche Denken mit der Biographie,
die sich in einer isolierbaren persönlichen «Vorliebe» (GW I, 303) äußert, auf die das
Kapitel zuläuft: die noch im späteren Verlauf die ReflexionenUlrichs prägende Assozia-
tionwissenschaftlicher Exaktheitmit dem «Bösen», «Gewalttätigen» und «Grausamen»

31 Vgl. auch für die weitere Argumentation GW II, 990ff.
32 Max Weber: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Hrsg. von Johannes Winckelmann. 3. Aufl. Tü-

bingen: Mohr Siebeck, 1968, 401.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

(GW I, 303), die hier über das Bild desmetaphysikfernenÜberlebenskampfes entwickelt
wird.33

4.1.2 Diotima

Die Gestaltung dieser Figur, die nach der Exposition als inkarniertes Zentrum der Par-
allelaktion eingeführt wird, ist von Anfang an auf den Ton der Satire gestimmt. Schon
die Erkundigungen, die Musil seinen Protagonisten vorab einholen lässt, fördern nur
zeitgemäße Gemeinplätze über die «ideale Frau» zutage (GW I, 92); und nicht nur tauft
Ulrich sie demgemäß ironisch «Diotima», sondern mit einem zweiten Bruch der Na-
menskonventionen enthüllt der Erzählerbericht, als er zum ersten Mal auf diese Diot-
ima fokussiert, auch eine charakteristische Eigentaufe: «[D]urch intuitive Eingebung»,
so die entlarvende Tautologie, steht Hermine Tuzzi der «schöne Name» Ermelinda als
«höhere Wahrheit» vor dem «geistigen Ohre» (GW I, 92). Der genieästhetisch (und mit
einem ungelenken Bildbruch) verklärte Akt modischer Selbststilisierung bereitet den
ersten Auftritt der Figur so programmatisch vor, wie er auch den Kontrast zumDenken
Ulrichs schärft. Ulrichs Taufe der Figur zur «Diotima» prägt, inmarkantemGegensatz,
der demystifizierende Gestus der Ironie. Der Konstruktion des Kapitels gewinnt Musil
in der Folge die satirischen Effekte ab. Da seitens des Erzählerberichts die Sympathien
zwischen Ulrich und Diotima klar verteilt sind und Ulrichs Sonderstellung zur erzähl-
tenWelt etabliertwurde, erlaubt die Begegnung,Kontraste zwischenden Figurendialo-
gisch zu entwickeln,DiotimadurchdenErzähler zu ironisierenund schließlich,anhand
der SpiegelungUlrichs imBewusstseinDiotimas,die LeitvorstellungendiesesBewusst-
seins zu thematisieren.Wenn Diotima aufgeblähte, aber inhaltslose Sätze von der Ver-
wirklichung einer «ganz großen Idee» äußert, stellt Ulrich bereits zuBeginn, «naiv», die
für das folgende «Seinesgleichen»der Parallelaktion einzig entscheidendeFrage: «‹Den-
ken Sie an etwas Bestimmtes?› Nein, Diotima dachte nicht an etwas Bestimmtes» (GW
I, 93f.). Der Rollenverteilung entspricht die Darstellung. Diotimas erster Auftritt ist ge-
sellschaftlich erprobte Selbstinszenierung:

Als er ihr seine Aufwartung machte, empfing ihn Diotima mit dem nachsichtigen Lächeln
der bedeutenden Frau, die weiß, daß sie auch schön ist, und den oberflächlichen Män-
nern verzeihen muß, daß sie daran immer zuerst denken. (GW I, 92)

Diotimas «Hand, welche sie ihm reichte,» berichtet der Erzähler weiter, «war fett und
gewichtslos» (GW I, 93), und dieser ausgedehnten Gehaltlosigkeit korrelieren die «geis-
tigen Kennerworte», in denen man unschwer jene anonymen irrationalistischen Phra-
sen erkennt, die Musil in seinen Essays diskursiv kritisiert hat – «seelenlose, bloß von
Logik und Psychologie beherrschte Zeit», «Gegenwart und Ewigkeit», «Schatz von Ge-
fühl» (GWI, 94). Sie gehenmit intellektueller Substanzlosigkeit einher: «Von ihremAus-
sehen ging, obgleich sie nicht viel jünger als Ulrich und körperlich in aufgeschlossener
Vollblüte war, geistig etwas unerschlossen Jungfräuliches aus, das einen sonderbaren

33 Wohlgemerkt versieht diese «Verkleinerungssucht» ebensowohl eine sozialpsychologische Beschrei-
bungsfunktion, indem sie nicht nur den Wissenschaftlern, sondern der Zeit an sich, die von ihnen ge-
prägt ist, zugeschrieben wird (GW I, 306).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 123

Gegensatz zu ihrem Selbstbewußtsein bildete» (GW I, 93). In die gegenseitige Taxie-
rung mischt sich körperliche Attraktion, mit der Musil auf die bis zuletzt vorgesehene,
aber nur als Skizze realisierte «Gartenfest»-Episode vorgreift (vgl. KA,Mappe I/3, 1; GA
4, 384–386). Auch die gegenseitige Attraktion ist aber, was ihren Zusammenhang mit
demDenken der Figuren angeht, gegenläufig angelegt.Während sichUlrich «von etwas
Feindseligem bedrängt» fühlt, sich aber imWiderspruch dazu «der Schönheit Diotimas
nicht ganz entziehen» kann, werden, genau umgekehrt, Diotimas Reflexionen als Ab-
wehrreaktion auf die Wirkung von Ulrichs Attraktivität geschildert, gegen die sie sich
«wehrte […], indem sie ihn geistig bemitleidete» (GW I, 93). Auch darüber hinaus wird
Diotimas Einschätzung des intellektuell überlegenen Ulrich als «unreif» (GW I, 94) als
psychischer Verteidigungsmechanismus einer «überheblichenUnsicherheit» (GW I, 95)
motiviert.

Das Anschlusskapitel fundiert die so eingeführte Figur in einer biographischen
Analepse als soziale Aufsteigerin; als «Tochter eines Mittelschullehrers», deren leerlau-
fender Ehrgeiz «nichts hatte, worauf er stolz sein konnte,» gleichwohl aber als «unbe-
rechenbare Kraft» sich in der Erzählgegenwart auf soziale Rangfragen richtet (GW I,
97). Dies bedingt den Aufstieg zu einem Zentrum der gesellschaftlichen Intelligenz,
wobei Musil mit Bedacht die Anführungszeichen setzt, die den Salon als Umschlag-
platz modischer Phrasen demaskieren, deren Naivität mit derjenigen der Gastgeberin
konvergiert:

Der nüchterne, aber ungemein verläßliche Verstand ihres Mannes hatte die Aufmerk-
samkeit unwillkürlich auch auf sie gelenkt, und sie handelte nun vollkommen arglos wie
ein feuchtes Schwämmchen, welches das wieder von sich gibt, was es ohne besondere
Verwendung in sich aufgespeichert hat, indem sie, sobald sie wahrnahm, daß man ihre
geistigen Vorzüge bemerkte, mit großer Freude kleine ‹hochgeistige› Ideen an passen-
den Plätzen in ihre Unterhaltung einflocht. Und allmählich, während ihr Mann weiter
emporstieg, fanden sich immer mehr Leute ein, die seine Nähe suchten, und ihr Haus
wurde zu einem ‹Salon›, der in dem Ruf stand, daß ‹Gesellschaft und Geist› dort einander
begegneten. (GW I, 98)

Musil setzt nun im Lauf der Erzählung Diotimas Denksystem verschiedenen Irritatio-
nen aus, die aus der fortschreitend desillusionierenden Stagnation der Parallelaktion
sowie aus Diotimas sozialer Positionierung zwischen den Figuren Arnheim,Ulrich und
Tuzzi hervorgehen.34 Vereinfacht ließe sich feststellen, dass die Antipoden Ulrich und
Arnheim gewissermaßen punktsymmetrisch zu Diotima angeordnet sind: Der intel-
lektuellen Konfrontation mit Ulrich entspricht die weltanschauliche Affirmation durch
Arnheim,der «hohenLiebe» zuArnheimwiederumdie körperlicheAttraktion zuUlrich.

34 Die Zusammenhänge sind komplex, wie Musil überhaupt zwischen den Nebenfiguren ein enges Netz
gegenseitiger Bespiegelung und Affiliation geknüpft hat, in welchem er Figuren dynamisch neue Kon-
stellationen bilden und auflösen oder sich wechselseitig beeinflussen lässt, den Handlungsstrang ei-
ner Figur durch den Bewusstseinsfilter einer anderen wiedergibt oder die Erzählkomplexe in Ulrichs
Reflexionen, in denen sie zusammenlaufen, rekombiniert – hierin offenbart sich Ulrichs charakteristi-
sches «Lösen und Binden der Welt» (GW I, 153) auch als Gestaltungsprinzip des Romans, als potentiell
«schrankenlose Kombinatorik des Dichters» (GW II, 985).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

An der Figur Tuzzis schließlich werden die resultierenden Krisen Diotimas durch eine
ironisch gebrochene Ehebruchserzählung vorgeführt.

Diotimas Seelenkult ist angelesen, sie findet ihn «in der gebatikten Metaphysik
Maeterlincks […], in Novalis, vor allem aber in der namenlosenWelle von Dünnroman-
tik und Gottessehnsucht, die das Maschinenzeitalter als Äußerung des geistigen und
künstlerischen Protestes gegen sich selbst eineWeile lang ausgespritzt hat» (GW I, 103).
Die Behauptung, Musil setze damit die Theorie jener Autoren quasi experimentell der
Realität aus, lässt sich nur halten, wenn nicht von irgendeiner objektiven, sondern von
einer durch das Bewusstsein der Figur vorgegebenenRealität die Rede ist.Denn eswird
deutlich, dass Diotimas Lektüre motiviert und selektiv ist, wie später auch Ulrich den
Vorgang intellektueller Aneignung beimLesen kennzeichnet: «Ihre Auffassung läßt aus,
was Ihnen nicht paßt. Das gleiche hat schon der Autor getan» (GW I, 573).Was der Text
entwickelt, ist weniger Auseinandersetzungmit demGehalt von Ideen, es sind vielmehr
die an die Lektüre geknüpften weltanschaulichen Bedürfnisse der Figur und die Bedin-
gungen für Erfolg undMisserfolg ihrer Befriedigung. Diotima liest «in dem Bestreben,
sich aus dem, was sie Kultur nannte, eine Hilfe in der nicht leichten gesellschaftlichen
Lage zu bilden» (GW I, 332), denn ihr System des Gleichgewichts erscheint im sozialen
Mikrokosmos des Salons wie auch in ihrer Ehe von Beginn an gefährdet:

Es ging Diotima mit ihren berühmten Gästen nicht anders wie dem Grafen Leinsdorf mit
seinen Bankverbindungen; man mochte noch so sehr wünschen, sie in Einheit mit der
Seele zu bringen, es gelang nicht. […] Damit hatte Diotima aber an sich das bekannte
Leiden des zeitgenössischen Menschen entdeckt, das man Zivilisation nennt. Es ist ein
hinderlicher Zustand, voll von Seife, drahtlosen Wellen, der anmaßenden Zeichenspra-
che mathematischer und chemischer Formeln, Nationalökonomie, experimenteller For-
schung und der Unfähigkeit, zu einem einfachen, aber gehobenen Beisammensein der
Menschen. […] Zivilisation war demnach alles, was ihr Geist nicht beherrschen konnte.
Und darum war es seit langem und vor allem auch ihr Mann. (GW I, 102f.)35

Die so beliebte, weltanschaulich behauptete Dichotomie zwischen «Kultur» und «Zivi-
lisation», zu der sich äquivalente Begriffspaare zuhauf bei Musil, Broch und in der ein-
schlägigen Literatur der Vor- und Zwischenkriegszeit finden lassen, die «reine Intel-
lektualität» gegen «ganze Lebendigkeit» ausspielt, ist damit gänzlich im Privaten ange-
kommen. Es zeigt sich, dass bei Diotima die klassischen Konflikte der Liebessemantik
auf Epochenprobleme extrapoliert werden: «Wahrscheinlich war, was sie Seele nann-
te, nichts als ein kleines Kapital von Liebesfähigkeit, das sie zur Zeit derHeirat besessen
hatte; SektionschefTuzzi botnichtdie rechteAnlagemöglichkeit dafür» (GWI, 104). Ihre
so «übermäßig angeschwollene Idealität» (GW I, 105) versorgt sich aus der konsumier-
ten lebensphilosophischen Literatur mit Gefühlsschablonen:

[S]ie fühlte sich – um nur einiges aus den vielen Beschreibungen anzuführen, die sie in

35 Das Signalwort «Seife» dient dem Erzähler auch an späterer Stelle zur Kennzeichnung einer Zeiten-
wende: «Die These, daß der große Umsatz an Seife von großer Reinlichkeit zeugt, braucht nicht für
die Moral zu gelten, wo der neuere Satz richtiger ist, daß ein ausgeprägter Waschzwang auf nicht ganz
saubere innere Verhältnisse hindeutet» (GW I, 246).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 125

der Literatur dafür vorfand – harmonisch, human, religiös, nah einer Ursprungstiefe, die
alles heilig macht, was auf ihr aufsteigt, und alles sündhaft sein läßt, was nicht aus ih-
rer Quelle kommt: Aber wenn das auch alles recht schön zu denken war, über solche Ah-
nungen und Andeutungen eines besonderen Zustands kam nicht nur Diotima niemals
hinaus, sondern ebensowenig taten es die zu Rate gezogenen prophetischen Bücher, die
von dem Gleichen in den gleichen, geheimnisvollen und ungenauen Worten sprachen. Es
blieb Diotima nichts übrig, als daß sie auch daran die Schuld einem Zivilisationszeitalter
zuschrieb, worin der Zugang zur Seele eben verschüttet worden ist. (GW I, 104)

Weil die letztlich unzureichenden Weltanschauungssysteme sich gegen ihre eigene
Defizienz immunisieren, indem sie sie auf jene Zeitsymptome abwälzen, aus denen sie
hervorgehen («Zivilisationszeitalter»), dienen sie im Denksystem Diotimas zunächst
der Artikulation einer negativ bestimmtenDefizienz der Zeit: «[D]as Gesellschaftsleben
ist heute seelenlos geworden» (GW I, 107). Dem steht die Zielsetzung der Parallelaktion
zum einen als Versuch organisierter Sinnstiftung gegenüber, zum anderen als Bestä-
tigung von Diotimas Position in eben diesem Gesellschaftsleben durch intrinsisches
«Überrieseltwerden von Bedeutsamkeit» (GW I, 227). Sowohl die Konfrontationmit Ul-
rich als auch die Stagnation der Parallelaktion drohen diese Selbstentwürfe zu stören,
indem beide auf die Erkenntnis von Kontingenz zulaufen, die der Weltanschauungs-
diskurs ja gerade wegreden soll: «Diotima hätte sich ein Leben ohne ewigeWahrheiten
niemals vorzustellen vermocht, aber nun bemerkte sie zu ihrer Verwunderung, daß
es jede ewige Wahrheit doppelt und mehrfach gibt» (GW I, 229). Dieser Entwicklung
stellt Musil die Verbindung zu Arnheim entgegen, auf den sich Diotima für ihre ei-
genen Sinnstiftungsbedürfnisse beruft. «Am liebsten würde sie ihre Aktion stehen
gelassen und Arnheim geheiratet haben» (GW I, 423). Zugleich wirft diese «hohe Lie-
be» aber neue Probleme, nämlich die profanen Konflikte der Liebessemantik zwischen
Arnheim, Diotima und Tuzzi auf, die ihrerseits wieder von Arnheim und Diotima auf
die Ebene von Weltanschauungsphrasen verlagert werden. Ulrich erscheint in dieser
Konfiguration gegenüber Diotima als «unerklärliche Beunruhigung» (GW I, 283) eines
labilen Systems vager Jargonbrocken, das unter der Anforderung, die konkret ethi-
schen Fragen nach Handlungsnormen zu kompensieren, die sich aus der Konstellation
Tuzzi-Diotima-Arnheim ergeben, sich als ein «täglich gefährlicher werdender», «unbe-
rechenbar anwachsender Idealismus» erweist (ebd.). Den wachsenden Druck auf diese
Kompensationsleistung gestaltet Musil sowohl in der Gefühlsentwicklung der Figur,
den «Verwandlungen Diotimas» (GW I, 328), als auch in der Beziehung zu Ulrich.

An den durchArnheim verursachtenGefühlskrisen zeigtMusil zunächst dieMecha-
nismen auf, nach denen die weltanschauliche Kompensation abläuft. «Diotima hatte
schlafloseNächte; indiesenNächten schwankte sie zwischeneinempreußischen Indus-
triechef und einem österreichischen Sektionschef» (GW I, 425). Die Identifikation von
Mann und Nebenbuhler mit Nationalität und Funktion ist Programm, denn die gan-
ze Entscheidungsfrage wird sogleich auf die Ebene dessen gehievt, was Diotima als die
Dichotomie von «Kultur» – «die Nähe Beethovens, Mozarts, Haydns, des Prinzen Eu-
gen schwebtewieHeimwehdarum» (ebd.) –und «Zivilisation» bezeichnet, für die Tuzzi
als «Verstandes-undNützlichkeitsmensch» steht.Die nächtlichenReflexionen gehen in
ein vorgefasstes Fazit über: «‹Dann lieber Ehebruch!› sagte sie sich plötzlich. Ehebruch,

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

diesen Gedanken hatte Diotima seit einiger Zeit gefaßt» (GW I, 245f.). Es folgt eine sys-
tematische Rechtfertigung dieses Gedankens, die sich bei den vorgefertigten Mustern
der Liebessemantik bedient.

In Eile gegebene Küsse widersprachen ihrer Natur genauso wie flüchtig flatternde Lie-
besworte. Eher war sie für Katastrophen. Letzte Gänge, in der Kehle ersterbende Ab-
schiedsworte, tiefe Konflikte zwischen der Pflicht der Geliebten und der Mutter, das
entsprach viel besser ihrer Anlage. Aber sie besaß wegen der Sparsamkeit ihres Gatten
keine Kinder, und die Tragödie sollte gerade vermieden werden. So entschloß sie sich,
wenn es so weit käme, für Renaissancemuster. Eine Liebe, die mit dem Dolch im Herzen
lebt. Das konnte sie sich nicht genau vorstellen, aber es war zweifellos etwas Aufrechtes
[…]. Schuld und Überwindung des Schuldgefühls, Lust, gesühnt durch Leid, zitterte in
diesem Bild und erfüllte Diotima mit einer unerhörten Steigerung und Andacht. «Wo
ein Mensch seine höchsten Möglichkeiten findet und seine reichste Kraftentfaltung
erfährt, dort gehört er auch hin,› dachte sie ‹denn dort nützt er zugleich der tiefsten
Lebenssteigerung des Ganzen!» (GW I, 426)

Der Schluss des Gedankengangs leistet die Rückbindung der persönlichen Frage an das
unpersönliche «Ganze» und damit das, worauf es schon der anonymen Dame – obwohl
nicht Diotima – im Einleitungskapitel eigentlich ankommt, nämlich die Aufnahme des
ethischen Problems in ein beliebiges Ordnungsmuster und den Dispens von seiner Lö-
sung. «[I]n den Kämpfen der Seele hat niemand Schuld!», heißt es dann, so dass sich
die vermeintlich schlaflosen Nächte am Ende selbst als unzutreffende Stilisierung her-
ausstellen: «DieseGedanken,mit ihremdemAuge entzogenenSchlußpunkt,hattenden
Vorzug, sie selbst inden schlaflosestenNächtennachganzkurzerWeile einzuschläfern»
(GW I, 428).

Das langfristige Versagen dieses «Systems des Glücks» deutet sich in der Konfron-
tation mit Ulrich an und vollzieht sich schließlich im zweiten Buch, als Diotima sich
abrupt vom Seelenkult dem neuen, aber mit den alten Totalitätsansprüchen auftreten-
denDenkmodell der Sexualpädagogik zugewandt hat. ImKapitel II/23 vermittelt Bona-
dea diesen durch die emotionale Irritationmotivierten «Lektürewechsel» Diotimas und
spricht dabei als deren Stellvertreterin in deren Jargon, nämlich «im Geist ihrer Lehre-
rin» (GW I, 883) bzw. «in die Ausdrucksweise ihrer Meisterin geraten» (GW I, 887). Auf
ironischeWeise erfüllt sich Ulrichs Anspielung auf das platonische Vorbild, indem sich
DiotimaausderNot unauflösbarer ethischerKonflikte zu einerweltanschaulichen «Do-
zentin der Liebe» (GW I, 92) aufschwingt und dabei zu einem «Verzicht auf ihre Ideale»
(GWI,816) bereit ist.Dieser neueFachjargon,36 dessen sich auchBonadeanachBelieben
rechtfertigend bedient –der Kernsatz lautet hier: «Also irgendeine Drüsensache […]. Es
ist schon eine gewisse Beruhigung, wennman weiß, daßman nichts dafür kann!» (GW
I, 880) –, hat also die Funktion des als Orientierungswissen an den Liebesproblemen
gescheiterten «Idealismus» der Seele übernommen.

36 Helmut Arntzen: Musil-Kommentar zu dem Roman «Der Mann ohne Eigenschaften». München: Winkler,
1982, 329 weist ihn als denjenigen Sofie Lazarsfelds nach (Wie die Frau den Mann erlebt. Fremde Bekennt-
nisse und eigene Betrachtungen, 1931).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 127

[W]ährend ihr die Seele und deren Liebesrätsel wie ein Fisch entschlüpften, den man in
der bloßen Hand halten will, fand die suchende Leidende zu ihrer Überraschung reichli-
chen Rat in den Büchern des Zeitgeistes, als sie sich zum erstenmal entschlossen hatte,
ihr Schicksal am körperlichen anderen Ende anzupacken, das durch ihren Gatten darge-
stellt wurde. (GW I, 882)

Das ethische Problem der Entscheidung zwischen Tuzzi und Arnheim wird von Diot-
ima nun nicht mehr mit dem Vokabular der «Kultur» und «Seele» formuliert, sondern
im Vokabular populärer Sexualwissenschaft, in deren System sich die Figuranten ihres
Dilemmas einordnen lassen wie zuvor in die Zusammenhänge preußischer und öster-
reichischer Kultur. VomWortinventar solchen Zeitgeists gibt Musil nun zu einem Zeit-
punkt der Handlung, da Ulrich bereits selbst mit Agathe das Projekt verfolgt, Konzepte
von ‹Liebe› zu ergründen, auf den folgenden Seiten in gedrängter Form reichlich Kost-
proben, die schließlich in der Desavourierung ihrer Erklärungskraft für Bonadea und
folgerichtig in Sex gipfeln:

«Aber jeden Tag höre ich ja nichts als Sexualpraxis, geglückte Umarmung, springende
Punkte der Liebe, Drüsen, Sekrete, verdrängte Wünsche, erotisches Training und Regulie-
rung des Sexualtriebs! Wahrscheinlich hat jeder die Sexualität, die er verdient, wenigs-
tens behauptet das deine Kusine, aber muß ich denn durchaus eine so hohe verdienen?!
[…] Schließlich könnte man doch auch sagen, daß meine starke Erlebnisfähigkeit einen
physiologischen Überwert darstellt?» fragte Bonadea mit einem glücklich-zweideutigen
Auflachen. Zu einer Antwort kam es nicht mehr. (GW I, 887)

Walter Fanta hat anhand der Nachlassentwürfe darstellen können, dass Musil für Dio-
tima ein ähnliches Scheitern auch dieses zweiten weltanschaulichen Begriffssystems,
und zwar durch Ulrich, vorgesehen hatte.37 Die publizierten Romanteile deuten dar-
auf voraus.Wenn es zunächst von ihrer Beziehung zu Ulrich heißt: «Die Regelung ihrer
Beziehungen zu Arnheim strengte sie manchmal ebensosehr an wie ihr Salon, und die
Geringschätzung fürUlrich erleichterte ihr das Leben» (GW I, 283), sowerden die durch
ihn ausgelösten Irritationen sukzessive profunder. Einerseits steigert sich der intellek-
tuelle Einfluss so weit, dass Diotima im Gespräch mit ihm dahin gelangt, das ethische
Ehe-Dilemma immer unverblümter zu artikulieren – «Was soll also eine Frau in jener
Lage, von der wir gesprochen haben, im wirklichen Leben tun?» (GW I, 573), bittet sie
schließlich in einem der letzten Kapitel des ersten Bands um ethische Anleitung. Als
Ulrich allerdings im zweiten Bandmit Nachdruck angesichts einer weltanschaulich ge-
wandelten Diotima die entscheidende Frage nach Konkretem vom Beginn der Parallel-
aktion erneut aufgreift: «Aber welche Tat! Welche Art Tat?!», erweist sich solcher Ein-
fluss als flüchtig. Trotz weltanschaulicher Neuorientierung ist die Antwort im Ergeb-
nis dieselbe gebliebenund lediglichmit neuemSelbstbewusstsein angereichertworden:
«Ganz gleich! […]» (GW I, 812). Tatsächlichmuss die vonUlrich ausgehendeGefährdung
fürDiotimasWeltanschauungenvor allem imKontext der körperlichenAttraktiongese-
hen werden, die Musil mit wachsender Emphase von den Landfahrt-Kapiteln I/67ff. an

37 Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «Mann ohne Eigenschaften», 245f.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

ausarbeitet und in einer topisch klandestinen Aussprache auf engstem Raum, am Ran-
de der Parallelaktion im Kapitel «Die feindlichen Verwandten», vorläufig kulminieren
lässt; wobei in die Auseinandersetzung um weltanschauliche Standpunkte Arnheims,
in der Ulrich seine Gedanken zunehmend dominant zu vermitteln vermag, Formulie-
rungen eingeflochten werden, die sich von den «muskulösen Schenkeln» Ulrichs (GW
I, 473) über das «kräftige und schöne Stück Weib» Diotima (GW I, 474) und «die Anzie-
hung,diedieKörper auf einander indieserEngeausübten» (GWI,477) so lange steigern,
bis die Möglichkeit einer Affaire für Diotima konkret im Raum steht – «Aber was konn-
te man überhaupt in dieser Kammer tun? Sie sah sich um.Wie eine Dirne benehmen?»
(ebd.) –, was der Rückzug in den Diskursraum der Parallelaktion verhindert. Das noch
vor Erscheinen des ersten Bandes als Erniedrigungsritual skizzierte Gartenfestkapitel
als Fluchtpunkt dieser Entwicklung hätte, so Walter Fanta, Diotima endgültig «befreit
von ihrem aufgesetzten Idealismus»38, in das ursprüngliche Ehemodell zurückversetzt
und im Zusammenwirken mit der Mobilisierung zumWeltkrieg die unbefriedigenden
Weltanschauungskonzepte überführt in einen, so nun Musil, «Machtrausch, als wahre
Befriedigung ihrer Seele» (KA,Mappe I/3, 11).

Unter dem isolierten textgenetischenAspekt derMaterialbasis erweist sichDiotima
in besonderem Maße als diskursiver Flickenteppich. Corino identifiziert «wenigstens
fünf» historische (Teil-)Modelle für Diotimas Biographie und Sprache.39 Deshalb wird
an dieser Figur aber auch besonders deutlich, welche LeistungenMusil der Fiktion und
der Komposition seines Romans abverlangt. Neben persönlicher Biographie und Dis-
position beleuchten und beeinflussen die Figur diemannigfaltigen Konstellationen, et-
wa Ulrich-Diotima-Arnheim, Arnheim-Diotima-Tuzzi, Tuzzi-Diotima-Ulrich, Ulrich-
Rachel-Diotima, die sich zu jeweils eigenen Handlungssträngen und neuen Perspekti-
ven auf die Figur kombinieren lassen. Diotima tritt außerdem in Interaktion mit den
hier ganz oder weitgehend ausgeblendeten Figuren Leinsdorf, Bonadea, Stumm, Ra-
chel – um nur die raumgreifendsten zu nennen –, denen allen eigene Bewusstseinsho-
rizonte in Musils Spiegelungssystem zukommen. Wesentlich aus solchen Kombinati-
onsmöglichkeiten speist Musil das fiktive Aussagesubjekt Diotima, das mit den histo-
rischen Aussagesubjekten hinter den verwendeten Zitaten wenig zu tun hat. Die dras-
tische weltanschauliche Neuorientierung vom Seelenkult zur Sexualpädagogik macht
besonders deutlich, dass es sich dabei um Medien für weltanschauliche Problemlagen
handelt; Problemlagen, die sich aus der Konstitution der erzählten Welt ebenso erge-
ben wie aus den im narrativen Prozess dynamisierten Konfigurationen. Diese Medi-
en werden ihrerseits wieder durch die Handlung belastet oder wirken auf sie zurück.
Das mag abschließend ein knappes Beispiel demonstrieren: So spottet Ulrich gegen-
über Bonadea über Tuzzis eheliches Schicksal angesichts Diotimas neuer sexualpäd-
agogischer Ausrichtung und relativiert diese damit ironisch. Parallel wird sie auch im
Erzählvorgang relativiert, indem die bei Diotima erzählerisch durch ihre Position zwi-
schen Arnheim, Tuzzi und Ulrich vorbereitete Weltanschauungslehre im Bewusstsein
Bonadeas ganz andere Auswirkungen zeitigt: Konsequenz für die Konstellation Ulrich-

38 Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «Mann ohne Eigenschaften», 245.
39 Corino, Biographie, 855.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 129

Bonadea ist –die imMediumvonDiotimasWeltanschauung verhandelte Liebesseman-
tik ist jetzt wieder auf der Ebene der Handlung angekommen – der «Rückfall» (GW I,
878). Zu schweigen von der an dieser Stelle des Romans suspendierten Geschwister-
handlung, wird bei alldem durch den offenkundigen Zitatcharakter stets eine Ebene
des «geistig Typischen» bewusst gehalten, und eine in der Apokryphe des Mann ohne
Eigenschaften kundige Leserschaft wird die Szene auch im Hinblick auf das «Garten-
fest»-Kapitel als Entwicklung der Dyade Ulrich-Diotima verstehen. Von einer diskur-
siven Stellungnahme zu den Schriften Sofie Lazarsfelds ist das hier nur angedeutete
Spektrum von Bedeutungspotentialitäten weit entfernt.

4.1.3 Arnheim

Als dieNebenfigur, die im kanonischenMann ohneEigenschaftenwohl denmeisten Raum
einnimmt, ist Arnheimnicht nur imBezug auf Diotima–«amgleichen Tag in ihr Leben
getreten» wie Ulrich (GW I, 96) – als Gegenentwurf zum Protagonisten angelegt. Wo
Ulrich als Typus der Vorkriegszeit entworfen wird, erscheint Arnheim als dessen An-
titypus: nicht durch inkommensurable Verschiedenartigkeit des Entwurfs, sondern als
gegensätzliche Konkretion derselben Existenzbedingungen, womit der Nebenfigur ei-
ne Dimension als Zeiterscheinung nicht weniger zugeschrieben wird als Ulrich selbst.
Arnheimpropagiert aktiv eine «Ideologie» (GWI,384) bzw.«Philosophie» (GWI,193) von
großer sozialer Anschlussfähigkeit; er ist der erfolgreicheWeltanschauungsschriftstel-
ler des Romans. Er ist außerdem die Figur, die den Zeitgenossen wohl am deutlichsten
ein historisches Vorbild vor Augen stellte,wie die erstenRezensionen zumRomandeut-
lichmachen, undwie es auch Karl Corino zusammenfasst: «In vielen Bestimmungsstü-
cken hält Musil sich so eng an Rathenaus Lebenslauf, daß den allermeisten Lesern bei
ErscheinendesRomansdasModell ArnheimsmitHändenzugreifenwar.»40DerRoman
allerdings beleuchtet ausführlichmindestens vier Aspekte der Figur, dieman nur durch
Verständnis ihrerEntfaltung imText,nicht durchdenHinweis aufRathenauauszuloten
hoffen kann: Erstens Arnheims Jargon und seine diskursiven Strategien, was vornehm-
lich in denDialogenmit anderen Figuren entwickelt wird, aber auch, indemdie charak-
teristischen Phrasen durch Ulrich oder den Erzähler gebrochen und ironisiert werden;
zweitens Art und Bedingungen der Wirkung Arnheims auf seine Umwelt; drittens sei-
ne Weltanschauung als Produkt einer sozialen und individualpsychischen Disposition;
viertens die Irritationen und das Scheitern dieses Denksystems, die vor allem von der
Interaktion mit Diotima oder Ulrich ausgehen.

Obwohl die endgültige Position Arnheims, sein «wahres Gesicht» in den konzeptio-
nellenÜberlegungenMusils zurMakrostruktur insgesamt unklar bleibt,41 ist er eine der
Figuren des Romans, in deren Entwurf die spätere affirmativeHinwendung zumKrieg,
die für das gesamte Personal vorgesehen war, schon bei der Einführung deutlich ange-
legt ist. In einem für den Roman typischen narrativen Manöver eilt der Figur ihr Ruf
voraus, indem vor dem ersten Aktivwerden der Person in der Fabel schon die Kolporta-
ge durch andere Figuren einsetzt und in einer Analepse eine kennzeichnende Episode

40 Corino, Biographie, 871.
41 Vgl. Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «Mann ohne Eigenschaften», 242.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

vom Erzähler selbst vermittelt wird. So berichtet Tuzzi zunächst das «intime Gerücht»
über die Ambitionen Arnheims, der

durchaus nicht bloß nach der Stellung seines Vaters strebe, sondern, auf den Zug der Zeit
und seine internationalen Beziehungen gestützt, sich auf eine Reichsministerschaft vor-
bereite. Nach der Meinung des Sektionschefs Tuzzi war dies freilich ganz und gar ausge-
schlossen, außer es ginge ein Weltuntergang voran. (GW I, 96)

DieVorwegnahmedesArnheimschenOpportunismus,dessenErfüllungdie als Schluss-
punkt des Romans vorgesehene Katastrophe voraussetzt, wird ergänzt durch einen Be-
richt,mit dem der Erzähler ein weiteres imHaus Tuzzi kursierendes Gerücht aufgreift.

Nur der Mohrenknabe war Wirklichkeit. Ihn hatte Arnheim vor Jahren auf einer Reise im
äußersten Süden Italiens aus einer Truppe von Tänzern herausgegriffen und zu sich ge-
nommen, in einer Mischung des Wunsches, sich selbst zu schmücken, mit der Anwand-
lung, eine Kreatur aus der Tiefe zu heben und, indem er ihr das Leben des Geistes er-
schloß, an ihr Gottes Werk zu tun. Er hatte aber später bald die Lust daran verloren und
verwendete den Kleinen, der jetzt sechzehn Jahre alt war, nur noch als Bedienten, wäh-
rend er ihm vor dem vierzehnten Jahr Stendhal und Dumas zu lesen gegeben hatte. (GW
I, 97)

Auf engstem Raum und geradezu paradigmatisch legt Musil in dieser kleinen Episo-
de weitere, in der Folge ausgestaltete Eigenschaften undMotivationen der Figur an: sei
es der Narzissmus sich «schmückender» Selbstinszenierung oder die von Arnheim im
genus sublime glorifizierte, indes vom Erzähler als flüchtige «Anwandlung» entlarvte
Laune, nach Schemata des Bildungsromans kolonialistisch persönlichkeitsbildend auf
Soliman zu wirken.

Als ironisches Präludium tritt dieses Charakterbild in Kontrast zur unmittelbar an-
schließendenWahrnehmung Arnheims durch Diotima als «genialer Außenseiter» (GW
I, 108) undenthält auch schon jeneDiskrepanz,die sich inderFolge zwischenderSelbst-
wahrnehmung undWirkung Arnheims einerseits und seiner narrativen Dekonstrukti-
on andererseits auftut und Anlass zu scharfer Satire bietet. Denn Arnheim scheint zu-
nächst nichts Geringeres zu sein als die verkörperte Antwort auf die leitmotivisch wie-
derholtePartikularisierungderWelt. Im«babylonischenNarrenhaus» (GW II, 1088) gibt
es nur «einen Mann, der mit jedem in seiner Sprache reden konnte, und das war Arn-
heim» (GW I, 188). Das Auftreten als uomo universale scheint vordergründig alle Kon-
tingenzdiagnosen zu widerlegen.

Daß er mit Großindustriellen über die Industrie und mit Bankleuten über die Wirtschaft
zu sprechen vermochte, war verständlich; aber er war imstande, ebenso unumschränkt
über Molekularphysik, Mystik oder Taubenschießen zu plaudern. […] Seine Belesenheit
und sein Gedächtnis hatten wirklich einen ungewöhnlichen Umfang; er vermochte Ken-
nern die feinsten Stichworte ihres Wissensgebiets zu bringen, kannte aber ebensogut je-
de wichtige Person aus dem englischen, dem französischen oder japanischen Adel und
wußte auf Renn- und Golfplätzen nicht nur in Europa, sondern auch in Australien und
Amerika Bescheid. (GW I, 189)

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 131

Dieser öffentlichenWahrnehmung stellt der Text aber Arnheims ausdrücklichen Dilet-
tantismusgegenüber,42 der voneiner allgemeinen «PeriodederAbkehr vondenFachleu-
ten» (GW I, 108) profitiert, und führt diesen unter anderem in Dialogen vor. Schon das
erste dialogisch wiedergegebene Gespräch von Arnheim und Diotima erweist sich als
eine unvermittelte Reihe vorgefertigter Phrasen, deren Zweck nicht in der Kommuni-
kation von Inhalten besteht, sondern in dem unbestimmten «Glücks- und Erwartungs-
gefühl» (GW I, 110), das sie bewirken. Musil gelingt es hier, größtes satirisches Kapital
aus seiner Zitationstechnik zu schlagen, indem er brockenhafte Phraseologismen zu ei-
nem Pastiche aus Tautologien und Nonsens arrangiert; es entspinnt sich ein absurder
Dialog, dessen Bestandteile untereinander allenfalls durch vage Assoziationen verbun-
den sind.

[Das Gespräch] hatte noch kaum begonnen, als Arnheim schon sagte, er sei in diese alte
Stadt nur gekommen, um sich im Barockzauber alter österreichischer Kultur ein wenig
vom Rechnen, vom Materialismus, von der öden Vernunft eines heute schaffenden Zivi-
lisationsmenschen zu erholen.
Es sei eine so heitere Seelenhaftigkeit in dieser Stadt – hatte Diotima erwidert, und sie
war es zufrieden.
«Ja,» hatte er gesagt «wir haben keine inneren Stimmen mehr; wir wissen heute zuviel,
der Verstand tyrannisiert unser Leben.»
Da hatte sie geantwortet: «Ich verkehre gern mit Frauen; weil sie nichts wissen und un-
gebrochen sind.» Und Arnheim hatte gesagt: «Trotzdem versteht eine schöne Frau weit
mehr als ein Mann, der trotz Logik und Psychologie gar nichts vom Leben weiß.» (GW I,
109)

Statt eines kommunikativen Austauschs schildert Musil hier zwei hermetische welt-
anschauliche Sprachen. Deren Geschlossenheit gegeneinander bildet genau jenen im
Essay erhobenen Befund weltanschaulichen Partikularismus ab, der «ganze Kreise
hermetisch gegeneinander abgedichtet» habe (GW II, 1163). Der Dialog besteht eigent-
lich aus zwei fertigen Monologen, die einander in ihrem Ablauf nicht zu beeinflussen
scheinen und problemlos wieder voneinander isoliert werden könnten. DasMuster der
Dialogführung, das sich in den späteren Kapiteln zum Komplex Arnheim-Diotima un-
ter Verwendung von Zitaten vor allemMaeterlincks und Rathenaus wiederholt, beruht
essentiell auf der Formelhaftigkeit des sprachlichen Materials. Durch Gemeinplätze,
Konventionalität des Ausdrucks und hartnäckige Repetition der gleichen Formeln, auch
durch ironische Emphase bestimmter Floskeln in der Erzählerrede an anderer Stelle, si-
gnalisiertMusil den objektsprachlichen Charakter. Beim ersten Aufeinandertreffenmit
Ulrich werden schließlich an dessen Widerstand die diskursiven Methoden Arnheims
sichtbar, der das Gespräch anfangs wieder mit musterhaften Tautologien bestreitet
– deren Komik Musil subtil verstärkt durch den Wechsel von direkter und indirekter
Rede:

«Ohne Zweifel;» erwiderte Arnheim «große Geschehnisse sind immer der Ausdruck einer
allgemeinen Lage!» Diese sei heute gegeben; und schon die Tatsache, daß eine Zusam-

42 Vgl. auch S. 118 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

menkunft wie die heutige irgendwo möglich gewesen sei, beweise ihre tiefe Notwendig-
keit.
Da sei aber etwas schwer zu Unterscheidendes dabei, meinte Ulrich. (GW I, 174)

Ulrich kanndann seinennüchternenEinwand,mit demer sich gegenArnheims «Vereh-
rung für das Irrationale» (GW I, 543) positioniert hat, nur so langeweiter ausführen, bis
der taktierende Arnheim, weil er zwischen Diotima und Leinsdorf ein «Gespräch wit-
terte, ohne es beeinflussen zu können», anscheinend beliebig ein Stichwort vereinnah-
mend aufgreift und es Ulrichs skeptischer Intention entgegen ins Positive wendet,wor-
auf der Disput und damit die erste Konfrontation unvermittelt abbricht.

«Es gibt mehrere tausend Berufe, in denen die Menschen aufgehen; dort steckt ihre
Klugheit. Wenn man aber das allgemein Menschliche und allen Gemeinsame von ihnen
verlangt, so kann eigentlich nur dreierlei übrigbleiben: die Dummheit, das Geld oder
höchstens ein wenig religiöse Erinnerung!» «Ganz richtig, die Religion!» schaltete Arn-
heim nachdrücklich ein und fragte Ulrich, ob er denn glaube, daß sie schon völlig und bis
auf die Wurzeln verschwunden sei? – Er hatte das Wort Religion so laut betont, daß Graf
Leinsdorf es hören mußte. (GW I, 175)

Dass Musil auf diese Weise den Opportunismus Arnheims, dem die Phrase hier nicht
zur Erkenntnis dient, sondern zur günstigen Beeinflussung der Vorgänge imRaum,ge-
genden skeptischen IntellektUlrichs ausspielt,findet seineBestätigungnicht nur inder
späteren Spiegelung Ulrichs im Bewusstsein Arnheims und vice versa, sondern auch in
den Kommentaren, in denen der Erzähler Arnheim als Phänomen seiner Epoche einem
anderen sozialenFeld zuordnet,das auchMusil selbst in seinennicht-fiktionalenTexten
immer wieder thematisiert hat: dem Journalismus. Mit Arnheims «unbewußter Gabe,
der Presse zu gefallen» (GW I, 327), geraten die sozialen Bedürfnisse undMechanismen
in den Blick, die über den Erfolg Arnheims und den seiner «Programme und Bücher»
entscheiden, in denen er «nichts Geringeres als gerade die Vereinigung von Seele und
Wirtschaft oder von Idee und Macht» verkündet (GW I, 108), und deren Wirksamkeit
sich auch im Kapitel I/54 an Walter zeigt. Die sozial etablierte Wahrheitsmächtigkeit
des in Fachfragen dilettantischen Arnheim, kurz das «Gerücht von des Mannes überra-
gender Bedeutung» (GW I, 193), ist zum einen eng an die Person selbst gebunden, denn
der gesellschaftliche und finanzielle Status bürgt für dieWahrheit seinerWeltanschau-
ungsliteratur: «[W]as aber einer zu sagen hat, der es verstanden hat, für sich selbst zu
sorgen, daranmußwohlmancherleiWahres sein» (GW I, 191). Sein oberflächlicher Uni-
versalismus,das «Talent,niemals in etwasNachweisbaremundEinzelnemüberlegen zu
sein,wohl aber durch ein fließendes und jedenAugenblick sich aus sich selbst erneuern-
des Gleichgewicht in jeder Lage obenauf zu kommen,was vielleicht wirklich die Grund-
fähigkeit eines Politikers ist» (GW I, 194), bezieht seine große soziale Durchschlagskraft
aus der Kompatibilität mit denMechanismen des zeitgenössischen Journalismus.

Heute, wo alles mögliche durcheinander geredet wird, wo Propheten und Schwindler
die gleichen Redensarten gebrauchen, bis auf kleine Unterschiede, denen nachzuspüren
kein beschäftigter Mensch die Zeit hat, wo die Redaktionen fortwährend damit belästigt
werden, daß irgendwer ein Genie sei, ist es sehr schwer, den Wert des Menschen oder ei-
ner Idee richtig zu erkennen […].

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 133

Die Welt des Schreibens und Schreibenmüssens ist voll von großen Worten und Begrif-
fen, die ihre Gegenstände verloren haben. Die Attribute großer Männer und Begeiste-
rungen leben länger als ihre Anlässe, und darum bleiben eine Menge Attribute übrig. Sie
sind irgendeinmal von einem bedeutenden Mann geprägt worden, aber diese Männer
sind längst tot, und die überlebenden Begriffe müssen angewendet werden. (GW I, 326)

Damit ist Arnheimnicht nur unter die ProphetenundSchwindler seiner Zeit eingereiht,
sondern es ist deren und sein Erfolg auf die von Ulrich konstatierte «unordentliche Ge-
sellschaft» zurückgeführt,die solche Sprachkonventionenperpetuiert,derenursprüng-
licher Gehalt unter den gegebenen sozialen Strukturen eigentlich nicht mehr aktuali-
sierbar ist (GWI, 113).Dieser sprachlicheMechanismusbildet inMusils Romandas Fun-
dament sowohl derweltanschaulichenPartikularisierungwie auchdes Journalismus als
Medium von öffentlichem Konsens. Vor allem durch die gesellschaftliche Funktion des
Journalismus aberwerdendie ausPhraseologismengenerierten Inhalte sozialwirksam,
nämlich erhoben in «den Rang einer Tatsache, mit allen Folgen, die das hat» (GW I,
326).43 Nicht nur im Medium seiner Weltanschauungsliteratur also, sondern auch im
Medium des Journalismus gelingt es Arnheim, auf Bedürfnisse zu antworten, indem
er seine Formeln wiederholt. Deren Erfolg begründet der Text nicht mit propositiona-
lemGehalt oder Erkenntniskraft, sondern nennt die Kriterien, die einen Satz «gut», das
heißt nach journalistischenMaßstäben konsensfähig machen, ganz anders:

Er hatte den Journalisten, die ihn über das Konzil befragten, geantwortet, daß schon die
Tatsache dieser Zusammenkunft ihre tiefe Notwendigkeit beweise, denn in der Weltge-
schichte geschehe nichts Unvernünftiges, und damit hatte er so ausgezeichnet ihre Be-
rufsstimmung getroffen, daß dieser Ausspruch in mehreren Zeitungen wiedergegeben
wurde. Es war, wenn man ihn näher betrachtet, auch wirklich ein guter Satz. Denn Men-
schen, die alles, was geschieht, wichtig nehmen, müßte übel werden, wenn sie nicht die
Überzeugung hätten, daß nichts Unvernünftiges geschieht; aber andererseits würden sie
sich, wie bekannt, auch lieber in die Zunge beißen, als etwas wichtig zu nehmen, und sei
es gerade das Bedeutende selbst. Die leichte Prise von Pessimismus, die in Arnheims Äu-
ßerung lag, trug viel dazu bei, dem Unternehmen reelle Würdigkeit zu geben […]. (GW I,
327)

Die soziale Erfolgsgeschichte und deren Ironisierung werden durch weitere Dimensio-
nen ergänzt, die sich nun nicht mehr einem einzelnen historischen Vorbild zuschrei-
ben lassen. So hat die Figur etwa,wie die Erzählungwiederholt andeutet, «mitten in ei-
nem Zentrum der Mechanisierung, nämlich in Berlin, mystische Erlebnisse»44, an wel-
che jene durchDiotima undUlrich ausgelösten Irritationen direkt anschließen, die sei-
ne mit großem Erfolg an die sozialen Sinnbedürfnisse angepassten Begriffe, «die sonst
ein großes System des Rechthabens darstellten» (GW I, 382), erschüttern.Wenn erzählt

43 Tatsächlich stellt auch Ulrich seine Zeitdiagnose zumindest teilweise auf der Basis repräsentativer
journalistischer Semantik, besonders markant dann, wenn die vom Pressebegriff des «genialen Renn-
pferds» ausgelösten Anschlussüberlegungen den Anlass zum Abbruch seines Bildungsromansche-
mas geben.

44 Corino, Biographie, 871.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

wird,wie Arnheim «fühlte,wie in derMoral ursprünglich ein unsägliches Feuer geglüht
hatte, bei dessen Anblick selbst ein Geist wie er nicht viel mehr tun konnte, als in die
ausgebrannten Kohlen starren» (GW I, 187), dann klingt im frappantenWechsel des Vo-
kabulars – der vorangehende Absatz wird noch vom Wortinventar der Arnheimschen
Selbstentwürfe dominiert: von «Tätigkeit», «Wirklichkeit», «guter gesellschaftliche[r]
Haltung», «großen Gedanken» ist da die Rede (GW I, 186f.) – eine andere Schicht der
Figur an, die stark an das Erkenntnisinteresse und das Vokabular Ulrichs angenähert
ist45 undwie diesermit demgesellschaftlich erfolgreichenProgrammArnheims inKon-
flikt steht. Dieser hier erstmals auftretendeWandel von Arnheims Sprache, den Musil,
eine psychologisierende Deutung anbietend, unter der Kapitelüberschrift «Ideale und
Moral sind das beste Mittel, um das große Loch zu füllen, das man Seele nennt»46 und
mit den Worten «Man erzählte eine Geschichte von ihm» (GW I, 187) als zwischenge-
schaltete Erzähleinheit kennzeichnet, erscheint erst wieder in den verschieden gearte-
ten Auseinandersetzungen mit Diotima und mit Ulrich. Als Arnheim an sich selbst die
als Regress von einem geistigen in einen körperlichen Zustand wahrgenommene Liebe
zu Diotima diagnostiziert, geht diese Erkenntnis einer Zustandsänderung wieder mit
einemUmschlagendesVokabulars einher,das sich erneut imBilddes Feuers bemerkbar
macht.Während aber an der zuerst zitierten Stelle dieses Umschlagen im Denksystem
Arnheims noch aufgeht – so heißt es, «dauernd vermögen bloßNarren, Geistesgestörte
und Menschen mit fixen Ideen, im Feuer der Beseeltheit auszuharren», denen gegen-
über Arnheim selbst als «der gesundeMensch» auftritt (GW I, 186) –, offenbart sich das
Programm und der ganze Persönlichkeitsentwurf Arnheims nun zumindest punktuell
als defizitäre Kompensation einer Verlustgeschichte.

Seit er das Feuer wieder kennengelernt hatte, das ihm die Zunge verdorrte, überwältigte
ihn das Gefühl, er habe einen Weg, den er ursprünglich gegangen, vergessen, und die
gesamte Ideologie eines großen Mannes, die ihn erfüllte, sei nur der Notersatz für etwas,
das ihm verlorengegangen war. (GW I, 383f.)

Das Bild des Feuers verbindet Arnheimmit Ulrich47 undmarkiert die gemeinsame Aus-
gangsposition, zu der sie als Typus und Antitypus entgegengesetzte Haltungen einneh-
men, wobei diejenige Arnheims imHinblick auf ihre Kompensationsleistung sukzessi-
ve fragwürdig wird und im Aufeinandertreffen der Figuren ihr Orientierungspotential
einbüßt. Arnheim, der sich «durch diesen anderen», gemeint ist Ulrich, «in Frage ge-
stellt fühlte» (GW I, 547), ist, wie schon Diotima, auf Autosuggestion und Kunstgriffe
der Selbstwahrnehmung angewiesen, um denWiderspruch Ulrichs abzuwehren:

45 So gebraucht Ulrich in den «heiligen Gesprächen» gegenüber Agathe ein ähnliches Bild in Bezug auf
den Begriff der Moral: «Ich glaube, daß alle Vorschriften unserer Moral Zugeständnisse an eine Ge-
sellschaft von Wilden sind. […] Ein anderer Sinn schimmert dahinter. Ein Feuer, das sie umschmelzen
sollte.» (GW I, 769) Zur mystischen Feuermetaphorik vgl. Pott, Kontingenz und Gefühl, 65–72.

46 Zugleich bietet diese Kapitelüberschrift natürlich die Möglichkeit an, das Wort ‹Seele› im Rahmen der
im Roman schon etablierten Spezialterminologien als Zentralbegriff Diotimas wie auch Arnheims zu
lesen, was auf Parallelen der Genese von Diotimas und Arnheims Denksystemen hinausläuft.

47 Vgl. Pott, Kontingenz und Gefühl, 65ff.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 135

Arnheim nahm an, daß es ihm nicht schwer fallen würde, seinen Gegner auf irgendeine
Weise unschädlich zu machen. Aber er wollte Ulrich gewinnen, beeinflussen, erziehen
und seine Bewunderung erzwingen. Um sich das zu erleichtern, hatte er sich eingeredet,
daß er ihn mit einem tiefen und widerspruchsvollen Gefallen liebe, und hätte nicht ge-
wußt, womit er es begründen solle. (GW I, 539)

Mit fortschreitender Handlung tritt aber die Unwirksamkeit dieser Bewältigungsme-
chanismen in den Vordergrund, bis hin zu veritablen Krisen einerWeltanschauung, die
eingangs noch als Paradigma eines erfolgreichen, «selbstgefällig ausgebreiteten» Den-
kens (GW I, 187) auftrat:

Schmerzlich bewegt, fühlte er sich auf der Höhe seines Lebens von allem, was er berührt
hatte, durch einen kalten Schatten getrennt. […] Arnheim wußte mit einemmal, daß auf
dem Leben dieses Mannes [=Ulrich] der gleiche Schatten lag wie auf seinem, dort aber
eine andere Wirkung hatte. (GW I, 547)

Diese krisenhaften Irritationen geben Musil Gelegenheit für eine Art Ursprungsge-
schichte und habituelle Motivation. Die persönliche Geschichte Arnheims, und wie
Musil dessen weltanschauliche Sendung, «der Welt nicht nur Waren zu bringen, son-
dern auch eine bessere Form des Lebens» (GW I, 544) durch sie perspektiviert, soll hier
exemplarisch erhellt werden.

Im Kapitel I/86 reflektiert Arnheim über seine Kindheit und den Ursprung seines
Schreibens.Perspektiviert durchdieErinnerung zeigtMusil Arnheimals «klugesKind»,
dem jedoch, anders als dem ebenfalls über seine Kinderzeit reflektierenden Ulrich,
nichts Nonkonformistisches eignet, ja dessen im Gegenteil konformistische Grundzü-
ge,die später in seine «BücherundÜberzeugungen» eingehen,auf einebehütete Jugend
zurückgeführt werden. Gleichwohl ist in dieser Jugend auch eine bestimmte Form der
«Liebe», nämlich eine «ganz ohne Frauen, überhaupt ohne bestimmte Personen», an-
gelegt (GW I, 384). Dieser Zustand erinnert nicht zufällig an die «Mystik der Liebe»
(GW I, 125), die Ulrich in der ebenfalls als Erinnerung erzählten «überaus wichtigen
Geschichte mit der Gattin eines Majors» erlebt; und so nah kommt diese Schilderung
Arnheims tatsächlich den Kerninteressen, dieMusil mit seinem Protagonisten und sei-
nem Erzählen überhaupt verfolgt, dass er hier zum Spiel mit einer Metaebene ansetzt,
um die Differenzen auszuloten. Denn eingeleitet als eine mögliche Erklärung dieser
mystischen «Liebe», mit der Arnheim «sein Leben lang nicht fertiggeworden» war, zi-
tiert Musil sich selbst. Ein Abschnitt vom Beginn der Versuchung der stillen Veronikawird
einemDichter, «den Arnheim schätzte, weil es für ein Zeichen von Eingeweihtheit galt,
von diesem, dem Gesicht des Publikums entzogenen, heimlichen Mann zu wissen»
(GW I, 385) – ein kaum verschleiertes Selbstporträt –, zugeschrieben,48 indes Arnheim
trotz seiner oberflächlichen Wertschätzung mit diesem dichterischen Ausdruck seines
Zustands nichts anfangen kann: «ohne daß er ihn übrigens selbst verstand,» heißt es
weiter, «denn Arnheim verband solche Andeutungen mit dem Reden vom Erwachen
einer neuen Seele, wie sie zu seiner Jugendzeit im Schwange gewesen waren […]».

48 Das Zitat in seinem Originalkontext: GW II, 195. Im Roman: GW I, 384f.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Musil stellt hier eine oberflächliche, eine Fehlinterpretation seines frühen Textes nach
und demonstriert daran, wie Arnheim jenen selbsterlebten, mystischen Zustand, der
ihn mit Ulrich verbindet, anstelle der «Erkenntnis des Dichters» nur mit modischen
Redensarten zu fassen bekommen will, die er dann in seiner eigenen Lebenslehre auf-
greift und erfolgreich vermarktet. Es ist bezeichnend, dass dieser Absatz unmittelbar
in die Schilderung der Kriterien übergeht, nach denen der junge Arnheim sich als Typus
eines «neuenMenschen» etabliert; es sindmodische: «eine hochgeschlossene schwarze
Atlasweste und eine breite Kragenbinde aus schwerer Seide, die an die Mode der Bie-
dermeierzeit anknüpfte, der Absicht nach aber an Baudelaire erinnern sollte…» (GW I,
385).49

Vom unaufgelösten Arnheimschen Ursprungserlebnis berichtet der Erzähler: «Man
kann nicht lebhaft genug versichern, daß dies keine Philosophie war, sondern ein eben-
so körperhaftes Erlebnis, wie wenn man den vom Tageshimmel überstrahlten Mond
stummimVormittagslicht stehen sieht» (GWI,386).Die «schwärmerischeAhnung» von
diesem Erlebnis ist wie bei Ulrich ein stets präsenter Bezugspunkt seiner Handlungen,
sie wird aber von Arnheim der betonten Körperlichkeit gewissermaßen entkleidet und
in einen für den «durchseelten Mittelstand, […] Hauptkonsument der Künste und aller
nicht zu schwierigen Literatur» (GW I, 388) vorbildlichen Lebensentwurf aufgelöst, als
Kern seiner «Überzeugung» verwertet und, seinem «Machtdrang» (GW I, 390) folgend,
den Schriften inkorporiert, die er «ungefähr zu dieser Zeit» zu veröffentlichen beginnt
(GW I, 389). Für die weltanschauliche Fixierung bietet der Text drei psychologischeMo-
tivationen auf: Machtbewusstsein; das Bedürfnis, «sich gegen seine sehr vernünftige
engere Umwelt, namentlich gegen die im Geschäftlichen überlegene Führernatur sei-
nes Vaters […] in einer demGeschäftsverstande unzugänglichenWeise zu verteidigen»;
sowie ein Bedürfnis nach Orientierung, das im unbestimmten Jargon der «Seele» ein
Mittel sieht, «umalles,was sein Verstand nicht beherrschen konnte, zu entwerten» (GW
I,389f.).AufdieserBasis entwickeltMusil anArnheimeinModell zeitgenössischerWelt-
anschauungsliteratur.

[E]r leugnete nicht den Nutzen des Wissens, ja im Gegenteil, er machte selbst Eindruck
durch sein emsiges Zusammentragen, wie es nur ein Mann vermag, dem dazu alle Mittel
zu Gebote stehn, aber nachdem er diesen Eindruck gemacht hatte, erklärte er, daß sich
über dem Bereich des Scharfsinns und der Genauigkeit ein Reich der Weisheit befinde,
das nur noch seherisch erkannt werden könne […]. Und er trug solche Äußerungen im Stil
von Erlassen des Statthalters einer vertriebenen Königin vor, der seine Weisungen von ihr
persönlich empfangen hat und die Welt nach ihnen ordnet. […]
Im Angesicht eines Unterredners sprechend und durch dessen Person den Beziehungen
der Erde verbunden, würde sich Arnheim niemals so weit ausgelassen haben, aber über
ein Papier gebeugt, das bereitlag, seine Anschauungen widerzuspiegeln, ließ er es sich

49 Kleidung und Mode dienen bei Musil wohlgemerkt nicht nur als satirischer Topos, sondern werden
durch den ganzen Mann ohne Eigenschaften auch immer wieder auf sozial bedingte Formbildungspro-
zesse hin semantisiert und als Mittel eingesetzt, die Ebene «unpersönlicher» Oberflächenphänomene
im Roman mit Bedeutung aufzuladen – vgl. etwa die Kapitel I/67ff.; ähnlich auch die Innen- und Au-
ßenarchitektur von Ulrichs Haus.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 137

mit Freuden an einem gleichnishaften Ausdruck von Überzeugungen genug sein, die nur
zum geringsten Teil fest, zum größeren ein Nebel von Worten waren, dessen einziger, üb-
rigens nicht unbeträchtlicher Wirklichkeitsanspruch darin bestand, daß er unwillkürlich
an immer den gleichen Stellen aufstieg. (GW I, 390f.)

Nachdem der Text Arnheim so aus seinen Jugenderinnerungen unter die zeittypischen
«Legitimisten und Propheten» (GW I, 390) versetzt hat, schließt Musil den weiten Bo-
gen, indem er die ganze Kette der Motivationen und mentalen Techniken am Ende des
Kapitels in die Feststellung der schwindendenOrdnungskapazität von ArnheimsDenk-
systemmünden lässt, in die Erkenntnis, es sei «doch für seinen Verstand kein befriedi-
gender Zustand» (GW I, 392) erreicht:

Er schob wohl die Ursache auf den irrationalen Rest, den das Leben dem unterrichteten
Betrachter allerorten zeigt; er suchte sich auch achselzuckend damit zu beruhigen, daß
in der gegenwärtigen Zeit alles ins Uferlose gehe, […] aber mit der Zeit, wo sein litera-
rischer Erfolg auf die Höhe kam, ohne daß sich in seinem Kronprinzenleben Entschei-
dendes geändert hatte, wuchs jener irrationale Rest, wuchsen der Mangel greifbarer Er-
gebnisse und das Mißbehagen, sein Ziel verfehlt und seinen ersten Willen vergessen zu
haben, drückend an. (GW I, 392)

Der erfolgreicheWeltanschauungsschriftsteller gerät «drückend» in die weltanschauli-
che Aporie; das System, das sich ihm «seherisch» geoffenbart hat und vermeintlich eine
goethesche Gesamtschau der Welt leistet, bleibt in der eigenen Lebenspraxis unzurei-
chend.Arnheimerfährt dieDefizienz seinermit größtemErfolgnachaußengetragenen
Weltanschauung ameigenen Leib und fühlt «dasGebäude seines Lebens erzittern» (GW
I, 393). Die Proselyten schaffende Weltanschauungsschrift imWeltanschauungsroman
‹1. Ordnung› ist deutlichstes Kennzeichen der abgeschlossenen weltanschaulichen Klä-
rung; der «umfassende[] gesellschaftliche[] Zuspruch» verbürgt die Wahrheit.50 Musil
geht einen Schritt darüber hinaus und stellt das Prinzip ironisch auf den Kopf.Der Pro-
phet hat seinen Bekehrungserfolg, muss selbst aber an der Hohlheit seiner Lehre ver-
zweifeln.

4.1.4 Meingast

In den vergleichsweise wenigen Kapiteln, in denenMusilMeingast auftreten lässt,wid-
met er sich weniger der Figur selbst als vielmehr durch sie einem Phänomen, das auch
zentraler Bestandteil derWeltanschauungspluralität seit der Jahrhundertwende ist:

Lange vor den Diktatoren hat unsere Zeit die geistige Diktatorenverehrung hervorge-
bracht. Siehe George. Dann auch Kraus und Freud, Adler u. Jung. Nimm noch Klages
u. Heidegger hinzu. Das Gemeinsame ist wohl ein Bedürfnis nach Herrschaft u Führer-
schaft, nach dem Wesen des Heilands. (KA, Heft 34, 81).

Nun ist bekannt, dass der genannte Ludwig Klages eines der Vorbilder für den Jargon
Meingastswar, jedoch reichtderUmfangderFigurnochweiter. 1932notierteMusil: «Ein

50 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 260.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Versuch, den ich zwei Mal machte, die Geschichte dreier Personen zu schreiben, in de-
nenWalter, Clarisse und Ulrich deutlich vorgebildet sind, endete nach einigen hundert
Seiten in nichts» (GW II, 953). Diese Vorarbeit, die auf der Beziehung Musils zum Ju-
gendfreund Gustav Donath und dessen Frau Alice Charlemont basiert, hatMusil im Ta-
gebuch umrissen (TB I, 91ff.) und später mit Meingast eine Figur konstruiert, die ihm
erlaubte, die frühen Pläne – schließlich durchgeführt als Vorgeschichte zur EheWalters
undClarisses – in dasGesamtkonstrukt des Romans zu integrieren.Die Integration ge-
lingt durch die funktionale Verschmelzung der konfliktreichen Sexualität des Paars, auf
die sich der frühe Entwurf konzentriert, mit der «geistigen Diktatorenverehrung» Cla-
risses und Walters in der Figur Meingast – «[w]obei Musil sich den grimmigen Scherz
erlaubt, die dubiosen Liebhaber Alicens […] mit Klages in einer Figur zusammenzufüh-
ren»51, so Corino. In der Tat lässt sich Klages’ Vokabular und die Rolle, die er gemäßMu-
sils Dokumentation für das Ehepaar Donath tatsächlich gespielt hat, ebenso aus Mein-
gast herauslesenwie die imTagebuch festgehaltene, biographisch frühereKonstellation
um Gustav Donath, Alice Charlemont und deren verschiedene Liebhaber. Berücksich-
tigtman darüber hinaus, dass sämtliche Charakteristika nach dem ‹Modell Klages›, also
die Funktion als präfaschistischerWeltanschauungsprophet, der Figur erst in der zwei-
ten Teilveröffentlichung von 1932 zugeschrieben werden, während Meingast im ersten
Band überhaupt nur am Rande, und dann stets in Verbindung mit sexueller Nötigung,
in den Erinnerungen Clarisses auftaucht,52 scheint das die Vermutung einer rein addi-
tiven Zusammenlegung narrativer Funktionen nahezulegen. Es gelingt Musil aber, aus
der Verschmelzung auch eine weitere Perspektive auf MeingastsWeltanschauungspro-
phetie zu gewinnen, die ihm vor allem als Mittel verschärfter Ironisierung dient.

Denn Meingast nimmt in der Galerie der Nebenfiguren eine Sonderstellung durch
die ausschließlichparodistischeArt seinerDarstellungein.Unübersehbare Ironiesigna-
le sendet bereits die unentwegte Bezeichnung Meingasts durch den Erzähler und auch
Ulrich als «Prophet», «Meister», «Philosoph» oder «der große Mann». Die Kontrastie-
rung der selbstinszenierten VerehrungMeingasts mit seiner Darstellung durch den Er-
zähler nimmt dabei stellenweise burleske Züge an. Zu keinem Zeitpunkt wird die Fi-
gur ernst genommen, sei es durch eine vorübergehend ungebrochene Annäherung der
Erzählperspektive an das Figurenbewusstsein, wie sie etwa bei Diotima und Arnheim
gelegentlich eingesetzt wird, sei es in Person des Protagonisten, der Meingast jederzeit
ablehnend als «Schwätzer» (GW I, 839) einschätzt und sich auf ihn nicht in ähnlicher
Weise einlässt wie auf die meisten der anderen Figuren, denen dasselbe Epitheton zu-
stünde.Einender typischenDialoge,durchdieMusil seineNebenfigurenaufdieHaupt-
figur ausrichtet, gibt es zwischenMeingast undUlrichnicht; tatsächlich zelebriert gera-
de das Kapitel II/14, das den Anlass zu einem solchenDialog bietet, eher das Ausbleiben
der Kommunikation, indem die (noch genauer zu betrachtenden) Abschlussbemerkun-
gen Ulrichs undMeingasts unverknüpft im Raum stehen bleiben.

51 Corino, Biographie, 306f.
52 Mit vorgreifenden Andeutungen allerdings, er habe sich zwischenzeitlich vom «Hahn in allen Famili-

en» zum Philosophen gewandelt (GW I, 292) bzw. vom «leichtfertigen Lebemann» zum «berühmten
Denker» (GW I, 441).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 139

Nachdem die Vorbereitung und Ankündigung der Figur im ersten Band sich auf
Meingasts übergriffige Sexualität konzentriert hatten, etabliert ihr erster Auftritt im
Kapitel II/14 imKontrast dazu die UnterwürfigkeitWalters und Clarisses, die Oppositi-
on Ulrichs, und gibt erste kleine Proben von Meingasts Jargon. Alle drei Aspekte lassen
sich auf das zentrale Problem dieser Konstellation beziehen, die Wirkung Meingasts,
die an Walter und Clarisse vorgeführt, von Ulrich in Frage gestellt und vom Erzähler
eingeordnet wird:

Sie ist eine merkwürdige Erscheinung, die der Bewunderung. Im Leben des Einzelnen
bloß auf «Anfälle» beschränkt, bildet sie in der Gesamtheit eine dauernde Einrichtung. Ei-
gentlich würde es Walter befriedigender gefunden haben, in seiner und Clarissens Ach-
tung selbst an Meingasts Stelle zu stehn, und begriff in keiner Weise, daß es nicht so war;
aber irgendein kleiner Vorzug lag doch auch darin. […] Eines der ursprünglichen Bedürf-
nisse nach Leidenschaft, die das Leben heute in kleine Stücke bricht und bis zur Unkennt-
lichkeit vermengt, suchte sich da einen Rückweg, denn Walter lobte Meingast mit einer
ähnlichen Wut, wie eine Zuhörerschaft im Theater über alle Grenzen ihrer eigentlichen
Meinung hinaus Gemeinplätzen applaudiert, durch die man ihr Beifallsbedürfnis reizt
[…]. (GW I, 783)

Wieder findet sich hier die klassische Aporie desWeltanschauungsdiskurses paraphra-
siert. Das schiere Bedürfnis nach einer Gestalt wie Meingast unter Bedingungen ge-
sellschaftlicher Pluralität steht bereits für die Geltung seiner Aussagen ein, es genügt
seine Selbstinszenierung, um sich der öffentlichenWahrnehmung als «Prophet» einzu-
prägen – in einer Zeit, in der ja bekanntlich «Propheten und Schwindler die gleichen
Redensarten gebrauchen» (GW I, 326). Walter und Clarisse wird der eigene Bedarf an
derGlorifizierungMeingasts auf je unterschiedlicheWeise zugeschrieben.Während sie
bei jenem als Surrogat der gescheiterten Künstlerexistenz angedeutet wird –denn «das
so ersparte Gefühl kam Meingast zugute» (GW I, 783) –, vermengt sie sich bei dieser
mit den Bruchstücken einer unreflektierten Nietzschelektüre und der Verklärung eines
fortschreitenden paranoiden Wahns. Nachträglich wird der eben zitierte, analytische
Abschnitt auch denGedankenUlrichs zugeordnet, und dieser torpediert damit in apho-
ristisch zugespitzter Form die Mechanismen bedürfnisgeleiteterWahrnehmung.

Clarisse sagte: «Man hat im Verkehr mit ihm das Gefühl, daß man ein Schicksal hat; man
steht ganz persönlich und voll beleuchtet da.» Walter ergänzte: «heute zerlegt sich alles
in hundert Schichten, wird undurchsichtig und verwischt: sein Geist ist wie Glas!» Ulrich
erwiderte ihnen: «Es gibt Sünden- und Tugendböcke; außerdem gibt es Schafe, die ihrer
bedürfen!» (GW I, 783)

Die pastorale SelbststilisierungMeingasts, die so die BedürfnisseWalters undClarisses
befriedigt und die Skepsis Ulrichs provoziert, besteht in der Pose des Nietzscheaners,
der hier durchweg ironisiert wird. «Aus Zarathustras Bergen auf das Familienleben von
Walter undClarisse niedergesenkt» (GW I, 785), ist der erste geschilderte AnblickMein-
gasts das Bühnenbild einer Inszenierung: In einer Umgebung, «deren kriegerische Ein-
fachheit ihm schmeichelte», gebärdet sich Meingast ostentativ in asketischer Pose, er
«zeigt» – demonstriert – «seine Unempfindlichkeit gegen Welt und Menschen» (GW I,

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

782). Eine zusätzliche Pointe gewinnt Musil der artifiziellen Szenerie durch die lakoni-
sche Information ab, die für Meingast bereitete Asketenkammer schmeichle nicht nur
dem Selbstentwurf des Gastes und befördere die Bewunderung der Gastgeber, sondern
sei für die letzteren auch bequem.Die Satire setzt sich in die Erzählersprache fort, wel-
chedie Terminologie unddenAnspruchMeingasts, einen «Rüstungsbefehl für denGeist
neuer Männer» zu verfassen, mit pathetischen Archaismen ironisiert: «Ulrich wurde
spazieren geführt und durfte die Begeisterung über den Meister anhören, indes dieser
seinemWerk oblag.» Zugleich ist die «geistigeDiktatorenverehrung» nicht nur Resultat
diesesWerks, sondernauch seineSchaffensbedingung.Meingasts «Prophetien»werden
zur Funktion der Publikumsbedürfnisse:

Stand dazu noch Clarisse wie vorhin unter seinem Fenster oder oben auf dem Treppenab-
satz, […] so erhöhte diese ehrgeizige, von ihm gelähmte Schülerin seine Freude. Die Feder
trieb dann die Einfälle vor sich her, und die großen, dunklen Augen über der scharfen, be-
benden Nase begannen zu glühn. (GW I, 782)

Das Kapitel kulminiert im gemeinsam beobachteten Auftritt des Exhibitionisten, in
dem Musil die besondere Perspektivierungstechnik des Romans zu einem Höhepunkt
führt.DieWorte «Dannschwiegenalle» (GWI,785) leiteneineSzeneein, inderdieFoka-
lisierung sichwechselweise aufClarisse,Ulrich,Walter unddenExhibitionisten richtet,
wobei «die einzelnen Figuren – als Medien der Beobachtung – das Wahrgenommene
auf ihre eigenenBedürfnisse undMuster derWeltdeutung beziehen»53.Nicht nur bleibt
damit am Ende keine übergeordnete Erzählperspektive und Deutung der Situation üb-
rig, selbst die Zuschreibung der angebotenen Blickwinkel wird teilweise ins Unsichere
gehängt, wenn etwa im raschenWechsel zwischen der Innenperspektive des Exhibitio-
nisten und der Außenperspektive des Beobachters durchmodale Einschränkungen wie
«wahrscheinlich» bloß angedeutet wird, wann es sich um eine Schilderung aus Sicht
des Exhibitionisten und wann um den Einfühlungsversuch Ulrichs handelt,54 oder
wenn der Ausgang der Szene von der Gruppe «kaum» noch wahrgenommen, scheinbar
aus der Exhibitionistenperspektive nachgeholt, dann aber wieder mit Verweis auf die
Wahrnehmung Clarisses zurückgenommen wird:

Sie mußten sich, daß es geschehen sei, erst an der Beobachtung bestätigen, daß die

53 Vollhardt, «Welt-an=Schauung», 525.
54 «Nun näherte sich eine alleingehende Frau seinem Versteck, und er konnte schon, als ihn noch die

Laternen von ihr trennten, abgelöst von aller Umgebung wahrnehmen, wie sie in den Wogen des
Hell-Dunkel auf und ab tauchte und ein schwarzer Klumpen war, der von Licht triefte, ehe sie nahe
kam. Auch Ulrich bemerkte, daß es eine formlose Frau in mittleren Jahren sei, die sich da nähere. […]
Aber der schmächtige Blasse im Gebüsch wußte ihr ja wohl beizukommen […]. Die stumpfen Bewe-
gungen ihrer Augen und ihrer Beine zuckten wahrscheinlich schon in seinem Fleisch, und er bereitete
sich vor, sie zu überfallen, ohne daß sie sich zur Verteidigung herzurichten vermöchte, mit seinem An-
blick zu überfallen, der in die Überraschte eindringen und für ewig in ihr stecken bleiben sollte, wie
sie sich auch wenden mochte.» (GW I, 788) – Die Perspektive wechselt vom Exhibitionisten auf Ulrich
und scheint dort zunächst, angezeigt durch das Wort «wahrscheinlich», zu verweilen, wobei unsicher
bleibt, ob der parataktische zweite Teil des Satzgefüges der Wahrnehmung Ulrichs oder des Kranken
zuzuschreiben ist.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 141

männliche «Hyäne», wie Walter dann sagte, mit einemmal verschwunden blieb. Es war
ein in jeder Hinsicht mittleres Wesen, an dem des Mannes Vorsatz gelang […]. In dieser
Sekunde fühlte er sich samt dem Blätterdach und der ganzen umgestülpten Welt, aus
der er hervorgegangen war, tief in den widerstrebenden Blick der Wehrlosen hineinglei-
ten. So mochte es gewesen sein oder auch anders. Clarisse hatte nicht achtgegeben. (GW
I, 792)

Die Orientierungslosigkeit, die Musil im Leser angesichts der Szene erzeugt, bereitet
den Boden für zwei deutende Beobachtungen, die Ulrich undMeingast amKapitelende
in den Raum stellen.

Dem gehen die bei der Beobachtung angestellten Reflexionen voraus. Bezeichnend
fürMusils Einsatz der FigurMeingast, fehlt in der Reihe der vorangehenden Perspekti-
venwechsel nur dessen Blickwinkel, aber sowohl Walter als auch Clarisse beziehen ihre
respektiveWahrnehmung auf ihn.Clarisse erinnert sich anlässlich der Straßenszene an
die übergriffige Sexualität Meingasts, die infolge der Assoziation sogleich aktualisiert
wird, wenn sich als Antwort auf die die Verbindung herstellende Bezeichnung «Dieses
Schwein!» Meingasts «Finger auf ihrem Arm ganz leise rührten» (GW I, 788f.). Diesem
Aufrufen des ‹alten› Meingast wird die anschließende Reflexion Clarisses gegenüber-
gestellt. Entlang der evidenten Doppeldeutigkeit der Feststellung «denn sie hatte aus
einem oberflächlichen Lebemann einen Propheten gemacht» (GW I, 789) – je nachdem,
ob man sie als Bewusstseinsinhalt oder als Erzählerkommentar liest – entwickelt sich
aus der Beobachtung des Exhibitionisten sowohl Clarisses Wahrnehmung von Mein-
gast als auch deren ironische Analyse in der Narration. Clarisses messianische Projek-
tionenaufMeingast,diederRomansukzessivemit derSemantik ihresWahnsüberblen-
det,werdenaufdieseWeise aufZeiterscheinungenundpersönlichesGeltungsbedürfnis
zurückgeführt, denn sie erzeugen «das Bewußtsein, sich in einer bedeutsamen Bezie-
hung zu befinden», und haben bei allerWahnhaftigkeit,mit der sie enggeführt werden,
«keine schlechtere Begründung für sich als unzählige angesehene Gedanken, die heute
geglaubt werden» (GW I, 789). In der Folge kommt Clarisse – deren Androgynität Mu-
sil gleichfalls als Element ihres Wahns wie auch der Beziehung zu Meingast gestaltet –
die Rolle eines Claqueurs zu,wasmit demmännerbündlerischen KultMeingasts korre-
spondiert:

Man weiß nicht recht, ob man die Heiligen mit einer Wolke unter den Füßen malen soll
oder ob sie einen Finger breit über dem Erdboden einfach in nichts stehen, und geradeso
stand es jetzt um sie, seit Meingast ihr Haus erwählt hatte, um darin seine große Arbeit
zu verrichten, die wahrscheinlich einen ganz tiefen Hintergrund hatte. Clarisse war nicht
in ihn verliebt wie eine Frau, sondern eher so wie ein Knabe, der einen Mann bewundert;
beseligt, wenn es ihm gelingt, in der gleichen Weise seinen Hut aufzusetzen wie jener,
und von dem heimlichen Wetteifer erfüllt, ihn noch zu übertreffen. (GW I, 789)

Walter bezieht die Beobachtung des Exhibitionisten seinerseits auf die Konstellation
umMeingast. Die Reaktion auf dieses Geschehen überlagert sich in seiner Perspektive
mit der Eifersucht auf die «imDämmerlicht des Fensters schwer verschmolzene Schat-
tenmasse» (GW I, 789) Clarisses und Meingasts. Der Satz: «Er wollte ja überhaupt kein

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

‹entrüsteter Philister› sein, er war nur so gereizt!» lässt sich auf beide Wahrnehmun-
gen beziehen und verlegt den Fokus auf die problemreiche SubjektkonstitutionWalters
(GW I, 790). In der Folge betrachtetWalter den Exhibitionisten als Illustration seiner ei-
genen Gedanken und deutet zugleich seine Eifersucht in einen weltanschaulichen Sieg
über Ulrich um.

Es war ihm nicht entgangen, daß Clarisse «Wache stand», wenn Meingast arbeitete, um
seine Gedanken mit ihrem Leib zu schützen, obwohl sie diese Gedanken nicht einmal
kannte. Schmerzlich betrachtete Walter den einsamen Egoisten in seinem Busch, und
dieser Unglückliche gab ihm ein warnendes Beispiel für die Verheerungen ab, die in
einem allzu vereinzelten Gemüt angerichtet werden. […] Und Walter neigte mehr zu den
Übertreibungen seiner vielleicht geisteskranken Frau als etwa zu dem Denken seines
Freundes Ulrich, der sich einbildete, vorsichtig und kühn zu sein: irgendwie war ihm
das Unsinnigere angenehmer, es ließ ihn vielleicht selbst unangetastet, es wandte sich
an sein Mitleid, […] und es bereitete ihm sogar eine gewisse Genugtuung, daß Clarisse
im Dunkel mit Meingast flüsterte, während Ulrich verurteilt war, als stummer Schatten
neben ihm zu stehn; er gönnte ihm die Niederlage durch Meingast. (GW I, 790)

Ulrich indes scheint die beiden sich «hart und mannigfaltig» (GW I, 785) berührenden
Körper gar nicht zu registrieren, sondern ist als Einziger am Gegenstand der Beobach-
tung selbst interessiert; er «hätte nun selbst gern gewußt,was in solch einemMenschen
eigentlich vorgehe» (GW I, 787). Er nimmt damit in der Gruppe eine Sonderstellung ein,
in der frühe poetologische Ansätze und der Entwurf des Protagonisten in eins fallen:
In einer Notiz um 1920 hat Musil das in seiner Terminologie «nicht-ratioïde» Gebiet
der Dichtung als «das der singularen Tatsachen» (TB I, 479) – in Abgrenzung vom wis-
senschaftlich erfassbarenGebiet wiederholbarer Tatsachen –definiert, und konstruiert
nun eine ‹Versuchsanordnung›, in der die verschiedenen Perzeptionen, die der Erzähl-
vorgang multiperspektivisch durchläuft, jeweils mit einer solchen singularen Tatsache
konfrontiert werden.WährendWalter und Clarisse das Geschehen assoziativ der eige-
nen,vonMeingast bestimmtenLebenssituationunterordnen,nimmtnurUlrichdie sin-
gulare Tatsache auch als solchewahr.DieNarration verzeichnet keine InnensichtMein-
gasts,und erst imAbsatz,der dasKapitel beschließt, entfaltetMusil auf knappemRaum
die Differenz zwischen der Weltanschauung Meingasts und der «Welt-an=Schauung»
Ulrichs.55

«Komisch!» sagte plötzlich Ulrich ins Dunkel und brach als erster das Schweigen der vier.
«Es ist doch eigentlich ein lächerlich verzwickter Gedanke, daß diesem Burschen der gan-
ze Spaß verdorben wäre, wenn er bloß wissen könnte, daß er ohne sein Wissen beobach-
tet wird!» Aus dem Nichts löste sich der Schatten Meingasts und blieb in der Richtung
auf Ulrichs Stimme als schmale Verdichtung der Finsternis stehn. «Man mißt dem Sexu-
ellen viel zu große Bedeutung bei» sagte der Meister. «Das sind in Wahrheit Bockspiele
des Zeitwollens.» Sonst sagte er nichts. Aber Clarisse, die bei Ulrichs Sprache unwillig zu-
sammengezuckt war, fühlte, daß sie durch Meingasts Worte, wenn man auch in ihrem
Dunkel nicht wußte, wohin es ging, vorwärtsgebracht wurde. (GW I, 792)

55 Vgl. dazu Vollhardt, «Welt-an=Schauung», 523ff.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 143

Ulrichs Worte, die eine unmittelbare Reflexion von beobachteter Situation und Beob-
achtungssituation artikulieren, treffen unvermittelt auf die in der gegebenen Kom-
munikationssituation sinnlose FormulierungMeingasts, die mit dem Gedanken Ulrich
nichts, mit der beobachteten Situation allenfalls über ein Schlagwort zu tun hat; viel
hingegen mit der Selbststilisierung zum verwandelten Propheten: Meingast versucht,
das beobachtete Faktum zum Anwendungsfall der eigenen Lehrsätze zu erklären, oh-
ne aber die Beziehung irgendwie zu erläutern. Die Vermittlung vollzieht sich in der
Narration, die den weltanschaulichen Obskurantismus ins Bild setzt, indem Ulrich
«ins Dunkel» spricht, Meingast hingegen aus einer «Verdichtung der Finsternis». Der-
selbe Bildbereich dient später der Umschreibung von Walters Denken, «ein solches,
das sich in keiner Weise aussprechen lässt, weil die Chemie seines Dunkels durch den
lichten Einfluß der Sprache augenblicklich verdorben wird» (GW I, 915). Perspektiviert
durch Clarisse verursacht Ulrichs Gedanke schließlich Irritation, während Meingasts
richtungsloses «Dunkel» als Projektionsfläche disponibel ist und das Gefühl erzeugt,
«vorwärtsgebracht» zu werden.

«Vorwärtsgebracht» bedeutet, das zeigt das nächste Kapitel der Clarisse-Handlung:
ins «Irrenhaus».DasWechselspiel der semantischenEbenen zwischen persönlicherGe-
schichte der Figuren und sozialer Realität erreicht dabei hoheDichte,wobei der irratio-
nalistischeVerführerMeingast,Verächter «der jämmerlichen sogenanntenErfahrungs-
welt» (GW I, 836), eine Schlüsselposition besetzt. Der Titel «Vorwärts zu Moosbrugger»
weist deutlich zurück auf die von Ulrich reflektierten Terminologien der Zeit, die ge-
samtgesellschaftliche Heilserwartungen an partikulare Forderungen nach demMuster
«Zurück zu…!» und «Vorwärts zu…!» knüpfen (GW I, 233f.). Heilserwartungen verbin-
det auch Clarisse mit ihrem Ausruf «Vorwärts zu Moosbrugger!» (GW I, 836). Dabei er-
hält derWahn als Ziel durch diese Referenz unddurch Person undAufenthaltsortMoos-
bruggers56 dieselbe sowohl individuelle als auch gesamtgesellschaftliche Relevanz, die
auch derWirkungMeingasts zugeschrieben wird – dessenWeltanschauungsprophetie
imDialogmit Clarisse selbst wiederumdie Vorstellungen individuellen und kollektiven
Wahns evoziert.Die folgendenMeingast-Kapitel II/19 und II/26 greifen in diesemSinne
die etablierten Motive der Konstellation Walter-Clarisse-Meingast auf und entwickeln
sie, erweitert um die erst an dieser Stelle voll entfalteten Phraseologismen. Meingast
hält Reden über die Kontingenz der Zeit, die im präfaschistischen Jargon von «Mut»,
«wert und unwert», «Ehre», «Rasse» und «instinktive[r] Führung zur Tat» um die «Er-
lösung der Welt durch Gewalt» kreisen, die «augenblicklich der Mittelpunkt seiner Ge-
danken» ist (GWI,8832ff.); Reden,die entgegen ihrerDramatisierungdurchGestik und
Kunstpausen, die der Erzähler ironisch penibel vermerkt, außer auf einen richtungslo-
sen Kult des Antirationalismus und des «Willens», semantisch auf nichts hinauslaufen
(historisch steht an ihremGipfelpunkt natürlich der Totalitarismus). So lautet das pom-

56 Auf den facettenreichen und textgenetisch uneinheitlichen Entwurf Moosbruggers kann hier nicht
ausführlich eingegangen werden; es genüge die Feststellung, dass Moosbrugger neben seiner per-
sönlichen Geschichte allegorische Züge kollektiven Wahns eignen – «wenn die Menschheit als Ganzes
träumen könnte, müßte Moosbrugger entstehn» (GW I, 76) – und er mit Nietzsche und später Mein-
gast zum Bestand der messianisch/dionysischen Projektionsfiguren Clarisses zählt.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

pöseEndeeinerdieserReden, indenenerClarissesRealitätsverlust zurZeiterscheinung
erklärt:

«[…] Und so hat sie sich angewöhnt, auch manches andere, das ihr begegnet, als uner-
klärlich zu betrachten, und –» wieder ließ Meingast seine Zuhörer einen Augenblick war-
ten; seine Stimme hatte zuletzt an die Bewegungen eines entschlossenen Mannes erin-
nert, der mit äußerster Vorsicht auf den Zehenspitzen daherkommt, nun aber griff dieser
Mann zu: «Und sie wird darum etwas tun!» erklärte Meingast mit Festigkeit.
Clarisse wurde es kalt. (GW I, 833f.)

Bezeichnenderweise verfehlt die Ansprache, obgleich sie in eine «mit Festigkeit» vor-
getragene Antiklimax mündet, die an die «Parole der Tat» der Parallelaktion erinnert,
nicht ihre aufwühlendeWirkung auf Clarisse,was zum einen die Komik der Szene noch
verstärkt, zum anderen genau der Funktion der Figurenkonstellation entspricht.Wenn
Musil im Tagebuch von 1933 zu Hitler notiert: «ein Person gewordener Affekt, ein spre-
chender Affekt. Erregt den Willen ohne Ziel» (TB I, 725), so traf genau diese Rolle im
Mann ohne Eigenschaften schon aufMeingast, den Verkünder der «sterbenden Demokra-
tie» (GW I, 835), zu. Sein Kult von Wille und Wahn transportiert keine veritablen In-
halte und ist daher auch «nicht wörtlich zu verstehn, sondern ist ein Tiefenvorgang der
Zeitseele» (GW I, 836).Unter solchenVorträgenwird die Figur imErzählvorgang immer
burlesker der Lächerlichkeit preisgegeben, indem etwa der ständig repetierten Formel
der «überbewerteten Sexualität» Meingasts Triebhandeln gegenübergestellt wird. Aus
einer Reflexion Walters über die Rolle Meingasts in den sexuellen Erfahrungen Claris-
ses entwickelt sichdie Feststellung, «daß ihreBrüste heutenochgenau so starr seienwie
damals. Alle konnten es sehn, auch durch die Kleider.Meingast blickte sogar gerade auf
die Brust hin, vielleichtwußte er es nicht» (GWI,832).Auch indemMeingast schließlich
kopflos vor der zudringlichen Clarisse flieht oder indem der detailliert wiedergegebene
Verzehr des vegetarischen Abendessens zum einen mit der intendierten Stilhöhe und
zum anderenmit der asketischen Fassade kollidiert:

Der Prophet hatte ärgerlich eine Nuß aufgebrochen und enthäutet und schob nun ih-
re Bruchstücke in den Mund. Niemand hatte ihn verstanden. Er unterbrach seine Rede
zugunsten einer langsam kauenden Bewegung seiner Kinnbacken, an der auch die et-
was aufgebogene Spitze der Nase teilnahm, während das übrige Gesicht asketisch reglos
blieb, ließ aber den Blick nicht von Clarisse, der in der Gegend ihrer Brust aufruhte. (GW
I, 833)

Nicht nur durch solchen Gesten wird Meingasts Denken als Sublimationsversuch ent-
larvt.57 Auch im Gespräch wird Meingast vom Erzähler als substanz- und hilflos ent-
blößt, als Renommist, der mit seinem Jargon zu keiner eigentlich angemessenen Arti-
kulation von Sachverhalten oder Problemen gelangt, sondern, umEindruck zumachen,
Gemeinplätze «bloß für alle Fälle» aufsagt und «aufs Geratewohl nach einer eindrucks-
vollen Erwiderung» (GW I, 919f.) sucht. Wie sehr er, und zwar über den privaten Raum

57 Vgl. Wolf, Kakanien, 592.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 145

des geschilderten «Familienlebens» hinaus, dabei reüssiert, zeigen nicht nur die unter-
würfigen FloskelnClarisses undWalters der Art «wunderbar verächtlich ist auch die von
dir geprägte Formel…» (GW I, 918), sondern auch die Reaktion des biederen Arztes Sieg-
mund, mit der Musil aus der Rückschau der 1930er Jahre die Frustration dessen, «der
es besser weiß», aber an der ignoranten Verführbarkeit der Zeitgenossen verzagt (GW
I, 783), in einer bitteren Pointe auf die Spitze treibt:

«[…] Meine Schwester ist etwas überreizt, und ich denke, daß sich das bessern wird, so-
bald der Großmeister abgereist sein wird. Was halten sie von ihm?» Er betonte die beiden
«wird» mit einer leichten Bosheit.
«Ein Schwätzer!» meinte Ulrich.
«Nicht wahr?!» rief Siegmund erfreut aus. «Widerwärtig, widerwärtig!»
«Aber als Denker interessant, das möchte ich doch nicht ganz leugnen!» fügte er nach ei-
ner Atempause nachträglich hinzu. (GW I, 839)

Ulrichs aufklärerischer Widerspruch kann letztlich nicht verfangen, weil er vermeint-
lich nicht auf die eigentlichen Bedürfnisse antwortet, welche die «merkwürdige Er-
scheinung» derMeingastverehrungmotivieren: Es «war ihr Selbstgefühl heil und frisch
bereitet. Diese Wirkung hatten die neuen Vorstellungen, mit denen sie von ihrem phi-
losophischen Gast ausgestattet wurde», heißt es von Clarisse beim letzten von Musil
publiziertenAuftrittMeingasts inKapitel II/26 (GWI,910).Seine zur eigentlichen «geis-
tigenBewältigungderWelt» völlig ungeeigneteWeltanschauungsprophetie erweist sich
als taktisch auf ihr Publikum zugeschnitten und vermag es, insbesondere in Clarisse
den «Willen ohne Ziel» zu erregen. An der oberflächlichen Nietzsche-Jüngerin Clarisse
führt der Roman die Erfolgsbedingungen eines Weltanschauungsdiskurses vor, der
seiner Teilnehmerin hier, wie auch denmännlichen TeilnehmernWalter undMeingast,
lediglich narzisstische Befriedigung, aber keine ethische Orientierung verschafft. Ziel-
los, und deutlich weist Musil darauf hin, wenn er Meingasts Posen und Wortmaterial
in Clarisses fortschreitendem Realitätsverlust sich spiegeln lässt, ist dieser Wille aber
nur auf der Bewusstseinsebene der Figuren. In einer weiteren Bedeutungsschicht weist
er voraus auf den individuellen und kollektiven Wahn, auf den Musil seinen Roman
zulaufen lässt.

4.1.5 Das Haus Fischel

MitdemHausundder Familie Fischel entwirftMusil einnarrativesGegenstück zumSa-
lon Diotimas, einen regelrechten Weltanschauungskampfplatz, auf dem Anhänger der
deutschnationalistischen Jugendbewegung,die denVerlust verbindlicherWerte imSin-
ne lebensphilosophischer Umwälzung affirmieren, sich unter dem Dach des jüdischen
Rationalisten zu einer explosiven Gemengelage versammeln. Ironie und entlarvende
Komik sind auch hier stets greifbar, doch weniger beherrschend als in der Konstellati-
on umMeingast. Die Demontage beruht zu einem wesentlich größeren Teil auf der di-
rekten, ernsthaften Konfrontation mit dem Protagonisten, dem überdies Konvergenz-

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

punkte mit den Bedürfnissen Hans Sepps zugeschrieben werden –58 eine substanzielle
Vorwegnahme großer Erzählkomplexe der Fortsetzungsfragmente, auf die im Folgen-
den noch zurückzukommen ist. Das Eindringen der antisemitischen Jungnationalen
ausgerechnet in die Familie des jüdischen Leo Fischel wird nicht einfach als ironisches
Kontrastmittel eingesetzt, sondern aus der Figurenkonstellation hergeleitet. Schon zu-
vor und von innen «verwandelte sich das Haus Fischel allmählich in den Kampfplatz
zweierWeltanschauungen» (GWI,204).Währendmansich inderParallelaktionnorma-
tive Sinnstiftung von oben zumZiel macht, gerät die Familie Fischel in die gesellschaft-
lichenMechanismen der «Zeitstimmung» (GW I, 204), indem eine an sich unspektaku-
läre Ehekrise mit populärer Rassensemantik aufgeladen wird. Den prägenden Einfluss
unreflektierter, klischeehafter Urteile auf die Konstellation der Figuren unterstreichen
kommentierende, nullfokalisierte Erzählpassagen.

Dabei waren Klementine und Leo, wie alle Welt, der das durch Sitte und Literatur ein-
geredet wird, in dem Vorurteil befangen, daß sie durch ihre Leidenschaften, Charaktere,
Schicksale und Handlungen voneinander abhingen. In Wahrheit besteht aber natürlich
das Dasein mehr als zur Hälfte nicht aus Handlungen, sondern aus Abhandlungen, de-
ren Meinung man in sich aufnimmt, aus Dafürhalten mit entgegensprechendem Dage-
genhalten und aus der aufgestapelten Unpersönlichkeit dessen, was man gehört hat und
weiß. Das Schicksal dieser beiden Gatten hing zum größern Teil von einer trüben, zähen,
ungeordneten Schichtung von Gedanken ab, die gar nicht ihrer, sondern der öffentlichen
Meinung angehörten und sich mit dieser verändert hatten, ohne daß sie sich davor be-
wahren konnten. (GW I, 206f.)

Unter dem Phänomenbereich geistiger «Mode» – einWort, das sich bestimmend durch
das ganze Kapitel zieht –werden sowohl Leos beschränkter Zeitungsrationalismus wie
auch Klementines Konzessionen an die herrschende Semantik rubriziert. In einer Mo-
tivkette, die mit psychoanalytischenMustern spielt, verlängert Musil diesen sozial zum
Weltanschauungskampf semantisierten Konflikt der Eltern in die nächste Generation:
Er führt ihn zunächst ins elterliche Schlafzimmer und erst von dort über den «bitteren
Widerwillen» (GWI,206)Gerdas zuderenAnschluss anden sexualitätsfeindlichenKreis

58 «Nur dadurch, daß Musil reale Verhältnisse auf Typen abstrahiert, ist es erklärlich, daß Hans-Sepp,
gemessen an den Ereignissen während der Entstehung des Romans, so gut davonkommt», lautet die
These Friedbert Aspetsbergers zu dieser Frage. Die Formulierung scheint, zumal in ihrer Konsequenz,
Musil «beispielhaften Schematismus» im «typenbildenden Wirklichkeitsbau des Historismus» zuzu-
schreiben, fragwürdig (Friedbert Aspetsberger: Musil und der Historismus. Am Beispiel des Romans
«Der Mann ohne Eigenschaften». In: Der Historismus und die Folgen. Studien zur Literatur in unserem Jahr-
hundert. Frankfurt am Main: Athenäum, 1987, 127–145, hier 135ff.). Zwar trifft zweifellos zu, dass es
Musil vor allem um die «Bewußtseinstypen, weniger um ihre Realisierung im geschichtlichen Leben»
(ebd.) geht, es ist jedoch nicht klar, inwiefern das eine Verminderung des kritischen Potentials bedin-
gen soll. Im Gegenteil erweist sich ja Musils Verfahren etwa an Meingast als scharfes kritisches Instru-
ment, und eine sachgemäßere Beobachtung wäre wohl, dass Musil die realen Vorbilder seiner Figuren
an der chronologischen Grenze seiner Konzeption quasi einfriert (vgl. dazu auch Corino, Biographie,
843ff.) – zu schweigen von dem hier schon wiederholt angeführten Umstand, dass viele Aspekte der
Figurenkonzeption eben nicht mit Typenbildung, sondern mit Habitusbildung zu erklären sind.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 147

HansSepps.Auf dieser Basis setzt die neueKonstellation auf,die sich beimHinzutreten
Ulrichs ergibt.

Einen Kern der Konfrontation zwischenUlrich undHans Sepp bildet die Sprachkri-
tik, und zwar entlang einerDenkfigur, dieMusil schon in denEssays immerwieder her-
anzog, als er angesichts der negativistischen Phrasen seiner Zeit, seien das lebensphilo-
sophische oder ästhetische, das «zugehörige Positum, die aktive Wesensbestimmung»
(GW II, 1147) einforderte. Im Roman bereitet der extensiv herauspräparierte Jargon der
Jugendbewegung dieser Kritik den Boden:59

Es wäre schwer zu sagen, woran diese jungen Menschen glaubten; sie bildeten eine je-
ner unzähligen kleinen, unabgegrenzten freien Geistessekten, von denen die deutsche
Jugend seit dem Zerfall des humanistischen Ideals wimmelt. Sie waren keine Rasseanti-
semiten, sondern Gegner der ‹jüdischen Gesinnung›, worunter sie Kapitalismus und So-
zialismus, Wissenschaft, Vernunft, Elternmacht und -anmaßung, Rechnen, Psychologie
und Skepsis verstanden. Ihr Hauptlehrstück war das ‹Symbol›; soweit Ulrich folgen konn-
te, und er hatte ja einiges Verständnis für derlei Dinge, nannten sie Symbol die großen
Gebilde der Gnade, durch die das Verwirrte und Verzwergte des Lebens, wie Hans Sepp
sagte, klar und groß wird, die den Lärm der Sinne verdrängen und die Stirn in den Strö-
men der Jenseitigkeit netzen. (GW I, 312f.)

GegenüberGerda undHans Sepp spielt Ulrich seinewissenschaftlicheNeigungundBil-
dung aus; sein Einblick in die anerkannten Deskripitionsverfahren der Zeit ermöglicht
ihm genau das, woran die anderen Figuren regelmäßig scheitern: positive Beschrei-
bungsmodelle seiner Lebensumwelt zu entwerfen. Eine Methode negativer Welterfas-
sung, die auch an anderen Figuren offenbar wird, hält Ulrich Gerda und ihren antizivi-
lisatorischen Freunden explizit als denkfaule Geisteshaltung vor.

Ihr macht es euch zu leicht; ihr spürt ein Negativ zu der positiven Welt, in der wir leben,
und behauptet kurz, die positive Welt gehöre den Eltern und Älteren, die Welt des schat-
tenhaften Negativs der neuen Jugend. (GW I, 493)

Demgegenüber verfügt Ulrich über privilegierte analytische Fähigkeiten. Sie werden
gerade in der um das Haus Fischel konzentrierten Kapitelgruppe nicht nur auf seine
eher allgemeine Leidenschaft für genaues Denken, sondern auch auf wissenschaftliche
Fachkompetenzzurückgeführt. ImGrundeeinederAllgemeinbildungGerdasundHans
Sepps nicht unbekannte Denkweise, hinterlässt in ihnen jedoch «solcher Bildungsgang
heute das Gefühl, daß er gänzlich ohnmächtig sei, während vor ihnen die neue Zeit wie
eine neue Welt liegt, deren Boden mit den alten Werkzeugen nicht bearbeitet werden

59 Das Material dazu entnimmt Musil verschiedenen Quellen, etwa populären Autoren wie Spengler
(vgl. die folgenden Ausführungen), aber auch zeitgenössischer Pamphletliteratur. Dazu Corino: «Die
Chiffre Z 44, die in diesem Zusammenhang auf Musils im II. Weltkrieg vernichtetes Zeitungsarchiv
verweist, belegt, daß journalistisches Material über die Jugendbewegung und über die Alldeutschen
nicht ohne Belang war für die Konzeption der Figur und die Ideologie der Gruppe um Gerdas Freund
Hans Sepp, ja daß vielleicht sogar das aus der Presse entnommene Material die konkrete Erfahrung
überwog» (Corino, Biographie, 894f.).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

kann» (GW I, 487). Diese Ohnmacht seziert Musil an der Triade Ulrich-Gerda-Hans
Sepp, indem er die beiden Männer in Dialog treten lässt und zwischen ihnen ein Kon-
kurrenzverhältnis um intellektuelle und sexuelle Dominanz über Gerda inszeniert. Der
Überlegene steht fest: Nicht zufällig wird Hans Sepp fortwährend mit den Attributen
pubertärer Unreife und eitler Kompensationsbedürftigkeit scharf satirisch gezeich-
net,60 während in Ulrich dagegen die in Tiermetaphern gestaltete «Grausamkeit» (GW
I, 495) erregt wird, seine «gangbareMännlichkeit» (GW I, 285) wirken zu lassen – sowie,
auf intellektueller Ebene, seine Kenntnis zeitgemäßer Analyseinstrumente, mit der es
ihm gelingt,Hans SeppsWirkung auf Gerda zu unterminieren. ImGesprächmit Gerda
entwirft Ulrich ein basales Programm statistischerWeltbeschreibung:

Sie erinnern sich wohl aus den Kollegs, die Sie gehört haben, wie es in der Welt zugeht,
wenn man wissen möchte, ob etwas ein Gesetz ist oder nicht? […] [D]ann macht man
zunächst aus seinem Haufen von Beobachtungen einen Zahlenhaufen; man macht Ab-
schnitte […] und bildet daraus Verteilungsreihen; es zeigt sich, daß die Häufigkeit des Vor-
kommens eine systematische Zu- oder Abnahme hat oder nicht; man erhält eine statio-
näre Reihe oder eine Verteilungsfunktion, man berechnet das Maß der Schwankung, […]
die Dispersion und so weiter und untersucht mit allen solchen Begriffen das gegebene
Vorkommen. (GW I, 487)

DieseUnterhaltung schließtunmittelbar andasKapitel I/102 an, indemHansSepps Jar-
gon,denMusil anWilly Schlüter anklingen lässt61 undmit demVerweis auf StefanGeor-
ge würzt (GW I, 478), reproduziert und die argumentative Beliebigkeit am Fundament
seiner Umwälzungsphantasien entblößt wird. Wie sonst mit kaum einer der Nebenfi-
guren lässt sich Ulrich darauf in Grundsatzdiskussionen ein, und in seinem Verfahren
klingt die von Musil vorgegebene Parole «Welt-an=Schauung contra Weltanschauung»
deutlich an. In der «Wortschlacht» (GW I, 482) lässt sich Ulrich auf keinerlei verabsolu-
tierte Wertungen ein, die er den klar positionierten Antipoden Hans Sepp und Leo Fi-
schel überlässt.Stattdessenbegnügt er sichdamit,die obenzitiertenBeschreibungsver-
fahren anzuwenden, indem er den Begriff «Fortschritt», auf den sich der Streit verengt,
als Funktionswert begreift und damit außerhalb der mit ihm fortwährend assoziier-
ten polaren Ideologeme stellt. Das Gespräch mit Gerda knüpft hier an, und die Anwen-
dungundOffenlegungdeswissenschaftlichenWeltzugriffswirkt sichnunauf ihrewelt-
anschauliche Bindung unmittelbar zersetzend aus: «Wenn jemand so sachlich sprach
und sich an den Ehrgeiz ihres Verstandes wandte, wurde ihr Unmut eingeschüchtert;
sie fühlte die einfache Sicherheit, die er ihr verliehen hatte, dahinschwinden» (GW I,

60 «Hans Sepp, der Student mit dem unreinen Teint und der umso reineren Seele», heißt es im Kapi-
tel I/102 (GW I, 482), auch im weiteren Verlauf wird auf die Erwähnung dermatologischer Details in
derlei «Schneider- und Barbierangelegenheiten» (GW I, 31) auffallender Wert gelegt (vgl. GW I, 551;
560). Die «Entlarvungsstrategie» entlang der «körperlichen Unzulänglichkeiten» (Ulrich Boss: Männ-
lichkeit als Eigenschaft. Geschlechterkonstellationen in Robert Musils «Der Mann ohne Eigenschaften». Berlin:
De Gruyter, 2013, 60) zielt auf seine Weltanschauung: Diese wird direkt auf unbewältigte, kontingen-
te Lebensproblematik zurückgeführt und diskursiv entwertet. Vgl. Stefan Howald: Ästhetizismus und
ästhetische Ideologiekritik. Untersuchungen zum Romanwerk Robert Musils. München: Fink, 1984, 333.

61 Vgl. Arntzen, Musil-Kommentar «Der Mann ohne Eigenschaften», 262.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 149

487). Ulrich kehrt die oberflächliche Beruhigung existenzieller Unsicherheiten mittels
unverstandener Begriffe, die das erste Kapitel schildert, um. An der skeptischen Kon-
sequenz, mit der Ulrich auf die immanenten Inkonsequenzen der Symbolwelten Hans
Sepps hinweist,62 zerbrechen die Weltanschauungskonzeptionen am Ende und schla-
gen um in unverhohlen richtungslosen Antirationalismus: «Alles ist Unsinn, wennman
es sich klarmacht! Wenn wir vernünftig sind, kommen wir nie über Gemeinplätze hin-
aus!» (GW I, 491).Weltdeskription resultiert inWeltanschauungsdestruktion.

Eine entscheidende Variation erfährt der Konflikt im zweiten, «in der Mischspra-
che des Grenzgebiets zwischen Über- und Untervernunft» (GW I, 549) geführten Ge-
spräch zwischen Ulrich und Hans Sepp. Die verstreut vorausgegangenen Andeutungen
der Art, Ulrich habe eigentlich «mancherlei für die wunderlichen Freunde Gerdas üb-
rig» (GW I, 483), löst Musil ein, indem er Hans Sepps Weltanschauungsprogramm nun
mit Ulrichs eigenen Sinnstiftungsdefiziten zusammenführt. Wieder ist es Gerda, die
durch ihr suggestibles Schwanken eine ArtWettbewerbsebene schafft, doch weicht nun
Ulrich,demderblind seine «Glaubenssätze abspulende» (vgl.GWI,556)HansSepp,Ein-
würfen und pragmatischen Verwahrungen unzugänglich,mit immer weiteren Phrasen
– diesmal denen Oswald Spenglers – antwortet,63 von seiner Argumentationsstrategie
ab. Er gibt die Rolle des Anwalts wissenschaftlicher Methodik auf, er spricht «mehr, als
er verantworten wollte» (GW I, 560), und macht sich selbst eine Sondersprache zu ei-
gen, «nicht unähnlich der Unterhaltung in einemVerbrecherjargon, obwohl dieser kein
anderer war als dieMischsprache weltlich-geistlicher Verliebtheit» (GW I, 555).Weltan-
schauung wird zum sprachlichen Phänomen:

In der Hauptsache kam es [Hans Sepps Fanatismus] aber davon, daß die Sprache der
Jugendbewegung, die damals in Schwang gekommen, die erste Sprache war, die seiner
Seele zum Wort verhalf und, wie es eine rechte Sprache tun muß, von einem Wort zum
andern führte und in jedem mehr sagte, als man eigentlich wußte. (GW I, 554)

Hier laufen Sprachkritik und Ulrichs Anlage zu Präzision in Weltanschauungsanalyse
zusammen; Sprache erscheint, statt als System von Verweisen auf eine Außenwelt, als
von Inhalten entkoppelte Phraseologismen, aus derenKonventionen allein sich der pre-
käreSinnstiftungsanspruchvonWeltanschauungenergibt.DerErzählerkommentar er-
innert anden satirischenFormalismus,denMusil in «Geist undErfahrung» zurNacher-
zeugungvonSpenglersPhilosophie empfiehlt, alleindieTranspositiondes imEssay ver-
handeltenGegenstandes in die Fiktion des Romans erlaubt es ihm,die skeptische Kritik
als Funktion eines komplexen Beziehungsgeflechts zwischen seinen Figuren zu formu-
lieren: Ulrich identifiziert den Jargon Hans Sepps als Ausdruck seiner eigenen, auf die
Tradition und Aktualisierbarkeit profaner Mystik gerichteten Interessen, wie sie Musil
im zweiten Band zur vollen Entfaltung bringt. Die grundlegend ethische Frage des na-
tionalistischen Kreises, «wie man leben solle» (GW I, 556), ist auf diesem Abstraktions-
niveau auch die zentrale und einzige Frage, die für Ulrich das Denken lohnt: «die des

62 Vgl. GW I, 493: «Und nun machen Sie sich einen Plan, wie Sie sich im weltabgewandten Zustand mor-
gens die Zähne putzen und Hans eine Steuervorschreibung empfangen wird».

63 Vgl. Arntzen, Musil-Kommentar «Der Mann ohne Eigenschaften», 275.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

rechten Lebens» (GW I, 255). Ulrich betrachtet somit das «abergläubische Geschwätz»
(GW I, 557), das Musil im Vokabular der Zeit präsentiert, als inadäquate Artikulation
und fehlgehende Kanalisierung seiner eigenen mystifizierten Liebeserfahrungen, die
in der Romankonzeption auf den «anderen Zustand» zulaufen und hier durch eine Re-
ferenz auf die Episode mit «der Frau Major» aufgerufen werden (GW I, 550). Zugleich
verhindert die Gesprächsdynamik, dass Ulrich an dieser Stelle seine eigenen Begriffe
von «Mystik» und «Liebe» noch über solche Andeutungen hinaus entwickelt, die Hans
Sepp überdies missversteht und Ulrich rhetorisch die Rolle des Wissenschaftsoptimis-
ten zuschiebt,unddieGerda ihrerseits auf die eigene Liebe zuUlrich bezieht.Dennpar-
allel zum diskursiven Konflikt hält Musil auch die Ebene der konkurrierenden Macht-
ansprüche über Gerda durch häufige Einschaltung ihrer Reaktionen präsent. Auf dieser
Bedeutungsebene wird die Motivation der Figuren und die Entwicklung des Gesprächs
entscheidend bestimmt.Hiermanifestiert sich die diskursiv nicht eingestandeneÜber-
legenheit Ulrichs überHans Sepp, indemdieWirkung der antisexuellen Lebensphiloso-
phieHans Sepps auf Gerda inNaturmetaphern64 gegen die Libido Ulrichs aufgerechnet
wird. Ulrichs Geläufigkeit im Jargon Hans Sepps, den er sich aufgrund der gemeinsa-
men Basis mühelos anzueignen versteht, ohne seinen Gebrauch dabei seinerseits auf
verinnerlichte lebensphilosophische Modelle zu stützen, besorgt unter den Bedingun-
gen der sexuellen Konkurrenz die endgültige Desavourierung dieser Lebenslehren ge-
genüber Gerda. Schließlich bleiben auch Hans Sepp nur noch Parolen, in denen er die
Position Ulrichs fälschlicherweise mit der eines Empirikers identifiziert:

«[…] Alle empirischen Erklärungen sind nur scheinbare und führen aus dem Kreis der nie-
deren, sinnlich faßbaren Erkenntnisse nicht hinaus! […]» […] Er fühlte, daß er seine Sa-
che schlecht vorgetragen habe, und machte es der Anwesenheit dieses fremden Mannes
zum Vorwurf, der ein Alleinsein mit Gerda verhinderte, denn Aug in Auge mit ihr wären
die gleichen Worte ganz anders, schimmernden Wassern, kreisenden Falken gleich in die
Höhe gestiegen […]. Zugleich war er sehr erstaunt und böse darüber, Ulrich so leicht und
eingängig an seiner Stelle sprechen zu hören. (GW I, 560)

Den Schlusspunkt des Konflikts markiert Ulrich, indem er die latente Konkurrenz um
Gerda in das Gespräch zieht und so imWettstreit explizit macht.

Die Worte «Ich würde Gerda in meine Arme schließen und festhalten» hatten auf sie den
Eindruck eines geheimen Versprechens gemacht. […] Hans, zornig über den Verrat Ger-
das, den er fühlte, bestritt, daß das gelingen müsse, wovon Ulrich rede […]. Vielleicht
müsse erst ein Mensch kommen, der die anderen aus ihrer Verfangenheit erlöse, ehe das
Höchste gelingen könne! Es erschien ihm nicht ausgemacht, daß keinesfalls er dieser Er-
löser sein könnte, aber das war seine Sache, und davon abgesehen bestritt er, daß der
gegenwärtige Tiefstand imstande sei, einen hervorzubringen. (GW I, 562)

Damit ist einerseits der Übergang zur weiteren Gerda-Handlung hergestellt, und es
entlarvt andererseits die eifersüchtige Reaktion Hans Sepps zeittypische messianische

64 Der Bildbereich – «wie ein Baum empfinden könnte, den irgendetwas hindert, im Frühling zu blühen»
(GW I, 561) – korrespondiert mit den Tiermetaphern, durch die Ulrich in der Kapitelgruppe um Gerda
dargestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 151

Selbststilisierung als eigentlich narzisstisches Ziel der spenglerischen Lehre von ei-
ner untergangsgeweihten Epoche. Die ‹ich-lose› Lebensphilosophie ist damit ironisch
ausgehebelt. Ihr Inhalt und Geltungsanspruch ist mit ihrer eigentlichen Funktion für
die Figur Hans Sepps auf keine Weise vereinbar; die Aporie führt zum Scheitern der
Figur. Die narrative Äquivalenz zum weltanschaulichen Gegenmodell, der Parallelak-
tion, tritt hier zutage, und das Versagen der weltanschaulichen Sinnangebote an den
Bedürfnissen Gerdas und imWettstreit mit Ulrich erscheint als Vorstufe zum zuletzt in
Entwürfen um 1936 aufgegriffenen Suizid Hans Sepps (vgl. GA 5, 375–382) als dem end-
gültigen Untergang am staatlich-militärischen Apparat, mit dem gegen Hans Sepps
chauvinistisches Denksystem «ein persönliches Unglück als narrative Widerlegung
konstruiert und eingesetzt» wird.65

4.2 «Erlösungen» in den Schlafwandlern

4.2.1 Vergleichende Vorüberlegungen

Am 3. August 1931 machte Broch gegenüber seiner Übersetzerin Willa Muir erstmals
substanzielle Anmerkungen zumVergleich der Schlafwandlermit anderenZeitromanen,
darunter demMann ohne Eigenschaften.Dessen erstes Buch war knapp neunMonate zu-
vor erschienen,Musil schrieb ander FortsetzungundBrochnochamdrittenSchlafwand-
ler-Teil, dessen Neukonzeption er kurz nach der Publikation vonMusils Buch beschlos-
sen hatte. Broch hatte dem Verlag diese Umarbeitung am 1. Januar 1931 mit nachdrück-
lichenWorten angekündigt, dieWiderspruch ausschließen sollten:

Mit dem Huguenau wäre aber nun Folgendes zu überlegen: das Buch war ursprünglich
als Epilog innerhalb einer einbändigen Ausgabe gedacht. Durch die Zerteilung in drei
Bände hat sich die Gesamtarchitektonik etwas geändert und in gewissem Sinne verlangt
die Gewichtigkeit und die Bedeutsamkeit des Esch eine Steigerung im dritten Band so-
wohl dem Volumen als dem inneren Gehalt nach […]. Der Huguenau hat nun durchaus
das Zeug in sich, zu einem derart großen Roman ausgebaut zu werden. Ob dieses Ziel,
wie ich zuerst dachte, durch den Einschub einiger Kapitel (die übrigens schon vorberei-
tet sind) bereits erreicht wird, kann ich heute noch nicht ermessen. Ich frage mich aber,
ob der Ostertermin tatsächlich von so großer Wichtigkeit ist, um eventuell eine Höchst-
leistung herabzumindern. Ich muß dazu wiederholen, daß der Rhein-Verlag infolge des
Ulysses das Niveau der künstlerischen Höchstleistung einhalten muß, daß aber andrer-
seits es auch für mich und meine literarische Karriere von aller Wichtigkeit ist, mit einem
Werk höchsterreichbarer Qualität herauszukommen, denn Anfängerfehler dürfen sich
bloß Zwanzigjährige leisten.66

DieBedeutungdieserNeukonzeption, fürdie er sichnichtnurhier, sondern immerwie-

65 Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «Mann ohne Eigenschaften», 248.
66 Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 155.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

der auf Joyce berief,67 für Brochs Selbstverständnis als Autor ist kaum zu überschätzen.
Von nun an legte er großenWert darauf, die erzählerische Integration von «Reflexion»,
schon um 1930 Reizwort einer den Jamesschen Kriterien von ‹showing› und ‹telling› fol-
genden Literaturkritik, und als poeta doctus die Berücksichtigung wissenschaftlicher
Spezialkenntnisse grundlegend anders gelöst zu haben als die Konkurrenz, wobei er
sich nun auch gegenüber Willa Muir vor allem auf eben diese knapp ein halbes Jahr al-
ten Pläne zur Umarbeitung stützte. Der neue Huguenau-Teil sollte es vor allem sein,
der ihn, Broch, von all jenen abheben würde, die ohne «rechten Begriff von derWissen-
schaft» nur dekorative Verwendung für sie hätten.

[D]ie Polyhistorisierung des Romans macht allenthalben Fortschritte (Joyce, Gide, Th.
Mann, in letzter Derivation Huxley). Aber diese Romanschreiber – mit Ausnahme Joyces
– haben keinen rechten Begriff von der Wissenschaft: sie versuchen «Bildungselemen-
te» im Roman unterzubringen; die Wissenschaft ist ihnen wie ein kristallener Block,
von dem sie das eine oder das andere Stück abbrechen, um damit ihre Erzählung an
zumeist ungeeignetem Ort zu garnieren oder einen Wissenschaftler als Romanfigur
damit auszustatten. Auch mein Freund Musil, der allerdings den Vorzug besitzt, ein aus-
gezeichnet wissenschaftliches und trainiertes Denken zur Verfügung zu haben, ist von
diesem Vorwurf nicht freizusprechen. Demgegenüber mache ich nun den Versuch […],
lebendige Wissenschaft, d. h. hier produktive Wissenschaft, […] im Roman unterzubrin-
gen, einesteils indem ich sie immanent in eine Handlung und in Figuren unterbringe,
die mit «Bildung» nichts mehr zu tun haben, bei denen also die fürchterlichen Bildungs-
gespräche nicht geführt werden, andererseits indem ich sie nackt und geradeaus und
eben nicht als Gesprächsfüllsel zum Ausdruck bringe. Daß der «Zerfall» mit dem Ich des
«Heilsarmeemädchens» in einen gewissen Zusammenhang gebracht wurde, ist fast eine
Konzession, legitimiert sich aber an der inneren Architektonik aller drei Bücher […]. (KW
13/1, 148)

Während der Schlusskorrekturen legte Broch am 1. Februar 1932 hinsichtlich dieser
«Konzession» noch einmal nach (mit etwas ironischem Unterton allerdings): «[I]m Üb-
rigen ist es ein schwerer Irrtum, mich mit dem ‹Ich› aus dem Heilsarmeemädchen zu
identifizieren» (KW 13/1, 174). In den Formulierungen fast identisch, in der Konsequenz
für die fiktionale Konstruktion wesentlich radikaler, äußert er sich 1948 gegenüber
Nani Maier. Hier – Broch befindet sich nun nicht mehr imWerkstattgespräch mit sei-
ner Übersetzerin, das ihn zur Genauigkeit verpflichtete – fehlt nun auch gänzlich der
Hinweis auf die «Konzession» des «gewissen» Zusammenhangs zwischen den Hand-
lungssträngen.

[D]er «Mann ohne Eigenschaften» war ein ganz großer Wurf. Gewiß überwiegt darin das
Schriftstellerische über dem Dichterischen, d. h. es ist das ganze Werk ins präzis Ratio-
nale gehoben. Hofmannsthal sagte: «Die Tiefe muß man verstecken. Wo? An der Ober-
fläche», und genau das war Musils Grundprinzip. Es ist ein für mich anfechtbares Prinzip;

67 Vgl. Paul Michael Lützeler: Hermann Broch – Ethik und Politik. Studien zum Frühwerk und zur Romantrilogie
«Die Schlafwandler». München: Winkler, 1973, 77ff.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 153

gewiß vor falschen Tiefsinnigkeiten – dem Fehler vieler Symbolisten – muß man sich hü-
ten und im Gegenteil trachten, jeden Gedanken bis zur höchsten Präzision aufzuhellen,
doch das eigentlich Dichterische manifestiert sich erst im unaufhellbaren Rest und wird
erst in diesem existenzberechtigt. Aus eben diesem Grunde habe ich in den «Schlafwand-
lern» eine scharfe Trennung zwischen dem Rationalen und dem Irrationalen gezogen, in
dem ich ersteres in Gestalt [des] «Zerfalls der Werte» streng vom eigentlichen Roman se-
pariert, zugleich aber dafür die volle, sozusagen wissenschaftliche Verantwortung über-
nommen habe, zeigend, daß hier der Autor selber spricht, ohne daß er sich hinter eine
seiner Personen versteckt […]. (KW 13/3, 286f.)

Die letztlich unauflösbaren Widersprüche in der von Broch über die Jahre postulierten
Intention hat die Forschung schon lange gesehen.68 Es scheint, dass ihm bei der nach-
träglichen Positionierung seiner Überarbeitung des Huguenau-Teils gegenüber ande-
ren Romanciers das Konstrukt des Ich-Erzählers eher imWeg stand, so dass er es ent-
weder ignorieren oder «fast» zurKonzession erklärenmusste.Die nachträgliche Selbst-
deutung vom säuberlich «separierten» Traktattext, in dem sich noch geradezu der «Au-
tor selber» aus der Fiktion herausnimmt, wäre jedenfalls, träfe sie zu, in der Tat ein
fundamentalerUnterschiedzuanderen literarischenVerfahren, insbesonderezuMusils
hochgradigperspektivierendemVerfahren.DerMannohneEigenschaften stellt eine analy-
tisch scharf reflektierendeWissenschaftlerfigur ins Zentrumeines Ensembles verschie-
dentlich weltanschaulich mobilisierter Nebenfiguren, die mit ihrem historisch präzise
herausgearbeiteten Jargon allesamt dem kritischen Urteil der Hauptfigur und der Iro-
nisierung der Erzählinstanz verfallen; zugleich aber setzt er seine kritisch überlegene
Hauptfigur selbst zu einem gewissenGrad dem existenziellenDruckweltanschaulicher
Sinnstiftungsbedürfnisse aus, den er als Ausgangsdiagnose der erzählten Welt an den
Nebenfiguren bloßstellt. Dieser Druck wird, das zweite Buch von 1932 deutet das schon
an,weite Teile der Fortsetzungsfragmentemotivieren.Der «Mann ohneEigenschaften»
Ulrich ist damit im Zentrum des Romans sowohl ein Mittel zur rationalen Kritik am
Weltanschauungsdiskurs als auch zunehmend zur irrationalen (oder,mitMusil: «nicht-
ratioïden») Partizipation daran; beide Funktionen werden, wie zuletzt an den Fischel-
Kapiteln deutlich zu sehen war, kunstvoll verschränkt.

Broch versucht sich von dieser Technik, für deren Gebrauch er Musil mit dem von
beiden kritisierten Thomas Mann des Zauberbergs in einen Topf wirft, zu distanzieren.
Seine Selbstinterpretationwurde in der Forschung oftmilde behandelt, sofern sie nicht
gar einfach übernommen wurde.69 Hermann Hesse hatte den «Traktat» zumWertzer-
fall in seinerHuguenau-Besprechung für die NZZ ganz im Sinne Brochs als «geistig das
Kernstück dieses Werkes»70 bezeichnet; frühe Forschung übernahm diese Perspektive

68 Vgl. Lützeler, Ethik und Politik, 75.
69 «Das Bemühen um deutendes Verstehen des in den erzählerischen Teilen Dargestellten scheint hier

weitgehend überflüssig zu werden, übernimmt doch der Autor jetzt die Rolle des Interpreten seiner
eigenen Erzählung» (Karl Robert Mandelkow: Hermann Brochs Romantrilogie «Die Schlafwandler».Gestal-
tung und Reflexion im modernen deutschen Roman. 2. Aufl. Heidelberg: C. Winter, 1975, 132).

70 Hesse in der Neuen Zürcher Zeitung vom 15. Juni 1932, zit. nach Brude-Firnau, Materialien zu Hermann
Brochs «Die Schlafwandler», 103.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

unddeuteteDieSchlafwandler vondiesemeinenTextstrang aus. Selbst Sebald übernahm
für seinen Verriss noch unhinterfragt die Unterscheidung zwischen «Romantext» und
«ausderErzählungextrapolierte[r]Theorie»71.StephenDowdenhatdie entsprechenden
Romanteile deshalb jüngst als den «Baedecker [sic] zur Romanexegese» bezeichnet, der
«zur Überbelichtung seiner [Brochs] philosophischen Überlegungen zu Wert, Mythos
und Geschichte geführt» habe.72 Dabei kann Brochs Wunschdeutung einem Blick in
den Romantext kaum standhalten. Im Gegenteil gewinnt der «Traktat»-Block des drit-
ten Schlafwandler-Romans erst durch seine Verflechtung mit den Personen und Erzähl-
strängen des Romans eine perspektivische Erweiterung gegenüber Brochs Aufsätzen,
die dasselbe «werttheoretische» Vokabular verwenden wie die Kapitel vom «Zerfall der
Werte» und deshalb im Vergleich die dringliche Frage nach ihrer Rolle im fiktionalen
Rahmen aufwerfen. Diese Frage der Integration der ‹reflexiven› und ‹erzählerischen›
Ebenen ist ein klassisches Problemder literaturwissenschaftlichenModerneforschung,
die versucht, über die Henry-James-Schule der Literaturkritik hinauszukommen, ins-
besondere, sofern sie sichmit der sogenannten ‹Romankrise› befasst.Das Problemwur-
de für Musil und Broch zuletzt besonders fruchtbar unter den Begriffen der ‹Auktoria-
lität› und des ‹essayistischen Romans› verhandelt.73 Es verwundert nicht, dass Brochs
Selbstdeutung im Rahmen solcher Fragestellungen problematisiert wurde. Simon Jan-
der hält es, um den ‹essayistischen› Romans Brochs systematisch erfassen zu können,
für unabdingbar, Broch gegen seine hier festgehaltene Intention zu lesen: «Erst durch
die Rehabilitierung der eigenständigen narrativen Ebenen und ihrer Wirkungsfähig-
keit undWidersprüchlichkeit gegenüber der Essayfolge zeigen sich die reflexive Offen-
heit und das ästhetische Niveau des Romans.» Er betont, dass der «Traktat» keineswegs
«vom eigentlichen Roman isoliert» gelesen werden sollte, und benennt mehrere Mög-
lichkeiten einer integrativen Interpretation:

Gegenüber der […] Reduzierung ihres essayistischen Charakters auf Reflexion und Theo-
rie hat die exemplarische Untersuchung gezeigt, dass die Reflexionsteile keine klare Do-
minanz in den Romanen besitzen, im Gegenteil: sie werden aus der Perspektive des Er-
zählkontextes immer auch skeptisch in den Blick genommen, parodiert und negiert und
schließlich als in ihrer abstrakten Begrifflichkeit hilflos gegenüber existenziellen Phäno-
menen und ihrer ästhetischen Vergegenwärtigung dargestellt. Hier wird deutlich, dass
es nicht die Reflexion in den Einschüben ist, welche die Romane zu essayistischen macht,
für sich bleibt sie häufig abstrakt, ziel- und bezugslos, z.T. sogar begrifflich verstiegen,
sondern der offene wechselseitige Prozess der Interaktion von Narration und Reflexion.

71 W. G. Sebald: Una montagna bruna – Zum Bergroman Hermann Brochs. In: Unheimliche Heimat. Essays
zur österreichischen Literatur. Salzburg: Residenz, 1991, 118–130, hier 119.

72 Stephen D. Dowden: Die Schlafwandler. In: Hermann-Broch-Handbuch. Hrsg. von Michael Kessler und
Paul Michael Lützeler. Berlin: De Gruyter, 2016, 91–114, hier 100.

73 Vgl. Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans; Martens, Beobachtungen der Moderne; Jander,
Ethisch-ästhetische Propädeutik; Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem ande-
ren … Sei mein Erlöser!»

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 155

Das überraschende, paradox anmutende Ergebnis in diesem Punkt lautet also: Das Ent-
scheidende am essayistischen Roman ist das Potenzial der Erzählung.74

Essayistische Fiktion in diesem Sinne, hat Gittel präzisiert, kann zwar in der Form von
Argumenten vorgetragenen propositionalen Gehalt transportieren. Entscheidend ist
aber, dass es sich dabei um «unsicheres Wissen» handelt, das zudem für die Fiktion
in Anspruch genommen wird. Das führt schließlich dazu, dass «die reflexiven Pas-
sagen zwischen assertivem (behauptenden) Wirklichkeitsbezug und fiktionsinterner
Bedeutsamkeit oszillieren»75. Im Folgenden sollen einige Thesen dazu vorgestellt wer-
den, wie eine integrative Interpretation vor dem für Musil und Broch gemeinsamen
Hintergrund des Weltanschauungsdiskurses aussehen kann, und somit auch, welche
narrativen Funktionen, die in den ‹Systemen des Glücks› des Mann ohne Eigenschaften
angelegt sind, sich in vergleichbarer Form in Brochs Schlafwandlern finden. Dafür sind
drei Bereiche von besonderem Interesse: die Konstellationen von Neben- und Haupt-
figuren in allen drei Schlafwandler-Romanen, in denen sich das Scheitern weltanschau-
licher Orientierungsversprechen vollzieht, das Spiel mit Auktorialität, Erzählmodus
und Erzählstimme, und schließlich die von Broch gegenüber seinen Korrespondentin-
nen heruntergespielte Relativierung des «Traktats» im dritten Teil (mutatis mutandis
entspricht dies jenen Aspekten, die im Kapitel 5 dieser Arbeit anhand der Fragmente
im Vergleich weiterverfolgt werden). Es hat sich gezeigt, dass Musil im Mann ohne Ei-
genschaften immer wieder –mit wechselndenMitteln – die aporetische Grundsituation
des Weltanschauungsdiskurses gestaltet: das Aufeinandertreffen vom absoluten Gel-
tungsanspruch beliebiger Weltanschauungen und ihrer biographischen, historischen
oder psychologischen Kontingenz. Diese Grundsituation ist im literarisch inszenierten
Aufeinandertreffen ihrer zwei spezifischen Bestandteile und dem daraus folgenden
Scheitern in der Aporie zu unterscheiden von bloß summarischer Kulturkrisenapoka-
lyptik oder Ideologiekritik. Weltanschauungsanalyse wird bei Musil zum Bestandteil
der literarischen Sozioanalyse und speist sich aus denselben Techniken literarischer
Arbeit amHabitus, dieWolf plausibel gemacht hat.76

Auch Broch, so lautet die hier vertretene These, spielt die Grundsituation in seinen
drei Schlafwandler-Romanen immer wieder durch und gibt so den Problemen des Welt-
anschauungsdiskurses wie Musil im Blick auf denWeltanschauungsroman die literari-
sche Gestalt eines genuin modernisierten Zeitromans. Die Schlafwandler, so wird zu se-
hen sein, machen dabei besonders häufig die Suggestion eines weltanschaulichen Klä-
rungsprozesses als kontingentenWillensakt vonFiguren sichtbar,derunterDrucknicht
standhält und letztlich ebenso scheitertwie alle Figuren imMannohneEigenschaften.Wie
in Musils Roman ist vor allem dies in den ersten beiden Teilen eine reiche Quelle sati-
risch wirksamer Kontraste von sakralem und profanem Vokabular; im dritten Teil ent-

74 Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans, 546f.
75 Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen … Sei mein Erlöser!», 214f. Vgl.

zum Grundproblem propositionalen «Wissens» in Literatur Danneberg und Spoerhase, «Wissen in Li-
teratur», 61.

76 Wolf, Kakanien, 125 und passim.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

faltet es sich zusätzlich als Spiel der Bezüge zwischen dem «Traktat» und den anderen
Erzählsträngen.

4.2.2 Orientierungsverlust II: Preußen, Pasenow und der Gottesdienst

Das «ElenddesWeltanschauungsverlustes»77,dasMusilsRomanvonvorne (erstesKapi-
tel) bis hinten (Fortsetzungsfragmente) prägt, ist auch vomersten Schlafwandler-Roman
an konstitutiv. Broch führt die Ausgangsdiagnose allgemein empfundener gesellschaft-
licher Anomie auf zwei Arten ein, denen die zentrale narrative Differenzierung des
Pasenow-Teils zugrunde liegt: Die enge interne Fokalisierung auf seinen Protagonis-
ten Pasenow einerseits, die regelmäßige Ausweitung dieser Perspektive andererseits,
häufig indem sich die Fokalisierung den Bewusstseinsinhalten Eduard v. Bertrands
annähert. Obwohl Pasenow durch das Gespräch mit Bertrand mit diesen Bewusst-
seinsinhalten in Berührung kommt und von Bertrand in der Folge förmlich besessen
ist, übersteigen sie den Horizont Pasenows weit. Ihr Schnittpunkt und gemeinsamer
Ausgangspunkt ist lediglich die Zeitdiagnose des Ordnungsverlusts. Das ermöglicht
Broch, die beiden Perspektiven aufeinander zu beziehen, ineinander zu spiegeln und
zu kommentieren.

Zum einen referiert also der Erzähler gesellschaftsanalytische Reflexionen der Fi-
gur Eduard v. Bertrand, die auf Orientierungsverlust und Anomie im sozialen Wandel
zulaufen. Zum anderen vermittelt er intern fokalisiert das persönliche Leid des preu-
ßischen «Premierleutnant[s] Joachim v. Pasenow» – er wird bei seiner Einführung mit
demmilitärischen Rang vorgestellt (KW 1, 13) – an diesem Verlust seiner «Ordnung der
Dinge» (KW 1, 24), die er mit Traditionen und metonymisch mit der Uniform identifi-
ziert. Obwohl Pasenow besessen von Bertrand ist, ist ihm dessen kulturphilosophische
Begrifflichkeit unzugänglich. Seine Bezugspunkte sind erstens die eigene Kindheit in
jener Zeit, bevor er ins preußische Kadettenkorps in Culm (Chełmno) aufgenommen
worden ist, vonder ihm«ein beunruhigenderRest geblieben» ist (KW1, 18), zweitens die
strengeOrdnung des preußischenOffizierskorps, und drittens die Unordnung der zivi-
len «Lebewelt» (ebd.), die er in seinemHang zur Verabsolutierung nicht als kontingente
Konstrukte durchschaut. Diese Bezüge werden von Brochs Erzähler auf den ersten Sei-
ten in intern auf Pasenow fokalisierten Passagen vorgeführt. Er wird in der zivilenWelt
mit allen Anzeichen des Unbehagens ausgestattet: der «Zivilgehrock» ist ihm eine «un-
gewohnte[] Freiheit», er wird von Befürchtungen und dem «Zwang» geplagt, an Eduard
v. Bertrand zu denken, den er mit Zivilleben und dem «Dunkel der Großstadt» (KW 1,
25) identifiziert, und blickt mit Missfallen auf das Berlin des Dreikaiserjahres 1888, in
dem in seinen Augen «die neuerungssüchtige Politik des Reichsgründers höchst uner-
freuliche Blüten gezeitigt» habe (KW 1, 18f.), die ihmder Vater in der Rolle des Lustgrei-
ses verkörpert. Pasenow beobachtet in der Eingangspassage an allem, vor allem aber
am eigenen Vater, einen Prozess fortschreitenden sozialen Ordnungsverlusts. Sein Be-
zugsproblem ist ein alle Lebensbereiche erfassender Prozess fortschreitender Anomie,
den er sich mit dem Verlust kirchlicher Autorität erklärt und auf den Begriff des ‹Zi-
vilen› bringt. Hier schaltet sich der Erzähler mit einem fokalen Wechsel ein, den er als

77 Eibl, «Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten», 134.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 157

potentiellen geistigen Horizont Bertrands einleitet («Bertrand könnte zumThema der
Uniform etwa sagen»), und der eine Analyse des zugrunde liegenden Prozesses entfal-
tet. Auf dieser fokalen Ebene ist die konstitutiv weltanschauliche «Romantik», die darin
besteht, «Irdisches zu Absolutem» zu erheben, explizit mitgedacht:

Einstens war es bloß die Kirche, die als Richterin über den Menschen thronte, und ein jeg-
licher wußte, daß er ein Sünder war. Jetzt muß der Sünder über den Sünder richten, auf
daß nicht alle Werte der Anarchie verfallen, und statt mit ihm zu weinen, muß der Bru-
der dem Bruder sagen: «Du hast unrecht gehandelt.» Und war es einst die bloße Tracht
des Klerikers, die sich als etwas Unmenschliches von der anderen abhob, und schimmerte
damals selbst in der Uniform und in der Amtstracht noch das Zivilistische durch, so muß-
te, da die große Unduldsamkeit des Glaubens verloren ward, die irdische Amtstracht an
die Stelle der himmlischen gesetzt werden, und die Gesellschaft mußte sich in irdische
Hierarchien und Uniformen scheiden und diese an der Stelle des Glaubens ins Absolute
erheben. (KW 1, 23)

Solche Unterscheidungen erlauben es der Forschung, von Brochs «Anspruch» zu spre-
chen, «die Zeitkrankheit der Moderne zu untersuchen»78. Pasenow selbst sind derlei
Distinktionen allerdings nicht zugänglich. Die anschließende Bemerkung, dass dies
«sicherlich nicht jedem Uniformträger bewußt» sei, zielt auf ihn (KW 1, 24) und signa-
lisiert, dass hier zwar seine Problemdisposition verhandelt wird, aber in einer für ihn
selbst unzugänglichen Sprache. An ihm erweist sich nur die tatsächliche Wirksamkeit
des militärischen Apparats gegen das Gefühl sozialer Anomie im Rahmen der Fiktion:

[S]o mag immerhin feststehen, daß ein jeder, der viele Jahre die Uniform trägt, in ihr eine
bessere Ordnung der Dinge findet als der Mensch, der bloß das Zivilgewand der Nacht
gegen das des Tages vertauscht. Gewiß braucht er über diese Dinge nicht eigens nachzu-
denken […]. (Ebd.)

Der preußische Militärapparat erscheint als einer jener hermetischen sozialen Kreise,
die Broch undMusil in ihrer Kritik weltanschaulicher Partikularismen benennen:79

Wenn er dann noch am untern Saume des Uniformrockes gezogen hat, damit er glatt und
faltenlos über Brust und Rücken sich spanne, dann ist sogar das Kind, das der Mann doch
liebt, ist die Frau, in deren Kuß er dieses Kind gezeugt hat, in so weite und zivilistische
Ferne gerückt, daß er den Mund, den sie zum Abschied ihm reicht, kaum mehr erkennt,
und sein Heim wird zu etwas Fremdem, das man in Uniform nicht besuchen darf. Geht er
dann in seiner Uniform zur Kaserne oder ins Amt, so ist es nicht Stolz, wenn er den anders
Gekleideten übersieht; er kann bloß nicht mehr begreifen, daß unter dem anderen und
barbarischen Kleide sich etwas befindet, das mit eigentlicher Menschheit, wie er sie an
sich erlebt, auch nur das Geringste gemein haben könnte. (Ebd.)

Allerdings scheint die Integrationskraft für Pasenow abzunehmen. Deshalb wird er
überhaupt erst von einer Sehnsucht nach einemweniger defizitärenweltanschaulichen

78 Dowden, Die Schlafwandler, 92.
79 Vgl. oben 3.4 auf Seite 93ff.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Sinnstiftungssystemheimgesucht, dem «innigeren und tieferenChristenglauben», den
er auf die Großvätergeneration als vermeintlich intakte Vergangenheit zurückprojiziert
(KW 1, 26). Das triadische Modell von gesunder Vergangenheit – kranker Moderne –
Erlösung durchWeltanschauung beginnt, sich zu zeigen.Wie bei Musils Figuren, allen
voran Arnheim, sind die Anzeichen nachlassender Integration zunächst irritierende
Gedanken, die Pasenow als «sinnlose Überlegungen» und «Ausfluß der ungereimten
Äußerungen eines Bertrand» beiseiteschiebt, die aber im Fortschreiten der persön-
lichen Krise an Dringlichkeit gewinnen. Er erlebt eine fortschreitende Dissoziation
von einem Milieu, das, wie ihm zu Beginn des Romans klar wird, «seinem Leben zwar
keinen Inhalt, wohl aber Haltung» gegeben hat, oder, um es im Sinn seiner Suchbe-
wegung auszudrücken, zwar eine Haltung, aber eben keinen Inhalt (KW 1, 27). Der
Roman setzt somit die biographische Vergegenwärtigung des epochalen Verlustnarra-
tivs, genau wie Musil dem Weltanschauungsromanschema folgend, an den Anfang.80

Mit der Manifestation dieser Identitätskrise geht eine der bei Broch, und vor allem in
den Schlafwandlern, häufigen Ich-Dissoziationen einher, die sich speziell in Gegenwart
seiner Geliebten Ruzena manifestiert (vgl. KW 1, 42–45), da sie keinem der ihm verfüg-
baren weltanschaulichen Systeme integrierbar ist.81 Entsprechend verstärkt sich sein
Sinnstiftungsbedürfnis, je tiefer er sich in die Affäre verstrickt.

DieHandlungwird vorangetriebenvomVersuch,denepochalenVerlust unddieper-
sönliche Dissoziation rückgängig zu machen und jenen sakralen «Inhalt», den die pro-
fane «Haltung» nicht mehr kompensiert, zu gewinnen. Broch geht dabei einen etwas
anderenWeg alsMusil, den an seinenNebenfiguren vor allemdie «fertigeWeltanschau-
ung» (KA,Mappe II/1, 8)82 interessiert, die er entsprechend oft analeptisch auf ihre kon-
tingentenUrsprünge zurückführt.83 Brochmacht esmit Pasenow umgekehrt und führt
denVersuch seinesHelden,eineWeltanschauungüberhaupt erst zu erlangen,unmittel-
bar vor. Zentrale erzählerische Figur ist aber auch hier, wie imMann ohne Eigenschaften,
die narrativeKonfrontation des subjektivenBedarfs nach sinnstiftendemWeltanschau-
ungswissen mit dessen Geltung, wofür die verschiedenen fokalen Modi, insbesondere
die hier anhand Bertrand/Pasenow eingeführte Differenz, zum Einsatz kommen. Zur
Darstellungkommen,wie beiMusil,Entwicklungsprozesseder Figuren, indenen sie ih-
ren dringlichenBedarf nach einerweltanschaulichen Idee anstelle desNachweises ihrer
Gültigkeit setzen. Das subjektive Außerkraftsetzen objektivierender Kriterien hat zur
Folge, dass aus der Innenperspektive der Figuren eine weltanschauliche Klärung not-

80 Vgl. Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 256.
81 Vgl. Kyora zur Sexualität bei Broch: Sabine Kyora: Eine Poetik der Moderne. Zu den Strukturen modernen Er-

zählens. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2007, 52. In Ruzena wird auch die «Dirne» Weiningers
aktualisiert. Dieser Weiningerbezug ist zum einen für Pasenows Madonna-Projektionen auf Elisabeth
von Bedeutung, zum anderen später für die «absoluten Mütter» in der Verzauberung. Vgl. Gesa von Es-
sen: Autobiographische Zeugnisse. In: Hermann-Broch-Handbuch. Hrsg. von Michael Kessler und Paul
Michael Lützeler. Berlin: De Gruyter, 2016, 291–316, hier 311.

82 Vgl. oben 3.4 auf Seite 100.
83 Erst in den Fortsetzungsfragmenten versucht Musil, anhand seines eigenen Protagonisten Ulrich den

Prozess ausführlich in der hier von Broch genommenen Richtung zur Darstellung zu bringen, vgl. Ka-
pitel 5.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 159

falls mit Willenskraft erzwungen werden kann. Dieser Prozess wiederum kann im Text
mit denMitteln derNarration analysiert, kritisiert undparodiertwerden.Exemplarisch
wird dies an Pasenows Kirchendienst deutlich und an den Folgen, den dieser für seine
Sicht auf die Welt hat. Hier eröffnet Broch schon im ersten Teil jene Reihe von Darstel-
lungen «misslingender Versuche einer Resakralisierung profaner Lebensbereiche», die
von der Forschung vor allem im Esch- und Huguenau-Teil gesehen wurden.84

Broch bereitet die Textpassage vor, indem er seinen Protagonisten auf einen vorläu-
figen Höhepunkt seines Realitätsverlustes führt: Pasenow, kein Intellektueller wie Mu-
sils Ulrich, vermag die Romanhandlung, in deren Mittelpunkt er steht, nicht mehr an-
ders zu fassen als mit inadäquaten Zuschreibungen, die von der Erzählinstanz für die
Adressaten des Textes auch als solche markiert werden: Als sich selbst die Uniform, die
er mit Tradition und intakter Weltordnung identifiziert, «nicht mehr wie früher anle-
gen» lässt, also selbst die Zuflucht in die Zeichenwelt der verklärten Tradition anWirk-
samkeit verliert, «wünschte [Pasenow] gereizt und ärgerlich,daßBertrand auch für die-
sen befremdlichen Zustand verantwortlich gemacht werden könnte» (KW 1, 127). Eine
eifersüchtige Bemerkung der Geliebten Ruzena wird vor demHintergrund solcher Zu-
schreibungzur «erleichternde[n]Bestätigungdes eigenenVerdachtes,daßallenUnheils
dämonischer Ursprung in Bertrand liege» (KW 1, 128). Auf dem vorläufigen Höhepunkt
dieser Entwicklung erkennt Pasenow selbst, dass derlei Projektionen keinerlei wirksa-
me Orientierung zu bieten vermögen, und dass er sich in einer Erkenntniskrise befin-
det:

Es roch nach schlechter Gesellschaft, und manchmal wußte er nicht, ob Bertrand ihm Ru-
zena zugeführt hatte oder ob er durch Ruzena zu Bertrand gelangt war, bis er erschrocken
gewahr wurde, daß er der verschwimmenden und verfließenden Masse des Lebens nicht
mehr habhaft zu werden vermochte und daß er immer rascher und immer tiefer in irre
Hirngespinste glitt, und alles war unsicher geworden. (KW 1, 128)

Im nächsten Satz richtet sich Pasenows Hoffnung nach dem Militär auf ein weiteres
traditionelles System; er will «in der Religion den Ausweg aus solcher Wirrnis suchen»
(ebd.). Die nun folgende Passage ist vom personalen Erzähler als ein Versuch der Figur
inszeniert, diesenAusweg imWiderstand gegendenZeitgeist (das «Zivilistische») quasi
mit Gewalt zu beschreiten. Broch führt hier exemplarisch vor, wie das Bewusstsein sei-
nes Helden operiert, und dasMuster gibt die eben zitierte Passage vor: PasenowsWün-
sche determinieren,wie schon bei der Schuldzuweisung an den (sukzessive zum reinen
Zeichen werdenden) Freund Bertrand, seine Realitätswahrnehmung.

Der Kirchendienst ist ihm als «militärische Kulthandlung», also als Kombination
beider weltanschaulicher Orientierungssysteme, um die er sich bemüht, verständli-
cherweise «recht» (KW 1, 128). Jedoch beginnt er für Pasenowmit einerWahrnehmung,
die dieser als Ausdruck des «Zivilistische[n]» (ebd.) missbilligt; die soldatische Gemein-
de zeigt sich nicht hinreichend ergriffen vom religiösen Akt. «Denn die Gesichter der
Mannschaften, die befehlsgemäß in zwei parallelen Kolonnen in das Gotteshaus ein-
marschiert waren, sahen nicht anders aus als jene, die sie beim Exerzieren und beim

84 Vollhardt, Das Problem der Weltanschauung in den Schriften Hermann Brochs vor dem Exil, 500.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Reitunterricht aufsetzten; keines der Gesichter war fromm, keines ergriffen» (KW 1,
128f.). Das muss Pasenow missfallen, da er die «Kulthandlung» als Signifikant seines
eigenen weltanschaulichen Orientierungsproblems instrumentalisiert. Vom Kirchen-
besuch erhofft er sich ja Sinnstiftungund ethischeOrientierung,kurz einenAusweg aus
demunverständlichenZeitgeist, den erweiterhin nur unter der Kategorie des «Zivilisti-
schen» zu fassen vermag (obwohl das Identifikationspotential der Uniform, aus dem zu
Beginn des Romans das «Zivilistische» als Kontrastbegriff entwickelt wurde, für Pasen-
ow bereits nachlässt – der von systematischer Terminologie geradezu besessene Broch
stellt mit solchenDetails geschickt die terminologische Unzulänglichkeit der kulturkri-
tischen Beschreibungsversuche seiner Figur dar). Folgerichtig muss Pasenow nun auch
die zu wenig Ergriffenen diesem «Zivilistischen» zuschreiben: «Es mußten wohl Arbei-
ter aus Borsigs Maschinenfabrik sein; echte Bauernsöhne aus der Heimat wären nicht
so unbeteiligt dagestanden» (KW 1, 129). «Heimat», «Bauernsöhne», ‹Echtheit›: Das
sind Begriffe, die Brochs Hauptfigur in Übereinstimmung mit demWeltanschauungs-
diskurs entlang der Basisdichotomie Stadt/Land als mythisch aufgeladene Symbole
intakter, aber verlorener Vergangenheit einsetzt. Sobald die gegenwärtige Realitäts-
wahrnehmung der Figur nicht mit der Vorstellung dieser Vergangenheit in Einklang zu
bringen ist, sobald Bauernsöhne nicht fromm aussehen,muss («Esmußtenwohl…») Pa-
senows Bewusstsein sie dem «Zivilistischen» zuschreiben und ihnen die Verbundenheit
mit Heimat und unentfremdeter bäuerlicher Tradition absprechen, selbst wenn das
für die Adressaten von Brochs Erzähler, die Pasenows hier vorgeführte Disposition ja
nicht teilen, die offenkundig paradoxe Folge hat, dass in die Kirche «einmarschierende»
Soldaten das «Zivilistische» repräsentieren. Speziell am Pasenow- und später am Esch-
Teil bewahrheitet sich die Einschätzung Stephen Dowdens, dass «Brochs verschmitzte
Komik und Satire […] häufig übersehen» werden.85

Gegen die Präsenz des «Zivilistischen» im mit Ordnungsambitionen aufgeladenen
Raum der Kirche, und damit gegen das Scheitern dieser Ambitionen, setzt sich die Fi-
gur in der Folge zurWehr.Brochs Erzähler betontmit seinerWortwahl den dahinterste-
hendenWillensakt. «Die Verlockung auch dies einen Zirkus zu nennen, stand in furcht-
erregender Nähe. Joachim schloß die Augen und versuchte zu beten,wie er in der Dorf-
kirche zu beten versucht hatte» (KW 1, 129). Dieser Versuch, gegen die «Verlockung»,
den Kirchenbesuch und die Kirche aufzugeben, scheint Früchte zu tragen: Beim Singen
des Chorals, der ihm aus der Kindheit vertraut ist, wird in Pasenow eine Erinnerung an
die katholische Köchin der Familie lebendig. In Pasenows Wahrnehmung fließen drei
Elemente ineinander, die der Text klar identifiziert: Das in der Erzählgegenwart imKir-
chenraumgesungeneKirchenlied,die kindlicheGeborgenheit «imSchoßeder schwarz-
haarigen Polin» (KW 1, 129) und die katholische Ikonographie, die das Kind in Form ei-
nes bunten Heiligenbildchens von der Köchin kennengelernt hatte.Während diese drei
Einflüsse auf Pasenows Bewusstsein vom Erzähler einzeln benannt und voneinander
getrennt werden, wird der Figur Pasenow dieses Urteilsvermögen deutlich abgespro-
chen; aus Pasenows Sicht «konnte man jetzt nicht mehr entscheiden», ob die kindliche
«Seligkeit» sich auf die heilige Familie des Heiligenbildes bezog oder auf den Schoß der

85 Dowden, Die Schlafwandler, 97.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 161

Köchin. Es folgt die entscheidendeWillensanstrengung,mit der Pasenow diesen Effekt
präsent zu halten versucht:86

Und während er mit großer Aufmerksamkeit und angespanntem Willen sich das Bild nä-
her zu vergegenwärtigen suchte, war es, als höbe sich die versilberte Wolke ein wenig hö-
her, ja als begänne sie nach oben zu verfließen, mit ihr die Gestalten, die auf ihr ruhten,
sie schienen sich leicht aufzulösen, verschwimmend in der Melodie des Chorals, ein sanf-
tes Verfließen, das aber keineswegs ein Erlöschen des Erinnerungsbildes war, vielmehr
eine gewisse Erhellung und Verschärfung […]. Das war alles ein wenig merkwürdig und
doch befreiend, Lichtstrahl und Ahnung kommender Gnade inmitten der Wirrnis; denn
war es nicht schon Gnade zu nennen, daß ein katholisches Bild evangelisch sich auflösen
durfte? (KW 1, 129f.)

Tatsächlich erzwingt er nun in einer willentlich herbeigeführten Suggestion die völli-
ge Aufhebung der Grenzen zwischen seinen Eindrücken und Erinnerungen, was Broch
mit einerReihe vonFlüssigkeitsmetapherndarstellt:87DieEindrücke lösen sich auf, ver-
schwimmen und «verfließen» in diesem Erzählsegment in insgesamt vierfacher Wie-
derholung, kulminierend im «Verfließen der Formen, Verfließen, das so sanft war wie
das Rieseln des Wassers und der Nebel an einem regnerischen Frühlingsabend» (KW 1,
130). Diese letzte, kognitive Grenzen aufhebende Anstrengung scheint für Pasenow in
einer scharfenWende derMetaphorik subjektiven Erkenntniswert zu generieren, denn
sie bringt «eine gewisse Erhellung und Verschärfung, so daß er einen Augenblick sogar
daran denken konnte, es wäre damit die notwendige evangelische Auflösung des katho-
lischen Heiligenbild erreicht worden», mit anderen Worten die Erinnerung an kindli-
che «Seligkeit» imKirchenraumaktualisiert worden–wie es seinemweltanschaulichen
Bedürfnis entspräche. Im nächsten Augenblick erscheint ihm das, woran er eben noch
lediglich «einen Augenblick sogar» denken konnte, schon gesichert und «klar» (ebd.).
Brochmacht den Prozess im Erzählvorgang konsequent als Autosuggestion sichtbar, in
der Pasenow vor dem Hintergrund seiner weltanschaulichen Problemdisposition den
KirchendienstnachBeliebenzumZeicheneinerEpiphanieuminterpretiert.SeinErzäh-
ler, intern auf Pasenow fokalisiert, teilt den Übergang vom Einfall zur Gewissheit mit,
bietet aber keinerlei Plausibilisierung dafür an, die über die subjektive Perspektive der
Figur hinaus einleuchtend wäre. Im Gegenteil wird die Subjektivität hervorgestrichen.
Explizit aus Pasenows Perspektive endet die Passage mit einem Sieg über die zunächst
unfrommen Soldaten:

Er öffnete die Augen; der Choral ging zu Ende und Joachim glaubte zu erkennen, daß
manche der jungen Männer gleich ihm zuversichtlich und mit entschlossener Inbrunst
zum Himmel schauten. (Ebd.)

86 Von dieser Willensanstrengung spricht Titzmann, wenn er feststellt, dass «Pasenow das Metaereig-
nis [des historischen Prozesses der Grenzauflösung] für sich negiere[]» (Titzmann, «Grenzziehung» vs.
«Grenztilgung», 198).

87 Die in den Schlafwandlern häufig zum Einsatz kommen, um Identitäts-Dissoziation zu markieren, vgl.
die Wendling-Kapitel im Huguenau-Teil.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Wo Pasenow eine kollektive Erweckung wahrnimmt, führt Brochs Roman einen Bruch
zwischenderKontingenzunddemGeltungsanspruchdieserWahrnehmung vor.Pasen-
owbetritt in dieser Passage dieKirchemit einer bestimmtenHoffnung,die die folgende
‹Erkenntnis› motiviert und relativiert: in der religiösen Handlung jene sozial und per-
sönlich orientierendenNormen zufinden,die er imRahmen einer universalenAnomie-
diagnose und zunehmend im Verlauf der Ruzena-Handlung zu verlieren glaubt. Sei-
ne Erwartung verteidigt er gegen den Anblick der nicht fromm genug auf ihn wirken-
den Soldaten, indemer eine Erinnerung an dieweltanschaulich intakte (wie auch sonst)
Kindheit auf die religiöse Handlung projiziert und so ein subjektives Erweckungserleb-
nis als Pastiche aus Kindheitserinnerungen provoziert. Der scharfe, psychoanalytisch
geschulte Blick, dem der Protagonist hier verfällt, sorgt mit seinem «analytischen Er-
zählduktus»88 nicht nur für Distanz zum realistischen Roman.89 Neben dem Effekt ei-
ner Schärfung desHabitus der Figur entspricht der Vorgang in BrochsDarstellung auch
recht exakt Musils Diagnose von 1927, die Weltanschauung einen Triumph kindlicher
Bedürfnisse über den Intellekt nennt.90 Die Verteidigung gegen die störende Unfröm-
migkeit der Soldaten scheint zu gelingen; die zunächst noch völlig verunsicherte Hal-
tung Pasenows gegenüber der Welt und der eigenen Identität scheint sich tatsächlich
zuerst in persönliche «Seligkeit» zu wenden, die anschließend sogar auf die Außen-
welt übergeht: Die Soldaten, die der Predigt «wohl» gar nicht zugehört hatten, erschei-
nen Pasenow am Ende religiös ergriffen. Auch diese Außenwirkung ist ein zeitgenössi-
scher Topos gelungener weltanschaulicher Klärung: Der Protagonist erlangt Orientie-
rung, und von ihm wirkt sie in die Welt – nur dass Brochs Darstellung den Topos iro-
nisch als Wahnmarkiert.

Es ist Brochs Fokalisierungder Passage,die in dieser vermeintlichenErweckungser-
zählungdenBrucherzeugtundsodie religiöse «Wert»-Orientierung fast in eineParodie
verkehrt, welche die weltanschauliche Aporie vorbereitet: Die Passage ist weitgehend
intern auf Pasenow fokalisiert. ImRahmen dieser internen Fokalisierung vermittelt der
Erzähler zum einen Pasenows hochgradig subjektiven Blick auf den Gottesdienst – ge-
speist von Erinnerungen und motivischen Referenzen, über die im Roman nur diese
Figur verfügt – und zum anderen die Information, dass Pasenow sich dieser Subjek-
tivität nicht bewusst ist, sondern im Gegenteil glaubt, allgemeingültige Erkenntnisse
zu produzieren. DieserWiderspruch deutet sich schon an, als die Kindheitserinnerung
plötzlich mit einem Objektsatz ins unpersönliche und allgemeine «man» kippt: «[W]ie
selig er gewesen war, sich auszumalen, daß man selber Teil dieser katholischen Hei-
ligen Familie wäre, selber auf jener silbrigen Wolke in den Armen der jungfräulichen
Gottesmutter zu ruhen oder im Schoße der schwarzhaarigen Polin… das konnte man
jetzt nicht mehr entscheiden» (KW 1, 129). Broch intensiviert den Widerspruch noch
weiter, indem er Pasenow eine hochassoziative Kette von Motiven – Heiligenbild, Got-
tesmutter, dunkles Haar, Polin, Ruzena, blondes Haar, Elisabeth – mit zunehmender
Gewissheit als Zeichen des Göttlichen postulieren lässt: Sprachlich führt Pasenow sein

88 Sebald, Una montagna bruna, 118.
89 Vgl. die Interpretation bei Honold, Einsatz der Dichtung, 755f.
90 Vgl. 3.4 auf Seite 98.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 163

Bewusstseinsstrom von Assoziation und undeutlicher Ahnung –markiert durch Frage-
sätzeundModalisierungenwie «sodaßer einenAugenblick sogardarandenkenkonnte,
es wäre…» (KW 1, 130) – zu Gewissheiten: Seine Deutung der Assoziationen «wurde ihm
klar», er glaubt sich imWissen um die ersehnte Heilsperspektive: «[U]nd er wußte, daß
er den ersten schmerzlichen Schritt zum Ziele getan hatte» (ebd.). Dieses Ziel ist die
weiningerische Kompensation der erotisch geliebten Ruzena durch diemadonnenhafte
Elisabeth von Baddensen.91 Ihren Höhepunkt erreicht Brochs Konstruktion, als Pasen-
owamSchluss zu «erkennen» glaubt, dass auch die zunächst unbeeindruckten Soldaten
nun «zuversichtlich» und «entschlossener» sind (KW 1, 131). Dass an äußerer Handlung
nichts geschehen ist als das Absingen eines Chorals, in demnur Pasenow sich etwas «zu
vergegenwärtigen suchte» (KW 1, 129; Hervorhebung FS), macht die Erzählstimme fast
überdeutlich klar, wenn sie in einer prägnant gesetzten Paralepse betont, dass Pasen-
ow diese für ihn entscheidende, weil das innere Erlebnis objektivierende Schlusspointe
lediglich zu erkennen «glaubte» (KW 1, 130).92

Der Rest des Pasenow-Teils ist von Broch als zunehmend komische Vorführung des
Scheiterns der vermeintlichen Erkenntnis aus der Kirchenpassage angelegt. Pasenow,
der fortan jeden Tiefschlag als Teil seiner «gottgewollten Prüfungen» (z.B. KW 1, 141)
soteriologisch deutet, sieht sein Ziel, das verbindlichen Normen gehorchende «göttli-
che[] Leben[]» (KW 1, 130), in der Ehe mit Elisabeth – so wie es die Assoziationskette
im Kirchenraum, die er als Zeichen deutet, ihm vorzugeben scheint. Er sieht Elisabeth
als erlösende Madonna, an deren Seite er Orientierung, oder mit seiner eigenen Meta-
pher «den Weg ins Freie wieder zu finden hoff[t]» (KW 1, 150). Mit Elisabeth verbinden
sich fortan auch die Erinnerungen an den Kirchendienst, dessenMotive Pasenow dann
auch rückwirkend auf seine Beziehung zu Elisabeth anwendet, etwa wenn sie in seinen
gedanklichen Assoziationsketten auftaucht, «hoch oben auf silbriger Wolke über allem
Pfuhle schwebend. Vielleicht hatte er dies schon geahnt, als er die weißen Spitzenwol-
ken in Elisabeths Zimmer gesehen und ihren Schlaf hatte bewachenwollen» (KW 1, 143).
Hier wird die «silbrige Regenwolke» (KW 1, 129) des Heiligenbildchens wieder aufgeru-
fen und als Ahnung in die Handlung vor dem Kirchenbesuch zurückmontiert; im wei-
teren Verlauf sieht Pasenow Elisabeth immer expliziter als Madonna (bspw. KW 1, 155;
159).

Einen Höhepunkt erreicht diese Entwicklung in der Verlobung zwischen Pasenow
und Elisabeth (KW 1, 156–161), der Broch zum Kontrast eine Passage mit emphati-
scher Liebessemantik zwischen Elisabeth und Bertrand direkt vorangestellt hat (KW 1,
151–156). Der Pasenow-Teil kann gerade deshalb als Parodie auf «den Stil und die Hand-
lung des Liebesromans des späten 19. Jahrhunderts»93 fungieren, weil dessen Semantik

91 Zu den Weiningerismen im Pasenow vgl. Chandak Sengoopta: Otto Weininger: Sex, Science, and Self in
Imperial Vienna. Chicago: University of Chicago Press, 2000, 144.

92 Auf solchen mal subtilen und mal expliziter werdenden Mitteilungen des Erzählers über Wahrneh-
mungsgrenzen und Informationen, die der Figur nicht bewusst sind, baut Dorrit Cohn ihren narrato-
logischen Ansatz der ‹psycho-narration› unter anderem anhand der Schlafwandler auf. Sie sind hier
essentiell als Differenzierungstechnik zwischen Figuren und Erzähler. Vgl. Dorrit Cohn: Transparent
minds. Narrative modes for presenting consciousness in fiction. Princeton: Princeton Univ. Press, 1978, 52–56.

93 Dowden, Die Schlafwandler, 94.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

mit PasenowsWeltanschauungskrise überblendet wird und beides gelegentlich, so wie
hier, direkt kollidiert: Auf das bloße Stichwort «Familie» hin gerät Pasenow schon beim
abendlichen Souper zuverlässig in das vertraute Fahrwasser seiner Heilserwartung.
«Joachim hatte das warme Gefühl, daß er es hier gut haben werde; im Schoße der Fa-
milie, sagte er sich, und es fiel ihm die Heilige Familie ein» (KW 1, 156). Wieder führt
Brochs Erzähler vor,wie PasenowsBewusstsein sich –unter Anleitung des in der Kirche
gefassten ‹Heilsplans› – vom Anlass in der Erzählsituation löst: Das Paar führt hier –
parallel zum vorangehenden Liebesgespräch zwischen Elisabeth und Bertrand – ein
Verlobungsgespräch, in dem jedoch, imKontrast zu vorher, beide Figuren eigenen fixen
Ideen nachhängen und aneinander vorbeireden.94 Insbesondere Pasenow gerät von
seiner erneut repetierten Vorstellung von «Elisabeth auf silberner Wolke» (KW 1, 158)
gedanklich derart auf seinen «Weg der Erlösung» und in die Vorstellung von Elisabeth
als unberührbarer Madonna, dass ihre leibliche Präsenz und die Gesprächssituation
ihn dabei irgendwann nur noch stören: «Der Wunsch, Elisabeth möge tot sein und
ihre Stimme möge ihm engelhaft jenseitige Botschaft geben, wurde sehr groß» (KW 1,
159). Ihr Jawort, also das eigentliche Ziel eines Verlobungsgesprächs, will er schon nicht
mehr hören, «denn ihre Stimme zwang ihn, den Weg zurückzugehen, auf dem es kein
Zurück mehr gab», während er «unverändert reglos verdrehten Oberkörpers» dasitzt
(KW 1, 161). Pasenow bringt in seinem Realitätsverlust bereits keine andere Reaktion
mehr zustande, als in verdrehter Haltung und schweißgebadet die bizarre Variation
eines Kniefalls anzudeuten. Broch setzt seinen überforderten Helden hier einer lite-
rarischen Standardsituation, dem Verlobungsgespräch, aus, um komische Fallhöhe zu
gewinnen. Die Komik demonstriert die Kluft, die zwischen den Ideen liegt, von denen
sich Pasenow Orientierung verspricht, und seiner lebensweltlichen Desorientierung,
die sich als direkte Folge daraus in seiner konkreten, semantisch aufgeladenen sozialen
Situation ergibt – und gemessen an den sozialen Ansprüchen zu groteskem Fehlverhal-
ten führt. Als Elisabeth die Passage abschließendmit demSatz «Wir haben uns verlobt»
zusammenfasst und damit die vorangegangene, alles andere als konventionell gelun-
gene Szene in der konventionellen Formel aufzufangen versucht, tritt diese Kluft noch
einmal ironisch gesteigert zutage (KW 1, 161).

ZumEndedesPasenow-Teils schöpftBrochdas satirischePotential dieserKonstella-
tion, das sich hier andeutet, voll aus. Er demonstriert das Scheitern seines Protagonis-
ten am Versuch, eine orientierende Weltanschauung zu erlangen, in zunehmend iro-
nischem Ton. Die Desorientierung wird zunächst illustriert, indem die Erzählinstanz
in nun erhöhter Frequenz Pasenows Bewusstseinsmechanismen des Für-wahr-Haltens
ausstellt:DieFigurgelangtnunständig von IdeenanflügenzuwahnhaftenGewissheiten
allein auf der Basis der fixenGrundidee eines persönlichen Erlösungswegs in die Religi-
on, auf demPasenow sichmit seiner Verlobung zu befinden glaubt. So überzeugt er sich
etwa unzutreffenderweise vom Tod Bertrands und des Vaters, wobei im Erzählvorgang
unmissverständlich deutlichwird, dass hier eine symbolischeDeutung des Verlobungs-
gesprächs –als Akt der Emanzipation vomVater und vonBertrand–unkritisch und oh-

94 Vgl. die Liebesgespräche Arnheim-Diotima (GW I, 109) und das Kaffeegespräch Esch-Erna-Lohberg
(KW 1, 237).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 165

ne Abgleich mit der Realität der Fabel von Pasenowmit dem buchstäblichen Tod dieser
beiden Personen verwechselt wird. Pasenow hat zunehmend Probleme, Signifikant und
Signifikat seinerWeltanschauung auseinanderzuhalten.

Sprachlich realisiert sich zugleich, imWiderspruch zur Emanzipation, die Pasenow
mit seiner «Erlösung» zu erlangen glaubt, eine Entmündigung: Nicht Pasenow selbst
handelt im Rahmen seiner Ideenwelt, sondern seine Ideenwelt erscheint durch ihn als
handelndes Subjekt, wobei die grammatische Struktur – Subjekt des folgenden Satzes
ist «der Gedanke» –diesen Kontrollverlust der Figur abbildet: «Der Gedanke verließ ihn
nicht und am nächsten Morgen steigerte er sich sogar zu einer Art Gewißheit» (KW 1,
162).Das gleicheMuster – sich selbst zur vermeintlichenGewissheit steigernde, zur Be-
schreibung der Realität inadäquate Vorstellungen – tritt auf, als Pasenow dem trotz al-
lem lebendenBertrand imKrankenhaus gegenübersteht: «Eswar, als hätte Bertrand ihn
neuerdings betrogen und hintergangen, und dies steigerte sich zur Überzeugung» (KW
1, 162) und wird bis zum Schluss des Romans durchgehalten («Der Gedanke wollte ihn
nicht loslassen, überwältigte ihn» [KW 1, 171]). Diese Formeln des Erzählers machen bis
ins Kleinste klar, dass hier ein verselbständigterMechanismus fixer Ideen dieWeltsicht
der Figur bestimmt, über den sie keine Kontrolle und zu dem sie keine kritischeDistanz
hat. Die verstiegenen Ideale Joachim von Pasenows werden damit als ungeeignete In-
strumente ethischer undepistemologischerOrientierungkenntlich gemacht,ohnedass
sie, wie das inMusils Romankonstruktion geschieht, dafür mit einer intellektuell über-
legenen Zentralfigur konfrontiert werden müssten (was im Rahmen des auch narrativ
realisierten Kontrasts mit Bertrand aber trotzdem bei Broch ebenfalls geschieht).

Pasenows Hoffnung richtet sich jetzt darauf, die Hochzeitsnacht zu vermeiden, da
deren Anforderungenmit seiner Vorstellung von Elisabeth als unberührbarerMadonna
nicht kompatibel sind, so wie das Gebaren der Soldaten in der Kirche nichtmit der Vor-
stellung eines allgemeinen Pfingsterlebnisses kompatibel erschien. Broch bezieht, par-
odistisch, sogar eine gewisse Spannung daraus, dieses Ereignis drohend über seinem
Protagonisten schweben zu lassen, es immer wieder hinauszuzögern und immer gro-
teskere Einfälle Pasenows einzuschalten, die seine eskalierende Panik angesichts dro-
hender ehelicher Sexualität illustrieren und ironisieren.Nicht nurmacht Pasenow um-
ständlicheReisepläne,er erklärt schließlichdieFahrt imNachtzug,weil sie ihmalsMög-
lichkeit erscheint, dem Geschlechtsverkehr auszuweichen, zur «einfachste[n] Lösung
desEheproblems» (KW1, 170).Der absurdeGedanke lässt sich im fortgeschrittenenSta-
dium des Realitätsverlusts sogar zur Sentenz steigern: «Joachim war wieder der Mei-
nung,daßdieEisenbahndiebesteFormdesEhelebensdarstelle» (KW1,172).DieAbend-
toilette gestaltet Broch lustvoll als komisches Aufeinandertreffen profaner Lebensreali-
täten mit den Pasenowschen Leitbegriffen: «Er hatte Gesicht und Hände gereinigt, mit
leisen kleinen Bewegungen, um jedes Klingen des Porzellans auf dem Marmor zu ver-
meiden, aber nun ergab sich etwas Unvorstellbares: wer durfte es wagen, in der Nähe
Elisabeths zu gurgeln?» (KW 1, 173)

Der Wendepunkt dieser Hochzeitsnacht, die wegen ihrer weltanschaulichen Funk-
tion für Pasenow keine sein darf, kommt, als Elisabeth, die aus anderen Gründen selbst
vor einem Sexualakt zurückschreckt, die Worte «es wird sich alles zum Guten wenden»
spricht. Pasenow verliert auf der Stelle seinenweltanschaulichenBildgeber: «[E]r stock-
te, weil aus ihremMunde dasWort Bertrands ihm wie ein mephistophelisches Zeichen

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

des Dämons und des Bösen war, statt des Zeichens von Gott, das er erwartet und er-
hofft und erbeten hatte» (KW 1, 176). Hier wird das Bild Elisabeths als Madonna mit ei-
nem Schlag zerstört, und – gemäß der Weltsicht Pasenows – der Weg bereitet für eine
konventionelle Hochzeitsnacht und einen «christlichenHausstand» (KW 1, 170), in dem
ihnen «die rettendeHilfe der Gnade beschieden sein werde» (KW 1, 177). Konsequenter-
weise legt sichPasenowumgehend zuElisabeth insBett.Er behält jedoch seineUniform
an undmacht, wie der Erzähler betont, auch jetzt körperlich ebensowenig eine gute Fi-
gur wie bereits beim Kniefall; wieder nimmt er eine verkrampfte Stellung ein, da seine
wechselnden Überzeugungen und «Erkenntnisse» sich weiterhin nicht bruchlos in die
körperliche Welt überführen lassen: «Er hatte nun auch die Beine heraufgezogen und
um mit seinen Lackschuhen das Linnen nicht zu berühren, hielt er die Füße ein we-
nig angestrengt auf dem Stuhl, der neben dem Bette stand» (KW 1, 177f.). Aus diesem
Tableau, das die «gelieferten Materialien zum Charakteraufbau» (KW 1, 179) im ersten
Romanteil abschließt, geht imberühmten auktorialen «Coup»95 des 4.Kapitels das erste
Kind und mit ihm die endgültig konventionalisierte Ehe Pasenows hervor. Damit liest
sich auch das Finale von Pasenows Geschichte endgültig wie eine Parodie auf weltan-
schauliche Bildung – bricht doch Gustav Frenssens Jörn Uhl von 1901 auf ganz ähnliche
Weise durch eine Einschaltung des Erzählers ab, der sich an die Leser wendet und die
Charakterbildung des Protagonisten für abgeschlossen erklärt; dies aber im wesentli-
chenUnterschied zu Brochs Roman genau an einemPunkt, da die Phaseweltanschauli-
cher Orientierungslosigkeit der Figur durch den abgeschlossenen Klärungsprozess er-
folgreich überwunden werden konnte.96 Davon kann bei Pasenow keine Rede sein, wie
nicht nur dieDarstellung vonPasenowsmissratenemHeilsweg, sondern auch sein nach
wie vor orientierungsloser Auftritt in den späteren Romanteilen belegt. Im Gegenteil:
DerMoment, der die «geliefertenMaterialien» zu Pasenow abschließt, ist derMoment,
in dem die weltanschauliche Klärung endgültig fehlschlägt.

ImGesamtkontext der Schlafwandler zeigen die Textteile von der Kirchenpassage bis
zur Hochzeitsnacht den ersten jener von den Figuren unternommenen Versuche der
Resakralisierung, vondenen eingangs dieRedewar.BrochsRegisterwechselt dabei,wie
zu sehen war, vom hymnischen Tonfall der Kirchenpassage zu einer immer mehr von
Ironie geprägtenErzählweise.AmEnde lassen diemehrfach geschilderten körperlichen
Verrenkungen seines Protagonisten imUmgangmit der Verlobten sogar an die Körper-
komik des Slapstick-Kinos der 1920er und 30er Jahre denken, das seine Protagonisten
den Demütigungen einer Umwelt aussetzte, denen sie trotz aller Willensanstrengung
so ausgeliefert sind wie Pasenow seinen «romantischen» Ideen.97 Konstant bleibt über
diese Entwicklung hinweg die Distanz, die die Erzählinstanz immer wieder gegenüber
der Perspektive Pasenows und seiner Weltdeutung einnimmt. Der dominierende Mo-
dus ist zwar die interne Fokalisierung auf Pasenow. Dies wird aber in hoher Frequenz

95 Martens, Beobachtungen der Moderne, 80.
96 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 244.
97 Zur Auseinandersetzung des «passionierte[n] Kinogänger[s]» Broch mit dem Kino seiner Zeit vgl.

Claudia Liebrand: Brochs Drehbuch ‹Das unbekannte X›. Eine filmhistorische Verortung. In: Hermann
Broch und die Künste. Hrsg. von Alice Stašková und Paul Michael Lützeler. Berlin: De Gruyter, 2009, 93–
115, hier 93. Vgl. auch Manfred Durzak: Hermann Broch und der Film. In: Der Monat 18 (1966), 68–75.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 167

durch verschiedene Relativierungstechniken gebrochen, wie etwa durch den häufigen
Einsatz des Irrealis, Modalisierung durch Adverbien und Partikel («eigentlich», «viel-
leicht») sowie besonders prägnant durch Brüche der internen Fokalisierung – mit Ge-
nette wäre hier von narrativen Paralepsen zu sprechen98 – wie «glaubte zu erkennen»
(KW 1, 131), die regelmäßig auch die Form vonWertungen annehmen wie «Joachim […]
hatte nun den bizarren Einfall» (KW 1, 155f.). Als «Streifzug durch das Bewusstsein ei-
ner Figur» und vor allem «stufenweise[r] Übergang zur internen Fokalisierung»99 spielt
dieses Mittel auch in Musils Perspektivierungsverfahren eine wichtige Rolle. Martens
hat das Verfahren bei Broch als Wechselspiel «zwischen negativer und engster interner
Fokalisation» analysiert und argumentiert, dass Broch seinen Erzähler auf diese Weise
verdeckte Sinnzusammenhänge aufdecken lässt.100 Tatsächlichwird erst unter der Vor-
aussetzung solcherDistanz zur Figur derenWahrnehmung in der literarischenDarstel-
lung relativiert und damit im Erzählvorgang analysierbar. Genau dies geschieht in der
literarischenEngführungderKirchen-undHochzeitspassagen,dieBrochgestaltet.Das
zunehmendbizarre Auseinanderklaffen von sakraler Idee undprofanerHandlung rückt
auf diese Weise immer zwingender als das Scheitern Pasenows in den Vordergrund,
sich in seiner Welt zurechtzufinden – der weltanschauliche Bildgeber sorgt für keine
Klärung und die ‹Anschauung› zerfällt alsWahngebilde. Pasenows Versuche, eineWelt-
anschauung zu erlangen, werden im Finale des Romansmit zunehmender Ironie in die
Aporie geführt.

Mehrfach zeigt Brochs Erzähler in diesen Passagen sein Handwerkszeug vor. Die
bereits angesprochenen, mehr oder minder subtilen Paralepsen und narrativen Relati-
vierungen rücken PasenowsWeltwahrnehmung in den Mittelpunkt des Interesses und
konstituieren die Erzählinstanz als Beobachter zweiter Ordnung. Diese Basisdifferenz
wird ganz zu Beginn des Romans über das (potentiell) auf Bertrand fokalisierte Seg-
ment eingeführt (KW1, 23).Diese Beobachterinstanz produziert in der Erzählung einen
Überschuss an InformationenüberPasenowsWahrnehmung,die fürdieAdressatendes
Romans problemlos entzifferbar sind, von Pasenow selbst aber weder verstanden noch
überhaupt erkannt werden. Die Differenz verweist auf die Lücken seinerWeltanschau-
ung.Es gelingt ihmzwar, eine für dieWeltanschauungsbildungnotwendige simple Idee
zu formulieren, aber er scheitert daran,daraus produktiveKategorien für seine Lebens-
führung zu gewinnen. Es bleibt bei der plumpen Projektion einer selbstbezüglichenDi-
chotomie von Prüfung/Erlösung auf alles und jeden, die ihr Scheitern darin erweist,
dass sie zu falschem sozialen Verhalten führt und ihr Ausgangsproblemnicht löst.Ganz
explizit thematisiert der Roman, dass Pasenows Krise damit eine Krise der Zuschrei-
bung von Bedeutung an Zeichen ist, die an sich kontingent sind. Diese Technik ist der
Musilforschung schon aus Texten vor dem Mann ohne Eigenschaften bekannt; Karl Eibl
hat anhand der Drei Frauen die für Musils Texte insgesamt gültige Feststellung getrof-
fen, dass «Musils Figuren immer wieder grundsätzlich beliebige Dinge zu Zeichen um-
deuten, also aus einer Erwartungsdisposition heraus Ungewöhnliches als Signifikant

98 Genette, Die Erzählung, 126.
99 Genette, Die Erzählung, 126.

100 Martens, Beobachtungen der Moderne, 106; vgl. auch 81.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

ihrer eigenen Daseinsproblematik verwenden»101. Auch für die Figuren der Schlafwand-
ler in ihrer Erwartung weltanschaulicher Orientierung gilt diese Beobachtung unum-
schränkt. Die Erzählinstanz im Pasenow betont das wiederholt:

Joachim war gereizt – niemand ließ ihm Zeit zu der Sammlung, die in dieser feierlichen
Stunde geboten war, doppelt geboten für ihn, dem diese Ehe mehr bedeutete als eine
Ehe christlichen Hausstands, für ihn, dem sie Rettung aus Pfuhl und Sumpf bedeutete
und dem sie Verheißung der Gläubigkeit war auf dem Wege zu Gott. (KW 1, 170f.)

[E]r begriff nun plötzlich nicht, wie die Dinge ihre Art und Bestimmung wechseln konn-
ten; ein Bett war ein angenehmes Möbelstück zum Schlafen, bei Ruzena war es ein Ort
der Sehnsucht und unbeschreiblicher Süßigkeit, und jetzt war es etwas Unnahbares, ein
Etwas, dessen Kante er kaum zu berühren wagte. Holz ist doch Holz, aber auch das Holz
des Sarges will man nicht berühren. (KW 1, 175)

In den Schlafwandlern, wieman hier amBeispiel des Pasenow-Teils erkennen kann, geht
es darum,was Dinge und Ereignisse für die Figuren bedeuten,mehr noch,mit welcher
Bedeutung sie dieDingeundEreignisse aktiv aufladen,welcheMotive undErwartungs-
dispositionen sie dafür haben, und welche Folgen das für sie hat. Die Fabel – hier die
Handlung von Pasenows und Elisabeths Eheschließung – nutzt Broch als Kontrastfo-
lie für die vomErzähler sichtbar gemachteMechanik der Bedeutungszuweisung.Darin
verwirklicht sich Brochs terminologische Unterscheidung zwischen ‹Weltanschauung›
und ‹Philosophie› literarisch.102

Die aporetische Grundsituation des Weltanschauungsdiskurses besteht, wie ein-
gangs festgehalten, aus dem Aufeinandertreffen vom absoluten Geltungsanspruch der
Weltanschauungen und ihrer Subjektivität, die als biographische, historische oder psy-
chologische Kontingenz sichtbar ist. Das Finale des Pasenow-Teils führt eine solche Si-
tuation exemplarisch vor. In den analysierten Textpassagen sehenwir zunächst,wie die
Hauptfigur aus einemkontingentenFundus biographischer, religiöser und sozialer Zei-
chen sich selbst einenAuswegausder eigenen individuellenDaseinsproblematik sugge-
riert.DieErzählinstanzmachtdabei sowohl klar,dassdieserVorgangeine individuell an
die Geschichte und den Habitus der Figur gekoppelte, kontingente Deutung der jewei-
ligen Zeichen beinhaltet, als auch, dass die Figur diese Deutung subjektiv für evident
und allgemeingültig hält – und halten muss, wenn sie sich davon die Erfüllung ihrer
weltanschaulichen Erwartungen, die Resakralisierung der Welt, versprechen will. Im
Folgenden führt die Narration vor,was passiert, wenn dieses seinemZustandekommen
nach kontingente weltanschauliche Konstrukt mit seinen Allgemeingültigkeitsansprü-
chenaufdieprofanenäußerenUmständederVerlobungshandlung trifft: Es erweist sich
als seinen universalen Ansprüchen nicht gewachsen, sobald äußere, soziale oder histo-
rischeVerhältnisse sich geltendmachen.Es zeigt sich ungeeignet,Vorgänge adäquat zu
erklären, es erfüllt keineOrientierungserwartungen und führt stattdessen in die apore-
tische Grundsituation dieses Diskurses, die sich hier als Groteske realisiert.

101 Karl Eibl, Hrsg.: Drei Frauen. Text, Materialien, Kommentar. München: Hanser, 1978, 120.
102 Vgl. die Ausführungen auf Seite 95.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 169

4.2.3 Das Esch-Ensemble

DieHauptfigur des zweiten Teils, Esch, ist weder einWissenschaftler noch ein Intellek-
tueller, wird aber von Broch auf eine Weise im Zentrum weltanschaulicher (vor allem
lebensphilosophischer) Bewegungen positioniert, die dennoch an die Stellung Ulrichs
imMann ohneEigenschaften denken lässt. Esch ist zwar nicht der penetrant allen in allem
überlegene Held, den Broch in Musils Figur sah und kritisierte,103 er ist aber wie Ulrich
das Zentrum eines Figurenensembles voller Weltanschauungsangebote, die für ihn in
ihrer konkreten Manifestation zwar wenig Integrationskraft haben, aber in ihrer über-
greifend eschatologischen Tendenz, die er erkennt, seinen eigenen Erlösungswahn erst
mitauslösen und dann verstärken. «Esch ist kein Denker, aber Symbole undMetaphern
ergreifen ihn», stellt Dowden richtig fest104 – und zwar genau dann, wenn sie von ihm
als Verweis auf die Absoluta einer weltanschaulichen Erlösung interpretiert werden.105

Um Eschs Position im Weltanschauungsdiskurs des zweiten Schlafwandler-Teils zu
verstehen, ist ein Blick auf die habituelle Anlage der Figur nötig.Mit Pasenow teilt Esch
die Neigung, zwischen spontanen Einfällen, Wunschvorstellungen und abgesichertem
Wissennicht zuunterscheiden.WiePasenow ist die FigurEschdeshalbdarauf angelegt,
vermeintlich universalesWeltanschauungswissen ohne substanziellen Abgleichmit der
erzählten Welt, also als Ergebnis rein subjektiver, figurinterner Prozesse auszubilden,
diemeist in intern fokalisiertenPassagenundoft in erlebterRedevermitteltwerden.Die
kennzeichnenden Schlussverfahren macht der Erzähler deutlich, als er erstmals Eschs
Gedanken wiedergibt:

Was hätte er dem Mann nicht alles ins Gesicht sagen können, diesem Mann, der nicht
wußte, was in seinem Geschäft eigentlich geschah, der sich auf die Einbläsereien eines
Nentwig verließ, der keine Ahnung hatte, daß dieser Nentwig Provisionen nahm, wo es
nur anging, und der wohl die Augen absichtlich verschloß, weil der Nentwig von irgend-
welchen Schweinereien Kenntnis haben mußte. (KW 1, 183; Hervorhebung FS)

Der spekulative Charakter der Unterstellung wird durch die adverbial einschränkende
Modalpartikel «wohl» und durch das «mußte» mitgeteilt, ist aber der Figur selbst nicht
bewusst. ImGegenteil bewertet Esch vor demHintergrund seiner Spekulation auchden
Grund seiner eigenen Entlassung neu: «[S]ie hatten ihm in unflätiger Weise einen Bu-
chungsfehler vorgeworfen und wenn er es sich jetzt überlegte, war es gar kein Fehler
gewesen» (KW 1, 183). In der für Brochs Schlafwandler-Figuren typischen Weise erklärt
sich Esch die (vomErzähler gedeckte) Tatsache, dass ihmNentwig in der Folge ein gutes
Arbeitszeugnis ausstellt, als Bestätigung seiner (vom Erzähler nicht gedeckten) Unter-
stellungen, derenWahrheitswert er von da an nicht mehr hinterfragt:

103 Vor allem im Aufsatz «Das Weltbild des Romans», wo Broch den Mann ohne Eigenschaften beim Hel-
denepos verortet, «bei dessen Anblick die verschiedenen Triebe des Autors sowie des Lesers vermöge
der Identifizierung befriedigt werden» (KW 9/2, 100).

104 Dowden, Die Schlafwandler, 98.
105 Damit ist sein Weg «zum Bibelstunden abhaltenden Sektierer» im dritten Romanteil vorgezeichnet,

vgl. Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen … Sei mein Erlöser!», 226.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Daß Nentwig nachgegeben hatte, zeugte für dessen schlechtes Gewissen. Die Inventuren
waren also geschwindelt, man müßte also den Mann der Polizei übergeben. Ja, es war
einfach Bürgerpflicht, sofortige Anzeige zu erstatten. […] Es war nicht in Ordnung, daß er
das Zeugnis abgeschickt hatte, er hätte es dem Nentwig zurückstellen müssen; erst ein
Zeugnis erpressen und dann anzeigen, das war nicht anständig. (KW 1, 188)

Aus dieser paranoiden Spekulation, die sich im fehlerhaften Schlussverfahren («also»)
entlarvt, ergibt sich zugleichEschs ethisches Ausgangsproblem inderRomanhandlung;
er glaubt, sich das Zeugnis und damit die neue Stelle durchMitwisserschaft an einer Bi-
lanzfälschung erpresst zu haben.Hier kommt nun das «Seelenheil» für sein Ordnungs-
bewusstsein insSpiel.ZunächsthatteEschgegenüber «MutterHentjen»nocheinen rein
opportunistischenOrdnungsbegriff angegeben,nach demer sich imLeben richtet: «Ich
will hinaufkommen; Ordnung muß sein, wenn man hinaufkommen will» (KW 1, 186).
Sobald er mit einer neuen Stelle tatsächlich Aussicht hat, sozial aufzusteigen, ändert
sich das aber:

Nichtsdestoweniger konnte Esch seiner neuen Stellung nicht froh werden. Es war ihm,
als hätte er seinen Posten um den Preis seines Seelenheils oder zumindest seiner An-
ständigkeit erkauft. Jetzt, da es soweit war und er bei der Kölner Filiale der Mittelrhei-
nischen sogar schon Reisevorschuß behoben hatte, überkam ihn neuerlich der Zweifel,
ob er nicht doch noch die Anzeige erstatten sollte. Allerdings müßte er dann bei den Er-
hebungen anwesend sein, könnte nicht abreisen, und das würde fast den Verlust seiner
Stelle bedeuten. Einen Augenblick dachte er daran, die Situation mit Hilfe eines anony-
men Briefes an die Polizei zu lösen, aber er verwarf diesen Plan: man konnte nicht eine
Unanständigkeit durch eine andere auslöschen. (KW 1, 193)

Der Begriff der ‹Ordnung› macht bei Esch zu Beginn dieses Romanteils Karriere: Von
einer rein opportunistisch gedachten Vorbedingung, die kalkulierten sozialen Aufstieg
möglich macht, verschiebt sich seine Bedeutung zu abstrakteren Konzepten wie «An-
ständigkeit» oder gar transzendentenKonzeptenwie «Seelenheil».Die hier eingeführte
Tendenz zur Verallgemeinerung bleibt im Verlauf der Erzählung ein wichtiger Grund-
zug derWahrnehmungsmechanismen der Figur.106

Damit ist dieHauptfigurdesEsch-Teils indieStartpositiongebracht,ausder sichal-
le weiteren Konflikte undWendepunkte herleiten lassen, insbesondere auch seine Epi-
phanie imVarieté (KW1,222).Es ist keinZufall,dass geradedort,woEsch seinenBegriff
von ‹Ordnung› verabsolutiert, Brochs Erzähler beginnt, ein Ensemble weltanschaulich
mobilisierter Nebenfiguren einzuführen. In ihnen werden Esch Beispiele zur Seite ge-
stellt,wie zeitgenössisch auf das Bedürfnis nach absoluten, ethisch produktivenBegrif-
fen reagiert werden konnte.WieMusils Ulrich lehnt Esch eine weltanschauliche Festle-
gungzu solchemZweckaber ab (ebensowiekonventionelleMoral),wenngleichaus einer
vollständig anderen Disposition heraus als jener:

106 Broch macht das immer wieder sichtbar, besonders deutlich dort, wo er die Figur aus einer späteren
Perspektive heraus Rückschau auf die Einleitung des Esch-Teils halten lässt. Daraus geht dann hervor,
dass z.B. eine Figur wie Nentwig, die ihren eigenen Auftritt nur auf den ersten Seiten hat, vom späteren
Esch immer wieder aufgerufen und dann zeichenhaft als Stellvertreter für ein allgemeineres Prinzip
verstanden wird (vgl. KW 1, 237).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 171

Zu guter Letzt ärgerten ihn sogar auch noch seine Gewissensbisse; schließlich war er kein
kleines Kind, er scherte sich einen Dreck um die Pfaffen und die Moral; er hatte schon al-
lerlei gelesen, und als ihn einmal Geyring wieder aufgefordert hatte, in die Sozialdemo-
kratische Partei einzutreten, da hatte er geantwortet: «Nein, zu euch Anarchisten komme
ich nicht, aber damit du wenigstens zum Teil deinen Willen hast, werde ich mich viel-
leicht den Freidenkern anschließen.» (KW 1, 193f.)

Im Esch-Teil der Schlafwandler tritt mit den Figuren um Esch ein Ensemble auf, das von
allenKonfigurationen imRomanamehestendenhistorischenkrisenhaft «hohenBedarf
an ‹Weltanschauungswissen›»107 als sozialenPartikularismusmimetisch abbildet,näm-
lich in Person von Gewerkschaftern, Parteimitgliedern und Sektierern, die u. a. der le-
bensreformerischen Bewegung abgeschaut sind. Diese Gruppen und Typen decken so-
wohl die verkappt religiöse Dimension des Weltanschauungsdiskurses108 als auch die
politische ab. Sie treten hier ebenso episodisch auf wie auch bei Musil, wenn er den So-
zialisten Schmeißer, den völkischen Antisemiten Hans Sepp, die Klages-Parodie Mein-
gast und andere konkurrierende Exponenten des Krisendenkens an Ulrich vorüberde-
filieren lässt.

«Eine gewisse Bedeutung» (KW 1, 212) für die Hauptfigur Esch erlangt unter die-
sen Gestalten vor allem Fritz Lohberg. Er scheint in seinem Ladengeschäft ‹Ordnung›
zu haben und stellt deshalb eine Verlockung für Esch dar, der sich unter diesem Begriff
Erlösung vorstellt.Wenn jemandwie Lohberg eine imGeschäft objektivierte ‹Ordnung›
zu bieten hat, verspricht das Anschlussfähigkeit für Eschs Weltdeutung unter diesem
Begriff; also fühlt sichEsch inLohbergs reinäußerlicherOrdnung,ohnedieZusammen-
hänge begrifflich zu durchdringen, «heimisch» (ebd.).Wie häufig in den Schlafwandlern
macht die Erzählstimme klar, dass die entsprechenden Deutungen im Romantext über
den Horizont der Figur hinausgehen:

Esch wußte recht gut, daß man die schöne Ordnung, die er in seinen Büchern und Ma-
gazinslisten hielt, nicht auf die Stapelung von Kisten und Ballen und Fässern übertragen
konnte, und mochte der Lagermeister noch so sehr dahinter sein. Hier im Laden dagegen
herrschte eine seltsam beruhigende Geradlinigkeit und eine fast weibliche Präzision, die
um so seltsamer schien, als es für Esch kaum oder bloß mit Unbehagen vorzustellen war,
daß Zigarren von Mädchen verkauft werden könnten […]. Aber das waren lauter Dinge,
über die sich Esch eigentlich keine Gedanken machte; das kam bloß so nebenbei. (KW 1,
213)

Lohberg ist im gleichen Alter wie Esch; das ermöglicht Broch, an ihm eine alternati-
ve Identität vorzuführen. Als Vertreter derselben Generation wie Esch verfügt Lohberg
über identische zeitgeschichtliche «Erfahrungsmöglichkeiten»109, wodurch Broch sich
den Kontrast zwischen seiner Hauptfigur und dem in reformerischen Vereinen orga-
nisierten, religiösen Asketen Lohberg besonders effektiv zunutze machen kann. Ähn-
liche Konstruktionen nutzt Musil mit den Jugendfreunden Ulrich und Walter und den

107 Thomé, Weltanschauungsliteratur, 344.
108 Vgl. Lindner, Leben in der Krise, 153.
109 Vgl. Honold zur Denkfigur der Generation: Honold, Einsatz der Dichtung, 759.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Spiegelfiguren Ulrich und Arnheim. Als alternativer Lebensentwurf innerhalb dersel-
ben Generation wird Lohberg im «Tableau von simultanen, kopräsenten Biographien,
Haltungen undHandlungsoptionen»110 für Esch zu einer kontingenten biographischen
Variante, die ihre endgültige Form nicht schicksalhaften Mächten, sondern dem Zufall
körperlicher Anlagen verdankt (mehr dazu unten).WieMusilmacht auchBroch sich die
Konstellation erzählerisch für seine Hauptfigur zunutze. Er macht deutlich, dass Esch
solche alternativen Biographien normalerweise ablehnt, denn er behandelt Gleichaltri-
ge grundsätzlich «als Idioten» (KW 1, 212).Darin besteht der erzählerischeWert der von
der ‹Ordnung› ausgelösten, von der Figur Esch nicht weiter analysierten Anziehungs-
kraft Lohbergs: Broch schafft hier eine zweite Dimension der Figur Esch, die mit der
ersten, auf der die ihm, Esch, bewusste Ablehnung stattfindet, inWechselwirkung tritt
– sie relativieren sich gegenseitig. Esch wird in der Folge zwischen Ablehnung und An-
ziehung dargestellt. Psychoanalytisches Vokabular liegt zur Beschreibung dieser fiktio-
nalen Figurendisposition wie schon bei Pasenow nahe. Aufschlussreicher ist es jedoch,
hier wie schon beim Pasenow-Teil von einer Funktion der Narration auszugehen, die in
variabler Fokalisierung111 und verstreuten Paralepsen Zusammenhänge ausdrückt, die
den Figuren unbekannt bleiben. Auf diese Weise bleibt eine Erzählebene der Deutun-
gen und Erwartungen der Figuren von einer zweiten Erzählebene unterscheidbar, auf
der die Erzählstimme diese Erwartungsdisposition und Deutungsmechanismen impli-
zit mit ganz anderen, für die Figuren unsichtbaren Zusammenhängen kontrastiert.112

So werden weltanschauliche Aporien, wie schon bei Pasenow, überhaupt erst darstell-
bar.

Tatsächlich wird die zentrale Funktion Lohbergs für Esch die eines Zeichens. Nicht
nur ist er durch seine Lesegewohnheiten und sein lebensreformerisches Engagement
ein Fenster, durch das Esch in das Laboratorium der konkurrierendenWeltanschauun-
gen blicken kann. Er wird für Esch buchstäblich als Person zum Zeichen der zerrisse-
nenWelt. Lohberg ist nämlich als Figur konzipiert, deren mustergültige oberflächliche
‹Ordnung› im Berufsleben in einem täglich aktualisierten Gegensatz zu ihren Meinun-
gen steht. Denn Lohberg predigt zwar einen Diskurs von Geist und Körper, der ihn im
Roman zum Vertreter der «nackten, tanzenden Vegetarier»113 der Lebensreform präde-
stiniert. Brochmacht daraus aber eine zutiefst widersprüchliche Figur.

Er war ein schmächtiger kleiner Mensch mit einem dunklen Schnurrbartanflug und
glanzlosen Augen, die viel Weiß zeigten, und seine etwas schiefen Allüren und Bewegun-
gen standen zu seinen sonstigen Überzeugungen in einem nicht minder merkwürdigen
Gegensatz als das Geschäft, das er betrieb und das er doch nicht gegen ein anderes aus-
zutauschen dachte: nicht nur, daß er im Tabak die Volksvergiftung und die Vergeudung
des Nationalwohlstandes sah, unausgesetzt wiederholend, daß man das Volk von dem
Gifte erlösen müßte, er trat überhaupt für ein großes, naturgemäßes, echt deutsches

110 Honold, Einsatz der Dichtung, 769.
111 Genette sieht solche Variabilität in seiner narratologischen Terminologie ausdrücklich vor; vgl. Genet-

te, Die Erzählung, 124.
112 Vgl. oben 4.2.2 auf Seite 167.
113 Vgl. Schmid, Zauberbergischer Prototyp, 209.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 173

Leben und Wesen ein, und ein großer Schmerz war es ihm, nicht mit gewaltiger Brust
und in gewaltiger Blondheit leben zu können. (KW 1, 214)

Wie die meisten Nebenfiguren um den Mann ohne Eigenschaften befindet sich auch
Brochs Lohberg in einem innerenKonflikt um eine biographisch uneingelösteWunsch-
vorstellung, der die weltanschauliche Festlegung überhaupt erst motiviert. Sein Han-
deln entspricht nicht seinen «Überzeugungen». Broch variiert den Gedanken und über-
führt ihn schließlich in das anschauliche, schier körperliche Defizit Lohbergs, nicht die
blonde, athletische Erscheinung abzugeben, die er in seinen Vorstellungen völkischer
Gesundheit idealisiert. Ebensowenig wie sein Handeln entspricht sein Körper seinen
Überzeugungen.Wie bei Ulrichs JugendfreundWalter ergibt sich daraus direkt dieMo-
tivation, eine Kompensation der eigenen Biographie im Weltanschauungsdiskurs zu
suchen. Die «Überzeugungen» Lohbergs sind somit ihrerseits noch einmal relativiert,
indem sie biographisch als Kompensationsversuch «körperliche[r] Unzulänglichkei-
ten»114 motiviert werden. Brochs Erzähler spricht diese Kausalität in einer auf Esch
fokalisierten Passage explizit aus.

Immerhin ließ sich diese Benachteiligung durch die Mitgliedschaft in antialkoholischen
und vegetarischen Vereinen zum Teil wieder wettmachen, und so hatte er neben der Re-
gistrierkasse stets eine Anzahl einschlägiger Zeitschriften liegen, die ihm zumeist aus der
Schweiz zugeschickt wurden. Kein Zweifel, er war ein Idiot. (Ebd.)

Wie bei Musil durchkreuzt diese Motivierung weltanschaulicher Überzeugungen das
Schema, das die Weltanschauungsliteratur der Zeit vorgibt, dass nämlich eineWeltan-
schauung auf der Basis privilegierten Wissens und als Krönung eines Lebenslaufs er-
langt wird, der teleologisch auf eine Erkenntnis von absolutemWahrheitswert zuläuft,
eben die ‹Klärung›. Bei Broch und bei Musil wird dieses Muster auf den Kopf gestellt.
Nicht nur wird die Einheit von Leben undweltanschaulicherMeinungmehr oder weni-
ger deutlich verneint, die schließlich fixierteWeltanschauung ist auch nicht alsMuster-
beispiel des gelungenen Lebens in der Moderne, sondern gerade als Versuch der Kom-
pensation des misslungenen Lebens gezeichnet. Dass diese Kompensation nicht gelin-
gen kann, daran lässt Brochs Erzähler so wie derjenige Musils keinen Zweifel. Lohberg
kann sich im Lauf des Romans auf keineWeise aus denWidersprüchen befreien, in die
er selbst für Esch erkennbar verstrickt ist; er bleibt stets gleichzeitig «mit einer Ziga-
rette zwischen den Lippen in seinem Geschäfte […] und in die vegetarischen Zeitungen
vertieft», und zugleich stellt der Erzähler fest, dass auch die weltanschauliche Lektüre
Lohbergs, die sich immerhin mit dem «Volksganzen»115 befasst, dessen provinziell en-
gen Horizont nicht zu erweitern vermag: Nicht einmal im Rahmen der weltanschauli-
chen Utopie der Lebensreform ist eine übergreifende Perspektive für den bemerkens-
wert phantasielosen Lohberg möglich, dem es «unvorstellbar war, daß irgend jemand
oder gar er selber in einer andernStadt alsMannheim leben sollte» (KW1,235).Nicht zu-
letzt ist Lohberg auch,wiePasenow,eine jenerBrochschenFiguren,derenUnvermögen,

114 Boss, Männlichkeit als Eigenschaft, 60.
115 Ein Begriff, den Musil und Broch parodieren; vgl. auch im Mann ohne Eigenschaften GW I, 191 und in der

ersten Version des Huguenau-Romans KW 6, 57 und 65f.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

sichmit ihrerWeltanschauung inderWelt derErzählung zurechtzufinden,derErzähler
durchunentwegteHinweise auf ihreUngeschicklichkeit undkümmerlicheErscheinung
ausstellt. Nicht nur ist Lohberg ständig kränklich, selbst eine Kaffeetasse bereitet ihm
vermeidbareProbleme: «Auchwenner trank, ließ erdenLöffel inderTasse, sodaßer ihn
an der Nase störte» (KW 1, 237). In dieser Anlage ist Lohberg eine Figur,wie sie auch das
EnsemblederWeltanschauungsanhängerdesMannohneEigenschaftenbevölkernkönnte.

Aus Eschs Verachtung für diese Figur und für ihr weltanschauliches «Kauderwelsch
von der Naturfreude» (KW 1, 267) entwickelt Broch seine für den ganzen Esch-Teil, und
vor allem für die Kennzeichnung derWahrnehmungsmechanismen seiner Hauptfigur,
zentrale Metapher. Esch glaubt an Lohbergs Person zu erkennen, «daß die Welt einen
Bruchhatte,einen fürchterlichenBuchungsfehler,dernurdurcheinewundersameneue
Eintragung zur Erlösung gebracht werden konnte» (KW 1, 214). Lohberg reiht sich da-
mit unter diejenigen Figuren, die von Esch verallgemeinernd als Zeichen gesehen wer-
denund ihrenarrativeHaupt-oderNebenfunktionwie schon imPasenow-Teil darinha-
ben, solche Deutungsprozesse an der Hauptfigur sichtbar zu machen. Eschs Neigung,
die anderen Figuren des Romans als Zeichen abstrakter Prinzipien zu verstehen, wird
auch an «MutterHentjen» undNentwig sichtbar, vor allem aber an Bertrand.WennHo-
nold diese Figur, in der Broch sich wohl selbst porträtiert hat, zum «Dreh- und Angel-
punkt der ersten beiden Teile»116 erklären kann, dann nicht deshalb, weil er wie Musils
Ulrich imZentrumdesGeschehens stünde, sondernweil er eine Zeichenfunktion in den
kontingentenWeltdeutungen Eschs und Pasenows erfüllt.Während Esch sich Bertrand
als nebulöse Verkörperung undurchschaubarer kapitalistischer und politischer Verstri-
ckungen vorstellt, verhilft ihm Lohberg zu einer konkreteren Erkenntnis, nämlich «zu
einer Ahnung über den sich vollziehenden Wertezerfall»117. Mit anderen Worten, Esch
erhält auf dem Weg des Weltanschauungsproblems, das sich am Leser vegetarischer
ZeitschriftenLohberg sodeutlichkristallisiert,Einblick indieKontingenzder (inBrochs
Terminologie) «Werte». Esch übersetzt sich diese Einsicht jedoch in die buchhalteri-
sche Rede vom «Buchungsfehler» und kombiniert sie, für die Adressaten erkennbar in-
adäquat, mit dem sakralen Begriff der Erlösung; ein Bruch der Tonlage, wie er in den
Schlafwandlern schon Pasenows panische Ungeschicklichkeit im Umgang mit seiner sa-
kral überhöhten Ehefrau ausgezeichnet hat. Aus seiner eigenen Perspektive jedoch hat
Esch mit dieser Formel, angeregt durch Lohberg, seinen Bildspender für die Welt ge-
funden, buchstäblich seineWeltanschauung.

Dass Esch jedoch aus der Distanz zu Lohberg die Kontingenz und biographischen
Widersprüche von dessen Weltanschauungspositionen erkennt und daraus eine allge-
meine Zeitdiagnose ableitet, rückt ihn funktional in die Nähe von Musils Ulrich. Frei-
lich ohne die Fähigkeiten zu intellektueller Durchdringung oder nur das Interesse dar-
an, das ihm von Brochs Erzähler explizit abgesprochenwird. Ebenfalls parallel zuMusil
entwickelt Broch an Esch die Konstellation, dass dieser zwar auf der Textoberfläche die
Weltanschauungsinhalte, mit denen er konfrontiert wird, ablehnt – Ulrich tut das mit
Ironie, Esch mit Ausrastern –, an der mit ihnen verknüpften Erlösungshoffnung aber

116 Honold, Einsatz der Dichtung, 762.
117 Vollhardt, Das Problem der Weltanschauung in den Schriften Hermann Brochs vor dem Exil, 504.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 175

auf seineWeise partizipiert. Entsprechend kann es nicht bei klar antagonistischen Ver-
hältnissenzumDiskursbleiben; sowieUlrichetwaEmpathie fürDiotimaundVerständ-
nis fürdieSehnsüchteHansSepps aufbringenkann,wirdauchEsch–gegen seinenWil-
len – von Lohberg beeinflusst. Broch zeigt dies sehr deutlich sowohl über Kommentare
seinesErzählers,der einleitendvonder «Bedeutung»Lohbergs spricht,als auchüberdie
Darstellung vonEschsGefühlen undHandlungen.Bei einer Konfrontation von Lohberg
und Korn, in deren Verlauf die Festigkeit von Lohbergs asketischen Prinzipien mit Bier
geprüft wird, scheint Esch die Partei Lohbergs zu ergreifen, zunächst innerlich undmit
dem inzwischen typischen Effekt der Komik, die bei Broch aus der Konfrontation des
Profanen mit ständigen Versuchen zur Sakralisierung entsteht: «Esch betrachtete den
dunklen Tümpel am Grunde seines Maßkrugs; komisch, daß das Heil davon abhängen
sollte, ob man das austrank oder nicht. Trotzdem war er dem sanft verstockten Idio-
ten beinahe dankbar» (KW 1, 219). Schließlich auch äußerlich, als die Passage mit einer
markantenÄnderung inEschsHandlungsgewohnheiten endet,die auf Lohberg zurück-
zuführen ist:

Und wenn auch Esch deshalb noch lange nicht zum Tugendbold wurde, vielmehr mit
dem Krug auf den Tisch klopfte und sich noch ein Bier geben ließ, so wurde er doch
schweigsam wie Lohberg, und als Korn nach Aufhebung der Tafel vorschlug, nun mit
dem keuschen Josef zu Mädchen zu gehen, weigerte sich Esch, heute mitzutun, ließ den
vollends enttäuschten Balthasar Korn auf der Straße stehen und begleitete den Zigaret-
tenhändler nach Hause, sehr zufrieden, daß ihnen Korn unflätige Worte nachrief. (KW 1,
219f.)

Die widersprüchliche Haltung Eschs zum Weltanschauungsproblem ist damit jedoch
keineswegs aufgelöst. Die Figur kann nicht dauerhaft Lohbergs Partei ergreifen und
zum Botschafter von dessen partikularer Weltanschauung werden, ohne für die Nar-
ration ihre Funktion als Beobachter weltanschaulicher Kontingenz zu verlieren. In der
Konfigurationmit demGewerkschafterGeyring,der bei Lohberg dieweltanschaulichen
Druckerzeugnisse begutachten kann («fast ein Gesinnungsgenosse» [KW 1, 226]), ten-
diert Esch weg von Lohberg und vehement zur von Geyring vertretenen politischen Di-
mension, indem er sich «plötzlich» wieder gegen Lohberg positioniert und seine Ver-
achtung für die im Weltanschauungskampf konstitutiven Vereine und Sekten postu-
liert. Die «Limonade» steht dabei in Eschs Sprache leitmotivisch für Lohbergs Askese
undmetonymisch für seine ethischen Prinzipien:

[D]er verfluchte Idiot mit seiner ewigen Limonade war vermutlich bloß deshalb bestürzt,
weil er sich eine harmlose und erhebende Vereinsmeierei erwartet hatte und nicht be-
griff, daß es wirklich hart auf hart gehen konnte. Diese Vereinsmeierei erschien Esch
plötzlich ekelerregend: wozu gab es so viele Vereine? sie machen die Unordnung nur
noch größer und wahrscheinlich sind sie es, die all dies verursachen; grob fuhr er Loh-
berg an: «Tun Sie diese verfluchte Limonade endlich weg oder ich schmeiße sie Ihnen
vom Tisch… wenn Sie ’nen ehrlichen Wein trinken würden, dann wären Sie wenigstens
einer vernünftigen Antwort fähig.» (KW 1, 230)

Bemerkenswert an diesen variierten Konfigurationen des Personals im Esch-Teil der
Schlafwandler ist, dass sie Broch als Instrument dienen, Esch in variierenden Haltun-

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

gen zumWeltanschauungsproblem zu positionieren.Wir sehen Esch zum einen seiner
EpochedieDiagnoseder «Vereinsmeierei» stellen,die die «Unordnung» vergrößereund
sogar «all dies» überhaupt erst verursache. Das ist die in der Zwischenkriegszeit topi-
sche Idee vom «babylonische[n] Narrenhaus» (GW II, 1088),wieMusil sie imEssay «Das
hilflose Europa» auf den Begriff gebracht und imMann ohne Eigenschaften gestaltet hat;
wie Broch sie seinerseits in derWendung ausgedrückt hat, «daß der Kaufmann denMi-
litär nicht überzeugen kann, derMilitär nicht den Kaufmann» (KW9/2, 177).118 Zuman-
deren sehen wir Esch selbst eines jener engenWahrnehmungsraster, die alles aus einer
einzigen Idee erklären wollen und auf eine «Erlösung» zulaufen, auf die Welt und sein
Leben anlegen. Das ist die partizipative, nicht mehr analytische Funktion der Figur für
den Roman.Musil zitiert in seinem Essay ironisch die «Weltanschauung der Gasthaus-
gehilfen» (GW II, 1088) – wobei der Spott natürlich auf die Tatsache zielt, dass aus der
Tätigkeit als Gasthausgehilfe sich nicht jene klärende Perspektive auf letzte Fragen ge-
winnen lässt, die dasweltanschauliche Schema verlangt. Broch gestaltet an Esch analog
die Weltanschauung eines Buchhalters, und mit nicht minder ironischer Konsequenz.
Deren Vehikel ist die Sprache Eschs, der sich das schon seit dem 19. Jahrhundert viru-
lente Schlagwort vom «Weltriss»119 in einen «Buchungsfehler» der Welt übersetzt und
dann auch die «Erlösung» in Form einer buchhalterischen «Eintragung» sucht, womit
er zwar imBild bleibt, aber gerade durch dieseKonsequenz für die ironischeÜberzeich-
nung sorgt.DieKomikunddas ihr innewohnende analytischePotential folgt demselben
Muster wie Musils «Weltanschauung der Gasthausgehilfen». Die Unfähigkeit, die per-
sönliche und epochale Problemdisposition anders zu sehen als durch die Brille einer so
profanen wie biographisch kontingenten Buchhalteridentität, setzt der Erzählvorgang
in eklatanten – und komischen – Kontrast zum Anspruch, auf diesem Weg die «Erlö-
sung» nicht nur persönlich, sondern für die ganzeWelt zu erwarten.Dass Eschmit die-
sem Anspruch scheitern muss, geht schon aus der ironisch gebrauchtenMetapher vom
«Buchungsfehler» hervor, wird von Broch aber später imHuguenau-Teil auch noch ein-
malbetont,woEschwiederauftaucht,«infolgeeinerunvorhergesehenenErbschaft» aus
demBuchhalterberuf und damit auch aus seinemOrdnungsbereich vertrieben.Auf sei-
nemneuenPlatz fühlt er sich «sobesondersunwohl»wieübrigensauchder altePasenow
im «Huguenau» (KW 1, 411).

Die in der ironisch gefärbten Darstellung der Schlafwandler in Komik umschlagen-
den Widersprüche sind nicht allein auf Eschs paradigmatische Charakterisierung als
«Mensch impetuoser Haltungen» (KW 1, 207) zurückzuführen. Esch ist für die Schlaf-
wandler mehr als nur die «symptomale Verkörperung des Zusammenhanges von Ord-
nungsliebeundanarchischerGewaltphantasie»,die vonderBrochforschungoft als Aus-
einandersetzung mit dem Expressionismus gelesen wird.120 Die Impulsivität der Fi-
gur kommt in der betonten Plötzlichkeit undHeftigkeit derMeinungsumschwünge so-

118 Vgl. das Zitat oben 3.4 auf Seite 93.
119 Klaus F. Gille: Weltriss und Theodizee: Zu Büchners Lenz. In: Der nahe Spiegel. Vormärz und Aufklärung.

Hrsg. von Wolfgang Bunzel, Norbert Otto Eke und Florian Vassen. Bielefeld: Aisthesis, 2008, 195–203,
hier 198f.

120 Honold, Einsatz der Dichtung, 761.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 177

wie in der Verweigerung durchdringender Reflexion zum Tragen. Die mehrschichti-
ge Haltung zum Weltanschauungsproblem jedoch – die bei Esch, wie zu sehen war,
wechselweise (1) Ansätze zu einer den Weltanschauungsdiskurs integrierenden Zeit-
diagnose, (2) Ablehnung einzelnerWeltanschauungsvertreter, (3) eine eigenemonoper-
spektivische Weltanschauung und (4) Partizipation am Erlösungswunsch unterschei-
den lässt–istnicht lediglich «impetuose»Figurenpsychologieundallegorischvergegen-
ständlichte Geste des «zum Scheitern verurteilten Aufbruchs»121 des Expressionismus,
sondern darüber hinaus auch Funktion eines Erzählens, das die spezifischen Aporien
derWeltanschauungsdiskussion der Zwischenkriegszeit sichtbar macht.

Dies soll abschließend noch an einem Beispiel verdeutlicht werden, in dem Broch
sein Figurenensemble den sozialen Partikularismus wie unter Laborbedingungen aus-
agieren lässt. Die Parallelen zum Mann ohne Eigenschaften treten unter diesem Aspekt
deutlich hervor. Wie anhand der Exhibitionisten-Passage im Mann ohne Eigenschaften
exemplarisch zu sehenwar,122 nutztMusil sein großes Arsenal an Nebenfiguren, um im
narrativen Spiel der Perspektiven vorzuführen, wie die weltanschaulich fixierten Blick-
winkel der Figuren Erkenntnis und sogar jegliche Kommunikation verhindern können.
In Brochs Schlafwandlern finden sich ähnliche Effekte, wenn die weltanschaulich un-
terschiedlich markierten Figuren des Esch-Teils einander begegnen. Dann können –
gemäß der Brochschen und Musilschen Partikularisierungsdiagnose – die wie «Kauf-
mann», «Militär» oder «Gasthausgehilfen» in separaten Systemen abgeschlossenen
Figuren einander tatsächlich nicht überzeugen, ja kaummiteinander kommunizieren.
Beobachten lässt sich das immer wieder, wenn Broch mehrere seiner Figuren kombi-
niert. So etwa beim Zusammentreffen von Esch, Lohberg und Erna zum Abendkaffee.
Man spricht von «Liebe», «Erlösung», Religion und dem verhafteten Gewerkschafter
Geyring,wobei der Gesprächsverlauf einen sprunghaften Parcours durch die jeweiligen
Fixierungen der einzelnen Figuren abbildet (KW 1, 237–242), die durch nichts inte-
griert werden können. Das Verfahren erinnert frappierend an Musils Darstellung der
skurrilen Gespräche zwischen Diotima und Arnheim123 oder auch der Verlautbarungen
Meingasts, die immer amGegenstand vorbeigehen.AuchBroch zeigt hier demonstrativ
keinen kommunikativen Austausch, sondern imGegenteil dessen Scheitern im Aufein-
andertreffen hermetisch gegeneinander abgeschlossener Sprach- und Denkwelten.

«Fräulein Erna hörte nicht hin», heißt es zu Beginn des geselligen Beisammenseins,
bezogen auf Eschs Provokationsversuche (KW 1, 237). Tatsächlich lässt sich dasselbe von
allen drei Gesprächsteilnehmern behaupten. Alle Figuren reagieren über dem Kaffee
zwar auf Stichworte der jeweils anderen, bewegen sich dabei aber in getrennten Sphä-
ren. Erna Korn spricht über Geschlechterbeziehungen («die Liebe»), Lohberg über sei-
nen evangelischen Glauben und Esch rein assoziativ über die «Erlösung». Sie verhar-
ren dabei gänzlich in der jeweiligen subjektiven Problemdisposition. Auf dasThemader

121 Graham Bartram: Moderne und Modernismus in der «Schlafwandler»-Trilogie. In: Hermann Broch. Das
dichterische Werk. Hrsg. von Michael Kessler und Paul Michael Lützeler. Tübingen: Stauffenburg, 1987,
185–192, hier 189.

122 Vgl. oben 4.1.4 auf Seite 140.
123 Vgl. oben 4.1.3 auf Seite 131.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

«Liebe» bezogen bedeutet das z.B., dass Lohberg ein christliches Modell der Liebe als
Gottesgnade vertritt, Esch daraufhin Witwenverbrennung «aus den illustrierten Zei-
tungen» als «Erlösung» assoziiert. Als Lohberg dem «Die Erlösung steht bei Gott» ent-
gegnet, reagiert Esch mit einemWutanfall, in dem er sprunghaft Geyrings Verhaftung
mit LohbergsWeltanschauungsbroschüren in Verbindung bringt, also erneut auf seine
persönliche Fixierung, den «Buchungsfehler» derWelt, zu sprechen kommt:

Esch sagte: «Wenn es gerecht zuginge, brauchte man Ihre albernen Vereine nicht für die
Erlösung, … ja, ja, wundern Sie sich nur …» er schrie fast, «keine Heilsarmee brauchte man,
wenn die Polizei die Leute einsperren würde, die es verdienen … statt Unschuldige.» (KW
1, 239)

Erna Korn sorgt für den nächsten Sprung, indem sie wieder auf das Witwenthema zu-
rückkommt,aber ebenfalls nur aus ihrer eigenenbeschränktenPerspektive spricht: «Ich
würde bloß einenMann heiraten, der pensionsfähig ist oder seinerWitwe etwas hinter-
läßt zum Leben» (ebd.). Eine Verständigung kommt auf diesem Weg nicht zustande,
da alle drei Gesprächsteilnehmer in individuellen Problembezügen und Begriffen ver-
harren, ohne sich auf eine gemeinsame Ebene zu begeben, so dass am Ende alle von
sich selbst sprechen. Fast ausschließlich werden solche Sätze geäußert, die ihren Sinn
nur aus den individuellen Schicksalen und Erlebnissen der jeweiligen Figur erhalten,
ohne dass aber den anderen Figuren diese Zusammenhänge durchschaubar wären. Ih-
re komische Wirkung erhält die Szene dadurch, dass diese Sätze somit zwar nur einen
subjektiven und kontingenten Sinn besitzen, aber – fast sentenzenhaft – die Form all-
gemeingültiger Aussagen annehmen.Die Folge ist, dass Broch das daraus resultierende
gegenseitige Unverständnis ironisch ausspielen kann:

Lohberg war empört: «Wer sich mit billigem Fusel betrinkt, weiß einen Trunk kristallenen
Wassers nicht zu schätzen, Fräulein Korn. Eine Leidenschaft ist keine Liebe.
Fräulein Erna bezog den Kristall auf sich und war geschmeichelt: «Das Kleid, das er ihr ge-
schenkt hat, hat achtunddreißig Mark gekostet; ich hab’ mich im Laden erkundigt. Einen
Mann derartig ausrauben … ich brächte das nie übers Herz.» (KW 1, 239)

In höchster Verdichtung kommt das Prinzip im folgenden Austausch zum Tragen, den
Esch einleitet:

«Guter Sohn hin, guter Sohn her … auf die Dankbarkeit pfeif’ ich; solange man zusieht,
daß Unrecht geschieht, gibt es keine Erlösung auf der Welt … warum hat Martin sich ge-
opfert und sitzt?»
Lohberg antwortete: «Herr Geyring ist ein Opfer des Giftes, das die Welt zerfrißt. Erst,
wenn die Menschen zur Natur zurückgefunden haben werden, werden sie sich nichts Bö-
ses mehr antun.»
Fräulein Erna sagte, daß auch sie die Natur liebe und schon oft spazierengegangen sei.
Lohberg fuhr fort: «Erst in Gottes freier Natur, die uns erquickt, erwachen die edlen Ge-
fühle des Menschen.» (KW 1, 240)

Esch spricht hier über die von ihm wahrgenommene Ungerechtigkeit der Verhaftung
des Gewerkschafters, in der sich aus seiner Sicht ein Epochenproblem ausdrückt; Loh-

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 179

berg antwortetmit einer allgemeinen Sentenz aus denGlaubenssätzen seiner lebensre-
formerischen Texte, die den konkreten Fall völlig unberücksichtigt lässt; ErnaKornwie-
derum bezieht den Naturzustand aus Lohbergs triadischem Geschichtsmodell auf eine
Alltagsbanalität: Spaziergänge–woraufwiederumLohberg erneutmit einemallgemei-
nen Sinnspruch reagiert, der die Ausgangsfrage so wenig beantwortet wie die Senten-
zen Meingasts imMann ohne Eigenschaften. Die Komik der Passage beruht darauf, dass
keine der Figuren vom gleichen Thema spricht wie eine andere. Obwohl sie einander
oberflächlich die Stichworte geben, artikulieren die drei Personen lediglich ihre eige-
nen weltanschaulichen Standpunkte, die von den anderen unverstanden bleiben.124 In
der Folge könnendannhochfliegende lebensreformerischeUtopien unterschiedslos ne-
ben Spaziergängen stehen, jene markieren die Fallhöhe des Gesprächs, diese lösen sie
ein; statt weltanschaulicher Klärung entsteht Komik.

So offenbart sich das «babylonische Narrenhaus» der Zwischenkriegszeit wie in
Musils Roman auch bei Broch,wenn umden Protagonisten verschiedeneNebenfiguren
aufeinandertreffen. Die aporetische Grundsituation des Weltanschauungsdiskurses
wird hier am Modell einer Kaffeerunde inszeniert, in der die Teilnehmer zwar jeweils
für alle reden wollen, tatsächlich aber die eigenen Probleme zum Unverständnis der
anderen verabsolutieren. Bedingungen und Sinn ihrer Rede – Erna Korns Liebesleben,
EschsOrdnungs- und Erlösungsfixierung, Lohbergsweltanschauliche Kompensations-
versuche für seinen defizitären Körper – sind dabei zwar den Adressaten des Romans
über den Weg der Figurenbiographien, der Motivierungen und der narrativen Bezü-
ge bekannt, nicht aber den intradiegetischen Kommunikationspartnern. In Brochs
Inszenierung des Gesellschaftslebens kämpfen die Weltanschauungen nicht einmal
gegeneinander, wie noch bei Haeckel, sondern sie verstehen einander einfach nicht; sie
sitzen isoliert in ihren Einzelzellen des «Narrenhauses».

4.2.4 Dr. Bertrand Müllers «Zerfall der Werte»

Man mag spekulieren, dass Broch die Konstruktion des Huguenau-Teils nach der Pu-
blikation des Mann ohne Eigenschaften auch deshalb so grundlegend umschrieb, weil er
sich so im literarischen Feld besser von Musil abzugrenzen hoffte und glaubte, mit an-
deren Konstruktionsmitteln dennoch ähnliche Effekte in den Schlafwandlern erzielen zu
können. Die ausufernden Änderungen am Manuskript sollten Broch erlauben, seinen
Roman auf die «Höhe des zeitgenössischen Essayismus und der Montagekunst»125 zu
bringen, ohne sein dreischrittigesModell und seinenVerzicht auf eine zentraleHelden-

124 Gittel beobachtet den gleichen Mechanismus, der die Schlafwandler ebenso durchzieht wie den Mann
ohne Eigenschaften, am «Erlösungsgespräch» zwischen Pasenow, Esch und Huguenau. Dabei «geraten
der Major und Esch in einen eigenartigen pseudo-konversationellen Gleichklang und spinnen ihre Ge-
danken über Erlösung, Gnade und das Böse assoziativ fort […]. Sowohl dem Major als auch Esch geht es
offenkundig nicht um Meinungsaustausch oder gar argumentative Auseinandersetzung. Die Aussa-
gen ihres Gegenübers sind für beide lediglich Anstöße, um die eigenen Überlegungen, gewisserma-
ßen als Schlafwandler cogitandi, fortzuspinnen» (Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch
zu einem anderen … Sei mein Erlöser!», 228).

125 Honold, Einsatz der Dichtung, 767.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

figur aufzugeben. Broch hatte sich Musils Roman Ende 1930 sofort besorgt und gele-
sen – in einem Brief an Daniel Brody vomNovember stellt er denMann ohne Eigenschaf-
ten «turmhoch» über die literarische Konkurrenz und drückt zugleich seine Erleichte-
rung darüber aus, dass er selbst, begünstigt durch die Publikation der Schlafwandler in
drei separaten Teilen, nun «die Korrekturen nicht überhetzen»müsse (KW 13/1, 116). Bis
1932 schlossen sich an diesen Brief zum Verdruss der Verleger «endlose Überarbeitun-
gen und zahllose Neueinschübe»126 im Huguenau-Teil an. Der Erzähler der «Geschich-
te des Heilsarmeemädchens in Berlin» ist eine der wichtigsten Früchte dieser Überar-
beitungsphase, und für den Autor wohl die problematischste; zu einer widerspruchs-
freien Selbstdeutung ist Broch hinsichtlich dieses Romanteils jedenfalls nie gelangt.127

Gesichert ist, dass Broch auf genau diese Überarbeitungen immer wieder hinwies, um
sich von Musil und dessen Roman poetologisch abzugrenzen und seine eigenständi-
ge Leistung für den zeitgenössischen Roman hervorzuheben. In den vorangegangenen
Abschnitten dieser Arbeit wurde bereits auf die Parallelen zwischen der Gestaltung der
Weltanschauungs-Aporie im Pasenow- und Esch-Teil einerseits und demMann ohne Ei-
genschaften andererseits hingewiesen.Daher ist nun jene Konstruktion von besonderem
Interesse, die Broch einbaute, sobald ihmderVergleichmit demMannohneEigenschaften
selbst möglich war und er an einer Romanpoetologie feilte, die als Alternative zuMusils
– von ihm selbst hochgelobter – Konstruktion standhalten sollte.

Als Ergebnis der Überarbeitung verfügte der Huguenau-Teil der Schlafwandler bei
seiner Veröffentlichung nicht nur über einen eigens geschichtsphilosophischen Be-
trachtungen dienenden Textstrang (eben den «Traktat»), sondern auch über einen ho-
modiegetischen Autor dieser Betrachtungen, der in einem anderen Erzählstrang, der
«Geschichte des Heilsarmeemädchens», als Figur Konturen gewinnt. Dort gibt sich das
«Ich» im vierten Teil (Kapitel 27) als «Bertrand Müller, Dr. phil.» (KW 1, 450) zu erken-
nen. Im sechsten Teil stellt dieser Bertrand Müller den direkten Bezug zwischen dem
«Heilsarmeemädchen» und denmit «Zerfall derWerte» überschriebenen Textteilen her
und wird als Autor des «Traktats» sichtbar: «Zu meiner eigenen Verwunderung», heißt
es zu Beginn des Kapitels, «hatte ich wieder begonnen, mich mit meinen geschichts-
philosophischen Arbeiten über den Wertzerfall zu beschäftigen. Obwohl ich kaum aus
demHause ging, brachte ich die Arbeit nur langsam vorwärts» (KW 1, 488).Nach knapp
einem Drittel des Huguenau-Teils werden über diesen Zusammenhang zwei für die
Konstruktion des Romans wichtige Textblöcke miteinander verknüpft, die sich nun
gegenseitig neu perspektivieren. Lützeler deutet das im Licht des Schlusskapitels sogar
so, «daß Bertrand Müller als das Erzähl-Ich der ganzen Trilogie vorzustellen ist»128.
Ohne soweit gehen zumüssen, ist die intradiegetische Autorschaft des «Traktats» doch
jedenfalls in ihren Konsequenzen für die fiktionale Konstruktion ernst zu nehmen.
Für den Status, der dem «Traktat» für die Interpretation des Romans zugeschrieben
werden kann,129 ist es von entscheidender Bedeutung, dass ihm nun ein fiktiver Dok-

126 Lützeler, Hermann Broch. Eine Biographie, 123.
127 Vgl. die zu Beginn des Kapitels genannten Zeugnisse aus Brochs Korrespondenz, oben auf Seite 153.
128 Lützeler, Ethik und Politik, 74. Dagegen argumentiert Martens, Beobachtungen der Moderne, 244f.
129 Vgl. die Diskussion oben auf Seite 154.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 181

tor der Philosophie als intradiegetischer Autor zugeordnet wird, der sich überdies in
einer schweren Lebenskrise befindet, einer biographischen Vergegenwärtigung jener
Krise der Wertorientierung, auf die sich nicht nur Broch, sondern auch der Weltan-
schauungsdiskurs beruft. Ob dem «Traktat»-Text zu diesen Bedingungen offensiver
Fiktionalisierung noch eine, wie es bei Genette heißt, ideologische Erzählfunktion zu-
kommenkann, also der Status «eines autorisiertenKommentars»130 desGeschehens, ist
fraglich. Diese Funktion ist allerdings von entscheidender Bedeutung für den proposi-
tionalen Geltungsanspruchweltanschaulicher Aussagen.131Hier scheint diese Funktion
untergraben zuwerden, indemder Autor des «Traktats» als sowohl intradiegetischer als
auch homodiegetischer Erzähler in der Fiktion verankert und dort in seiner Autorität
relativiert wird. Wie es N. C. Wolf an den Musilschen Figuren vorgeführt hat, so sind
auch die Äußerungen, die Bertrand Müller im Rahmen seiner Arbeit über den «Zerfall
der Werte» macht, mit dem Zusammenhang, den Broch im Kapitel 27 herstellt, als
Ausdruck des fiktionalen Habitus der literarischen Figur im Rahmen desWeltanschau-
ungsdiskurses lesbar; sie sind jedenfalls unter diesen Bedingungen nicht mehr lesbar,
ohne ihre Funktion als Objektivierung der habituellen «Praktiken undVorstellungen»132

dieser Figur,wie sie in der «Geschichte desHeilsarmeemädchens» entfaltet werden, zu-
mindest zu berücksichtigen. Brochs Selbstdeutung des «separierten» Textes hingegen,
in dem sich der «Autor selbst» ausspricht, ist schon an diesem Punkt zurückzuweisen.

Simon Jander hat überzeugend gegen die sich auf den Autor berufende Verabsolu-
tierung der «Traktat»-Teile als ‹Broch-Baedeker› argumentiert, indem er verschiedene
Wege aufgezeigt hat, wie der Text des «Zerfalls der Werte» in anderen Romankapiteln
«skeptisch in den Blick genommen, parodiert und negiert»133 wird. Er nennt zum einen
das Scheitern der Figur Bertrand Müller beim Versuch, mit dem geschichtsphilosophi-
schen Aufsatz über die kontingente Weltdeutung von «der beliebigen Position des iso-
lierten Subjekts aus»134, die ja die eine Seite der Weltanschauungsaporie darstellt, hin-
auszugelangen.Stattdessenverzweifelt die Figur imVerlaufderHeilsarmee-Geschichte
ganz grundsätzlich an derMöglichkeit eines solchen Unterfangens: «Die Erwartung, in
einer philosophischen Perspektive der kruden, zerfallenden Wirklichkeit Möglichkei-
ten ihrer Überwindung zu einem harmonischen Zustand gegenüberstellen zu können,
wird fundamental enttäuscht.»135 Zweitens wird, zwischen Jaretzki und Flurschütz, der
neuplatonische Optimismus des Aufsatzes «parodistisch wieder aufgenommen und in
eine scharfe Satire überführt. […] Nicht die gemeinsamen logischen Strukturen der Er-
kenntnis, sondern […] die Benebelung des Verstandes, die banale Trunkenheit schaf-
fen Gemeinsamkeit.»136 Drittens werden Grundbegriffe und undeklarierte Axiome des

130 Genette, Die Erzählung, 167.
131 Übrigens auch für die Geltung als Broch-Baedeker (vgl. Dowden, Die Schlafwandler, 100); vgl. oben

Fußnote 72 auf Seite 154.
132 Wolf, Kakanien, 329.
133 Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans, 546.
134 Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans, 540.
135 Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans, 542.
136 Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans, 543.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

«Zerfall»-Textes in der unmittelbar angrenzenden Darstellung weiterer Nebenfiguren
fundamental in Frage gestellt: «Der expressionistische Topos der Ich-Dissoziation, der
in den Figuren der HannaWendling und auch desMaurers Gödicke in demRoman ein-
drucksvoll umgesetzt wird, widerspricht der autonomen Souveränität des Ich-Begriffs
in dem Essay und stellt damit auch dessen theoretische Konzeption in Frage.»137 Vier-
tens beobachtet Jander an den Wendling-Kapiteln mit ihren zahlreichen Flüssigkeits-
metaphern, dass der Begriffsrahmen des «Traktats» schon diesemmetaphorischen As-
soziationsreichtum als Interpretament nicht genügen kann; der Interpret Jander ent-
nimmt diesen dichten metaphorischen Textpassagen Assoziationsmöglichkeiten, die
weit über das hinausgehen, was Dr. Bertrand Müller in seinem «Zerfall» begrifflich zu
umreißen vermag:

ein nichtidentisches Erleben und Wahrnehmen überhaupt jenseits sprachlicher Struktu-
ren, jenseits der Fähigkeit, ‹Wirklichkeit› [im «Traktat»] distanziert zu bezeichnen – ein Er-
leben, das […] durchaus positiv konnotiert ist. Die offene, jeweils zu konstruierende Kor-
respondenz von begrifflicher Erkenntnis und poetischer Welt führt über die etablierten
und letztlich hilflosen Muster der begrifflichen Bestimmungen (Verlust, Auflösung, Dis-
soziation, Zerfall von Wirklichkeit) hinaus in eine poetisch-metaphorische Vergegenwär-
tigung einer subjektiven, eben nicht fassbaren Erfahrung der Verflüssigung von Wirk-
lichkeit und ihrer Strukturen.138

Das Verfahren, den «Zerfall der Werte» als autorisierte Theorie und die restlichen Ro-
manteile als Illustration zu lesen, erweist sich gegenüber diesen Beobachtungen als un-
terlegen.DieÜbernahmederBehauptung einer Sonderstellungder Traktatpassagen als
vom Romantext «streng separierte» Position des «Autors», die Broch der Nachwelt – in
Gestalt der Doktorandin Nani Meier – in die Feder zu diktieren versuchte,139 würde auf
eine Leugnung der zahlreichen relativierenden Verfahren hinauslaufen. Es wird damit
die Frage besonders interessant, welche narrative Funktion diese Relativierungen im
Romantext haben, die Broch gegenüber seinen Briefpartnerinnen nicht adäquat inter-
pretieren konnte oder wollte.

Ausgehend von Janders knappen, doch fundierten Beobachtungen lassen sich die
Beziehungen des «Traktats» zu den benachbarten Passagen imHuguenau-Teil allesamt
als narrative Relativierungen zusammenfassen. Der Text des «Zerfall[s] der Werte» be-
kommt auf diesemWeg Kontext, figurenpsychologische Motivation, einen ihn hervor-
bringenden Habitus, also einen Ort und eine Zeit in der Entwicklung einer Figur zu-
gewiesen. Die Figur bekommt in der «Geschichte des Heilsarmeemädchens» einen ei-
genen Habitus, auf den ihr Werk bezogen werden muss. Der «Traktat» steht somit in
den Schlafwandlern ebenso wenig für sich selbst wie Pasenows (vermeintliche) Epipha-
nie, Eschs (vermeintliche) Erkenntnis vom «Buchungsfehler» der Welt oder Lohbergs

137 Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans, 543. Das gilt notabene besonders für den
optimistisch-lyrisierenden Höhepunkt des «Traktats», der in dieser narrativen Verschränkung
desavouiert erscheint.

138 Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans, 544.
139 Vgl. oben auf Seite 152.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 183

(vermeintlicher) Sieg über seine körperlichen Anlagen in der weltanschaulich fixierten
Askese. Alle diese Konzepte sind Versuche der Figuren, die ganze Welt auf ihre höchst-
persönlichen, kontingenten Problemlagen zu verpflichten, und ihnen allen ist gemein-
sam,dassBrochsnarrative Techniken sie daran scheitern lassen.Nicht anders verhält es
sichmit Dr. BertrandMüller und seinemVersuch, seineWelt im «Traktat» zu sortieren.

Broch umreißt die Perspektive seiner Figur grundlegend im elften Kapitel des
Huguenau-Teils, dem ersten Auftritt Bertrand Müllers als Erzähler des «Heilsarmee-
mädchens». Für die Dauer eines Absatzes scheint es, als spreche hier eine auktoriale
Stimme über dieWelt der Romanhandlung, deren Epoche (Huguenau ist die Jahreszahl
1918 zugeordnet) sie eine Diagnose stellt, wie sie auch vom Erzähler des Mann ohne
Eigenschaften stammen könnte:

Man wollte Eindeutiges und Heroisches, mit andern Worten Ästhetisches sehen, man
glaubte, daß dies die Haltung des europäischen Menschen sein müsse, man war in einem
mißverstandenen Nietzscheanismus befangen, mochten auch die meisten den Namen
Nietzsche niemals vernommen haben, und der Spuk fand erst ein Ende, als die Welt so
viel Heroismus zu sehen bekam, daß sie ihn vor lauter Heroismus nicht mehr zu sehen
vermochte. (KW 1, 416)

Im zweiten Absatz entpuppt sich diese Zeitdiagnose als Haltung eines Ichs, das wie zur
Sühne jener Vorurteile, die es bei seinenZeitgenossenwahrnimmt,die Versammlungen
der Heilsarmee aufsucht, obwohl es deren «primitiven Heilslehren» (ebd.) selbst nichts
abgewinnen kann. Der Erzähler scheint sich selbst zur Gruppe derjenigen Intellektu-
ellen zu zählen, die mit einem missverstandenen Nietzscheanismus den «Heroismus»
des Krieges begrüßt hatten und denen die Katastrophe seither «nur langsam ins Be-
wußtsein» gedrungen ist (KW 1, 417). Aus dieser Perspektive treibt Dr. Bertrand Müller
also, wie die Autoren Broch und Musil, die Frage um, auf Basis welcher Ideen die eu-
ropäische Intelligenz den Krieg begrüßt hatte. Der Krieg wird schnell als sein Haupt-
interesse etabliert, während er mit dem «Heilsarmeemädchen» durch eine Landschaft
spaziert, in der er überall Folgen dieses Krieges (brachliegende Felder, Ersatztextilien)
wahrnimmt: «Wir gingendurchmehrere typischeVorstadtstraßen,vorbei anunverbau-
ten Grundstücken, und ich redete vom Kriege. […] [S]ie war offenkundig bemüht, das
Gespräch auf andere Dinge zu lenken. Doch ich blieb bei meinemThema» (KW 1, 417).
DerKrieg,Pauperismus,dieGroßstadt sind seineThemen,undgemäßdemSchemades
Weltanschauungsromans wäre zu erwarten, dass dies für ihn «nicht nur die Diagnose
bestehender Verhältnisse, sondern zugleich de[n] Einsatzpunkt für den persönlichen
weltanschaulichen Klärungsprozess» bildet.140

Und inder Tat ist es einEinsatzpunkt: Auf die kurzeEinführungder «Geschichte des
Heilsarmeemädchens» und ihres Erzählers folgt der erste Abschnitt vonMüllers «Trak-
tat».Deutlich greiftMüller «seinThema»darinwieder auf,wenn er nachdemVerhältnis
von Individuum und Kollektiv in der Kriegserfahrung fragt:

Das pathetische Entsetzen, mit welchem diese Zeit als wahnsinnig, das pathetische
Wohlgefallen, mit dem sie als groß bezeichnet wird, rechtfertigen sich an der hyper-

140 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 239.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

trophischen Unfaßbarkeit und Illogizität der Ereignisse, die scheinbar ihre Wirklichkeit
ausmachen. Scheinbar! Denn wahnsinnig oder groß kann niemals eine Zeit, kann immer
nur ein Einzelschicksal sein. Unsere Einzelschicksale aber sind so normal wie eh und je.
[…] Sind wir wahnsinnig, weil wir nicht wahnsinnig geworden sind?
[…] Diese Zeit hatte irgendwo ein reines Erkenntnisstreben, hatte irgendwie einen rei-
nen Kunstwillen, hatte ein immerhin präzises Sozialgefühl; wie kann der Mensch, all
dieser Werte Schöpfer und ihrer teilhaftig, wie kann er die Ideologie des Krieges «be-
greifen», widerspruchslos sie empfangen und billigen? wie konnte er das Gewehr zur
Hand nehmen, wie konnte er in den Schützengraben ziehen, um darin umzukommen
oder um daraus wieder zu seiner gewohnten Arbeit zurückzukehren, ohne wahnsinnig
zu werden? Wie ist solche Wandelbarkeit möglich? (KW 1, 419f.)

Damit ist die Grundfrage BertrandMüllers ausgesprochen. Es ist die gleiche Frage, die
Musil in seinenEssaysder 20er Jahre als «TheoremdermenschlichenGestaltlosigkeit»141

formuliert und dann gleich mehrfach seinemMann ohne Eigenschaften in den Mund ge-
legt hatte: Warum der Mensch «ebenso leicht der Menschenfresserei fähig [sei] wie der
Kritik der reinen Vernunft» (GW I, 361).142 Anders gesagt: Es ist das Problem der Kon-
tingenz vor demHintergrund des ErstenWeltkriegs.

Die Forschung hat zeigen können, dass Musil ähnlich wie Broch hier in den Schlaf-
wandlerndieses Problem «in enger Verbindungmit demKriegserlebnis»143 konzeptuali-
siert hat.Wiekonnten Individuen–vorübergehend–nacheinerkollektivenKriegsideo-
logie handeln, die ihren bürgerlichenWerten widersprach, und das auch noch, ohne in
ihrem Alltag nennenswerte kognitive Dissonanzen dabei wahrzunehmen? Wie verhält
sich also Ideologie, «Sozialgefühl»,Weltanschauung zur ethischenPraxis?Das Ende des
Krieges hat diese Fragen ebensowenig beantworten können, wie es dem Krisengefühl
ein Ende gesetzt hat; das bezeugt für die aufmerksamen poetae docti (und ihre Leser-
schaft) in den späten 1920er und frühen 1930er Jahren überdeutlich das Andauern des
Weltanschauungsdiskurses und der politische Aufstieg des Totalitarismus. Die teleolo-
gischen Erwartungen, die sich im August 1914 an den Kriegsausbruch als erlösende Zä-
sur der «Verfallsepoche» geknüpft hatten, waren enttäuscht worden, und nicht einmal
die Katastrophe desWeltkriegs hatte «die unbestimmte Sehnsucht nach demEnde, den
physischen Ekel vor den Spaltprodukten einer mit sich zerfallenen Epoche» einer «Er-
lösung» zuführen können.144 Aus einem solchen «Spannungsverhältnis der Schreibge-
genwart und ihres analytischenMehrwissens»145 beziehen Broch undMusil die Brisanz
ihrerRomanprojektemit denZieldaten 1914 und 1918.UmdasSpannungsverhältnis lite-
rarisch nutzen zu können, lassen sie in ihrenRomanen Stimmen sprechen, deren hohes

141 Vgl. das Essayprojekt «Der deutsche Mensch als Symptom» (GW II, 1353–1400).
142 Ulrich wiederholt den Gedanken später gegenüber Tuzzi: GW I, 414. Der Aphorismus wird im Roman

und seinen Entwürfen mehrfach aufgegriffen (z.B. GW I, 1020). Die Vorlage dazu findet sich in Mu-
sils Essay «Das hilflose Europa»: «Dieses Wesen ist ebenso leicht fähig der Menschenfresserei wie der
Kritik der reinen Vernunft» (GW II, 1081).

143 Paul Zöchbauer: Der Krieg in den Essays und Tagebüchern Robert Musils. Stuttgart: Heinz, 1996, 63.
144 Schöning, Versprengte Gemeinschaft, 19.
145 Honold, Einsatz der Dichtung, 753.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 185

Abstraktionsvermögen geeignet ist, das Mehrwissen der Zwischenkriegszeit zu inkor-
porieren,die aber dabei in der FiktionderRomanhandlung,unddamit im Jahr 1914 bzw.
1918, verwurzelt bleiben.Mit demErfahrungshorizont der Autoren und der Leserschaft
laborieren die fiktiven Intellektuellen daran, dass sich die intellektuelle Mobilmachung
von 1914 bis in die 1930er Jahre hinein als «erfahrungsresistent» erwiesen hat. Die Li-
teratur derWeimarer Republik legt davon Zeugnis ab.146Wiemit Musils Mathematiker
widmet sich daher auchmit Brochs Dr. phil.Müller ein fiktiverWissenschaftler solchen
Fragen in einer Reihe von Entwürfen.Bei Broch tragen diese Versuche den eigenen Titel
«Zerfall der Werte», sind aber wie Ulrichs Gedankenexperimente, Analysen und Uto-
pien kontextualisiert durch die Anlagen und Entwicklung der Figur, die sie entwirft.
Entscheidend ist dabei: Wie Musil schreibt Broch seinemWissenschaftler eine persön-
liche Krise auf den Leib, die ihn als Teilhaber an der Krise seiner Zeit ausweisen soll und
sicherstellt,dassdieWissenschaftlerfigurnichtmit einerPositionderAllwissenheit ver-
wechselt wird.

Anzeichen der persönlichmanifestierten Kulturkrise, und beiläufig der Verbindung
vonWerttraktat und Figurenpsychologie, lässt Broch früh einfließen. Schon zu Beginn
des zweiten «Zerfall»-Kapitels schleicht sich das Ich der «Heilsarmee»-Kapitel in die Ar-
chitekturkritik des «Traktats» ein, und es wird erkennbar, dass hinter dem «Traktat»
immer noch jenes «Ich» der Jahrhundertwende steht, das schon um 1900 an «persönli-
cher Selbstentfremdungund Isolation»gelittenhatte und im«Traktat» nunnoch einmal
den Versuch macht, sich gegen dieses Leid aufzulehnen, indem es «sich seine Welt er-
findet»147.

[E]ine grauenhafte Müdigkeit bringe ich stets heim, wenn ich durch die Straßen gewan-
dert bin. […]
Man mag mir einwenden, daß meine Müdigkeit und Reizbarkeit auf meine Unterernäh-
rung zurückzuführen sei. […]
Was bleibt, ist eine tiefe Beunruhigung, Beunruhigung und Wissen, daß dieser Baustil,
der keiner mehr ist, bloß ein Symptom darstellt; ein Menetekel für einen Zustand des
Geistes, welcher der Ungeist dieser Unzeit sein muß. Ach, ihn zu sehen, macht mich mü-
de. Wenn ich könnte, ich würde meine Wohnung nicht mehr verlassen. (KW 1, 435ff.)

Im nächsten Kapitel des «Heilsarmeemädchens» ertönt ein Echo dieser «Traktat»-
Passagen: «Ich war zwei Tage ein wenig unpäßlich, hattemein Frühstück kaum berührt
und war bloß für eine halbe Stunde ausgegangen» (KW 1, 450). Damit ist etabliert,
dass die «grauenhafte Müdigkeit» aus dem «Traktat» auf die Geschicke des homodie-
getischen Erzählers im kriegsversehrten Berlin zu beziehen ist, dass der fiktive Autor
des «Traktats» seinen «Wunsch», die Wohnung nicht zu verlassen, als Ich-Erzähler der
Heilsarmee-Handlungwahrgemacht hat.DieKonstruktion signalisiert der Leserschaft,
dass die voranschreitenden «Wertzerfall»-Erörterungen mit dem nun voranschreiten-
den psychischen Zerfall des Bertrand Müller parallel laufen und die zugehörigen Text-
stränge einander zu einem fiktionalen Gesamtkonstrukt ergänzen. Im Fortgang der

146 Schöning, Versprengte Gemeinschaft, 293.
147 Schöning, Versprengte Gemeinschaft, 23.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

«Heilsarmee»-Handlung erfahren wir über Bertrand Müller nun zweierlei: Zum einen
die Entwicklung seiner Beziehung zum «Heilsarmeemädchen» und zu Nuchem, der
die jüdischen Flüchtlinge in seiner Wohnung repräsentiert, und zum anderen seine
fortschreitende, Züge einer Depression tragende Desillusionierung über seine philo-
sophische Arbeit. Broch entwirft dabei alles andere als einen souveränen, seiner Sache
sicheren Interpreten der Geschichte und Bannerträger der idealistischen Philosophie.
ImGegenteil erweist sich Dr.Müller in der «Heilsarmee»-Handlung als ein ratloser und
imWortsinn weltfremder Erzähler.

Da ist zunächst sein Blick aufMarie undNuchem, pars pro toto die Heilsarmee und
das Judentum. Es ist ein Blick auf das «Rührende» und «Unzulängliche» (KW 1, 583) ei-
nerseits, auf das Fremde und Unverstandene andererseits. Das «Getriebe der Juden»,
jener jüdischen Flüchtlinge, diemit ihmdieWohnung teilen, betrachtetMüllermit fun-
damentalem Befremden; sie stehen ihm für das Fremde schlechthin. Er versteht weder
«das gutturale Geschnatter, das so sonderbar aus dem Munde würdiger Greise kam»,
noch kann er sich vorstellen, dass sie die Artefakte seiner ‹eigenen› Kultur, etwa «Öldru-
cke, Rokokoszenen darstellend, […] mit den gleichen Augen wie unsereins zu betrach-
ten vermöchten» (KW 1, 434). Als Kulturphilosoph, der die Kategorien seiner Weltdeu-
tunganhand solcherArtefakte gewinnt,gehtMüller hier jedePhantasie für dieMöglich-
keiten gemeinsamer Kommunikationsebenen ab. Dieses Unverständnis für seine jüdi-
schenWohnungsnachbarn spitzt sich an der Person Nuchem Sussins zu, den Bertrand
Müller wie ein rätselhaftes Zeichen betrachtet, ohne aber große Mühe auf dessen Ent-
schlüsselung zu verwenden. Stattdessen nimmt er das Rätsel hin und rationalisiert es
als Teil seiner eigenen Identität. Entfremdung und Resignation fließen im Raum der
Wohnung als «Weisheit» in eins: «Oft scheint es mir, als wäre der Zustand, der mich
beherrscht und der mich in dieser Judenwohnung festhält, nicht mehr Resignation zu
nennen,als sei er vielmehr eineWeisheit,die sichmit der allumschließendenFremdheit
abzufinden gelernt hat» (KW 1, 616).

Das Fremdheitsempfinden in der eigenenWohnungfindet seinGegenstück imwie-
derholt betonten Verhältnis zur Außenwelt Berlins: Mehrfach erwähnt der Ich-Erzähler
Müller, dass er mit der Arbeit am «Traktat» ins Stocken kommt, aber «kaum aus dem
Hause» geht (KW 1, 488). Er nimmt sich damit jedoch anders als Musils Ulrich keinen
«Urlaub» vom Leben, um in der Distanz kritische Klarheit zu gewinnen, sondern er ge-
rät unwillentlich in zunehmende Apathie. Verlässt er das Haus irgendwann doch, stellt
er fest: «Manmag die philosophische Betätigung einschätzen wie man will, es wird die
Außenwelt doch unansehnlich undweniger bemerkenswert» (KW 1, 511). Seine Philoso-
phie beginnt hier, ihren Weltbezug aufzugeben und eher eine ansehnliche Alternative
als eine adäquate Beschreibung der Welt anzustreben. Er bescheinigt sich selbst, dem
«Leben» insgesamt gegenüber gleichgültig geworden zu sein: «Spaß, nebbich, das war
beiläufig jene Haltung zum Leben, in die ich hineingeraten war.Wer war dafür verant-
wortlich zu machen? der Krieg? ich wußte es nicht, weiß es wahrscheinlich auch heu-
te nicht, wenngleich sich manches seitdem verändert hat» (KW 1, 513). Broch schreibt,
parallel zu diesen Kapiteln, seiner traurigen Wissenschaftlerfigur die pessimistischen
Thesen über die Ausdifferenzierung der «Wertsysteme», die derMensch, «hinausgesto-
ßen indasGrauendesUnendlichen»,nicht rückgängigmachenkann, indieFeder (KW1,
498).Sie bieten somit einFenster aufdieWeltsicht einer Figur,die sichnachdemGrauen

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 187

des Weltkrieges resigniert von der Welt abwendet und gemäß ihremHabitus in der ihr
zur Verfügung stehenden Terminologie nach Ausdruck sucht. Die Entwicklung kulmi-
niert im72.Kapitel in einermoralischenundphilosophischenBankrotterklärung: «Mei-
ne Passivität wächst von Tag zu Tag, nicht weil ich mich an einerWirklichkeit zerreibe,
die stärkerwäre als ich, sondernweil ich allenthalben insUnwirkliche stoße. […] Ich ver-
suche zuphilosophieren,–dochwo ist dieWürdederErkenntnis geblieben? ist sie nicht
längst erstorben, ist die Philosophie angesichts des Zerfalls ihres Objektes nicht selber
zu bloßenWorten zerfallen» (KW 1, 615).

Nachdem sich Marie und Nuchem vom Ich-Erzähler emanzipiert haben, erleidet
er endgültig den Sinn- undWirklichkeitsverlust, den Broch im vorangehenden Kapitel
schon anHannaWendling durchgespielt hat («mein Leben verdämmert hintermir, und
ichweiß nicht, ob ich gelebt habe, oder ob esmir erzählt worden ist, so sehr ist es in den
fernen Meeren versunken» [KW 1, 617]). Sein Desinteresse an der Außenwelt eskaliert
zur Feststellung «Besitzt dieWelt Eigenexistenz? Nein» (KW 1 616) und zur völligen Ver-
leugnung seiner Philosophie: «Du bist ein Trottel, du bist ein Platoniker, du glaubst, die
Welt erfassend, sie dir gestalten zu können und dich selbst zu Gott zu erlösen. Merkst
du nicht, daß du daran verblutest!» (KW 1, 618) Das philosophische Projekt «Zerfall der
Werte» erscheint auf demGipfelpunkt der persönlichen Krise im Rahmen der «Heilsar-
meemädchen»-Geschichte nichts anderesmehr zu sein als ein gescheitertes Projekt zur
Selbsterlösung eines vom Krieg fundamental erschütterten Intellektuellen.148 Darin ist
es den selbstbezogenen Erlösungshoffnungen Pasenows und Eschs verwandt. Gleich-
zeitig wird angedeutet, dass BertrandMüller wie Pasenow, Esch und Lohberg zu einem
«Opfer des Intellekts» bereit wäre, wenn ihm dieses «zu einer erfüllten Anschauung der
Welt verhülfe»149. Denn Bertrand Müller spürt sehr wohl den Reiz jener «etwas primi-
tiven Heilslehren» (KW 1, 416), denen er sich anfangs überlegen gefühlt hat. Er würde
sich ihnen in diesen schwachen Momenten gerne anschließen, «mit meinem Tun die
Liebe jener Greise […] erringen, daß siemich segnen und ich nicht einsam sterbe.Denn
die Wirklichkeit ist bei denen, die das Gesetz gegeben haben» (KW 1, 617). Doch Bert-
rand Müller ist nicht der naive Pasenow,macht also keine ungeschickten Versuche, Er-
weckung in den Reihen der Heilsarmee zu erzwingen.

Stattdessen spiegelt sich sein Defätismus in der Theorie und prägt sie. Nicht zu-
fällig lässt Broch an dieses Müller-Kapitel den «Erkenntnistheoretischen Exkurs» des
«Traktats» anschließen. Er betont den Zusammenhang sogar überdeutlich, indem er
beide Kapitel fast gleich beginnen lässt: «Hat diese Zeit, hat dieses zerfallende Leben

148 Die Verfassung der Figur hat auch Gittel bemerkt und die darin implizierte Relativierungsleistung
angedeutet: «Es besteht daher eine Spannung zwischen der Anlage des Romans als Illustration der
Thesen des Wertzerfalls-Essays und der Integration des Essays in den Roman, insofern letztere in ge-
wisser Weise die Möglichkeit von beobachterunabhängigem Wissen überhaupt zu negieren scheint.
Bertrands Erkenntnismöglichkeiten sind jedoch nicht nur aufgrund seiner Epochenzugehörigkeit be-
grenzt, sondern sein Erkenntnisstreben wird zweitens durch seine fiktionsinternen praktischen Kon-
sequenzen relativiert, die er mehrfach als ‹ausbluten› beschreibt und die schließlich sogar dazu füh-
ren, dass er nicht mehr denkt» (Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen …
Sei mein Erlöser!», 232).

149 Vollhardt, Das Problem der Weltanschauung in den Schriften Hermann Brochs vor dem Exil, 504.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

noch Wirklichkeit?» fragt Bertrand Müller zu Beginn des Heilsarmee-Kapitels (KW 1,
615), «Hat diese Zeit nochWirklichkeit?» hebt der folgende Teil des «Traktats» an (KW 1,
618).Die narrativeMontagemacht deutlich, dass wir es in beidenKapitelnmit Variatio-
nen ein undderselbenSinnsucheder FigurBertrandMüller zu tunhaben. ImFolgenden
lässt der intradiegetische Autor im «Traktat» seinerMüdigkeit amWort, seiner Sprach-
krise also, und seiner Klage über die Spaltung von Naturwissenschaft und Philosophie,
die «Bankerotterklärung der Philosophie»,Raum (KW1, 619).Das Problem:Die Philoso-
phie könne, anders als diemathematische Logik, keine «Identität vonDenkenundSein»
mehr beanspruchen und sei auf «die Vagheit der Intuition» angewiesen (ebd.). Müller
stellt sich, übersetzt das Leo Kreutzer, die Frage nach «der Bedingung der Möglichkeit
verstehender Einsicht in die Objektsphäre als Ort in sich sinnhaft gegliederter Zusam-
menhänge»150.

Im klassisch dialektischen Aufbau stellt Müller zunächst, terminologisch etwas ex-
zentrisch, seine These auf, dass die kontingent erscheinenden Fakten der Geschichte
nur durch ein strukturierendes Prinzip, eine Aspektwahl, zu sinnvoller Geschichte wer-
den (etwa zurGeschichte einer Person, einer Schlacht, eines Staates).Zugleichwill er, so
seine Antithese, bei dieser Aspektwahl die Vorstellung des autonomen Ichs nicht preis-
geben. Anders ausgedrückt: Müller erkennt an, dass den Entscheidungen seines hypo-
thetischen Feldherren eine Reihe komplexester Kontexte und Zwänge zugrunde liegen
(These), die sich nachträglich unter dieser oder jener Perspektive («Wertzentrum») be-
trachten lassen, will daraus aber keine «Relativierung aller Werte» (KW 1, 621) ableiten,
sondern irgendwie den Ursprung der historischen Fakten in einer «autonomenGesetz-
lichkeit des Ichs» (ebd.) bewahren (Antithese). Damit steht er vor dem Problem, in wel-
ches Verhältnis eine kontingente Aspektwahl (in seinen Worten: «Wertzentrum») zum
«Absoluten des Logos» zu setzen sei. Er vergleicht das Problem implizit mit dem Proto-
kollsatzproblem des logischen Empirismus, wenn er schreibt, die Mathematik habe für
die letzte Begründung ihrer Begriffe «den Notausgang der Intuition» nehmen müssen
(KW1, 623). Seine Synthese nennt er die «Setzungder Setzung» (KW1, 622).Dieses Kon-
strukt scheint wenig mehr zu besagen, als dass der Betrachter zur Erfassung jeglicher
«begrifflich erfaßte[r] Einheit in der Welt» (ebd.) zunächst ein «Wertzentrum» «setzt»
– also einen Aspekt vorgibt: den Staat, eine historische Person –, das dann seinerseits
autonom «Setzungen» vorgibt, nämlich wie das historische Material eben unter dem
Aspekt des Staates, des Feldherrn usw. zu organisieren ist. Es ist also die Theorie eines
idealenweltanschaulichen Strukturprinzips.Müller versteht dieses Prinzip als eine un-
endliche Kette von «Setzungen», die das Verständnis der Welt überhaupt strukturieren
und in denen das autonome Ich unangetastet bleibt, weil die Setzungen über sämtli-
che Stufen hinweg nicht beliebig sind, sondern quasi morphologisch «die Struktur des
intelligiblen Ichs widerspiegeln» (ebd.).

Dem theoretischen Gehalt nach ist, was Broch, oder besser der Erzähler Dr. Mül-
ler, in sperriger Terminologie umschreibt, identischmit Brochs «romantheoretische[m]

150 Leo Kreutzer: Erkenntnistheorie und Prophetie. Hermann Brochs Romantrilogie «Die Schlafwandler». Tübin-
gen: Niemeyer, 1966, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 189

Prinzip eines ‹Erzählers als Idee›»151, und damit, auf Personen bezogen, wohl identisch
mit demBourdieuschenHabitus.Wiederumauf einefiktive Person imRomanbezogen,
identischmit demHabitus einer literarischen Figur, denWolf anhand desMann ohneEi-
genschaften beschreibt. Kreutzer skizziert das am Beispiel der Familie Baddensen.

Broch zeichnet das Bild der Familie Baddensen nicht wie ‹aus der Pistole geschossen›,
d.h. er erfindet, beschreibt, ‹setzt› nicht jeden Einzelzug unmittelbar und je für sich.
Vielmehr ‹setzt› er zunächst ein zentrales, inhaltlich noch ganz undifferenziertes Merk-
mal – die Sammel-Leidenschaft (psychologisch gesprochen), das Streben nach System-
Erweiterung (der werttheoretischen Bedeutung nach) – einen Familiengeist, an dem
jedes Familienmitglied partizipiert, ohne daß er doch von einer einzelnen Person, einem
‹effektiven› Wertzentrum, verkörpert würde. […] Die konkrete Art und Weise, in der die-
ser Geist bei den einzelnen Familienmitgliedern in Erscheinung tritt, die differenzierte
Inhaltlichkeit des Kapitels also, wird zur Setzung dieser Setzung.152

Als literarisches Verfahren der «Setzung» eines fiktivenHabitus hatWolf das vonKreut-
zer umrissene Verfahren imRahmen einer genuinmodernen Poetologie legitimiert. Als
erkenntnistheoretischer Beitrag zur Philosophie hingegen ist Brochs Konzept für sei-
ne «autistische Implikation» kritisiert und als «subjektivistische Metaphysik» klassifi-
ziert worden.153 Die Unzulänglichkeiten des Geltungsbereichs und die oft kritisierte lo-
gische Diskontinuität magman demDenker Broch billig vorhalten, zumal er einige In-
dizien dafür hinterlassen hat, dass er sein Konzept zumindest zeitweise für philoso-
phisch bahnbrechend gehalten hat.154 Wie sie jedoch zu deuten sind, wenn man Broch
nicht als Amateurphilosoph, sondern als Romancier ernst nimmt, mithin die intradie-
getische Autorschaft Bertrand Müllers – wenn man will, die «Setzung» Brochs – beim
Wortnimmt, ist bislangkaumdurchgespieltworden.Das verwundert; veranstaltet doch
der fiktive BertrandMüller mit Brochs Konzept Bemerkenswertes.

Denn immer wieder kippt Dr. Müller die Abhandlung ins Lyrisierende, in auffällig
stilisiertes Pathos, und zwar gerade dann, wenn sein Lebensproblem berührt wird, das
die Zeitgenossen als ‹Zerrissenheit› bezeichnet habenund für das bei ihmdieErfahrung
des Verlusts der platonischen Idee einsteht. Brochs Roman signalisiert so, dass Bert-
randMüller seinen «Traktat» alsMediumnutzt, sichmit einem szientistisch stilisierten
Bekenntnis gegen diesen Verlust aufzulehnen. Wann immer im «Traktat» in Oppositi-
on gegen die grundlegende Zerrissenheitsdiagnose das Fortbestehen der platonischen
Idee behauptet wird, gerät der Text zur Rhapsodie: «unbezwingbar bleibt dieWirksam-
keit der platonischen Idee, die in jedem Positivismus stets aufs neue die mütterliche
Erde berührt, um, getragen vomPathos der Erfahrung, stets aufs neue dasHaupt zu er-
heben» (KW 1, 622). Dieses Verfahren ist kein Zufall, sondern der Kern des «Traktats»:
Denn solche Passagen beglaubigen das Bekenntnis zur platonischen Idee nicht more

151 Kreutzer, Erkenntnistheorie und Prophetie, 28–40.
152 Kreutzer, Erkenntnistheorie und Prophetie, 35f.
153 Karl Menges: Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann Brochs. Tübingen: Niemeyer, 1970, 92.
154 Vgl. Kreutzer, Erkenntnistheorie und Prophetie, 31; Menges, Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann

Brochs, 93.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

scientifico – Müllers Beharren auf der «Idee», dem «autonomen Ich», dem «intelligi-
blen Ich» bleibt im Schlussverfahren letztlich unbegründet –, sondern literarisch mit
einem plötzlichen Umschwung in einen oft jambisch rhythmisierten Duktus voller Me-
taphern und Personalisierungen. Diese Vermischung von Szientismus mit hochgradi-
ger Literarisierung ist aus Thomés Analyse der Weltanschauungsliteratur bekannt: Die
Literarisierung stellt Pseudokohärenz her und verleiht haltlosen Schlussverfahren rhe-
torischeDringlichkeit.155Nahtlos passt dasVerfahrendes «Traktats» inThomésAnalyse,
da wir es bei Müllers Konzept in Brochs Roman ganz ausdrücklich mit einem «Surro-
gat der Systemphilosophie»156 zu tun haben, das kompensatorisch an den Idealismus
anschließen soll – da im Text also genau die problemgeschichtliche Konstellation re-
produziert wird, vor der Thomé die Weltanschauungsliteratur als Texttyp konstituiert.
Warum schaltet Müller nun gerade hier, in Bezug auf sein «platonisches Weltbild», die
Verfahren derWeltanschauungsliteratur in seinen «Traktat» ein?

DieArt,wieBroch seinenText strukturiert,bietet folgendeAntwort an:Einmalmehr
wird hier eine Figur vorgeführt, die ein ausgewiesen subjektives Privatbekenntnis als
objektive Erkenntnis über die Totalität der Welt verkennt. Deren apodiktischer Cha-
rakter wird von der Narration kassiert. Das Konzept «Setzung der Setzung», ersonnen,
um die platonische Idee in die Moderne herüberzuretten, ist ein weiterer Versuch ei-
ner Romanfigur, Erlösung zu erlangen und diese Lösung für allgemeinverbindlich zu
erklären. Mit seinem Konzept antwortet Bertrand Müller nämlich auf die Frage, die in
ihrer Doppelung die Heilsarmee- und die «Traktat»-Kapitel zusammenschweißt: «Hat
diese Zeit nochWirklichkeit?» Diese Frage, die ihre Dringlichkeit direkt aus der erzäh-
lerischen Darstellung von Bertrand Müllers Verzweiflung bezieht, gibt dem «Erkennt-
nistheoretischen Exkurs» die Richtung vor, motiviert das literarisierte Pathos, in dem
der Traktattext die «Allbeseelung der Welt» herbeischreibt, und findet schließlich ihre
Antwort im «Trost», den die Rettung der platonischen Idee spenden soll (KW 1, 623).
Müller beantwortet sich nicht nur seine Frage, sondern führt sie einem gänzlich opti-
mistischen, rhapsodischen Schluss zu; die «Setzung der Setzung» soll nicht bloß neu-
kantianisch «Denken» und «Sein» terminologisch in Einklang bringen, sie erscheint in
Müllers «Traktat» geradezu alsWeg zur neureligiösen Erweckung. Sie gibt «die Gewähr
für die Einheit des Menschen und seiner Menschlichkeit, die noch in der Selbstzerflei-
schung ihres Daseins Ebenbild Gottes bleibt, – denn, Spiegel seiner selbst, in jedemBe-
griff und in jeder Einheit, die er setzt, leuchtet dem Menschen der Logos, leuchtet ihr
dasWort Gottes als Maß aller Dinge entgegen».Dieses Leuchten ist der Leserschaft aus
dem Pasenow-Teil vertraut. Die «Einheit der Welt» erfüllt pantheistische Wunschvor-
stellungen, sie bleibt «aufscheinend in allen Dingen, unverloren und unverlierbar über
Räume und Zeiten hinweg» (KW 1, 624). Dieser «Trost in der Moderne», der im Welt-
anschauungsroman stets am Ende des Klärungsprozesses steht,157 ist im Rahmen der
vorliegendenNarrationmit Skepsis zu betrachten.DieMaßlosigkeit der optimistischen
Erlösungsrhetorik vermagausdemim«Traktat»dargebotenenSchlussverfahrenheraus

155 Vgl. Thomé, Der Blick auf das Ganze, 392.
156 Vgl. Thomé, Der Blick auf das Ganze, 391.
157 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 237.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 191

nicht zu überzeugen, als «Synthese» aus den beiden «Thesen» bleibt sie jedenfalls unbe-
gründet. Ihre im lyrischen Pathos behauptete Evidenz bleibt eine subjektive. Vor dem
Hintergrund des Romantextes der Schlafwandler , der seine Figuren ständig vermeint-
lichen Durchbrüchen zur objektiven Erkenntnis aussetzt, die als tatsächlich subjektive
Selbsttäuschungen anschließend scheitern unddamit stets auf ihre «diskursive[] Depo-
tenzierung» zulaufen,158muss das skeptisch stimmen.Und tatsächlich scheint sich hier
das aporetischeMuster hilf- undmaßloser Autosuggestion zuwiederholen, das der Ro-
man schon in aller Härte an Pasenow und Esch durchexerziert hat. ImMoment der Kri-
se, in der derErzählerMüller glaubt, an seiner Sehnsucht nachderErlösung «verbluten»
zumüssen (KW1, 618), schreibt er seinen «ErkenntnistheoretischenExkurs»,dermit ei-
ner optimistischenRehabilitierungdes Platonismusundder lyrischenVision einer pan-
theistisch beseelten Welt endet. Während Pasenows Kirchendienst stellt Broch mittels
variabler Fokalisierung sicher, dass das Erlösungserlebnis der Figur als kontingent er-
kennbar wird; dass also die allgemeingültige Erkenntnis, die die Figur zu haben glaubt,
als subjektiveWunschvorstellung sichtbar wird, die später ja auch scheitert. Im Fall des
«Traktats» ist es das Schlussverfahren Bertrand Müllers, das den optimistischen Erlö-
sungsgedanken desKapitelschlusses nichtmit objektiver Evidenz zu stützen vermag; es
sinddieplötzlich indie theoretischeTextformeinschießendenLiterarisierungen,die als
Marker einer literarischen, subjektiven Evidenz das Problem signalisieren, dass hier ei-
ne analoge Aporie zwischen subjektiver Privatmeinung und totalem Geltungsanspruch
vorliegt.159 Und auch hier folgt die Peripetie auf dem Fuß, denn das Scheitern vonMül-
lers weltanschaulichem Trostkonzept führt der Roman in der Folge gründlich durch.160

Schon das folgende Kapitel über den verstümmelten Soldaten Jaretzki greift die
optimistisch-generalisierenden Aussagen des «Exkurses» direkt auf und konfrontiert
sie parodistischmit demZynismus des Kriegsopfers: «[E]rst wenn derMensch besoffen
ist, versteht einer den andern» (KW 1, 625). Im «Traktat» hatte für dieses Verständ-
nis noch die göttliche Allbeseeltheit gesorgt, nicht Ideologie und Suff. Simon Jander
hat diese und weitere Relativierungen des «Traktats» in den angrenzenden Erzähl-
strängen überzeugend dargestellt,161 sie wurden eingangs genannt. Doch auch für den
intradiegetischen Autor des «Traktats» selbst wird sein vermeintlicher optimistischer
Durchbruch sofort fragwürdig. So lässt sich das Heilsarmee-Kapitel 77 als Kommentar
zum vorangegangenen «Traktat» lesen. «Erkenntnisse», bekundet da der Ich-Erzähler
Müller, «die mittels Fasten und Kasteiungen zustande kommen, entbehren sicherlich
der letzten logischen Schärfe» (KW 1, 634). Es ist der erste Satz, den Bertrand Müller
nach dem «erkenntnistheoretischen Exkurs» wieder an die Leser richtet; der anapho-
rische Bezug auf dessen «Erkenntnisse» liegt nahe und entzieht ihnen auf der Stelle

158 Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen … Sei mein Erlöser!», 234.
159 Vgl. Menges, Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann Brochs, 92.
160 Damit erscheint die fiktionale Philosophie des intradiegetischen Autors Bertrand Müller vom Roman-

cier Broch gründlicher reflektiert als die Philosophie des Amateurphilosophen Broch, der sich vorwer-
fen lassen muss, diese Aporien in seiner «Wertphilosophie», wo ihm keine Mittel literarischer Rela-
tivierung zur Verfügung standen, selbst nicht reflektiert zu haben. Vgl. die fundamentale Kritik an
Brochs «Philosophie» bei Menges, Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann Brochs, 118f.

161 Jander, Die Ästhetik des essayistischen Romans, 540ff.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

jene allgemeine Gültigkeit einer ideologischen Erzählfunktion, die der Diskurs des
«Traktats» behauptet. Der Erzähler mutmaßt weiter, sein «Erkenntniszustand» sei
nicht etwa einem philosophischen Durchbruch, sondern vielmehr «der dauernden Un-
terernährung» zu verdanken: Dieser Zustand seines Körpers versetze auch Müllers
Geist angesichts der «alten Frage […], ob mein Leben noch eine sinnhafte Wirklichkeit
besäße» (eben der Frage des «Exkurses»), in einen Zustand, der wohlwollend als mysti-
sche Präsenzerfahrung, weniger wohlwollend als Bewusstseinstrübung zu beschreiben
ist: «[S]o war es jenes Körpergefühl, das mir Antwort erteilte und mir die Gewißheit
schenkte, in einer Art Wirklichkeit zweiter Stufe zu leben, daß eine Art unwirklicher
Wirklichkeit angehoben hatte» (KW 1, 635). Der Körper der Figur – und eben gerade
nicht ihre Philosophie – erteilt ihr die Erkenntnisgewissheiten, nach denen sie sich
sehnt. Dass dies den Rationalitätskriterien jener philosophischen Traditionen, auf die
er sich beruft, nicht genügt, weiß auch Bertrand Müller. Er kann aber lediglich seine
Hungergewissheit anführen, «daß ich bloß einen geringen Schritt zu tun brauchte, um
solch körperliche Erkenntnis in eine rationale zu verwandeln» (ebd.).

Damit ist Müllers Haltung zum Geltungsproblem seiner Metaphysik markiert, oh-
ne dass er den angeblich «geringen Schritt» auch tatsächlich zu gehen vermöchte.Denn
tatsächlich wird die «körperliche» nie in eine «rationale» Erkenntnis verwandelt. Wo
dies nötigwäre,muss derDiskurs des «Traktats» stattdessen ausweichen –eben auf die
oben identifizierten Literarisierungsstrategien, die die philosophistische Terminologie
ins Rhapsodische kippen lassen, sobald der Theoretiker Müller seine Erlösungsgewiss-
heit zur Sprache bringt, die diskursiv nicht begründbar ist. Nicht zufällig bringtMüller
diesen Vorgang selbst auf die Formel des «Schlafwandeln[s], das ins Helle führt» (ebd.).
Der Schluss aus dieser vonBroch gelegten Spur kannnur sein,Müllermit seinem«Trak-
tat» selbst als Teil der titelgebenden «Schlafwandler» zu betrachten – die Möglichkeit,
den «Traktat» als von der Narration irgendwie separierte «Autorebene» zu verstehen,
hat die Erzählinstanz spätestens damit selbst zerstört. Die intradiegetische ‹Philoso-
phie› selbst ist das «Schlafwandeln» – sie ist nicht dessen diskursive Erläuterung. Die
theoretischen Konstrukte sind vom Habitus des depressiven, unterernährten Bertrand
Müller nicht zu trennen; nicht nur objektivieren sie diesen Habitus in einer abstrakten
Weltanschauungsschrift, sondern sie werden auch umgekehrt vom Müller des «Heils-
armeemädchen»-Erzählstrangs wieder aufgegriffen und auf seinen Zustand und auf
seine Umgebung bezogen. Die Denkmodelle des «Traktats», die Müller in diesem Kon-
textwieder aufgreift, erscheinendannexplizit als Ausfluss eines körperlichenZustands,
der ihnen subjektive Pseudoevidenz verleiht und schließlich den Anspruch auf Evidenz
ganz tilgt.Kritisch schließlichbeziehtMüller seindeduktivesDenkenüberhaupt, seinen
Grundbegriff «Autonomie» speziell, auf die sozial isolierenden Effekte seiner Krank-
heit; macht keinen Unterschied mehr zwischen «Glauben» und «Denken» (KW 1, 687).
DieDunkelheit in derWohnung, der es an allem, auch an elektrischemStrom,mangelt,
wird zur Metapher für die Preisgabe aufklärerischer Ansprüche an das eigene Denken.
Die Ironie der Bemerkung, dass «ein in die eigene Autonomie eingesponnener Mensch
ohne weiteres dieses Lichtes entraten kann» (KW 1, 688), ist in Wahrheit eine der ver-
zweifelten Resignation: Der Verdinglichungsprozess, den Broch in seiner Kitschtheo-
rie entfaltet hat, macht auch vor der philosophischen Autonomie-Terminologie seiner
Figur nicht halt. Statt ihren optimistischen Anspruch auf Emanzipation und Erlösung

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 193

einzulösen, kreist auch die Theorie um sich selbst und perpetuiert die Vereinsamung
und Dunkelheit um ihren Schöpfer. Auf diese Weise gestaltet Broch das Denken seines
fiktivenKulturwissenschaftlers,mag dieser ihmpersönlich nah oder fern gewesen sein,
konsequent zu einem Fall der aporetischen Grundsituation des Weltanschauungsdis-
kurses.

Zum Schluss kommt dieser Diskurs selbst noch zur Sprache, wenngleich in termi-
nologisch codierter Form als «gewaltige[r] Apparat der erkenntnismäßigen Plausibi-
lisierung» (KW 1, 690). Nachdem Bertrand Müller seinen eigenen «Traktat» zuvor als
«theologisches» Denken unter demEinfluss vonUnterernährung relativiert hat, spricht
er im Epilog des «Zerfalls der Werte» jene «Privattheologie» an, die seines Erachtens
jedes «Partialsystem» ausbildet (etwa das kaufmännische Eschs, das er hier als Beispiel
anführt). Er beschreibt eine historische Situation, in der «sachgebunden» aus jeder
Lebenspraxis ein beliebig «verkleinertes Organon» entstehen kann, das dann aber eine
entsprechend geringe «ethische Ausdehnungsfähigkeit» aufweist, und ordnet seine
eigene theoretische Textproduktion in diesen Kontext ein. Damit ist nichts anderes
benannt als eben das, was Broch an anderer Stelle unter dem Begriff ‹Weltanschauung›
kritisiert hat, die «als subjektive Meinung[] immerhin irrelevant» bleiben könne, bis
sie unweigerlich ihren «Anspruch auf objektive Geltung» geltend mache.162 Musil hat
dasselbe Phänomen der zeitgenössischen Publizistik wie oben erwähnt als «Weltan-
schauung der Gasthausgehilfen» verspottet (GW II, 1088). Der Roman- und Traktattext
ist damit vom intradiegetischen Autor selbst in den Kontext des Weltanschauungsdis-
kurses gerückt: Die Grenze zwischen «Traktat» undWeltanschauungwird fließend und
lässt sich auf einer Skala der «ethischen Ausdehnungsfähigkeit» zahlloser «Privattheo-
logien» abbilden. Die für Brochs Schlafwandler mit ihren zahllosen Flüssigkeitsmeta-
phern wie für die Moderne generell konstitutive Figur der «Grenzinfragestellung»163

ist damit auch bei der geistigen Produktion der Wissenschaftlerfigur angekommen.
Der «Traktat» ist Fortschreibung des aporetischen Weltanschauungsdiskurses in einer
nur scheinbar wissenschaftlich legitimierten Gestalt, die der Roman narrativ unter-
läuft: Wie die anderen Weltanschauungsproklamationen im Romantext vermag auch
die Philosophie Bertrand Müllers «den Bedeutungsbereich ihrer Begrifflichkeit» nicht
korrekt zu erfassen und verfällt der weltanschaulichen Aporie, indem sie «ständig um
Allgemein- und damit Alleingeltung ringt»164.

Die Narration des «Heilsarmee»-Strangs hat eine Kontextualisierung an diesem
Punkt des Romans längst vorgenommen. Die zeitgenössische Konjunktur lebensrefor-
merischer Sekten und Einheit verheißenderWeltanschauungsprediger prägt nicht nur
die vorhergehenden Romanteile umPasenow und Esch, sondern auch den Blick des Dr.
Müller, der seinen Versuch theoretischer Sinnstiftung ja explizit mit den «rührenden»
und «unzulänglichen» Mühen der Heilsarmee grundiert (vgl. KW 1, 416; 583). Seine
irritierende Gleichsetzung von Heilsarmee und Judentum unter dem Aspekt (für ihn)
gleichermaßen fremder, heilsversprechender Glaubenssysteme exemplifiziert diese

162 Vgl. oben 3.4 auf Seite 95.
163 Titzmann, «Grenzziehung» vs. «Grenztilgung», 204.
164 Menges, Kritische Studien zur Weltphilosophie Hermann Brochs, 124f.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Prägung. Der Ich-Erzähler subsumiert seine jüdischen Mitbewohner und das «Heils-
armeemädchen» gleichermaßen unter das Motiv der Sektiererei, das der Esch-Teil
ironisch distanziert in die Schlafwandler eingeführt hat.165 In denDenkmustern und der
Rhetorik seiner intensiven persönlichen Teilnahme an der kulturkrisenhaften Zerris-
senheit sieht er auch in Nuchem und Marie in erster Linie Vertreter des Kampfs der
Weltanschauungen und schreibt ihnen eine «erkenntnistheoretische» Beschränktheit
zu, die er für sich selbst im «Traktat» zu überwinden trachtet. Er konstatiert zwar die
Anziehungskraft der Glaubenssysteme auch für seine Person (zumindest im «Heils-
armeemädchen»-Strang), stellt sich aber die Aufgabe, diese durch «Erkenntnis» zu
transzendieren. Aus der aporetischen Problemdisposition heraus glaubt Müller – wie
die anderen Exponenten des von den poetae docti literarisierten Weltanschauungs-
diskurses –, in seinem Text zu zeitlosen Erkenntnissen vorzudringen, während er
tatsächlich Auskunft über seine Position im von ihmnicht als historische Konfiguration
durchschautenWeltanschauungslaboratorium gibt.

Abschließend ist festzuhalten, dass Broch trotz aller narrativen Relativierungen sei-
nen intradiegetischenAutor BertrandMüller nicht imgleichenUmfang desavouiert wie
PasenowundEsch,die,wiebereits zu sehenwar, in ihrenvermeintlichenErleuchtungen
und Erkenntnissen so deutlich der Lächerlichkeit preisgegeben werden, dass die Dar-
stellung sich slapstickhafter Körperbeschreibungen bedient. Bertrand Müllers Funkti-
on für den Roman ist eine andere, und darin ist er näher an Musils Ulrich: nicht iden-
tischmit einer auktorialen Erzählposition, aber durch Stimme undModus der Narrati-
on stärker an sie gekoppelt als alle anderen Figuren. Dies zeigt sich noch einmal beson-
ders deutlich im «Epilog»,wenn dieser Teil desMüllerschen «Traktats» direkt in den Er-
zählerbericht der Huguenau-Handlung übergeht (KW 1, 693), um schließlich wieder in
den theoretischenText zumünden (KW1,698).Nurdeshalb kannBrochüberhaupt seine
Behauptungaufstellen,dieMüller-Figur sei lediglich eine «Konzession»bei derVermitt-
lung einer Autorposition: Das Ich, das sich im «Traktat» so apodiktisch wie aporetisch
äußert, verschwimmt im Epilog mit der Erzählerstimme, die die anderen Romantei-
le dominiert. In jüngeren Interpretationen ist die damit vorgenommene Relativierung
der Auktorialität (und der von Broch behaupteten Trennung) als eigentliches Merkmal
«modernen» Erzählens wahrgenommen worden:

Interpretiert man ihn [den Sprecher des Epilogs in Brochs Schlafwandlern] als eine der fik-
tiven Figuren, als den Ich-Erzähler der ‹Geschichte des Heilsarmeemädchen›, dann kann
man seine Deutung auch als eine mögliche, hilflose Reaktion auf die Revolution und den
Verlust moralischer Wertmaßstäbe lesen. Der ‹Epilog› bliebe dann neben der Roman-
handlung stehen, er könnte keine ‹Deutungshoheit› beanspruchen. Liest man den Epilog
allerdings als Äußerung des Erzählers der Trilogie […], dann erscheint er als Analyse des
Romangeschehens auf einer Metaebene. Damit wäre nicht nur die ästhetische Komple-
xität auf die philosophische Deutung reduziert, dementiert würde damit auch die Poetik
der ästhetischen Moderne, die ästhetische Verfahren nicht mehr als Übersetzung von In-
halten versteht.166

165 Vgl. Vollhardt, Hermann Brochs geschichtliche Stellung, 285.
166 Kyora, Eine Poetik der Moderne, 233

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 195

Bertrand Müller wird am Ende des Romans sowohl diese relativierende Funktion, im
Verschwimmen mit der Erzählerstimme aber zugleich eine Sonderstellung im narrati-
ven Verfahren zugewiesen, die wenig mit der ironischen Distanz der Erzählung gegen-
über Pasenow und Esch gemein hat. Eine explizite Ironisierung durch den extradiege-
tischen, nullfokalisierten Erzähler der ersten Romanteile fehlt für diese Figur. Martens
hat eben das imMann ohne Eigenschaften beobachtet, nämlich «dass Ulrichs erlebte Re-
de stärker figuralisiert […] ist, während die Triebe anderer Figuren auf vielfältige Wei-
se (mit dissonanten, ironischen deutenden Vergleichen) auf ihren Hintergrund hin ge-
deutet werden»167. Die Relativierung geschieht hier stattdessen durch den ironischen
Ich-Erzähler selbst bzw. durch die logischen und stilistischen Brüche im Traktattext; so
wie es in den ersten Teilen desMann ohne Eigenschaften noch an Ulrich selbst ist, sich zu
widersprechen und seine verschiedenen Utopien und Denkmodelle wieder zu dekon-
struieren.Darin liegt die eigentliche Sonderstellung der Figur BertrandMüller im Rah-
men der Schlafwandler. Dass Broch das in seinem Bemühen um Distanz zu Musil nicht
so benannt hat, sondern stattdessen versuchte, die Figuralisierung zu leugnen oder als
«Konzession» zumarginalisieren,überrascht nicht –Broch suchte imRahmenderKon-
kurrenz auf dem literarischen Feld die Distanz gerade dort, wo sein Verfahrenmit dem
fiktiven Autor des «Traktats» die Schlafwandler imGegenteil unmittelbar in dieNähe des
Mann ohne Eigenschaften gerückt hatte.

4.3 Zwischenfazit: Vom Zeitroman zum Weltanschauungsroman
2. Ordnung

Letztlich erscheinen der Erzählstil und das Figurenensemble der Schlafwandler, was die
narrativen Funktionen angeht, durchaus nicht so weit vomMann ohne Eigenschaften ent-
fernt, wie Broch es selbst darstellen wollte. Tatsächlich verfügt Brochs Roman über kei-
nenUlrich als zentrales Reflexionsmedium aller Nebenfiguren.Die narrativen Funktio-
nen der Figuren für die Darstellung aporetischer Weltanschauungsprobleme, die Mu-
sils gesellschaftssatirische Parallelaktion prägen, haben sich aber auch in der von Broch
gewählten Konfiguration wiederfinden lassen.Musils Konstruktion stellt ihmMöglich-
keiten bereit, denWeltanschauungsdiskurs zu analysieren, zu kritisieren und daran zu
partizipieren, indem er seine Figuren in die Aporien dieses Diskurses führt und, vor
allem in der Konfrontation der Nebenfigurenmit der zentralen Figur Ulrich, diese Apo-
rien sichtbarmacht. Broch nutzt in den Schlafwandlern dieseMöglichkeiten auch,wobei
er aber auf die zentrale Hauptfigur verzichtet und diesen Umstand in seinen öffentli-
chen Auftritten auch zur Distanzierung von Musil nutzt. Die Aufgabe, die Aporien des
Diskurses und die Kontingenz der verschiedenen weltanschaulichen Inhalte sichtbar
und (zum Teil) lächerlich zu machen, liegt zwar nicht bei einem zentralen Helden, aber
sie wird beim erzählperspektivischen Spiel mit der Fokalisierung gelöst.

Damit haben beide, die Schlafwandler und der kanonische Mann ohne Eigenschaften,
Teil an jener Bewegung, die Anna S. Brasch anhand von Thomas Manns Zauberberg

167 Martens, Beobachtungen der Moderne, 187.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

als «Historisierung weltanschaulichen Erzählens» beschreibt. Inhaltlich und narrativ
knüpfen siewieThomasMann an das virulente Schema an, «das demModernisierungs-
prozess unddemdaraus resultierendenVerlust an Sinnhaftigkeit undOrientierungden
weltanschaulichen Bildungsprozess entgegensetzt»168, bieten dann aber ganz entschie-
den und mit hohem narrativen Aufwand «gerade keine endgültige weltanschauliche
Klärung»169. Im Gegenteil präsentieren sie ein mehrschrittiges Verfahren, um gerade
die Klärung zu verweigern und stattdessen Kritik und Ironisierung des Weltanschau-
ungsproblems, seiner Folgen undAkteure aus demSpielmit demSchema zu gewinnen.
In Abgrenzung vom Weltanschauungsroman, der diese «endgültige weltanschauliche
Klärung» mit allen damit einhergehenden Geltungsansprüchen anbietet, könnte man
hier also in der Tat vom Weltanschauungsroman ‹2. Ordnung› sprechen. Indem das
Schema aufgegriffen und zitiert wird, gewinnt die narrative Abweichung Schlagkraft
und kritisches Potential. Der Blick von der Metaebene zeigt die Aporetik des Diskurses
erst lebhaft auf.170

Wie Musil gestaltet Broch diese Grundsituation literarisch zur Darstellung eines
scheiternden Versuchs der ethischen Orientierung.Den Figuren gelingt in ihren sakra-
len, ideologischen oder lebensreformerischen Formeln keineDeutung derWirklichkeit,
sie geraten ihnen im Gegenteil, wie Dowden formuliert, zur «Flucht vor der Wirklich-
keit»171 – und diese Flucht muss scheitern, sobald sich körperliche, soziale, historische
Wirklichkeit durch äußere Umstände geltend macht. Was als Überfrachtung der Figu-
ren ausgelegtwurde, ist vor demHintergrund der Texte desWeltanschauungsdiskurses
einleuchtendes Programm.172 In diesemSinne überschneiden sichDieSchlafwandlermit
demMann ohne Eigenschaften. In diesemSinne sind diese beiden großen Romanprojekte
parallele Zeitromane desWeltanschauungslaboratoriums der Zwischenkriegszeit.

Nun hatteMusil bis Ende 1930 Broch denKunstgriff voraus, seine Zentralfigur nicht
nur kritisch, sondern auch partizipierend auf das Weltanschauungsproblem reagieren
zu lassen; eine Doppelrolle, die Brochs heterodiegetischer Erzähler des Pasenow- und
des Esch-Teils nicht imgleichenMaß erfüllen konnte.Dieser kann zwar kommentieren,
was er inMaßen tut, aber er hat naturgemäßkeinenHabitus imWolfschenSinne; dieser
ist den Figuren der Diegese vorbehalten. Die Einführung der Figur und des Erzählers
Bertrand Müller, die Broch beim Umarbeiten des Huguenau-Teils vornimmt, kann als
Reaktion auf diese Lücke gelesen werden. Mit Ulrich teilt Bertrand Müller, dass beide

168 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 350.
169 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 354.
170 Gittel spricht von der «Mumifikation» des Diskurses, der zwar wiedergegeben und konserviert wird,

jedoch «nicht länger positiv anschlussfähig für Diskurse [ist], die primär mit dem Code wahr/falsch
operieren» (Gittel, «Niemals aber sagt ein lebendiger Mensch zu einem anderen … Sei mein Erlöser!»,
238).

171 Dowden, Die Schlafwandler, 110.
172 «Broch überfrachtet seine Figuren mit einer Aufgabe, der sie weder als solche noch als Exponenten sei-

ner Philosophie gewachsen sind: einen Ausgleich zu finden zwischen Absolutheitsanspruch und Re-
lativitätswissen» (Helmut Koopmann: Der Einzelne und das Ganze. Brochs Romanhelden und Brochs
Wertphilosophie. In: Hermann Broch. Das dichterische Werk. Hrsg. von Michael Kessler und Paul Michael
Lützeler. Tübingen: Stauffenburg, 1987, 79–91, hier 88).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Romane des Weltanschauungslaboratoriums 197

Intellektuelle sind, dass derWeltanschauungsdiskurs trotz ihres Kritikvermögens star-
ke Anziehung auf sie ausübt, und formal eine augenfällige Nähe zum Erzähler, die sich
bei Broch etwa durch das Vokabular der Figur und die Verschmelzung beider Stimmen
imSchlusskapitel offenbart.WieUlrich eröffnetBertrandMüller seinemAutor dieMög-
lichkeit,mittels variabler Fokalisierung173 eineVerbindungslinie vonder auktorialenEr-
zählerstimmezu einer Figur zu ziehen,die amerzählerisch kritisiertenProblem teilhat.
Der «sogenannte[]wissenschaftliche[] Inhalt»,wieBroch es 1936 in «James Joyce unddie
Gegenwart» fordert, wird dabei tatsächlich «einfach zur Funktion des Dichterischen»
(KW 9/1, 76), indemMüller und sein Text mit «dichterischen» Mitteln demDiskurs ein-
geschrieben werden. Kurz: Ulrich und Bertrand Müller existieren auf einer Zwischen-
ebene. Sie sind zu nah an der Erzählstimme,um in gleicherWeisewie dieNebenfiguren
preisgegeben zu werden, sie sind aber auch nicht identischmit der Erzählerstimme, da
sie auf der Ebene der Diegesemit eigener fiktiver Biographie und eigenem fiktivenHa-
bitus im Roman auftreten. Auf dieser Ebene versuchen die Autoren in ihren Hauptwer-
ken, die Kritik mit der Partizipation amWeltanschauungsdiskurs zu verbinden. In den
Fragmenten der späteren 1930er Jahre werden sie diese Versuche intensivieren und den
1932 erreichtenWeltanschauungsroman 2. Ordnung abermals transformieren.

173 Vgl. Genette, Die Erzählung, 124.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839449967-004 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

