258

ANALYSEN UND BERICHTE

Gute Regierungsfithrung: Neue Stimmen aus der
islamischen Welt

Von Gudrun Krdimer, Berlin

Die Chancen einer Demokratisierung des Nahen und Mittleren Ostens werden nach wie vor
kontrovers diskutiert. Strittig sind weniger die Defizite an Rechtsstaatlichkeit, Freiheit und
gesellschaftlicher Dynamik allgemein, die kaum jemand in Abrede stellt. Eingeengt auf die
arabische Welt hat der Arab Human Development Report sie 2002 deutlich benannt (wenn
die Auswahl der Daten und deren Bewertung in unterschiedlichen Lagern auch auf Kritik
gestofen sind).1 Gestritten wird iiber den Pfad, der die konstatierten Defizite an Wissen,
Freiheit und Gleichheit, insbesondere der Gleichheit zwischen den Geschlechtern, iiber-
winden soll. Angesichts des hohen Stellenwerts, den die Frage kultureller Identitit und
»~Authentizitit gerade in den islamisch gepriagten Gesellschaften des Nahen und Mittleren
Ostens spielt, lag und liegt der Fokus vielfach auf der Vereinbarkeit seiner kulturellen
Traditionen oder, wie hiufig gesagt wird, seines kulturellen ,,Erbes* mit modernen gesell-
schaftspolitischen Vorstellungen, namentlich solchen westlicher Provenienz. Konkreter
ging und geht es dabei stets um den Islam. War tiber Jahre vorrangig vom realen oder
vermuteten Spannungsverhéltnis zwischen Islam und Demokratie die Rede, so steht mitt-
lerweile der Begriff der ,,guten Regierungsfithrung® im Vordergrund,2 die internationale
Organisationen von der Weltbank bis zum Weltwihrungsfonds seit Jahren propagieren.3

United Nations Development Programme, Arab Fund for Economic and Social Development, The
Arab Human Development Report 2002. Creating Opportunities for Future Generations, New
York 2002. 2003 und 2004 folgten weitere themenzentrierte Berichte; besonders wichtig ist in
diesem Zusammenhang der Bericht 2004 ,,Towards Freedom in the Arab World / Auf dem Weg
zur Freiheit in der arabischen Welt” (Exekutive Summary, hg. von der Deutschen Gesellschaft fiir
die Vereinten Nationen, Berlin 2005).

Noch scheint die Terminologie nicht ganz gefestigt zu sein. Den unverfinglichsten Terminus
liefert nach wie vor ,Reform®, im konkreten Fall politische oder konstitutionelle Reform (arab.
islah siyasi, islah dusturi). Fiir good governance im engeren Sinn scheint sich im Arabischen al-
hukm as-salih durchzusetzen. ,,Demokratie gilt gerade Islamisten vielfach als westlich und daher
,unauthentisch®; sie bevorzugen den koranischen Begriff shura, der ein breites Spektrum von

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 259

Die Auseinandersetzung wird freilich doppelt belastet: durch das Klima der Repression in
den betroffenen Lindern, das sich im Zeichen des ,Kampfes gegen den Terrorismus®
vielerorts noch verschirft hat, und die internationalen, um es so neutral zu formulieren,
,Bemithungen®, den Nahen und Mittleren Osten im Lichte westlicher Ideen und Interessen
umzugestalten. Dabei tritt das Ungleichgewicht der Krifte deutlich hervor. Der Westen
fordert von den Muslimen eine ,,Aufkldrung®, die ihnen den Weg in die Moderne bahnen
soll. Er fordert Rechtsstaatlichkeit und gute Regierungsfiihrung, Toleranz, Freiheit und die
Achtung der Menschenrechte. Er fordert sie auch in mancherlei Weise. Dafiir steht der von
der Europiischen Gemeinschaft initiierte Barcelona-ProzeB3, der zu Frieden, Entwicklung
und Stabilitdt im Mittelmeerraum beitragen soll. Dafiir steht aber auch die von den USA
angefiihrte Interventionspolitik, die durch die islamistischen Anschlige des 11. September
einen neuen Schub erfahren hat. Wihrend in Afghanistan und Irak mit militdrischer Gewalt
repressive anti-westliche Regime gestiirzt wurden, harrt der Nahostkonflikt nach wie vor
einer Regelung. Unter diesen Vorzeichen stiefl die 2003/04 vom amerikanischen Prisiden-
ten vorgetragene Greater Middle East Initiative im Nahen und Mittleren Osten auf grof3e
Vorbehalte.

Neuere Stellungnahmen zu Menschenrechten und guter Regierungsfithrung aus den nah-
und mittelostlichen Liandern stehen gewissermaflen im Schatten dieses AuBlendrucks. Vor
allem Muslime befinden sich nicht erst seit dem 11. September 2001 in einer permanenten
Velrteidigungshaltung.4 Viele von ihnen (und diese miissen sich nicht zwingend als Sékula-
risten definieren) sehen ihre Identitét nicht gefdhrdet, wenn sie sich gesellschaftspolitisch
an modernen Werten orientieren — eben weil sie in ihren Augen nicht exklusiv westlich
sind, sondern universell giiltig, und dies darin beweisen, dass sie sich in nicht-westliche
Traditionen einfiigen und auf unterschiedliche Lebenswelten iibertragen lassen. Aber sie
sind einem starken Rechtfertigungsdruck gegeniiber externen Skeptikern und internen
Kritikern ausgesetzt. Hier erweist sich der Erfolg des islamischen Diskurses, dem sich vor
allem in Nah- und Mittelost heute kaum jemand entziehen kann, der zu Fragen von Gesell-
schaft, Recht oder Politik Stellung bezieht. Mit ihren Thesen und Begriffen haben die
,Islamisten” (unter denen Fundamentalisten im landldufigen Sinn des Wortes nicht die
beherrschende Rolle spielen) die offentliche Diskussion um Identitdt, Recht und Politik

unverbindlicher gegenseitiger Beratung bis zu institutionalisierter politischer Mitsprache
abdecken kann.

3 Einen guten Einblick vermittelt neben dem Arab Human Development Report 2004 die in Beirut
publizierte Zeitschrift al-Mustagbal al-Arabi (Arabische Zukunft), die sich mit gesellschaftspoliti-
schen Fragen von den Familienstrukturen bis zur politischen Gewalt beschiftigt; zur ,,guten
Regierungsfithrung* vgl. z.B. al-Mustagbal al-Arabi No. 304 (Juni 2004), 309 (November 2004)

. oder 313 (Mérz 2005).

Ausfiihrlicher dazu mein Beitrag Gudrun Krdmer, ,Wettstreit der Werte: Anmerkungen zum
zeitgenossischen islamischen Diskurs®, in: Hans Joa / Klaus Wiegandt (Hg.), Die kulturellen
Werte Europas, Frankfurt a.M. 2005, S. 469-493.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

260 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 38 (2005)

besetzt.” Unabhingig davon, ob und in welcher Weise sie organisiert sind und welche
Strategien sie zur Durchsetzung ihrer Ziele verfolgen, teilen Islamisten bestimmte Annah-
men: Nach ihrer Uberzeugung stellt der Islam ein singulires, in sich geschlossenes, allum-
fassendes (,,ganzheitliches*) Gefiige von Normen und Werten dar, die das individuelle
Leben und die 6ffentliche Ordnung gestalten miissen (Islam als System); diese Normen und
Werte beruhen auf géttlicher Satzung und sind im Kern unverinderlich; sie sind einzig und
allein aus Koran und Sunna (der Prophetentradition) abzuleiten; andere Quellen von Mora-
litdt und Normativitit sind als unauthentisch abzulehnen. Zu den Islamisten zidhlen Akade-
miker und Intellektuelle, Arzte und Anwilte, Journalisten und Lehrer, Unternehmer und
Manager, Oppositionelle ebenso wie Vertreter des religiosen und politischen Establish-
ments. Der Islamismus bildet heute in den meisten nah- und mitteldstlichen Lindern eine
breite Stromung, die aus der Mitte der Gesellschaft kommt und sich nicht auf eine
enttduschte, marginalisierte Jugend beschrinkt, wie man sie vor allem aus Algerien, Palds-
tina oder Pakistan kennt.

Auch strikt islamisch formulierte Beitrige, die jede Ubernahme ,nicht-islamischer Kon-
zepte vom Naturrecht iiber die Demokratie bis zur Idee der autonomen Vernunft ablehnen,
setzen die Herausforderung durch den Westen und die Abgrenzung vom Westen voraus.
Das tut ihnen nicht gut. In vielen Fillen handelt es sich erkennbar um einen Gegen-Diskurs,
ein Gegen-Modell, das selten frei bleibt von Apologetik. Dennoch verdienen die neuen,
zum Teil sehr locker organisierten Bewegungen Beachtung, die die Prinzipien ,,guter
Regierungsfithrung® mit der Wahrung kultureller ,,Authentizitit im Zeichen des Islam
verbinden wollen. Zu ihnen zihlen die Vertreter einer ,,Neuen Mitte* islamistischer und
nicht-islamistischer Aktivisten, die gemeinsam Reformen im politischen und gesellschaftli-
chen System ihrer Linder einfordern. Hervorgetreten sind sie vor allem in Agypten und in
der bislang so geschlossenen Gesellschaft Saudi-Arabiens. Die religios Motivierten unter
ihnen berufen sich auf Sure 2,143, derzufolge die muslimische Gemeinschaft von Gott als
,»Gemeinschaft der Mitte* (ummatan wasatan) geschaffen wurde. Mit dem Ideal der Golde-
nen Mitte (wasatiyya) verbindet sich traditionell die Ablehnung jeglicher ,,Ubertreibung in
der Religion®, die in der Gegenwart als Argument gegen religiosen Fanatismus und illegi-
time Gewaltanwendung gerade aus islami(sti)schen Kreisen dient.

> S. z.B. die Studie Patrick Haennis zu dem Kairoer Stadtteil Imbaba, tiber lange Jahre eine Hoch-
burg islamistischer Gruppen wie der Islamischen Gemeinschaft(en): L’ordre des caids. Conjurer la
dissidence urbaine au Caire, Kairo, Paris 2005.

6

Zur Opposition in Saudi-Arabien vgl. Mamoun Fandy, Saudi Arabia and the Politics of Dissent,
Basingstoke 1999; Gudrun Krdmer, “Good Counsel to the King: The Islamist Opposition in Saudi
Arabia, Jordan and Morocco”, in: Joseph Kostiner (Hg.), Middle East Monarchies: the Challenge
of Modernity, Boulder 2000, S. 257-287 und Stéphane Lacroix, “Between Islamists and Liberals:
Saudi Arabia’s New ‘Islamo-Liberal’ Reformists”, in: Middle East Journal 58 (2004) 3, S. 345-
365. Zu Agypten ausfiihrlicher unten.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 261

Die Initiative der figyptischen Muslimbruderschaft vom Miirz 2004

Es ist den Islamisten vielfach vorgeworfen worden, sie begniigten sich mit allgemeinen
Aufrufen zu einer religios-moralischen Wende (,,.Der Islam ist die Losung®), ohne ein
detailliertes und stimmiges Konzept fiir eine ,,islamische Ordnung* vorzulegen, das den
Anforderungen der modernen Lebenswelt gerecht wird. Ein in der Praxis erprobtes und
allgemein akzeptiertes Modell einer ,.islamischen Ordnung* liegt in der Tat nicht vor: Die
Islamische Republik Iran ist zumindest auBerhalb der eigenen Landesgrenzen selbst fiir die
meisten Schiiten kein Vorbild, das Konigreich Saudi-Arabien noch weniger; Sudan, Pakis-
tan, Djibouti oder Mauretanien, die sich gleichfalls ,,islamisch* nennen, stehen gar nicht
erst zur Debatte. Diskutiert werden Manifeste, Wahlprogramme und Entwiirfe, deren Status
und Gewicht in der Regel schwer einzuschitzen sind. Zum einen représentieren sie, selbst
wenn sie vom Islam als solchem sprechen, nur ein Segment einer breiteren muslimischen
Offentlichkeit: Die islamische oder, priziser gesprochen, die islamisch gepriigte Welt ist
um einiges groBer als der Nahe und Mittlere Osten, und dieser wiederum beschrinkt sich
nicht auf die arabischen Linder; Iran, die Tiirkei, Pakistan und Afghanistan besitzen ihr
eigenes Gewicht. Auch wird man damit rechnen konnen, dass in den kommenden Jahren
Musliminnen und Muslime in den Gesellschaften Nordamerikas, Europas oder auch
Australiens ihre Vorstellungen noch vernehmlicher vorbringen werden.” Die Wahrneh-
mung dieser Stimmen ist aber nach wie vor an Sprachgrenzen gebunden. In den arabischen
Debatten spielen in der Regel nur diejenigen eine Rolle, die sich arabisch artikulieren oder
ins Arabische iibersetzt worden sind. Eine Ausnahme machen allenfalls Beitrige in Eng-
lisch und zumindest im Maghreb und in Libanon Franzosisch — nicht aber den von anderen
Muslimen gesprochenen Sprachen Tiirkisch, Persisch, Urdu oder Bahasa Indonesia. Zum
anderen ist angesichts der illiberalen Verhiltnisse gerade in den arabischen Staaten die
gesellschaftliche Verankerung und politische Wirkung einzelner Akteure und ihrer Positio-
nen kaum priézise zu erfassen; die Rezeption ihrer Ideen und Forderungen lédsst sich empi-
risch nicht messen.

Diese Vorbehalte gelten auch fiir die Initiative der dgyptischen Muslimbruderschaft (IM),
die mit Blick auf die fiir 2004/05 angekiindigten Parlaments- und Prisidentschaftswahlen
im Mirz 2004 ihre Vorstellungen von einer politischen Reform in Agypten konkretisierte.8

Interessant ist in diesem Zusammenhang eine Charter for Muslim Activists, die im April 1999 in
der Zeitschrift Islam 21 (d.h. Islam im 21. Jahrhundert) verdffentlicht wurde.

Verantwortlich zeichnete ihr im Januar 2004 neu gewéhlter Vorsitzender, Muhammad Mahdi Akif:
Mubadarat al-ikhwan al-muslimin haula I-mabadi’ al-‘amma lil-islah fi misr (Die Initiative der
Muslimbriider zu den allgemeinen Grundsitzen der Reform in Agypten), Kairo 2004 (im Fol-
genden IM); hilfreich zu deren Verstindnis sind zwei bereits 1994 veroffentlichte Papiere: Al-
mar’a al-muslima fi I-mujtama‘ al-muslim wal-mauqif min musharakatiha (Die muslimische Frau
in der muslimischen Gesellschaft. Stellungnahme zu ihrer Partizipation) und Mujaz ‘an ash-shura
fi l-islam wa-ta‘addud al-ahzab fi I-mujtama‘ al-muslim (Kurze Stellungnahme zur shura und dem

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

262 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 38 (2005)

Ausloser war das Dringen internationaler Krifte, namentlich der USA, auf politische
Reformen in Agypten, die auch die Muslimbruderschaft seit langem fordert — die sie aber
nicht unter amerikanischer Agide verwirklicht sehen will (IM 3ff). Agypten ist noch immer
eines der kulturellen und intellektuellen Zentren nicht nur der arabischen, sondern der
islamischen Welt insgesamt.9 Die islamische Stromung (at-tayyar al-islami, so eine
gingige Selbst- und Fremdbeschreibung) des Landes bietet Vorbilder und Leitbilder, an
denen sich Muslime in vielen Teilen der Welt orientieren. Im Mittelpunkt steht die Mus-
limbruderschaft (jama‘at al-ikhwan al-muslimin), die 1928 in Isma‘iliyya, dem Hauptquar-
tier der Suezkanal-Gesellschaft, von dem jungen Lehrer Hasan al-Banna (1906-49) gegriin-
det wurde. In den beinahe acht Jahrzehnten ihres Bestehens hat sie vielfdltige Erfahrungen
im Umgang mit unterschiedlichen Regimen gesammelt und dabei die ganze Bandbreite
legaler und illegaler Arbeit erprobt. Das bietet zugleich reiches Anschauungsmaterial, an
dem sich die Anpassungs- und Lernfihigkeit islamistischer Theoretiker und Aktivisten
studieren ldsst. Hasan al-Banna ging es vor allem um die innere Umkehr des Individuums,
sein Handeln in der Gemeinschaft engagierter Muslime und die Reform der Gesellschaft im
Geiste des von allen historischen Verfilschungen gereinigten Islam. Ganzheitlich, wie er
die islamische Botschaft verstand, sollte die Muslimbruderschaft auch in die Gesellschaft
wirken und sdmtliche spirituellen und materiellen Bediirfnisse ihrer Anhénger erfiillen.
Dabei war die Bruderschaft ungeachtet ihrer erkldrten Ablehnung des Parteienwesens selbst
parteidhnlich verfafit. Bis zum Zweiten Weltkrieg verfolgte sie eine im Prinzip gewaltfreie
Reformstrategie. Die Freien Offiziere zerschlugen 1954 ihre Organisation, konnten die
Bewegung aber nicht dauerhaft zerstoren, die sich im Zuge der Repression radikalisierte.
Sayyid Qutb (1906-66) popularisierte in seiner 1964 vom Gefingnis aus verbreiteten
Schrift ,,Wegmarken* (ma ‘alim fi t-tariq) und seinem Korankommentar ,,Im Schatten des
Koran“ (fi zilal al-qur’an) die Grundbegriffe des radikalen Islamismus, die bis in die
Gegenwart wirken. Die Erinnerung an die ,,groBe Heimsuchung® (mihna) der Nasser-Ara
ist in der islamischen Bewegung weit iiber Agypten hinaus bis heute lebendig.

Die verschiedenen Gruppen und Personlichkeiten der ,islamischen Stromung® verfolgen
ein gemeinsames Ziel: Sie wollen die Scharia als alleingiiltige Rechts- und Werteordnung
durchsetzen und Agypten in eine islamische Republik eigenen Charakters umwandeln. Das

Parteienpluralismus in der muslimischen Gesellschaft). Zum Hintergrund vgl. Taufiqg Yusuf al-
Wa‘i, Al-fikr as-siyasi al-mu‘asir ‘inda l-ikhwan al-muslimin. dirasa tahliliyya maidaniyya
muwaththaqa (Das zeitgendssische politische Denken der Muslimbriider. Empirische Analyse mit
Dokumenten), Kuwait 2001; auf S. 55-61 ihre Reformplattform aus dem Jahr 1995. Ich danke
Ralph Stobwasser, der mich auf diese Schriften aufmerksam gemacht und sie mir zur Verfiigung
gestellt hat.

Dieser Abschnitt stiitzt sich auf meinen Beitrag Gudrun Krdimer, Aus Erfahrung lernen? Die
islamische Bewegung in Agypten®, in: Clemens Six / Martin Riesebrodt / Siegfried Haas (Hg.),
Religioser Fundamentalismus. Vom Kolonialismus zur Globalisierung, Innsbruck usw. 2004, S.
185-200.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 263

Schlagwort ,,.Der Islam ist die Losung* steht auch auf dem Umschlag der Muslimbruder-
initiative vom Mirz 2004. Dabei haben sie im einzelnen unterschiedliche Vorstellungen
davon, wie die Scharia interpretiert und wie die ,islamische Ordnung® gestaltet werden
soll. Mit Blick auf ihre Bewertung der bestehenden Ordnung und die Legitimitit, wenn
nicht Notwendigkeit des bewaffneten Kampfes (Jihad) lassen sich grob zwei Fliigel unter-
scheiden: ein pragmatischer (,,geméBigter) und ein militanter. Islamisten argumentieren in
der Regel abstrakt, mit alleiniger Berufung auf die ewig-giiltigen Werte des Islam. Ihre
Strategie aber wird ebenso von ihrem politischen Umfeld bestimmt — und das heift an
erster Stelle von staatlicher Politik — wie die anderer politischer Krifte. Das wiederum
erdffnet die Moglichkeit der Selbstkritik und der Revision friiherer Praktiken und Uberzeu-
gungen. Wihrend Teile der islamischen Stromung nach Nassers Tod ihren Platz im System
suchten, das Sadat und Mubarak vorsichtig umgestalteten, hielten andere am bewaffneten
Kampf fest. Zum militanten Fliigel zdhlten in den 1980er und 1990er Jahren Untergrund-
organisationen wie die Islamischen Gemeinschaften (Jama‘at Islamiyya) und prominente
Prediger wie Scheich Umar Abd ar-Rahman (der zugleich als deren spiritueller Mentor
wirkte). Thre Basis wurde auf einige tausend Aktivisten geschitzt, die sie in erster Linie aus
der stidtischen unteren Mittelschicht rekrutierten, wobei sich aktive Mitglieder auf der
einen Seite und Sympathisanten auf der anderen nicht immer klar unterscheiden lassen. '
Im Herbst 1992 — kurz nach dem zweiten Golfkrieg und dem sogenannten Verfassungs-
putsch in Algerien, mit dem die Armee eine islamistische Machtiibernahme durch Wahlen
verhinderte — eskalierten die Anschlige auf ausldndische Besucher und koptische Mit-
biirger; den Hohe- und zugleich den Wendepunkt bildete im November 1997 das Massaker
an ausldndischen Touristen in Luxor. Im Sommer 2002 traten die sogenannten historischen
Fithrer der Islamischen Gemeinschaft (Jama‘a Islamiyya) aus dem Gefingnis heraus mit
einer Gewaltverzichtserklirung an die Offentlichkeit und legten in mehreren Publikationen
eine ausfithrliche Kritik ihrer fritheren Positionen vor, verbunden mit der Warnung vor den
Gefahren islamistischer Militanz."" 2004 publizierten sie eine Kritik an Theorie und Praxis
der Organisation al-Qa‘ida.12

Grundlegend ist noch immer Saad Eddin Ibrahim, “Anatomy of Egypt’s Militant Islamic Groups:
Methodological Note and Preliminary Findings”, in: International Journal of Middle East Studies
12 (1980) 4, S. 423-445; aktueller Mamoun Fandy, “Egypt’s Islamic Group: Regional Revenge?”,
in: Middle East Journal 48 (1994) 4, S. 607-625.

Die Selbstkritik ist formuliert in Silsilat tashih al-mafahim (Die Korrektur der Konzepte), 4 Bde.,
Kairo 2002 (Neuaufl. Riyadh, Kairo 2004). Zum politischen Hintergrund vgl. Fawas Gerges,
,.,The End of the Islamist Insurgency in Egypt? Costs and Prospects®, in: Middle East Journal 54
(2000) 4, S. 592-612; Lutz Rogler, ,,Al-Jama’a al-islamiyya: Reuevoll in eine ungewisse Zukunft,
in: Inamo 31 (2002), S. 14-17; Kamal as-Sa‘id Habib, Al-haraka al-islamiyya min al-muwajaha
ila I-muraja‘a (Die islamische Bewegung von der Konfrontation zur Revision), Kairo 2002 (mein
Dank gilt Ralph Stobwasser fiir die Beschaffung dieser Studie) sowie die unvero6fftl. Magister-
arbeit von Christoph Dreyer, Revisionistische Tendenzen des militanten Islamismus in Agypten,
Freie Universitit Berlin 2003. Zu fritheren Ansitzen innerislami(sti)scher Kritik vgl. meinen Auf-
satz ,,Die Korrektur der Irrtiimer: Innerislamische Debatten um Theorie und Praxis der islamischen

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

264 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 38 (2005)

Die groBe Mehrheit der Islamisten gehort seit jeher dem pragmatischen Fliigel an. Uber-
wiegend handelt es sich um (ménnliche) Angehorige der stidtischen Mittelschicht mittleren
und hoheren Alters, von denen viele nicht nur gebildet, sondern auch vermégend sind. Sie
halten die gegebene Ordnung fiir reformierbar, propagieren die ,,Mission® (da ‘wa) an der
Basis (,,Graswurzelarbeit®), befiirworten einen Marsch durch die Institutionen und lehnen
die Anwendung von Gewalt ab, wenn sie sich nicht als defensiv charakterisieren ldsst (und
das ist natiirlich ein dehnbarer Begriff). Mit Blick auf die Themen Ehe, Frau und Familie
sind sie konservativ, ihre sozialen und wirtschaftlichen Vorstellungen lassen sich am besten
als soziale Marktwirtschaft islamischer Prigung beschreiben. An der Spitze des pragmati-
schen Fliigels steht die Muslimbruderschaft, die sich in den 1980er Jahren neu formierte
und gelegentlich als ,Neue Muslimbruderschaft (Neo-Ikhwan) bezeichnet wird. Ihre
Vertreter sind in der Offentlichkeit prisent und sogar im Parlament vertreten, die Organisa-
tion selbst aber ist nach wie vor illegal. Ein Blick auf ihre (fast durchweg hoch betagte)
Fiithrungsriege lédsst darauf schliefen, dass sie eine starke Basis im stddtischen Biirgertum
besitzt. Von den 1980er Jahren an errangen islamistische Kandidaten die Mehrheit in den
Vereinigungen der Arzte und Apotheker, Ingenieure, Professoren und zuletzt der politisch
besonders aktiven Anwilte. Gerade in der Zivilgesellschaft, die als Fundament einer trag-
fahigen demokratischen Entwicklung gilt, ist die islamische Stromung somit stark vertreten.
Angaben zur Basis, soweit sie tiber diese Berufsvereinigungen hinausgeht, fehlen fast
vollig. Die Ergebnisse von Kommunal- und Parlamentswahlen vermitteln auf Grund staatli-
cher Manipulation keine zuverldssigen Daten iiber den sozialen und regionalen Riickhalt
einzelner politischer Glruppierungen.13 In den 1990er Jahren profilierten sich die Vertreter
einer mittleren Generation, die — mit deutlicher Kritik an den verkrusteten Strukturen der
Mutterorganisation und den iiberholten Denk- und Handlungsmustern ihrer von der nasse-
ristischen Verfolgung geprigten Fithrung — eine neue ,Mitte* suchten, die islamische
Werte mit den Grundprinzipien einer rechtsstaatlich-demokratischen Ordnung verbinden
sollte. Eine Gruppe spaltete sich schlieBlich von der Muslimbruderschaft ab; ihr Gesuch auf

Bewegungen®, in: Cornelia Wunsch (Hg.), XXV. Deutscher Orientalistentag, Vortrige, Miinchen
8.-13.4.1991, Stuttgart 1994, S.183-191.

Karam Muhammad Zuhdi u.a., Istratijiyya wa-tafjirat al-qa‘ida. al-akhta’ wal-akhtar (Die Strate-
gie und die Bomben der Qa‘ida. Fehler und Gefahren), Kairo 2004.

Dazu Eberhard Kienle, A Grand Delusion. Democracy and Economic Reform in Egypt, London,
New York 2001; May Kassem, Egyptian Politics. The Dynamics of Authoritarian Rule, London
2004 sowie, mit anderen Akzenten, Carrie Wickham Rosefsky, Mobilizing Islam. Religion, Acti-
vism, and Political Change in Egypt, New York 2002. Zu Wahlen generell vgl. James Piscatori,
Islam, Islamists, and the Electoral Principle in the Middle East, Leiden 2000 (ISIM Papers 1);
Vicki Langohr, “Of Islamists and Ballot Boxes: Rethinking the Relationship between Islamism
and Electoral Politics”, in: International Journal of Middle East Studies 33 (2001) 4, S. 591-610.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 265

Zulassung als ,,Partei der Mitte” (hizb al-wasat) wurde von den zustindigen Behorden
jedoch hartnéckig abgewiesen.14

Wihrenddessen fordert die Muslimbruderschaft weiterhin die ,,Anwendung der Scharia®,
setzt sich zugleich aber immer pointierter fiir die Grundsitze einer ,,guten Regierungstiih-
rung“ ein (Rechtsstaatlichkeit, Achtung der Menschenrechte und biirgerlichen Freiheiten,
islamkonforme Formen der Partizipation und dergleichen mehr). Dabei ist sogar von der
,.schariarechtlichen Pflicht* (wajib shar‘i) die Rede und von einer zeitgemiBen (religiosen)
Pflicht (faridat al-waqt), angesichts der ,,zerstorerischen Trias* von politischer Stagnation,
gesellschaftlicher Korruption und wissenschaftlichem Riickstand auf politische Verdnde-
rungen hinzuwirken, die Gottes Gesetz verwirklichen (igamat shar‘ allah; IM 3-6, 8).
Ausdriicklich richtet sie sich damit an alle Agypter, nicht nur die Muslime unter ihnen (IM

6f).

Elemente einer islamischen Ordnung

Fundament und Rahmen der angestrebten Reform und neu zu begriindenden Ordnung ist
(auch fiir die Vertreter der Neuen Mitte) die Scharia; sie ist der MaBstab fiir die Recht-
mifigkeit der gesellschaftlich-politischen Ordnung.15 Der giéngige arabische Terminus fiir
,Legitimitdt (shar‘iyya) bringt dies zum Ausdruck: legitim (shar ‘i) ist demnach, was mit
dem gottlichen Gesetz (ash-shar‘) iibereinstimmt. So argumentieren auch die Muslimbrii-
der: Fiir sie gibt die Scharia den verbindlichen Bezugsrahmen der geforderten Reform ab.
Alle Gesetze sind in dem Sinn zu 4ndern, dass sie mit den ,,Grundsétzen der Scharia® iiber-
einstimmen (IM 19) — eine Formulierung, die auf den ersten Blick eindeutiger erscheint als
sie ist, miissen diese ,,Grundsitze* doch erst noch klar und einvernehmlich definiert
werden. Die Scharia wurde in der Vormoderne in Form juristischer Abhandlungen zwar

14 . .. . . .
Vgl. Abd al-Wahhab al-Masiri (Hg.), Auraq hizb al-wasat al-jadid (Die Papiere der Neuen Partei

der Mitte), Kairo 2004; zum Hintergrund vgl. Lutz Rogler, ,,Agyptens Islamisten: Von der Bewe-
gung zur Partei®, in: Inamo 20 (1999), S. 35-39; Ivesa Liibben / Issam Fawzi, ,,Ein neuer dgypti-
scher Parteienpluralismus in Agypten? Hizb al-Wasat, Hizb al-Shari‘a und Hizb al-Islah als Fall-
beispiele®, in: Orient 41 (2000) 2, S. 229-281 und Joshua A. Stacher, ,,Post Islamist Rumblings in
Egypt: The Emergence of the Wasat Party*, in: Middle East Journal 56 (2002) 3, S. 415-432; auch
Amr Hamzawy, ,Die Zeitschrift al-manar al-gadid: Grundziige eines theoretischen und program-
matischen Wandels in der islamistischen Denkstromung®, in: Orient 41 (2000) 2, S. 283-300.

Das Folgende greift auf meinen Beitrag ,,Wettstreit der Werte* zuriick; ausfiihrlicher meine Studie
Gudrun Krimer, Gottes Staat als Republik. Reflexionen zeitgendssischer Muslime zu Islam,
Menschenrechten und Demokratie, Baden-Baden 1999. Zur Scharia generell Peter Scholz,
,Scharia in Tradition und Moderne — Eine Einfithrung in das islamische Recht®, in: Jura.
Juristische Ausbildung 23 (2001) 8, S. 525-534; Bernhard G. Weiss, The Spirit of Islamic Law,
Athens, London 1998; Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence,
Cambridge 1991; Wael B. Hallag, A History of Islamic Legal Theories, Cambridge 1997.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

266 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 38 (2005)

verschriftlicht, nicht aber kodifiziert; ihre Kodifikation ist das Ergebnis der modernen
Territorial- und Nationalstaatsbildung. Es besteht daher erheblicher Kldrungsbedarf, was
unter Scharia heute zu verstehen ist. Die Diskussion dariiber ist ziemlich anspruchsvoll.
Nach vorherrschender Auffassung (die keineswegs nur Islamisten vertreten) ist die Scharia
gottliches Recht in dem Sinn, dass sie in ihren Grundziigen ebenso wie in bestimmten Ein-
zelpunkten von Gott (bzw., was meist weniger deutlich ausgesprochen wird, von Muham-
mad in seiner Eigenschaft als Prophet) in Koran und Sunna fiir alle Zeiten festgelegt wurde.
Islamisches Recht ist demnach im Kern géttliche Satzung, von Menschen mehr oder weni-
ger korrekt ,,verstanden®, ,,abgeleitet und ,,angewandt®. Dabei wird die Unterscheidung
zwischen gottlicher Rechtsserzung (shar‘, shari‘a) und menschlicher Rechtsfindung (figh,
von arab. ,,verstehen®) durchaus anerkannt. Gestritten wird iiber die Tragweite dieser Aus-
sage, insbesondere das Verhiltnis von Scharia und tradiertem Juristenrecht (figh). Isla-
misten betonen die umfassende Giiltigkeit der (gottlichen) Scharia, die im Prinzip alle
menschlichen Lebensbereiche erfasst und menschlicher Deutung nur begrenzte Freirdume
ldsst, innerhalb derer sie nach MaBigabe der ihr von Gott verliehenen Urteilskraft im Lichte
der Offenbarung wirksam werden kann. Der Wert menschlicher Vernunft und Freiheit wird
nicht zwingend geleugnet; sie griinden aus dieser Perspektive allerdings im gottlichen
Willen, nicht im Naturrecht. Ihre Kritiker unterstreichen gerade umgekehrt die geringe Zahl
der im Koran verbindlich festgeschriebenen rechts- und politikrelevanten Normen (ein
Verweis auf die Sunna wire dieser Argumentation abtrdglich) und weiten das Feld
menschlicher Auslegung nach Kriften aus. Auch die eigenstindige, vernunftgeleitete
Rechtsentwicklung (Ijtihad), die in den Debatten um eine Erneuerung des Islam seit dem
18. Jahrhundert eine zentrale Rolle spielt, bleibt an die normativen Quellen Koran und
Sunna gebunden. Frei ist sie lediglich von der Bindung an eine bestimmte Rechtsschule
(madhhab) mit ihren spezifischen Methoden und Annahmen.

Auch manche Islamisten vertreten nun aber die Auffassung, die Scharia (bzw. der Islam)
enthalte einen festen Bestand an allgemeinen Normen und Werten — genannt werden meist
Gerechtigkeit, Freiheit, Gleichheit, Verantwortung und Partizipation (shura) -, die im
Einklang mit den sich stets wandelnden Verhiltnissen verwirklicht werden miissen. Nicht
immer wird ausgesprochen, dass sie gegebenenfalls konkrete Einzelbestimmungen der
Scharia und des tradierten Juristenrechts iiberlagern, relativieren oder zeitlich aussetzen
konnen.'® Ein konkretes Beispiel ist die Sklaverei, die in Koran und Sunna zwar behandelt
wird, heute aber als obsolet gilt — ohne dass die einschldgigen Bestimmungen von Scharia
und figh explizit aufgehoben wiirden. Technisch gesprochen geht es hier um die ,,Intentio-
nen* der Scharia (magqasid ash-shari‘a), ihre ,Finalitit, mit der sich schon klassische

Dazu ausfiihrlicher mein Gottes Staat als Republik, Kap. III und VI. Den nicht-islamistischen
Diskurs reprisentiert besonders gut der aus Afghanistan stammende und in Malaysia lehrende
Jurist Mohammad Hashim Kamali, der eine Reihe einschlidgiger Arbeiten publiziert hat, darunter
Freedom, Equality and Justice in Islam, Cambridge 2002.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 267

Juristen und Theologen auseinandergesetzt haben. Die allgemeinen Werte und Prinzipien
gelte es in Koran und Sunna offenzulegen, um so dem ,,Geist* der Scharia gerecht zu
werden, und nicht nur ihrem Buchstaben. Damit verkniipfen sich zwei weitere Konzepte
des islamischen Rechts: die Idee des Gemeinwohls oder offentlichen Interesses (maslaha
‘amma) und der Katalog der sogenannten fiinf Grundgiiter (al-masalih al-khams) — der
Schutz von Religion, Leben, Nachkommenschaft, Eigentum und entweder Vernunft oder
Ehre —, die jene ,Intentionen* der Scharia reprisentieren, denen sich spezifische Bestim-
mungen im Konfliktfall unterordnen sollen. Das Vertrauen in die menschliche Vernunft
aber und der Rationalismus, ja Utilitarismus, der in diesem Zusammenhang zum Tragen
kommt, ist islamischen Gelehrten und islamistischen Theoretikern noch heute suspekt, die
um die Verbindlichkeit des ,,gottlichen Rechts* fiirchten, wenn Menschen erlaubt wird, es
ihren eigenen Erwartungen anzupassen. In der Initiative der Muslimbriider werden diese
Bedenken freilich nicht formuliert. Hier heifit es lapidar, der Islam weise feste Grundsitze
und Werte auf, die das Fundament und den Rahmen aller Regelungen der politischen und
gesellschaftlichen Ordnung abgeben (IM 8, 11, 39). Unter den Werten nennt sie Freiheit,
Gerechtigkeit, Gleichheit und shura (IM 5). Der flexible Ansatz kommt dort zum Vor-
schein, wo die Richtertitigkeit der Frau nicht allgemein geregelt, sondern an die Gegeben-
heiten und Bediirfnisse der jeweiligen Gesellschaft gebunden werden soll (Al-mar’a al-
muslima 27).

Grundrechte und Freiheiten

Die Idee von Grundrechten und Freiheiten wird im Prinzip durchaus anerkannt, aber selten
so systematisch aufbereitet, wie im Folgenden dargestellt. Wert und Wiirde des Indivi-
duums finden auch im klassischen islamischen Denken Beriicksichtigung. Das islamische
Recht geht vom individuellen Rechtssubjekt aus, das vor Gott und den Menschen Verant-
wortung trigt, nicht vom Kollektiv der Umma. Im Einklang mit diesem Verantwortungs-
denken werden in modernen Abhandlungen die Pflichten des Individuums in der Regel
stirker herausgearbeitet als seine Rechte (beides heifit auf arab. haqgq, Pl. huquq). Wichtige
Ansatzpunkte bietet der Koran, der davon spricht, Gott habe ,,die Kinder Adams* geehrt
und mit Wiirde ausgestattet (Sure 17,70) und die Menschen als seine Sachwalter, Treuhén-
der oder Stellvertreter (arab. khalifa, davon abgeleitet Kalif) eingesetzt (istikhlaf).17 Inso-
weit sind sie zunidchst einmal gleich wiirdig, zugleich aber auf die Einhaltung des gottli-
chen Gebots verpflichtet (taklif); ob Unglaubige und Abtriinnige diese Wiirde verwirken,
war und ist unter muslimischen Gelehrten umstritten. Die Ausfithrungen zu den Individual-
rechten lassen darauf schliefen, dass zumindest die Muslimbruderschaft von einer allge-
mein giiltigen, nicht an die Einhaltung religioser Vorschriften gebundenen Konzeption von
Menschenrecht und Menschenwiirde ausgeht; das Folterverbot beispielsweise wird in

17 Ausfiihrlicher dazu mein Gottes Staat als Republik, S. 73-78, 147-151.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

268 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 38 (2005)

keiner Weise konditioniert (IM 17). Die ausgeprigte Verantwortungsethik findet sich auch
in ihrer Reforminitiative, die wieder und wieder auf die Bedeutung des Einzelnen und vom
Staat unabhingiger gesellschaftlicher Gruppen fiir die Reform von Staat und Gesellschaft
hinweist. Das Individuum findet in dieser, ausdriicklich ,,islamisch* formulierten Vorstel-
lung somit seinen Platz. Der Individualismus hingegen wird als egoistisch, spalterisch und
destruktiv abgelehnt (so auch IM 10f, wo zwar vom pursuit of happiness, sa‘adat al-insan,
die Rede ist, Materialismus und Egoismus aber strenger Verurteilung anheimfallen). Die
Idee des vom gottlichen Gesetz losgeldsten, sittlich autonomen Individuums und seiner
freien ,,Entfaltung ist diesem Denken fremd. Individuelle Freiheit soll durch die innere
Schranke des Gewissens und die duflere Schranke des Gesetzes eingehegt werden.

Unter den Rechten bieten die wirtschaftlichen und sozialen Rechte am wenigsten Diskus-
sionsstoff, die auch im Zusammenhang mit der sogenannten islamischen Okonomie erortert
werden.'® Im Kern handelt es sich dabei um eine Moralokonomie, in der Fragen der Ethik
eine groflere Rolle spielen als spezifisch islamische Konzepte und Institutionen wie etwa
das Verbot von Zinsen und Versicherungen, die durch unterschiedliche, zum Teil altbe-
kannte, zum Teil neu definierte Praktiken kompensiert werden. Seit den 1970er Jahren
dominieren hier die Vertreter einer Art islamischer ,,sozialer Marktwirtschaft”, die auf die
Sozialbindung des Eigentums setzen und distributive Gerechtigkeit letztlich hoher bewer-
ten als Chancengleichheit. So auch die Muslimbriider, die auf der einen Seite die Bedeu-
tung des Privateigentums und privater Initiative hervorheben, auf der anderen aber dem
Staat (weiterhin) die Verantwortung fiir strategische Giiter und Sektoren zuschreiben (IM
20-26). Sie fordern den Kampf gegen die Armut, ohne ihn niher zu definieren (IM 32f). Sie
bejahen das Prinzip des Freihandels, kritisieren aber eine Globalisierung, die auf Hegemo-
nie und Dependenz abzielt; ihre positiven Aspekte sollen gestirkt, ihre negativen Effekte
begrenzt werden. Uber das Wie ist nichts zu erfahren. Auch die Muslimbriider setzen im
iibrigen auf eine Forderung der Wissensgesellschaft (die der Arab Human Development
Report 2002 so nachdriicklich anmahnte). Allerdings sollen dabei die Werte der ,,4gypti-
schen Personlichkeit” bewahrt bleiben, die auch nicht-religiosen Nationalisten stets ein
besonderes Anliegen war (IM 28). Den nationalen Interessen sollen zugleich Sport und
militarische Ertiichtigung dienen, die schon die historische Muslimbruderschaft pflegte (IM
271%).

Problematischer ist die Idee der biirgerlichen Gleichheit und Freiheit. Gleichheit vor Gott
bedeutet nicht notwendig Gleichheit vor dem Gesetz: Im islamischen Recht sind Nichtmus-
lime, Sklaven und Frauen in bestimmten Bereichen — insbesondere im Familien- und
Erbrecht oder als Zeugen vor Gericht — freien ménnlichen Muslimen nicht gleichgestellt.

18 Vgl. Khurshid Ahmad (Hg.), Studies in Islamic Economics, Leicester 1980/1400 (islamischer

Zeitrechnung). Die Studie von Olaf Farschid, Tslamische Okonomie und Zakat, Diss. Freie
Universitit Berlin 1999, ist leider noch nicht vertffentlicht (Stand Juli 2005).

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 269

Aus naheliegenden Griinden steht das Verhiltnis zwischen den Geschlechtern im Mittel-
punkt des allgemeinen Interesses; es nimmt auch in der Initiative der Muslimbriider breiten
Raum ein. Im wesentlichen geht es um die Unterscheidung zwischen der (ontologischen)
Gleichwertigkeit von Mann und Frau (ihrer Gleichheit vor Gott) und ihrer Gleichbehand-
lung vor dem Gesetz. Der Koran macht es den Verfechtern des Gleichheitsgedankens nicht
leichter als die Bibel: Die koranische Botschaft richtet sich an beide, Ménner und Frauen.
Beide tragen sie Verantwortung vor Gott. Aber er macht zwischen ihnen zugleich
Unterschiede: Sure 75,37-39 zufolge schuf Gott Mann und Frau (als Paar und Partner, arab.
zaujain) aus demselben Stoff, und zwar aus einem Tropfen Sperma, der sich zum Embryo
entwickelte. Nach Sure 4,1 hingegen wurden beide aus einem Wesen (nafs wahida)
geschaffen ,,und aus ihm sein Partner.'” Dass Adam das erste Wesen ist und Eva sein erst
spiter geschaffener Partner, ist Teil einer (minnlichen) Koranexegese, die sich auch die
Muslimbruderschaft zu eigen macht (Al-mar’a al-muslima 6-9). Generell unterstreicht sie
jedoch, dass Mann und Frau in gleicher Weise auf Gottes Gebot verpflichtet sind (Konzept
des taklif); sie spricht beiden die gleiche zivil- und strafrechtliche Verantwortung (dhimma)
zu, wobei die Ungleichstellung in bestimmten Bereichen des Ehe-, Familien- und Zeugnis-
rechtes nicht thematisiert wird (IM 35); sie gewihrt Frauen das aktive und passive Wahl-
recht, lidsst die Moglichkeit offen, dass sie als Richterinnen amten (Al-mar’a al-muslima
27), und schliet sie allein vom Imamat bzw. Prisidentenamt aus (IM 36). Das geht
deutlich iiber konventionelle, konservative islamistische Vorstellungen hinaus.

Die Muslimbruderschaft hilt allerdings am absoluten Vorrang von Ehe und Familie fest
und definiert die Frau in erster Linie iiber ihre Rolle als Gattin und Mutter. Im Bereich der
ehelichen Beziehungen hilt sie am Grundsatz der gawama fest, ohne die daraus erwach-
senden Rechte und Pflichten im einzelnen auszubuchstabieren (Al-mar’a al-muslima 17-
21). Qawama, von der Sure 4,34 spricht, ldsst sich unterschiedlich iibersetzen: Die Band-
breite reicht von minnlicher Dominanz, dem die weibliche Unterordnung entspricht (,,die
Minner stehen iiber den Frauen®), bis zu einem Schutzverhiltnis, bei dem der Mann
besondere Verantwortung fiir seine Frau(en) und Kinder trigt (,die Ménner sind den
Frauen vorangestellt). Zentral sind seine finanziellen Pflichten: Der Mann ist — unabhén-
gig vom Vermogen und Einkommen seiner Frau — Ernédhrer, Haushaltsvorstand und Fami-
lienoberhaupt. Das reflektiert ein soziales Rollenbild, das vormodernen européischen
entspricht: Die unterschiedlichen physischen und psychischen Féahigkeiten und Bediirfnis-
sen von Mann und Frau bedingen demnach unterschiedliche soziale Aufgaben, die in
manchen Feldern unterschiedliche Rechte und Pflichten nach sich ziehen. Gleichwertigkeit
ist mit abgestufter Verantwortung zu vereinbaren, bei der die Ménner iiber den Frauen
stehen oder zumindest vor ihnen. Die Muslimbriider betonen im Zusammenhang mit der
gawama den Schutzaspekt (IM 36f). Sie bekriftigen die Verpflichtung der Ehefrau, vor

1
? Vgl. Art. ,,Adam and Eve*” (Cornelia Schick) in: Jane Dammen McAuliffe (Hg.), Encyclopaedia

of the Qur’an, Bd. 1, Leiden, Boston 2001, S. 22-26.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

270 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 38 (2005)

Verlassen des Hauses oder der Ubernahme auBerhiuslicher Titigkeiten die Genehmigung
ihres Ehemannes einzuholen, und diskutieren die Gefahren, die Parlamentarierinnen bei
offentlichen Auftritten im Inland oder gar auf Auslandsreisen drohen, wenn sie diese ohne
den vorgeschriebenen minnlichen Begleiter (mahram) durchfithren (Al-mar’a al-muslima
16-21). Damit stehen sie im wertkonservativen Lager nicht allein. Zwar gibt es in vielen
muslimischen Staaten Bemiihungen, die bestehende Ungleichheit abzubauen, indem zum
Beispiel das Scheidungsrecht zugunsten der Frau gedndert wird; auch Islamistinnen und
Islamisten zielen nicht selten in diese Richtung.20 Die Emanzipation der Frau nach westli-
chem Muster sehen aber selbst viele Musliminnen, die nicht islamistisch eingestellt sind,
als Gefahr fiir Ehe, Familie, gesellschaftliche Ordnung und Moral. Nach Auffassung der
Muslimbriider sollen die von Gott gewollten und in der Natur begriindeten Unterschiede
zwischen Mann und Frau in einer islamischen Ordnung nicht negiert, sondern in angemes-
sener Weise beriicksichtigt werden. Zugleich aber ist das Bild der partnerschaftlichen, auf
gegenseitige Liebe und Zuneigung gegriindeten Ehe, das auch die Muslimbriider entwerfen,
recht weit entfernt von traditionellen Rollenmustern, in denen sich Minner und Frauen
weitestgehend in getrennten Sphiren bewegten.

Neben der gender-Thematik findet die Stellung von Nichtmuslimen in einer ,,islamischen
Ordnung* viel Beachtung, wobei im allgemeinen jedoch nur von Juden und Christen die
Rede ist, deren Status als ,,Schriftbesitzer* (das heifit als Anhdnger einer monotheistischen
Offenbarungsreligion) im islamischen Recht einigermaBen prizise definiert ist. Uber Hin-
dus, Buddhisten, Konfuzianer oder Agnostiker, die aulierhalb des Nahen und Mittleren
Ostens von viel groBerer Bedeutung fiir das Zusammenleben von Muslimen und Nichtmus-
limen sind, wird kaum je gesprochen, und auch die Anhinger ,,neuer Religionsgemein-
schaften” kommen mit Ausnahme der Baha’is und der Ahmadiyya-Bewegung, die im 19.
Jahrhundert in einem islamischen Milieu entstanden, von Sunniten und Schiiten als
»Apostaten® eingestuft und daher nicht toleriert werden, in den theoretischen Erorterungen
nicht vor.”' Den Christen und Juden gestehen Islamisten vielfach gleiche biirgerliche und
politische Rechte einschlieBlich des aktiven Wahlrechts zu; manche schliefen sie von
bestimmten Amtern aus, die im weitesten Sinn als ,religios* verstanden werden. Dazu
gehoren das Richteramt, weil es die Scharia anwendet, und das Amt des Staatsoberhauptes
(Kalif, Imam, Staatsprisident), weil es die islamische Gemeinschaft reprasentiert und fiihrt.
Das geht iiber vormoderne Konzepte von Toleranz deutlich hinaus, aber es erfiillt nicht den
Gleichheitsgrundsatz. Die Muslimbriider enthalten sich in diesem Punkt einer allzu grof3en
Konkretisierung: Sie sprechen nicht von Nichtmuslimen im allgemeinen, sondern von den

20 Vgl. Abdullahi A. An-Na’im, Islamic Family Law in a Changing World. A Global Resource Book,

London, New York 2002.
Vgl. dazu Johanna Pink, Neue Religionsgemeinschaften in Agypten. Minderheiten im Span-
nungsfeld von Glaubensfreiheit, dffentlicher Ordnung und Islam, Wiirzburg 2003.

21

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 271

agyptischen Kopten. Die ,.koptischen Briider erkldren sie zu einem ,,Teil des dgyptischen
Gesellschaftsgewebes* (juz’ min nasij al-mujtama ‘al-misri), mit -

hier greifen sie eine alte Formel auf — ,,gleichen Rechten und gleichen Pflichten* (lahum
ma lana wa-‘alaihim ma ‘alaina). Das umfasst das aktive und passive Wahlrecht und das
Recht auf freie Religionsausiibung; ein etwaiger Ausschluss von 6ffentlichen Amtern wird
nicht erwihnt, einzig das Imamat bleibt Muslimen vorbehalten (IM 37f). Die Beschworung
wechselseitiger Zuneigung im Rahmen der nationalen Einheit gehort zum eisernen Bestand
des dgyptischen Nationalismus, den die Muslimbriider stets betont haben, auch wenn
militante Islamisten ihn vor allem seit den 1970er Jahren wiederholt verletzten.

Die Freiheitsrechte gelten — das durchzieht alle Erkldarungen aus islamistischen Kreisen
einschlieBlich der vorliegenden Muslimbruderinitiative — im Rahmen der Scharia. Freiheit
wird dort als Grundwert einer islamischen Ordnung zwar grundsitzlich bejaht, im Konkre-
ten jedoch eingeschrinkt. Das betrifft {iblicherweise die Religionsfreiheit der Muslime,
denen ein Religionswechsel verwehrt wird (Apostasie ist demnach ein Delikt, das zivil-,
wenn nicht gar strafrechtlich geahndet werden kann oder muss);22 es begrenzt aber auch die
Religionsfreiheit von Nichtmuslimen, vor allem, wenn sie traditionellerweise nicht zu den
,himmlischen Religionen* gezihlt werden. Die Initiative der Muslimbriider bekriftigt den
Grundsatz der ,privaten Glaubensfreiheit (hurriyat al-i‘tigad al-khass); das Recht auf
offentliche Bekundung des eigenen Glaubens (Bekenntnisfreiheit) und auf offentliche
Ausiibung der Religion gesteht sie jedoch nur den ,,anerkannten himmlischen Religionen*
zu (al-adyan as-samawiyya al-mu ‘tarafa biha; wer hier anerkennt, bleibt unklar), also den
im islamischen Raum anerkannten christlichen und jiidischen Gemeinschaften (IM 13f).
Von einem allgemeinen Recht auf freien Religionswechsel ist bezeichnenderweise nicht die
Rede. Da die Scharia den verbindlichen Rahmen der Gesetzgebung abgeben soll, lésst sich
folgern, dass die Muslimbruderschaft am Apostasieverbot festhilt, ohne sich im Rahmen
dieses Reformpapiers auf Art und Umfang der Strafe festzulegen.

Besonders eng sind die Grenzen im Bereich der kiinstlerischen, akademischen und sexuel-
len Freiheit gezogen: Moral wird unter Islamisten ganz grofl geschrieben, die sich als
Kampfer gegen jegliche Form der ,,Unmoral®, der ,,Sittenlosigkeit* und der ,,Korruption*
(fasad) verstehen, die sich keineswegs auf die Okonomie beschrinkt. Das erklirt zugleich,
warum das Geschlechterverhiltnis im allgemeinen und die Rolle der Frau im besonderen
eine so hohe Bedeutung fiir islamistische Lehre und Praxis besitzen. Auch viele nicht-
islamistische Musliminnen und Muslimen vertreten in Fragen der Sexualmoral recht
strenge Auffassungen und lehnen auBereheliche oder gleichgeschlechtliche Beziehungen
strikt ab. Die Liberalitidt westlicher Gesellschaften erscheint ihnen in der Regel als Zeichen
moralischer Dekadenz. Im Entwurf der Muslimbriider ist ausfiihrlich von den festen Gren-

22 .. . “ . .
Vgl. Armin Hasemann, ,,Zur Apostasiediskussion im modernen Agypten®, in: Die Welt des Islams

42(2002) 2, S. 72-121.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

272 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 38 (2005)

zen des Islam die Rede und der Bindung aller an die religiosen Pflichten und Gebote; in
diesem Zusammenhang soll auch das Instrument der hisba, der Aufsicht iiber die Einhal-
tung islamischer Verhaltensregeln in der Offentlichkeit, wiederbelebt werden (IM 34f).
Interessanterweise werden diese Grenzen und Bindungen mit der ,,Agyptischen Personlich-
keit“ in Verbindung gebracht, die es zu wahren gilt. Konkret fordern die Muslimbriider
eine sorgfiltige Aufsicht iiber Kino und Theater, ja eine ,,Sduberung® (tangiya) der Medien
(IM 111, 39). Von der akademischen Freiheit ist in diesem Zusammenhang nicht die Rede.

Die politische Ordnung

Sunnitische Islamisten engagieren sich heute in erster Linie fiir die Durchsetzung der Scha-
ria auf einzelstaatlicher Basis, nicht die Einigung aller Muslime in der globalen Umma und
die Wiedererrichtung des Kalifats. Dabei bietet ihnen die Tradition wenig Orientierung:
Der Koran enthélt Hinweise auf ein ,,rechtes” Handeln und die Prinzipien einer ,,gerechten*
Ordnung, aber er bietet kein umfassendes Konzept fiir das Verhiltnis von Individuum,
Staat und Gesellschaft, und er gibt den Muslimen keine bestimmte Staatsform vor. Selbst
Islamisten vertreten mehrheitlich die Auffassung, Koran und Sunna schrieben den Musli-
men in politischen Dingen lediglich einige allgemeine Prinzipien vor: das Beratungsprinzip
(shura), das politische Mitsprache, wenn nicht gar eine parlamentarische Demokratie isla-
misch begriinden soll; die Verantwortlichkeit der Regierenden vor Gott und den Menschen,
die als Grundlage fiir eine geregelte Rechenschaftspflicht und einen friedlichen Macht-
wechsel dienen soll; die Unabhiingigkeit der Justiz, die aus der Unverfiigbarkeit des gottli-
chen Gesetzes abgeleitet wird, in das die weltliche Obrigkeit nicht eingreifen darf. Die
Muslimbruderschaft erklidrt die politische Reform zur Voraussetzung weitergehender
gesellschaftlicher Verdnderungen (IM 4f). Dabei scheut sie nicht linger vor dem Begriff
der Demokratie zuriick und nennt als ihr Ziel ein ,yrepublikanisches, parlamentarisches,
konstitutionelles und demokratisches System im Rahmen der Prinzipien des Islam*“ (IM

126).

Die demokratische Ordnung steht somit unter dem Scharia-Vorbehalt; eine uneinge-
schriankte Volkssouverinitidt schlieft das aus (sie wird aber auch in westlichen Landern
durch bestimmte Grundwerte eingeschrinkt, die eine parlamentarische Mehrheit nicht
einfach aufheben kann). Souverin ist nach islami(sti)schem Verstindnis allein Gott, der fiir
alle Zeiten verbindlich die Werte, Normen und Gesetze festgelegt hat, die menschliches
Leben leiten und die von keinem Herrscher und keiner parlamentarischen Mehrheit abge-
wandelt oder auler Kraft gesetzt werden konnen (Konzept der hakimiyya). Volkssouveri-
nitédt kann es nur in dem eingeschrinkten Maf} geben, dass Gott den Menschen (der Umma,
dem Volk) gewisse Vollmachten zur Regelung ihrer Angelegenheiten iibertrigt. Die Mus-
limbriider umgehen den Begriff der Volkssouverdnitit, sprechen aber ausdriicklich vom

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 273

»Volk* als der Quelle der Gewalten (ash-sha‘b huwa masdar jami‘ al-quwat; IM 13).23
Alle Biirger — Minner wie Frauen — besitzen das aktive und passive Wahlrecht (haqq kull
muwatin wa-muwatina fi l-musharaka fi l-intikhabat an-niyabiyya). Das politische System
ist parlamentarisch verfat und — im #dgyptischen Kontext besonders wichtig — zivil; das
Militér iibt in ihm keine politischen Funktionen aus, die Polizei ist eine zivile Behorde, der
Verteidigungsminister Zivilist (IM 13-16, 19f). Eine echte Gewaltenteilung ist nach klassi-
scher Lehre zwar nicht zuléssig, doch kann der Herrscher seine an sich unteilbare Gewalt
an Untergebene delegieren. Hier kniipfen heutige Theoretiker an, die eine Gewaltenteilung
fiir legitim und notwendig halten. Auch gibt es nach islamischer Lehre streng genommen
keine Legislative, da Gott die Normen, Werte und Gesetze irdischen Lebens ja verbindlich
festgelegt hat und Menschen sie nur auf ihre konkreten Lebensumstinde anwenden. Das
aber kann nach moderner Auffassung durchaus im Rahmen einer parlamentarischen Ord-
nung geschehen, und zwar durch gewihlte Abgeordnete, nicht (nur) durch muslimische
Religions- und Rechtsgelehrte. Die Muslimbriider thematisieren das Thema Gewaltentei-
lung nicht eigens, wie sie sich {iberhaupt von den klassischen Kalifatstheorien verabschie-
det haben. Ganz wichtig ist ihnen die Unabhéngigkeit der Justiz (IM l8f).24 Wer allerdings
fiir die Anpassung der Gesetze an die Grundsitze der Scharia verantwortlich sein soll (IM
19), und ob gegebenenfalls an eine Art Wichterrat oder Verfassungsgericht gedacht wird,
bleibt ungeklart.

Politische Mitbestimmung lésst sich aus der islamischen Tradition recht gut ableiten. Im
Mittelpunkt steht das Prinzip der Konsultation (shura), das den Muslimen bereits im Koran
anempfohlen wird. Gemeint ist die gegenseitige Beratung in allen Lebenslagen, darunter
auch die Beratung des Herrschers. Allerdings stellt sie im Koran und in der historischen
Praxis ein Verfahren dar, keine Institution. Viele Interpreten verstehen shura heute als
bindende Praxis und setzen sie mit parlamentarischen Gremien gleich. Die parlamentari-
sche Mehrparteiendemokratie kann demnach als eine zeitgemidBe Form von shura gelten,
solange sie sich auf dem (definitionsbediirftigen) Boden des Islam bzw. im Rahmen der
Scharia bewegt. Einen Pluralismus der Meinungen, Interessen und gesellschaftlichen
Gruppen hat es in der islamischen Welt stets gegeben. Einem Ausspruch des Propheten
Muhammad zufolge ist die Vielfalt der Meinungen sogar eine ,,Gnade" fiir die Gemeinde.
Allerdings wollen zeitgendssische Islamisten die Meinungsunterschiede wiederum auf den
»-Rahmen des Islam" bzw. der Scharia beschrinkt sehen. Unglaube, Zweifel und Atheismus
sollen allenfalls geduldet werden, wenn dies zweckmiBig scheint; als legitimer Ausdruck
individueller Wahl- und Entscheidungsfreiheit werden sie nicht anerkannt. Im ,,Rahmen des
Islam* kann die Rede-, Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit gewihrt werden, wenn-

23
24

Ahnlich Mujaz ‘an ash-shura, bes. S. 31, 37-39.

Interessant ist in diesem Zusammenhang die Forderung nach einer Reform der Azhar, die ihre
Unabhingigkeit gegeniiber dem Staat stirkt; erwidhnt werden die Wahl ihres Rektors und die
Riickgabe der in der Nasser-Ara dem Staat unterstellten religiosen Stiftungen (IM 30-32).

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

274 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 38 (2005)

gleich dies ,.islamfeindliche” Krifte im allgemeinen ausschliefit. Viele Islamisten lehnen
politische Vereinigungen, Parteien und Gewerkschaften ab; politische Mitsprache und
Beratung sollen allein auf individueller Ebene stattfinden. Das Ideal der Einheit der musli-
mischen Gemeinschaft bleibt — vielleicht gerade wegen der realen Vielfalt — iiberméchtig.

Anders die Muslimbruderschaft: Sie fordert Meinungsfreiheit, die 6ffentlich wahrgenom-
men werden kann, (hurriyyat ar-rayy wal-jahr bihi), neben der Meinungs- und Gedanken-
freiheit also auch das wichtigere Recht auf freie Meinungsdulerung. Sie fordert das
Demonstrationsrecht und das Recht auf freie Vereins- und Parteienbildung, die in Agypten
nicht bestehen; vorausgesetzt wird jeweils der Verzicht auf den Einsatz oder die Andro-
hung von Gewalt (IM 14f). Die Aufsicht soll den unabhingigen Gerichten zukommen,
nicht, wie in Agypten, der staatlichen Verwaltung (IM 14). Die Partei, die in freien und
sauberen Wahlen die Stimmenmehrheit errungen hat, iibernimmt die Regierungsbildung.
Die restriktiven Gesetze vom Notstandsgesetz iiber die Parteien-, Vereinigungs- und
Gewerkschaftsgesetze sind aufzuheben, die politischen Gefangenen freizulassen, die Folter
zu beseitigen (IM 16f). In diesen Punkten besteht wohl die groBte Ubereinstimmung mit
den Forderungen der nicht-religidsen Opposition.

In vielen islami(sti)schen Verfassungsentwiirfen steht das Staatsoberhaupt (Kalif, Imam,
Prisident) im Mittelpunkt der Uberlegungen zur Ausgestaltung der politischen Ordnung;
faktisch handelt es sich meist um eine Art schariagebundener Prisidialrepublik. Nicht so
die Initiative der Muslimbriider. Allerdings weist sie konzeptionell gewisse Unstimmigkei-
ten auf: Auf der einen Seite setzen sie eher kithn das Imamat (al-imama al-kubra) mit dem
Amt des dgyptischen Staatsprisidenten gleich — ein Beleg mehr, dass sie vom Einzelstaat
bzw. der modernen Nation ausgehen, nicht von der globalen Gemeinschaft der Muslime,
der Umma. Den klassischen Lehren zufolge ist der Kalif / Imam jedoch Oberhaupt aller
Muslime und mit weitreichenden Vollmachten ausgestattet, die auch religiose Aufgaben
wie das Freitagsgebet, den Jihad und den Vollzug der kanonischen Korperstrafen (hudud)
einschlieBen. Davon ist bei den Muslimbriidern keine Rede: Nach ihrer Vorstellung wird
das Amt des (dgyptischen) Staatspridsidenten durch allgemeine und freie Wahlen besetzt.
Der Prisident steht iiber den Parteien; er reprisentiert alle Biirger und — hier entfernt sich
die Muslimbruderschaft weit von den géngigen Vorstellungen einer Présidialrepublik und
der dgyptischen Praxis — er ist nicht an der Ausiibung der Macht beteiligt (wa-yakuna
ba‘idan kull al-bu‘d ‘an al-mas’uliyya at-tanfidhiyya lil-hukm; IM 16); seine Kompetenzen
sind ebenso beschriankt wie seine Amtszeit (IM 13, 16). Frauen sind vom Imamat (dem Amt
des Staatsprisidenten) ausgeschlossen, das einzige Amt, das Minnern vorbehalten bleibt
(IM 36).

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

Krimer, Gute Regierungsfiihrung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 275

Kurzes Fazit

Politik gilt Islamisten insgesamt als Mittel zum Zweck, und der Zweck besteht in der Ver-
wirklichung einer auf die Scharia gegriindeten islamischen Ordnung, die man durchaus als
»lugendstaat” verstehen kann. Freilich gehen die Muslimbriider erkennbar iiber islamisti-
sche Entwiirfe hinaus, bei denen der moralische Diskurs hédufig genug die politische Ana-
lyse ersetzt und die Mechanismen und Verfahren politischer Machtausiibung, parlamentari-
scher Kontrolle und demokratischer Partizipation unterbelichtet bleiben. Exemplarisch
zeigt ihre Initiative die Unterscheidung in Werte und Techniken, die islamistische Konzep-
tionen generell kennzeichnet: Bei der Ausgestaltung der politischen Ordnung hat sie sich
auf eine parlamentarische Demokratie zubewegt; die klassischen Kalifatslehren spielen in
ihrem Entwurf kaum eine Rolle. Auch die Gleichheits- und Freiheitsrechte werden —
zumindest jenseits von Religion, Ehe und Familie — groBziigiger gefasst als in islamisti-
schen Kreisen iiblich. Das normative Fundament der gesellschaftlichen und politischen
Ordnung aber soll letztlich unhinterfragt bleiben; religiose Bindung und ,,Agyptische Per-
sonlichkeit” werden faktisch miteinander identifiziert, am Vorrang des Islam bleibt kein
Zweifel. Die Grundhaltung ist national-religios, nicht liberal; der Muslimbruderschaft geht
es um politische Mitbestimmung, nicht um die Erweiterung kultureller, intellektueller und
kiinstlerischer Spielr'ziume.25 Aber gerade damit scheint sie eine verbreitete Stimmung in
der eigenen Gesellschaft zu treffen.

Der Begriff ,Islamo-Liberals“, den Lacroix mit Blick auf Saudi-Arabien verwendet, ist m.E.
irrefithrend, sofern er damit nicht ausschlieBlich auf Elemente der politischer Mitsprache abhebt,
die diese Kreise fordern, ohne ihre Wertorientierung zu beachten.

IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. gaschlitzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

