
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 258 

ANALYSEN UND BERICHTE 
 
 
 
 

Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der 
islamischen Welt 
 
Von Gudrun Krämer, Berlin 
 
 
 
 
Die Chancen einer Demokratisierung des Nahen und Mittleren Ostens werden nach wie vor 
kontrovers diskutiert. Strittig sind weniger die Defizite an Rechtsstaatlichkeit, Freiheit und 
gesellschaftlicher Dynamik allgemein, die kaum jemand in Abrede stellt. Eingeengt auf die 
arabische Welt hat der Arab Human Development Report sie 2002 deutlich benannt (wenn 
die Auswahl der Daten und deren Bewertung in unterschiedlichen Lagern auch auf Kritik 
gestoßen sind).

1
 Gestritten wird über den Pfad, der die konstatierten Defizite an Wissen, 

Freiheit und Gleichheit, insbesondere der Gleichheit zwischen den Geschlechtern, über-
winden soll. Angesichts des hohen Stellenwerts, den die Frage kultureller Identität und 
„Authentizität“ gerade in den islamisch geprägten Gesellschaften des Nahen und Mittleren 
Ostens spielt, lag und liegt der Fokus vielfach auf der Vereinbarkeit seiner kulturellen 
Traditionen oder, wie häufig gesagt wird, seines kulturellen „Erbes“ mit modernen gesell-
schaftspolitischen Vorstellungen, namentlich solchen westlicher Provenienz. Konkreter 
ging und geht es dabei stets um den Islam. War über Jahre vorrangig vom realen oder 
vermuteten Spannungsverhältnis zwischen Islam und Demokratie die Rede, so steht mitt-
lerweile der Begriff der „guten Regierungsführung“ im Vordergrund,

2
 die internationale 

Organisationen von der Weltbank bis zum Weltwährungsfonds seit Jahren propagieren.
3
  

 
1
 United Nations Development Programme, Arab Fund for Economic and Social Development, The 

Arab Human Development Report 2002. Creating Opportunities for Future Generations, New 
York 2002. 2003 und 2004 folgten weitere themenzentrierte Berichte; besonders wichtig ist in 
diesem Zusammenhang der Bericht 2004 „Towards Freedom in the Arab World / Auf dem Weg 
zur Freiheit in der arabischen Welt“ (Exekutive Summary, hg. von der Deutschen Gesellschaft für 
die Vereinten Nationen, Berlin 2005). 

2 Noch scheint die Terminologie nicht ganz gefestigt zu sein. Den unverfänglichsten Terminus 
liefert nach wie vor „Reform“, im konkreten Fall politische oder konstitutionelle Reform (arab. 
islah siyasi, islah dusturi). Für good governance im engeren Sinn scheint sich im Arabischen al-
hukm as-salih durchzusetzen. „Demokratie“ gilt gerade Islamisten vielfach als westlich und daher 
„unauthentisch“; sie bevorzugen den koranischen Begriff shura, der ein breites Spektrum von 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

259 

Die Auseinandersetzung wird freilich doppelt belastet: durch das Klima der Repression in 
den betroffenen Ländern, das sich im Zeichen des „Kampfes gegen den Terrorismus“ 
vielerorts noch verschärft hat, und die internationalen, um es so neutral zu formulieren, 
„Bemühungen“, den Nahen und Mittleren Osten im Lichte westlicher Ideen und Interessen 
umzugestalten. Dabei tritt das Ungleichgewicht der Kräfte deutlich hervor. Der Westen 
fordert von den Muslimen eine „Aufklärung“, die ihnen den Weg in die Moderne bahnen 
soll. Er fordert Rechtsstaatlichkeit und gute Regierungsführung, Toleranz, Freiheit und die 
Achtung der Menschenrechte. Er fördert sie auch in mancherlei Weise. Dafür steht der von 
der Europäischen Gemeinschaft initiierte Barcelona-Prozeß, der zu Frieden, Entwicklung 
und Stabilität im Mittelmeerraum beitragen soll. Dafür steht aber auch die von den USA 
angeführte Interventionspolitik, die durch die islamistischen Anschläge des 11. September 
einen neuen Schub erfahren hat. Während in Afghanistan und Irak mit militärischer Gewalt 
repressive anti-westliche Regime gestürzt wurden, harrt der Nahostkonflikt nach wie vor 
einer Regelung. Unter diesen Vorzeichen stieß die 2003/04 vom amerikanischen Präsiden-
ten vorgetragene Greater Middle East Initiative im Nahen und Mittleren Osten auf große 
Vorbehalte.  
 
Neuere Stellungnahmen zu Menschenrechten und guter Regierungsführung aus den nah- 
und mittelöstlichen Ländern stehen gewissermaßen im Schatten dieses Außendrucks. Vor 
allem Muslime befinden sich nicht erst seit dem 11. September 2001 in einer permanenten 
Verteidigungshaltung.

4
 Viele von ihnen (und diese müssen sich nicht zwingend als Säkula-

risten definieren) sehen ihre Identität nicht gefährdet, wenn sie sich gesellschaftspolitisch 
an modernen Werten orientieren – eben weil sie in ihren Augen nicht exklusiv westlich 
sind, sondern universell gültig, und dies darin beweisen, dass sie sich in nicht-westliche 
Traditionen einfügen und auf unterschiedliche Lebenswelten übertragen lassen. Aber sie 
sind einem starken Rechtfertigungsdruck gegenüber externen Skeptikern und internen 
Kritikern ausgesetzt. Hier erweist sich der Erfolg des islamischen Diskurses, dem sich vor 
allem in Nah- und Mittelost heute kaum jemand entziehen kann, der zu Fragen von Gesell-
schaft, Recht oder Politik Stellung bezieht. Mit ihren Thesen und Begriffen haben die 
„Islamisten“ (unter denen Fundamentalisten im landläufigen Sinn des Wortes nicht die 
beherrschende Rolle spielen) die öffentliche Diskussion um Identität, Recht und Politik 

 
unverbindlicher gegenseitiger Beratung bis zu institutionalisierter politischer Mitsprache 
abdecken kann. 

3 Einen guten Einblick vermittelt neben dem Arab Human Development Report 2004 die in Beirut 
publizierte Zeitschrift al-Mustaqbal al-Arabi (Arabische Zukunft), die sich mit gesellschaftspoliti-
schen Fragen von den Familienstrukturen bis zur politischen Gewalt beschäftigt; zur „guten 
Regierungsführung“ vgl. z.B. al-Mustaqbal al-Arabi No. 304 (Juni 2004), 309 (November 2004) 
oder 313 (März 2005). 

4 Ausführlicher dazu mein Beitrag Gudrun Krämer, „Wettstreit der Werte: Anmerkungen zum 
zeitgenössischen islamischen Diskurs“, in: Hans Joa / Klaus Wiegandt (Hg.), Die kulturellen 
Werte Europas, Frankfurt a.M. 2005, S. 469-493. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 38 (2005) 
 

260 

besetzt.
5
 Unabhängig davon, ob und in welcher Weise sie organisiert sind und welche 

Strategien sie zur Durchsetzung ihrer Ziele verfolgen, teilen Islamisten bestimmte Annah-
men: Nach ihrer Überzeugung stellt der Islam ein singuläres, in sich geschlossenes, allum-
fassendes („ganzheitliches“) Gefüge von Normen und Werten dar, die das individuelle 
Leben und die öffentliche Ordnung gestalten müssen (Islam als System); diese Normen und 
Werte beruhen auf göttlicher Satzung und sind im Kern unveränderlich; sie sind einzig und 
allein aus Koran und Sunna (der Prophetentradition) abzuleiten; andere Quellen von Mora-
lität und Normativität sind als unauthentisch abzulehnen. Zu den Islamisten zählen Akade-
miker und Intellektuelle, Ärzte und Anwälte, Journalisten und Lehrer, Unternehmer und 
Manager, Oppositionelle ebenso wie Vertreter des religiösen und politischen Establish-
ments. Der Islamismus bildet heute in den meisten nah- und mittelöstlichen Ländern eine 
breite Strömung, die aus der Mitte der Gesellschaft kommt und sich nicht auf eine 
enttäuschte, marginalisierte Jugend beschränkt, wie man sie vor allem aus Algerien, Paläs-
tina oder Pakistan kennt. 
 
Auch strikt islamisch formulierte Beiträge, die jede Übernahme „nicht-islamischer“ Kon-
zepte vom Naturrecht über die Demokratie bis zur Idee der autonomen Vernunft ablehnen, 
setzen die Herausforderung durch den Westen und die Abgrenzung vom Westen voraus. 
Das tut ihnen nicht gut. In vielen Fällen handelt es sich erkennbar um einen Gegen-Diskurs, 
ein Gegen-Modell, das selten frei bleibt von Apologetik. Dennoch verdienen die neuen, 
zum Teil sehr locker organisierten Bewegungen Beachtung, die die Prinzipien „guter 
Regierungsführung“ mit der Wahrung kultureller „Authentizität“ im Zeichen des Islam 
verbinden wollen. Zu ihnen zählen die Vertreter einer „Neuen Mitte“ islamistischer und 
nicht-islamistischer Aktivisten, die gemeinsam Reformen im politischen und gesellschaftli-
chen System ihrer Länder einfordern. Hervorgetreten sind sie vor allem in Ägypten und in 
der bislang so geschlossenen Gesellschaft Saudi-Arabiens.

6
 Die religiös Motivierten unter 

ihnen berufen sich auf Sure 2,143, derzufolge die muslimische Gemeinschaft von Gott als 
„Gemeinschaft der Mitte“ (ummatan wasatan) geschaffen wurde. Mit dem Ideal der Golde-
nen Mitte (wasatiyya) verbindet sich traditionell die Ablehnung jeglicher „Übertreibung in 
der Religion“, die in der Gegenwart als Argument gegen religiösen Fanatismus und illegi-
time Gewaltanwendung gerade aus islami(sti)schen Kreisen dient.  

 
5
 S. z.B. die Studie Patrick Haennis zu dem Kairoer Stadtteil Imbaba, über lange Jahre eine Hoch-

burg islamistischer Gruppen wie der Islamischen Gemeinschaft(en): L’ordre des caids. Conjurer la 
dissidence urbaine au Caire, Kairo, Paris 2005. 

6 Zur Opposition in Saudi-Arabien vgl. Mamoun Fandy, Saudi Arabia and the Politics of Dissent, 
Basingstoke 1999; Gudrun Krämer, “Good Counsel to the King: The Islamist Opposition in Saudi 
Arabia, Jordan and Morocco”, in: Joseph Kostiner (Hg.), Middle East Monarchies: the Challenge 
of Modernity, Boulder 2000, S. 257-287 und Stéphane Lacroix, “Between Islamists and Liberals: 
Saudi Arabia’s New ‘Islamo-Liberal’ Reformists”, in: Middle East Journal 58 (2004) 3, S. 345-
365. Zu Ägypten ausführlicher unten. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

261 

Die Initiative der ägyptischen Muslimbruderschaft vom März 2004 

 
Es ist den Islamisten vielfach vorgeworfen worden, sie begnügten sich mit allgemeinen 
Aufrufen zu einer religiös-moralischen Wende („Der Islam ist die Lösung“), ohne ein 
detailliertes und stimmiges Konzept für eine „islamische Ordnung“ vorzulegen, das den 
Anforderungen der modernen Lebenswelt gerecht wird. Ein in der Praxis erprobtes und 
allgemein akzeptiertes Modell einer „islamischen Ordnung“ liegt in der Tat nicht vor: Die 
Islamische Republik Iran ist zumindest außerhalb der eigenen Landesgrenzen selbst für die 
meisten Schiiten kein Vorbild, das Königreich Saudi-Arabien noch weniger; Sudan, Pakis-
tan, Djibouti oder Mauretanien, die sich gleichfalls „islamisch“ nennen, stehen gar nicht 
erst zur Debatte. Diskutiert werden Manifeste, Wahlprogramme und Entwürfe, deren Status 
und Gewicht in der Regel schwer einzuschätzen sind. Zum einen repräsentieren sie, selbst 
wenn sie vom Islam als solchem sprechen, nur ein Segment einer breiteren muslimischen 
Öffentlichkeit: Die islamische oder, präziser gesprochen, die islamisch geprägte Welt ist 
um einiges größer als der Nahe und Mittlere Osten, und dieser wiederum beschränkt sich 
nicht auf die arabischen Länder; Iran, die Türkei, Pakistan und Afghanistan besitzen ihr 
eigenes Gewicht. Auch wird man damit rechnen können, dass in den kommenden Jahren 
Musliminnen und Muslime in den Gesellschaften Nordamerikas, Europas oder auch 
Australiens ihre Vorstellungen noch vernehmlicher vorbringen werden.

7
 Die Wahrneh-

mung dieser Stimmen ist aber nach wie vor an Sprachgrenzen gebunden. In den arabischen 
Debatten spielen in der Regel nur diejenigen eine Rolle, die sich arabisch artikulieren oder 
ins Arabische übersetzt worden sind. Eine Ausnahme machen allenfalls Beiträge in Eng-
lisch und zumindest im Maghreb und in Libanon Französisch – nicht aber den von anderen 
Muslimen gesprochenen Sprachen Türkisch, Persisch, Urdu oder Bahasa Indonesia. Zum 
anderen ist angesichts der illiberalen Verhältnisse gerade in den arabischen Staaten die 
gesellschaftliche Verankerung und politische Wirkung einzelner Akteure und ihrer Positio-
nen kaum präzise zu erfassen; die Rezeption ihrer Ideen und Forderungen lässt sich empi-
risch nicht messen.  
 
Diese Vorbehalte gelten auch für die Initiative der ägyptischen Muslimbruderschaft (IM), 
die mit Blick auf die für 2004/05 angekündigten Parlaments- und Präsidentschaftswahlen 
im März 2004 ihre Vorstellungen von einer politischen Reform in Ägypten konkretisierte.

8
 

 
7
 Interessant ist in diesem Zusammenhang eine Charter for Muslim Activists, die im April 1999 in 

der Zeitschrift Islam 21 (d.h. Islam im 21. Jahrhundert) veröffentlicht wurde. 
8
 Verantwortlich zeichnete ihr im Januar 2004 neu gewählter Vorsitzender, Muhammad Mahdi Akif: 

Mubadarat al-ikhwan al-muslimin haula l-mabadi’ al-‘amma lil-islah fi misr (Die Initiative der 
Muslimbrüder zu den allgemeinen Grundsätzen der Reform in Ägypten), Kairo 2004 (im Fol-
genden IM); hilfreich zu deren Verständnis sind zwei bereits 1994 veröffentlichte Papiere: Al-
mar’a al-muslima fi l-mujtama‘ al-muslim wal-mauqif min musharakatiha (Die muslimische Frau 
in der muslimischen Gesellschaft. Stellungnahme zu ihrer Partizipation) und Mujaz ‘an ash-shura 
fi l-islam wa-ta‘addud al-ahzab fi l-mujtama‘ al-muslim (Kurze Stellungnahme zur shura und dem 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 38 (2005) 
 

262 

Auslöser war das Drängen internationaler Kräfte, namentlich der USA, auf politische 
Reformen in Ägypten, die auch die Muslimbruderschaft seit langem fordert – die sie aber 
nicht unter amerikanischer Ägide verwirklicht sehen will (IM 3ff). Ägypten ist noch immer 
eines der kulturellen und intellektuellen Zentren nicht nur der arabischen, sondern der 
islamischen Welt insgesamt.

9
 Die islamische Strömung (at-tayyar al-islami, so eine 

gängige Selbst- und Fremdbeschreibung) des Landes bietet Vorbilder und Leitbilder, an 
denen sich Muslime in vielen Teilen der Welt orientieren. Im Mittelpunkt steht die Mus-
limbruderschaft (jama‘at al-ikhwan al-muslimin), die 1928 in Isma‘iliyya, dem Hauptquar-
tier der Suezkanal-Gesellschaft, von dem jungen Lehrer Hasan al-Banna (1906-49) gegrün-
det wurde. In den beinahe acht Jahrzehnten ihres Bestehens hat sie vielfältige Erfahrungen 
im Umgang mit unterschiedlichen Regimen gesammelt und dabei die ganze Bandbreite 
legaler und illegaler Arbeit erprobt. Das bietet zugleich reiches Anschauungsmaterial, an 
dem sich die Anpassungs- und Lernfähigkeit islamistischer Theoretiker und Aktivisten 
studieren lässt. Hasan al-Banna ging es vor allem um die innere Umkehr des Individuums, 
sein Handeln in der Gemeinschaft engagierter Muslime und die Reform der Gesellschaft im 
Geiste des von allen historischen Verfälschungen gereinigten Islam. Ganzheitlich, wie er 
die islamische Botschaft verstand, sollte die Muslimbruderschaft auch in die Gesellschaft 
wirken und sämtliche spirituellen und materiellen Bedürfnisse ihrer Anhänger erfüllen. 
Dabei war die Bruderschaft ungeachtet ihrer erklärten Ablehnung des Parteienwesens selbst 
parteiähnlich verfaßt. Bis zum Zweiten Weltkrieg verfolgte sie eine im Prinzip gewaltfreie 
Reformstrategie. Die Freien Offiziere zerschlugen 1954 ihre Organisation, konnten die 
Bewegung aber nicht dauerhaft zerstören, die sich im Zuge der Repression radikalisierte. 
Sayyid Qutb (1906-66) popularisierte in seiner 1964 vom Gefängnis aus verbreiteten 
Schrift „Wegmarken“ (ma‘alim fi t-tariq) und seinem Korankommentar „Im Schatten des 
Koran“ (fi zilal al-qur’an) die Grundbegriffe des radikalen Islamismus, die bis in die 
Gegenwart wirken. Die Erinnerung an die „große Heimsuchung“ (mihna) der Nasser-Ära 
ist in der islamischen Bewegung weit über Ägypten hinaus bis heute lebendig.  
 
Die verschiedenen Gruppen und Persönlichkeiten der „islamischen Strömung“ verfolgen 
ein gemeinsames Ziel: Sie wollen die Scharia als alleingültige Rechts- und Werteordnung 
durchsetzen und Ägypten in eine islamische Republik eigenen Charakters umwandeln. Das 

 
Parteienpluralismus in der muslimischen Gesellschaft). Zum Hintergrund vgl. Taufiq Yusuf al-
Wa‘i, Al-fikr as-siyasi al-mu‘asir ‘inda l-ikhwan al-muslimin. dirasa tahliliyya maidaniyya 
muwaththaqa (Das zeitgenössische politische Denken der Muslimbrüder. Empirische Analyse mit 
Dokumenten), Kuwait 2001; auf S. 55-61 ihre Reformplattform aus dem Jahr 1995. Ich danke 
Ralph Stobwasser, der mich auf diese Schriften aufmerksam gemacht und sie mir zur Verfügung 
gestellt hat. 

9 Dieser Abschnitt stützt sich auf meinen Beitrag Gudrun Krämer„Aus Erfahrung lernen? Die 
islamische Bewegung in Ägypten“, in: Clemens Six / Martin Riesebrodt / Siegfried Haas (Hg.), 
Religiöser Fundamentalismus. Vom Kolonialismus zur Globalisierung, Innsbruck usw. 2004, S. 
185-200. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

263 

Schlagwort „Der Islam ist die Lösung“ steht auch auf dem Umschlag der Muslimbruder-
initiative vom März 2004. Dabei haben sie im einzelnen unterschiedliche Vorstellungen 
davon, wie die Scharia interpretiert und wie die „islamische Ordnung“ gestaltet werden 
soll. Mit Blick auf ihre Bewertung der bestehenden Ordnung und die Legitimität, wenn 
nicht Notwendigkeit des bewaffneten Kampfes (Jihad) lassen sich grob zwei Flügel unter-
scheiden: ein pragmatischer („gemäßigter“) und ein militanter. Islamisten argumentieren in 
der Regel abstrakt, mit alleiniger Berufung auf die ewig-gültigen Werte des Islam. Ihre 
Strategie aber wird ebenso von ihrem politischen Umfeld bestimmt – und das heißt an 
erster Stelle von staatlicher Politik – wie die anderer politischer Kräfte. Das wiederum 
eröffnet die Möglichkeit der Selbstkritik und der Revision früherer Praktiken und Überzeu-
gungen. Während Teile der islamischen Strömung nach Nassers Tod ihren Platz im System 
suchten, das Sadat und Mubarak vorsichtig umgestalteten, hielten andere am bewaffneten 
Kampf fest. Zum militanten Flügel zählten in den 1980er und 1990er Jahren Untergrund-
organisationen wie die Islamischen Gemeinschaften (Jama‘at Islamiyya) und prominente 
Prediger wie Scheich Umar Abd ar-Rahman (der zugleich als deren spiritueller Mentor 
wirkte). Ihre Basis wurde auf einige tausend Aktivisten geschätzt, die sie in erster Linie aus 
der städtischen unteren Mittelschicht rekrutierten, wobei sich aktive Mitglieder auf der 
einen Seite und Sympathisanten auf der anderen nicht immer klar unterscheiden lassen.

10
 

Im Herbst 1992 – kurz nach dem zweiten Golfkrieg und dem sogenannten Verfassungs-
putsch in Algerien, mit dem die Armee eine islamistische Machtübernahme durch Wahlen 
verhinderte – eskalierten die Anschläge auf ausländische Besucher und koptische Mit-
bürger; den Höhe- und zugleich den Wendepunkt bildete im November 1997 das Massaker 
an ausländischen Touristen in Luxor. Im Sommer 2002 traten die sogenannten historischen 
Führer der Islamischen Gemeinschaft (Jama‘a Islamiyya) aus dem Gefängnis heraus mit 
einer Gewaltverzichtserklärung an die Öffentlichkeit und legten in mehreren Publikationen 
eine ausführliche Kritik ihrer früheren Positionen vor, verbunden mit der Warnung vor den 
Gefahren islamistischer Militanz.

11
 2004 publizierten sie eine Kritik an Theorie und Praxis 

der Organisation al-Qa‘ida.
12

  

 
10

 Grundlegend ist noch immer Saad Eddin Ibrahim, “Anatomy of Egypt’s Militant Islamic Groups: 
Methodological Note and Preliminary Findings”, in: International Journal of Middle East Studies 
12 (1980) 4, S. 423-445; aktueller Mamoun Fandy, “Egypt’s Islamic Group: Regional Revenge?”, 
in: Middle East Journal 48 (1994) 4, S. 607-625. 

11
 Die Selbstkritik ist formuliert in Silsilat tashih al-mafahim (Die Korrektur der Konzepte), 4 Bde., 

Kairo 2002 (Neuaufl. Riyadh, Kairo 2004). Zum politischen Hintergrund vgl. Fawas Gerges, 
„The End of the Islamist Insurgency in Egypt? Costs and Prospects“, in: Middle East Journal 54 
(2000) 4, S. 592-612; Lutz Rogler, „Al-Jama’a al-islamiyya: Reuevoll in eine ungewisse Zukunft,“ 
in: Inamo 31 (2002), S. 14-17; Kamal as-Sa‘id Habib, Al-haraka al-islamiyya min al-muwajaha 
ila l-muraja‘a (Die islamische Bewegung von der Konfrontation zur Revision), Kairo 2002 (mein 
Dank gilt Ralph Stobwasser für die Beschaffung dieser Studie) sowie die unveröfftl. Magister-
arbeit von Christoph Dreyer, Revisionistische Tendenzen des militanten Islamismus in Ägypten, 
Freie Universität Berlin 2003. Zu früheren Ansätzen innerislami(sti)scher Kritik vgl. meinen Auf-
satz „Die Korrektur der Irrtümer: Innerislamische Debatten um Theorie und Praxis der islamischen 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 38 (2005) 
 

264 

Die große Mehrheit der Islamisten gehört seit jeher dem pragmatischen Flügel an. Über-
wiegend handelt es sich um (männliche) Angehörige der städtischen Mittelschicht mittleren 
und höheren Alters, von denen viele nicht nur gebildet, sondern auch vermögend sind. Sie 
halten die gegebene Ordnung für reformierbar, propagieren die „Mission“ (da‘wa) an der 
Basis („Graswurzelarbeit“), befürworten einen Marsch durch die Institutionen und lehnen 
die Anwendung von Gewalt ab, wenn sie sich nicht als defensiv charakterisieren lässt (und 
das ist natürlich ein dehnbarer Begriff). Mit Blick auf die Themen Ehe, Frau und Familie 
sind sie konservativ, ihre sozialen und wirtschaftlichen Vorstellungen lassen sich am besten 
als soziale Marktwirtschaft islamischer Prägung beschreiben. An der Spitze des pragmati-
schen Flügels steht die Muslimbruderschaft, die sich in den 1980er Jahren neu formierte 
und gelegentlich als „Neue Muslimbruderschaft“ (Neo-Ikhwan) bezeichnet wird. Ihre 
Vertreter sind in der Öffentlichkeit präsent und sogar im Parlament vertreten, die Organisa-
tion selbst aber ist nach wie vor illegal. Ein Blick auf ihre (fast durchweg hoch betagte) 
Führungsriege lässt darauf schließen, dass sie eine starke Basis im städtischen Bürgertum 
besitzt. Von den 1980er Jahren an errangen islamistische Kandidaten die Mehrheit in den 
Vereinigungen der Ärzte und Apotheker, Ingenieure, Professoren und zuletzt der politisch 
besonders aktiven Anwälte. Gerade in der Zivilgesellschaft, die als Fundament einer trag-
fähigen demokratischen Entwicklung gilt, ist die islamische Strömung somit stark vertreten. 
Angaben zur Basis, soweit sie über diese Berufsvereinigungen hinausgeht, fehlen fast 
völlig. Die Ergebnisse von Kommunal- und Parlamentswahlen vermitteln auf Grund staatli-
cher Manipulation keine zuverlässigen Daten über den sozialen und regionalen Rückhalt 
einzelner politischer Gruppierungen.

13
 In den 1990er Jahren profilierten sich die Vertreter 

einer mittleren Generation, die – mit deutlicher Kritik an den verkrusteten Strukturen der 
Mutterorganisation und den überholten Denk- und Handlungsmustern ihrer von der nasse-
ristischen Verfolgung geprägten Führung – eine neue „Mitte“ suchten, die islamische 
Werte mit den Grundprinzipien einer rechtsstaatlich-demokratischen Ordnung verbinden 
sollte.

 
Eine Gruppe spaltete sich schließlich von der Muslimbruderschaft ab; ihr Gesuch auf 

 
Bewegungen“, in: Cornelia Wunsch (Hg.), XXV. Deutscher Orientalistentag, Vorträge, München 
8.-13.4.1991, Stuttgart 1994, S.183-191. 

12
 Karam Muhammad Zuhdi u.a., Istratijiyya wa-tafjirat al-qa‘ida. al-akhta’ wal-akhtar (Die Strate-

gie und die Bomben der Qa‘ida. Fehler und Gefahren), Kairo 2004. 
13

 Dazu Eberhard Kienle, A Grand Delusion. Democracy and Economic Reform in Egypt, London, 
New York 2001; May Kassem, Egyptian Politics. The Dynamics of Authoritarian Rule, London 
2004 sowie, mit anderen Akzenten, Carrie Wickham Rosefsky, Mobilizing Islam. Religion, Acti-
vism, and Political Change in Egypt, New York 2002. Zu Wahlen generell vgl. James Piscatori, 
Islam, Islamists, and the Electoral Principle in the Middle East, Leiden 2000 (ISIM Papers 1); 
Vicki Langohr, “Of Islamists and Ballot Boxes: Rethinking the Relationship between Islamism 
and Electoral Politics”, in: International Journal of Middle East Studies 33 (2001) 4, S. 591-610. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

265 

Zulassung als „Partei der Mitte“ (hizb al-wasat) wurde von den zuständigen Behörden 
jedoch hartnäckig abgewiesen.

14
  

 
Währenddessen fordert die Muslimbruderschaft weiterhin die „Anwendung der Scharia“, 
setzt sich zugleich aber immer pointierter für die Grundsätze einer „guten Regierungsfüh-
rung“ ein (Rechtsstaatlichkeit, Achtung der Menschenrechte und bürgerlichen Freiheiten, 
islamkonforme Formen der Partizipation und dergleichen mehr). Dabei ist sogar von der 
„schariarechtlichen Pflicht“ (wajib shar‘i) die Rede und von einer zeitgemäßen (religiösen) 
Pflicht (faridat al-waqt), angesichts der „zerstörerischen Trias“ von politischer Stagnation, 
gesellschaftlicher Korruption und wissenschaftlichem Rückstand auf politische Verände-
rungen hinzuwirken, die Gottes Gesetz verwirklichen (iqamat shar‘ allah; IM 3-6, 8). 
Ausdrücklich richtet sie sich damit an alle Ägypter, nicht nur die Muslime unter ihnen (IM 
6f).  
 
 
Elemente einer islamischen Ordnung 

 
Fundament und Rahmen der angestrebten Reform und neu zu begründenden Ordnung ist 
(auch für die Vertreter der Neuen Mitte) die Scharia; sie ist der Maßstab für die Recht-
mäßigkeit der gesellschaftlich-politischen Ordnung.

15
 Der gängige arabische Terminus für 

„Legitimität“ (shar‘iyya) bringt dies zum Ausdruck: legitim (shar‘i) ist demnach, was mit 
dem göttlichen Gesetz (ash-shar‘) übereinstimmt. So argumentieren auch die Muslimbrü-
der: Für sie gibt die Scharia den verbindlichen Bezugsrahmen der geforderten Reform ab. 
Alle Gesetze sind in dem Sinn zu ändern, dass sie mit den „Grundsätzen der Scharia“ über-
einstimmen (IM 19) – eine Formulierung, die auf den ersten Blick eindeutiger erscheint als 
sie ist, müssen diese „Grundsätze“ doch erst noch klar und einvernehmlich definiert 
werden. Die Scharia wurde in der Vormoderne in Form juristischer Abhandlungen zwar 

 
14

 Vgl. Abd al-Wahhab al-Masiri (Hg.), Auraq hizb al-wasat al-jadid (Die Papiere der Neuen Partei 
der Mitte), Kairo 2004; zum Hintergrund vgl. Lutz Rogler, „Ägyptens Islamisten: Von der Bewe-
gung zur Partei“, in: Inamo 20 (1999), S. 35-39; Ivesa Lübben / Issam Fawzi, „Ein neuer ägypti-
scher Parteienpluralismus in Ägypten? Hizb al-Wasat, Hizb al-Shari‘a und Hizb al-Islah als Fall-
beispiele“, in: Orient 41 (2000) 2, S. 229-281 und Joshua A. Stacher, „Post Islamist Rumblings in 
Egypt: The Emergence of the Wasat Party“, in: Middle East Journal 56 (2002) 3, S. 415-432; auch 
Amr Hamzawy, „Die Zeitschrift al-manar al-ğadid: Grundzüge eines theoretischen und program-
matischen Wandels in der islamistischen Denkströmung“, in: Orient 41 (2000) 2, S. 283-300. 

15
 Das Folgende greift auf meinen Beitrag „Wettstreit der Werte“ zurück; ausführlicher meine Studie 

Gudrun Krämer, Gottes Staat als Republik. Reflexionen zeitgenössischer Muslime zu Islam, 
Menschenrechten und Demokratie, Baden-Baden 1999. Zur Scharia generell Peter Scholz, 
„Scharia in Tradition und Moderne – Eine Einführung in das islamische Recht“, in: Jura. 
Juristische Ausbildung 23 (2001) 8, S. 525-534; Bernhard G. Weiss, The Spirit of Islamic Law, 
Athens, London 1998; Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, 
Cambridge 1991; Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories, Cambridge 1997. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 38 (2005) 
 

266 

verschriftlicht, nicht aber kodifiziert; ihre Kodifikation ist das Ergebnis der modernen 
Territorial- und Nationalstaatsbildung. Es besteht daher erheblicher Klärungsbedarf, was 
unter Scharia heute zu verstehen ist. Die Diskussion darüber ist ziemlich anspruchsvoll. 
Nach vorherrschender Auffassung (die keineswegs nur Islamisten vertreten) ist die Scharia 
göttliches Recht in dem Sinn, dass sie in ihren Grundzügen ebenso wie in bestimmten Ein-
zelpunkten von Gott (bzw., was meist weniger deutlich ausgesprochen wird, von Muham-
mad in seiner Eigenschaft als Prophet) in Koran und Sunna für alle Zeiten festgelegt wurde. 
Islamisches Recht ist demnach im Kern göttliche Satzung, von Menschen mehr oder weni-
ger korrekt „verstanden“, „abgeleitet“ und „angewandt“. Dabei wird die Unterscheidung 
zwischen göttlicher Rechtssetzung (shar‘, shari‘a) und menschlicher Rechtsfindung (fiqh, 
von arab. „verstehen“) durchaus anerkannt. Gestritten wird über die Tragweite dieser Aus-
sage, insbesondere das Verhältnis von Scharia und tradiertem Juristenrecht (fiqh). Isla-
misten betonen die umfassende Gültigkeit der (göttlichen) Scharia, die im Prinzip alle 
menschlichen Lebensbereiche erfasst und menschlicher Deutung nur begrenzte Freiräume 
lässt, innerhalb derer sie nach Maßgabe der ihr von Gott verliehenen Urteilskraft im Lichte 
der Offenbarung wirksam werden kann. Der Wert menschlicher Vernunft und Freiheit wird 
nicht zwingend geleugnet; sie gründen aus dieser Perspektive allerdings im göttlichen 
Willen, nicht im Naturrecht. Ihre Kritiker unterstreichen gerade umgekehrt die geringe Zahl 
der im Koran verbindlich festgeschriebenen rechts- und politikrelevanten Normen (ein 
Verweis auf die Sunna wäre dieser Argumentation abträglich) und weiten das Feld 
menschlicher Auslegung nach Kräften aus. Auch die eigenständige, vernunftgeleitete 
Rechtsentwicklung (Ijtihad), die in den Debatten um eine Erneuerung des Islam seit dem 
18. Jahrhundert eine zentrale Rolle spielt, bleibt an die normativen Quellen Koran und 
Sunna gebunden. Frei ist sie lediglich von der Bindung an eine bestimmte Rechtsschule 
(madhhab) mit ihren spezifischen Methoden und Annahmen.  
 
Auch manche Islamisten vertreten nun aber die Auffassung, die Scharia (bzw. der Islam) 
enthalte einen festen Bestand an allgemeinen Normen und Werten – genannt werden meist 
Gerechtigkeit, Freiheit, Gleichheit, Verantwortung und Partizipation (shura) -, die im 
Einklang mit den sich stets wandelnden Verhältnissen verwirklicht werden müssen. Nicht 
immer wird ausgesprochen, dass sie gegebenenfalls konkrete Einzelbestimmungen der 
Scharia und des tradierten Juristenrechts überlagern, relativieren oder zeitlich aussetzen 
können.

16
 Ein konkretes Beispiel ist die Sklaverei, die in Koran und Sunna zwar behandelt 

wird, heute aber als obsolet gilt – ohne dass die einschlägigen Bestimmungen von Scharia 
und fiqh explizit aufgehoben würden. Technisch gesprochen geht es hier um die „Intentio-
nen“ der Scharia (maqasid ash-shari‘a), ihre „Finalität“, mit der sich schon klassische 

 
16

 Dazu ausführlicher mein Gottes Staat als Republik, Kap. III und VI. Den nicht-islamistischen 
Diskurs repräsentiert besonders gut der aus Afghanistan stammende und in Malaysia lehrende 
Jurist Mohammad Hashim Kamali, der eine Reihe einschlägiger Arbeiten publiziert hat, darunter 
Freedom, Equality and Justice in Islam, Cambridge 2002. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

267 

Juristen und Theologen auseinandergesetzt haben. Die allgemeinen Werte und Prinzipien 
gelte es in Koran und Sunna offenzulegen, um so dem „Geist“ der Scharia gerecht zu 
werden, und nicht nur ihrem Buchstaben. Damit verknüpfen sich zwei weitere Konzepte 
des islamischen Rechts: die Idee des Gemeinwohls oder öffentlichen Interesses (maslaha 

‘amma) und der Katalog der sogenannten fünf Grundgüter (al-masalih al-khams) – der 
Schutz von Religion, Leben, Nachkommenschaft, Eigentum und entweder Vernunft oder 
Ehre –, die jene „Intentionen“ der Scharia repräsentieren, denen sich spezifische Bestim-
mungen im Konfliktfall unterordnen sollen. Das Vertrauen in die menschliche Vernunft 
aber und der Rationalismus, ja Utilitarismus, der in diesem Zusammenhang zum Tragen 
kommt, ist islamischen Gelehrten und islamistischen Theoretikern noch heute suspekt, die 
um die Verbindlichkeit des „göttlichen Rechts“ fürchten, wenn Menschen erlaubt wird, es 
ihren eigenen Erwartungen anzupassen. In der Initiative der Muslimbrüder werden diese 
Bedenken freilich nicht formuliert. Hier heißt es lapidar, der Islam weise feste Grundsätze 
und Werte auf, die das Fundament und den Rahmen aller Regelungen der politischen und 
gesellschaftlichen Ordnung abgeben (IM 8, 11, 39). Unter den Werten nennt sie Freiheit, 
Gerechtigkeit, Gleichheit und shura (IM 5). Der flexible Ansatz kommt dort zum Vor-
schein, wo die Richtertätigkeit der Frau nicht allgemein geregelt, sondern an die Gegeben-
heiten und Bedürfnisse der jeweiligen Gesellschaft gebunden werden soll (Al-mar’a al-
muslima 27).  
 
 
Grundrechte und Freiheiten 

 
Die Idee von Grundrechten und Freiheiten wird im Prinzip durchaus anerkannt, aber selten 
so systematisch aufbereitet, wie im Folgenden dargestellt. Wert und Würde des Indivi-
duums finden auch im klassischen islamischen Denken Berücksichtigung. Das islamische 
Recht geht vom individuellen Rechtssubjekt aus, das vor Gott und den Menschen Verant-
wortung trägt, nicht vom Kollektiv der Umma. Im Einklang mit diesem Verantwortungs-
denken werden in modernen Abhandlungen die Pflichten des Individuums in der Regel 
stärker herausgearbeitet als seine Rechte (beides heißt auf arab. haqq, Pl. huquq). Wichtige 
Ansatzpunkte bietet der Koran, der davon spricht, Gott habe „die Kinder Adams“ geehrt 
und mit Würde ausgestattet (Sure 17,70) und die Menschen als seine Sachwalter, Treuhän-
der oder Stellvertreter (arab. khalifa, davon abgeleitet Kalif) eingesetzt (istikhlaf).

17
 Inso-

weit sind sie zunächst einmal gleich würdig, zugleich aber auf die Einhaltung des göttli-
chen Gebots verpflichtet (taklif); ob Ungläubige und Abtrünnige diese Würde verwirken, 
war und ist unter muslimischen Gelehrten umstritten. Die Ausführungen zu den Individual-
rechten lassen darauf schließen, dass zumindest die Muslimbruderschaft von einer allge-
mein gültigen, nicht an die Einhaltung religiöser Vorschriften gebundenen Konzeption von 
Menschenrecht und Menschenwürde ausgeht; das Folterverbot beispielsweise wird in 
 
17

 Ausführlicher dazu mein Gottes Staat als Republik, S. 73-78, 147-151. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 38 (2005) 
 

268 

keiner Weise konditioniert (IM 17). Die ausgeprägte Verantwortungsethik findet sich auch 
in ihrer Reforminitiative, die wieder und wieder auf die Bedeutung des Einzelnen und vom 
Staat unabhängiger gesellschaftlicher Gruppen für die Reform von Staat und Gesellschaft 
hinweist. Das Individuum findet in dieser, ausdrücklich „islamisch“ formulierten Vorstel-
lung somit seinen Platz. Der Individualismus hingegen wird als egoistisch, spalterisch und 
destruktiv abgelehnt (so auch IM 10f, wo zwar vom pursuit of happiness, sa‘adat al-insan, 
die Rede ist, Materialismus und Egoismus aber strenger Verurteilung anheimfallen). Die 
Idee des vom göttlichen Gesetz losgelösten, sittlich autonomen Individuums und seiner 
freien „Entfaltung“ ist diesem Denken fremd. Individuelle Freiheit soll durch die innere 
Schranke des Gewissens und die äußere Schranke des Gesetzes eingehegt werden.  
 
Unter den Rechten bieten die wirtschaftlichen und sozialen Rechte am wenigsten Diskus-
sionsstoff, die auch im Zusammenhang mit der sogenannten islamischen Ökonomie erörtert 
werden.

18
 Im Kern handelt es sich dabei um eine Moralökonomie, in der Fragen der Ethik 

eine größere Rolle spielen als spezifisch islamische Konzepte und Institutionen wie etwa 
das Verbot von Zinsen und Versicherungen, die durch unterschiedliche, zum Teil altbe-
kannte, zum Teil neu definierte Praktiken kompensiert werden. Seit den 1970er Jahren 
dominieren hier die Vertreter einer Art islamischer „sozialer Marktwirtschaft“, die auf die 
Sozialbindung des Eigentums setzen und distributive Gerechtigkeit letztlich höher bewer-
ten als Chancengleichheit. So auch die Muslimbrüder, die auf der einen Seite die Bedeu-
tung des Privateigentums und privater Initiative hervorheben, auf der anderen aber dem 
Staat (weiterhin) die Verantwortung für strategische Güter und Sektoren zuschreiben (IM 
20-26). Sie fordern den Kampf gegen die Armut, ohne ihn näher zu definieren (IM 32f). Sie 
bejahen das Prinzip des Freihandels, kritisieren aber eine Globalisierung, die auf Hegemo-
nie und Dependenz abzielt; ihre positiven Aspekte sollen gestärkt, ihre negativen Effekte 
begrenzt werden. Über das Wie ist nichts zu erfahren. Auch die Muslimbrüder setzen im 
übrigen auf eine Förderung der Wissensgesellschaft (die der Arab Human Development 
Report 2002 so nachdrücklich anmahnte). Allerdings sollen dabei die Werte der „ägypti-
schen Persönlichkeit“ bewahrt bleiben, die auch nicht-religiösen Nationalisten stets ein 
besonderes Anliegen war (IM 28). Den nationalen Interessen sollen zugleich Sport und 
militärische Ertüchtigung dienen, die schon die historische Muslimbruderschaft pflegte (IM 
27f).  
 
Problematischer ist die Idee der bürgerlichen Gleichheit und Freiheit. Gleichheit vor Gott 
bedeutet nicht notwendig Gleichheit vor dem Gesetz: Im islamischen Recht sind Nichtmus-
lime, Sklaven und Frauen in bestimmten Bereichen – insbesondere im Familien- und 
Erbrecht oder als Zeugen vor Gericht – freien männlichen Muslimen nicht gleichgestellt. 

 
18

 Vgl. Khurshid Ahmad (Hg.), Studies in Islamic Economics, Leicester 1980/1400 (islamischer 
Zeitrechnung). Die Studie von Olaf Farschid, Islamische Ökonomie und Zakāt, Diss. Freie 
Universität Berlin 1999, ist leider noch nicht veröffentlicht (Stand Juli 2005).  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

269 

Aus naheliegenden Gründen steht das Verhältnis zwischen den Geschlechtern im Mittel-
punkt des allgemeinen Interesses; es nimmt auch in der Initiative der Muslimbrüder breiten 
Raum ein. Im wesentlichen geht es um die Unterscheidung zwischen der (ontologischen) 
Gleichwertigkeit von Mann und Frau (ihrer Gleichheit vor Gott) und ihrer Gleichbehand-

lung vor dem Gesetz. Der Koran macht es den Verfechtern des Gleichheitsgedankens nicht 
leichter als die Bibel: Die koranische Botschaft richtet sich an beide, Männer und Frauen. 
Beide tragen sie Verantwortung vor Gott. Aber er macht zwischen ihnen zugleich 
Unterschiede: Sure 75,37-39 zufolge schuf Gott Mann und Frau (als Paar und Partner, arab. 
zaujain) aus demselben Stoff, und zwar aus einem Tropfen Sperma, der sich zum Embryo 
entwickelte. Nach Sure 4,1 hingegen wurden beide aus einem Wesen (nafs wahida) 
geschaffen „und aus ihm sein Partner“.

19
 Dass Adam das erste Wesen ist und Eva sein erst 

später geschaffener Partner, ist Teil einer (männlichen) Koranexegese, die sich auch die 
Muslimbruderschaft zu eigen macht (Al-mar’a al-muslima 6-9). Generell unterstreicht sie 
jedoch, dass Mann und Frau in gleicher Weise auf Gottes Gebot verpflichtet sind (Konzept 
des taklif); sie spricht beiden die gleiche zivil- und strafrechtliche Verantwortung (dhimma) 
zu, wobei die Ungleichstellung in bestimmten Bereichen des Ehe-, Familien- und Zeugnis-
rechtes nicht thematisiert wird (IM 35); sie gewährt Frauen das aktive und passive Wahl-
recht, lässt die Möglichkeit offen, dass sie als Richterinnen amten (Al-mar’a al-muslima 
27), und schließt sie allein vom Imamat bzw. Präsidentenamt aus (IM 36). Das geht 
deutlich über konventionelle, konservative islamistische Vorstellungen hinaus. 
 
Die Muslimbruderschaft hält allerdings am absoluten Vorrang von Ehe und Familie fest 
und definiert die Frau in erster Linie über ihre Rolle als Gattin und Mutter. Im Bereich der 
ehelichen Beziehungen hält sie am Grundsatz der qawama fest, ohne die daraus erwach-
senden Rechte und Pflichten im einzelnen auszubuchstabieren (Al-mar’a al-muslima 17-
21). Qawama, von der Sure 4,34 spricht, lässt sich unterschiedlich übersetzen: Die Band-
breite reicht von männlicher Dominanz, dem die weibliche Unterordnung entspricht („die 
Männer stehen über den Frauen“), bis zu einem Schutzverhältnis, bei dem der Mann 
besondere Verantwortung für seine Frau(en) und Kinder trägt („die Männer sind den 
Frauen vorangestellt“). Zentral sind seine finanziellen Pflichten: Der Mann ist – unabhän-
gig vom Vermögen und Einkommen seiner Frau – Ernährer, Haushaltsvorstand und Fami-
lienoberhaupt. Das reflektiert ein soziales Rollenbild, das vormodernen europäischen 
entspricht: Die unterschiedlichen physischen und psychischen Fähigkeiten und Bedürfnis-
sen von Mann und Frau bedingen demnach unterschiedliche soziale Aufgaben, die in 
manchen Feldern unterschiedliche Rechte und Pflichten nach sich ziehen. Gleichwertigkeit 
ist mit abgestufter Verantwortung zu vereinbaren, bei der die Männer über den Frauen 
stehen oder zumindest vor ihnen. Die Muslimbrüder betonen im Zusammenhang mit der 
qawama den Schutzaspekt (IM 36f). Sie bekräftigen die Verpflichtung der Ehefrau, vor 

 
19

 Vgl. Art. „Adam and Eve“ (Cornelia Schöck) in: Jane Dammen McAuliffe (Hg.), Encyclopaedia 
of the Qur’ān, Bd. 1, Leiden, Boston 2001, S. 22-26. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 38 (2005) 
 

270 

Verlassen des Hauses oder der Übernahme außerhäuslicher Tätigkeiten die Genehmigung 
ihres Ehemannes einzuholen, und diskutieren die Gefahren, die Parlamentarierinnen bei 
öffentlichen Auftritten im Inland oder gar auf Auslandsreisen drohen, wenn sie diese ohne 
den vorgeschriebenen männlichen Begleiter (mahram) durchführen (Al-mar’a al-muslima 
16-21). Damit stehen sie im wertkonservativen Lager nicht allein. Zwar gibt es in vielen 
muslimischen Staaten Bemühungen, die bestehende Ungleichheit abzubauen, indem zum 
Beispiel das Scheidungsrecht zugunsten der Frau geändert wird; auch Islamistinnen und 
Islamisten zielen nicht selten in diese Richtung.

20
 Die Emanzipation der Frau nach westli-

chem Muster sehen aber selbst viele Musliminnen, die nicht islamistisch eingestellt sind, 
als Gefahr für Ehe, Familie, gesellschaftliche Ordnung und Moral. Nach Auffassung der 
Muslimbrüder sollen die von Gott gewollten und in der Natur begründeten Unterschiede 
zwischen Mann und Frau in einer islamischen Ordnung nicht negiert, sondern in angemes-
sener Weise berücksichtigt werden. Zugleich aber ist das Bild der partnerschaftlichen, auf 
gegenseitige Liebe und Zuneigung gegründeten Ehe, das auch die Muslimbrüder entwerfen, 
recht weit entfernt von traditionellen Rollenmustern, in denen sich Männer und Frauen 
weitestgehend in getrennten Sphären bewegten.  
 
Neben der gender-Thematik findet die Stellung von Nichtmuslimen in einer „islamischen 
Ordnung“ viel Beachtung, wobei im allgemeinen jedoch nur von Juden und Christen die 
Rede ist, deren Status als „Schriftbesitzer“ (das heißt als Anhänger einer monotheistischen 
Offenbarungsreligion) im islamischen Recht einigermaßen präzise definiert ist. Über Hin-
dus, Buddhisten, Konfuzianer oder Agnostiker, die außerhalb des Nahen und Mittleren 
Ostens von viel größerer Bedeutung für das Zusammenleben von Muslimen und Nichtmus-
limen sind, wird kaum je gesprochen, und auch die Anhänger „neuer Religionsgemein-
schaften“ kommen mit Ausnahme der Baha’is und der Ahmadiyya-Bewegung, die im 19. 
Jahrhundert in einem islamischen Milieu entstanden, von Sunniten und Schiiten als 
„Apostaten“ eingestuft und daher nicht toleriert werden, in den theoretischen Erörterungen 
nicht vor.

21
 Den Christen und Juden gestehen Islamisten vielfach gleiche bürgerliche und 

politische Rechte einschließlich des aktiven Wahlrechts zu; manche schließen sie von 
bestimmten Ämtern aus, die im weitesten Sinn als „religiös“ verstanden werden. Dazu 
gehören das Richteramt, weil es die Scharia anwendet, und das Amt des Staatsoberhauptes 
(Kalif, Imam, Staatspräsident), weil es die islamische Gemeinschaft repräsentiert und führt. 
Das geht über vormoderne Konzepte von Toleranz deutlich hinaus, aber es erfüllt nicht den 
Gleichheitsgrundsatz. Die Muslimbrüder enthalten sich in diesem Punkt einer allzu großen 
Konkretisierung: Sie sprechen nicht von Nichtmuslimen im allgemeinen, sondern von den 

 
20

 Vgl. Abdullahi A. An-Na’im, Islamic Family Law in a Changing World. A Global Resource Book, 
London, New York 2002. 

21
 Vgl. dazu Johanna Pink, Neue Religionsgemeinschaften in Ägypten. Minderheiten im Span-

nungsfeld von Glaubensfreiheit, öffentlicher Ordnung und Islam, Würzburg 2003. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

271 

ägyptischen Kopten. Die „koptischen Brüder“ erklären sie zu einem „Teil des ägyptischen 
Gesellschaftsgewebes“ (juz’ min nasij al-mujtama‘al-misri), mit -  
 hier greifen sie eine alte Formel auf – „gleichen Rechten und gleichen Pflichten“ (lahum 

ma lana wa-‘alaihim ma ‘alaina). Das umfasst das aktive und passive Wahlrecht und das 
Recht auf freie Religionsausübung; ein etwaiger Ausschluss von öffentlichen Ämtern wird 
nicht erwähnt, einzig das Imamat bleibt Muslimen vorbehalten (IM 37f). Die Beschwörung 
wechselseitiger Zuneigung im Rahmen der nationalen Einheit gehört zum eisernen Bestand 
des ägyptischen Nationalismus, den die Muslimbrüder stets betont haben, auch wenn 
militante Islamisten ihn vor allem seit den 1970er Jahren wiederholt verletzten. 
 
Die Freiheitsrechte gelten – das durchzieht alle Erklärungen aus islamistischen Kreisen 
einschließlich der vorliegenden Muslimbruderinitiative – im Rahmen der Scharia. Freiheit 
wird dort als Grundwert einer islamischen Ordnung zwar grundsätzlich bejaht, im Konkre-
ten jedoch eingeschränkt. Das betrifft üblicherweise die Religionsfreiheit der Muslime, 
denen ein Religionswechsel verwehrt wird (Apostasie ist demnach ein Delikt, das zivil-, 
wenn nicht gar strafrechtlich geahndet werden kann oder muss);

22
 es begrenzt aber auch die 

Religionsfreiheit von Nichtmuslimen, vor allem, wenn sie traditionellerweise nicht zu den 
„himmlischen Religionen“ gezählt werden. Die Initiative der Muslimbrüder bekräftigt den 
Grundsatz der „privaten Glaubensfreiheit“ (hurriyat al-i‘tiqad al-khass); das Recht auf 
öffentliche Bekundung des eigenen Glaubens (Bekenntnisfreiheit) und auf öffentliche 
Ausübung der Religion gesteht sie jedoch nur den „anerkannten himmlischen Religionen“ 
zu (al-adyan as-samawiyya al-mu‘tarafa biha; wer hier anerkennt, bleibt unklar), also den 
im islamischen Raum anerkannten christlichen und jüdischen Gemeinschaften (IM 13f). 
Von einem allgemeinen Recht auf freien Religionswechsel ist bezeichnenderweise nicht die 
Rede. Da die Scharia den verbindlichen Rahmen der Gesetzgebung abgeben soll, lässt sich 
folgern, dass die Muslimbruderschaft am Apostasieverbot festhält, ohne sich im Rahmen 
dieses Reformpapiers auf Art und Umfang der Strafe festzulegen. 
 
Besonders eng sind die Grenzen im Bereich der künstlerischen, akademischen und sexuel-
len Freiheit gezogen: Moral wird unter Islamisten ganz groß geschrieben, die sich als 
Kämpfer gegen jegliche Form der „Unmoral“, der „Sittenlosigkeit“ und der „Korruption“ 
(fasad) verstehen, die sich keineswegs auf die Ökonomie beschränkt. Das erklärt zugleich, 
warum das Geschlechterverhältnis im allgemeinen und die Rolle der Frau im besonderen 
eine so hohe Bedeutung für islamistische Lehre und Praxis besitzen. Auch viele nicht-
islamistische Musliminnen und Muslimen vertreten in Fragen der Sexualmoral recht 
strenge Auffassungen und lehnen außereheliche oder gleichgeschlechtliche Beziehungen 
strikt ab. Die Liberalität westlicher Gesellschaften erscheint ihnen in der Regel als Zeichen 
moralischer Dekadenz. Im Entwurf der Muslimbrüder ist ausführlich von den festen Gren-

 
22

 Vgl. Armin Hasemann, „Zur Apostasiediskussion im modernen Ägypten“, in: Die Welt des Islams 
42 (2002) 2, S. 72-121. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 38 (2005) 
 

272 

zen des Islam die Rede und der Bindung aller an die religiösen Pflichten und Gebote; in 
diesem Zusammenhang soll auch das Instrument der hisba, der Aufsicht über die Einhal-
tung islamischer Verhaltensregeln in der Öffentlichkeit, wiederbelebt werden (IM 34f). 
Interessanterweise werden diese Grenzen und Bindungen mit der „ägyptischen Persönlich-
keit“ in Verbindung gebracht, die es zu wahren gilt. Konkret fordern die Muslimbrüder 
eine sorgfältige Aufsicht über Kino und Theater, ja eine „Säuberung“ (tanqiya) der Medien 
(IM 11f, 39). Von der akademischen Freiheit ist in diesem Zusammenhang nicht die Rede. 
 
 
Die politische Ordnung 

 
Sunnitische Islamisten engagieren sich heute in erster Linie für die Durchsetzung der Scha-
ria auf einzelstaatlicher Basis, nicht die Einigung aller Muslime in der globalen Umma und 
die Wiedererrichtung des Kalifats. Dabei bietet ihnen die Tradition wenig Orientierung: 
Der Koran enthält Hinweise auf ein „rechtes“ Handeln und die Prinzipien einer „gerechten“ 
Ordnung, aber er bietet kein umfassendes Konzept für das Verhältnis von Individuum, 
Staat und Gesellschaft, und er gibt den Muslimen keine bestimmte Staatsform vor. Selbst 
Islamisten vertreten mehrheitlich die Auffassung, Koran und Sunna schrieben den Musli-
men in politischen Dingen lediglich einige allgemeine Prinzipien vor: das Beratungsprinzip 
(shura), das politische Mitsprache, wenn nicht gar eine parlamentarische Demokratie isla-
misch begründen soll; die Verantwortlichkeit der Regierenden vor Gott und den Menschen, 
die als Grundlage für eine geregelte Rechenschaftspflicht und einen friedlichen Macht-
wechsel dienen soll; die Unabhängigkeit der Justiz, die aus der Unverfügbarkeit des göttli-
chen Gesetzes abgeleitet wird, in das die weltliche Obrigkeit nicht eingreifen darf. Die 
Muslimbruderschaft erklärt die politische Reform zur Voraussetzung weitergehender 
gesellschaftlicher Veränderungen (IM 4f). Dabei scheut sie nicht länger vor dem Begriff 
der Demokratie zurück und nennt als ihr Ziel ein „republikanisches, parlamentarisches, 
konstitutionelles und demokratisches System im Rahmen der Prinzipien des Islam“ (IM 
12f).  
 
Die demokratische Ordnung steht somit unter dem Scharia-Vorbehalt; eine uneinge-
schränkte Volkssouveränität schließt das aus (sie wird aber auch in westlichen Ländern 
durch bestimmte Grundwerte eingeschränkt, die eine parlamentarische Mehrheit nicht 
einfach aufheben kann). Souverän ist nach islami(sti)schem Verständnis allein Gott, der für 
alle Zeiten verbindlich die Werte, Normen und Gesetze festgelegt hat, die menschliches 
Leben leiten und die von keinem Herrscher und keiner parlamentarischen Mehrheit abge-
wandelt oder außer Kraft gesetzt werden können (Konzept der hakimiyya). Volkssouverä-
nität kann es nur in dem eingeschränkten Maß geben, dass Gott den Menschen (der Umma, 
dem Volk) gewisse Vollmachten zur Regelung ihrer Angelegenheiten überträgt. Die Mus-
limbrüder umgehen den Begriff der Volkssouveränität, sprechen aber ausdrücklich vom 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

273 

„Volk“ als der Quelle der Gewalten (ash-sha‘b huwa masdar jami‘ al-quwat; IM 13).
23

 
Alle Bürger – Männer wie Frauen – besitzen das aktive und passive Wahlrecht (haqq kull 

muwatin wa-muwatina fi l-musharaka fi l-intikhabat an-niyabiyya). Das politische System 
ist parlamentarisch verfaßt und – im ägyptischen Kontext besonders wichtig – zivil; das 
Militär übt in ihm keine politischen Funktionen aus, die Polizei ist eine zivile Behörde, der 
Verteidigungsminister Zivilist (IM 13-16, 19f). Eine echte Gewaltenteilung ist nach klassi-
scher Lehre zwar nicht zulässig, doch kann der Herrscher seine an sich unteilbare Gewalt 
an Untergebene delegieren. Hier knüpfen heutige Theoretiker an, die eine Gewaltenteilung 
für legitim und notwendig halten. Auch gibt es nach islamischer Lehre streng genommen 
keine Legislative, da Gott die Normen, Werte und Gesetze irdischen Lebens ja verbindlich 
festgelegt hat und Menschen sie nur auf ihre konkreten Lebensumstände anwenden. Das 
aber kann nach moderner Auffassung durchaus im Rahmen einer parlamentarischen Ord-
nung geschehen, und zwar durch gewählte Abgeordnete, nicht (nur) durch muslimische 
Religions- und Rechtsgelehrte. Die Muslimbrüder thematisieren das Thema Gewaltentei-
lung nicht eigens, wie sie sich überhaupt von den klassischen Kalifatstheorien verabschie-
det haben. Ganz wichtig ist ihnen die Unabhängigkeit der Justiz (IM 18f).

24
 Wer allerdings 

für die Anpassung der Gesetze an die Grundsätze der Scharia verantwortlich sein soll (IM 
19), und ob gegebenenfalls an eine Art Wächterrat oder Verfassungsgericht gedacht wird, 
bleibt ungeklärt. 
 
Politische Mitbestimmung lässt sich aus der islamischen Tradition recht gut ableiten. Im 
Mittelpunkt steht das Prinzip der Konsultation (shura), das den Muslimen bereits im Koran 
anempfohlen wird. Gemeint ist die gegenseitige Beratung in allen Lebenslagen, darunter 
auch die Beratung des Herrschers. Allerdings stellt sie im Koran und in der historischen 
Praxis ein Verfahren dar, keine Institution. Viele Interpreten verstehen shura heute als 
bindende Praxis und setzen sie mit parlamentarischen Gremien gleich. Die parlamentari-
sche Mehrparteiendemokratie kann demnach als eine zeitgemäße Form von shura gelten, 
solange sie sich auf dem (definitionsbedürftigen) Boden des Islam bzw. im Rahmen der 
Scharia bewegt. Einen Pluralismus der Meinungen, Interessen und gesellschaftlichen 
Gruppen hat es in der islamischen Welt stets gegeben. Einem Ausspruch des Propheten 
Muhammad zufolge ist die Vielfalt der Meinungen sogar eine „Gnade“ für die Gemeinde. 
Allerdings wollen zeitgenössische Islamisten die Meinungsunterschiede wiederum auf den 
„Rahmen des Islam“ bzw. der Scharia beschränkt sehen. Unglaube, Zweifel und Atheismus 
sollen allenfalls geduldet werden, wenn dies zweckmäßig scheint; als legitimer Ausdruck 
individueller Wahl- und Entscheidungsfreiheit werden sie nicht anerkannt. Im „Rahmen des 
Islam“ kann die Rede-, Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit gewährt werden, wenn-

 
23

 Ähnlich Mujaz ‘an ash-shura, bes. S. 31, 37-39. 
24

 Interessant ist in diesem Zusammenhang die Forderung nach einer Reform der Azhar, die ihre 
Unabhängigkeit gegenüber dem Staat stärkt; erwähnt werden die Wahl ihres Rektors und die 
Rückgabe der in der Nasser-Ära dem Staat unterstellten religiösen Stiftungen (IM 30-32). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 38 (2005) 
 

274 

gleich dies „islamfeindliche“ Kräfte im allgemeinen ausschließt. Viele Islamisten lehnen 
politische Vereinigungen, Parteien und Gewerkschaften ab; politische Mitsprache und 
Beratung sollen allein auf individueller Ebene stattfinden. Das Ideal der Einheit der musli-
mischen Gemeinschaft bleibt – vielleicht gerade wegen der realen Vielfalt – übermächtig.  
 
Anders die Muslimbruderschaft: Sie fordert Meinungsfreiheit, die öffentlich wahrgenom-
men werden kann, (hurriyyat ar-rayy wal-jahr bihi), neben der Meinungs- und Gedanken-
freiheit also auch das wichtigere Recht auf freie Meinungsäußerung. Sie fordert das 
Demonstrationsrecht und das Recht auf freie Vereins- und Parteienbildung, die in Ägypten 
nicht bestehen; vorausgesetzt wird jeweils der Verzicht auf den Einsatz oder die Andro-
hung von Gewalt (IM 14f). Die Aufsicht soll den unabhängigen Gerichten zukommen, 
nicht, wie in Ägypten, der staatlichen Verwaltung (IM 14). Die Partei, die in freien und 
sauberen Wahlen die Stimmenmehrheit errungen hat, übernimmt die Regierungsbildung. 
Die restriktiven Gesetze vom Notstandsgesetz über die Parteien-, Vereinigungs- und 
Gewerkschaftsgesetze sind aufzuheben, die politischen Gefangenen freizulassen, die Folter 
zu beseitigen (IM 16f). In diesen Punkten besteht wohl die größte Übereinstimmung mit 
den Forderungen der nicht-religiösen Opposition. 
 
In vielen islami(sti)schen Verfassungsentwürfen steht das Staatsoberhaupt (Kalif, Imam, 
Präsident) im Mittelpunkt der Überlegungen zur Ausgestaltung der politischen Ordnung; 
faktisch handelt es sich meist um eine Art schariagebundener Präsidialrepublik. Nicht so 
die Initiative der Muslimbrüder. Allerdings weist sie konzeptionell gewisse Unstimmigkei-
ten auf: Auf der einen Seite setzen sie eher kühn das Imamat (al-imama al-kubra) mit dem 
Amt des ägyptischen Staatspräsidenten gleich – ein Beleg mehr, dass sie vom Einzelstaat 
bzw. der modernen Nation ausgehen, nicht von der globalen Gemeinschaft der Muslime, 
der Umma. Den klassischen Lehren zufolge ist der Kalif / Imam jedoch Oberhaupt aller 
Muslime und mit weitreichenden Vollmachten ausgestattet, die auch religiöse Aufgaben 
wie das Freitagsgebet, den Jihad und den Vollzug der kanonischen Körperstrafen (hudud) 
einschließen. Davon ist bei den Muslimbrüdern keine Rede: Nach ihrer Vorstellung wird 
das Amt des (ägyptischen) Staatspräsidenten durch allgemeine und freie Wahlen besetzt. 
Der Präsident steht über den Parteien; er repräsentiert alle Bürger und – hier entfernt sich 
die Muslimbruderschaft weit von den gängigen Vorstellungen einer Präsidialrepublik und 
der ägyptischen Praxis – er ist nicht an der Ausübung der Macht beteiligt (wa-yakuna 

ba‘idan kull al-bu‘d ‘an al-mas’uliyya at-tanfidhiyya lil-hukm; IM 16); seine Kompetenzen 
sind ebenso beschränkt wie seine Amtszeit (IM 13, 16). Frauen sind vom Imamat (dem Amt 
des Staatspräsidenten) ausgeschlossen, das einzige Amt, das Männern vorbehalten bleibt 
(IM 36).  
 
 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Krämer, Gute Regierungsführung: Neue Stimmen aus der islamischen Welt 

 

275 

Kurzes Fazit 

 
Politik gilt Islamisten insgesamt als Mittel zum Zweck, und der Zweck besteht in der Ver-
wirklichung einer auf die Scharia gegründeten islamischen Ordnung, die man durchaus als 
„Tugendstaat“ verstehen kann. Freilich gehen die Muslimbrüder erkennbar über islamisti-
sche Entwürfe hinaus, bei denen der moralische Diskurs häufig genug die politische Ana-
lyse ersetzt und die Mechanismen und Verfahren politischer Machtausübung, parlamentari-
scher Kontrolle und demokratischer Partizipation unterbelichtet bleiben. Exemplarisch 
zeigt ihre Initiative die Unterscheidung in Werte und Techniken, die islamistische Konzep-
tionen generell kennzeichnet: Bei der Ausgestaltung der politischen Ordnung hat sie sich 
auf eine parlamentarische Demokratie zubewegt; die klassischen Kalifatslehren spielen in 
ihrem Entwurf kaum eine Rolle. Auch die Gleichheits- und Freiheitsrechte werden – 
zumindest jenseits von Religion, Ehe und Familie – großzügiger gefasst als in islamisti-
schen Kreisen üblich. Das normative Fundament der gesellschaftlichen und politischen 
Ordnung aber soll letztlich unhinterfragt bleiben; religiöse Bindung und „ägyptische Per-
sönlichkeit“ werden faktisch miteinander identifiziert, am Vorrang des Islam bleibt kein 
Zweifel. Die Grundhaltung ist national-religiös, nicht liberal; der Muslimbruderschaft geht 
es um politische Mitbestimmung, nicht um die Erweiterung kultureller, intellektueller und 
künstlerischer Spielräume.

25
 Aber gerade damit scheint sie eine verbreitete Stimmung in 

der eigenen Gesellschaft zu treffen. 
 
 

 
25

 Der Begriff „Islamo-Liberals“, den Lacroix mit Blick auf Saudi-Arabien verwendet, ist m.E. 
irreführend, sofern er damit nicht ausschließlich auf Elemente der politischer Mitsprache abhebt, 
die diese Kreise fordern, ohne ihre Wertorientierung zu beachten. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 05:31:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2005-3-258

