
5 Muslimische Lebenswelten

Muslimische Lebenswelten entstehen nicht losgelöst von räumlichen Umfel‐
dern, in denen man sich physisch und seelisch befindet (Umwelten).446 Sie
sind auch nicht unabhängig von soziokulturellen, rechtlichen und religiösen
Rahmenbedingungen und normativen Ordnungssystemen in ihren Herkunfts‐
gesellschaften wie auch in der Aufnahmegesellschaft (Mitwelten). Diese konsti‐
tuieren die Kontexte und die Rahmenbedingungen für die soziale Interaktion,
die eine wichtige Voraussetzung für die menschliche Existenz darstellt.447 Auch
die eigenen Lebenszyklen, das dynamische Selbstverständnis (Eigenwelten),
die gelebten Erfahrungen und der Austausch mit anderen Menschen spielen
eine entscheidende Rolle dahingehend, wie Geflüchtete ihr Leben führen, wel‐
che Vorstellungen sie von Religion haben und wie sie Lebensentscheidungen
treffen. Um tiefere Einblicke darüber zu gewinnen, ob und wie muslimische
Geflüchtete in Deutschland religiöse Praktiken einhalten oder verändern, wie
normative Vorstellungen und Ordnungssysteme ausgehandelt und welche Vor‐
stellungen über religiöse Normen und Themen entwickelt werden, wird im
Folgenden zunächst der Fokus auf die Eigen-, Mit- und Umwelten von muslimi‐
schen Geflüchteten gelegt. Eine Trennung zwischen diesen unterschiedlichen
Welten ist analytisch hilfreich, letztendlich aber nicht vollständig aufrechtzuer‐
halten, da sie in der Realität in komplexer Weise aufeinander einwirken und
ineinander verwoben sind. Der Blick auf diese Dimensionen menschlicher
Existenz erlaubt es aber, die multidimensionale Erfahrung von muslimischen
Geflüchteten in ihrer Komplexität und mit ihren inhärenten Spannungen und
ihrem Ringen zu verstehen.448 Auf diese Weise kann man die Kontexte und
Rahmenbedingungen, unter denen Geflüchtete ihr Leben führen, besser verste‐
hen und ihre Lebenswelten kontextualisieren. Anschließend werden Einblicke
in die alltäglichen Praktiken muslimischer Geflüchteter (Gebet, Fasten, Ernäh‐
rung, Dating und Eheschließung) gegeben. Dabei wird zunächst eine normative
Einordnung dieser Praktiken in die islamrechtliche Tradition vorgenommen,
bevor die ethnographischen Beispiele und die Aushandlungsprozesse muslimi‐
scher Geflüchteter vorgestellt werden.

446 Siehe hierzu die Ausführungen zu Lebens-, Um-, Mit- und Eigenwelten in Abschnitt 4.1.1.
447 Vgl. Jackson, Life within Limits, S. xiii, 68 f.
448 Vgl. Ludwig Binswanger (1962), Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins, Mün‐

chen: Reinhardt; ders. (1963), Being-in-the-world: Selected Papers Translated and with a
Critical Introduction to His Existential Psychoanalysis, übersetzt von Jacob Needleman, New
York: Basic Books.

115

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.1 Annäherung an Lebenswelten

5.1.1 Muslimische Geflüchtete und ihre Eigenwelten

Wie Angehörige vieler anderer Gruppen geflüchteter Menschen haben musli‐
mische Geflüchtete nicht selten einen beschwerlichen und oft überaus gefährli‐
chen Fluchtweg auf sich genommen, um sich selbst und ihre Angehörigen zu
retten und in Frieden zu leben. Insbesondere die Kriegs- und Fluchterfahrun‐
gen, der Verlust von Familienangehörigen, die Zerstreuung von Familien und
die verlorene Heimat haben in vielen Geflüchteten tiefe Spuren hinterlassen.
Aufgrund dieser Situationen und Erlebnisse haben viele Geflüchtete traumati‐
sche Erfahrungen gemacht.449 Diese begleiten Geflüchtete im Einwanderungs‐
land und beeinflussen ihr Selbstbild und ihren Blick auf das Leben.450 Sie sind
aber nicht unbedingt von diesen Erfahrungen und Zuständen abhängig. Auch
das eigene Selbstbild und der Blick des Einzelnen auf das Leben sind nicht
starr, sondern dynamisch und transformativ,451 denn Menschen sind interaktiv,
befinden sich ständig im Austausch mit anderen und sind daher permanent
im Wandel. Dabei werden im Rahmen der Interaktion mit anderen Menschen
Identitäten und Eigenvorstellungen konstituiert und modifiziert.452 Dies hat
Auswirkungen auf die Art und Weise, wie man sich selbst und die Personen,
denen man mit- und umweltlich begegnet, betrachtet.

Die Fluchtgeschichte von Samira und ihre Erfahrungen im Einwanderungs‐
land Deutschland illustrieren diese Wechselwirkungen zwischen den Eigen-,
Mit- und Umwelten von Menschen. Aufgrund der Proteste in ihrem Heimat‐
land Syrien ab dem Jahr 2011 und der anschließenden militärischen Konflikte
war es Samira nicht möglich, das letzte Semester ihres Bachelorstudiums abzu‐
schließen. Im Jahre 2012 flüchtete sie zusammen mit einem Teil ihrer Familie
nach Libyen, um dort zu arbeiten und den noch in Syrien verbliebenen Teil
der Familie ernähren zu können. Als Älteste unter ihren Geschwistern war sie
für die Familie verantwortlich, insbesondere für ihre kleinen Brüder, die damals
noch die Schule besuchten. Nachdem in Libyen Proteste ausbrachen und die

449 Dies bestätigt eine Studie des Max-Planck-Instituts für Experimentelle Medizin in Göttingen
zur Lebenssituation von Geflüchteten, siehe Martin Begemann et al. (2020), »Accumulated
Environmental Risk in Young Refugees: A Prospective Evaluation«, in: EClinicalMedicine 22,
bit.ly/2YSDamu (letzter Zugriff am 14.10.2021); sowie auch die Studie des Wissenschaftlichen
Instituts der AOK (WIdO), siehe Helmut Schröder/Klaus Zok/Frank Faulbaum (2018), Ge‐
sundheit von Geflüchteten in Deutschland: Ergebnisse einer Befragung von Schutzsuchenden
aus Syrien, Irak und Afghanistan, WIdOmonitor 1, www.aok-bv.de/imperia/md/aokbv/pr
esse/pressemitteilungen/archiv/2018/widomonitor_1_2018_web.pdf (letzter Zugriff am
14.10.2021).

450 Vgl. hierzu die Ausführungen in Kapitel 4.1.1.
451 Vgl. Jackson/Piette, »Introduction«, S. 3; siehe auch Dilthey, Introduction to the Human

Sciences.
452 Siehe Jackson, Lifeworlds, S. 5.

116

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bit.ly/​2YS​Damu
http://www.aok-bv.de/imperia/md/​aokbv/presse/​pressemitteilungen/​ar​chiv/​2018/​widomonitor_​1_​2018_​web.pdf
http://www.aok-bv.de/imperia/md/​aokbv/presse/​pressemitteilungen/​ar​chiv/​2018/​widomonitor_​1_​2018_​web.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lage unsicher geworden war, verschlechterte sich die Situation auch für Samira
und ihre Familie, weshalb sich der dort befindliche Familienteil von Libyen im
Jahre 2014 auf den Fluchtweg nach Deutschland machte. Die Fluchtgeschichte
und die Spuren, die die Flucht in ihr hinterließ, beschreibt Samira wie folgt:

»Als ich in Deutschland ankam, hatte ich auf einmal viele Krankheiten. Der Arzt sagte mir,
dass diese durch den psychischen Druck, den ich erlebte, bedingt seien. Ich entkam einem
Krieg. Ich flüchtete über das Meer. Wir wären beinahe ertrunken. Ich erlebte Vieles, was
schwer zu ertragen ist. Damals spürte ich nichts. Ich konnte mich auf dem Fluchtweg zu‐
sammenreißen. Meine Schwester und mein Vater waren diejenigen, die zusammenbrachen.
Ich fühlte, dass ich sehr stark bin. Als ich hier ankam, hatte ich Sorgen um den Rest
meiner Familie in Syrien, weil die Lage in Damaskus sehr schlecht war. Das alles ging
vorbei, aber die Auswirkungen kamen später zum Vorschein. Ich litt zu Beginn meines
Aufenthalts in Deutschland an einer Depression. Es hatte für mich früher eine Rolle gespielt,
gesellschaftlich effektiv und engagiert zu sein. Ich arbeitete, studierte an der Universität und
war im letzten Semester. Dann kam ich hierher. Das war für mich eine Zeit der Verlorenheit,
weil ich nicht arbeiten, nicht kommunizieren, gar nichts machen konnte. Das war für mich
sehr schwer. Ich musste von Null beginnen und die Sprache lernen. Keiner akzeptierte
mich. Sprache ist ein Kontakt zwischen Menschen. Ich versuchte, mithilfe des deutschen
Fernsehens zu lernen, aber ich fand die deutschen Filme sehr, sehr schlecht. Auch die
deutsche Kultur war mir nicht nah. Ich hatte keine Vorstellung davon, was die deutsche
Kultur ist und auch nicht, was für eine deutsche Kultur uns vermittelt werden sollte. Ich
weiß auch nicht, ob Deutsche ihre eigene Kultur wirklich kennen. Das war schwer für mich.
Ich wusste nicht, womit ich anfangen soll. Die einzige Person, mit der man auf Deutsch
sprechen konnte, war die Lehrerin in der Sprachschule.«453

Die Eigenwelten von Samira, ihr Selbstbild und ihre individuellen Chancen
und Risiken, Freude und Trauer, Hoffnung und Frustration waren und sind nie
getrennt von ihrer Fluchtgeschichte sowie von dem ihr mit- und umweltlich
Begegnenden. Ihre Depression war nicht nur eine Folge der Kriegs- und Flucht‐
erfahrung, sondern auch ein Ergebnis gesellschaftlicher Druck- und Machtme‐
chanismen sowohl seitens der Herkunftsgesellschaft als auch durch die Auf‐
nahmegesellschaft. Die Beleidigungen und der Alltagsrassismus, die Samira
in Grünau,454 einem Stadtteil von Leipzig, aufgrund ihres Kopftuches erlebte,

453 Zitat im Original:
مـن طلعــت أنا فيـه، مريـت اللي النفسـي الضـغط من إنه قالي الـدكتور. لهون جينا وقت كتير أمراض معي صار كمان أنا

انهــارت اللي أختي نفسي، تمالكت كتير أنا بوقتها صعبة، جد عن شغالت شفت كتير بالبحر، غرقنا بالبحر، طلعت حرب،
كتير كان دمشق، في أهلي على خايفة ضليت لهون وصلت وقت بس قوية، كتير حالي حاسة كنت اللي أنا انهار، اللي وأبي

كنت فعـال، شـخص تكون إنك دور لعب. اكتئاب معي صار بعدين تأثيره، طلع وبعدين كله هاد انتهى. بالشام سيء الوضع
أشـتغل، قـدرانه ماني ألني الضـياع، أوقات كانت لهون جيت بعدين بالجامعة، األخير بالفصل بالجامعة، طالبة بشتغل، عم
ومـا اللغـة تتعلـم بدك الصـفر، تحت من أبدأ الزم صعب، الوضع كتير فكان شي، أعمل قدرانه ما أحكي، قدرانه ماني ألنه
درامــا، أسـوء هي األلمانيـة الدراما إن اكتشفت ولكن التليفزيـون من أتعلم حاولت احتكاك، عن عبارة اللغة. يتقبلك عم حدا

بيعرفــوا هنـن إذا بعـرف ما إياها، يوصـلولنا بدهم اللي الثقافة هي شو الثقافة، هي شو عرفت ما أصال بعيدة، الثقافة وكتير
بمعهـد اآلنسـة هي ألمـاني بيحاكينا اللي الوحيد الشخص كان ببلش، منين عرفت ما صعب، الوضع كان كتير. تبعهم الثقافة
.اللغة

454 Viele der Geflüchteten, mit denen ich in Kontakt bin, haben kein gutes Bild vom Stadtteil
Grünau und dessen altansässigen Bewohner:innen. Die meisten von ihnen beklagen sich
über Alltagsrassismus. Vgl. hierzu Sigrun Kabisch/Janine Pößneck (2021), Grünau 2020:
Ergebnisse der Bewohnerbefragung im Rahmen der Intervallstudie »Wohnen und Leben in

117

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


riefen bei ihr große Hemmungen und Ängste vor der Aufnahmegesellschaft
hervor. Dies war verbunden mit den sprachlichen Herausforderungen und dem
begrenzten Kontakt zu den Einheimischen. Nachdem aber Samira die Sprache
erlernt und einen Studienplatz an der Universität erhalten hatte, änderte sich
ihr Blick auf das Leben und auf die Mitmenschen. Das universitäre Umfeld und
die kleinen Erfolge im Studium trugen dazu bei, dass sie trotz Schwierigkeiten
im Studium statt Frustration Hoffnung und statt Trauer Freude spürte.

Auch wenn viele Geflüchtete eine ähnliche Fluchterfahrung wie Samira ma‐
chen, ist diese Erfahrung für jeden einzigartig und höchst individuell. Jeder
erlebt, fühlt und spürt sie anders. Es sind damit gemischte Emotionen und
Gefühle verbunden, die von der konkret erlebten Situation abhängen. Für viele
meiner Gesprächsteilnehmenden war die Flucht eine Flucht ins Ungewisse,
wobei sie nicht wussten, was auf sie wartet. Dabei spielen die Fluchtmotive und
der erste Kontakt mit der Aufnahmegesellschaft eine große Rolle. Viele meiner
Forschungsteilnehmenden flüchteten voller Hoffnung und mit großen Erwar‐
tungen an ein neues und friedliches Leben, eine Lebenssituation, von der sie
neben Schutz und Anerkennung gute Ausbildungs- und Arbeitsmöglichkeiten
sowie bessere Gesundheits- und Lebensbedingungen erwarteten. Andere wie‐
derum betrachteten die Flucht als Befreiung von familiären Machtverhältnissen,
sozialer Kontrolle und herrschenden Gesellschaftsstrukturen.

Diese Motive waren etwa für Raghad ein wichtiger Antrieb dafür, ohne Rück‐
kehrperspektive nach Deutschland auszuwandern.455 Als sie ihre Heimatstadt
Suweida (as-Suwaydāʾ)456 verlassen wollte, weigerten sich einige Verwandte,
von ihr Abschied zu nehmen, weil sie sich ohne (männliche) Begleitung auf
den Fluchtweg machte. Auf meine Nachfrage, dass sie doch zusammen mit
ihrer Schwester nach Deutschland ausgewandert sei und ob dies nichts an der
Meinung ihres Umfeldes geändert habe, erwiderte sie: »Das stimmt, aber meine
Schwester kam in Begleitung ihres Mannes. Ich bin nicht verheiratet. Den
Verwandten schien es nicht nachvollziehbar, was ich denn hier allein machen
solle.« Raghad berichtete mir, dass es in der Gemeinschaft der Drusen viele
Restriktionen gebe. Die Gewohnheiten und Traditionen seien für sie heilig. Es

Leipzig-Grünau«, UFZ-Bericht 1/2021, Helmholtz-Zentrum für Umweltforschung, www.ufz.
de/export/data/2/253432_UFZ-Bericht_01-2021.pdf (letzter Zugriff am 21.10.2021).

455 Die folgenden Ausführungen zu Raghads Geschichte entstanden aus einer kollaborativen
Zusammenarbeit über mehr als drei Jahre, in denen wir ständig im Austausch waren. Diese
Zusammenarbeit erfolgte auch während des Schreibprozesses, wobei ich Raghad ständig
konsultierte und Nachfragen stellte. Für Einblicke in diese kollaborative Zusammenarbeit
siehe Kapitel 3.2.3.

456 As-Suwaydāʾ ist eine Stadt im Südwesten von Syrien. Sie ist das Siedlungszentrum syrischer
Drusen, denen auch Raghad angehört. Die Drusen gelten als eine Abspaltung der ismaili‐
tischen Šīʿa. Innerhalb der Gemeinschaft der Drusen ist nicht klar, ob sie sich als eine
Glaubensrichtung des Islam definieren. Dies wurde im Rahmen meiner Gespräche mit
Raghad und ihrer Schwester angesprochen. Beide waren unsicher, ob die Drusen zu den
Muslim:innen gehören.

118

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ufz.de/export/data/2/253432_UFZ-Bericht_01-2021.pdf
https://www.ufz.de/export/data/2/253432_UFZ-Bericht_01-2021.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ufz.de/export/data/2/253432_UFZ-Bericht_01-2021.pdf
https://www.ufz.de/export/data/2/253432_UFZ-Bericht_01-2021.pdf


sei beispielsweise für die Drusen verboten, außerhalb der Gemeinschaft zu hei‐
raten. Diese Regelung betreffe Frauen weitaus stärker als Männer. Raghad kann
sich mit diesen Regelungen nicht mehr identifizieren. Aufgrund ihrer eigenen
Erfahrung von starker sozialer Kontrolle in ihrem Heimatort as-Suwaydāʾ (hier
stehend für die Mitwelt) sowie der aktuellen Zustände in ihrem Heimatland
scheint Raghads Zugehörigkeitsgefühl zu Syrien immer weiter abzunehmen.
Ihren gegenwärtigen Blick auf ihr Heimatland schildert sie wie folgt:

»Syrien ist zu einem dreckigen Sumpf geworden. Es ist uns verboten worden, in andere
Länder zu reisen. Wir sind unerwünscht, und kein Land will uns aufnehmen. Das Zugehö‐
rigkeitsgefühl zu Syrien hat sich bei vielen Syrer:innen zum Schlechten verändert. Viele
möchten nicht mehr nach Syrien zurückkehren.«457

Dem in den Gesprächen aufkommenden allmählichen Verlust ihres Zugehö‐
rigkeitsgefühls zu Syrien scheint ein Zuwachs an Zugehörigkeitsgefühl zu
Deutschland gegenüberzustehen, wo sie sich willkommen fühle und ausschließ‐
lich positive Erfahrungen erlebe. In Deutschland habe sie im Vergleich zu
ihrem Heimatland ein besseres soziales Leben, weil sie sich ihre Freund:innen
und Bekanntenkreise selbst aussuchen könne. Außerdem habe ihr ihre äußere
Erscheinung das Leben in Deutschland leichter gemacht, weil sie weniger als
Syrerin, denn als Europäerin wahrgenommen und demnach positiv bewertet
worden sei.458 Sie erzählte mir, dass sie im Vergleich zu ihren Freundinnen,
vor allem denjenigen, die ein Kopftuch tragen, keine Schwierigkeiten gehabt
hätte, einen Job zu finden oder in Kontakt zu anderen Menschen zu treten. Der
Wandel ihres Zugehörigkeitsgefühls gegenüber ihrem Heimatland und der Zu‐
wachs an Zugehörigkeitsgefühl zum Aufnahmeland entstehen somit durch ihre
Interaktion mit den jeweiligen Mitwelten. In beiden spielen eine gewisse Wahr‐
nehmung und Bewertung des äußeren Erscheinungsbildes eine wichtige Rolle.
Dominierten im Heimatland die Zuordnung zum weiblichen Geschlecht und
daraus abgeleitete Regeln sozialen Verhaltens dieses Gefühl, stellten die gleichen
Faktoren im Alltagsleben des Aufnahmelandes Deutschland die Grundlage
dafür dar, dass sie sich von den ihr um- und mitweltlich Begegnenden gut
aufgenommen fühlt.

Ganz anders sind die Fluchtgeschichte von Nasrat und seine Einstellungen
zu Deutschland. Er ist in Afghanistan im Kontext von Krieg und Terror aufge‐
wachsen. Als Dolmetscher war er für deutsche Soldat:innen während ihres
Einsatzes in Afghanistan tätig. Aufgrund dieser Tätigkeit, so Nasrat, sei er Ziel
terroristischer Gruppierungen gewesen, weshalb er die Flucht nach Deutsch‐
land angetreten habe. Nasrat lernte ich in den ersten Monaten seines Aufent‐

457 Zitat im Original:
االنتمــاء شـعور. تقبلنـا بترضـى دولة وال مكروهيـن أصـبحنا الدول، كل نروح ممنوع الوسخ، من مستنقع صارت سوريا
.سوريا على يرجعوا بدهم ما السوريين من وكتير السوريين من كتير عند تغير لسوريا

458 Eine ähnliche Beobachtung am Beispiel arabischer Christ:innen macht auch Sixtus in seiner
Studie. Siehe Sixtus, »Religion als Zugehörigkeitskategorie«.

119

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halts in Deutschland im Jahr 2017 in einem von mir geleiteten Integrationskurs
kennen. Während dieses einjährigen Kurses beobachtete ich Nasrats Gespräche
mit seinen Kolleg:innen, in denen er ihnen viele existenzielle Fragen stellte.
Er konfrontierte sie mit Fragen und Themen, über die sie sich möglicherweise
zuvor keine Gedanken gemacht hatten und auf die sie nicht antworten konnten.
Er fragte sie, ob sie wirklich mit dem Leben in Deutschland zufrieden seien und
ein menschenwürdiges Leben führen könnten. Seit Beginn seines Aufenthalts
in Deutschland beobachtete Nasrat sein neues soziales und gesellschaftliches
Umfeld und glich es mit der Situation in seinem Heimatland ab. Sein Ziel war,
sich selbst und den Sinn seines Lebens zu verstehen. Hierzu folgt ein Ausschnitt
aus Nasrats Beobachtung:

»I live here with 8 families. We say only hello. We do not know each other. If I have
problems, if I die, no one will know about it. Is this a society? In Afghanistan, if my child did
something wrong, my neighbor will come to me and tell me about it. Here, it is a society of
robots. The people are suffering from psychological problems. I see it every day in the tram,
in the train. The people think only about making a career, they do not think about making a
life. In Afghanistan, I have the freedom to live as human, but in a frame.«459

Aus diesen Aussagen kann man ableiten, dass die Eigenwelten von Nasrat und
die Bewertung des neuen Umfeldes und der Mitmenschen in Deutschland stark
von dem Selbst-, Menschen- und Gesellschaftsbild geprägt sind, mit dem er auf‐
gewachsen ist, das er mit anderen Menschen teilte und als angemessen betrach‐
tet. Es ist gekoppelt an eine andere Form des sozialen Lebens, in dem der Ein‐
zelne sich durch die Großfamilie und die enge Verbindung zu Nachbarn und
seinem Wohnumfeld behütet und geborgen fühlt. Interessant ist an dieser Stelle,
wie meine Gesprächsteilnehmenden ihr Umfeld, ihre Eigenverantwortung und
die ihrer Mitwelt darin sehen. Was für die einen die Flucht vor sozialer Kontrol‐
le ist, ist für die anderen ein Verlust an sozialer Unterstützung. Die Position
Nasrats steht stellvertretend für die Meinung sehr vieler von mir begleiteter
Geflüchteter und kann mit Blick auf andere, als existentiell zu bezeichnende Be‐
dürfnisse erweitert werden. Solche als immateriell zu bezeichnende Bedürfnisse
betreffen insbesondere Gefühle und Emotionen, die mit Heimat verbunden
werden, vertraute Strukturen des sozialen Lebens sowie Gewohnheiten und
Traditionen, deren Pflege und Praxis im Aufnahmeland eingeschränkt oder un‐
möglich erscheinen. Je mehr diese existenziellen Bedürfnisse bei Geflüchteten
im Vordergrund stehen und mit Verlustgefühlen gekoppelt sind, desto weniger
fühlen sie sich dem neuen Lebensumfeld verbunden.460

459 Dieses Gespräch fand im Sommer 2018 in Nasrats Wohnung statt. Auf seinen Wunsch
führten wir das Gespräch auf Englisch.

460 Meine Feldforschung sowie der siebenjährige Kontakt mit Geflüchteten untermauern diese
Beobachtung. Auch wenn viele Geflüchtete die Sprache erlernten und eine berufliche oder
universitäre Karriere einschlugen, empfinden nur wenige von ihnen eine tiefergehende
Zugehörigkeit zum Aufnahmeland.

120

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.1.2 Besonderheiten in den Herkunftsgesellschaften

Muslimische Geflüchtete in Deutschland sind mehrheitlich in gesellschaftlichen
Kontexten aufgewachsen, die stark kollektivistisch ausgerichtet sind. In solchen
Kontexten ist der Einzelne vorwiegend in stabilen und solidarischen Klein-
und/oder Großgruppen wie Großfamilie sowie ethnische oder religiöse Zuge‐
hörigkeit eingebunden.461 Dabei spielen normative Ordnungen in jeweils loka‐
len Ausprägungen eine nicht unwesentliche Rolle. Der Einzelne muss somit die
eigenen Interessen und Entscheidungen im Rahmen der vorgegebenen sozialen
Ordnung und der herrschenden gesellschaftlichen Normen realisieren. Dies
kann wesentliche und existenzielle Lebensentscheidungen betreffen, wie etwa
Bildung, Karriere oder Heirat, aber auch einfache alltägliche Entscheidungen.

Die Mitglieder solcher sozialen Gruppen müssen insbesondere Rücksicht
darauf nehmen, wie sie im öffentlichen Raum auftreten und handeln, denn
das persönliche Verhalten wird nicht nur dem Einzelnen, sondern auch der
eigenen sozialen Gruppe zugeordnet.462 Damit verbunden sind auch die Indivi‐
dualverantwortlichkeiten. Dabei achten sowohl das Individuum (durch Verin‐
nerlichung von Normen) als auch die soziale Gruppe (durch äußere Kontrolle)
darauf, die in der Gruppe bereits einvernehmliche soziale Ordnung zu bewah‐
ren und zu kontrollieren. Die Aufrechterhaltung von Normen und sozialer Ord‐
nung erfolgt weitgehend in der alltäglichen Interaktion.463 Diesbezüglich weist
John Griffiths zu Recht darauf hin, dass die soziale Interaktion Individuen ein
Lernfeld bietet, in dem sie Handlungen anderer beobachten, von ihnen lernen,
bestimmte Normen zu verfolgen, mit positiven und/oder negativen Reaktionen
auf ihr Verhalten konfrontiert werden und möglicherweise das eigene Verhalten
an die bestehende soziale Ordnung anpassen.464 Ein abweichendes Verhalten
des Einzelnen kann zu gesellschaftlichen Sanktionen führen, wie beispielsweise
zu Rufschädigung der eigenen Gruppe im Lebensumfeld oder zu sozialer Aus‐
grenzung.

Im Rahmen der vorliegenden Arbeit werden demgemäß Prozesse der Be‐
obachtung, Steuerung und Regulierung menschlichen Verhaltens in einem be‐
stimmten Kontext als soziale Kontrolle (arab. aḍ-ḍabṭ al-iǧtimāʿī, ar-riqāba

461 Siehe Peter Menzel (2000), »Zum Umgang mit dem Fremden im Gerichtssaal: Missver‐
ständnisse kulturspezifischer Wahrnehmungen und Problemlösungsstrategien: der steinige
Weg zur ›Wahrheitsfindung‹ im Prozess vor deutschen Gerichten in einer multikulturell
zusammengesetzten Gesellschaft«, in: Betrifft Justiz 61, S. 76–83.

462 Ibid., siehe auch Ali Wardak (2002), »The Mosque and Social Control in Edinburghʼs Mus‐
lim Community«, in: Culture and Religion 3.2, S. 201–219, hier S. 4 ff.; George H. Mead
(1934), Mind, Self, and Society: From the Standpoint of a Social Behaviorist, hrsg. von Charles
W. Morris, Chicago/London: The University of Chicago Press, S. 155 ff.

463 Siehe John Griffiths (2017), »What Is Sociology of Law? (On Law, Rules, Social Control
and Sociology)«, in: The Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law 49.2, S. 93–142, hier
S. 106 f.

464 Ibid., S. 107, siehe auch Moore, »Law and Social Change«.

121

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


al-iǧtimāʿīya) verstanden. Ein Blick auf die Mechanismen und Formen sozialer
Kontrolle465 in den Herkunftsgesellschaften kann Aufschluss darüber geben, wie
Geflüchtete unter spezifischen Beobachtungs- und Steuerungsmechanismen
und vorgegebenen sozialen Normen ihr Leben geführt haben und wie solche
Mechanismen ihr Selbstbild und ihr Gewordensein prägen. Die Mechanismen
und Formen sozialer Kontrolle variieren in Abhängigkeit vom jeweiligen sozia‐
len Umfeld. In den Herkunftsgesellschaften von muslimischen Geflüchteten
stellen insbesondere religiöse und gewohnheitsrechtliche Elemente relevante
Quellen für die soziale Kontrolle dar. In der Praxis werden beide Elemente
nicht selten miteinander vermengt. Bei der Mehrheit meiner Forschungsteil‐
nehmenden scheint die soziale Kontrolle eine entscheidende Rolle in ihren
alltäglichen Lebenswelten gespielt zu haben. Dies wurde von den Forschungs‐
teilnehmenden unterschiedlich bewertet und im Vergleich zu einer fehlenden
oder anders gearteten sozialen Kontrolle in Deutschland positiv oder negativ
gesehen.

Asmaa aus dem Jemen berichtete mir verbittert von den leidvollen Erfahrun‐
gen in ihrem Heimatland, das aus ihrer Sicht von starker sozialer Kontrolle ge‐
prägt war. Asmaa kam 2018 mit einem befristeten Studienvisum nach Deutsch‐
land. Da sie die Zulassungsprüfung nicht bestand, keine Verlängerung ihres
Visums bekam und es ihr aufgrund der Zustände im Jemen nicht zumutbar
war, in den Jemen zurückzukehren, beantragte sie Asyl. Sie lebt seitdem mit
Flüchtlingsstatus in Deutschland. Asmaa berichtete mir, dass Aden (ʿAden) im
Süden Jemens bis etwa Mitte des 20. Jahrhunderts eine Kolonie des britischen
Reichs war. Damals trugen nicht alle Frauen ein Kopftuch oder das klassische
Überkleid (ʿabāya). Dies hat die Stadt bis heute teilweise beeinflusst. Asmaa
schilderte, dass Jemenitinnen aus dem Norden ihre Heimatstadt als außerge‐
wöhnlich offen ansehen.

In gleicher Weise hat auch eine andere jemenitische Gesprächsteilnehmende
die vermeintliche Offenheit der Bewohner:innen von Aden als übertrieben
betrachtet. Auch wenn ihre Heimatstadt Aden im Vergleich zu anderen jeme‐
nitischen Städten deutlich offener sei, gewinnen dort Gewohnheiten und Tra‐
ditionen (al-ʿādāt wa-t-taqālīd) stark an Bedeutung. Dies hänge mehr oder
minder mit dem Stammessystem (an-niẓām al-qabalī) zusammen, das im Je‐
men seit 3000 Jahren herrscht.466 Asmaa erzählte, dass in vielen jemenitischen
Stämmen strenge Regeln gälten. So würden in solchen Stämmen Männer und

465 Zum Begriff und zur Theorie der sozialen Kontrolle siehe Donald Black (1984), Toward a
General Theory of Social Control, London: Academic Press, INC; Mathieu Defelm (2019),
The Handbook of Social Control, Hoboken, NJ: Wiley-Blackwell; Carol J. Greenhouse
(2022), »Social Control through Law: Critical Afterlives«, in: The Oxford Handbook of Law
and Anthropology, hrsg. von Marie-Claire Foblets, Mark Goodale, Maria Sapignoli und Olaf
Zenker, Oxford University Press, S. 19–35.

466 Für einen ausführlichen Überblick über die Geschichte des jemenitischen Stammessystems
siehe Ḥamza ʿAlī Luqmān (1985), Tārīḫ al-qabāʾil al-yamanīya, Ṣanʿāʾ: Dār al-Kalima.

122

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frauen voneinander getrennt leben. Ein Cousin würde beispielsweise seine
Cousine, ihr Aussehen und sogar ihre Stimme erst dann kennen, wenn er sie
heiraten würde. Der Stamm, dem Asmaa angehört, sei im Vergleich zu anderen
Stämmen offener, denn Männer und Frauen würden in ihren Lebenssphären
nicht getrennt bleiben. Auch hätten Frauen in ihrem Stamm Zugang zu Bildung
und könnten erst heiraten, wenn sie ihr Studium abgeschlossen haben. So
stellte beispielsweise Asmaas Reise ohne Begleitung nach Deutschland kein
Diskussionsthema in ihrer Familie dar. Sie konnte entscheiden, was sie für
richtig hielt. Ihre Entscheidung sei aber im Lebensumfeld und im Freundeskreis
auf Kritik gestoßen. Ihre Freundinnen hätten ihr geraten, nicht ohne die Beglei‐
tung eines Verwandten (maḥram)467 nach Deutschland zu fahren, was Asmaa
nicht verstehen konnte. Sie kommentierte: »Soll mein Vater meine Mutter und
meine Geschwister verlassen, um mich in meinem Leben in Deutschland zu
begleiten?«468

Mein Gespräch mit Asmaa schien ihr Anlass für weitere kritische Überle‐
gungen zu Gewohnheiten und Traditionen in ihrem Heimatland gewesen zu
sein. Insbesondere kritisierte sie eine innergesellschaftliche Haltung, welche das

467 Der Begriff maḥram bezeichnet ursprünglich das, was Gott Muslim:innen verboten hat.
Mit diesem Wort werden insbesondere jene Personen bezeichnet, bei denen eine Ehe auf‐
grund eines Verwandtschaftsverhältnisses als verboten angesehen wird. Der Begriff maḥram
gewinnt insbesondere aufgrund der in Ṣaḥīḥ Muslim erwähnten Überlieferung (Sunna des
Propheten) Nr. 1339 an Bedeutung. In dieser Überlieferung wird darauf hingewiesen, dass es
einer Frau nicht gestattet ist, eine Reise längerer Dauer als von einem Tag und einer Nacht
zu unternehmen, außer mit einem maḥram. Heutzutage wird diese Überlieferung sowohl
in der Praxis von Muslim:innen als auch von den meisten Rechtsgelehrten im historischen
Kontext und unter Beachtung der zeitlichen Rahmenbedingungen zu Zeiten des Propheten
Muḥammad verstanden, in denen die Reise einer Frau ohne Begleitung in der Wüste mit
großen Risiken verbunden war. Siehe ʿAbbās Šūmān (2018), »Safar al-marʾa bayn al-qadīm
wa-l-ḥadīṯ«, in: Youm7, bit.ly/3D5iMgY (letzter Zugriff am 9.11.2021). Zum Begriff maḥram
siehe Maǧmaʿ al-luġa al-ʿarabīya bi-l-qāhira (1960), al-Muʿǧam al-wasīṭ, Bd. 1, Kairo: Dār
ad-Daʿwa, S. 169, al-maktaba.org/book/7028/171 (letzter Zugriff am 9.11.2021). Für die hier
erwähnte Überlieferung siehe an-Naysābūrī, Muslim Ibn al-Ḥaǧǧāǧ (o. A.), Ṣaḥīḥ Muslim,
Bd. 2, Beirut: Dār Iḥyāʾ at-Turāṯ al-ʿArabī, S. 977, al-maktaba.org/book/33760/3831 (letzter
Zugriff am 9.11.2021).

468 Die hier geschilderten Erfahrungen von Asmaa in ihrem Heimatland weisen auf die
Überschneidungen zwischen Gewohnheiten und Traditionen und normativen religiösen
Vorstellungen hin. Einige Gewohnheiten und Traditionen sind aus normativen religiösen
Vorstellungen abgeleitet und umgekehrt. In einigen Fällen folgen religiöse Vorstellungen
und Regeln der vorherrschenden lokalen Tradition in einem bestimmten sozialen Feld. In
vielen anderen Fällen aber vermischen sich Gewohnheiten und Traditionen mit religiösen
Vorstellungen, so dass es schwierig ist, eine Grenze zwischen beiden zu ziehen. Zum Beispiel
stellt die von Asmaa erwähnte Geschlechtertrennung in einigen arabisch geprägten lokalen
Feldern und innerhalb arabischer Stämme eine normative Ordnung dar. Häufig werden je‐
doch religiöse Texte aus ihrem historischen Kontext gerissen, um eine normative Grundlage
für solche gewohnheitsrechtlichen Normen zu schaffen und zu bekräftigen. Gleiches gilt
für die Reise einer Frau ohne männliche Begleitung, die zwar in einigen religiösen Texten
befürwortet wird, aber stark mit gewohnheitsrechtlichen Vorstellungen wie ʿayb, Ehre und
Ansehen der Familie verbunden ist.

123

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bit.ly/​3D5iMgY
https://al-maktaba.org/book/7028/171
https://al-maktaba.org/book/33760/3831
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://al-maktaba.org/book/7028/171
https://al-maktaba.org/book/33760/3831


äußerliche Erscheinungsbild von Frauen, ihr Auftreten, Handeln und Sprechen
beobachte und kontrolliere. Dies seien, so Asmaa, entscheidende Kriterien,
nach denen Frauen von ihrem sozialen Umfeld moralisch bewertet werden. Sie
schilderte, dass Frauen im Norden des Jemen üblicherweise eine Art Überkleid
(ʿabāya) und einen Gesichtsschleier (burquʿ, Burka) im öffentlichen Raum tra‐
gen. Wenn sich eine Frau nicht an dieses tradierte Erscheinungsbild halte und
sich statt mit einem Gesichtsschleier nur mit einem Kopftuch bedecke, werde
ihr vorgeworfen, die Aufmerksamkeit von Männern erregen zu wollen. Das
könne zu sozialer Ausgrenzung führen. Dieses Phänomen bezeichnete Asmaa
als »religiöse Strenge« (tašaddud):

»Ich finde die religiöse Strenge im Jemen übertrieben. Als Frau sollte man zwar ein Kopftuch
tragen, aber manche Frauen gehen nur in komplett schwarzer Kleidung aus dem Haus und
sehen – Entschuldigung – wie eine Mülltüte aus. Beim Gebet und bei der Pilgerfahrt zeigen
sie doch ihr Gesicht und ihre Hände. Das ist es, was mir am Jemen nicht gefällt.«469

Asmaa nimmt an, dass sozialer Druck und Mechanismen sozialer Kontrolle
ausschließlich Frauen beträfen. Sie beschreibt daher die jemenitische Gesell‐
schaft als »männliche Gesellschaft« (al-muǧtamaʿ aḏ-ḏukūrī), in der Frauen
aus ihrer Sicht keine Rolle spielen und nur dem Mann zu dienen hätten. Ihre
Kritik an Gewohnheiten und Traditionen in ihrem Herkunftsumfeld führte sie
mit einer rhetorischen Frage zu Ende: »Wie kann man in so einer Gesellschaft
leben?« Asmaas Selbstbild und ihre Sichtweisen sind, verkürzt formuliert, von
zwei Lebenswelten aus ihrem jemenitischen Lebensumfeld geprägt, zum einen
der Erfahrung aus dem Elternhaus, das sich um ihre Bildung kümmerte und
sich nicht in ihr Selbstentscheidungsrecht einmischte, und den tradierten Nor‐
men in Teilen ihres Heimatlands, zu denen sie sich kritisch verhält.

Für Sara470 hingegen stellt der Jemen den Ort dar, wo sie sich wohl fühle und
ein erfülltes Leben gehabt habe. Ihr zufolge seien Frauen im Jemen verpflichtet,

469 Hier folgt das Zitat aus dem Original:
بالكامــل، أسـود زبالـة، كيـس هي تخـرج البنت أوقات فعال بس محجبـة، تكون الواحدة إن المفروض. زيادة التشدد أشوف
.اليمن في الشيء هذا أحب ما اللي األشخاص من أنا. يظهروا وكفنا وجهنا والحج الصالة في احنا هو ما يعني

470 Sara kam 2015 nach Leipzig, um ihre kranke Schwester zu besuchen. Während ihres Aufent‐
halts wurden alle Flughäfen im Jemen wegen des Krieges mit Saudi-Arabien gesperrt. Es war
Sara damals nicht möglich, in den Jemen zurückzukommen. Eine Woche vor Ablauf ihres
Visums ging sie zur Ausländerbehörde in Leipzig und wollte ihr Visum verlängern, bis die
Flughäfen im Jemen wieder in Betrieb sind. Mit der Behörde hatte sie große Probleme. Das
war für sie die schlechteste Erfahrung, die sie in Deutschland jemals hatte. Die Ausländerbe‐
hörde Leipzig lehnte ihren Antrag auf Verlängerung des Visums mit der Begründung ab,
dass im Jemen kein Krieg herrsche. Ihr Sachbearbeiter behielt ihren Reisepass und wollte
ihn erst zurückgeben, wenn sie einen neuen Flug in den Jemen gebucht hätte. Sara musste
sich an das Gericht wenden. Sie blieb zweieinhalb Jahre ohne Ausweis und mit ablaufendem
Visum in Deutschland und war gezwungen, ihre Arbeitsstelle bei einer Erdölfirma im Jemen
aufzugeben. Sie versuchte, Deutsch zu lernen, um mit den Mitarbeiter:innen der Ausländer‐
behörde kommunizieren zu können. Innerhalb von 6 Monaten lernte sie die Sprache und
bewarb sich gleichzeitig um einen Masterstudienplatz. Von mehreren deutschen Universitä‐
ten bekam sie Zulassungen und nahm einen Studienplatz in einem Masterprogramm auf

124

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lediglich das Kopftuch zu tragen. Dieser Zwang erkläre sich sowohl aus religiö‐
ser als auch aus gewohnheitsrechtlicher Perspektive. Familien, insbesondere im
Norden vom Jemen, wo Sara wohnhaft war, würden darauf bestehen, dass ihre
Töchter zumindest das Kopftuch tragen, um sie vor Belästigungen im sozialen
Umfeld zu schützen. Zudem würde, so Sara, eine Frau, die im Nordjemen
kein Kopftuch trage, den Ruf der gesamten Familie schädigen. Sara selbst trug
aus eigener Überzeugung einen Gesichtsschleier. Als sie sich dazu entschloss,
widersprach ihr ihr Bruder. Sie bestand aber darauf und konnte ihren Willen
durchsetzen. Für sie ist der Gesichtsschleier eher ein Teil der Gewohnheiten
und Traditionen, denn er werde von den meisten Frauen in ihrer Heimatstadt
Sanaa (Ṣanʿāʾ) getragen. Trüge sie nur noch ein Kopftuch, fiele sie im Lebens‐
umfeld stärker auf und wäre verbalen sexuellen Belästigungen durch Männer
ausgesetzt. So biete ihr der Gesichtsschleier einen zusätzlichen Schutz im öf‐
fentlichen Raum. Sie schilderte: »Im Jemen trug ich einen Gesichtsschleier. Ich
habe ihn getragen, weil – ehrlich gesagt – meine Gesellschaft es braucht.« Den
Gesichtsschleier betrachtet Sara, wie sie es beschreibt, weniger als Instrument
sozialer Kontrolle denn als Hilfestellung für ihr Leben in der nordjemenitischen
Gesellschaft.

Mit der sozialen Kontrolle hängen andere alltägliche Konzepte zusammen,
so etwa al-ʿayb, auch ṯaqāfat al-ʿayb genannt,471 welche in den Herkunftsgesell‐
schaften von Geflüchteten nicht an Relevanz verlieren. Sprachlich gesehen
bezeichnet der arabische Begriff al-ʿayb etwas, das einen Mangel aufweist.472

Fāṭima az-Zahrāʾ ʿAlī aš-Šāfiʿī definiert al-ʿayb in ihrer ethnografischen Studie
als die Unterlassung dessen, was die Gesellschaft an Normen, Gewohnheiten,
Traditionen und normativen Verhaltensweisen für richtig erklärt.473 Al-ʿAyb be‐
ruht grundsätzlich auf kulturellen und gewohnheitsrechtlichen Normen und
kann sich von einem Lebensumfeld zu einem anderen unterscheiden.

Ein Verstoß gegen solche tradierten Normen und Gewohnheiten würde ein
Schamgefühl des Einzelnen und der zu ihm gehörenden Gruppe im sozialen

Englisch an. Die Ausländerbehörde verweigerte ihr ein Studienvisum. Sie durfte ausnahms‐
weise ohne Visum studieren, bis sie schließlich durch eine gerichtliche Entscheidung einen
Aufenthaltsstatus in Deutschland bekam. Sara beendete ihren Master, bekam einen Job und
blieb in Leipzig. Auch wenn Sara aufgrund ihres Aufenthaltsstatus nicht ganz in meine Fo‐
kusgruppe fällt, schien es mir plausibel, sie in meine Forschung einzubeziehen. Vergleichbar
mit syrischen und afghanischen Teilnehmenden findet in ihrem Heimatland ein Krieg statt.
Sie lebte in Deutschland zeitweise ohne Rückkehr- oder Bleibeperspektive und hat mehrere
Aushandlungsprozesse und Experimente durchlaufen.

471 Diese Begriffe wurden von meinen Gesprächsteilnehmenden erwähnt, um das soziokulturel‐
le Umfeld in ihren Herkunftsgesellschaften zu beschreiben.

472 Siehe Maǧmaʿ al-luġa al-ʿarabīya bi-l-qāhira (1960), al-Muʿǧam al-wasīṭ, Bd. 2, Kairo: Dār
ad-Daʿwa, S. 638 f., al-maktaba.org/book/7028/641#p1 (letzter Zugriff am 11.11.2021).

473 Im Original:
.سلوكية ومعايير وتقاليد، وعادات قيم، من صحيحًا المجتمع يراه ما على الخروج

Fāṭima Az-Zahrāʾ ʿAlī aš-Šāfiʿī (2012), Ṯaqāfat al-ʿayb fī ḥayātina al-yawmīya: dirāsa fī
tamṯīlāt al-quwa, Kairo: Dār al-Adham, S. 9.

125

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feld hervorrufen. Dies kann dazu führen, dass Menschen auf bestimmte Prak‐
tiken verzichten oder sie versteckt praktizieren, weil sie sich Sorgen um ihr
eigenes Bild und den Ruf der Familie im sozialen Umfeld machen.

Ein solches Schamgefühl brachte Haddad dazu,474 seine Frau nicht in seinem
Geschäft mitarbeiten zu lassen. Haddad fürchtete, dass seine Mitmenschen
in solch einem Fall oder, wenn er sie allein einkaufen gehen ließe, schlecht
von ihm denken würden. Deswegen war seine Frau nur noch eine Hausfrau,
die sich um nichts anderes kümmerte als den Haushalt. Die Familie lebte im
ländlichen Umfeld von Damaskus, wo gewisse traditionelle Normen und Ge‐
wohnheiten herrschen. In seinem Lebensumfeld gebe es lediglich eine einzige
Form der Lebensführung, die alle Menschen befolgen müssen. Dort überneh‐
me, so Haddad, die Gesellschaft die Aufgabe, das Verhalten der Menschen zu
überwachen und zu kontrollieren. Aus seiner Sicht bestimme sozialer Druck
in großem Umfang die Anerkennung gesellschaftlicher Normen. Religion habe
eher eine nachrangige Rolle. Das bestätigte sein mittlerer Sohn Omar in einem
Kommentar: »Unsere Rücksichtnahme auf bestimmte Normen in Syrien ent‐
steht nicht in erster Linie aus religiösen Motiven heraus, sondern wegen des
gesellschaftlichen Drucks.«

Die Nachrangigkeit religiös motivierter Normen gegenüber sozialer Kontrol‐
le beschreibt auch Hossam475 in seinem Lebensumfeld in ar-Raqqa, einer Stadt
im Norden Syriens. Seine Eltern hätten beispielsweise keine Einwände, wenn er
im Ramadan nicht faste. Allerdings müsse er heimlich essen oder trinken. Das
soziale Umfeld würde es nicht tolerieren, wenn er vor anderen Menschen isst
oder trinkt.

In den sozialen Herkunftsumfeldern meiner Gesprächsteilnehmenden be‐
stimmt al-ʿayb (sog. soziokulturelle und gewohnheitsrechtliche Tabus) nicht
nur, was der Einzelne im sozialen Umfeld nicht tun darf, sondern auch das
Auftreten und Verhalten, das Sprechen und Kontaktformen mit anderen Men‐
schen. Samira berichtete mir ausführlich von Einschränkungen, die sie in ihrem
sozialen Umfeld im ländlichen Raum von Damaskus erlebt hatte, das aus ihrer
Sicht durch ṯaqāfat al-ʿayb geprägt ist. Ihre Erfahrung schilderte sie wie folgt:

»In Syrien würden meine Eltern es nicht zulassen, dass ich spät nach Hause komme. Der
Grund dafür liegt nicht darin, dass sie mir nicht vertrauen. Vielmehr machen sie sich Sorgen
um mich oder sie befürchten für unsere Familie üble Nachrede durch andere wie z. B. ›Wer
ist diese Frau und was macht sie um 21:00 Uhr abends draußen?‹ Es wäre unmöglich, in
Syrien als Frau allein ein Taxi nach Hause zu nehmen. Als ich in Syrien war, ärgerte ich
mich über solche Sachen. Aber wenn ich jetzt darüber nachdenke, finde ich es logisch. Ich
sage dir, warum: Wenn ich meine Nachmittagsarbeit spät beendet hatte, wäre es für mich

474 Die folgenden Ausführungen basieren auf meinem zweiten Familieninterview mit Haddads
Familie, bei dem seine Kinder und seine Frau anwesend und in das Gespräch involviert
waren. Siehe Kapitel 3.2.3, S. 41.

475 Hossam ist einer meiner syrischen Gesprächsteilnehmenden, mit dem ich während seines
Masterstudiums in Leipzig mehrere Gespräche durchführte.

126

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(natürlich) einfacher gewesen, in einem Taxi innerhalb von zehn Minuten nach Hause zu
kommen. Aber erstens hätten die Menschen in unserer Wohngegend über mich geredet.
Zweitens hätte ich mir Sorgen darum gemacht, dass mir etwas passieren könnte. Diese zwei
Gedanken musste ich verinnerlichen. Der Taxifahrer hätte mich verbal sexuell belästigen
können. Zu neunzig Prozent wird etwas passieren, was mich stört. Solange der Taxifahrer
sieht, dass ich allein bin, bin ich für ihn ein einfaches Ziel. So war die Gesellschaft dort. In
Deutschland kann ich die Polizei anrufen und meine Rechte bekommen. In Syrien, wird die
Polizei mir bei einem Anruf sagen: ›Warum bist du alleine um diese Uhrzeit draußen? Du
bist selbst schuld!‹ Man wird mich wegen meiner Kleidung rügen. Auch Mädchen werden
mir das Gleiche sagen. Statt auf meiner Seite zu stehen, werden auch Mädels mir Vorwürfe
machen, weil uns das so vorgeschrieben ist. Ich darf kein Opfer werden. Auch wenn ich
ein Opfer bin, muss ich schweigen. Wenn mich jemand beispielsweise belästigt und ich
mein Recht zu bekommen versuche, würde man mir Vorwürfe machen: ›Warum hast du
reagiert?‹ Man wird vermuten, dass es zwischen mir und demjenigen, der mich belästigte,
etwas (eine uneheliche Beziehung)/ein Verhältnis gibt. Das würde meinem Ruf schaden.
Keiner würde auf meiner Seite stehen, nur meine Familie. Aber auch einige Familien tun das
nicht und werden sagen: ›Du hast uns blamiert! Wir hätten das unter uns lösen können. Du
hast Schwestern! Du hast ihren Ruf geschädigt!‹ Niemand kann sich vorstellen, wie sehr eine
solche Reaktion psychisch verletzend ist. Das ist sehr schwer. Es ist besser zu schweigen!«476

Die Erfahrung und Reflexion von Samira illustrieren, wie al-ʿayb das Verhältnis
des Einzelnen zu seiner Familie bestimmt. Es bildet nicht nur den Rahmen für
ihr eigenes Verhalten und Auftreten in einer konkreten sozialen Situation, wobei
in diesen Rahmen zugleich andere Familienmitglieder eingeschlossen sind. Zu
den Verhaltensweisen des Einzelnen gehört auch die körperliche Präsenz im öf‐
fentlichen Raum, etwa wie man sitzt, sich bewegt und ob/wie man lacht. Wenn
Samira und ihre Freundinnen gemeinsam auf die Straße gehen, über etwas
lachen würden und dabei laut wären, würde man ihr Verhalten als moralisch
verwerflich einstufen. Samira kommentierte:

»Als wir klein waren, haben wir uns nur für Zeichentrickfilme interessiert. Die entsprachen
unseren Vorstellungen und waren unser Spaß. Die Leute interpretierten aber unser Lachen
anders. Ein Mädchen soll nur auf den Boden gucken und nicht laut sein, wenn es auf die
Straße geht.«

476 Im Original heißt es:
حكــي من خـايفين أو علي خايفين إن موضـوع فيني، بيثقوا ما إنهم موضوع مش أتأخر، يخلوني ما ممكن أهلي سوريا في

فـي كنـت وقـت. بنت وأنـت لحالـك تاكسـي تركـب مسـتحيل. بالليل 9 السـاعة بتعمل عم وشو البنت هاي مين: مثال الناس،
آخد لي أسهل بالشغل، اتأخرت إذا: ليش أقولك منطقية، أالقيها فيها أفكر وقت. القصص هاي من بتضايق كتير كنت سوريا
أخــاف أنا إن تاني شيء عندك. علي تحكي راح بيتي تحت العالم شيء أول أنا بس البيت، على وأرجع دقايق 10 ب تاكسي
يتحـــرش ممكـن التاكســي، شـوفير مع أطلع ممكن. براسك يضلوا الزم تفكيرين هيك. شيء معي يصير أنا إن حالي، على
.عنـا المجتمــع هيـك هذا. يسـير هـدف فأنا لوحـدي، أنا إنو شايف طالما. يضايقني شيء يحصل راح بالمية 90 لفظيا، فيني
اللـي أنتي الـوقت، بهـذا لحالـك مطالعـك شو: بيقـولي الشـرطة، جبت إذا سوريا في حقي، وآخد الشرطة أطلب ممكن هون
هيــك صـرنا بعضــنا علـى احنا. الكـالم نفـس يقولـوا راح البنـات حتى شنو، البسة أنتي تنـالمي، راح فورا لنفسـك، جبتيه

حـدا إذا مثـال ألنـه تسـكتي، تضلي ضحية كنت إذا حتى ضحية، تكوني بتستجري ما أنتي. هيك علينا انفرض ألنه باألخير،
بـس مو الموضوع أكتر، شيء أكيد بيناتهم، شيء صار أكيد حكيتي، ليش أبصر حقك، تاخدي وبدتك حكيتي فيني، اتحرش
يقولـوا وراح معهـا، بيوقفـوا ما أهلها حرام يا ناس في حتى أهلك، غير معك بيوقف حدا ما سمعتك، تنضرب فأنت. تحرش
.سـمعتهم ضربتي بنات، أخوات عندك أنت حالنا، نفضح ما بدون بعض وبين بينا القصة بندبر احنا فضحتينا، حكيتي، ليش
.يسكت الواحد إن األفضل من. صعب كتير كان الشيء هذا. للواحد بيحصل اللي النفس األذى بيتصور حدا ما

127

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von diesen Einschränkungen, die durch al-ʿayb und die soziale Kontrolle
bedingt sind, scheinen, so zumindest die Befunde meiner ethnografischen
Forschung, meist Frauen betroffen zu sein. Dabei variiert der Grad der Ein‐
schränkung in Abhängigkeit vom jeweiligen Lebensumfeld, der Familie, so dass
ein Verhalten, das in einem bestimmten sozialen Feld als tabu (ʿayb) beurteilt
wird, in einem anderen als völlig normal erscheinen mag.477 Meine Forschungs‐
teilnehmenden berichteten, dass im Zusammenhang mit den Kriegen sowohl
in Syrien als auch im Jemen in dieser Hinsicht Veränderungen stattfinden.
Die Menschen würden einige Gewohnheiten und Traditionen aufgeben und
Dinge tun, die stets als Tabu betrachtet worden seien. Sie führen dies auf
die Destabilisierung der Gesellschaft zurück. Damit einhergehend seien auch
transnationale Einflüsse, die die Migration ausgelöst habe, von Bedeutung. In
dieser Hinsicht lässt sich schwer prognostizieren, wie sich die Situation in den
Herkunftsgesellschaften weiter entwickeln wird.

5.1.3 Besonderheiten in der Aufnahmegesellschaft

Für viele muslimische Geflüchtete stellt das Leben in Deutschland ein völlig an‐
deres Leben dar, in dem sie sich mit anderen Rechtssystemen, normativen Ord‐
nungen und juridischen Praktiken konfrontiert sehen. Anders als in ihren Her‐
kunftsgesellschaften spielen spezifische Formen der sozialen Kontrolle kaum
eine Rolle in der Interaktion im öffentlichen Leben. Es obliegt in großem Maße
dem Individuum zu entscheiden, ob es bestimmte Gewohnheiten und Tradi‐
tionen verfolgt. Auch religiöse Praktiken und ihre Einhaltung erfahren eine
andere Wahrnehmung und Bewertung im öffentlichen Raum, wie von meinen
Gesprächsteilnehmenden artikuliert wird. Damit sind nicht nur muslimische
Geflüchtete konfrontiert, sondern auch jene Muslim:innen, die aus anderen
Gründen nach Deutschland einwandern.478

In einem gemeinsamen Gespräch mit Hoda und Fatma479 erzählten beide
von ihrer Konfrontation mit Deutschland, die aus ihrer Sicht sehr herausfor‐
dernd war. Hoda schilderte zunächst, dass ihre ersten Aufenthaltsjahre in
Deutschland eine Lernphase für sie darstellten, in denen sie wie ein kleines
Kind alles neu erlernen musste. Sie konnte zwischen dem Jemen und Deutsch‐
land keine kulturellen Gemeinsamkeiten finden. In Deutschland seien die Ge‐

477 Meine Forschungsteilnehmenden nannten mehrere Beispiele, darunter das Shisha-Rauchen
von Frauen, was in bestimmten sozialen Umfeldern in Syrien ein Tabu, in anderen aber
völlig normal ist und sogar im öffentlichen Raum stattfindet.

478 Es ist an der Stelle darauf hinzuweisen, dass diese Zustände für muslimische Geflüchtete und
Neuankömmlinge im Allgemeinen nicht sofort wahrnehmbar sind.

479 Hoda und Fatma sind jemenitische Student:innen, die zum Studium nach Deutschland
kamen. Ihr Status war für mich vor dem Gespräch unklar, sie haben jedoch keinen Flücht‐
lingsstatus. Vgl. zu dieser Problematik Fußnote 470.

128

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setze anders als im Jemen und es gebe einen zu großen Freiheitsraum. Auch der
Umgang der Menschen miteinander im Alltag sei anders. Diese Wahrnehmung
teilt auch Fatma. Insbesondere der Alltag und Kontakt mit Einheimischen
forderten sie heraus. Sie erzählte: »Bevor man die Wohnung verlässt, muss
man sich auf den Alltag und den Umgang mit den Menschen vorbereiten.«
Diese Alltagskonfrontation mit der Einwanderungsgesellschaft stellte für beide
Frauen eine zusätzliche Belastung dar, die sie möglicherweise in Sanaa, ihrer
Heimatstadt im Jemen, nicht erfuhren. Hoda schildert dazu folgendes Beispiel:

»Das Kopftuch schränkt mich im Alltag ein. Manchmal bin ich in Eile und will die Straße
trotz roter Ampel überqueren, aber das kann ich wegen des Kopftuchs nicht tun. Ich werde
von der Gesellschaft wegen meines Kopftuchs unter Druck gesetzt. Ich werde wie unter
einem Mikroskop beobachtet und darf daher bestimmte Sachen nicht tun.«480

Das Gefühl von Einschränkung, das Hoda beschreibt, ist fokussiert auf den Wi‐
derspruch, durch das Kopftuch als Fremde und somit einheimischer Konven‐
tionen Unkundige identifiziert zu werden und dem Bewusstsein, dass sich da‐
durch der Spielraum individueller, juridisch geprägter Entscheidungen verengt
habe. Man kann Hodas Verhalten als eine Art Überangepasstheit an eine ihr
nicht vollständig bekannte normative Ordnung interpretieren. Möglicherweise
hängt dies aber auch damit zusammen, dass Hoda und Fatma in ihrem Alltag
immer wieder auf unterschiedliche Weise auf ihr Kopftuch angesprochen wur‐
den. Sie erzählten, dass sie an ihrem ersten Tag in Deutschland die Stadt Leipzig
erkunden wollten. Dabei seien sie von einem Passanten angeschrien, beleidigt
und bespuckt worden. Hoda und Fatma drückten ihre Enttäuschung über die
Einheimischen aus, die sich ihrer Meinung nach hätten einmischen müssen.
Interessant ist hier die normative Vorstellung gegenüber ihrer Mitwelt, die eine
Form der sozialen Kontrolle ausüben und im Sinne einer Verantwortungs-
und Verpflichtungsgemeinschaft handeln sollte. Diese normative Vorstellung ist
stark durch das mitgebrachte Rechtsbewusstsein geprägt, in dessen Rahmen die
Eigenverantwortlichkeit des Einzelnen und die der Mitwelt bestimmt werden.481

Andererseits führten bei mehreren meiner Gesprächspartnerinnen, die ein
Kopftuch tragen, ähnliche Erlebnisse zu einem offensiveren Umgang mit die‐
sem Konflikt bzw. zu einer Reflexion über bisher nicht hinterfragte religiös kon‐
notierte Normen.482 Ein einschlägiges Beispiel dafür gibt Samira. Sie berichtete

480 Das Gespräch mit Hoda und Fatma wurde nicht aufgenommen. Diese Schilderungen basie‐
ren auf Feldnotizen, die erst nach dem Gespräch verfasst wurden. Mithin sind die Aussagen
im Original nicht enthalten.

481 Siehe Lynette J. Chua/David M. Engel (2019), »Legal Consciousness Reconsidered«, in: The
Annual Review of Law and Social Science, S. 335–353; siehe auch S. Susan Silbey (2015), »Le‐
gal Culture and Legal Consciousness«, in: International Encyclopedia of the Social and
Behavioral Sciences, 13. Aufl., S. 726–733.

482 Ein ähnliches Erlebnis habe ich in der Feldforschung auch beobachten können, als ich
am 16. Februar 2020 ein Gespräch mit einer meiner Gesprächsteilnehmenden in einem
der Leipziger Cafés führte. Als ich das Café betrat, war ich überrascht, eine Mitarbeitende

129

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mir über ein Gespräch mit einer Frau in der Straßenbahn, die sie auf ihr Kopf‐
tuch folgendermaßen angesprochen habe: »Sie sind hier frei. Warum tragen Sie
das Kopftuch? Sie müssen gegen Ihre Gesellschaft revoltieren.« Samira ordnete
diesen Kommentar als Stereotyp ein und interpretierte die Bemerkung darüber
hinaus folgendermaßen: »Die Dame sagte mir das aus Liebe und wollte mich
stärken, aber ich sagte ihr, dass ich es will.«483 Auch im universitären Umfeld
bekam Samira von ihren Kolleginnen viele Fragen zu islamischen Praktiken
und Vorschriften, die zugleich Kommentare und Wertungen der Fragenden
beinhalteten, z. B. warum sich Muslim:innen mit dem Fasten während des
Ramadans quälen würden oder warum Homosexualität im Islam verboten sei.
Sie interpretiert diese Fragen bewusst als Informationsbedarf. Gleichzeitig stellt
sie fest, dass es ihr angesichts ihrer bisher nicht hinterfragten religiösen Erzie‐
hung und Praxis an Wissens- und Erklärkapazitäten fehlte. Erst die Interaktion
mit den Mitmenschen in Deutschland bewog sie dazu, sich mit ihrer eigenen
Religion auseinanderzusetzen. Sie schlussfolgerte:

»Sie haben mich hier unmittelbar mit mir selbst konfrontiert, so dass ich anfing zu lesen
und zu verstehen, weil die Menschen hier auf eine rationale und logische Art und Weise
denken.«484

Samira recherchierte zunehmend im islamischen Recht (fiqh), las in Überlie‐
ferungen des Propheten (Sunna) und beschäftigte sich mit Interpretationen
von koranischen Versen. Die Entwicklung, die Samira in Deutschland erfährt,
empfindet sie als besonders positiv. Sie fühle, dass ihr Denken in Deutschland
selbstständiger geworden sei und sie sich in Syrien mit ihrer eigenen Religion
nicht auf diese Weise auseinandergesetzt hätte. Dort habe sie in Schubladen
gedacht und ihre Religion als eindeutig betrachtet. Bei Fragen habe sie sich an
einen Scheich (šayḫ, religiöse Autorität) gewandt.

Ähnlich wie Samira musste auch Basma Antworten auf Fragen zu ihrer
Religion geben, auf die sie nicht vorbereitet war. Sie suchte im Internet nicht
nach rein religiösen Begründungen, sondern vor allem nach logischen und
rationalen Erklärungen. Die Fragen bewegten sie dazu, mehr über ihre Religion
erfahren zu wollen. Einige Fragen, wie etwa zur ratio legis der Polygynie, lassen

mit Kopftuch an der Kasse zu sehen. Nach einiger Zeit hörte ich ein Gespräch der Mitar‐
beitenden mit Kopftuch mit zwei weiteren Mitarbeiter:innen mit der Aussage: »Das ist
Rassismus. Das Kopftuch hat mit meiner Arbeit nichts zu tun.« Als ein anderer Mitarbeiter
mein Interesse für die Situation bemerkte, sagte er mir: »Eine alte Dame hat sich darüber
beschwert, dass unsere Kollegin Kopftuch trägt. Wir sind hier in Sachsen und das sind alte
Damen. Man kann da nichts machen.« Ich fragte ihn, ob die Kollegin weiterarbeiten werde.
Da sagte er: »Selbstverständlich wird sie weiterarbeiten. Man kann gegen solche Situationen
nichts machen. So sind nun eben alte Frauen.«

483 Im Original:
.بدي أنا بس قلتلها قمت علي، قلبها هي تقويني، عم الحب، بدافع هيك قالتلي

484 Zitat aus dem Original:
.ومنطقية عقالنية بطريقة بتفكر هون الناس ألن وأعرف، أقرأ فصرت مباشرة، نفسي مع واجهوني ما مثل فهون

130

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie an bestimmten religiösen Vorschriften zweifeln. Basma fühle sich von dem
religiösen Argumentationsstrang zu Polygynie nicht überzeugt und findet den
des interessierten Gegenübers sogar logischer. In Syrien würde keiner solche
Fragen stellen. In Deutschland seien das Gewohnte und das Selbstverständliche
außergewöhnlich und fremd geworden. Basma wies zudem darauf hin, dass ein
solches Wissensinteresse an ihrer Religion nicht nur von deutschen Freund:in‐
nen komme, sondern auch von syrischen Freund:innen anderer Konfessionen,
die in anderen Regionen in Syrien wohnhaft waren und keine Berührung mit
Muslim:innen und muslimischen Praktiken hatten.

Etwas anderes war die Reaktion von Omar auf das zunehmende Interesse an
seiner Religion in der Schule. Er fühlte sich bedrängt, über seine Religion zu
sprechen. Der damals Sechzehnjährige war der einzige Muslim in seiner Klasse
und einer der wenigen in der Schule. In seiner Klasse sei er ein Ansprechpart‐
ner für den Islam gewesen. Seine Lehrer:innen hätten ihn oft zu muslimischen
Praktiken und problematischen Themen gefragt. Der besondere Fokus auf sei‐
ne Religion habe ihn überfordert, so dass er beschloss, auf keine der Fragen
mehr eine Antwort zu geben. Einerseits kannte er sich mit den theologischen
Argumenten nicht gut aus. Andererseits befürchtete er, durch seine Antworten
seine Schulkamerad:innen zu verlieren.

Aus diesen Ausführungen lässt sich konstatieren, dass das zunehmende In‐
teresse und das vermehrte Sprechen über den Islam und seine Praktiken in
der Aufnahmegesellschaft muslimische Geflüchtete und Muslim:innen im All‐
gemeinen dazu bringen können, sich mit der eigenen Religion zu befassen, sich
als Muslim:innen in der Interaktion mit anderen zu identifizieren und diese
Eigenschaft in den Vordergrund zu stellen, obwohl sie es nicht wollen, oder
aber sich von der eigenen Religion zu distanzieren bzw. einen neuen modus
vivendi zu suchen.485 Dieses Interesse führt zudem zu einer innermuslimischen
Reflexion über religiöse Praktiken und Vorschriften, in der religiöse Praktiken
und gewohnheitsrechtliche Normen hinterfragt werden.486

Andererseits ist bei einigen muslimischen Geflüchteten in Deutschland zu
beobachten, dass die Religion und bestimmte religiöse Praktiken an Bedeutung
gewinnen, auch wenn sie solche Praktiken in ihren Heimatländern nicht beach‐
tet haben dürften. Dafür könnten mehrere Gründe ausschlaggebend sein: Aus
den von mir erhobenen Daten lässt sich schließen, dass für diese Gruppe der
Forschungsteilnehmenden der Gedanke dominiert, sich in einem soziokulturel‐
len Umfeld zu befinden, das »unislamisch« sei, man daher selbst die Triebkraft
für die Einhaltung religiöser Vorschriften ist und sich so als Gläubiger durch
die Einhaltung religiöser Praktiken der Verantwortung für die eigene Religion

485 Siehe dazu die Ausführungen in Kapitel 2.1.2.
486 Seit 2016 beobachte ich die innermuslimische Debatte, nicht nur unter Neuankömmlingen,

sondern auch unter Muslim:innen generell, in der Einzelne beginnen, die eigene Religion
und das eigene Selbstverständnis zu reflektieren und neu zu definieren.

131

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt.487 In diesem Kontext scheint auch die Frage von halal (erlaubt) und
haram (verboten) eine wichtige Rolle im Leben zahlreicher muslimischer Ge‐
flüchteter zu spielen, indem sie ihre alltäglichen Handlungen ausschließlich
nach diesen beiden Kategorien bewerten.488

Als Omar im Jahre 2014 nach Deutschland kam, befürchtete er, sich von
seiner Religion zu entfernen. Er vermied daher alles, was ihm nicht gefiel und
versuchte, sich an vielen Aktivitäten nicht zu beteiligen, ohne dass es jeman‐
dem im schulischen Umfeld auffiel. Die große Umstellung seines Lebens, vom
ländlichen Raum von Damaskus zu einem städtischen Umfeld in Deutschland,
stellte ihn, nach eigenen Angaben, anfangs vor große Herausforderungen. Seine
ersten Eindrücke vom Leben in Deutschland beschrieb er wie folgt:

»Ich bin nach bestimmten Grundsätzen erzogen worden, die mich mein Leben lang beglei‐
tet haben. Auf einmal befindet man sich in einem Umfeld, wo Alkohol (ḫamr) überall
vorhanden ist. Alles, woran ich mich gewöhnt hatte, dass es verboten (haram) ist, ist hier
verfügbar.«489

Die Erfahrung im neuen Lebensumfeld rief bei Omar in seinem ersten Auf‐
enthaltsjahr ein Angstgefühl hervor, etwas Verbotenes zu tun, Angst vor Gott
(Strafe). Es fiel ihm beispielsweise am Anfang schwer, zur Begrüßung einer Frau
die Hand zu geben, weil er davon ausging, dass eine solche Handlung im Islam
verboten sei. Für Hoda und Fatma war die Sorge, etwas Verbotenes zu tun,
in den ersten Monaten ihres Aufenthalts in Deutschland noch größer. Sie ver‐
zichteten zum Beispiel auf den Verzehr zahlreicher Produkte und Lebensmittel
aus deutschen Supermärkten in der Befürchtung, dass diese nach islamischen
Prinzipien unerlaubte Bestandteile enthalten würden.

Einige Vorstellungen vom Erlaubten und vom Verbotenen, die für viele
muslimische Geflüchtete insbesondere zu Aufenthaltsbeginn an Relevanz ge‐
wannen, unterlagen im Laufe der Zeit gewissen Veränderungen. So wurden
bestimmte religiös als verboten klassifizierte Praktiken und gewohnheitsrechtli‐
che Normen allmählich toleriert. Dies betrifft beispielsweise den Konsum von
Fleisch in Restaurants, die kein halal geschächtetes Fleisch anbieten, oder die
Begrüßung einer Person anderen Geschlechts per Handschlag. Eine solche

487 Aus diesem Grund schenkt Basma islamischen Bekleidungsvorschriften mehr Aufmerksam‐
keit, um ein gutes Bild vom Islam und von sich zu vermitteln. Zum Beispiel schämt sie
sich, in enger oder kurzer Kleidung auf die Straße zu gehen, während sie ein Kopftuch
trägt. In Syrien hingegen war für sie nur wichtig, ein Kopftuch zu tragen. Auf anderen
Bekleidungsvorschriften beharrte sie nicht. Basma erzählte mir, dass ihre Freundinnen in
Damaskus im Vergleich zu muslimischen Frauen in Deutschland kaum auf religiöse Beklei‐
dungsvorschriften achten. Dies verfolge sie jeden Tag in den sozialen Medien.

488 Im islamischen Recht werden menschliche Handlungen nicht ausschließlich nach der Kasu‐
istik halal und haram bewertet. Es gibt Zwischenkategorien, welche eine Grauzone zwischen
obligatorischen und verbotenen Handlungen bilden. Zur ausführlichen Darstellung dieser
Kategorien vgl. Kapitel 4.2.2.3.

489 Zitat aus dem Original:
.هنا متاح حرام أنه على اعتدت ما كل خمر، كلها ببيئة توجد فجأة معين، شيء على حياتي في اتربيت

132

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transformation normativer Vorstellungen hängt mit Lernprozessen zusammen,
in denen muslimische Geflüchtete nicht nur voneinander lernen, sondern sich
auch an bereits vorhandene muslimische Strukturen und darin entwickelte
Formen islamischer Normativität in Deutschland anpassen. In diesem Kontext
suchen Menschen nach weniger strikten Interpretationen islamischer Vorschrif‐
ten, um praktische Lösungen und Zwischenwege für alltägliche Konflikte und
Anforderungen zu finden. Viele muslimische Geflüchtete, die ich seit 2016
begleite, tendieren eher dazu, solche alltagspragmatischen Entscheidungen für
lebensweltliche Herausforderungen zu treffen. Die Motive und die Beweggrün‐
de dafür sind unterschiedlich und werden im nächsten Abschnitt anhand der
alltäglichen Praktiken näher beleuchtet.

5.2 Einblicke in alltägliche Praktiken

Der Begriff ›alltägliche Praktiken‹ wird im Rahmen dieser Arbeit über das
reine Praktizieren von typischen religiösen Praktiken wie Beten, Fasten oder
Alltagsformen sogenannten islamischen Handelns hinaus weiter gefasst.490 Viel‐
mehr fließen dabei auch die inhärenten Abläufe einer Praxis, ihre situative Ein‐
bettung, die Aushandlungs-, Lern- und Deutungsprozesse der Praktizierenden,
ihre Argumentations- und Legitimationsmuster, ihre ambivalenten moralischen
Kodizes, ihre unterschiedlichen Erfahrungen sowie ihre Gefühle und Emotio‐
nen in die Analyse mit ein.491 Ausgehend von diesem breit gefächerten Blick
werden im Folgenden verschiedene alltägliche Praktiken von muslimischen Ge‐
flüchteten vorgestellt. Die thematische Einordnung dieser Praktiken erfolgt in
dieser Arbeit nach den Klassifizierungen menschlicher Handlungen im islami‐
schen Recht (gottesdienstliche und zwischenmenschliche Handlungen, ʿibādāt
und muʿāmalāt). Diese Einordnung stellt hier keine Analysekategorie dar, son‐
dern dient der systematischen Darstellung muslimischer Praktiken. Es werden
hier nur Themen behandelt, die in den Lebenswelten meiner Gesprächsteilneh‐
menden in Deutschland von Relevanz erscheinen.

5.2.1 Gottesdienstliche Praktiken (ʿibādāt)

Das Ausüben gottesdienstlicher Praktiken stellte für muslimische Geflüchtete
in ihren Herkunftsgesellschaften kaum eine Herausforderung dar.492 In solchen

490 Vgl. Akca, Moscheeleben in Deutschland, S. 42 ff.
491 Siehe dazu die Ausführungen in Kapitel 3.2.
492 ›Gottesdienstliche Praktiken‹ bezeichnen im islamischen Recht Handlungen, die einen Be‐

zug zu Gott aufweisen und mit deren Verrichtung Gläubige anstreben, Gott zu dienen.
Diese umfassen klassischerweise Beten (ṣalāt), Almosengabe (zakāt), Fasten (ṣiyām) und die
Pilgerfahrt nach Mekka (ḥaǧǧ). Weitere Handlungen mit ethischem Charakter wie Treue

133

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muslimisch geprägten Gesellschaften ist das alltägliche Leben größtenteils an
die religiösen Vorschriften der Scharia angepasst. Insofern konstituiert Religion
einen wesentlichen Teil des öffentlichen Lebens. Gute Beispiele dafür sind
der Gebetsruf und der Ramadan-Alltag. Auch wenn die einzelnen religiösen
Vorschriften in solchen Staaten nicht im Detail gesetzlich reguliert werden,
werden sie von staatlichen und privaten Institutionen berücksichtigt. Es gilt
daher als selbstverständlich, dass beispielsweise in jeder Schule und Universi‐
tät ein Gebetsraum für Gläubige zur Verfügung gestellt wird oder dass die
Arbeitszeiten während des Fastenmonats Ramadan an die Fastenzeiten ange‐
passt und dementsprechend reduziert werden. Diese Konstellation ist hingegen
in Deutschland keine vergleichbare Selbstverständlichkeit.493 Für muslimische
Geflüchtete ist deshalb eine Neupositionierung des religiösen forum externum
innerhalb des deutschen Lebensalltags erforderlich. Im Folgenden werden drei
gottesdienstliche Praktiken präsentiert, die für meine Forschungsteilnehmen‐
den in ihrem Lebensalltag in Deutschland bedeutsam wurden. Dabei wird
der Fokus u. a. darauf gelegt, was diese Praktiken für meine Forschungsteilneh‐
menden bedeuten und welche Strategien sie verfolgt haben, um sie in ihren
Lebensalltag zu integrieren.

5.2.1.1 Das Ritualgebet (ṣalāt)

Das Ritualgebet gilt nach dem islamischen Glaubensbekenntnis (šahāda) als
die zweite Säule des Islam (arkān al-islām).494 Muslim:innen sind demnach ver‐
pflichtet, fünf Mal am Tag zu unterschiedlichen Zeiten zu beten. In muslimisch
geprägten Staaten ist das Gebet ein integraler Teil des alltäglichen Lebens. Zu

(amāna) und Einhaltung von Versprechen (al-wafāʾ bi-l-ʿuḥūd), können ebenfalls unter
gottesdienstliche Handlungen subsumiert werden. Siehe Muḥammad Muṣtafā az-Zuḥaylī
(1985), al-Fiqh al-islāmī wa-adillatuhu, Bd. 1, Damaskus: Dār al-Fikr, S. 231 f., shamela.ws/bo
ok/384/214#p1 (letzter Zugriff am 28.11.2021). Vgl. auch die Ausführungen in Kapitel 4.2.2.3.

493 Für einen zusammenfassenden Überblick über das deutsche Religionsverfassungsrecht siehe
Kapitel 4.2.1.

494 Dies wurde bereits in der in an-Nawawī erwähnten Überlieferung des Propheten Muḥam‐
mad erwähnt:
»Der Islam ist auf fünf [Eckpfeiler] gebaut: Das Bekenntnis, dass es keinen Gott gibt
außer Gott und daß Muḥammad der Gesandte Gottes ist; das Verrichten des Pflichtgebetes;
die Entrichtung der Armengabe; die Pilgerfahrt zum Haus [Gottes]; und das Fasten im
Ramaḍān«.
Im arabischen Original heißt es:

ً وأن هللا إال إله ال أن شهادة: خمس على اإلسالم بنُي» وصـوم الـبيت، وحج الزكاة، وإيتاء الصالة، وإقام هللا، رسول محمدا
«رمضان

Für die deutsche Übersetzung dieser Überlieferung und des Kommentars von Ibn Daqīq al-
ʿĪd sowie für den Stellenkommentar von Marco Schöller für diese Überlieferung siehe Muḥyī
d-Dīn Abū Zakarīyā Yaḥyā Ibn Šaraf an-Nawawī (2007), Das Buch der Vierzig Hadithe: Kitāb
al-Arbaʿīn mit dem Kommentar von Ibn Daqīq al-ʿĪd, übersetzt und kommentiert von Marco
Schöller, Frankfurt a. M./Leipzig: Verlag der Weltreligionen, S. 49 ff. sowie 458 ff.

134

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder Gebetszeit dient der gut hörbare Gebetsruf von mehreren Moscheen als
Erinnerung an die religiöse Pflicht (farḍ). Gläubige finden in der Regel eine
nahegelegene und schnell erreichbare Moschee, wo man während des Tages
das Ritualgebet ohne jeden Aufwand verrichten kann. Außerdem können sich
Menschen auch an einem anderen verfügbaren oder freien Ort zum Gebet
zusammenfinden.495

Diese Situation ist für muslimische Geflüchtete und für Muslim:innen in
Deutschland im Allgemeinen anders. Insbesondere in den neuen Bundeslän‐
dern ist die gewohnte Gebetspraxis durch fehlende räumliche Gegebenheiten
erschwert.496 Zugleich fehlt es an Motivations- bzw. Push-Faktoren wie dem Ge‐
betsruf oder der gemeinschaftlichen Gebetspraxis, die dazu bewegen können,
das Ritualgebet zu praktizieren. Hinzu kommt, dass der zeitlich streng getaktete
moderne Arbeits- und Lebensalltag in Deutschland kaum Möglichkeiten für
die regelmäßige Ausführung religiöser Praktiken einzuräumen scheint. Damit
soll nicht gesagt werden, dass alle Muslim:innen oder muslimische Geflüchtete
in ihren Heimatländern immer regelmäßig fünfmal am Tag beten und dies
im Migrationskontext nicht weiterführen können. Vielmehr werden die unter‐
schiedlichen Kontexte dargestellt, die eine mögliche Gebetspraxis erleichtern
oder erschweren.

In ihrem neuen Lebenskontext in Deutschland suchten meine Gesprächsteil‐
nehmenden unterschiedliche Wege und Strategien, um die Gebetspraxis in
ihren Lebensalltag in Deutschland zu integrieren. Mein Gesprächsteilnehmer
Nasrat ist sich, seinen Angaben nach, des neuen Lebenskontexts in Deutschland
und der organisatorischen Schwierigkeiten, das Ritualgebet in seinem verdich‐
teten beruflichen Alltag auszuführen, bewusst. Seiner Meinung nach müsse er
allerdings mental, psychisch und physisch bereit sein, einen Dialog mit Gott
zu führen. Zugleich sei ihm bewusst, dass religiöse Praktiken wie das Ritualge‐
bet durch unbewusst ausgeführte, permanente Wiederholung zu einem formal
und inhaltlich sinnentleerten Habitus werden können. Ausgehend von diesem
Verständnis bete Nasrat, insbesondere wenn er arbeitet oder mit Anforderungen
des täglichen Lebens beschäftigt ist, nicht unbedingt fünf Mal am Tag. Diese
Praxis erklärt er anhand seiner Interpretation des koranischen Verses 94:7–8:

»Wenn du nun (mit allem) fertig bist, dann mühe dich ab (7) und begehre die Nähe deines
Herren. (8)«497

495 Diese Handlung lasse sich aus der Überlieferung des Propheten Muḥammad ableiten, der
gesagt haben soll: »Die ganze Erde wurde mir rein und als Gebetsstätte gemacht« ( لــي جعلـــت

وطهـــــــورا مســــجدا األرض ). Siehe Muḥammad ibn Ismāʿīl Ibn Ibrāhīm Ibn al-Muġīra al-Buḫārī
(2001), Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Bd. 1, Beirut: Dār Ṭawq an-Naǧāh, S. 95, al-maktaba.org/book/33757
/826 (letzter Zugriff am: 1.12.2021).

496 Siehe Salim/Stenske, Negotiating ḥalāl Consumption, S. 3 ff.
497 Vgl. Abu-Rida Muhammad Ibn Ahmad Rassoul (2013), Der Koran: die Übersetzung seiner

Bedeutung in der deutschen Sprache, Chennai: Islamische Bibliothek, S. 457. Im Original:
(8)« فاَرْغَب رَبِكَّ وَإِلىَٰ (7) فاَنصَبْ فرََغْتَ فإَذِاَ»

135

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://al-maktaba.org/book/33757/826
https://al-maktaba.org/book/33757/826
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://al-maktaba.org/book/33757/826
https://al-maktaba.org/book/33757/826


Dementsprechend solle man, so Nasrat, das Ritualgebet erst dann verrichten,
wenn man die Angelegenheiten des täglichen Lebens beendet hat und für das
Ritualgebet körperlich und mental bereit ist.498 Dieses Verständnis von Glau‐
benspraxis verleiht ihm konfliktmindernde Flexibilität und Anpassungsfähig‐
keit an die Gegebenheiten seines Aufenthaltsorts. Er verbindet die Verrichtung
des Gebets mit seinem eigenen Verständnis von Gläubigkeit. Für ihn bedeutet
der Glaube an Gott, sich darüber im Klaren zu sein, was und wie er mit Gott
kommuniziert.

Das Glaubensverständnis von Omran unterscheidet sich wesentlich von
demjenigen, das Nasrat499 für sich beschrieb, und es führt zu anderen
Vorstellungen über das Einhalten gottesdienstlicher Praktiken. Er argumentier‐
te anhand eines Vergleichs zwischen religiösen und profanen gesetzlichen Vor‐
gaben und den daraus abgeleiteten Praktiken. Ihm zufolge könne man nicht
gleichzeitig das Straßenverkehrsgesetz einhalten und eine Ordnungswidrigkeit
begehen. Übertragen auf islamische Praktiken bedeute das für ihn, dass der
Gläubige, der das Fastengebot oder das Zahlen von Almosen (zakāt) befolge,
nicht auf das tägliche rituelle Gebet verzichten dürfe. Entweder beachte man
Religion als Ganzes mit all ihren Voraussetzungen und Verpflichtungen, Er‐
leichterungen und Schwierigkeiten, oder man verzichte komplett darauf; es
gebe keinen Mittelweg. Aus eigener Erfahrung wisse er, dass dieses strikte
Verständnis von Religion in Deutschland, insbesondere die Pflicht zum Ritual‐
gebet, schwer umzusetzen sei. In einer Sprachschule wurde ihm nach Anfrage
zwar ein Gebetsraum zugewiesen, das Angebot jedoch nach kurzer Zeit mit der
Begründung zurückgezogen, dass sich Lernende anderer Konfessionen benach‐
teiligt fühlen könnten. Ihm soll mitgeteilt worden sein:

»Wir können Ihnen keinen Gebetsraum mehr anbieten. Das würde Zwietracht in der Schule
stiften. Sie sind nicht verpflichtet zu beten, weil Sie auf der Arbeit sind. Der Sprachkurs ist
wie Arbeit für Sie.«500

Nach vergeblichen Gesprächen mit der Schulleitung habe Omran nach einem
freien Ort in der Schule gesucht, an dem er, so sein Ausdruck, »schwarzbete‐
te« (analog zu ›schwarzfahren‹ und ›schwarzarbeiten‹), ohne dass es jemand

498 Diese Auslegung entspricht der des berühmten Korankommentators Ibn Kaṯīr. Siehe Abū
l-Fidāʾ Ismāʿīl Ibn ʿUmar Ibn Kaṯīr (1998), Tafsīr al-Qurʾān al-ʿaẓīm, Bd. 8, Beirut: Dār
al-Kutub al-ʿIlmīya, S. 418, al-maktaba.org/book/23604/3929#p1 (letzter Zugriff am 2.2.2021).

499 Omran ist ein syrischer Gesprächsteilnehmender, den ich in einer Moschee kennengelernt
habe. Er flüchtete 2015 nach Deutschland mit dem Ziel, sein Studium der Ingenieurswissen‐
schaften in Deutschland abzuschließen. Er betrachtet sich als Salafist (salafī). In Merseburg,
wo er wohnhaft ist, engagierte er sich für die Gründung einer Moschee und bot zusammen
mit anderen Freiwilligen Unterricht in Arabisch und Religion für Kinder an. Das Gespräch
mit Omran fand am 10. Mai 2020 statt.

500 Im Original:
فــي أنـك مثابـة في اللغـة، كـورس في أنك طالمـا. فتنة حالة في هلق أنت مضطر، مالك أنت فتنة، تثير عم أنت. نستطيع ال

.عمل حالة

136

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemerkt habe. Das Ritualgebet heimlich zu praktizieren bereitete ihm allerdings
großes Unbehagen, vor allem der Gedanke, dass ihn jemand beim Beten an
einem nicht dafür ausgewiesenen Ort sehen könne. Diese Herausforderungen
begleiteten ihn auch während seines Studiums an der Universität. Er habe
festgelegte Gebetszeiten aufgrund des langen Wegs zwischen Universität und
Gebetsraum verpasst. Dieser Zustand beunruhige ihn sehr. Er habe sich daher
ein religiöses Rechtsgutachten (Fatwa) von einem bekannten Imam in seinem
Heimatland Syrien eingeholt, der ihm in Unkenntnis der Gegebenheiten in
Deutschland angeraten habe, das Gebet im Bahnhof zu verrichten. Diese Fatwa
habe ihn nicht überzeugt. Er habe daraufhin einen in Deutschland lebenden
Imam konsultiert, der ihm stattdessen empfahl, das verpasste Gebet vorzuzie‐
hen oder nachträglich zu praktizieren, was islamrechtlich zulässig sei. Das
Beispiel Omran zeigt, dass er mit seinen Lebenswelten experimentiert und
offenbar nach Lösungen und Möglichkeiten sucht, um religiöse Pflichten erfül‐
len zu können. Im Verlauf des Aushandlungsprozesses scheint sich bei ihm
ein neues, in sich kohärentes Rechtsbewusstsein entwickelt zu haben, das sich
auch sprachlich manifestiert: aus dem ›Schwarzbeten‹ wurde das Gebet am ›fal‐
schen‹ Ort und zur ›falschen‹ Zeit. Die Konfrontation mit anderen normativen
Vorstellungen, deren juridischer Dimension sowie mit Auslegungsvarianten in
Gestalt von Fatwas scheinen für Omran dazu geführt zu haben, eine für ihn
akzeptable Lösung des Konflikts zu finden.

Für meine in Leipzig wohnhaften Gesprächsteilnehmerinnen Sara, Nadia
und Basma501 war das Einhalten der Gebete eine große Herausforderung im
universitären Alltag. Sie verbrachten nach eigenen Angaben den gesamten Tag
an der Universität, und vor allem im Winter, wenn wegen der kürzeren Tage
die Gebetszeiten nahe beieinander liegen, wuchsen die Schwierigkeiten. Meine
Gesprächsteilnehmerinnen hätten zusammen mit anderen muslimischen Kol‐
leg:innen von der Universität einen Gebetsraum eingefordert. Dem sei nicht
entsprochen worden. Sie seien in anschließenden gemeinsamen Gesprächen
von der Annahme ausgegangen, dass die Universität keinen exklusiven Raum
für muslimische Studierende anbiete, um nicht mit entsprechenden Forderun‐
gen anderer Konfessionsangehöriger konfrontiert zu werden. Die Gruppe, so
Nadia, hätte daher ihre Forderung modifiziert und statt eines Gebetsraums
aus pragmatischen Gründen einen Ruheraum verlangt, der nicht ausschließlich
einer Konfession oder Gruppe zugewiesen sei. Dies habe die Universität erneut
abgelehnt.

501 Mit Sara, Basma und Nadia führte ich getrennte Gespräche. Alle wiesen auf die Schwierig‐
keiten, im universitären Alltag das Ritualgebet zu verrichten, hin und berichteten von ihrem
Engagement, einen für das Gebet vorgesehenen Raum an der Universität zu bekommen. Das
Gespräch mit Sara fand am 22.1.2020 statt. Die Gespräche mit Nadia fanden am 9.1., am
2.9.2020 und am 16.9.2021 statt. Das Gespräch mit Basma fand am 3.5.2020 statt.

137

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nadja interpretierte die Ablehnungen damit, dass sie sich in einem ›christli‐
chen‹ Land befinde, wo viele Menschen große Ängste vor dem Islam hätten.
Aber sie wünsche sich mindestens einen Ruheraum, wo sie während des univer‐
sitären Alltags beten könne. Diesem Grundbedürfnis entsprechend berichteten
meine Gesprächsteilnehmenden, dass sie in diesem Aushandlungsprozess noch
andere Wege gegangen seien, um an der Universität einen Platz für das Gebet
gewährt zu bekommen.

Sara habe mehreren Dozierenden mit der Bitte geschrieben, muslimische
Studierende bei ihrer Forderung zu unterstützen. Nachdem die Forderung nach
einem Gebetsraum zurückgewiesen worden sei, hätten sie freie Orte in der
Bibliothek gesucht, wo sie heimlich beten konnten. Sara habe manchmal hinter
den Bücherregalen oder auf der Bibliothekstreppe, die zum Dach führt, gebe‐
tet.502 Auf der Bibliothekstreppe hätten auch männliche muslimische Studieren‐
de das Gebet verrichtet. Mitarbeitende der Bibliothek hätten diese zunehmende
Aktivität bemerkt und die Bibliothekstreppe mit einem Absperrband blockiert.
Sara erzählte mir, dass männliche Studierende nach dem gemeinsamen Gebet
zusammen geplaudert und dadurch die Bibliotheksordnung gestört hätten. Sara
kommentierte: »Wir können wegen unserer schlechten Verhaltensweisen nicht
deutlich machen, dass der Islam eine gute Religion ist.«503 Sie habe zudem
eine an der Universität Leipzig angesiedelte muslimische Studentengruppe kon‐
taktiert, um gemeinsam an einer Lösung für den Gebetsraum zu arbeiten. Auf
ihre unzähligen E-Mails habe sie keine Rückmeldung bekommen, worüber sie
zutiefst enttäuscht sei. Nachdem sie aufgrund dieser Situation täglich mehrmals
die Universität verlassen habe, um in ihrer weit entfernten Wohnung die Mit‐
tags- und Nachmittagsgebete zu verrichten, habe ihr eine ihrer Dozent:innen
angeboten, in ihrem Büro zu beten.

Basma berichtete, stellvertretend für andere, dass nicht nur das Gebet im
nichtmuslimischen Kontext auf Schwierigkeiten stoße, sondern auch das rituel‐
le Waschen (wuḍūʾ) davor.504 Sie befürchtete, dabei gesehen zu werden und
Fragen zu provozieren, insbesondere, wenn sie ihre Füße in einer öffentlichen
Toilette wasche. Sie kompensierte auf der Suche nach einem Ausweg das Wa‐
schen der Füße, indem sie ihre Schuhe mit nassen Händen abstrich. Basma
fühlt, dass sie mit dieser Handlung etwas Neues in ihre religiöse Praxis einführ‐

502 Diese Praxis von muslimischen Studierenden habe ich seit vielen Jahren mehrfach in den
Universitätsbibliotheken in Leipzig beobachtet.

503 Im Original:
.أخالقيتنا بسبب كويس إسالمنا إن نثبت قادرين مش نفسنا احنا

504 Der schafiitische Rechtsgelehrte Abū Ḥāmid al-Ġazālī zählte zu den Bestandteilen des ritu‐
ellen Waschens (wuḍūʾ) das gründliche Waschen der Hände, das Spülen des Mundes und
der Nase, das Waschen des Unterarms bis zu den Ellbogen, das Streichen der Haare, das
Waschen der Ohren und der Füße. Siehe Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad al-Ġazālī
(1982), Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn, Bd. 1, Beirut: Dār al-Maʿrifa, S. 133, al-maktaba.org/book/9472/133
#p1 (letzter Zugriff am 5.12.2021)

138

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://al-maktaba.org/book/9472/133#p1
https://al-maktaba.org/book/9472/133#p1
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://al-maktaba.org/book/9472/133#p1
https://al-maktaba.org/book/9472/133#p1


te. Sie hofft aber, dass sie unter eine islamrechtliche Ausnahmeregelung falle
und ergänzte:

»Religion ist eine Erleichterung. In Syrien hatten wir an der Universität auch keine geson‐
derten Orte für das rituelle Waschen, aber überall sind Moscheen. Man kann sich dort
vor dem Gebet waschen und dann beten. Das ist dort auch für jeden, der mich sieht,
normal.«505

Basma berichtete zudem, dass ihr ein muslimischer Kollege vom Beten an der
Universität mit dem Hinweis abriet, dass beim rituellen Waschen Wasser auf
dem Boden der öffentlichen Toiletten zurückbleibe und durch Rutschgefahr an‐
deren Studierenden Schaden zugefügt werden könne. Andere, auch potenziell,
zu schädigen, stehe im Widerspruch zu islamischen Prinzipien. Hier zeigt sich
ein Normenkollisionsfall, der es in der Praxis erleichtern könnte, mit Formen
des symbolischen Waschens (wie tayammum)506 oder nur einer Teilwaschung
zu experimentieren.

In anderen Kontexten, etwa an verschiedenen Arbeitsstellen, kann das Prak‐
tizieren des Gebets nicht aushandelbar sein, wenn Menschen muslimischen
Glaubens bereits im Bewerbungsgespräch mittelbar oder unmittelbar Hinweise
bekommen, dass das Praktizieren des Gebets während der Arbeitszeit nicht
akzeptiert wird. Nadia berichtete mir, dass sie in einem Bewerbungsgespräch
explizit danach gefragt wurde, ob sie am Arbeitsort beten würde.507 Dies sei für
Nadia ein klares Indiz dafür gewesen, dass dies unerwünscht sei. Sie musste
damit pragmatisch umgehen. Sie habe der Chefin mitgeteilt:

»Ich bin ein praktischer Mensch und ich verstehe die Lage in Deutschland. Wenn es für
die Firma kein Problem darstellt, hoffe ich beten zu dürfen. Wenn es nicht erlaubt ist, dann
haben wir in unserer Religion die Möglichkeit, das Gebet später nachzuholen.«

Im Gespräch mit mir schien sie wegen ihrer pragmatischen Haltung im Bewer‐
bungsgespräch Schamgefühle zu haben. Sie bemerkte, dass ihre Antwort aus
islamischer Perspektive gesehen falsch sein könnte, denn das Ritualgebet sei
ja eine Grundlage der Religion. Sie begründete zugleich ihre Antwort mit der
Überlegung, dass sie vermutlich die Stelle nicht bekommen hätte bzw. ihre
Situation, hätte sie während der Arbeitszeit gebetet, vermutlich schwer gewesen
wäre. Der Wunsch, im Zielland arbeiten und leben zu wollen, führte sie zu ihrer
pragmatischen Entscheidung.

505 Im Original:
يـروح الواحـد فيه مليانـة، الجوامـع بس الجامعـة، في بالوضـوء خاصة أماكن عندنا فيه كان ما سوريا في حتى. يسر الدين
.عادي شيء فهذا تانية ناس قدام تتوضى إنك أو مثال، يصلي

506 Tayammum bezeichnet »die Vorschrift bzw. die Erlaubnis, in bestimmen Fällen die rituelle
Reinigung mittels Sandes statt Wasser zu verrichten«. Theodor Martijn Houtsma et al.
(Hgg.) (1927), Enzyklopaedie des Islām 4: S–Z, Leiden: Brill, S. 767.

507 Die sichtbare religiöse Identität von Nadia trug in dieser Situation dazu bei, dass sie explizit
nach einem Aspekt ihrer Religiosität gefragt wurde. Das Gespräch mit Nadia fand am
09.01.2020 in einem Cafè in Leipzig statt.

139

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus den hier präsentierten Erfahrungsbeispielen der Forschungsteilnehmen‐
den ist zu schlussfolgern, dass die für sie neuen gesellschaftlich-organisatori‐
schen Rahmenbedingungen die gewohnte Praxis des rituellen Gebets nicht nur
erschweren. Sie eröffnen ihnen auch die Möglichkeit, sich mit neuen mit- und
umweltlichen Situationen auseinanderzusetzen und ihre Handlungen zu einem
gewissen Grad darauf abzustimmen. Während meine Forschungsteilnehmen‐
den in ihren Heimatländern an jedem freien und sauberen Ort beten können,
deutet ihnen ihr neues Umfeld an, dass sie einen geschlossenen, im Bereich
der Arbeitsstelle, der Sprachschule oder Universität jedoch nicht tolerierten
Raum für das Gebet benötigen. In ständiger Interaktion mit ihrer neuen Mit-
und Umwelt suchen sie nach Möglichkeiten, die bisher meist unhinterfragte
religiöse Praxis in den neuen Lebenskontext einzupassen. Zugleich werden
unterschiedliche Wahrnehmungsmuster des Gebets deutlich als Akt, in dem das
Verhältnis von intimem und öffentlichem Raum persönlich neu zu bestimmen
ist, ein alltagspragmatischer Prozess, der teils individuell, teils mithilfe der
Legitimation durch religiöse Autorität stattfindet.

5.2.1.2 Das Fasten (ṣiyām)

Das Fasten im Monat Ramadan stellt die vierte der fünf Säulen des Islam
dar. Muslim:innen sollen im Ramadan zwischen Morgendämmerung und Son‐
nenuntergang keine Nahrung zu sich nehmen und u. a. auf Rauchen und
Geschlechtsverkehr verzichten.508 Ramadan ist der neunte Monat des musli‐
mischen Mondkalenders. Nach muslimischer Überzeugung wurde in diesem
Monat der Koran offenbart. Anders als der gregorianische Kalender bestimmt
sich der Fastenmonat nach dem Mondkalender, wodurch das islamische Kalen‐
derjahr aus 354/355 statt 365/366 Tagen besteht. Mithin verschiebt sich der
Fastenmonat Ramadan jedes Jahr um zehn oder elf Tage nach vorn und durch‐
läuft so allmählich alle Jahreszeiten. Das Fasten im Monat Ramadan ist für
Muslim:innen, die in vollem Besitz ihrer Geisteskräfte sind (ʿāqil) und das Pu‐
bertätsalter erreicht haben (bāliġ), verpflichtend.509 Ausgenommen vom Fasten
sind insbesondere Reisende, Kranke, Stillende, Ältere, Kinder (vor Erreichen
der Pubertät), schwangere und menstruierende Frauen.510 Auch Menschen,
die das Fasten aus anderen Gründen wie beispielsweise der Ausübung von

508 Ausführlicher dazu siehe Ebert/Heilen, Islamisches Recht, S. 125 f.; Serdar Kurnaz (2023),
Normkategorien im islamischen Recht, Handbuch zum islamischen Recht, Bd. II, Berlin:
EB-Verlag, S. 108 ff.

509 Siehe o. A., al-Mawsūʿa al-fiqhīya, Bd. 28, S. 20 f., al-maktaba.org/book/11430/17368#p1
(letzter Zugriff am 10.12.2021).

510 Ibid., S. 21.

140

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://al-maktaba.org/book/11430/17368#p1
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://al-maktaba.org/book/11430/17368#p1


körperlich schweren Tätigkeiten nicht aushalten können, können vom Fasten
ausgenommen werden.511

Für viele Muslim:innen hat der Fastenmonat Ramadan einen hohen Stellen‐
wert und gilt als besonders heilig. In ihm werden gemäß einer Überlieferung
des Propheten Muḥammad »die Tore des Paradieses geöffnet und die Tore der
Hölle geschlossen«.512 Das motiviert Gläubige dazu, insbesondere in diesem
Monat Gott näher zu sein.

Laut einer in al-Buḫārīs Werk erwähnten Überlieferung des Propheten
Muḥammad werden diejenigen, die den Fastenmonat Ramadan aus dem Glau‐
ben heraus und in der Hoffnung auf Gottes Lohn begehen, mit der Vergebung
ihrer vergangenen Sünden belohnt.513 Um diese Belohnung zu erlangen, wird
das Fasten von weiteren Aktivitäten wie Koranrezitation und Nachtgebeten
(tarāwīḥ) begleitet. Dabei sorgen viele Gläubige dafür, missbilligte Taten wie
Schimpfen, Ärger und Streit zu vermeiden und ethisch-moralisch gute Hand‐
lungen wie Beten, Versöhnung mit Mitmenschen und Hilfe für Arme zu prakti‐
zieren/verstärken. Zudem ist der Fastenmonat Ramadan eine Zeit, in der Men‐
schen gewöhnlich viel Zeit in der Moschee verbringen, Gottesdienste (ṣalāt, Pl.
ṣalawāt) verrichten und den Koran lesen. Darüber hinaus streben viele danach,
neben den fünf obligatorischen Gebeten nach dem verpflichtenden Abendgebet
(ʿišāʾ) noch die freiwilligen Nachtgebete (tarāwīḥ) zu vollziehen.

Den letzten Nächten des Ramadans wird eine hohe Bedeutung beigemessen,
da nach muslimischer Überzeugung der Koran erstmals in einer dieser Nächte
(bekannt als Laylat al-Qadr, ›Nacht der Bestimmung‹) offenbart worden sei.
Wer in dieser Nacht aus dem Glauben heraus und in Hoffnung auf Gottes Lohn
betet, dem werden, laut einer Überlieferung des Propheten, seine vergangenen
Sünden vergeben.514

Neben seiner religiösen Bedeutung und dem gesteigerten Praktizieren von
Gottesdiensten ist der rituelle Fastenmonat zunehmend ein gesellschaftliches

511 Vgl. hierzu eine Fatwa des ägyptischen Fatwa-Amts (Dār al-Iftāʾ al-Miṣrīya), Fasting for
Those Working in Strenuous Jobs, www.dar-alifta.org/Foreign/ViewFatwa.aspx?ID=8381
(letzter Zugriff am 10.12.2021).

512 Im Arabischen:
«جَهَناّمَ أبَْوَابُ وَغُلِقّتَْ الجَناّةِ، أبَْوَابُ فتُِحَّتْ رَمَضَانُ دخََلَ إِذاَ»

Siehe al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Bd. 4, S. 123, al-maktaba.org/book/33757/5743 (letzter
Zugriff am 9.12.2021).

513 Im Arabischen:
«ذنَْبِه مِنْ تقَدَاّمَ مَا لهَُ غُفِرَ وَاحْتِسَاباً إِيمَاناً رَمَضَانَ صَامَ مَنْ»

Siehe al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Bd. 3, S. 45, al-maktaba.org/book/33757/3557 (letzter
Zugriff am 7.12.2021).

514 Im Arabischen:
«ذنَْبِهِ مِنْ تقَدَاّمَ مَا لهَُ غُفِرَ وَاحْتِسَاباً إِيمَاناً القدَْرِ ليَْلةََ قاَمَ مَنْ»

Siehe al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Bd. 3, S. 45, al-maktaba.org/book/33757/3557 (letzter
Zugriff am 7.12.2021).

141

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dar-alifta.org/Foreign/ViewFatwa.aspx?ID=8381
https://al-maktaba.org/book/33757/5743
https://al-maktaba.org/book/33757/3557
https://al-maktaba.org/book/33757/3557
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dar-alifta.org/Foreign/ViewFatwa.aspx?ID=8381
https://al-maktaba.org/book/33757/5743
https://al-maktaba.org/book/33757/3557
https://al-maktaba.org/book/33757/3557


und kulturelles Fest.515 Von vielen Muslim:innen wird diese Zeit als Gelegenheit
zum Feiern betrachtet, um sich in ihren Familien zum gemeinsamen Fastenbre‐
chen zusammenzufinden, gemeinsam spezielle Ramadan-Fernsehserien (mu‐
salsalāt Ramaḍān)516 anzusehen, bestimmte Ramadan-Lieder zu hören sowie
sich an zahlreichen sozialen Aktivitäten zu beteiligen.517

Angesichts dieser Entwicklungen werden dem Fastenmonat unterschiedliche
und teilweise widersprüchliche Bedeutungen als einer Zeit der exceptional mo‐
rality518 wie auch der des entertainment zugeordnet. Ein Beispiel für diesen
Widerspruch ist der Nahrungskonsum: Während einige Gläubige im Ramadan
viel Geld für das Essen zum nächtlichen Fastenbrechen ausgeben, betrachten
andere diesen Monat als Gelegenheit, Körper und Geist zu reinigen und zu
läutern und ein Verständnis dafür zu entwickeln, was arme und hungernde
Menschen erleiden.

Auch meine Forschungsteilnehmenden verbinden mit dem Fasten unter‐
schiedliche Bedeutungen, die sich zwischen diesen beiden Polen bewegen.
Für Omran gehört das Fasten im Monat Ramadan zu den Grundlagen seines
Glaubens. Für ihn sei es ein Lernprozess, in dem er Geduld lerne und fühle,
was bedürftige Menschen fühlen. Durch das Fasten bekomme er zudem ein
Bewusstsein für die religiös-existentielle Gleichheit zwischen Reichen und Ar‐
men, die ihren Ausdruck darin finde, dass alle Menschen täglich zu festgelegten
Zeiten gemeinsam das Fasten beginnen und brechen.

Basma nennt ähnliche Motive für das Fasten, nämlich sich an Geduld zu
gewöhnen und sich in arme Menschen hineinversetzen zu können. Zwar faste
sie während des gesamten Ramadan, urteilt aber aus eigener Erfahrung kritisch
über die zuvor genannte Idee religiös-existentieller Gleichheit, die in dieser Zeit
entstehe. Auch wenn sie am Ende des Fastenmonats Ramadan zakāt al-fiṭr519

bezahle, sei sie nie so hungrig, sich in die Lage eines armen Menschen hinein‐
versetzen zu können, weil ihr Tisch beim Fastenbrechen mit verschiedenen
Speisen gefüllt sei. Außerdem sei sie mit ihrem Verhalten im Ramadan nicht
zufrieden, denn um die Langweile tagsüber zu meistern, sehe sie fern oder

515 In seiner ethnografischen Studie Egypt in the Future Tense, in der Schielke sich u. a. mit
dem Ramadan-Alltag in einem Dorf in Nordägypten befasst, beschreibt er ihn als Zeit für
exceptional morality, in der Menschen religiösen Praktiken und Normen verglichen mit
anderen Zeiten des Jahres besondere Aufmerksamkeit schenken. Siehe Schielke, Egypt in the
Future Tense, S. 47 ff.

516 Dies ist insbesondere in den arabischen Staaten üblich. Siehe Christa Salamandra
(1998), »Moustache Hairs Lost: Ramadan Television Serials and the Construction of Identity
in Damascus, Syria«, in: Visual Anthropology 10, S. 227–246.

517 Beispielsweise organisieren junge Menschen in fast jedem Ort Ägyptens Fußallturniere (be‐
kannt als dawarāt ramaḍānīya, Ramadan-Turniere), die vor oder nach dem Fastenbrechen
im Anschluss an das Abendgebet stattfinden.

518 Siehe Schielke, »Being Good in Ramadan«.
519 Zakāt al-fiṭr bezeichnet Almosen, die Muslim:innen am Ende des Fastenmonats Armen und

Bedürftigen geben.

142

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlafe. Sie kommentiert generalisierend nicht nur ihr eigenes, sondern auch
das Verhalten anderer Muslim:innen: »Das ist sicherlich ein Fehler von uns.«520

In Deutschland erfährt der Fastenmonat Ramadan für meine Forschungsteil‐
nehmenden offenbar eine Bedeutungsverschiebung. Er wird zu einer Erinne‐
rung an die gewohnte Stimmung und die Feierlichkeiten in den Heimatländern
stilisiert. Dies erfolgt unabhängig davon, dass die feierliche Ausgestaltung des
Fastenmonats Ramadan je nach Herkunftsort unterschiedlich geschieht. In ei‐
nigen Städten werden Häuser und Straßen mit Laternen, Flaggen und bunten
Papierstreifen dekoriert. In anderen wird der Monatsbeginn mit einer Militär‐
parade und Musik begonnen, z. B. in den Großstädten des Sudans. Außerdem
wird das öffentliche Leben in muslimisch geprägten Staaten meist dem Rhyth‐
mus des Ramadan-Alltags angepasst. Meine Forschungsteilnehmenden teilten
mir mit, dass die Arbeitszeiten während Ramadan in ihren Heimatländern
meist reduziert und/oder auf den Abend nach dem Fastenbrechen verschoben
würden. Letzteres betreffe vor allem Menschen, die auf Baustellen schwer arbei‐
ten müssen. Restaurants und Cafés seien während des Tages geschlossen und
würden erst vor dem oder direkt zum Fastenbrechen öffnen.521 Insofern zeich‐
net sich das öffentliche Alltagsleben durch eine hohe Flexibilität aus. Indem
Menschen große Rücksicht aufeinander nehmen, durch das Miteinander und
die feierliche Gesamtstimmung wachse ein Gemeinschaftsgefühl, welches den
Menschen die Erschwernisse des Fastens erleichtere. Dies könnte aber auch
Druck auf Menschen ausüben, die das Fasten nicht praktizieren können oder
wollen, das Unterlassen des Fastens zu verheimlichen.522

520 Im Original:
.منا غلط الشيء هذا أكيد

521 In einigen islamisch geprägten Ländern schließen die Alkoholgeschäfte während des Rama‐
dans oder sogar im Šaʿbān (der Monat davor), wie in Marokko, und öffnen erst wieder in
der Nacht des Fastenbrechenfestes oder einige Tage nach dem Fest. Dabei feiern Menschen,
die Alkohol konsumieren, das Ende des rituellen Fastenmonats mit Alkohol. In den letzten
Jahren wird beispielsweise immer mehr von langen Schlangen vor Alkoholgeschäften in Kai‐
ro in der Nacht des Zuckerfestes berichtet. Siehe Muḥammad Abū ad-Dahab/Muḥammad
ʿIṣmat (2014), »Laylat ʿīd al-fiṭr: laḏḏat ›aṣḥāb al-mazāǧ‹ f ī raḥīl šahr al-ʿibāda«, in: dotmasr,
bit.ly/3dQXubR (letzter Zugriff am 15.12.2021).

522 In einigen islamisch geprägten Ländern werden sogar diejenigen, die das Fasten im öffentli‐
chen Raum vorsätzlich brechen, mit einer Freiheitsstrafe bis zu sechs Monaten bestraft. Auch
wenn in manchen Regionen Menschen für die Nichteinhaltung des Fastens nicht bestraft
werden, sind sie wegen des sozialen Drucks gezwungen, es zu verheimlichen. Im deutschen
Kontext hat der soziale Druck kaum Einfluss. Muslim:innen, die nicht fasten können oder
wollen, müssen grundsätzlich nicht heimlich essen oder trinken. Das stößt aber bei einigen
Muslim:innen auf Ablehnung. Meine Forschungsteilnehmenden Fatma und Hoda erzählten
mir, dass von vierzehn muslimischen Kolleg:innen im Sprachkurs nur vier Personen im
Ramadan fasteten. Beide hatten kein Verständnis dafür, dass ihre muslimischen Kolleg:innen
im Fastenmonat Ramadan vor ihnen essen und trinken. In ihrem Heimatland, dem Jemen,
würde man das nicht wagen, sondern heimlich tun. Für einen Überblick über Bestrafung
von nicht fastenden Menschen in einigen muslimisch geprägten Ländern siehe o. A. (2017),
»Taʿarraf ʿalā ʿuqūbāt al-ifṭār f ī šahr ramaḍān f ī d-diwal al-ʿarabīya«, in: youm7, bit.ly/3ytg
03h (letzter Zugriff am 15.12.2021).

143

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bit.ly/3dQXubR
https://bit.ly/3ytg03h
https://bit.ly/3ytg03h
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bit.ly/3dQXubR
https://bit.ly/3ytg03h
https://bit.ly/3ytg03h


Die genannte Veränderung des öffentlichen Alltagslebens sowie der Gebets‐
ruf und die Zusammenkünfte in Moscheen während Ramadan fehlen den
befragten muslimischen Geflüchteten in Deutschland am meisten. Vor allem
betrifft dieses Verlustgefühl diejenigen, die ohne Familienangehörige migrier‐
ten. Osama, der allein in Deutschland lebt, verspürt besonders im Ramadan
ein starkes Gefühl von Einsamkeit. Er führt es auf eine schwache muslimische
Infrastruktur in Leipzig zurück. Auch wenn es in Leipzig, seinem neuen Le‐
bensumfeld, mehrere Moscheen gebe, seien das für ihn keine Moscheen, weil
sie sich meist in einem Hausteil befänden und nicht als Moschee erkennbar
seien. Seine ablehnende Haltung gegenüber solchen nicht repräsentativen Or‐
ten äußert er wie folgt: »Wir gehen hier in die Moschee, als hätten wir einen
Diebstahl begangen.«523 Der architektonische Eindruck und der Umstand, dass
es sich um sogenannte ›Hinterhofmoscheen‹ handelt, tragen also auch dazu
bei, dass etwas Vertrautes fehlt. Inhaltlich, so Osama, würden diese Moscheen
außerdem eine nationale oder ideologische Prägung des Islam repräsentieren,
die er nicht vertrete. Osama scheint sich darüber im Klaren zu sein, dass seine
Gefühle im Ramadan Ergebnis seiner persönlichen Erfahrung und Situation
und keinesfalls auf alle Muslim:innen in Deutschland übertragbar sind. Würde
seine Familie mit in Deutschland leben, wäre sein Empfinden möglicherweise
anderer Natur.

Eine ähnliche Wahrnehmung wie Osama hat der ebenfalls allein in Deutsch‐
land lebende Omran zum Ausdruck gebracht. Es fehlen ihm im Fastenmonat
Ramadan die gewohnten Rituale und die familiären Zusammenkünfte, was das
Fasten in den Sommermonaten zusätzlich erschwert habe. Er leide zudem unter
den unflexiblen deutschen Arbeitszeiten während des Fastenmonats. Besonders
problematisch sei für ihn, während des Fests zum Ende des Ramadans (auch
Zuckerfest, ʿīd al-fiṭr) zu arbeiten oder den Sprachkurs besuchen zu müssen.
Während seiner Teilnahme am Integrationskurs habe Omran die Schulverwal‐
tung darauf angesprochen, am Festtag frei haben zu wollen. Dies sei mit
den Argumenten zurückgewiesen worden, dass das muslimische Zuckerfest in
Deutschland kein gesetzlicher Feiertag sei und dass Muslim:innen sich hierzu‐
lande an die deutschen Gesetze halten müssten.524 Die Lösung dieses Konflikts
bestand für Omran darin, sich durch eine Krankschreibung für den Festtag

523 Das Gespräch mit Osama wurde nicht aufgenommen. Diese Aussage beruht auf Feldnotizen,
die erst nach dem Gespräch verfasst wurden. Mithin ist die Aussage im Original nicht
enthalten. Das Gespräch fand am 25.4.2020 statt.

524 Während meiner Arbeit als Integrationslehrkraft konnte ich die Betrübnis meiner mehr‐
heitlich muslimischen Teilnehmenden beobachten, die am ersten Festtag den Sprachkurs
besuchen mussten. Für sie war diese Bedrücktheit nicht nur damit verbunden, dass sie am
Festtag nicht wie gewohnt feiern konnten. Vielmehr schien der Festtag zuweilen auch eine
schmerzhafte Erinnerung an die Heimat zu sein, womit, so wurde mir vermittelt, auch das
Vermissen von Verwandten und Freund:innen einhergehe. Auch die Trauer über im Krieg
verstorbene Personen aus dem Nahkreis spielte dabei offensichtlich eine Rolle. Dies war
insbesondere auch am Vortag des Festes zu spüren. An diesem Tag kam eine Mitarbeitende

144

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der Teilnahmepflicht am Kurs zu befreien, um das am frühen Morgen
stattfindende Festgebet praktizieren zu können. Er begründete diesen Schritt
damit, dass die Teilnahme am Festgebet für ihn wichtiger als der Besuch des
Sprachkurses sei.

Der im Fall Omran schon angedeutete Konflikt mit den Mitwelten spielt
auch in den Gesprächen mit anderen Forschungsteilnehmenden über das Fas‐
ten im deutschen Kontext eine Rolle, wo viele Menschen keine konkreten
Vorstellungen von der muslimischen Fastenform zu haben scheinen. Basma
vermeide deshalb, ihrer Umgebung zu zeigen, dass das Fasten auch Anstren‐
gung bedeute. Sie begründet dies damit, dass ihr kein Verständnis und keine
Rücksichtnahme entgegengebracht werden und sie stattdessen belehrende Er‐
klärungen befürchtet: »Es ist manchmal anstrengend, wenn der Tag lang ist.
Manche wollen mir dadurch beweisen, dass das Fasten ungesund ist.«525 Sie
gebe deshalb immer vor, dass Fasten für sie normal und nicht anstrengend
sei, was sie jedoch zuweilen psychisch überfordere. Tatsächlich sei es während
des Fastens schwer für sie, sich an universitären Lehrveranstaltungen zu beteili‐
gen. Sie könne sich aber nicht vorstellen, das Fasten zu unterlassen, wenn sie
Klausuren schreiben müsse, was sie von einigen praktizierenden muslimischen
Freund:innen kenne. Diese würden damit argumentieren, dass sie durch das
Fasten Schaden erleiden könnten. Basma scheint davon überzeugt zu sein,
dass Gott unabhängig von den Bewertungskriterien menschlichen Handelns,
halal (erlaubt) und haram (verboten), jeden Menschen nach seinen besonderen
Umständen und nach seiner Intention beurteilen würde.

Das Fasten an den langen, heißen Sommertagen sei für Samira besonders
schwer gewesen. Sie habe daher die meisten Lehrveranstaltungen an der Uni‐
versität versäumt und lediglich die notwendigen besucht. Samira empfindet das
Fasten per se als schwer und sieht in den Reaktionen und zahlreichen Fragen
ihrer nichtmuslimischen Kolleginnen eine zusätzliche Belastung. Sie schilderte:

»Während des vorletzten Ramadans war es sehr heiß und ich hatte großen Durst. Unsere
Kolleginnen an der Universität merkten, dass wir müde aussahen. Eine Kollegin fragte uns,
ob wir fasten. Sie konnte nicht verstehen, dass eine Religion ein solches Gebot enthalte. Sie
glaubt, dass die Religion uns quäle.«526

Samira teilte mir mit, dass sie das Mitgefühl und Interesse ihrer Kolleginnen
zum Themenkomplex Fasten im Islam durchaus würdige. Es sei allerdings auch
anstrengend, jedem zu erklären, was Fasten für sie bedeute und warum sie

der Sprachschule in jede Klasse und wies die Teilnehmenden ausdrücklich darauf hin, dass
sie am Festtag zur Schule kommen müssen und dass Deutschland kein islamisches Land ist.

525 Im Original:
.صحي مو الصيام شفت تعبان، يشوفوك خالص بس بدها ناس فيه بتحس بس طويل، النهار يكون لما بيتعب أحيانا

526 Im Original
أنا بتصـــوموا؟ عم أنتو قالت صديقتي. التعب علينا مبين وكان رهيب، عطش فكان شوب، كتير كان الماضي قبل رمضان

.بيعذبنا عم إنه مفكرة! تبعكم الدين بفهم عم ما

145

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gern faste. Anders als in den westlichen Bundesländern Deutschlands, wo sehr
viele Menschen mit türkischen Muslim:innen aufgewachsen seien und leben,
würden ihre ostdeutschen Kolleg:innen ihrem Eindruck nach weniger über
den Islam wissen. Sie führte dies darauf zurück, dass es bisher wohl kaum
Berührung mit muslimischen Praktiken gab.

Die zunehmende Einwanderung von Menschen muslimischen Glaubens
nach Deutschland führte jedoch auch innerhalb der zahlreich werdenden mus‐
limischen Communities zu einer intensiven Auseinandersetzung über die zeit‐
liche Einordnung und die Dauer religiöser Praktiken. Am Beispiel des Fasten‐
monats Ramadan lassen sich diese innermuslimischen Aushandlungsprozesse
feststellen: In den letzten Jahren fiel Ramadan auf die Sommer- und Frühlings‐
monate. Dabei verlängerten sich die Fastenzeiten für in Deutschland lebende
Muslim:innen auf bis zu zwanzig Stunden am Tag. Als Folge verzichteten zu‐
weilen manche Gesprächsteilnehmende völlig527 oder teilweise auf das Fasten,528

während andere Gesprächsteilnehmende in Anlehnung an eine Fatwa des
ägyptischen Fatwa-Amts (Dār al-Iftāʾ al-Miṣrīya) ihre Fastenzeiten kürzten.529

Diese Fatwa besagt, dass es Muslim:innen in Ländern, in denen die Dauer
des Fastens achtzehn Stunden täglich beträgt, gestattet sei, sich an der Dauer
der Fastenzeiten in Mekka zu orientieren.530 Diese Fatwa rief bei Muslim:innen
in Deutschland und in Europa unterschiedliche Reaktionen hervor. Aufgrund
dieser Fatwa verlor beispielsweise meine Gesprächsteilnehmende Samira ihr
Vertrauen in die Azhar,531 der sie das ägyptische Fatwa-Amt zugeordnet hatte.532

Diese Fatwa steht für Samira im Widerspruch zu den Versen im Koran und

527 Der Verzicht auf das Fasten kann aus medizinischen Gründen erfolgen. So verzichtete der
neunundvierzigjährige Nadeem aus Edleb (Syrien) aus medizinischen Gründen im Rama‐
dan vollständig darauf. Ihm zufolge habe Gott gesagt, dass man fasten müsse, aber wenn das
Fasten einem schadet, dann solle man damit aufhören. Er faste daher nicht und höre auf sein
Gewissen und seine Vernunft.

528 Im Sommer 2017 unterrichtete ich in einem Integrationskurs eine mehrheitlich muslimische
Gruppe. Ich kam mit vielen von ihnen ins Gespräch, die mir von Schwierigkeiten des
Fastens im deutschen Kontext berichteten. Wegen der langen Fastenzeiten und der neuen
Alltagsanforderungen sahen sie sich nicht imstande, regelmäßig zu fasten.

529 Ich kenne nicht wenige muslimische Geflüchtete und Muslim:innen, die von dieser Fatwa
Gebrauch machen, um das Fasten an die lebensweltlichen Anforderungen anpassen zu
können.

530 Siehe Dār al-Iftāʾ al-Miṣrīya (2011), aṣ-Ṣiyām fī l-amākin al-latī taṣil fīhā sāʿāt an-nahār ilā 19
sāʿa, bit.ly/3q233tD (letzter Zugriff am 17.12.2021).

531 Al-Azhar gilt als die höchste Autorität des sunnitischen Islam. Sie hat ihren Sitz in Kairo
und umfasst u. a. die Azhar-Universität (ǧāmiʿat al-Azhar) und die Azhar-Moschee (ǧāmiʿ
al-Azhar).

532 Die Zuordnung des ägyptischen Fatwa-Amts zur Azhar hängt damit zusammen, dass der
Großmufti von Ägypten immer vom Rat der Großgelehrten der Azhar nominiert wurde.
Auch die Mitarbeitenden des ägyptischen Fatwa-Amts sind allesamt Gelehrte an der Azhar.
Im Jahre 2021 verabschiedete der ägyptische Staatspräsident ʿAbd al-Fattāḥ as-Sīsī einen
Beschluss, auf dessen Grundlage er selbst den Großmufti ernennt. Siehe Ibrāhīm ʿAbd
al-Maǧīd (2021), »al-Iftāʾ al-Miṣrīya taḫruǧ min ʿabāʾat al-Azhar«, in: Independent Arabia,
bit.ly/3saIG00 (letzter Zugriff am 17.12.2021).

146

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bit.ly/3q233tD
https://bit.ly/3saIG00
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bit.ly/3q233tD
https://bit.ly/3saIG00


der Sunna (Überlieferungen des Propheten), wo die Dauer der Fastenzeit von
der Morgendämmerung und bis zum Sonnenuntergang bestimmt wird. Die
Prophetengefährten (ṣaḥāba) seien während Ramadan mehrmals in andere Re‐
gionen gereist und hätten sich an den im Koran und in der Sunna festgelegten
Fastenzeiten orientiert. An diese Regel und Praxis wollte sich auch Samira trotz
aller Beschwernisse halten.

Ein weiterer Konfliktpunkt insbesondere unter Migrationsbedingungen sind
die Festlegungen von Beginn und Ende des Fastenmonats. Nach einer Über‐
lieferung des Propheten Muḥammad sollen Muslim:innen mit dem Fasten
beginnen, wenn der Neumond gesichtet wird.533 Das Gleiche gilt auch für
das Ende des Ramadans.534 In vielen muslimisch geprägten Ländern wird der
Beginn des Ramadans durch astronomische Berechnungen oder, wie in Saudi-
Arabien, durch die klassische physische Sichtung des Neumondes bestimmt.535

Angesichts dieser Festlegungen kann es in muslimisch geprägten Ländern,
wenn die physische Sichtung von den astronomischen Berechnungen abweicht,
zu unterschiedlichen Fastenzeiten kommen. In Deutschland ist eine solche
einheitliche religiöse Instanz für Muslim:innen nicht gegeben.536 Es obliegt hier
allein den einzelnen Religionsgemeinschaften, Moscheegemeinden sowie dem
Individuum, wie Beginn und Ende des Fastenmonats bestimmt werden. Das
hat im Kontext des Fastens zur Folge, dass Muslim:innen in Deutschland nicht
nur von Stadt zu Stadt unterschiedlich fasten, sondern auch innerhalb einer
Stadt, von einer Moscheegemeinde zur anderen, und sogar innerhalb einer
Familie. Damit verbunden variieren auch die Gebetszeiten von Moschee zu
Moschee deutlich, was zugleich Auswirkungen auf die Fastenzeiten hat, denn
Muslim:innen beginnen ihr Fasten mit dem Gebetsruf des Morgengebets (faǧr)
und brechen es mit dem zum Sonnenuntergang (maġrib).537

Meine Gesprächsteilnehmende Sara brachte zum Ausdruck, dass sie mit den
uneinheitlichen Gebets- und Fastenzeiten große Schwierigkeiten habe. In Leip‐
zig, wo Sara wohnhaft ist, habe die türkische Moschee einen anderen Gebetska‐
lender als die zwei Kilometer entfernte arabische Moschee. Sara wusste nicht,
welchem Gebetskalender sie folgen solle. In ihrer Heimatstadt Sanaa erlebte
sie die Gebetszeiten in allen Moscheen einheitlich. Dort habe sie mit dem
über Lautsprecher gleichzeitig übertragenen Ruf zum Morgengebet das Fasten

533 Im Original:
«لِرُؤْيتَِه وَأفَْطِرُوا لِرُؤْيتَِهِ صُومُوا»

Siehe al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Bd. 3, S. 27, al-maktaba.org/book/33757/3369 (letzter
Zugriff am 17.12.2021).

534 Ibid.
535 Diese Gruppe interpretiert den Ausspruch des Propheten wortwörtlich, in dem er das Wort

(rūʾya, physische Sichtung) ausdrücklich nannte.
536 Siehe dazu die Ausführungen zum Religionsverfassungsrecht in 4.2.1.
537 Insofern können Muslim:innen je nach Gebetszeiten einer Moscheegemeinde etwas kürzer

oder länger fasten.

147

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://al-maktaba.org/book/33757/3369
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://al-maktaba.org/book/33757/3369


begonnen und es mit dem Gebetsruf zum Sonnenuntergang unterbrochen.
Sara schilderte mir zudem ihr Unbehagen darüber, dass sich Muslim:innen in
Deutschland über den Beginn des Fastenmonats Ramadan nicht einigen könn‐
ten. Sie erzählte mir von einer syrischen Familie, in der ein Familienmitglied
gemäß dem Europäischen Rat für Fatwa und Forschung (ECFR),538 der den
Beginn von Ramadan nach den astronomischen Berechnungen festlegt, das
Fasten begonnen habe. Die anderen Familienmitglieder hingegen begannen die
Fastenzeit einen Tag später, weil sie sich einer Moscheegemeinde angeschlossen
hatten, die den Beginn des Ramadans nach klassischer Sichtung des Neumonds
(ruʾyat al-hilāl) bestimme. Sara kritisierte dabei vor allem die widersprüchliche
Praxis von Moscheegemeinden in Deutschland, die zwar für den Beginn von
Ramadan an der physischen Sichtung des Neumonds festhalten, jedoch die
Gebetszeiten auf der Grundlage astronomischer Berechnungen drei Monate
im Voraus veröffentlichen. Hätte der Prophet, so Sara, in heutiger Zeit gelebt,
würde er ausschließlich astronomische Berechnungen zur Anwendung bringen.
Der Prophet habe nach den Umständen seiner Zeit gelebt, was die meisten
Muslim:innen nicht nachvollziehen würden. Sara interpretiert die Überliefe‐
rungen des Propheten nicht buchstäblich, sondern versucht, den Sinn dahinter
zu verstehen. Aus diesem Grund plädierte sie im Sinne eines starken Gemein‐
schaftsgefühls während des Ramadans für eine einheitliche Bestimmung der
Gebets- und Fastenzeiten durch astronomische Berechnungen.

Die in diesem Abschnitt angeführten ethnografischen Vignetten zeigen den
Einfluss des soziokulturellen Umfelds und der physischen Dimension von
Lebenswelten (Umwelt) auf die Wahrnehmung und die Einhaltung einer reli‐
giösen Praktik wie das Fasten im Monat Ramadan. Als vorläufiges Resultat
deutet sich die Tendenz an, dass für viele muslimische Geflüchtete und Mus‐
lim:innen die Bedeutung des Fastenmonats nicht allein durch das Fasten selbst
definiert wird. Veränderte Lebensumstände und Gegebenheiten, die befragte
muslimische Geflüchtete mit dem Fasten verbinden, scheinen ebenso wie Ver‐
änderungen in der Praxis des Fastens von Relevanz zu sein. Auch hier werden
unterschiedliche Wege und Strategien zum Umgang entwickelt sowie aufgrund
fehlender einheitlicher Strukturen für Muslim:innen in Deutschland die eige‐
ne Religion und tradierte religiöse Vorstellungen hinterfragt. Dabei befinden
sich muslimische Geflüchtete in einem Experimentierfeld, in dem sie mehrere
Handlungsmöglichkeiten ausprobieren, um religiöse Vorschriften und Prakti‐
ken mit den alltäglichen Anforderungen und den Lebenskonstellationen im
neuen Lebensumfeld abzuwägen. Das ermöglicht ihnen zugleich großen Spiel‐

538 Der europäische Rat für Fatwa und Forschung (ECFR) ist ein unabhängiges Gremium
muslimischer Gelehrter, die sich im Jahre 1997 mit dem Ziel zusammengefunden haben, u. a.
einheitliche Rechtsgutachten für Muslim:innen in Europa zu erteilen sowie islamrechtliche
Lösungen für alltägliche Herausforderungen für Muslim:innen in Europa gemeinsam zu
finden. Siehe die Webseite des ECFR www.e-cfr.org (letzter Zugriff am 20.12.2021).

148

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.e-cfr.org/
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.e-cfr.org/


raum für einen zunehmend individualisierten und subjektivierten Zugang zur
eigenen Religion.539 Dieser ist von der Interaktion mit ihren Mit- und Umwelten
nicht zu trennen. Im Rahmen dieser Interaktion werden normative religiöse
Vorstellungen und juridische Praktiken von muslimischen Geflüchteten meist
modifiziert und zu einem gewissen Grad an gegebene Verhältnisse angepasst.540

Man darf gespannt sein, wie sich die Lebenswelten muslimischer Geflüchteter
in Deutschland, die im Laufe der Zeit und durch vielfältige Lernprozesse neue
Dynamiken, Standards und Normativitäten entwickeln, auf die innermuslimi‐
schen theologischen Debatten auswirken.

5.2.1.3 Ernährung

Ähnlich wie in anderen Religionen gibt es im Islam einige Vorschriften über
den Nahrungsmittelkonsum. Sie lassen sich im Koran in einigen Versen finden.
Im Grundsatz ist alles für Muslim:innen zu konsumieren erlaubt (al-aṣl fī
l-ašyāʾ al-ibāḥa),541 solange nicht das Gegenteil durch einen Koranvers festgelegt
wird, wie aus Vers 6:145 hervorgeht.542 Wie in mehreren koranischen Versen
hervorgehoben wird, sollte der erlaubte Konsum auch gut (ṭayyib) sein. So
heißt es im Koran 2:168: »O ihr Menschen, esst von dem, was es auf der Erde
an Erlaubtem und Gutem gibt«.543 Die Begriffe halal und ṭayyib treten zusam‐
men an mehreren Stellen des Koran auf.544 Der islamrechtliche Begriff halal
bezeichnet im Kontext der Ernährung das Erlaubte und Zulässige, während
ṭayyib eher gute und schmackhafte Nahrung umfasst. In den einschlägigen
Korankommentaren wird ṭayyib teilweise unterschiedlich ausgelegt. In dem
Kommentar von aṭ-Ṭabarī (gest. 923) wird darunter der Konsum von reinen

539 Siehe Elliesie, Scharia in genuin europäischen Settings.
540 Ein ähnliches Ergebnis schildert Bertram Turner im Hinblick auf marokkanische Mi‐

grant:innen. Siehe Bertram Turner (2012), »Normative Ordnungen, multiple Identitäten
und religiöse Interpretationsmuster unterwegs zwischen Marokko und Kanada«, in: Alltags‐
mobilitäten: Aufbruch marokkanischer Lebenswelten, hrsg. von Jörg Gertel und Ingo Breuer,
Bielefeld: transcript, S. 373–383.

541 Siehe al-Qaraḍāwī, al-Ḥalāl wa-l-ḥarām, S. 20 ff.
542 »Sprich: ›Ich finde in dem, was mir offenbart worden ist, nichts, was einem Essenden, der es

essen möchte, verboten wäre, es sei denn von selbst Verendetes oder ausgeflossenes Blut oder
Schweinefleisch – denn das ist eine Unreinheit oder ein Greuel, worüber ein anderer Name
als der Allahs angerufen worden ist‹, Rassoul, Der Koran, S. 106. Im Original:

مًا إِليَاّ أوُحِيَ مَا فِي أجَِدُ اَل قلُْ» فِسـقْاً أوَْ رِجْسٌ فإَنِاّهُ خِنْزِيـرٍ لحَْمَ أوَْ مَسْفوُحًا دمًَا أوَْ مَيْتةًَ يكَُونَ أنَْ إِالاّ يطَْعمَُهُ طَاعِمٍ عَلىَٰ مُحَراّ
ِ لِغيَْرِ أهُِلاّ «بِهِ َّللااّ

543 Rassoul, Der Koran, S. 19. Im Original:
ا كُلوُا الناّاسُ أيَُّهَا ياَ» «طَيِبّاً حَاَلاًل اأْلرَْضِ فِي مِماّ

544 Wie beispielsweise Koran 2:168; 5:4 und 7:157.

149

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(ṭāhir) Nahrungsmitteln,545 die gleichzeitig nicht verboten sind, verstanden.546

Ibn Kaṯīr wiederum deutet ṭayyib so, dass das konsumierte Nahrungsmittel
gut (schmackhaft) ist und keinen Schaden für Körper und Geist anrichtet.547

Mit der Konkretisierung des Erlaubten durch den Begriff ṭayyib wird vom
Menschen eine aktive Rolle verlangt, nicht nur ausschließlich erlaubte Nahrung
auszuwählen, sondern auch auf die Qualität des Erlaubten, auf dessen Reinheit
sowie auf eine gesunde Ernährung zu achten. Im islamischen Recht wurde die
Frage nach ṭayyib nicht so sehr gestellt, ṭayyib gewinnt jedoch in aktuellen
Diskussionen um Fragen der Lebensmittelindustrie, der Nachhaltigkeit, der
bewussten Ernährung und Bioernährung an Bedeutung.548 Mit ṭayyib wird
heute ein ganzheitliches ethisch-moralisches Verständnis, welches vom Prozess
der Lebensmittelproduktion bis hin zum Verzehr durch den Menschen reicht,
assoziiert. Mit diesem aktuellen ethisch-moralischen Zugang des Begriffs ṭay‐
yib sollten Rechte von Menschen, Tieren und Umwelt gewahrt werden. Die
Einschränkung des Nahrungsmittelkonsums auf Erlaubtes geschieht durch den
Verweis auf mehrere Koranverse. Die für den Konsum nicht gestatteten Nah‐
rungsmittel sind in Sure 5:3 ausführlich aufgeführt:

»Verboten ist euch das Verendete sowie Blut und Schweinefleisch und das, worüber ein
anderer als Allāhs Name angerufen wurde; das Erdrosselte, das zu Tode Geschlagene, das zu
Tode Gestürzte oder Gestoßene und das, was Raubtiere angefressen haben, außer dem, was
ihr geschlachtet habt, ferner das, was auf einem heidnischen Opferstein geschlachtet worden
ist, und ferner (ist euch verboten), dass ihr durch Lospfeile das Schicksal zu erkunden sucht.
Das ist eine Freveltat.«549

Eine Begründung für das ausgesprochene Verbot wird in Vers 6:145 angegeben.
Dabei werden Verendetes, geflossenes Blut und Schweinefleisch als ›unrein‹
(riǧs) oder als ›ein Gräuel‹ (fisq) bezeichnet.550 Es ist nicht klar, worauf sich die

545 In dem Kommentar von aṭ-Ṭabarī wird der Begriff ›rein‹ (ṭāhir) verwendet, ohne genauer
zu erklären, worauf sich die Reinheit von erlaubten Nahrungsmitteln beziehen soll und ob es
dabei um die substanzielle oder um die immaterielle Reinheit geht.

546 Abū Ǧaʿfar Muḥammad Ibn Ǧarīr aṭ-Ṭabarī (o. A.), Ǧāmiʿ al-bayān ʿan tafsīr āyāt al-Qurʾān,
Bd. 3, Mekka: Dār at-Tarbīya wa-t-Turāṯ, S. 301, shamela.ws/book/43/1434#p1 (letzter Zugriff
am 11.11.2022).

547 Ibn Kaṯīr, Tafsīr al-Qurʾān al-ʿaẓīm, Bd. 1, S. 478, shamela.ws/book/8473/570 (letzter Zugriff
am 11.11.2022). Im Original:

.لِلْعقُوُلِ وَاَل لِْْلبَْداَنِ ضَارٍّ غَيْرَ نفَْسِهِ فِي مُسْتطََاباً
548 Vgl. Ali Özkok (2021), »Halal und Tayyib«: NourEnergy über Muslime und Umweltbewusst‐

sein, in: TRT Deutsch, www.trtdeutsch.com/exklusiv/halal-und-tayyib-nourenergy-uber-m
uslime-und-umweltbewusstsein-5554709 (letzter Zugriff am 13.11.2022); Asmaa El Maaroufi
(2019), »Tierethik und Islam: ›Wir leben auf Kosten von Tieren‹«, in: IslamiQ 5, www.islami
q.de/2019/09/14/wir-leben-auf-kosten-von-tieren (letzter Zugriff am 13.11.2022).

549 Rassoul, Der Koran, S. 77. Im Original:
مَتْ» ِ لِغيَْرِ أهُِلاّ وَمَا الْخِنْزِيرِ وَلحَْمُ وَالداّمُ الْمَيْتةَُ عَليَْكُمُ حُرِّ ُ وَالْمُنْخَنِقةَُ بِهِ َّللااّ إِالاّ السـاّبعُُ أكََلَ وَمَا وَالناّطِيحَةُ وَالْمُترََدِيّةَُ وَالْمَوْقوُذةَ
لِكُمْ ۚ بِاأْلزَْاَلمِ تسَْتقَْسِمُوا وَأنَْ النُّصُبِ عَلىَ ذبُِحَ وَمَا ذكَاّيْتمُْ مَا «فِسْقٌ ذَٰ

550 Dieses Verbot im islamischen Recht wirkt sich auch auf zivilrechtliche Verträge aus. So
setzen sich muslimische Rechtsgelehrte beispielsweise mit der Frage auseinander, ob unzu‐
lässige Nahrungsmittel verkauft werden dürfen. Für Muslim:innen in Deutschland ist auch

150

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/43/1434#p1
https://shamela.ws/book/8473/570
https://www.trtdeutsch.com/exklusiv/halal-und-tayyib-nourenergy-uber-muslime-und-umweltbewusstsein-5554709
https://www.trtdeutsch.com/exklusiv/halal-und-tayyib-nourenergy-uber-muslime-und-umweltbewusstsein-5554709
https://www.islamiq.de/2019/09/14/wir-leben-auf-kosten-von-tieren/
https://www.islamiq.de/2019/09/14/wir-leben-auf-kosten-von-tieren/
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/43/1434#p1
https://shamela.ws/book/8473/570
https://www.trtdeutsch.com/exklusiv/halal-und-tayyib-nourenergy-uber-muslime-und-umweltbewusstsein-5554709
https://www.trtdeutsch.com/exklusiv/halal-und-tayyib-nourenergy-uber-muslime-und-umweltbewusstsein-5554709
https://www.islamiq.de/2019/09/14/wir-leben-auf-kosten-von-tieren/
https://www.islamiq.de/2019/09/14/wir-leben-auf-kosten-von-tieren/


im Vers angegebene Unreinheit bezieht und warum das genannte Lebensmittel
unrein ist. Manche Korankommentatoren und Rechtsgelehrte verstehen darun‐
ter eine physische Unreinheit, die für den Menschen schädlich sei.551 So wird
beispielsweise angenommen, dass verendete Tiere möglicherweise an chroni‐
schen oder akuten Krankheiten oder am Verzehr von Giftpflanzen gestorben
seien.552 Ein Verzehr von Verendetem sei nach dieser Argumentation für den
Körper schädlich. Auch in Bezug auf den Verzehr von Blut und Schweinefleisch
wird der gesundheitliche Schaden herangezogen.553

Weiterhin wird der Fleischkonsum von Tieren, die im Namen anderer Gott‐
heiten geopfert wurden, untersagt. Diese Argumente gewinnen bei der Frage
des muslimischen Schächtens und des Halal-Status von tierischen Produkten
insbesondere in nicht mehrheitlich muslimischen Kontexten an Bedeutung.
Grund dafür sind die rechtlichen Einschränkungen, die ein rituelles Schäch‐
ten nur unter Ausnahmeregelungen möglich machen.554 Entsprechend deut‐
scher gesetzlicher Regelung, § 4a 1 TierSchG darf ein warmblütiges Tier nur
geschlachtet werden, wenn es vor Beginn des Schlachtens betäubt worden ist.
Von einer Betäubung kann laut §4b 1 und 2 TierSchG abgesehen werden, wenn
es aufgrund eines Notstands nicht möglich ist oder wenn die zuständige Behör‐
de eine Ausnahmeregelung erteilt. Dies gilt gemäß §4b 2 TierSchG dann, wenn
zwingende Vorschriften der jeweiligen Religionsgemeinschaft das Schächten
vorschreiben oder den Genuss nicht geschächteter Tiere untersagen.555

Eine solche Ausnahmeregelung ist in der Praxis mit viel Aufwand und ho‐
hen Kosten verbunden, wie etwa das Stellen eines Antrags an die zuständige
Behörde, die Bestimmung der Anzahl der zu schächtenden Tiere sowie das
Vorliegen weiterer Voraussetzungen zur Sachkunde und zur Schlachtstätte. In‐

die Frage relevant, ob man in einem Geschäft oder Restaurant arbeiten darf, in dem Schwei‐
nefleisch und/oder Alkohol verkauft oder serviert wird.

551 Siehe o. A., al-Mawsūʿa al-fiqhīya, Bd. 5, S. 140, shamela.ws/book/11430/2901 (letzter Zugriff
am 14.11.2022); siehe auch al-Qaraḍāwī, al-Ḥalāl wa-l-ḥarām, S. 44 ff.

552 Siehe o. A., al-Mawsūʿa al-fiqhīya, Bd. 5, S. 140; siehe auch al-Qaraḍāwī, al-Ḥalāl wa-l-ḥarām,
S. 44 ff.

553 Ibid.
554 Zum Spannungsfeld zwischen Tierschutz und Religionsfreiheit siehe Marie-Claire Foblets/

Hatem Elliesie (2023), »Islam in Europe: Balancing between Conflicting Values and Inter‐
ests – The Case of Unanaesthetized Slaughter of Animals«, in: The Sociology of Shariʿa: Case
Studies from around the World, hrsg. von Adam Possamai et al., 2. Aufl., Cham: Springer,
S. 239–252; Marie-Claire Foblets/Jan Velaers (2014), »In Search of the Right Balance: Recent
Discussions in Belgium and the Netherlands on Religious Freedom and the Slaughter of Ani‐
mals without Prior Stunning«, in: Recht – Religion – Kultur: Festschrift für Richard Potz zum
70. Geburtstag, hrsg. von Brigitte Schinkele, René Kuppe und Stefan Schima, Wien: Facultas,
S. 67–85; Deutscher Bundestag (2007), Schächten: das verfassungsrechtliche Spannungsfeld
zwischen Religionsfreiheit und Tierschutz, Ausarbeitung WD 3 – 202/07; Elliesie/Armbruster,
»Schächten als Bestandteil muslimischer Lebenswelten«.

555 Im Falle des Islam lässt sich nicht klar feststellen, ob die religiösen Vorschriften ein betäu‐
bungsloses Schlachten zwingend vorschreiben. Dies kann man an den aktuellen Rechtsmei‐
nungen, die das betäubungslose Schlachten unterschiedlich bewerten, erkennen.

151

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/11430/2901
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/11430/2901


sofern schränkt die rechtliche Bestimmung die betäubungslose Schlachtung ein
und kann auch Auswirkungen auf den muslimischen Konsum von tierischen
Produkten haben, sowie darauf, was muslimische Konsument:innen unter Ha‐
lal-Lebensmitteln verstehen.556

Die meisten muslimischen Schlachthäuser und Halal-Zertifizierungen las‐
sen die vorherige Betäubung den deutschen rechtlichen Rahmenbedingungen
entsprechend zu.557 Dabei berufen sie sich auf zahlreiche Rechtsmeinungen
(fatāwā) von zeitgenössischen Rechtsgelehrten und Fatwa-Ämtern in musli‐
misch geprägten Staaten, die den Fleischverzehr von betäubten Schlachttieren
erlauben.558 In Deutschland gibt es eine Reihe von privaten Halal-Zertifizierun‐
gen, die teilweise unterschiedlichen Anforderungen und Standards folgen und
mehrheitlich eine vorherige Betäubung akzeptieren.559 Ob und worin sich vor
diesem Hintergrund als halal etikettierte Fleischprodukte von anderen nicht
etikettierten unterscheiden, bleibt fraglich. Trotz der abweichenden Standards
versehen alle Zertifizierungsfirmen ihre Produkte mit dem Halal-Label. Dieses
religiös konnotierte Zeichen soll Muslim:innen eine Orientierung geben, dass
die mit halal etikettierten Produkte gemäß islamischen Speisevorschriften für
den Konsum zulässig sind. Die Etikettierung von Produkten als halal ist nicht
ausschließlich ein religiöser Akt, sondern auch eine kommerzielle Aktivität, die
von religiösen Organisationen, aber auch von nichtreligiösen Unternehmen aus
Gewinninteressen betrieben wird,560 wie Bergeaud-Blackler deutlich macht:

556 Siehe Salim/Stenske, Negotiating ḥalāl Consumption, S. 19 ff.
557 Es ist an der Stelle darauf hinzuweisen, dass das rituelle Schächten im Islam sich nicht auf

die Art der Schlachtung (mit oder ohne Betäubung) reduzieren lässt, sondern auch weitere
tierethische Aspekte beinhaltet, wie etwa in Bezug auf das für die Schlachtung verwendete
entsprechende Werkzeug, damit das Tier möglichst nicht leidet, sowie den Gesundheitszu‐
stand des Tieres und dessen Alter. Siehe Aḥmad Ibn Ḥamad al-Ḫalīlī (1997), »aḏ-Ḏabāʾiḥ aw
aṭ-ṭuruq aš-šarʿīya f ī inǧāz aḏ-ḏakāh«, in: Maǧallat maǧmaʿ al-fiqh al-islāmī 10.1, S. 162 ff.

558 Diese Erlaubnis steht unter der Bedingung, dass Tiere nicht durch die Betäubung sterben
und dementsprechend als verendet (mayta) qualifiziert werden, womit sie in die Gruppe
der verbotenen Lebensmittel fallen würden. Vgl. al-Qaraḍāwī, al-Ḥalāl wa-l-ḥarām S. 58 f.;
sowie einige Rechtsmeinungen des Ägyptischen Fatwa-Amts, Dār al-Iftāʾ al-Miṣrīya (2016),
Istiḫdām muḫaddir aw binǧ fī ḏabḥ al-bahāʾim, bit.ly/3CgVuX4 (letzter Zugriff am 2.1.2023);
dass. (2005), Istiḫdām aṣ-ṣāʿiq al-kahrabī ʿind aḏ-ḏabḥ, bit.ly/3jLL377 (letzter Zugriff am
2.1.2023).

559 Für einen zusammenfassenden Überblick über Halal-Zertifizierungen in Deutschland siehe
Salim/Stenske, Negotiating ḥalāl Consumption, S. 14–21.

560 Siehe Farrah Raza (2018), Accommodating Religious Slaughter in the UK and Germany:
Competing Interests in Carving out Legal Exemptions, Max Planck Institute for Social An‐
thropology Working Papers 191, Halle/Saale: Max Planck Institute for Social Anthropology,
S. 3; vgl. auch Shaheed Tayob (2020), »The Material Semiotics of halal: Neoliberal Islam in
Practice«, in: Anthropological Theory Commons, www.at-commons.com/2020/04/12/the-ma
terial-semiotics-of-halal-neoliberal-islam-in-practice (letzter Zugriff am 2.9.2023).

152

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bit.ly/3CgVuX4
https://bit.ly/3jLL377
http://www.at-commons.​com/​2020/​04/12/​the-material-semiotics-of-halal-neoliberal-islam-in-prac​tice
http://www.at-commons.​com/​2020/​04/12/​the-material-semiotics-of-halal-neoliberal-islam-in-prac​tice
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bit.ly/3CgVuX4
https://bit.ly/3jLL377


»The most important variations between standards are not due to different legal schools
(madhhab) but are due to logical marketing differentiation on both economic and religious
markets.«561

Auch wenn Halal-Lebensmittel für viele Muslim:innen in ihren Lebenswelten
in Deutschland von zentraler Bedeutung sind, wissen nur die wenigsten et‐
was über die einzelnen Halal-Zertifizierungen, die Produktions- und Zertifizie‐
rungsprozesse sowie die angewandten Monitoring-Verfahren. Diese sind für
muslimische Konsument:innen meist nicht transparent.562 Viele Muslim:innen
suchen deshalb ihren eigenen Ernährungsweg und entwickeln ein eigenes Ha‐
lal-Konzept im Rahmen der verfügbaren Möglichkeiten.563

Die im vorangehenden Abschnitt dargestellten theologischen und rechtlichen
Ausführungen stellen den Kontext dar, in dem sich muslimische Geflüchtete
bezüglich der Ernährungsproblematik befinden, mit der sich, wie aus den Feld‐
forschungsdaten hervorgeht, meine Forschungsteilnehmenden seit den ersten
Aufenthaltstagen in Deutschland konfrontiert sehen. Anders als in ihren Hei‐
matländern, wo man sich kaum mit der Frage beschäftigt, ob beispielsweise das
in Restaurants servierte Fleisch entsprechend islamischen Speisevorschriften
zum Konsum gestattet ist, müssen sich praktizierende muslimische Geflüchtete
unter den neuen Umständen stets vergewissern, welche Lebensmittel sie verzeh‐
ren. Diese Auseinandersetzung mit religiös konnotierten Speisevorschriften be‐
ginnt spätestens bei der Unterbringung in Flüchtlingsheimen. Dies war für viele
der erste Moment, in dem die eigene Religionszugehörigkeit im Mittelpunkt
stand und in dem sie diesbezüglich eine unverzügliche Entscheidung treffen
mussten. Die Auseinandersetzung mit der eigenen Religion und den eigenen
religiösen Vorstellungen fand zudem meist nicht individuell statt, sondern in
Interaktion mit den Mit- und Umwelten, d. h. mit den Menschen, die unter‐
schiedliche Ansichten vertreten sowie in Abhängigkeit von den Ernährungs‐
möglichkeiten, die im jeweiligen Lebensumfeld zu finden sind. Der Impuls für
eine solche Auseinandersetzung mit den religiös bestimmten Ernährungsregeln
entstand nicht autonom, sondern war den Umständen geschuldet und führte
meine Forschungsteilnehmenden zu einer bewussten Entscheidung. Für viele

561 Florence Bergeaud-Blackler (2016), »Islamizing Food: The Encounter of Market and Dias‐
poric Dynamics«, in: Halal Matters: Islam, Politics and Markets in Global Perspective, hrsg.
von Florence Bergeaud-Blackler, Johan Fischer und John Lever, London/New York: Rout‐
ledge, S. 91–104, hier S. 123.

562 Vgl. ibid., S. 91–104.
563 In einer gemeinsam mit Leonie Stenske veröffentlichten Fallstudie über den Halal-Konsum

von Muslim:innen in Leipzig haben unsere Forschungsteilnehmenden drei unterschiedli‐
che Mechanismen für die Anschaffung von Halal-Fleischprodukten genannt: die eigene
Beziehung zum Metzger, das Vertrauen in die Industrie und nicht zuletzt das (illegale)
Selbstschlachten von Tieren. Siehe Salim/Stenske, Negotiating ḥalāl Consumption, S. 18 ff.

153

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muslimische Geflüchtete stellte dieser Aspekt der Auseinandersetzung mit der
eigenen Religion eine Herausforderung, wenn nicht eine Belastung dar.564

In meinen einschlägigen Feldforschungsdaten lassen sich im Hinblick auf
die Halal-Ernährung unterschiedliche Reaktionen erkennen. Häufig ist die ers‐
te Reaktion auf das in Flüchtlingsheimen oder von Gastfamilien angebotene
Fleisch, darauf zu verzichten, ohne sich überhaupt mit der Frage der Konsum‐
zulässigkeit zu beschäftigen. Dies ist auch der Fall bei Einladungen durch
deutsche Freund:innen.565 Diese Reaktion lässt sich zum Teil dadurch erklären,
dass einige zunächst wahrnahmen, sich in einem nichtislamischen Umfeld zu
befinden.566 Deshalb haben viele meiner Forschungsteilnehmenden zunächst
nur Fleischprodukte verzehrt, die in Halal-Lebensmittelgeschäften oder in ara‐
bischen Restaurants angeboten werden. In diesem Kontext gelten das Vertrauen
in die Halal-Zertifizierung sowie das persönliche Verhältnis zum Metzger567 als
wichtige Faktoren für den Erwerb von Halal-Produkten.568 So berichtet Omran,
dass er Vertrauen in Fleischprodukte hat, die mit dem arabischen Wort halal
versehen sind. In diesem Falle würde er vor Gott keine Schuld tragen, sollte das
Produkt nicht islamkonform geschächtet sein.

Für meine Forschungsteilnehmenden, die beispielsweise in Dörfern unterge‐
bracht wurden, war der Kauf von Halal-Produkten keine denkbare Option. So

564 Während meiner Tätigkeit als Lehrkraft in Integrationskursen konnte ich ständig die Irritati‐
on meiner muslimischen Teilnehmenden beobachten, was den Lebensmittelkonsum betrifft.
Nicht selten wurde ich von meinen Teilnehmenden gefragt, ob ein bestimmtes Produkt
Schweinefleisch oder Fleisch von nicht geschächteten Tieren enthält. Auch viele meiner
Forschungsteilnehmenden haben ihr Unbehagen über die Diskussionen zu halal und den
damit verbundenen unterschiedlichen und teilweise widersprüchlichen Rechtsmeinungen
zum Ausdruck gebracht.

565 Diese Reaktion ist möglicherweise auf bestimmte islamische Vorschriften zurückzuführen,
die den Gläubigen empfehlen, zweifelhafte Dinge zu vermeiden. So heißt es in einer Überlie‐
ferung des Propheten Muḥammad: »Das Erlaubte ist offenkundig, und das Verbotene ist
offenkundig, und zwischen den beiden gibt es zweifelhafte Dinge, über die viele Menschen
keine Kenntnis besitzen. Wer nun die zweifelhaften Dinge vermeidet, der gewährt damit
seinem Glauben und seiner Ehre Makellosigkeit.« Im Original:

َ الْمُشَباّهَاتِ اتاّقىَ فمََنِ الناّاسِ، مِنَ كَثِيرٌ يعَْلمَُهَا الَ مُشَباّهَاتٌ وَبيَْنهَُمَا بيَِنٌّ، وَالْحَرَامُ بيَِنٌّ الْحَاللَُ» «وَعِرْضِهِا لِدِيِنِهِ اسْتبَْرَأ
Siehe al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Bd. 1, S. 20, shamela.ws/book/1681/92#p1 (letzter Zugriff
am 6.1.2023).

566 Siehe dazu die Ausführungen in Abschnitt 5.1.3.
567 Basierend auf meiner Feldforschung und meiner Beobachtung der Lebenswelten von mus‐

limischen Geflüchteten und Muslim:innen im Allgemeinen gehen viele davon aus, dass
Fleischprodukte halal sind, wenn der:die Inhaber:in oder die Mitarbeitenden einen arabi‐
schen oder türkischen Hintergrund haben. In meinem Gespräch mit dem Inhaber eines
arabischen Restaurants in Leipzig fragte ich ihn, warum das Halal-Siegel auf dem Schau‐
fenster verglichen mit dem Vegan-Siegel sehr klein dargestellt wird. Er erwiderte, dass er
es bewusst rein aus Marketinggründen gemacht habe, um die Aufmerksamkeit gewisser
Kundengruppen in der Umgebung zu erwecken. Es dürfte aus seiner Sicht ausreichend sein,
wenn muslimische Kund:innen wissen, dass der Inhaber Araber und/oder Muslim ist. Das
Halal-Siegel stehe nur sicherheitshalber, falls jemand es nicht wisse.

568 Vgl. hierzu Johan Fischer (2011), The halal Frontier: Muslim Consumer in a Globalized Mar‐
ket, New York: Palgrave Macmillan, S. 96; Salim/Stenske, Negotiating ḥalāl Consumption.

154

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/1681/92#p1
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/1681/92#p1


berichtete mir Asmaa, dass sie zu Beginn ihres Aufenthalts in Deutschland in
einem Dorf lebte, wo es keine Geschäfte oder Restaurants mit Halal-Produkten
gab.569 Um sich mit Fleisch ernähren zu können, hatte sie zwei Optionen.
Entweder musste sie eine lange Fahrt zu einem weit entfernten ›Türken‹ oder
›Araber‹ auf sich nehmen oder im deutschen Supermarkt des Dorfs Fleischpro‐
dukte kaufen. Sie ging von der Annahme aus, dass Tiere in Deutschland nicht
geschächtet werden (ḏabḥ), sondern durch Elektroschock zu Tode kommen.
Sie beschloss, so drückte sie sich aus, Fleisch bei den ›Deutschen‹ zu kaufen.
Doch ihre muslimischen Bekannten hätten ihr davon abgeraten, das Fleisch von
›Deutschen‹ zu essen, weil es verboten sei. Asmaa konnte die Reaktion ihrer
Kolleg:innen nicht akzeptieren. Sie erläuterte das folgendermaßen:

»Es kann sein, dass ich bei einer christlichen Person eingeladen werde, die für mich Hähn‐
chen oder Fleisch gekocht hat. Soll ich der Person sagen: ›Entschuldigung, hast du das
Fleisch von einem Muslim besorgt?‹ Gott hat uns erlaubt, vom Essen der Schriftbesitzer
zu essen und hat uns nur verboten, Schweinefleisch zu verzehren. Gott hat uns auch nicht
verboten, Dinge zu konsumieren, die aus dem Schwein produziert werden, wie Medikamen‐
te. Wir nehmen doch Insulin vom Schwein. Soll die Reaktion sein: ›Tut mir leid, aber
behandelt mich bitte nicht mit Insulin, weil es vom Schwein ist.‹ Es gibt Dinge, die nicht
zusammenpassen. Für mich ist die Vernunft die Grundlage der Bewertung.«570

Das Beispiel zeigt die Aushandlungsprozesse, die Asmaa in ihrem Lebensum‐
feld durchlaufen hat, sowie ihre Konfrontation mit weiteren normativen Vor‐
stellungen, z. B. auf dem Feld der Medizin. Diese Konfrontation hat einerseits
damit zu tun, dass es im Kontext der Ernährung unterschiedliche Rechtsauffas‐
sungen zu halal gibt. Hier prägen die religiöse Sozialisierung und die Erfahrun‐
gen in den Heimatländern die Entscheidung, welche Rechtsauffassung befolgt
wird.

Im Falle von Asmaa war sie aufgrund der Arbeit ihres Vaters mit nichtmus‐
limischen Ausländer:innen daran gewöhnt, bei Nichtmuslim:innen zu essen.
Diese Erfahrung führte Asmaa im Unterschied zu ihrer Bekannten in Bezug auf
lebenswichtige Medikamente mit Bestandteilen vom Schwein zu Argumentati‐
onsmustern, die sie als rational ansieht. Sie verweist also auf die Vernunft (ʿaql)
als Grundlage für die Beurteilung alltagspragmatischer Entscheidungen statt
der wortwörtlichen Übernahme von Textquellen.571 Auch wenn Asmaa einer

569 Das Gespräch mit Asmaa fand am 29.6.2020 in einem Café in Leipzig statt.
570 Das Zitat im Original:

لنا حلـل ربنا مسـلم؟ واحد من اشتريته أنت عفوًا: له أقول. لحم أو دجاج طبخلي وحد مسيحي، حد عند أعزم أن الممكن من
ناخد احنا ما. األدوية زي الخنزير من تيجي اللي األشياء علينا حرم ما الخنزير، لحم علينا وحرم الكتاب، أهل من نأكل إننا

اللـي فـأنه سوا، مـتركبش أشياء فيه. الخنزير من ألنه باألنسلوين تعالجونيش ما سمحت لو ال: أقول. الخنزير من األنسولين
.عقلي هو عليه أقيس

571 Dies weist auf eine Debatte hin, der unter muslimischen Rechtsgelehrten und Philosophen
im Laufe der islamischen Geschichte eine große Bedeutung beigemessen wurde. Dabei ging
es grundsätzlich um die Frage, ob die Vernunft (ʿaql) oder die Überlieferung bzw. die schrift‐
lichen Quellen (naql) den Maßstab darstellen, um das Gute vom Bösen zu unterscheiden.
Siehe Aḥmad al-Amīn (2022), »Ṯunāʾiyat al-ʿaql wa-n-naql f ī l-fikr al-islāmī (The Duality

155

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rationalen Betrachtungsweise folgte, suchte sie nach einem religiösen Kompro‐
miss, um ihre alltagspragmatische Entscheidung zu legitimieren. Sie stützte sich
dabei auf den koranischen Vers 5:5: »Und die Speise derer, denen die Schrift
gegeben wurde, ist euch erlaubt.«572 Insofern legte sie diesen Vers dahingehend
aus, dass sie, mit Ausnahme von Schweinefleisch, Fleischprodukte aus deut‐
schen Supermärkten oder bei deutschen Freund:innen verzehren dürfe. Somit
versucht Asmaa, eine praktische Lösung gemäß ihren Lebensbedingungen zu
finden und das Denken in der Halal- und Haram-Dichotomie zu vermeiden.

Auch bei anderen Forschungsteilnehmenden unterlagen normative Vorstel‐
lungen vom Halal-Konsum im Laufe der Zeit einer gewissen Veränderung und
Flexibilität. So wagen es viele meiner Gesprächsteilnehmenden laut eigener
Aussagen nach einiger Zeit, auch Fleischprodukte aus deutschen Supermärkten
und Restaurants zu konsumieren, die kein halal geschächtetes Fleisch anbie‐
ten. Nadia berichtete, dass sie zu Beginn ihres Aufenthalts in Deutschland
Fleischprodukte in Restaurants wie KFC und Burger King vermied.573 Sie war
sich unsicher, ob sie das Fleisch nicht geschächteter Tiere verzehren dürfe.
Auch wenn sie in einer islamischen Rechtsmeinung (Fatwa) gelesen habe,
dass Muslim:innen in einem ›christlichen‹ Land das Fleisch der Schriftbesitzer
(ahl al-kitāb) konsumieren dürfen, habe sie vorsorglich nur halal zertifizierte
Fleischprodukte gegessen.574 Im Laufe der Zeit musste Nadia feststellen, dass
diese Entscheidung nicht eine vorübergehende sein dürfte, sondern lebenslang
ihren Alltag bestimmen würde. Ihren universitären Lebensrhythmus zu unter‐
brechen, um sich bei den Händler:innen in der weit entfernt gelegenen Eisen‐
bahnstraße575 halal ernähren zu können, oder sich nur auf den Konsum von
vegetarischen Speisen in der Universitätsmensa zu beschränken, empfand sie
zunehmend als anstrengend. Auch eine tägliche Zubereitung ihrer Mahlzeiten
zu Hause kam für sie nicht infrage, weil das viel Zeit in Anspruch nehme und
sie ungern koche. Um sich den Aufwand und die Anstrengung zu sparen, mach‐
te sie aus pragmatischen Gründen von der oben erwähnten Fatwa Gebrauch
und aß Fleischprodukte in der Mensa und in deutschen Restaurants. Auch
wenn dies von manchen ihrer muslimischen Kommiliton:innen kritisch oder
als Missachtung eines Verbots gesehen wird, betrachtet Nadia die Religion als
eine Erleichterung für den Menschen.

of Transmission and Reason in Islamic Thinking)«, in: Humanitarian & Natural Sciences
Journal (HNSJ) 3.4, S. 296–308, www.hnjournal.net/3-4-19 (letzter Zugriff am 11.1.2023).

572 Im Original:
«لاّكُمْ حِلٌّ الْكِتاَبَ أوُتوُا الاّذِينَ وَطَعاَمُ»

573 Die Gespräche mit Nadia fanden am 9.1., 2.9. 2020 und 16.9.2021 statt.
574 Hier ist ein Beispiel für eine Fatwa des European Council for Fatwa and Research (ECFR)

zum Konsum von Fleischprodukten in nicht mehrheitlich muslimischen Ländern: ECFR
(2018), Bišaʾn aḏ-ḏabāʾiḥ wa-ṭaʿām ahl al-kitāb, Fatwa Nr. 3819, bit.ly/3k8jXHT (letzter Zu‐
griff am 10.1.2023).

575 Die Eisenbahnstraße ist eine bekannte Straße in Leipzig mit vielen arabischen und türki‐
schen Läden und Restaurants, die Halal-Produkte anbieten.

156

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hnjournal.net/3-4-19/
https://bit.ly/3k8jXHT
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hnjournal.net/3-4-19/
https://bit.ly/3k8jXHT


Eine ähnliche Erfahrung machte auch Basma zu Beginn ihres Studiums.576

Die lange Zeit, die sie täglich an der Universität weilte, brachte sie dazu, von
ihrem ursprünglichen Halal-Konzept abzuweichen, um ihren neuen Lebensbe‐
dingungen gerecht zu werden. Außer Schweinefleisch verzehrte sie alle anderen
Fleischprodukte, unabhängig davon, ob sie halal zertifiziert waren. Allerdings
wurde Basma von ihren Familienangehörigen vorgeworfen, in deutschen Re‐
staurants oder in der Universitätsmensa Fleischprodukte zu konsumieren, ob‐
wohl dazu gar keine Notwendigkeit bestehen würde. Aus Sicht ihrer Familie
hätte sie ihre täglichen Mahlzeiten von zu Hause mitnehmen können. Obwohl
Basma ihrer Familie im Prinzip Recht gibt, hält sie dies für unpraktisch. Sie
schilderte die Situation folgendermaßen:

»Ich habe bisher Schwierigkeiten mit meiner Ernährung. Jedes Mal, wenn ich bei Freund:in‐
nen eingeladen bin, ist es mir peinlich zu fragen, woher sie das Fleisch besorgt haben. Ich
werde essen, ohne danach zu fragen. Das ist aber ein Problem für mich und dafür habe ich
bisher keine Lösung. Ebenso schwierig ist es, wenn ich mit Freund:innen ausgehe. Ich muss
die ganze Zeit daran denken, dass ich in diesem oder jenem Restaurant nicht essen kann,
weil es nicht halal ist. Das wird mich und meine Freund:innen einschränken.«577

Wie aus dieser Beschreibung hervorgeht, steht Basma in einem Konflikt zwi‐
schen ihrem ursprünglichen Halal-Konzept, an das sie innerhalb der Familie
gebunden war, und ihren neuen Lebensbedingungen, in denen sie zu neuen
Sozialfeldern wie der Universität und dem Freundeskreis gehört. Insofern be‐
wegt sich Basma, in Entsprechung zu Sally Falk Moores Konzept, in semi-au‐
tonomen sozialen Feldern, in denen unterschiedliche normative Ordnungen
und interne Regelungsvorgaben geteilt werden. Auch wenn sie sich je nach So‐
zialfeld an die entsprechenden normativen Vorstellungen hält, erlebt sie einen
Konflikt, der zum einen von der Erwartungshaltung ihrer Familie, zum andern
von ihrem Willen, nicht als Außenseiterin unter Freund:innen und damit als
Belastung betrachtet werden zu wollen, abhängt. Anstatt an ihrem gewohnten
Halal-Konzept in den neuen sozialen Feldern festzuhalten, entschied sie sich
für einen alltagspragmatischen Umgang mit ihrer Ernährung.

Für den Konsum von Fleischprodukten ist nicht nur die Art der Schlachtung
entscheidend. Auch der Geschmack wird von einigen Forschungsteilnehmen‐
den als relevanter Faktor angesehen und kann sogar als einziges Kriterium für
eine Entscheidung herangezogen werden. Damit verbunden ist die Annahme,
dass das, was rechtens ist, auch besser schmecken müsse. Für Nadeem war dies
ein Grund, auf den Kauf von halal zertifizierten Produkten zu verzichten. Statt‐

576 Das Gespräch mit Basma fand am 3.5.2020 statt.
577 Es folgt das Zitat im Original:

أو تبعكـم اللحمـة جـايبين وين من أنتم أسألهم أقعد بيت، على اتعزمت إذا فيني ما أنا. مشكلة فيه عندي لهلق األكل موضوع
مع تكون لما صعب هيكون كمان. حل أالقي بقدر عم ما ولهلق مشكلة، شوية الموضوع فهاد. أسأل ما بدون آكل راح هيك،
.معي يتقيدوا هيضطروا وهما هتقيد أنا حالل، مو ألنه أوهونيك، هون آكل بدي ما دائما هيكون برا، ناس

157

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen schlug er seiner Frau vor, Fleisch aus dem Supermarkt zu probieren.578

Mit dem Argument, dass Fleischprodukte in deutschen Supermärkten von
Tieren stammen würden, die nicht nach den islamischen Speisevorschriften
geschlachtet worden seien, lehnte seine Frau die Idee zunächst ab. Schließlich
gelang es Nadeem, seine Frau von einem Versuch zu überzeugen. Nachdem
beide das Hühnerfleisch aus dem Supermarkt probiert hatten, stellten sie fest,
dass es genauso gut schmecke (ṭayyib) wie das Hühnerfleisch in Syrien.579

Nadeem kommentierte:
»Ich bin nicht streng, was diese Themen anbetrifft. Mir ist nur der Geschmack wichtig.
Es interessiert mich nicht, ob die Tiere nach den Vorschriften der Scharia geschächtet
wurden oder nicht. […] Was mein Magen akzeptiert, akzeptiere ich. Ich esse bloß kein
Schweinefleisch.«580

Obwohl Nadeem im Laufe des Gesprächs Unsicherheiten bezüglich der islam‐
rechtlichen Bewertung von Fleischprodukten aus deutschen Supermärkten
zeigte, traute er dem halal zertifizierten Fleisch in den arabischen Läden in
Leipzig nicht. Er bezweifelte, dass dieses Fleisch tatsächlich aus Schlachtung
gemäß den Scharia-Vorschriften stammen würde. Seiner Ansicht nach könne
man nicht jedem arabischen Metzger vertrauen, auch wenn er Muslim sei. Er
wisse nicht, in welchem soziokulturellen Umfeld diese Menschen aufgewachsen
und religiös sozialisiert seien.

Zweifel an halal zertifizierten Fleischprodukten sind auch bei Hoda und
Fatma vorhanden, vor allem wenn diese Produkte manchmal viel Blut enthal‐
ten.581 Von Freund:innen haben sie erfahren, dass in Deutschland alle Tiere
vor der Schlachtung durch Elektroschock betäubt werden müssen. Hoda und
Fatma befürchten, dass die Tiere bereits durch die vorherige Betäubung sterben,
was islamrechtlich als verendet (mayta) qualifiziert wird. Sie dürften daher für
den Verzehr nicht mehr erlaubt sein. Daher gebe es aus ihrer Sicht keinen
Unterschied zwischen Fleischprodukten aus den deutschen Supermärkten und
halal zertifiziertem Fleisch. Auch die Einführung staatlicher Mechanismen, die
möglicherweise Regeln und Standards festlegen könnten, ist aufgrund des reli‐

578 Das Gespräch mit Nadeem fand am 16.11.2019 statt.
579 Andere Forschungsteilnehmende besorgen hingegen Fleischprodukte lieber aus den Halal-

Geschäften, weil diese ihnen besser als Fleischprodukte aus deutschen Supermärkten schme‐
cken.

580 Es folgt das Zitat im Original:
.مدبوحـة ما أو اإلسـالمية الشـريعة على مدبوحة إذا بتهمني ما. بتهمني الطعمة إنه ما بقدر األشياء، بهاي تعصب عندي ما

.خنزير لحم باكل ما بس. بقبله معدتي بتقبله اللي
581 Eine Feststellung oder Überprüfung des Halal-Seins von Produkten ist durch muslimische

Konsument:innen überhaupt nicht möglich, wie Fischer deutlich macht: »smell, texture, or
taste cannot determine whether a product is halal or not«. Siehe Fischer, The halal Frontier,
S. 91.

158

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


giösen Charakters des Halal-Markts und der gebotenen religiös-weltanschauli‐
chen Neutralität des Staates nicht möglich.582

Mit der halal-konformen Ernährung sind weitere Fragen verbunden, wie
beispielsweise die einer beruflichen Tätigkeit in Restaurants, in denen Alkohol
oder Schweinefleisch serviert wird oder die Zusammenkunft mit Personen, die
Alkohol konsumieren; Fragen, mit denen auch meine Forschungsteilnehmen‐
den konfrontiert waren.

Zum Beispiel erzählte mir Shaimaa, dass sie ein Jobangebot in einem Restau‐
rant hatte, das Alkohol anbietet.583 Ihre Mutter und ihre deutschen Freund:in‐
nen rieten ihr davon ab, dieses Angebot anzunehmen, weil eine solche Tätig‐
keit im Islam verboten sei. Ihre Mutter habe oft eine Aussage des Propheten
Muḥammad zitiert, die sie auswendig gelernt habe. Demnach habe Gott den
Wein und den, der ihn trinkt, trägt und/oder verkauft, verflucht.584 Daraus
habe ihre Mutter herausgelesen, dass ihrer Tochter die Tätigkeit im Restaurant
verboten sei. Vergeblich habe Shaimaa im Internet nach logischen Argumenten
für ein solches Verbot gesucht. Sie habe auf ihr Herz und ihre Vernunft gehört
und traf auf dieser Basis lebensweltliche Entscheidungen. Es war ihr statt einer
Ablehnung dieser Tätigkeit wichtiger, sich aus der Abhängigkeit vom Jobcenter
zu befreien und ihr Leben selbst zu finanzieren, auch wenn ihre Mutter argu‐
mentierte, dass Gott ihr vergeben werde, wenn sie noch für eine gewisse Zeit
Sozialhilfe beziehe. Shaimaa schilderte:

»Ich bin jung und arbeitsfähig. Ich ziehe es vor, selbst für meinen Lebensunterhalt zu
sorgen, anstatt zuhause zu bleiben und auf eine finanzielle Unterstützung aus Steuermitteln
zu warten. Als ich (dann) gearbeitet und sehr viel Steuer bezahlt habe, begann ich zu spüren,
wie sich Steuerzahlende fühlen. Ich werde sicher nie zu Hause bleiben.«585

Shaimaa wägt für ihre Entscheidung in der erwähnten Situation zwischen den
religiös normativen Aussagen, die von ihren Familienmitgliedern argumenta‐

582 Das führte dazu, dass der Halal-Markt in Deutschland von einer Vielzahl von Akteur:innen,
die Autorität über halal und den Halal-Status beanspruchen, geprägt wird, wie Islamische
Gelehrte, Imame, Lebensmittelwissenschaftler:innen, Tierärzt:innen, Zertifizierer:innen,
Unternehmer:innen, Metzger:innen, Verkäufer:innen und einfache Gläubige. Sie alle teilen
eine Art pluralistische religiöse Autorität und beeinflussen den Halal-Konsum der muslimi‐
schen Gemeinschaften in Deutschland. Salim/Stenske, Negotiating ḥalāl Consumption, S. 15.

583 Das Gespräch mit Shaimaa fand am 30.6.2020 via WhatsApp statt.
584 Diese Aussage basiert auf folgender Überlieferung des Propheten Muḥammad, die bei Abī

Dāwūd zu finden ist: »Verflucht hat Gott den Wein (ḫamr), seinen Trinker, den, der ihn
anbietet, seinen Verkäufer, seinen Käufer, den, der ihn auspresst, den, der sein Auspressen
verwaltet, seinen Träger und den, zu dem er getragen wird.« Und im Original:

«إليه والمحمولةَ وحامِلهَا، ومعتصِرَها، وعاصِرَها، ومبتاعَها، وبائِعهَا، وساقِيها، وشاربهَا، الخمرَ، هللاُ لعن»
Siehe Sulaymān Ibn al-Ašʿaṯ Ibn Isḥāq al-Azdī as-Siǧistānī Abī Dāwūd (2009), Sunan Abī
Dāwūd, ed. von Šuʿayb al-Arnaʾūṭ, Bd. 5, Kairo: Dār al-Risāla al-ʿĀlamīya, S. 517, ḥadīṯ
Nr. 3674, shamela.ws/book/117359/3097 (letzter Zugriff am 24.1.2023).

585 Hier folgt das Zitat aus dem Original:
النــاس ضــرايب وأنطـر بـالبيت أقعد مما أحسن تبعي، مصاري من حالي على أصرف أنا. أشتغل وأقدر الشباب، بعمر أنا

.تاني بالبيت أقعد مستحيل أكيد. اآلخرين بشعور شعرت ضرائب أدفع وبدأت اشتغلت لما. مصاري تجيني

159

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/117359/3097
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/117359/3097


tiv herangezogen werden und ihren eigenen Vorstellungen ab, die eine Wider‐
spiegelung ihres dynamischen Selbstbildes darstellen. Je nach dem Sozialfeld
und der damit verbundenen Rechtsgemeinschaft(en), kann ihre Haltung als
lobens- oder verachtenswert empfunden werden. Shaimaa entschloss sich zu
einer Haltung, die mit ihrer Eigenwelt und den normativen Vorstellungen der
Aufnahmegesellschaft übereinstimmt. Durch das Ausprobieren der Tätigkeit
im Restaurant konnte sie sich nach eigener Auskunft in das Gefühl Steuerzah‐
lender hineinversetzen und vermutlich auch deren Ressentiments gegenüber
Nichtarbeitenden nachvollziehen. Ihre Entscheidungsfindung wurde für sie zur
Grundlage der Abwendung von einer normativ religiösen Regel.

Auch meine Forschungsteilnehmende Nadia wurde mit dieser religiösen Ar‐
gumentation konfrontiert, sich nicht mit Personen in einem Restaurant aufhal‐
ten zu dürfen, wenn diese Alkohol trinken. Dies hielten einige ihrer Freundin‐
nen aufgrund einer Überlieferung des Propheten Muḥammad für verboten.586

Ein solches Verbot hat für Nadia nach eigener Aussage wenig Überzeugungs‐
kraft. Anders als Shaimaa wägt Nadia nicht zwischen der vermeintlich religiös
normativen Ordnung und ihrem persönlichen Religionsverständnis ab, sondern
hält es für unvorstellbar, dass eine solche Vorschrift Teil ihrer Religion sein
kann. Sie sucht daher nach einer Lösung dieses Konflikts innerhalb der Religi‐
on selbst, indem sie mit einer Überlieferung des Propheten argumentiert, dass
die Religion eine Erleichterung für den Menschen sein soll.587 Demzufolge wäre
das Verbot einer Anwesenheit bei Zusammenkünften, wo Alkohol getrunken
wird, nicht in Einklang mit Grundprinzipien ihrer Religion zu bringen.

Die in diesem Abschnitt aufgeführten Erfahrungsbeispiele meiner For‐
schungsteilnehmenden zeigen, dass normative Ordnungen zum Thema Ernäh‐
rung in der Praxis einen Wandel erfahren können. Dieser Wandel ergibt sich
aus den neuen Lebenskontexten muslimischer Geflüchteter in Deutschland,
die ein Beharren auf herkömmlichen normativen Rechtsreferenzsystemen er‐
schweren. Damit verbunden sind auch Unklarheiten und Zweifel bezüglich der
Halal-Zertifizierungen und ihrer Standards. Dies eröffnet Möglichkeiten für
die Aushandlung von Normativität, die zwischen vertrauensbasierter und er‐
fahrungsbasierter Einschätzung normativer Gebote oszilliert. Die gemeinsame
Religionszugehörigkeit wird dabei nicht stets als Garantie für den Ausschluss
von Fehlverhalten angesehen. Das hat Auswirkung auf die Ausbildung indivi‐
dueller, pragmatischer und situativer normativer Strategien. In diesem Zusam‐
menhang ist zu beobachten, dass zahlreiche muslimische Geflüchtete jenseits

586 Siehe Fußnote 584.
587 Dies basiert auf einer in al-Buḫārīs Ṣaḥīḥ erwähnten Überlieferung des Propheten Muḥam‐

mad, »Die Religion ist eine Erleichterung.« Im Original:
«يسر الدين إن»

Siehe al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Bd. 1, S. 17, shamela.ws/book/1681/70 (letzter Zugriff am
9.12.2022).

160

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/1681/70
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/1681/70


der religiösen Regularien einen rationalen und alltagspragmatischen Umgang
mit Nahrungsmitteln und damit Zusammenhängendem entwickelt haben. Das
schließt allerdings Auseinandersetzungen und Interaktionen mit den mit- und
umweltlich Begegnenden, die normative Ordnungen vertreten, nicht aus.588

5.2.2 Zwischenmenschliche Praktiken (muʿāmalāt)

In den Herkunftsgesellschaften und sozialen Feldern, in denen muslimische
Geflüchtete aufgewachsen sind, unterliegen zwischenmenschliche Beziehungen
lokal geprägten normativen Ordnungen. In solchen sozialen Feldern haben
insbesondere gewohnheitsrechtliche Elemente Auswirkungen darauf, wie Men‐
schen miteinander umgehen und wie sie gemeinsame Rechtsverhältnisse gestal‐
ten.589 In diesem Zusammenhang werden Menschen meist nicht als Individuen
wahrgenommen, die unabhängig von ihrer Zugehörigkeit zu unterschiedlichen
sozialen Gruppen bestimmte Handlungen ausführen oder alltägliche Entschei‐
dungen treffen können.590 Das soziale Umfeld sorgt selbst dafür, dass sich
zwischenmenschliche Praktiken nach den im jeweiligen sozialen Feld als be‐
deutsam angesehenen Normen gestalten. Wenn beispielsweise ein Paar ein
gemeinsames Leben führen und unter einem Dach leben will, sollte es für
die Verwirklichung dieses Ziels Rücksicht auf rechtliche, religiöse und lokal
geprägte Normen nehmen. Ein Verstoß gegen diese Rechtsordnungen kann in
etlichen Herkunftsländern schwerwiegende Folgen nach sich ziehen.591

Solche Mechanismen sozialer Kontrolle, die aus den Herkunftsländern mit‐
gereist sind, verlieren in den neuen sozialen Feldern muslimischer Geflüchteter
in Deutschland größtenteils an Bedeutung. Hier erfahren zwischenmenschliche
Praktiken eine andere rechtliche und gesellschaftliche Bewertung. Individuen
steht ein großer Gestaltungsspielraum zu, zwischenmenschliche Beziehungen
selbstständig nach dem eigenen Willen und unabhängig von der Zugehörigkeit
zu einer sozialen Gruppe einzugehen. Muslimische Geflüchtete können also
mitgebrachte Rechtselemente in den neuen sozialen Feldern gänzlich beibehal‐

588 Dieser Umstand ist auf die Tatsache zurückzuführen, dass das Lebensumfeld muslimischer
Geflüchteter in Deutschland von einer Vielzahl an Ernährungsvorschriften und -anleitungen
geprägt ist, die unterschiedliche Hintergründe und Argumentationen aufweisen. Zu diesen
zählen beispielsweise gesundheitliche, ethisch-moralische, spirituelle oder einfach lebenssti‐
listische Aspekte. Geflüchtete – wie sicherlich auch andere Menschen – werden täglich mit
neuen heilsbringenden Diäten auf dem Markt konfrontiert. Nahrungs- und Genussmittel
haben ihre spezifischen normativen Wertungen und Terminologien, die Neuankömmlinge
lernen müssen. Wie muslimische Geflüchtete mit all diesen neuen Ernährungsvorschriften
und ihren Wertungen umgehen, ist eine empirisch noch zu untersuchende Frage.

589 Siehe die Ausführungen in Abschnitt 5.1.2.
590 Vgl. Menzel, »Zum Umgang mit dem Fremden«.
591 Vgl. Griffiths, »What Is Sociology of Law?«, S. 109.

161

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten oder teilweise modifizieren, Rechtselemente des neuen Lebensumfeldes
aufnehmen und/oder eigene Rechtselemente entwickeln.592

Im Folgenden werden zwei Themenkomplexe zwischenmenschlicher Prakti‐
ken vorgestellt, nämlich Dating und Eheschließung (zawāǧ), zwei Themenbe‐
reiche, die im Leben muslimischer Geflüchteter in Deutschland große Bedeu‐
tung haben. Im Mittelpunkt der Analyse stehen vor allem die Aushandlung
unterschiedlicher normativer Ordnungen (Islamisches Recht, deutsches Recht,
gewohnheitsrechtliche Elemente, ungeschriebene soziale Normen) und die all‐
tagspragmatischen Prozesse der Entscheidungsfindung. Bei der Darstellung
und Analyse der Daten scheint eine strikte Trennung zwischen beiden Themen
nicht realisierbar zu sein, weil sie insbesondere in muslimischen Kontexten
miteinander verwoben sind und als ein Ganzes betrachtet werden.

5.2.2.1 Dating

Religiöse Vorschriften zum Dating593 lassen sich in der klassischen islamrecht‐
lichen Literatur aus der Rubrik der ›Verlöbnisvorschriften‹ (aḥkām al-ḫiṭba)
ableiten. Hier werden neben anderen Fragen z. B. die behandelt, was der Bräu‐
tigam von seiner Braut sehen oder anfassen und ob das verlobte Paar sich
ohne Begleitung eines Dritten an einem Ort zusammenfinden darf.594 In vielen
islamisch geprägten Ländern unterliegen Regelungen zu Dating meist lokal
geprägten gewohnheitsrechtlichen Normen, die sich mit religiösen Normen
überschneiden können. Diese Kombination bestimmt in der Regel, wie die
Beziehung zwischen einem Mann und einer Frau vor der Ehe ausgestaltet sein
sollte und welche Möglichkeiten des gegenseitigen Kennenlernens es gibt. Je
nach lokalem Sozialfeld und/oder der Gruppenzugehörigkeit der Betroffenen
können diese Regelungen unterschiedlich streng bzw. liberal ausgelegt werden.
Dabei werden Kennenlernmöglichkeiten vor allem im Sinne einer Verlobung
(ḫiṭba), also als erste Schritte in Richtung einer offiziellen Eheschließung wahr‐
genommen.595 Oft werden mehrere Personen, Familienmitglieder, Freund:innen
oder sogar Nachbar:innen, in den Kennenlern- und/oder Eheschließungspro‐

592 Siehe hierzu die Ausführungen in Abschnitt 4.1.2.
593 Unter Dating werden hier alle Versuche der Paarbildung und Kontaktaufnahme von vor

allem syrischen Geflüchteten in Deutschland verstanden. Das hier vorgestellte empirische
Material bezieht sich hauptsächlich auf Erhebungsdaten syrischer Geflüchteter in Deutsch‐
land, die über ihre Erfahrungen bei der Partnersuche berichten.

594 Siehe o. A., al-Mawsūʿa al-fiqhīya, Bd. 19, S. 197, shamela.ws/book/11430/11692 (letzter Zugriff
am 14.11.2022).

595 Zwar ist mit der Verlobung ein Eheversprechen verbunden, sie gilt aber nicht als verbindli‐
cher Vertrag. Beide Parteien können von dem Eheversprechen jederzeit zurücktreten. Siehe
Ebert/Heilen, Islamisches Recht, S. 150.

162

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/11430/11692
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/11430/11692


zess involviert, ganz unabhängig davon, ob das Paar sich zunächst individuell
kennengelernt hat.596

Wie mein Forschungsteilnehmender Barakat mitteilte,597 müsse man in sei‐
nem Lebensumfeld in Syrien bei einer individuellen Liebesbeziehung die Fa‐
milie in irgendeiner Phase einschalten.598 Damit einhergehend würden lokale
Normen große Beachtung finden. Es handelt sich dabei meist um ein Paar aus
zwei Familien, die einander höchstwahrscheinlich kennen, im selben Lebens‐
umfeld leben und dieselben Gewohnheiten, Traditionen und dieselbe religiöse
Konfession besitzen.599 Je mehr Gemeinsamkeiten das Paar und die Familien
in Bezug auf den familiären Status, die Konfession, den Religiositätsgrad und
den Bildungsstand aufweisen, desto wahrscheinlicher ist die Aussicht auf eine
Eheschließung.

In diesem Kontext scheint die Beziehung zwischen Mann und Frau eine pri‐
mär familiäre und gesellschaftliche Angelegenheit zu sein, bei der insbesondere
den Interessen der Familie und deren Ruf im sozialen Umfeld große Bedeutung
zukommt.600 Darauf werden sowohl die Frau als auch der Mann bei der Ehe‐
partnerwahl Rücksicht nehmen. Nicht selten ergreift die Familie des Mannes
die Initiative und sucht im lokalen Umfeld nach einer den Kriterien der Familie
und den Wünschen des Mannes entsprechenden Frau.601 Im Rahmen dieser so‐
ziokulturellen Ordnung sind muslimische Geflüchtete in ihren Heimatländern
sozialisiert worden. Auch wenn dies gewisse Einschränkungen mit sich bringt,
erscheint sie vielen Forschungsteilnehmenden als praktikabel und einfach.

Die Ausübung solcher Kennenlernmechanismen, bei denen Dritte einbezo‐
gen werden, ist in Deutschland jedoch nicht/kaum oder nur stark abgemildert
üblich und für muslimische Geflüchtete unter den neuen Lebensumständen
schwer zu realisieren. Dies hat u. a. damit zu tun, dass die gesellschaftlichen
Strukturen, die muslimische Geflüchtete in ihren Herkunftsländern gewohnt

596 Vgl. Halim Barakat (1998), al-Muǧtamaʿ al-ʿarabī al-muʿāṣir: baḥṯ istiṭlāʿī iǧtimāʿī, Beirut:
Markaz Dirāsāt al-Wiḥda al-ʿArabīya, S. 199 ff.

597 Barakat ist ein syrischer Geflüchteter aus Damaskus. Ich kenne ihn seit 2017 und habe ihn
vor diesem Gespräch mehrmals getroffen. Das Gespräch mit Barakat fand am 7.4.2021 in
Leipzig statt.

598 Ähnliche Ergebnisse liefert die ethnografische Studie von Īmān Aḥmad Muḥammad ʿAlī
über Familie, Verwandtschaft und Ehe in der sudanesischen Stadt Omdurman, siehe Īmān
Aḥmad Muḥammad ʿAlī (2006), Nasaq al-usra wa-l-qarāba wa-z-zawāǧ: dirāsa maydānīya lī
madīnat um durmān al-qadīma, Kairo: ad-Dār al-ʿArabīya li-n-Našr wa-t-Tawzīʿ, S. 124.

599 Siehe ibid., S. 201 f.
600 Vgl. ibid., S. 197. Siehe auch Lila Abu-Lughod (Hg.) (1998), »The Marriage of Feminism and

Islamism in Egypt: Selective Repudiation as a Dynamic of Postcolonial Cultural Politics«,
in: Remaking Women: Feminism and Modernity in the Middle East, Princeton: Princeton
University Press, S. 243–269.

601 Insofern wird die erste Willenserklärung (das Angebot) grundsätzlich von dem Mann oder
seiner Familie abgegeben. Würde die erste Willenserklärung von der Frau oder ihrer Familie
abgegeben, könnte das zu Zweifel und kritischen Fragen bei der Familie des Mannes und im
sozialen Feld führen, wie viele meiner Forschungsteilnehmenden berichteten.

163

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, in Deutschland nicht mehr in gleicher Weise vorhanden sind. Stattdessen
begegnen muslimische Geflüchtete einer großen Vielfalt von Personen, die
aus unterschiedlichen sozialen Feldern kommen, unterschiedliche Gewohnhei‐
ten und Traditionen besitzen und eventuell andere Dialekte oder Sprachen
sprechen. Hinzu kommt, dass sich Geflüchtete mit den bereits in Deutsch‐
land etablierten soziokulturellen Strukturen und Handlungsmustern bezüglich
der Kontaktaufnahme zu potenziellen Partner:innen und der Beziehungsge‐
staltung konfrontiert sehen. Damit ist eine andere Selbstwahrnehmung des
Einzelnen verbunden und entsprechende Individualverantwortlichkeiten. Mein
Forschungsteilnehmender Barakat beschrieb diese Unterschiede wie folgt:

»In Syrien gibt es drei Möglichkeiten des Kennenlernens. Die erste Möglichkeit besteht
darin, dass der Mann die Frau an der Universität oder anderenorts kennenlernt. Wenn sie
sich verständigen und eine gemeinsame Freundschaft entwickeln, dann informieren sie ihre
Familien. Wenn ihre Familien damit einverstanden sind, können sie dann heiraten. Die
zweite Möglichkeit ist traditionell, d. h. die Mutter sucht für ihren Sohn eine Frau. Die dritte
Möglichkeit tritt ein, wenn der Mann keine Familie hat; dann geht er zur Moschee und
fragt den Scheich oder Imam. Wenn der Imam feststellt, dass er eine gute Moral hat, hilft
er ihm bei der Suche nach einer Frau. In Deutschland hingegen sind diese Möglichkeiten
nicht gegeben. Jeder Mensch ist ein Individuum. Der Mann muss selbst schauen und die
Frau selber kennenlernen.«602

Anhand dieser Beschreibung ist zu erkennen, dass Barakat einen Wandel seiner
Rechtsvorstellung im neuen Lebensumfeld durch die normative Kraft des Fakti‐
schen durchlaufen hat. Dabei erlebt er sich nun als ein Individuum, das seine
alltäglichen Rechtsbeziehungen selbst gestalten muss; er entwickelt also eine
andere Selbstwahrnehmung. Er lässt sich auf einen Wandel seiner Weltsicht
ein, indem er sich ein Verständnis für das neue soziale Feld in Deutschland,
seine Rolle als Individuum in diesem Feld und dafür, wie er sich zu verhalten
hat, aneignet.603 Entsprechend richtete er sein Verhalten an der für ihn neuen
normativen Ordnung aus: Er bat seine Mutter darum, mit der Suche nach einer
Frau für ihn aufzuhören, da sie zahlreiche mit ihr bekannte syrische Mütter in
Deutschland mit der Hoffnung angesprochen hatte, eine Frau für ihn zu finden.

Barakat ist über 30 Jahre alt und hatte aus Sicht seiner Mutter das übliche
Heiratsalter in seinem Heimatland Syrien schon längst erreicht. Daher übte
die Mutter ständig Druck auf ihn aus. Nach der Konfrontation mit dem neu‐
en Lebensumfeld und dessen normativer Ordnung stellte Barakat jedoch fest,
dass diese Art der Suche nach einer Frau nicht den neuen Lebensumständen

602 Das Zitat im Original:
الجامعــة طريـق عن إما مباشر بشكل المرأة على يتعرف الرجل إن هي طريقة أول للتعارف، طرق تالت فيه كان بسوريا

األم: تقليديـة التانية الطريقـة. زواج بيصير وافقوا األهل ولو األهل، بيعرفوا أصدقاء، وصاروا بيتفاهموا. آخر مكان أي أو
طيبــة أخـالقه بيشـوف إذا اإلمـام، أو الشـيخ يسأل الجـامع على بيـروح حدا له ما الرجل إذا: التالتة الطريقة. البنها بتشوف
.يشوف وبدو يتعرف بدو هو Individuum هو شخص كل موجودة، مو الطرق هاي بألمانيا. بيساعده

603 Siehe Chua/Engel, »Legal Consciousness Reconsidered«; Silbey, »Legal Culture and Legal
Consciousness«.

164

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Deutschland und seinem veränderten Selbstverständnis als Individuum ent‐
sprach. Dies stehe, so Barakat, in Konflikt mit dem Verhalten syrischer Frauen
in Deutschland, die ihre individuellen Entscheidungen bezüglich ihrer Bezie‐
hung durchsetzen können, denn die Eltern hätten in Deutschland nicht mehr
so großen Einfluss auf die Entscheidung ihrer Töchter, wie dies in Syrien der
Fall gewesen sei.

Im Gesprächsverlauf übte Barakat generell Kritik an jungen syrischen Frau‐
en, die ihm nicht die Möglichkeit des Kennenlernens gegeben hätten.604 Ihm
zufolge wird oft viel Wert auf den sozialen Status des Mannes und seine finan‐
zielle Situation gelegt, bevor es überhaupt zu einem persönlichen Kennenler‐
nen kommt. Dabei seien Aspekte wie Arbeits- und Aufenthaltsstatus wichtige
Kriterien dafür, dass eine Möglichkeit zum Kennenlernen angeboten wird.605

Barakat gibt zu, dass die Zahl der jungen syrischen Frauen verglichen mit der
junger Männer in Deutschland sehr gering ist. Insofern seien junge syrische
Frauen von vielen syrischen Männern umworben, was aus seiner Sicht das
Ego vieler syrischer Frauen stärke. Der Versuch der Kontaktaufnahme zu einer
syrischen Frau in Deutschland stelle sich für ihn so dar, als würde er sich um
einen Job bei einer Firma bewerben. Jeder reiche seinen Lebenslauf ein und
die Frau entscheide sich für den Bewerber mit dem besten Lebenslauf. Zudem
berichtete Barakat stellvertretend für andere syrische Geflüchtete, dass Versuche
der Kontaktaufnahme insbesondere daran scheitern, dass die Eltern von Anfang
an eine große Summe als Brautgabe (mahr) verlangen, die vom Mann an die
Frau zu leisten ist.

In Gesprächen, die ich während der Feldforschung mit vielen muslimischen
Geflüchteten aus Syrien führte, wurde darauf hingewiesen, dass viele syrische
Familien in Deutschland neben weiteren finanziellen Forderungen eine Braut‐
gabe zwischen 10 000 und 30 000 Euro voraussetzen.606 Derartige Forderungen
habe es in Syrien nie gegeben, so Barakat. In Syrien habe man die Bezahlung
einer Brautgabe in einer leistbaren Summe durchgesetzt, um die Rechte der

604 Wie aus den Feldforschungsdaten hervorgeht, tendieren viele Geflüchtete dazu, zumindest
zu Beginn ihres Aufenthalts in Deutschland eine:n Partner:in derselben Herkunft zu finden.

605 Von zahlreichen syrischen Geflüchteten habe ich erfahren, dass Aspekte wie das erfolgreiche
Absolvieren des Integrationskurses, die Aufnahme eines Studiums und das Erlangen einer
Niederlassungserlaubnis oder im Idealfall die Einbürgerung von vielen syrischen Familien
als wichtige Voraussetzung gelten, um einem Mann die Möglichkeit des Kennenlernens
geben zu können.

606 Dies wird von meinen Forschungsteilnehmenden damit erklärt, dass syrische Familien in
Deutschland aus unterschiedlichen Städten und sozialen Feldern in Syrien herkommen und
sich erst in Deutschland kennenlernen. Dabei sind ihre Gewohnheiten, Traditionen sowie
religiösen Vorstellungen unterschiedlich ausgeprägt. Auch kommen viele junge Männer oh‐
ne ihre Familien nach Deutschland und treten bei der Kontaktaufnahme als Einzelpersonen
auf, so dass wenig Vertrauen besteht. Daher wird versucht, das fehlende Vertrauen durch
eine hohe Brautgabe (quasi als eine Art Versicherung) auszugleichen. Hinzu kommt, dass
manche Familien den gesellschaftlichen Wert ihrer Töchter an einer hohen Brautgabe mes‐
sen.

165

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frau zu schützen. In Deutschland sei die Frau finanziell und sozial abgesichert
und im Falle der Scheidung nicht vom Mann oder ihrer Familie abhängig. Das
Beharren auf einer Brautgabe in Deutschland sei für ihn nicht mehr verhältnis‐
mäßig.607 Insofern stellt Barakat die Rechtsfigur der Brautgabe in Frage, die bei
der Eheschließung in Syrien einen Schutzzweck hatte, der aber durch andere
Formen der sozialen Absicherung in Deutschland gewährleistet wird.

In Ergänzung zu den genannten Faktoren erschweren auch die unterschiedli‐
chen lokalen Prägungen und die damit verbundenen unterschiedlichen Lebens‐
vorstellungen die Kontaktaufnahme und die Beziehungsbildung unter Syrer:in‐
nen in Deutschland. Auch die steigende Zahl der Scheidungen, die häufiger
von den Frauen initiiert werden, war für einige Forschungsteilnehmende ein
Grund, nicht mehr eine Beziehung zu einer in Deutschland lebenden Syrerin
zu suchen.608 Damit verbunden ist bei einigen die Vorstellung, dass man in
Deutschland auf eine Frau trifft, die sich als eigenständig und individuell wahr‐
nimmt und nicht (mehr) bereit ist, sich dem Mann unterzuordnen. So erzählte
mir Basem,609 dass er weder eine deutsche noch eine in Deutschland lebende
arabische/syrische Frau heiraten wolle. Letztgenannte erschienen ihm teils so‐
gar freier geworden als deutsche. Syrische Frauen würden seiner Auffassung
nach die islamisch geprägten Gewohnheiten und Traditionen vernachlässigen.
Deshalb habe er vor kurzem eine Frau geheiratet, die aus seiner Heimatstadt
stamme und die er durch Familienzusammenführung zu sich nach Deutschland
geholt habe. Sie sei praktizierende Muslimin und würde auf die Gewohnheiten
und Traditionen Rücksicht nehmen. Die Einstellung von Basem korrespondiert
mit der Erfahrung von Omnia, die viele Versuche unternommen hat, mit
Menschen arabischer Herkunft in Kontakt zu treten.610 Die Kontaktaufnahme
sei immer gescheitert, wenn sie ihre Gedanken und ihre Lebensvorstellungen
zum Ausdruck gebracht habe. Ganz konkret führte sie das Beispiel eines syri‐
schen Mannes aus ihrer Heimatstadt Aleppo an, den sie über dessen Schwester
kennenlernte. In ihm seien lokal geprägte Normen und daraus resultierende
Rollenverhältnisse tief verwurzelt. Dass Omnia in einer Flüchtlingsorganisation

607 Für meinen Forschungsteilnehmenden Osama sei dies ein Grund, auf den Kontakt zu
Frauen derselben Herkunft in Deutschland zu verzichten. Zu Beginn seines Aufenthalts
in Deutschland habe er vier Mal versucht, Kontakt zu syrischen Frauen aufzunehmen.
Gescheitert sei die Kontaktaufnahme jedoch jedes Mal an der Forderung der Familien
nach einer hohen Brautgabe, weshalb er den Kontakt zu syrischen Frauen in Deutschland
meidet. Das Meiden wird hier rechtsethnologisch als wichtige Strategie zur Entwicklung von
Alltagsnormativität gesehen.

608 Vgl. Īmān Mallouk/Yaḥyā al-Aws (2019), »Mā sabab ziyādat nisbat aṭ-ṭalāq bayna al-lāǧīʾīn
as-Sūriyyīn f ī Almāniyā?«, in: DW, p.dw.com/p/3VLLy (letzter Zugriff am 19.2.2023); aus‐
führlicher zu Familienkonflikten unter syrischen Geflüchteten in Deutschland siehe, Kutaiba
Kaidouha (2025), Syrian Families in Germany: The Multi-faceted Reality of Adaptation to a
New Surrounding, Baden-Baden: Nomos.

609 Basem ist ein syrischer Geflüchteter, den ich zum Zeitpunkt des Gesprächs bereits seit über
einem Jahr kannte. Das Gespräch fand am 15.11.2021 in seinem Friseursalon statt.

610 Die Gespräche mit Omnia fanden am 2.7., 6.7. und 25.8.2020 statt.

166

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://p.dw.com/p/3VLLy
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://p.dw.com/p/3VLLy


und als Dolmetscherin tätig und finanziell selbstständig war, habe nicht in
seine Vorstellungswelt gepasst. Er hätte sich eine Frau gewünscht, die ihm
untergeordnet sei und sich um den Haushalt kümmere. Omnia konnte sich mit
dieser Beziehungsvorstellung und Rollenverteilung nicht abfinden. Sie schilder‐
te, dass sie daher Schwierigkeiten gehabt hätte, einen passenden Partner in
Deutschland aus ihrem Heimatland zu finden. Ihre Einstellung bestätigt im
Umkehrschluss die Haltung von Basem gegenüber syrischen Frauen.

Für meine Forschungsteilnehmerin Samira war der gesellschaftlich vorgege‐
bene Rahmen, wann sie zu heiraten habe und welche Aufgaben ihr im Haushalt
zugewiesen werden, ein wichtiger Grund, warum sie in ihrem Heimatland Syri‐
en keine Beziehung einging.611 Das entsprach nicht ihrem Selbstbild und dem
Leben, von dem sie träumte. Sie empfand es als unzumutbar, eine Beziehung
nach den vorgegebenen Normen und Rollenzuschreibungen in ihrer Herkunfts‐
gesellschaft aufzubauen. In Deutschland fiel ihr das Eingehen einer Beziehung
jedoch nicht leichter. Dies erklärte sie wie folgt:

»In Deutschland ist meine Beziehungssituation schwieriger geworden, weil die Anzahl der
Muslim:innen hier gering ist. Das ist selbstverständlich. Wir sind hier nicht in der Mehrheit.
Die Leute hier kommen von überall her. Lass mich nur über die Syrer:innen erzählen. Sie
kommen aus allen Gouvernements. Ich gehöre zur Stadt Damaskus. Die Leute, die mich von
dort kennen, werden Kontakt mit mir aufnehmen. Wenn möglich, werden auch Bekannte
aus Homs, der Heimatstadt meiner Familie, es tun oder auf mich hinweisen. Ich bin nur auf
diese Gruppe beschränkt. Jetzt begegnet man hier allen Gruppen aus vielen Ländern. Ich ha‐
be herausgefunden, dass sich viele Dinge ändern, wenn man aus einem anderen Land oder
einer anderen Stadt kommt. Das betrifft zum Beispiel die Gewohnheiten und die Akzeptanz
von bestimmten Gedanken. Es gibt viele Unterschiede. Um innerhalb dieser Vielfalt und
Diversität eine passende Person zu finden, muss man ja Kontakt zu ihr haben. Man kann
einen Menschen ja nicht einfach auf der Straße kennenlernen, weil er Araber oder Muslim
ist. Für mich ist es eine große Herausforderung, einen Menschen selbst kennenzulernen
oder dass mich jemand durch die Empfehlung anderer kontaktiert. Dadurch wird mein
Leben sehr kompliziert. Mein Leben ist eingeschränkt, wenn nicht aussichtslos.«612

Dementsprechend stellen die Heterogenität muslimischer Gemeinschaften in
Deutschland und die sich daraus ergebende Ambiguität soziokulturell geprägter
Normen und Rechtsvorstellungen Samira vor erhebliche Herausforderungen
bei der Suche nach einem passenden Partner.613 Dies gilt insbesondere, wenn

611 Die Gespräche mit Samira fanden am 27.1. und 2.2.2020 statt.
612 Im Original:

مثـال أحكـي بس خليني األماكن، كل من هون الناس نحنا، مو األغلبية ألن طبعا أقل، المسلمين عدد ألن أصعب صار هون
تيجي راح المدينة هاي من بتعرفني اللي فالناس دمشق، مدينة ضمن كنت هناك أنا المحافظات، كل من فقط، السوريين عن

صــرت هـون أنـت هلق الفئة، بهاي محصـورة كنت أنا علي، هيدلوا أو بيعرفوني اللي أهلي مدينة من شيء أكتر أو يعني،
كعــادات طبعـا. بتختلـف شـغالت كتير فيه إن اكتشـفت المدينة حتى أو الدولة بتختلف وقت الدول، كل من األطياف كل من

هـذا بـدك أنـت طبعـا والتنــوع، االختــالف ها كل بين يناسـبك اللي تالقي ال فأنت مختلفـة، شـغالت كتير فيه كأفكار كتقبل
عليــه، تتعــرف بدك مسلم وال عربـي ألنه بس بالشارع واحد تشوف بدك بالنهاية أنت معه، تحتك شيء فيه يكون الشخص

كــتير كـتير أنـت إلـك، بالنسـبة كـتير كـتير تحـديات هي عليـك، الشـخص هذا يدل حدا أو كذا أو شـخص على تتعرف بدك
.معدومة ما إذا محدودة، كتير كتير صارت حياتك حياتك، اتصعبت

613 Diese Aspekte wurden von zahlreichen Forschungsteilnehmenden erwähnt.

167

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere Möglichkeiten der Partnersuche deutschen Gepräges für sie nicht infra‐
ge kommen. Infolgedessen erlebt Samira in der Interaktion mit ihren Mitwelten
einen doppelten Druck, sowohl intern von Familienangehörigen als auch extern
von Freund:innen und Bekannten in Deutschland und Syrien. Dabei wird sie
ständig mit Fragen nach ihrem Beziehungsstatus konfrontiert. Meist müsse sie
sich von Familienangehörigen und Freund:innen Bittgebete wie »Möge Gott
einen guten Mann zu dir führen« anhören.614 Solche Bittgebete kann Samira
nicht aushalten. Ihr zufolge wird ihr Leben als Frau ausschließlich auf ihren
Beziehungsstatus reduziert. Andere Aspekte wie ihre Bildung, ihre Gesundheit
und ihr allgemeines Wohlbefinden scheinen aus ihrer Sicht in der Kommunika‐
tion mit ihren Mitwelten eine untergeordnete Rolle zu spielen.

Dieses Beispiel verdeutlicht, dass bestimmte Elemente der normativen Ord‐
nung der Herkunftsgesellschaften muslimischer Geflüchteter an Bedeutung ge‐
winnen und unter Umständen zu einer großen psychischen Belastung im All‐
tagsleben in Deutschland werden, wenn damit soziale Kontrolle und Bewertung
menschlichen Verhaltens einhergehen. Als Beispiel kann hier die Festlegung ei‐
nes bestimmten Heiratsalters insbesondere für Frauen angeführt werden. Wenn
eine Frau das nach soziokulturellen Maßstäben übliche Heiratsalter überschrit‐
ten hat, wird sie mit einem enormen gesellschaftlichen Druck konfrontiert.615

Dadurch wird die Frau in eine schwierige Lage gedrängt, für die sie selbst
verantwortlich gemacht wird. Samira erzählte ausführlich von ihrem Leid im
Umgang mit solchen Druckmechanismen, denen sie seitens ihrer Mitwelten
ausgesetzt gewesen sei. Dass Samira über dreißig Jahre alt und noch nicht
verheiratet ist, stellte sie unter Verdacht. Sie schilderte:

»Als ich nach Deutschland kam, litt ich für einige Zeit unter Depressionen. Ich wollte die
Wohnung nicht verlassen. Bis jetzt versuche ich, dagegen zu kämpfen und bin in Kontakt
mit einem Psychologen. Dies hat mit dem Druck und vielen anderen Dingen zu tun. Diesen
Druck erzeugt nicht nur die syrische Gesellschaft in Syrien, sondern auch die syrische Ge‐
sellschaft in Deutschland, auch wenn dieser Druck mittelbarer ist. In dieser Phase sollte man
nicht an Selbstmord denken. Wir sind im Endeffekt Menschen. Aber was ist denn der Sinn
des Lebens? Wir leiden viel. Insbesondere Frauen sind mit Aussagen konfrontiert wie: ›Du
bist immer noch nicht verheiratet!‹ Solche Aussagen haben mich in Syrien kaum gestört,
weil ich ständig mit der Arbeit beschäftigt war. Man wird mit negativen Bezeichnungen
behaftet, ganz unabhängig davon, wer ich bin und ob ich eine tolle Persönlichkeit besitze,
ob es meine eigene Wahl und Entscheidung ist, nicht heiraten zu wollen. Man wird mit
Bezeichnungen versehen, wie ʿānis (eine Frau, die das Heiratsalter überschritten und keine
Chance zu heiraten hat) und mit Aussagen wie: Was hat sie in ihrem Leben gemacht, so dass
sie nicht heiraten will? Auch wenn das indirekt erfolgt, wird man dafür schuldig gemacht.
Ich befinde mich in der schwachen Position. Im Endeffekt will man Selbstmord begehen.

614 Im Original:
!الحالل ابن يبعتلك هللا

615 Wie meine Forschungsteilnehmenden mitteilten, wird es in unterschiedlichen sozialen Fel‐
dern ihrer Heimatländer kritisch bewertet, wenn eine Frau das 25. Lebensjahr vollendet hat
und noch nicht verheiratet oder verlobt ist.

168

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das Einzige, was mich daran hindert, ist, dass der Selbstmord im Islam verboten ist. Ich
glaube an Gott, das Jenseits und an den Tag der Abrechnung. Und ich will nicht in die Hölle
gehen.«616

Die Lebenserfahrung von Samira macht deutlich, mit welchen Herausforderun‐
gen und sozialen Konsequenzen Menschen konfrontiert sein können, wenn
sie sich nicht an bestimmte soziale Normen ihrer Herkunftsländer halten oder
wenn es ihnen nicht gelingt, sich daran zu halten. Der Druck, den Samira
erlebte, führte zu Selbstmordgedanken. Jedoch ging sie von der normativen
Vorstellung aus, dass Selbstmord im Islam untersagt ist617 und als eine der
größten Sünden eingestuft wird. Nach all dem Leid und den Mühen des Lebens
wollte Samira kein schlechtes Ende haben. Mit dieser Frage setzte sie sich aus is‐
lamrechtlicher Perspektive auseinander. Sie stieß im Internet auf die Geschichte
eines Prophetengefährten, der aufgrund von psychischem Druck während sei‐
ner Auswanderung Selbstmord begangen haben soll.618 Seine Mitwelt sei davon
ausgegangen, dass er deshalb von Gott bestraft werde. Doch Gott habe diesem
Mann die Sünde des Selbstmordes vergeben, weil das Ziel seiner Auswanderung
der Prophet gewesen sei. Samira fühlte, dass es bei der Geschichte des Prophe‐
tengefährten auch um ihre eigene Geschichte geht. Ebenso wie er ist sie ausge‐
wandert und in ähnlicher Weise psychisch extrem belastet. Dass Gott diesem
Mann verzieh, änderte ihren Blick auf ihr Leben, ihre Beziehung zu den Mit‐
menschen und zu Gott. Sie entschied daher, die gesellschaftlichen Bewertungen
bezüglich ihres Familienstandes zu ignorieren und vom Selbstmordgedanken
wegzukommen. Der Verzicht auf den Selbstmord wurde somit von ihr positiv
bewertet, nachdem er als Option nicht immer kritisch bewertet wird.

Das Ringen Samiras mit ihren Mitwelten führte dazu, dass sie den Gedanken
an ein dauerhaftes Alleinleben nicht ausschloss. Diesen Gedanken hätte sie in
ihrem Lebensumfeld in Syrien nicht für möglich gehalten. Aus ihrer Sicht ist
dies in Deutschland leicht zu verwirklichen. Sie ist der deutschen Gesellschaft

616 Im Original:
أتواصـل بحـاول. الموضـوع بحـارب لساتني هلق لحد أطلع، بدي ما ضليت اكتئاب، حالة كتير صابتني فترة جيت لما أول
لساتني وأنا لهلق علي ضغوط في بألمانيا إن مع بسوريا، المجتمع من قصص، كتير من الضغوطات، من نفسي، طبيب مع

عـم كـتير احنـا الحيـاة، من أصـال الفايـدة شو بس واردة، تكون الزم ما االنتحـار فكرة. مباشرة غير بطريقة لو حتى هون،
كـتير، فيه بحـس كنت ما بسـوريا أنا! متجوزة؟ مانك لهلق أنت البنات، وخصوصا مثال، إن بتالقي هيك بتطلع. فيها بنتعب
تكـون شاهلل إن تكون، كنت ما شو الزقتك تضل راح كلمة عندك أنت. الموضوع معايا فارق كان فما أشتغل، عم كنت ألني

أو عــانس كلمة فيك يرتبط الزم أنت إن أرتبط، بدي ما أنا إن قرارك، أو خيارك الشيء هذا يكون شاهلل إن رائعة، شخصية
نقطـة أنـت. عنـدك صار الموضـوع تالقي مباشـرة، غير بطريقة لو حتى. تتجوز ترضى ما لحتى بحياتها عاملة شو أبصر

وبالحيـــاة بـاهلل، أؤمـن أنا. حـرام االنتحـار إن عـايش مخليـك اللي الشـيء بس تنتحـر، بدك إنك تالقي وبالنهايـة الضـعف،
.جهنم على أروح بدي وما وبالحساب، األخرى،

617 Siehe die Ausführungen von Birgit Krawietz (1991), Die Ḥurma: Schariatrechtlicher Schutz
vor Eingriffen in die körperliche Unversehrtheit nach arabischen Fatwas des 20. Jahrhunderts,
Berlin: Duncker & Humblot, S. 91 ff.

618 Diese Geschichte basiert auf einer in Ṣaḥīḥ Muslim erwähnten Überlieferung des Propheten
Muḥammad. Siehe an-Naysābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Bd. 1, S. 108, Nr. 116, shamela.ws/book/1727/
271 (letzter Zugriff am 3.1.2022). Für eine analytische Darstellung dieser Überlieferung siehe
Krawietz, Die Ḥurma, S. 103 f.

169

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/1727/271
https://shamela.ws/book/1727/271
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/1727/271
https://shamela.ws/book/1727/271


sehr dankbar, dass sie als Frau allein leben kann, ohne einen Mann heiraten zu
müssen, um dem Risiko der Ausgrenzung zu entgehen und sich von negativen
Bezeichnungen zu befreien. Samira ist sich bewusst, dass sie in Deutschland
ihren Lebensunterhalt allein bestreiten muss, wenn sie allein leben will. In
Syrien hätte sie sich auf ihre Familie verlassen können. Daher investiert sie in
ihr Ziel, die deutsche Sprache zu beherrschen und einen Hochschulabschluss
in Deutschland zu erwerben. Das seien wichtige Voraussetzungen dafür, einen
geeigneten Job zu finden und ihr Leben allein führen zu können.

Wie aus den ethnografischen Beispielen in diesem Abschnitt hervorgeht,
sehen sich viele muslimische Geflüchtete in Deutschland bei der Suche nach
einem:einer Partner:in derselben soziokulturellen Prägung mit einer Reihe von
Herausforderungen und Einschränkungen konfrontiert. Diese hängen mit den
gesellschaftlichen Strukturen und Mechanismen der Partnersuche zusammen,
mit denen Geflüchtete zwar bereits vertraut sind, die aber in Deutschland
anders funktionieren. Hier stellen die unterschiedlichen Herkunftsumfelder
von Geflüchteten, die teilweise verschiedene gewohnheitsrechtliche Elemente
aufweisen, einen entscheidenden Faktor dafür dar, warum es Geflüchteten
schwerfällt, eine:n Partner:in derselben soziokulturellen Prägung zu finden.

Damit verbunden ist ein Mangel an Vertrauen von beiden Seiten, der in ho‐
hen Forderungen in Form der Brautgabe seitens der Familie der Frau münden
kann.619 In diesem Zusammenhang ist insbesondere bei manchen Gesprächs‐
partnern eine stereotype Bewertung geflüchteter Frauen bemerkbar. Dies mani‐
festiert sich in Aussagen wie »Sie sind freier geworden«620 und »Sie achten nicht
mehr auf Gewohnheiten und Traditionen«.621

Weiterhin ist eine Veränderung der Individualverantwortlichkeiten, der
Selbstwahrnehmung sowie der Wahrnehmung der Mitwelten zu beobachten.
Dies lässt sich insbesondere bei der Selbstbeschreibung von Barakat als Indivi‐
duum, das für die Suche nach einer Partnerschaft verantwortlich ist, erkennen.
Hier ändert sich auch sein Rechtsverhältnis zu seiner Familie, die im neuen Le‐
bensumfeld nicht mehr für seine Beziehungsgestaltung verantwortlich sein soll‐
te. In ähnlicher Weise erlebt das Rechtsdenken von Samira im Hinblick auf das
Alleinleben und die damit verbundenen Individualverantwortlichkeiten einen
Wandel. Dabei nimmt sie sich selbst, ihre Umwelt und Mitwelt auf eine andere
Art und Weise wahr, indem sie das Alleinleben, welches im neuen Lebensum‐
feld nicht negativ bewertet wird, in Kauf nimmt und die notwendigen Schritte
dafür tut, es zu bewältigen. Diese Konstellation eröffnet muslimischen Geflüch‐

619 Eine entscheidende Rolle spielt dabei auch das geteilte Wissen durch den Austausch in der
sozialen Praxis und die Interaktion in den sozialen Medien.

620 Hier wird die Freiheit negativ angesehen.
621 Auch in Gesprächen, die ich mit geflüchteten Frauen durchführte, wurde nicht selten das

andere Geschlecht dafür kritisiert, dass es seit Beginn des Aufenthalts in Deutschland auf
religiöse Normen nicht mehr Rücksicht nehme und dass es Dinge tue, die in den Heimatlän‐
dern nie infrage gekommen wären.

170

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teten die Möglichkeit, sich mit ihren mitgebrachten normativen Vorstellungen
und religiösen Normen auseinanderzusetzen, auf Teile der sie prägenden nor‐
mativen Ordnung zu verzichten oder sie in Frage zu stellen, sich auf neue
Rechtsreferenzsysteme zu beziehen und dabei möglicherweise neue Normati‐
vitäten zu entwickeln, die sich aus unterschiedlichen Rechtsreferenzsystemen
speisen.622 Dabei befinden sich muslimische Geflüchtete in einem Experimen‐
tierfeld, in dem für sie viele Handlungs- und Entscheidungsmöglichkeiten im
neuen Lebensumfeld geprüft und ausgehandelt werden, Translationsprozesse
von bereits mitgebrachten Wissensbeständen entstehen, Fehler begangen und
Lernprozesse entwickelt werden können. Diese werden durch die folgenden
ethnografischen Beispiele veranschaulicht.

Die Erfahrungen von Osama bei der Partnersuche spiegeln die Aushand‐
lungsprozesse wider, die er durchlief.623 Nachdem die Kontaktaufnahme mit
syrischen Frauen in Deutschland aufgrund von hohen Brautgabe-Forderungen
gescheitert war, suchte Osama nach einer deutschen Partnerin. Er habe mehre‐
re Jahre allein gelebt und könne sich ein Leben in Einsamkeit nicht vorstellen.
Zwar habe er Freunde, die über den Imam der arabischen Moschee eine Frau
kennengelernt hätten, aber diese Option käme für ihn nicht in Frage.624 Eine
Frau, die er über den Imam der arabischen Moschee kennenlernen würde,
würde seiner Meinung nach sicher einer salafistischen Strömung angehören,
was ihm nicht passen würde. Osama war sich darüber im Klaren, dass ein Kon‐
takt zu einer Deutschen eine Veränderung seines eigenen Normsystems und
seiner kulturell geprägten moralischen Kodizes erforderlich machen könnte.
Er erzählte, dass er sich beim Eingehen einer Beziehung mit einer deutschen
Frau an die geltenden soziokulturellen Regeln in Deutschland habe anpassen
müssen. Ein Kennenlernen verbunden mit einer Ehevereinbarung würde mit
einer deutschen Partnerin nicht funktionieren. Er sei daher nach ›deutschem‹
Muster zunächst mit einer deutschen Frau befreundet gewesen. Über andert‐
halb Jahre dauerte der Kennenlernprozess, bevor er mit ihr in eine gemeinsame
Wohnung gezogen sei. Ein Zusammenleben mit einer ihm fremden Frau ohne
Eheschließung wäre in Syrien nicht denkbar gewesen. Dies war für ihn der erste
Schritt, auf eigene Prinzipien zu verzichten. Aber er hätte keinen anderen Weg
gehabt.

Dass solche Beziehungen im neuen Lebensumfeld als völlig normal und
üblich bewertet würden, habe ihm die Beziehungsaufnahme erleichtert. Jedoch
war seine Mutter über eine Beziehung mit einer deutschen Frau nicht begeis‐
tert. Trotzdem habe sie seiner Entscheidung nicht widersprochen. Nach sechs‐

622 Vgl. Benda-Beckmann, »Rechtspluralismus: analytische Begriffsbildung«, S. 7.
623 Die folgenden Ausführungen beruhen auf zahlreichen Gesprächen mit Osama, die zwischen

November 2019 und Mai 2020 stattgefunden haben.
624 In der Feldforschung begegnete ich vielen geflüchteten Menschen, die über den Imam der

lokalen Moschee eine Frau gesucht haben.

171

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


monatigem Zusammenleben habe Osama die Beziehung mit seiner Freundin
beendet. Er habe sich mit ihr nicht auf gemeinsame Wertevorstellungen einigen
können. Zu den Konfliktfeldern gehörte vor allem die Frage einer religiösen
Erziehung ihrer künftigen Kinder.

Als Muslim sei Osama äußerst wichtig gewesen, dass seine Kinder Mus‐
lim:innen werden. Seine Freundin habe hingegen darauf bestanden, dass die
Kinder erst ab achtzehn Jahren selbst die Entscheidung treffen sollen, ob und
welche Religion sie annehmen wollen. Auch wenn Osama sich selbst als nicht
regelmäßig praktizierenden Muslim betrachtet, sei eine islamische Erziehung
seiner Kinder nicht verhandelbar. Vor Gott übernehme er die Verantwortung,
wenn seine Kinder sich nicht zum islamischen Glauben bekennen. Damit hän‐
gen auch Osamas Bemühungen zusammen, seine Freundin zum Islam zu be‐
kehren. Er habe sich darum bemüht, dass seine Freundin den Islam mit voller
Überzeugung annimmt. Gemeinsam hätten sie einen syrischen Freund besucht,
der mit einer deutschen Konvertitin verheiratet ist. In der Hoffnung, seine
Freundin nach und nach vom Islam zu überzeugen, habe er die Ehefrau seines
Freundes darum gebeten, mit seiner Freundin über den Islam zu sprechen.

Osama erzählte, dass all seine Bemühungen ohne Erfolg waren. Schließlich
sei er zur Überzeugung gekommen, dass seine Freundin keinesfalls zum Islam
übertreten würde. In diesem Prozess hatte nicht nur die Auseinandersetzung
mit religiösen Fragen Auswirkungen auf das Verhältnis von Osama zu seiner
Freundin. Vielmehr stellten auch die neuen Rollenverhältnisse, die seinem
Selbstbild zuwiderliefen, für ihn eine wesentliche Umstellung dar. Er konnte
sich nicht damit abfinden, dass seine Freundin ihm jede Woche seine Aufgaben
im Haushalt auf einem Zettel zuteilte. Osama sei von seiner Freundin verpflich‐
tet worden, an bestimmten Tagen zu kochen und das Geschirr nach dem Essen
zu spülen. Die Anweisungen seiner Freundin habe er als unangenehm empfun‐
den. Er fühlte sich seiner Freundin untergeordnet.

Osama übertrug die Erfahrung mit seiner deutschen Freundin in generalisie‐
render Weise auf die Geschlechterrollen in Deutschland, indem er seitdem von
der Annahme ausgeht, dass die deutsche Gesellschaft von Frauen kontrolliert
werde. Ihm zufolge liegt dies u. a. daran, dass Frauen in Deutschland finanziell
unabhängig seien. Dies sei in Syrien anders gewesen. Dort habe der Mann alles
finanziert und die Frau sei daher von ihm abhängig gewesen.625 Schließlich
stellte Osama fest, dass eine Beziehung mit deutschen oder syrischen Frauen
in Deutschland nicht zu ihm passen würde. Er entschloss sich daher, eine
Frau, die noch in seinem Lebensumfeld in Syrien wohnhaft ist und dieselben
Gewohnheiten und Traditionen kennt, zu suchen. Auch seine Familie wäre mit
einer solchen Beziehung zufrieden.

625 Dies betrachtet Osama als Grund, warum bereits viele syrische Frauen, die mit Syrern
verheiratet sind, eine Scheidung in Deutschland initiieren.

172

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch wenn sich Geflüchtete auf für sie neue, deutsch geprägte Formen der
Partnersuche und Beziehungsgestaltung einlassen, geht dies mit Translations‐
prozessen von Wissensbeständen, kulturellen Inventaren und Wertmaßstäben
einher.626 In der sozialen Interaktion können daher Missverständnisse oder
Fehler auftreten und als Folge Lernprozesse in Gang gesetzt werden. Barakat
erzählte mir, dass er offen dafür sei, wie seine Beziehung aussehen werde und
ob er eine Person heirate oder mit ihr in einer Partnerschaft lebe. Diese Offen‐
heit sei, so Barakat, in seinem Lebensumfeld in Syrien nicht denkbar gewesen.
Er berichtete, dass er im Kontext der Universität und im Freundeskreis nach
einer deutschen Partnerin gesucht habe. Die Mehrheit seiner Mitstudierenden
seien Frauen gewesen. Es sei für ihn jedoch schwierig gewesen, eine enge
Freundschaft mit einer seiner Mitstudierenden aufzubauen. Der Kontakt habe
sich auf die Klärung studiumsbezogener Fragen beschränkt. Er ist der Meinung,
dass eine deutsche Frau eher einen deutschen Partner bevorzugen würde. Nur
Frauen, die religiös seien und/oder die wenig Chancen hätten, einen deutschen
Partner zu finden, würden sich auf eine Beziehung mit einem Ausländer einlas‐
sen. Er schilderte, dass er zu Beginn seines Aufenthalts in Deutschland öfter mit
einer deutschen Freundin bei sich zuhause verabredet gewesen sei. Sie hätten
viel Zeit miteinander verbracht und gemeinsame Aktivitäten unternommen.
Beide Umstände habe er als klares Signal wahrgenommen, dass seine Freundin
Interesse an ihm habe. Mit der Zeit habe er starke Gefühle für sie empfunden.
Als er körperliche Nähe zu ihr begehrte, habe sie das mit der Begründung abge‐
lehnt, schon einen Freund zu haben. Die Reaktion seiner Freundin habe er als
Missachtung seiner Gefühle empfunden. Diese Situation wiederholte sich nach
seiner Aussage mit zwei weiteren deutschen Frauen. Barakat schlussfolgerte,
dass ihm die Grenzen und der Verhaltenskodex beim Dating mit deutschen
Frauen noch unklar erscheinen.627

Für Omnia stellten die negativen Erfahrungen mit einigen Männern arabi‐
scher Herkunft ein Motiv dar, neue Wege der Partnersuche jenseits arabischer
Gemeinschaften auszuprobieren. Sie habe Freundschaften mit Deutschen ge‐
knüpft und an gemeinsamen Aktivitäten teilgenommen. Sie erzählte, dass sie
zunächst auf Partys gegangen sei. Jedoch habe sie feststellen müssen, dass
Partys keine passende Atmosphäre für sie geschaffen hätten, um einen Partner

626 Vgl. Turner, »Normative Ordnungen«, S. 375.
627 Des Weiteren führt er die Schwierigkeit bei der Partnersuche darauf zurück, dass einige

deutsche Frauen schlechte Erfahrungen mit ausländischen Männern gemacht hätten und
diese Erfahrung auf alle anderen Ausländer:innen generalisieren würden. Barakat habe
mehrere Gespräche mit deutschen Freundinnen geführt, um zu verstehen, warum sie eine
Beziehung mit einem Ausländer nicht wagen würden. Kulturelle und religiöse Differenzen
sowie unterschiedliche Wertevorstellungen seien wichtige Gründe dafür. Barakat erwähnte,
dass nicht nur er, sondern auch viele seiner Freunde Schwierigkeiten bei der Partnersuche
gehabt hätten. Während der Corona-Pandemie seien sie stark eingeschränkt gewesen, wes‐
halb sie auf Online-Dating-Apps wie Tinder zurückgegriffen hätten. Obwohl er viele Frauen
auf Tinder angeschrieben habe, habe er nie eine positive Antwort erhalten.

173

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kennenzulernen. Dort seien die meisten Männer betrunken und sie könne
keine Beziehung mit einer Person eingehen, die betrunken und bewusstlos
ist.628 Omnia habe eine ägyptische Freundin auf ihr Leid bei der Partnersuche
angesprochen. Ihre Freundin habe ihr empfohlen, die Dating-App Tinder aus‐
zuprobieren, wo sie selbst ihren Mann kennengelernt habe, mit dem sie ein
glückliches Paar bilde. Die positive Erfahrung ihrer Freundin habe Omnia für
das Experimentieren mit Dating-Apps sensibilisiert. Sie habe auch allein gelebt,
wolle aber nicht ihr ganzes Leben in Einsamkeit verbringen. So habe sie das
Angebot ihrer Freundin, sie bei diesem Experiment anfangs zu begleiten und
ihr zu erklären, wie sie sich im Umgang mit der App und den Dating-Anfragen
zu verhalten habe, angenommen. Auf ihrem Profil habe sie deutlich gemacht,
dass sie eine lange Beziehung anstrebe. Auch in den einzelnen Kennenlerntref‐
fen habe sie offengelegt, dass sie eine Muslimin sei, eine Ehe eingehen und
Kinder bekommen wolle. Für sie sei zunächst die Religionszugehörigkeit kein
Kriterium für die Auswahl eines Dating-Partners gewesen.629 Jedoch sei bei
mehreren Personen das Kennenlernen aufgrund ihrer Herkunft und Religion
gescheitert.

Über viele Monate habe sie zahlreiche Tinder-Dates gehabt, bevor sie ihren
Mann kennenlernte. Omnia teilte aber ihrer Familie und den Menschen in
ihrer Umgebung mit, dass sie ihren Mann aus ihrem Arbeitsumfeld kenne. Sie
kommentierte: »Ich lüge, weil die Gesellschaft meine Ehrlichkeit nicht akzep‐
tieren wird.«630 Ihre Erfahrung mit der Kennenlern-App habe sie als positiv
empfunden, weshalb sie deren Nutzung engen Freundinnen, die Schwierigkei‐
ten bei der Partnersuche hätten, angeraten und ihnen ihre eigenen Erfahrungen
mitgeteilt habe. Omnia zufolge hätten ihre Freundinnen auch ein Konto auf
Tinder erstellt und sich die App angesehen, sich aber nie getraut, jemanden
zu daten. Sie kommentierte, dass ihre Freundinnen große Ängste vor diesem
Schritt gehabt hätten, weil es ein mutiger und großer, für Menschen mit ara‐
bischem Hintergrund völlig neuer Schritt sei. Für Omnia war das Eingehen
einer Beziehung über Tinder eine Handlung, die mit ihrem heutigen Selbstbild
übereinstimmt.631

628 Dies liege daran, dass ihr Vater Alkoholiker gewesen sei und daher im sozialen Lebens‐
umfeld in Syrien diskreditiert worden sei. Der schlechte Ruf ihres Vaters habe negative
Auswirkungen auf die ganze Familie gehabt, worunter auch Omnia gelitten habe.

629 Die Religionszugehörigkeit spielte aber eine Rolle, als sie ihren Mann, den sie über Tinder
kennenlernte, heiraten und ihn ihrer Familie vorstellen wollte, wie in Abschnitt 5.2.2.2 zu
zeigen sein wird.

630 Im Original:
.صدقي يتقبل راح ما المجتمع ألن بكذب، أنا

631 Auch wenn Omnia nach ihrer Beschreibung bei der Kennenlernphase manche Fehler began‐
gen hatte, gehören diese Fehler für sie zum Menschsein. Dafür solle nicht nur die Frau mit
Vorwürfen konfrontiert werden: »Ich bin nicht bereit zu lügen oder dir ein ideales Bild
von mir zu zeigen. Hier habe ich Männer getroffen und wir haben beim Kennenlernen
bestimmte Grenzen überschritten. Es sind zwischen uns Dinge passiert. Jeder Mensch macht

174

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Religionszugehörigkeit des Partners spielt für viele muslimische Frauen
im Allgemeinen eine entscheidende Rolle, sich überhaupt auf eine Beziehung
einzulassen. Dies hat mit der normativen islamrechtlichen Auffassung zu tun,
der zufolge muslimische Frauen ausschließlich muslimische Männer heiraten
dürfen.632 Deshalb lehnte Samira den Gedanken kategorisch ab, eine Beziehung
mit einem Nichtmuslim aufzunehmen. In ihrem Alltagsleben in Deutschland
war sie mit dieser Frage öfter beschäftigt. Ihre Gedanken teilte sie mit mir wie
folgt:

»Stell Dir vor, dass ich mich zu einem Freund an der Universität hingezogen gefühlt habe,
darf ich das tun? Darf ich in ihn verliebt sein? Nicht wahr? Auch wenn sich jemand zu mir
hingezogen fühlt, wird er mich fragen: ›Aber warum können wir nicht zusammen sein?‹ Das
ist schwer! Du [der Forscher ist hier gemeint] bist ein Mann und es spielt für dich keine
Rolle, ob du dich in eine jüdische oder christliche Frau verliebt bist – du kannst sie im
Endeffekt heiraten.«633

Fehler. Fehler können beide Geschlechter begehen. Warum wird nur die Frau von der
Gesellschaft gerügt?« Im Original:

وبين بيني تعارف فيه كان ووقت شباب مع قعدت هون أنا. مثالية إنسانة أنا إن حالي أفرجيك أو أكذب استعداد عندي مع أنا
اللـي هـي البنـت ليش الجنســين، على وارد الخطأ أخطاء، بيرتكـب إنسان أي صارت، أمور فيه تجاوزات، صارت شباب
للمجتمع؟ بالنسبة خطأ ارتكبت اللي هي إن اللوم تتحمل

Das fernmündliche Gespräch mit Omnia fand am 2.7.2020 statt.
632 Die muslimischen Rechtsgelehrten vertreten die Ansicht, dass es muslimischen Frauen nicht

gestattet sei, einen Nichtmuslim zu heiraten. Diese Auffassung wird mit dem koranischen
Vers 2:221 in Verbindung mit 5:5 untermauert. In dem Vers 2:221 werden Muslim:innen all‐
gemein aufgefordert, keine Ehe mit den Polytheist:innen (mušrikīn, mušrikāt) einzugehen,
bis sie den Islam annehmen. Diese Aufforderung betrifft sowohl Männer als auch Frauen.
In dem Vers 5:5 wird darauf hingewiesen, dass es muslimischen Männern erlaubt ist, Jüdin‐
nen und Christinnen (al-kitābīyāt) zu heiraten. Hier wird jedoch nicht erwähnt, ob auch
muslimische Frauen analog zu muslimischen Männern Juden und Christen (al-kitābīyūn)
heiraten dürfen. Muslimische Rechtsgelehrte ziehen aus beiden Versen den Rückschluss,
dass für muslimische Frauen nur die Ehe mit muslimischen Männern gestattet sei. Siehe
aš-Šāfiʿī, Kitāb al-Um, Bd. 5, S. 7 f., shamela.ws/book/1655/1174 (letzter Zugriff am 2.3.2023);
Siehe o. A., al-Mawsūʿa al-fiqhīya, Bd. 35, S. 27, shamela.ws/book/11430/22133#p1 (letzter
Zugriff am 2.3.2023). Dies wird beispielsweise in dem Werk Badāʾiʿ aṣ-ṣanāʾiʿ von al-Kāsānī
damit begründet, dass eine Ehe zwischen einer Muslimin und einem Nichtmuslim dazu
führen könne, dass die muslimische Frau ihren Glauben verliert, denn der nichtmuslimische
Ehemann würde sie zu seinem Glauben aufrufen und die Frau würde ihrem Mann in der
Regel folgen. Siehe al-Kāsānī, Badāʾiʿ aṣ-ṣanāʾiʿ, Bd. 2, S. 271 f., shamela.ws/book/8183/594
(letzter Zugriff am 2.3.2023). Weiterhin wird von gegenwärtigen Rechtsgelehrten angenom‐
men, dass der Mann eine Führerschaft (qiwāma) über seine Frau habe. Demgemäß sei die
Frau verpflichtet, ihrem Mann gehorsam zu sein, was dazu führe, dass die Frau ihre Religion
nicht praktizieren oder Dinge tun könne, die gegen die Vorschriften ihrer Religion seien.
Diese Argumente scheinen aus meiner Sicht zumindest in Anbetracht moderner und dyna‐
mischer Rollenverhältnisse wenig überzeugend zu sein. Siehe beispielsweise al-Qaraḍāwī,
al-Ḥalāl wa-l-ḥarām, S. 165 f.; Muḥammad Selīm al-ʿAwwā (2006), al-Fiqh al-islāmī fī ṯarīq
at-taǧdīd, Kairo: Safīr ad-Dawlīya li-n-Našr; vgl. auch Rohe (2022), Das islamische Recht,
S. 80 f.

633 Im Original:
حـدا إذا هـو، حـتى الحكـي؟ هذا مظبـوط! ال أحب؟ أنا فيني! ال أنجـذب؟ أنا فيني بالجامعـة، إلي لصديق انجذبت أنا افرض
حـبيت إذا معـك بيفـرق ما الموضــوع شاب، أنت صعب، الموضـوع سوا؟ نكون فينا ما ليش بس متفهمك، أنا إلك، انجذب
.بالنهاية تتجوزها فيك أنت يهودية، بنت مسيحية، بنت

175

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/1655/1174
https://shamela.ws/book/8183/594
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/1655/1174
https://shamela.ws/book/8183/594


Samira ist bewusst, dass das Eingehen einer Beziehung mit einem Nichtmuslim
sie in ein Spannungsverhältnis mit den religiösen Normen und ihren Mitwelten
bringen kann. Im Alltagsleben sei es für sie anstrengend gewesen, wenn sie eine
Zuneigung zu deutschen Kollegen an der Universität empfunden habe, diese
aber unterdrücken musste, aus dem Wissen heraus, dass es nicht rechtmäßig
sei. Mit der folgenden, an mich gerichteten Aussage weist sie indirekt auf die
Problematik der Ungleichberechtigung zwischen Männern und Frauen hin, die
in aktuellen muslimischen Diskursen und vor allem im Kontext der Migration
an Relevanz gewinnt: »Du bist ein Mann und es spielt für dich keine Rolle,
ob du dich in eine jüdische oder christliche Frau verliebst.« Diesbezüglich
erzählte mir Samira von einer konkreten Situation, die ihr im alltäglichen
Leben widerfahren war: Ihre Deutschlehrerin, mit der sie ein gutes Verhältnis
gehabt hätte, habe ihr einen deutschen Mann vorstellen wollen, mit dem Samira
eventuell eine Beziehung aufnehmen könne. Der Mann sei ein christlich Ortho‐
doxer, den Samira als muslimische Frau nicht heiraten dürfte. Die Lehrerin
habe Samira zu überreden versucht, im Rahmen selbstgesteckter Grenzen eine
Beziehung mit diesem Mann einzugehen. Er würde auch respektieren, dass
sie keinen Geschlechtsverkehr vor der Ehe wolle. Die Lehrerin habe nicht
nachvollziehen können, warum Männer und Frauen im Islam diesbezüglich
nicht gleichberechtigt seien. Samira sollte aus der Sicht der Lehrerin gegen die
Ungleichberechtigung muslimischer Frauen revoltieren und eine Beziehung mit
einem Nichtmuslim wagen. Es gebe hier, so die Lehrerin von Samira, nicht so
viele muslimische Männer und das sei für Samira eine große Einschränkung.
Samira erwiderte, dass sie die Argumente ihrer Lehrerin überzeugend fände, es
sich bei einer Beziehung zu einem Nichtmuslim aber nicht um eine Fatwa, über
die man streiten könne, handele. Das Verbot sei im Koran explizit erwähnt. Sie
kommentierte: »Unsere Religion ist überhaupt nicht einfach, besonders hier in
Deutschland.«634

Die hier dargestellten ethnografischen Beispiele zeigen die Aushandlungs‐
prozesse und Experimente, die muslimische Geflüchtete bei der Suche nach
jemandem, der:die als Lebenspartner:in infrage kommt, in Deutschland durch‐
laufen haben. Im Laufe dieser Aushandlungsprozesse setzen sich Geflüchtete
mit unterschiedlichen normativen Vorstellungen auseinander, behalten manche
Komponenten mitgebrachter normativer Vorstellungen, übersteigern sie ins Ex‐
treme wie bei den hohen Brautgabe-Forderungen, stellen aber auch andere in
Frage und lassen sich auf normative Ordnungen deutscher Prägung ein.

Jedoch funktioniert die Anwendung neuer Ordnungssysteme nicht problem‐
los, denn beim Experimentieren mit neuen kulturellen und normativen Stan‐
dards übernehmen muslimische Geflüchtete bewusst oder unbewusst Teile
der gewohnten normativen Wissensbestände und Wertmaßstäbe. Dies führt

634 Im Original:
.هون ديننا نطبق صعب. هون خصوصي أبداً، سهل مانو ديننا

176

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Interaktion mit ihren Mitwelten zu Konflikten, wenn dabei voneinander
abweichende Wertevorstellungen und Verhaltenskodizes auftreten. Diese Kon‐
stellation gab es im Falle vom Osama, der bewusst auf einige mitgebrachte
Wertvorstellungen verzichtete und eine Lebenspartnerschaft nach ›deutschem‹
Muster wagte. Auch in Barakats Fall ist die Offenheit für eine Partnerschaft mit
einer deutschen Frau als Lernprozess zu verstehen. Während dieses Prozesses
selbst waren ihm die Grenzen und die zu berücksichtigenden Verhaltenskodizes
beim Daten noch unklar. Die alltagspragmatischen Entscheidungen, wie das Ex‐
perimentieren mit Tinder oder das Eingehen einer Lebenspartnerschaft führen
zu einer Veränderung des Rechtsdenkens bei vielen muslimischen Geflüchteten,
das durch Interaktionsprozesse mit ihren Mit- und Umwelten und das geteilte
Wissen in sozialen Netzwerken vorangetrieben wird.

5.2.2.2 Eheschließung

Für Muslim:innen nimmt die Ehe (an-nikāḥ) einen besonderen Stellenwert
ein. Sie stellt die Voraussetzung dafür dar, dass Mann und Frau miteinander
leben und legitime Nachkommenschaft zeugen können.635 Es gibt zahlreiche
Koranverse636 und Überlieferungen des Propheten,637 die die Bedeutung der
Eheschließung betonen und Muslim:innen eine allgemeine Empfehlung zur
Ehe aussprechen.638 Dies gilt besonders dann, wenn man gesundheitlich und fi‐
nanziell imstande ist, eine Ehe einzugehen. Auf diese Weise soll außerehelicher
Geschlechtsverkehr vermieden werden.639 Von vielen Muslim:innen wird die
Ehe als religiöser Akt wahrgenommen, und als heiliger Bund betrachtet.640 Eine
›islamische‹ Ehe wird jedoch durch einen formlosen zivilrechtlichen Vertrag

635 Im folgenden Abschnitt wird ein zusammenfassender Überblick über die Eheschließung im
Islam im Hinblick auf die Relevanz zu den erhobenen Feldforschungsdaten gegeben. Für
eine ausführliche Darstellung der Eheschließung im Islam, ihre Wirksamkeitsvoraussetzun‐
gen, das Vorliegen von Wirksamkeitsmängeln sowie die daraus resultierenden Wirkungen
siehe insbesondere Wahba az-Zuḥaylī (1997), al-Fiqh al-islāmī wa-adillatuhu, Bd. 9, Damas‐
kus: Dār al-Fikr, S. 6513 ff., shamela.ws/book/384/6293 (letzter Zugriff am 7.3.2023); Ebert/
Heilen, Islamisches Recht, S. 150–157; Hans-Georg Ebert (2020), Islamisches Familien- und
Erbrecht der arabischen Länder: Herausforderungen und Reformen, Berlin: Frank & Timme,
S. 71–97; Rohe (2022), Das islamische Recht, S. 81–98.

636 Siehe Koran 30:21, 24:32–33, 4:3.
637 Siehe Kitāb an-nikāḥ in al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Bd. 5, S. 1949, shamela.ws/book/735/764

3#p1 (letzter Zugriff am 9.12.2022).
638 Vgl. Ebert/Heilen, Islamisches Recht, S. 151.
639 Siehe az-Zuḥaylī, al-Fiqh al-islāmī, Bd. 9, S. 6520, shamela.ws/book/384/6300#p1 (letzter

Zugriff am 7.3.2023).
640 In seiner Diskussion mit Abgeordneten des deutschen Bundestages im Jahre 2016 betrachtete

der Großimam der Azhar, Aḥmad aṭ-Ṭayyib, die Eheschließung im Islam in erster Linie
als religiösen Bund und nicht als zivilrechtlichen Vertrag, wie dies in Deutschland der Fall
ist. Der Videobeitrag des Großimams der Azhar ist abrufbar unter youtu.be/9zcbUEkyRf8
(letzter Zugriff am 7.3.2023).

177

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/384/6293
https://youtu.be/9zcbUEkyRf8
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/384/6293
https://youtu.be/9zcbUEkyRf8


geschlossen, der zu seiner Wirksamkeit u. a. zwei korrespondierender Willens‐
erklärungen, eines Angebots (īǧāb) und der Annahme (qabūl) bedarf, die direkt
von den Heiratswilligen oder ihren gesetzlichen Vertretern formuliert werden
können.641

In muslimisch geprägten Staaten wird die Ehe in der Regel bei einem Imam
(sog. maʾḏūn šarʿī), der als Standesbeamter im Justizministerium tätig ist, durch
ein Scharia-Gericht oder durch nationale Gerichte (al-maḥākim al-waṭanīya)
als Organe des Justizministeriums geschlossen. In einigen islamisch geprägten
Staaten werden bisher auch nicht staatlich registrierte ʿurfī-Ehen (gewohnheits‐
rechtliche Ehen) praktiziert.642 Einige Länder haben bereits Gesetze eingeführt,
um diese Praxis strafrechtlich zu ahnden643 oder einzuschränken.644 Solche
Gesetze können zukünftig zu einem starken Rückgang der ʿurfī-Ehen führen.

In Deutschland haben ausschließlich Ehen, die in einem Standesamt ge‐
schlossen werden, eine rechtlich bindende Wirkung. Religiöse Ehen im Inland
sind zwar erlaubt, sie entfalten aber keine Rechtswirkung und sind daher im
Konfliktfalle irrelevant,645 denn eine Ehe wird gemäß §1310 I 1 BGB nur dadurch
geschlossen, dass die Eheschließenden vor dem Standesbeamten erklären, die
Ehe miteinander eingehen zu wollen. Wie aus den Feldforschungsdaten her‐
vorgeht, sind verschiedene Formen der Eheschließung unter muslimischen
Geflüchteten in Deutschland erkennbar.

Trotz ihrer rechtlichen Anerkennung wird die Zivilehe nur von einer kleinen
Gruppe von muslimischen Geflüchteten in Deutschland praktiziert. Dies liegt
vor allem daran, dass der Prozess der Eheschließung vielen sehr komplex und
mit vielen bürokratischen Hürden verbunden zu sein scheint.646 Zudem erwar‐
tet man einen hohen Kosten- und Zeitaufwand. Angesichts dieser Herausforde‐
rungen suchen viele muslimische Geflüchtete nach pragmatischen Alternativen.
Oftmals suchen sie in anderen europäischen Ländern nach schnelleren und
unkomplizierten Optionen, um eine standesamtliche Ehe zu vollziehen. Dies

641 Siehe az-Zuḥaylī, al-Fiqh al-islāmī, Bd. 9, S. 6521 ff., shamela.ws/book/384/6301 (letzter
Zugriff am 7.3.2023); Ebert/Heilen, Islamisches Recht, S. 151. Ausführlicher zu den Ehevoraus‐
setzungen siehe Rohe (2022), Das islamische Recht, S. 82 f.

642 Siehe Ebert, Islamisches Familien- und Erbrecht, S. 80 ff.
643 Siehe hierzu die modifizierten Artikel 469–472 des syrischen Strafgesetzbuches Nr. 24 vom

Jahr 2018, www.sana.sy/?p=771663 (letzter Zugriff am 7.3.2023).
644 Siehe Rohe (2022), Islamisches Recht, S. 212 f.
645 Siehe die Ausführungen in Abschnitt 4.2.1; siehe auch Deutscher Bundestag, Zur Anerken‐

nung von religiös geschlossenen Ehen, S. 5 f.
646 Meine Forschungsteilnehmenden berichteten, dass sie zunächst einen Beratungstermin beim

jeweiligen Standesamt beantragen mussten. Diesen erhielten sie im besten Fall nach drei
Monaten. Darüber hinaus wurden sie aufgefordert, sich aktuelle Dokumente aus Syrien
ausstellen zu lassen, diese von einem anerkannten Übersetzer in Deutschland übersetzen
zu lassen und zur Beglaubigung an die deutsche Botschaft nach Beirut zu schicken. Der
gesamte Prozess bis zur Eheschließung kann mehr als zwei Jahre dauern. Für einige war es
von vornherein nicht zumutbar, sich in Syrien Dokumente ausstellen zu lassen, weshalb eine
standesamtliche Eheschließung für sie nie in Frage kam.

178

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/384/6301
http://www.sana.sy/?p=771663
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/384/6301
http://www.sana.sy/?p=771663


kann als Ergänzung zu einer bereits in Deutschland geschlossenen islamischen
Ehe gedacht werden. Damit verfolgen die Eheleute das Ziel, gegenseitige Rechte
und Pflichten zu schützen und/oder Steuervorteile im Falle der Erwerbstätig‐
keit zu erzielen. In solchen Fällen erkennt man mittelbar oder unmittelbar die
Funktion des staatlichen Rechtsschutzes für die Ehe.

Die unter muslimischen Geflüchteten am stärksten verbreitete Eheform ist
die in der Moschee geschlossene religiöse Ehe (sog. ›Imam-Ehe‹).647 Solche
Ehen werden in der Regel in schriftlicher Form durch einen als religiös be‐
zeichneten Ehevertrag in Anwesenheit eines Imams geschlossen. Dieser formal-
rechtlich bedeutungslose Vertrag kann sich von einer Moscheegemeinde zu
einer anderen stark unterscheiden, denn es gibt keine einheitlichen Kriterien,
wie diese religiösen Eheverträge formuliert werden und welche vertraglichen
Komponenten sie enthalten müssen. Eine Instanz, die die Einhaltung solcher
Ehevereinbarungen bzw. die Vertragserfüllung im Konfliktfall (z. B. Scheidung)
garantiert, ist nicht gegeben.648

Eine islamische Eheschließung wird von meinen Forschungsteilnehmenden
unterschiedlich begründet. Für Nadia und ihren Mann war die islamische
Ehe im Vergleich zur Eheschließung vor einem Standesbeamten die günstigs‐
te Option, um schneller heiraten zu können. Weitere Gründe nannte Imam
Saber, der im Rahmen seiner Imam-Tätigkeit täglich islamische Ehen in seiner
Moschee schließt.649 Ihm zufolge heiraten viele Muslim:innen in der Moschee,
weil sie damit einen religiösen Ritus vollziehen, der auch ihre Verbundenheit
mit der Moschee und dem Islam zum Ausdruck bringt. Andere hingegen
würden eine islamische Ehe aus pragmatischen Gründen schließen. Dies betref‐
fe insbesondere Menschen, die Sozialleistungen beziehen und eine Kürzung
oder Streichung ihrer Leistungen durch das Jobcenter befürchten.650 Diesen
Zusammenhang bestätigt meine Feldforschung: Ich beobachtete eine islamische
Eheschließung in einer Moschee zwischen einem syrischen Geflüchteten und
einer Deutschen, die beide Sozialleistungen beziehen.651 Als ich den Bräutigam
fragte, warum sie nicht standesamtlich heirateten, erwiderte er, dass eine stan‐
desamtliche Eheschließung zu einer Reduzierung ihrer Sozialleistungen führen

647 Religiöse Ehen in Moscheen wurden auch vor der Ankunft von Geflüchteten geschlossen,
jedoch ist die Nachfrage nach religiösen Ehen nach der Ankunft einer großen Anzahl musli‐
mischer Geflüchteter in Deutschland stark gestiegen. Siehe Mahmoud Jaraba (2019), »The
Practice of Khulʿ in Germany: Pragmatism versus Conservativism«, in: Journal of Islamic
Law and Society 26, S. 1–29, hier S. 8.

648 Die sog. ›Vertragstreue‹ wird durch die normative Kraft eines islamischen Ehevertrags zu‐
nächst angenommen und daher beim Vertragsschluss kaum in Frage gestellt.

649 Das Gespräch mit Imam Saber fand am 26.4.2020 telefonisch statt.
650 Siehe Arbeitslosenselbsthilfe (2022), Als Hartz-4-Empfänger heiraten, letzte Aktualisierung

vom 22.12.2022, www.arbeitslosenselbsthilfe.org/hartz-4-heiraten (letzter Zugriff am
8.3.2023).

651 Die teilnehmende Beobachtung fand am 4.10.2019 statt. Auf die Nennung der Stadt oder der
Moschee wird hier aus forschungsethischen Gründen verzichtet.

179

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.arbeitslosenselbsthilfe.org/hartz-4-heiraten/
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.arbeitslosenselbsthilfe.org/hartz-4-heiraten/


würde. Daher entschieden sie sich für eine alltagspragmatische Lösung, die ihr
gemeinsames Leben aus religiöser Sicht legitimiert.

Für andere Forschungsteilnehmende war das Eingehen einer islamischen
Ehe an den Gedanken geknüpft, einen islamischen Rahmen für die Ehe zu
schaffen, auch wenn dieser nur die äußere Form betrifft.652 Während seiner Tä‐
tigkeit als Imam, so Samir, habe er viele Situationen erlebt, in denen Menschen
mit dem Bedürfnis nach einer islamischen Eheschließung an ihn herangetreten
seien. Er habe das generell verweigert und dazu aufgefordert, standesamtlich
zu heiraten. Den Eheleuten und ihren Familien ginge es lediglich darum, eine
Predigt vom Imam zur Ehe und ihrer Bedeutung im Islam zu hören und die
Formel des Angebots (zawwaǧtuka nafsī, ›ich habe mich mit dir verheiratet‹)
und der Annahme (qabilt, ›ich bin einverstanden‹) auszusprechen, die von
den Eheschließungswilligen oder ihren gesetzlichen Vertretern nachgesprochen
werden. Die feierliche Eheerklärung in einer Moschee und im Beisein eines
Imams hätte für viele Menschen eine symbolische Bedeutung. Sie vergewisser‐
ten sich, dass es sich bei der Eheschließung um das islamisch ›Richtige‹ hande‐
le. Eine ähnliche Erfahrung hatte auch Imam Saber. Er erzählte, dass er von
einem syrischen Mann in Deutschland eingeladen gewesen sei, um zu Hause
der Eheschließung seiner Tochter beizuwohnen. Dieser habe für seine Tochter
keine islamische Ehe in der Moschee vollziehen wollen. Deshalb habe er einen
ʿurfī-Ehevertrag vorbereitet, in dem die bereits gezahlte und die nachträglich
zu zahlende Brautgabe aufgeführt gewesen sei. Imam Saber sollte lediglich eine
kurze Predigt halten und die islamische Formel der Eheschließung sprechen.
Dies würde, so Imam Saber, für den Vater einen islamischen Rahmen für die
Eheschließung schaffen.

Für Omnia war die islamische Eheschließung eine Notwendigkeit, um ihre
Familie in Syrien von ihrer Ehe mit einem nichtmuslimischen Deutschen zu
überzeugen. Ihr Mann sei nur formal zum Islam übergetreten, um sie heiraten
zu können. Auch wenn Omnia ihren Mann über Tinder kennengelernt hatte,
sei eine Partnerschaft nach ›deutschem‹ Modell nie in Frage gekommen. Sie
habe auf einer religiös bestätigten Ehe beharrt. Die Suche nach einem Imam
oder Scheich, bei dem sie eine islamische Ehe schließen konnten, sei für sie und
ihren Mann kompliziert gewesen, denn ihr Mann habe sich vor der Eheschlie‐
ßung zum Islam bekennen müssen.653

Omnia erzählte, dass in den Vorgesprächen zur Eheschließung und Konversi‐
on ihres zukünftigen Mannes zahlreiche Imame kontaktiert werden mussten,
um den Ablauf zu klären. Dabei sei jedoch die Konversion ihres Mannes immer
das zentrale Thema gewesen. Auch die Begleitumstände der Eheschließung im

652 Dies ist auch der Fall von Christ:innen und anderen, die neben standesamtlicher Eheschlie‐
ßung auch eine religiöse Ehe eingehen.

653 Dies ist mit der normativen Auffassung unter muslimischen Rechtsgelehrten verbunden,
dass eine Muslimin einen Nichtmuslim nicht heiraten darf. Siehe Fußnote 632.

180

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freundeskreis waren für Omnia und ihren Mann sehr belastend und schwer zu
verstehen, sei es für sie persönlich doch klar gewesen, dass es sich lediglich um
eine Scheinkonversion handelte, um religiös heiraten zu können. Sie berichtete,
dass man in der Moschee davon ausgegangen sei, dass die Konversion gefeiert
und das Glaubensbekenntnis des Mannes gefilmt und in sozialen Medien veröf‐
fentlicht werden sollte. Vorgeschlagen wurde auch, dass ihr Mann zunächst zwei
Wochen lang in der Moschee bleiben solle, um seinen Glauben zu festigen. Im
Freundeskreis sei er behandelt worden, als sei er schon lange Muslim und mit
der Glaubenspraxis im Detail vertraut.

Um sie aus ihrem Dilemma zu befreien, habe ein Freund angeboten, die
Eheschließung anstelle des Imams vorzunehmen. Die Verpflichtung, die Ehe
in Anwesenheit eines Imams zu schließen, sei keine islamrechtliche Vorausset‐
zung. Nachdem Omnia von ihren zu Rate gezogenen Brüdern eine Bestätigung
dieser Aussage bekommen hatte und den Hinweis, dass es ausreiche, wenn die
Ehe unter Teilnahme eines gläubigen Muslims als Ersatz für den Imam und
zweier weiterer muslimischer Zeugen geschlossen werde, habe sie entsprechen‐
de Personen gesucht.

Die Ehe sei bei ihr zu Hause geschlossen worden. Eine Videoaufnahme der
Eheschließung habe sie nach Syrien geschickt, um die Familie zu beruhigen.
Die Frage nach dem Glauben ihres Mannes sei ihr persönlich unwichtig. Sie
achte nicht darauf, ob ihr Mann bete und wie er sein Verhältnis zu Gott gestalte.
Sie interessiere sich nur dafür, wie ihr Mann mit ihr umgehe. Sie habe ein aus‐
gezeichnetes moralisches Verhalten ihres Mannes erlebt. Das habe sie bei vielen
Muslim:innen nicht erfahren. Omnia betonte, sie habe nicht nachvollziehen
können, warum die Religion ihres Ehepartners ein entscheidender Faktor für
die Eheschließung sein solle. Zwar seien ihre Eltern Muslim:innen, aber ihre
Mutter habe vom Glauben des Vaters nichts lernen können. Er sei nur Schein-
Muslim, der viel Alkohol trinke und keine religiösen Praktiken einhielte.654

Auch Argumente bezüglich der religiösen Erziehung der zukünftigen Kinder
halte sie aus eigener Erfahrung für unlogisch. In Syrien, ihrem Herkunftsland,
sei der Mann ganztägig auf der Arbeit, so dass sich die Frau um die Kinder und
deren religiöse Erziehung kümmere.

Andere Forschungsteilnehmende sind von der ›Imam-Ehe‹ in Deutschland
nicht überzeugt. Jedoch drängen die organisatorischen und bürokratischen
Hindernisse einer standesamtlichen Eheschließung in Deutschland viele musli‐
mische Geflüchtete dazu, die Eheschließung bei einem Imam zu vollziehen.
Manche schreiben selbst einen ʿurfī-Ehevertrag und suchen im neuen Lebens‐
umfeld statt eines Imams eine vertraute Person, die man als fromm und gläubig

654 Interessant ist hier die Bezeichnung des Verstoßes des Vaters gegen islamische Prinzipien als
›Schein-Muslim‹. Omnia stellt somit eine Parallele zwischen ›Schein-Muslim‹ und ›Verstoß
gegen islamische Prinzipien‹ her. Der hier beschriebene Konflikt löst ganz neue Denkpro‐
zesse aus und deckt innere Widersprüche auf.

181

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrachtet, um die islamische Formel der Eheschließung vorzulesen und eine
kurze Predigt zu halten.655 Solche ʿurfī-Eheschließungen werden nicht selten
mündlich durchgeführt und häufig in Ortschaften praktiziert, wo es keine
Moscheen oder Imame gibt.656

In der Praxis sind mit islamischen Ehen, ob in einer Moschee unter Mitwir‐
kung eines Imams oder außerhalb unter Mitwirkung anderer Akteur:innen ge‐
schlossen, zahlreiche Problemfelder verbunden. Zunächst ist festzuhalten, dass
religiöse Eheverträge und die darin getroffenen Vereinbarungen keine rechtli‐
che Bindungswirkung entfalten. Im Konfliktfall besitzen Imame keine Macht,
um die in den Eheverträgen gemachten Vereinbarungen wie die Zahlung einer
nachträglichen Brautgabe (mahr ʿāǧil) bei einer Scheidung durchzusetzen. Auch
können Imame trotz Vorliegen bestimmter Scheidungsgründe657 oder wenn die
Frau ihren Selbstloskauf aus der Ehe (ḫulʿ) anstrebt, grundsätzlich nicht schei‐
den. Diese Konstellation bietet den Eheleuten also keinen Schutz hinsichtlich
ehelicher Rechte und Pflichten.

Diese Umstände führen zu einem Vertrauensverlust in religiöse Ehen in
Deutschland. Im Gespräch mit Haleem, der als freiwilliger Mediator für Kon‐
fliktregulierung in arabischen Familien in Leipzig tätig ist, wies dieser auf ent‐
sprechende Beispiele hin, mit denen er konfrontiert gewesen sei.658 Er erzählte,
dass an ihn die Familien zweier Eheleute wegen ihres Konflikts über die Zah‐
lung der Brautgabe (sog. mahr ʿāǧil) nach der Scheidung herangetreten seien.
Die Rückabwicklung der Brautgabe im Falle der Scheidung hätten beide Famili‐
en im islamischen Ehevertrag unter Mitwirkung des lokalen Imams vereinbart.
Jedoch habe sich der Mann geweigert, die nachträgliche Brautgabe an seine
geschiedene Frau zu zahlen. Die Frau und ihre Familie hätten beim Abschluss
eines religiösen Ehevertrags nicht gewusst, dass derartige Eheschließungen kei‐
ne rechtliche Bindung haben, worauf, so Haleem, sie der Imam hätte hinwei‐
sen müssen. Haleem habe den Imam darauf angesprochen. Haleem sei ratlos
gewesen, wie er die Rechte der geschiedenen Frau im konkreten Fall geltend
machen könne. In einem arabisch geprägten Land hätte er im Rahmen eines
Schiedsverfahrens (taḥkīm) den Mann zur Zahlung der Brautgabe verpflichten
können.

655 Einige meiner Forschungsteilnehmenden berichteten, dass sie oder Verwandte von ihnen
dieses Vorgehen bei der Eheschließung befolgten. Jedoch besteht bei meinen Forschungsteil‐
nehmenden Unsicherheit darüber, ob eine Eheschließung ohne die Mitwirkung eines Imams
und das mündliche Vorlesen der Vertragsformel islamrechtlich gültig ist.

656 Im Laufe der Feldforschung begegnete ich mehreren Personen, die mündliche Eheschließun‐
gen anstelle von Imamen vorgenommen haben. Dies betrachteten sie als »Dienstleistung«
für Muslim:innen in Deutschland. Einige boten diese »Dienstleistung« gegen Entgelt an.

657 Für einen Einblick in mögliche Scheidungsgründe siehe Ebert, Das Familien- und Erbrecht,
S. 103 ff.

658 Das Gespräch mit Haleem fand am 9.9.2020 statt.

182

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine ähnliche Erfahrung hatte Hiba gemacht, die selbst von den Folgen
einer Imam-Ehe in Deutschland betroffen war.659 Hiba sei im Alter von vierzig
Jahren mit ihrem Bruder nach Deutschland ausgewandert. Damals sei sie noch
nicht verheiratet gewesen. Ihr Bruder, der in Syrien in Wohlstand gelebt habe,
habe die Umstellung seines Lebens nicht akzeptieren können. Als Geflüchteter
bezeichnet zu werden, habe er nicht aushalten können. An Hiba habe er seine
starke Wut ausgelassen. Er habe sie ständig gefragt, warum sie mit ihm ausge‐
reist sei und mit ihm zusammenlebe. Hiba erzählte, dass ihr Bruder großen
Druck auf sie ausgeübt habe. Er habe sie gedrängt, zu heiraten. Ganz allein zu
leben habe sie zu dieser Zeit nicht für möglich gehalten. Ihr zufolge würde eine
Frau in ihrer Heimatstadt Homs keinesfalls allein leben. Entweder bliebe die
Frau bei ihrer Familie oder lebe zusammen mit einem Ehemann. Und wenn
eine Frau geschieden sei, würde sie wieder mit ihrer Familie leben.

In der angespannten Situation mit ihrem Bruder habe eine Freundin sie
an einen syrischen Mann vermittelt, der in Syrien geschieden war. Diese Schei‐
dung war jedoch nicht vor einem Gericht vollzogen worden, sondern mündlich
nach dreimaliger Wiederholung der Scheidungsformel (sog. unwiderrufliche
Verstoßung, aṭ-ṭalāq al-bāʾin) durch den Mann.660 Nach kurzer Kennenlern‐
zeit beschloss Hiba, diesen Mann zu heiraten, obwohl ihre Familie ihn für
nicht geeignet gehalten habe. Sie hätten eine islamische Ehe bei einem Imam
geschlossen. Hiba ging von der Annahme aus, dass ausschließlich eine islami‐
sche Ehe vor einem Imam in Deutschland islamrechtlich gültig sei und eine
Ehe vor einem Standesbeamten nicht ausreiche. Dies sei ihr am Anfang ihres
Aufenthalts in Deutschland von vielen Muslim:innen mitgeteilt worden. Auch
viele Imame hätten Muslim:innen in Deutschland auf sozialen Medien davor
gewarnt, nur standesamtlich zu heiraten.661 Hiba hatte angenommen, dass die
Gültigkeit einer ›Imam-Ehe‹ vor deutschen Gerichten anerkannt würde und

659 Das Gespräch mit Hiba fand am 8.3.2023 statt.
660 Bei der unwiderruflichen Verstoßung handelt es sich um eine Ehescheidung, die der Mann

nicht widerrufen kann. Diese kommt zustande, wenn der Mann die Verstoßungsformel ein
oder zwei Mal ausgesprochen und die Frau innerhalb der Wartezeit (ʿidda) nicht zurückge‐
holt hat oder nach dritter Wiederholung der Scheidungsformel.

661 Während des Verfassens dieses Abschnittes führte ich ein Gespräch mit einem alten syri‐
schen Mann, den ich hier Abdelhamid nenne. Zwar ist Abdelhamid nicht als Imam tätig,
jedoch führte er islamische Eheschließungen sowohl schriftlich als auch mündlich durch.
Ihm zufolge seien ausschließlich islamische Eheschließungen für Muslim:innen gültig. Auch
wenn Muslim:innen standesamtlich heiraten wollen, müssten sie vorher eine islamische
Eheschließung vornehmen. Eine Eheschließung vor einem deutschen Standesbeamten wür‐
de den Geschlechtsverkehr zwischen Mann und Frau nicht formell legitimieren. Dies
sei islamisch gesehen als Unzucht zu bewerten. Das Gespräch mit Abdelhamid fand im
Frühling 2023 statt. Eine Fatwa des European Council for Fatwa and Research (ECFR)
setzt jedoch für die Rechtmäßigkeit des durch die Ehe begründeten Geschlechtsverkehrs
den Vollzug einer islamischen und standesamtlichen Eheschließung voraus. Siehe al-ʿArabī
al-Bišrī (2020), al-Muslimūn fī Europa: bayna az-zawāǧ al-ʿurfī, wa-z-zawāǧ fī l-qānūn
al-madanī, ECFR, bit.ly/3R6Ao43 (letzter Zugriff am 8.4.2023).

183

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bit.ly/3R6Ao43
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bit.ly/3R6Ao43


dass sie auf der Grundlage des islamischen Ehevertrags Rechte und Pflichten
geltend machen könne. Bei der Eheschließung habe sie in den islamischen
Ehevertrag die Bedingung aufnehmen wollen, dass ihr Mann seine erste Frau
nicht wieder heiraten dürfe. Der Imam habe dies mit dem Argument abgelehnt,
dass dies islamrechtlich nicht zulässig sei. Ihr Mann habe ihr allerdings vor
dem Imam versprochen, dass er die erste Frau nicht erneut heiraten wolle und
keine Familienzusammenführung anstrebe. Die Scheidung von ihr sei nach
einer vollzogenen dritten Verstoßung unwiderruflich.662

Nach der Eheschließung habe Hiba aber feststellen müssen, dass ihr Mann
sie angelogen habe. Er habe den Kontakt zu seiner früheren Frau gesucht und
sie auf die Familienzusammenführung nach Deutschland angesprochen. Von
Hiba habe er keine Kinder bekommen wollen. Er sei schockiert gewesen, als
er die Mitteilung über ihre Schwangerschaft erhalten habe. Er habe sie aufge‐
fordert, gegen ihren Willen einen Schwangerschaftsabbruch durchführen zu
lassen, andernfalls würde er die einseitige Verstoßung (ṭalāq) aussprechen. Der
Schwangerschaftsabbruch habe später aus medizinischer Notwendigkeit vorge‐
nommen werden müssen. Mit großem Entsetzen habe Hiba erst im Nachhinein
erfahren, dass ihr Mann seine erste Frau und seine Kinder durch Familienzu‐
sammenführung zu sich nach Deutschland geholt habe.

Vor syrischen Gerichten würde die erste Ehe noch als gültig anerkannt wer‐
den, da die Scheidung nicht von einem Standesbeamten registriert worden sei
und nur mündlich erfolgte. Eine Wiederaufnahme der ehelichen Beziehung
eines Mannes mit seiner geschiedenen Frau sei im Falle der unwiderruflichen
Scheidung im Islam verboten. Hiba habe das Verhalten ihres Mannes nicht
nachvollziehen können. Sie habe auf einer Scheidung beharrt. Mit der Aus‐
sprache der Scheidungsformel durch ihren Mann sei sie von ihm geschieden
worden. Unterhaltsansprüche oder eine Rückabwicklung der im islamischen
Ehevertrag vereinbarten Brautgabe habe sie nicht geltend machen können. Hi‐
ba habe feststellen müssen, dass die Imam-Ehe ihr keine Rechte garantiere. Ihr
zufolge müsse der religiöse Ehevertrag wie jeder andere zivilrechtliche Vertrag
so gestaltet werden, dass die Rechte und Pflichten beider Parteien gewahrt
würden. Der Imam dürfe einen religiösen Ehevertrag nicht durchführen, wenn
er nicht in der Lage sei, die Rechte der Eheleute zu gewährleisten.

Auch einige ihrer Freundinnen, die nur bei einem Imam religiös geheiratet
hätten, hätten die Rechte, die sich aus der Ehe ergäben, nicht in Anspruch
nehmen können. Sie erzählte von einer Freundin, deren Mann verschwunden
sei, nachdem er von ihrer Schwangerschaft erfahren hatte. Sie sei ratlos gewesen
und habe nicht gewusst, wie ihre religiöse Eheschließung nach der Flucht ihres
Mannes zu bewerten sei und ob sie noch als verheiratet gelte. Aufgrund ihrer
eigenen Erfahrung, aber auch der ihrer Freundinnen betrachte Hiba die ›Imam-

662 Das bedeutet, dass er seine Ex-Frau nur in dem Falle wieder heiraten kann, wenn sie bereits
eine wirksame Ehe mit einem anderen Mann hatte und von diesem wieder geschieden ist.

184

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ehe‹ nicht als Ehe, sondern als Unzucht (zināʾ), die unter dem Deckmantel
einer religiös geschlossenen Ehe praktiziert werde. Was sei das für eine Ehe,
die durch das einseitige Aussprechen eines Wortes durch den Mann beendet
werden könne, wobei die Frau keine Möglichkeit habe, ihre Rechte geltend zu
machen, fragte Hiba. Bei ihr habe diese Erfahrung tiefe Spuren hinterlassen, so
dass sie zwei Jahre lang unter starken psychischen Belastungen gelitten habe.
Daher hofft sie auf ein Gesetz, das es Imamen verbietet, religiöse Eheschließun‐
gen in Deutschland durchzuführen.

Weitere Probleme bei islamischen Eheschließungen in Deutschland bestehen
darin, dass manche Imame ihre religiöse Autorität ausnutzen, um finanzielle
Vorteile aus dem Heiratsakt zu ziehen. Dies geschieht unabhängig davon, ob
alle islamrechtlichen Voraussetzungen für eine islamische Eheschließung erfüllt
sind oder nicht.

In der Feldforschung war ich bei zahlreichen Eheschließungen in Moscheen
anwesend und konnte die Vorgehensweise einiger Imame bei der Durchfüh‐
rung religiöser Eheschließungen genauer beobachten. Da die meisten Imame in
Deutschland niedrige Löhne erhalten, sehen viele darin eine gute Möglichkeit,
um ihr Einkommen zu verbessern. Ein von mir länger begleiteter Imam sorgte
aktiv dafür, islamische Ehen zu schließen, selbst wenn einige islamrechtliche
Wirksamkeitsvoraussetzungen nicht vorlagen. Dadurch erzielte er in wenigen
Minuten mühelos gute Einkünfte. Obwohl die Moschee eine feste Gebühr für
die religiöse Eheschließung festgelegt hatte, die kein gesondertes Entgelt für
den Imam umfasst, hat dieser Imam immer ein Entgelt für sich persönlich
gefordert, das von Fall zu Fall unterschiedlich hoch war. In meiner Anwesen‐
heit schloss der Imam einen religiösen Ehevertrag zwischen einem muslimi‐
schen syrischen Geflüchteten und einer atheistischen deutschen Frau.663 Der
Abschluss des islamischen Ehevertrags geschah ohne vorher festgelegten Ter‐
min mit dem Imam. Der Bräutigam kam mit zwei seiner Cousins, von denen
einer noch nicht volljährig war und der andere kein Personaldokument besaß.
Die Braut erschien mit ihrer jüngeren Schwester, die ebenfalls nicht volljährig
war. In der Regel wird eine Eheschließung in der Moschee in fünfzehn Minuten
vollzogen. Anders als gewöhnlich dauerte diese Eheschließung zwei Stunden,
da die Religionszugehörigkeit der Braut dem Imam unklar erschien. Zwischen
dem Imam und den Anwesenden fanden darüber während der Zeremonie viele
Diskussionen statt. Hier folgt ein Ausschnitt aus dem Gespräch:

663 Eine solche Eheschließung ist nach Auffassungen der muslimischen Rechtsgelehrten ungül‐
tig. Eine Mindermeinung vertritt Rašīd Riḍā (gest. 1935) mit der Auffassung, dass muslimi‐
sche Männer nur ungläubige arabische Frauen nicht heiraten dürfen. Andere nichtarabische
ungläubige Frauen dürfen muslimische Männer nach seiner Ansicht sehr wohl heiraten.
Siehe o. A., al-Mawsūʿa al-fiqhīya, Bd. 35, S. 26, shamela.ws/book/11430/22130#p1 (letzter
Zugriff am 8.4.2023); Muḥammad Yusrī Ibrāhīm (2013), Fiqh an-nawāzil li-l-aqallīyāt al-
Muslima taʾṣīlan wa-taṭbīqan, Bd. 2, Kairo: Dār al-Yusr, S. 941 ff., shamela.ws/book/17800/932
(letzter Zugriff am 8.4.2023).

185

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shamela.ws/book/17800/932
https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shamela.ws/book/17800/932


Imam: »Christentum oder Judentum?«
Braut: »Was ist das?«
Imam: »Welche Religion hast du?«
Braut: »Keine.»
Imam: (den Kopf schüttelnd und wiederholend): »Keine!«
Bräutigam: (in schwer verständlichem Deutsch der Bräutigam zu seiner Braut): »Du bist als
Kind in Gericht gegangen.«
Braut: »In die Kirche?«
Bräutigam: (Bräutigam zum Imam): »Vielleicht eine christliche Frau.«
Braut: »Ich weiß nicht, wie das heißt.«
Imam: »Ich habe jetzt ein Problem: Der Muslim darf eine muslimische, eine christliche oder
eine jüdische Frau heiraten. Aber wenn eine Frau keine Religion hat, geht das nicht.«
Braut: »Dann schreiben Sie einfach irgendwas hin!«

Im weiteren Gesprächsverlauf versuchten die Begleiter:innen des Brautpaares,
den Imam davon zu überzeugen, dass die Braut Christin sei. Die gesamte Dis‐
kussion schien für die Braut unverständlich und nicht nachvollziehbar. Als der
Imam sie aufforderte, ihm etwas über das Christentum zu erzählen, verstand
sie das Wort Christentum nicht. Der Imam schaute mich ab und zu an und
fragte mich, was er tun solle. Seine Rede veranlasste die Anwesenden, mich als
Autoritätsperson anzusprechen und zu versuchen, mich von der Religion der
Braut zu überzeugen. Ich lehnte ab, mich in die Angelegenheit einzumischen
und beschränkte mich darauf, die gesamte Situation zu beobachten. Die Beglei‐
ter:innen des Brautpaares versuchten vergeblich, den Imam davon zu überzeu‐
gen, dass die Braut Christin sei. Zu guter Letzt sagten sie dem Imam vor, die
Braut sei bereits zum Islam übergetreten und habe das islamische Glaubensbe‐
kenntnis gesprochen. Die Diskussionen und Befragungen über den Glauben
der Braut waren für sie eine große Belastung. Sie teilte ihrem Bräutigam mit,
dass sie sich nicht auf dieses Szenario geeinigt hätten. Der noch nicht volljähri‐
ge Cousin des Bräutigams reagierte mit der Antwort, dass sie nur einen Satz,
nämlich das Glaubensbekenntnis, vor dem Imam aussprechen müsse, dann sei
die Sache erledigt. Der nachdrücklich ausgeübte Druck auf die Braut vollzog
sich in Anwesenheit des Imams. Trotzdem setzte er den Abschluss des Ehever‐
trages fort und ließ die Braut das islamische Glaubensbekenntnis nachsprechen.
Und obwohl zudem einer der Trauzeugen keinen Ausweis bei sich hatte, wurde
er als Trauzeuge in den religiösen Ehevertrag aufgenommen. Abschließend
fragte die Braut den Imam, ob die deutschen Behörden über die Eheschließung
informiert würden, woraufhin der Imam sie beruhigte und sagte: »Das bleibt
unter uns.« Nach Abschluss des Ehevertrags fragte der Bräutigam den Imam
nach den Kosten für die Eheschließung. Er erwiderte: »Fünfzig Euro für die
Moschee« und mit leiser Stimme ergänzte er: »Und ebenso viel für mich.«
Erstaunlicherweise hatte der Imam am Tag zuvor nur zwanzig Euro für seine
Mitwirkung an einer anderen Eheschließung verlangt.

Aus der hier beschriebenen Beobachtung dieser Eheschließungssituation lässt
sich schlussfolgern, dass der Imam an der Durchführung der religiösen Ehe‐

186

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließung finanziell interessiert gewesen ist, obwohl einige Wirksamkeitsvor‐
aussetzungen nicht vorlagen und die unter Druck und Verhandlung erfolgte
Konversion der Braut zum Islam die Wirksamkeit des religiösen Ehevertrags
fraglich machen. Der Imam wusste um die wirtschaftliche Bedeutung islami‐
scher Eheverträge nicht nur für die Moschee, sondern auch für sich selbst.664

Dies betonte er in mehreren Gesprächen mit mir während der Feldforschung.
So erklärte er, dass er zwar bereit sei, auf das Predigen und die Leitung der
Moschee zu verzichten, aber nicht auf die Durchführung von Eheschließungen
und Scheidungen. Damit könne er sehr gut verdienen, sogar mehr als mit
seinem normalen Gehalt. Problematisch ist jedoch, dass die Durchführung
religiöser Eheschließungen und Scheidungen meist weder inhaltlich noch in
finanzieller Hinsicht oder steuerrechtlich kontrolliert wird. Dies stellt die Arbeit
von Imamen in Deutschland sowohl in Bezug auf die Anwendung des islami‐
schen Rechts als auch in Bezug auf ethisch-normative Aspekte in Frage.

Wie die ethnographischen Beispiele in diesem Abschnitt insgesamt zeigen,
führen die bürokratischen Hindernisse einer standesamtlichen Eheschließung
und der damit verbundene Zeit- und Kostenaufwand dazu, dass viele muslimi‐
sche Geflüchtete und Muslim:innen im Allgemeinen nach alternativen pragma‐
tischen Möglichkeiten, insbesondere nach der islamischen Eheschließung in
einer Moschee suchen. Dieser Umstand wird durch die auch von religiösen Au‐
toritäten wie Imamen verbreiteten Vorstellungen ergänzt, dass für Muslim:in‐
nen ausschließlich islamische Eheschließungen gestattet seien.

Die Feldforschungsdaten weisen auf unterschiedliche Motive für die Durch‐
führung einer islamischen Eheschließung hin, die von rein religiöser Überzeu‐
gung über Alltagspragmatik bis hin zur Erfüllung eines (fiktiven) religiösen
Rahmens der Eheschließung reichen. In diesem Zusammenhang ist zu beob‐
achten, dass vielen muslimischen Geflüchteten insbesondere zu Beginn ihres
Aufenthalts in Deutschland ein Rechtsbewusstsein hinsichtlich der rechtlichen
Bewertung des Eherechts, sowohl des deutschen als auch des islamischen, fehlt.
Damit verbunden ist bei einigen die Vorstellung, dass Vereinbarungen im reli‐
giösen Ehevertrag durch deutsche Gerichte durchgesetzt werden können.665

Es ist daher nicht erstaunlich, dass manche Geflüchtete religiöse Ehen als
gleichwertig zu standesamtlichen betrachten und zusätzliche Bedingungen in
den islamischen Ehevertrag aufnehmen wollen. Problematisch wird dies vor
allem bei Streitigkeiten. Imame sind keine ausführende Gewalt und können

664 Andere Imame hingegen schenken dem wirtschaftlichen Faktor religiöser Eheschließungen
keinerlei Beachtung und prüfen die Wirksamkeitsvoraussetzungen einige Wochen vor Ver‐
tragsabschluss sorgfältig, bevor das Brautpaar einen Termin für die religiöse Eheschließung
erhält. Wieder andere lehnen die Durchführung einer islamischen Eheschließung in der
Moschee ab und fordern das Brautpaar auf, ausschließlich standesamtlich zu heiraten.

665 Solche Vereinbarungen können durch deutsche Gerichte anerkannt werden, wenn diese
notariell beurkundet werden, vgl. OLG Frankfurt, Beschluss vom 26. April 2019 – 8 UF
192/17.

187

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die aus dem religiösen Ehevertrag resultierenden Rechte und Pflichten grund‐
sätzlich nicht durchsetzen. Nur wenige Imame, die im sozialen Umfeld über
große symbolische religiöse Autorität verfügen, können dann durch Überzeu‐
gungskraft und bestimmte Kommunikationstechniken den verletzten Rechten
Geltung verschaffen.

Ein weiteres Problemfeld liegt darin, dass Imame in Deutschland weitge‐
hend über einen offenen Handlungsspielraum verfügen, der ihnen ermöglichen
kann, bestimmte Ansichten oder eigene Interessen jenseits religiöser Normen
und ethisch-normativer Auffassungen durchzusetzen. Dies hängt unmittelbar
mit der mangelnden Organisationsstruktur in vielen Moscheen in Deutschland
zusammen, die Imamen freie Handlungs- und Entscheidungsmöglichkeiten in
diversen Fragen und Sachverhalten bietet.666

Dies betrifft vor allem die Archivierung und Aufbewahrung von Daten und
Dokumenten. So werden beispielsweise Eheverträge teils im Verwaltungsraum
der Moschee, teils im Büro des Imams, aber auch in der Wohnung des Imams
aufbewahrt. Manche Imame wechseln zu anderen Moscheen oder verlassen
Deutschland und behalten relevante Unterlagen bei sich. In diesem organisato‐
rischen Chaos gehen viele Aufzeichnungen verloren.667 Es bleibt abzuwarten,
wie sich rechtliche und politische Entwicklungen sowie innermuslimische
Wandlungsprozesse zukünftig auf muslimische Praktiken, einschließlich der
Durchführung islamischer Eheschließungen, auswirken werden.

666 Vgl. Gerdien Jonker/Stephanie Müssig (Hgg.) (2022), »Mosque Archives in Germany«, in:
Journal of Muslims in Europe, Bd. 11.3, Leiden: Brill.

667 Wie einige Imame mir mitteilten, können sie sich manchmal nach einigen Monaten nicht
mehr daran erinnern, dass sie für ein Paar eine Eheschließung vorgenommen hätten.

188

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115 - am 20.01.2026, 20:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1 Annäherung an Lebenswelten
	5.1.1 Muslimische Geflüchtete und ihre Eigenwelten
	5.1.2 Besonderheiten in den Herkunftsgesellschaften
	5.1.3 Besonderheiten in der Aufnahmegesellschaft

	5.2 Einblicke in alltägliche Praktiken
	5.2.1 Gottesdienstliche Praktiken (ʿibādāt)
	5.2.1.1 Das Ritualgebet (ṣalāt)
	5.2.1.2 Das Fasten (ṣiyām)
	5.2.1.3 Ernährung

	5.2.2 Zwischenmenschliche Praktiken (muʿāmalāt)
	5.2.2.1 Dating
	5.2.2.2 Eheschließung



