Hans G. Kippenberg

Religiose Definitionen des Nahostkonflikts: Rahmung —
gewalttiatige Handlungsskripts — globale Verbreitung

Das Thomas Theorem

Der Zusammenhang von Religion und Gewalt ist weder unmoglich noch notwendig,
er ist kontingent. Der Versuch, zu beweisen, Religion sei im Wesen eine Quelle von
Konflikt und Gewalt, ist genauso einseitig!, wie die Auffassung, wahre Religion sei da-
ran erkennbar, dass sie imstande sei, Frieden und Versohnung zu fordern.? Je iiberzeu-
gender beide Seiten ihre Positionen begriinden, um so deutlicher wird: Die Beziehung
von Religion und Gewalt kommt zwar vor, ist aber nicht notwendig. In den Worten
von Michael Makropoulos in seiner Erorterung von Kontingenz als Aspekt einer theo-
retischen Semantik der Moderne: »Kontingent ist, was auch anders moglich ist«. Sie ist
»nicht einfach Unbestimmtheit Uiberhaupt, sondern jene spezifische Unbestimmtheit,
in der etwas weder notwendig, noch unmoglich ist, und sich darin als wirkliche Alter-
native manifestiert«. Diese Auffassung, wonach Religion als Quelle von Gewalt mog-
lich ist, soll in diesem Aufsatz dargestellt werden. Diese Unbestimmtheit ist als »zwei-
seitige Moglichkeit ausgesprochen ambivalent«.?

Man nehme das klassische biblische Beispiel fiir diese Beziehung von Religion und
Gewalt aus dem 4. Buch Mose. Die hebriische Bibel berichtet, wie es Pinchas beim
Zug durch die Wiiste gelang, Gottes Zorn auf Israel abzuwenden. Das Volk hatte sich
mit Moabiterinnen angefreundet und mit ihnen zusammen Opferfeste gefeiert. Als
einer von den Israeliten, namens Simri, dann noch eine dieser Frauen in sein Zelt mit-
nahm, erhob sich der Priester Pinchas,

»nahm eine Lanze in die Hand, ging dem Israeliten nach in das Gemach und durch-
bohrte sie beide, den Israeliten und die Frau, durch den Bauch. Da wurde der Plage
unter den Israeliten Einhalt geboten [...]. Und der HERR sprach zu Mose: Pinehas

1 In den Jahren 2006/2007 wurde — fast mochte man sagen — eine wahre Kanonade an Verurtei-
lungen auf Religion abgeschossen: Religion sei »Gotteswahn«, schreibt Richard Dawkins (Der
Gotteswahn, Berlin 2007); sie vergifte die Welt, lesen wir bei Christopher Hitchens (Der Herr
ist kein Hirte. Wie Religion die Welt vergifter, Minchen 2007); sie stehe angesichts des von ihr
hervorgebrachten Terrors vor threm Ende, erklirt Sam Harris (Das Ende des Glaubens. Reli-
gion, Terror und das Licht der Vernunft, Winterthur 2007).

2 Reinhold Mokrosch / Thomas Held / Roland Czada (Hg.), Religionen und Weltfrieden. Frie-
dens- und Konfliktlosungspotenziale von Religionsgemeinschaften. Stuttgart 2013; Markus A.
Weingardt, Religion Macht Frieden. Stuttgart 2007 / Bonn 2010.

3 Michael Makropoulos, »Kontingenz. Aspekte einer theoretischen Semantik der Moderne« in:
Archives Européennes de Sociologie 45 (2004) S. 369-399, Zitate S. 371.

Z{P 63. Jg. 1/2016 DOI: 10.5771/0044-3360-2016-1-65

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

66 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

[...] hat meinen Grimm von den Israeliten abgewendet, da er an meiner Statt unter
ithnen geeifert hat. Darum sprich: Sieh, ich gewahre ihm einen Friedensbund: Thm
und seinen Nachkommen soll ein Bund ewigen Priestertums zuteil werden dafiir,
dass er fiir seinen Gott geeifert und fiir die Israeliten Stihne erwirkt hat« (Numeri 25
nach Zircher Bibel).

Die Gewalttat wird mit einem »Friedensbund« gewiirdigt. Das erlaubt aber keinen
Riickschluf§ auf ein angebliches gewalttitiges Wesen der jiidischen Religion. Die Vor-
bildlichkeit des Handelns des Pinehas entspringt einem Handeln, das die Reinheit der
Gemeinde wiederherstellt und eine Gefahr fir die Gemeinde (den Zorn des Herren)
abwendet. An Pinehas Tat haben sich spiter jidische Aufstindische im Kampf gegen
griechische Gewaltherrschaft orientiert. Nicht zu Unrecht nannten sie sich »Zeloten«
(»Eiferer«). Die Orientierung an dem Vorbild von Pinehas und seinem Eifer fiir die
Reinheit Israels, gab dem Widerstand Orientierung — nicht nur zur Zeit der Makkabaer
(2. Jh. v. Chr.), sondern auch des Jiidischen Krieg (66-70 n.Chr.). Und noch in der Ge-
genwart sind jidische Gewaltakte damit gerechtfertigt worden. Der Name »Zeloten«
implizierte ein Handlungsskript.* Der Glaube an den Wert der Reinheit Israels bestand
unabhingig von den Umstinden; zur Begriindung von gewalttitigen Handlungskripts
wurde er nur unter bestimmten Bedingungen.

Dass die Beziehung von Religion und Gewalt kontingent ist, zeigt sich auch darin,
Religionen »umkippen« konnen und aus Gewalterzeuger Friedensstifter werden kon-
nen und umgekehrt.> Es sind dieselben Werte, die friedfertig oder gewaltsam durchge-
setzt werden konnen und daher ambivalente Handlungen begriinden.® Ich bin davon
tiberzeugt, Religionen in bestimmten Situationen, in denen die Religionsgemeinschaft
bedroht ist, Gewalt rechtfertigen konnen, sowie sie in anderen Situationen fiir Gewalt-
freiheit eintreten konnen.” Wenn die Situationen fiir das eine oder andere den Aus-
schlag geben, dann wird das Thomas-Theorem als Analysemodell interessant.

Es wurde 1928 von William I. Thomas und Dorothy Swaine Thomas in einer ge-
meinsamen Studie formuliert: «Wenn Menschen Situationen als real definieren, dann
sind sie in ihren Folgen real«. 8

4 Martin Hengel, Die Zeloten. Untersuchungen zur jiidischen Freiheitsbewegung in der Zeit von
Herodes I. bis 70 n. Chr., Leiden 1961, S. 151-234 (»Der Eifer<).

5 Bernd Oberdorfer/ Peter Waldmann (Hg.), Die Ambivalenz des Religisen. Religionen als
Friedenstifter und Gewalterzeuger. Freiburg im Breisgau 2008; R. Scott Appleby (Hg.), The
Ambivalence of the Sacred. Religion, Violence, and Reconciliation. Lanham 2000.

6 Hans G. Kippenberg, »Die Macht religioser Vergemeinschaftung als Quelle religiéser Ambi-
valenz« in: Oberdorfer/Waldmann (Hg.), Die Ambivalenz des Religiosen, a.a.O . S.53-76.

7 Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globalisierung. Miinchen:
C.H.Beck/ Bonn: Bundeszentrale fiir Politische Bildung 2008. Englische Ubersetzung: Vio-
lence as Worship. Religious Wars in the Age of Globalization. Stanford 2011. Hans G. Kippen-
berg, »Zur Kontingenz religiésen Gewalthandelns«. In: Hollstein, Bettina/ Jung, Matthias/
Knobl, Wolfgang (Hg.), Handlung und Erfabrung. Das Erbe von Historismus und Pragmatis-
mus und die Zukunft der Sozialtheorie. Frankfurt 2011, 191-215.

8 William L. and Dorothy Swaine Thomas, The Child in America: Behavior Problems and Pro-
grams, New York 1928, S.572 (»If men define situations as real, they are real in their conse-

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 67

Das Thomas-Theorem spielt besonders in der soziologischen Handlungstheorie eine
Rolle und ist geeignet, an die Stelle eines vereinfachten Mittel-Zweck Schemas zu tre-
ten.” Wihrend nach dem einflufireichen Soziologen Talcott Parsons Normen und Wer-
te die Handlungsmittel bestimmen und man ihre Geltung fiir den Handelnden ermit-
teln mufl, nimmt das Thomas-Theorem einen selbstindigen Akt der Handlungsorien-
tierung an. Man kann die Mittel, die Handelnde fiir ihre Definition der Situation ver-
wenden, nicht absolut zu setzen, sondern sie werden gewihlt relativ zu der Situation,
in der sich die Handelnden sehen. Hier kommt George H. Mead mit seiner Theorie
des signifikanten Anderen, an dem sich ein Handelnder orientiert, zum Zuge.!° Hart-
mut Esser schreibt am Ende seines Aufsatzes einen Satz, der die subjektive Seite einer
Situationsdefinition genauso beriicksichtigt wie die vorgefundenen dufleren Umstinde:

»Die innere Selektion der Modelle der Situation ... geschieht nicht im luftleeren
Raum. Sie erfolgt vor dem Hintergrund von unverriickbaren, wenngleich ihrerseits
durch Akteure gesellschaftlich konstruierten faits sociaux.... Die Menschen definie-
ren ihre Situation ohne Zweifel selbst, aber sie tun das nicht aus freien Stiicken, son-
dern unter unmittelbar vorgefundenen ...Umstinden«!!.

Weder bestehen Umstinde unabhingig von der Definition durch die Handelnden,
noch deren Handlungsabsichten unabhingig von ihrer Deutung. Um absichtsvoll han-
deln zu koénnen, miissen Handelnde die Situation, in der sie sich sehen, niher bestim-
men. Sie werden vorgefunden, sind aber zugleich gesellschaftlich konstruiert, wie Esser
betont. Damit geben sie der Wirklichkeit Bestimmtheit, und ihrem Handeln Eindeu-
tigkeit. Auflerdem wihlen sie das ihrer Definition entsprechende Handlungsprogramm
bzw. das Skript oder das Drehbuch (so die Begriffe von Hartmut Esser). Wenn sie
dann auch entsprechend handeln, hat diese Oktroyierung reale Wirkungen. Dabei ist
das entsprechende praktische Handeln ein Modus, der die Verantwortung fiir die Fol-
gen mit bedenkt oder davon absieht, in Webers Begriffen Verantwortungs- versus Ge-
sinnungsethik.!? Auch nimmt oft die Routine den Handelnden die Notwendigkeit
einer eigenen Definition ab. Wenn aber — z. B. im Zuge von Erwartungsenttiduschun-
gen — die Plausibilitit einer verbreiteten Definition schwindet, kann den Akteuren
plotzlich bewufit werden, sie noch weitere Moglichkeiten haben, die Situation, in der

quences«); Hartmut Esser, »Die Definition der Situation« in: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 48 (1996), S. 1-34, derselbe, Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 1,
Situationslogik und Handeln. Kap. 2 »Das Thomas-Theorem«, S.59-73, Frankfurt 1999;
zum Thomas-Theorem, seinen beiden Autoren und seiner Verbreitung in der amerikani-
schen Soziologie Robert K. Merton, »The Thomas Theorem and The Matthew Effect« in:
Social Forces 74 (1995) S. 379-424.

9 Hans Joas, Die Kreativitit des Handelns. Frankfurt 1996, S. 235.

10 Hartmut Esser stellt die Auffassungen beider, Parsons und Mead, einander gegentiber: Sozio-
logie. Spezielle Grundlagen. Band 1, Situationslogik und Handeln, S. 47-50. Auf S. 56 stellt er
dann sein Modell der dusseren und inneren Bedingungen der Definition von Situationen vor.

11 Hartmut Esser, »Die Definition der Situation« in: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozi-
alpsychologie 48 (1996) S. 32.

12 Hartmut Esser, Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 6, Sinn und Kultur, Frankfurt/ New
York 2001, S. 326-327.

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

68 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

sie sich befinden, zu definieren, und sie schalten von einem <automatischen> in einen
sreflexiven Modus um. An dieser Stelle kommt die Verfiigbarkeit von unterschiedli-
chen Handlungsmodellen ins Spiel. H. Esser spricht hier von »Framing: Die Selektion
des Bezugsrahmens«.!> Handelnde stiitzen sich bei threr Wahl der Definition auf aner-
kannte Handlungsentwiirfe und wihlen einen als verbindlich aus. Im Falle z.B. des er-
wihnten Aufstandes gegen die griechische Gewaltherrschaft durch die Makkabier'* er-
folgt die Rahmung in Ubereinstimmung mit dem Glauben an den vorbildlichen Eifer
des Pinehas fiir die von Mose verkiindete reine Ordnung der jiidischen Gemeinschaft.
Von jidischer Gewalt kann nur in der Situation, in der sie vorkommt, gesprochen wer-
den; die Definition der Situation ist nur eine der Moglichkeiten, die Handelnde haben.
Wenn heutzutage oft der Islam als an sich gewalttitige Religion gesehen wird, dann
macht man etwas zu einer Notwendigkeit, was eine mogliche, aber nicht zwingende
Entscheidung in einer Situation ist. Diese Auffassung ist sympathisch und gingig, weil
sie jede Beteiligung des Westens, als von »uns«, an der Entstehung der von Muslimen
beklagten Definition ihrer Lage ausschaltet. Michael Liiders Studie macht den Zusam-
menhang schmerzlich bewufit.!3

Um nicht im Abstrakten zu bleiben, wihle ich die heutigen Nahostkonflikt als einen
lokalen Konflikt, an dem sich rekonstruieren lifft, wann und wie ein Konflikt um ein
Territorium von den Beteiligten erst in Begriffen des Vilkerrechts und dann religioser
Heilserwartungen gedeutet wurde, wie der Wechsel des Deutungsrahmens zustande
kam und welche Folgen er fiir das Handlungsskript hat.

Der Wechsel des Deutungsrahmens beruht auf einem neuen Typ des Bezugsrahmens
des Handelns. In einer posthumen Publikation nennt Hans Blumenberg das Phinomen
»Prifiguration«. Die Handlung ist ein Akt der Wiederholung eines verheissungsvollen
kanonischen Vorbildes, eines »Prafigurats«. Mit ihm ist die Erwartung eines identi-
schen Effektes verbunden: der jidischen Einnahme des verheissenen Landes Palistina
oder des Sieges von Muslimen tiber die Feinde als Zeichen von Gottes Wohlgefallen.
Die Wahl eines »Prifigurats« verleiht einer an sich zufilligen Entscheidung Rechtferti-
gung. Sie ist »Entscheidungshilfe«. Besonders in schwach begriindeten Handlungssi-
tuationen macht sich der Handelnde auf diese Weise zum Vollstrecker geschichtlichen
Rechts. 16

13 Hartmut Esser, Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 6: Sinn und Kultur, S. 259-334; Hart-
mut Esser / Clemens Kroneberg, Towards an Integrative Theory of Action: The Model of
Frame Selection (in print).

14 Peter Schifer, Geschichte der Juden in der Antike. Die Juden Palistinas von Alexander dem
Groflen bis zur arabischen Evoberung, Stuttgart 1983, S. 29-41.

15 Michael Liders, Wer den Wind séit. Was westliche Politik im Orient anrichtet. Miinchen 2015

16 Alles nach Hans Blumenberg, Prifiguration. Arbeit am politischen Mythos. Hg. von Angus
Nicholls/ Felix Heidenreich. Berlin 2014, S. 9-15.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 69

Von der vilkerrechtlichen zur religiosen Definition des Nahostkonflikts

Beginnen wir mit dem volkerrechtlichen Deutungsmuster. Nach dem militirischen Er-
folg Israels im Sechstagekrieg 1967 verlangten die Vereinten Nationen, dass sich die
Staaten der Region gegenseitig anerkennen und Israel seine Streitkrifte aus Gebieten,
die wihrend des jingsten Konfliktes besetzt wurden, zuriickziehen sollte. Auf
Englisch liest sich das so: »Withdrawal of Israel armed forces from territories occupied
in the recent conflict«; auf Franzosisch, das mit dem Englischen in der UNO gleich-
rangig ist, ein wenig strenger: »Retrait des forces armées israéliennes des territoires oc-
cupés lors du récent conflit«. Soll Israel besetzte Gebiete riumen oder die besetzten
Gebiete insgesamt? Die weichere englische Formulierung sollte die Moglichkeit einer
veranderten Grenzziehung des 1947 auf Geheiff der Vereinten Nationen zwischen Ju-
den und Arabern geteilten britischen Mandatsgebietes offen halten. Doch verband sich
diese beabsichtigte Ungenauigkeit erst in Israel, dann bei den Palistinensern und
schliefflich auch bei den USA mit religios gerechtfertigten Anspriichen auf das ganze
ungeteilte Palistina. Der territoriale Charakter des Konfliktes hat sich nicht geindert;
aber einige der Akteure erhoben im Namen der Religion, und nicht mehr des Vélker-
rechts, Anspriiche auf den Besitz des Landes, und zwar des ganzen.!”

Gewaltakte zum Zwecke der >Erlosung« Israels

Das zionistische Vorhaben der Errichtung eines jidischen Nationalstaates in Palistina
war im 19. Jahrhundert auf den erbitterten Widerstand von sog. ultraorthodoxen Juden
gestofien. Threr Uberzeugung nach waren die Beendigung des Exils und die Besiedlung
Palistinas eine Angelegenheit einzig und allein des Messias. Nur um die Tora zu stu-
dieren, durften Juden in Palistina leben; wer das Land jedoch anfingt zu bewirtschaf-
ten, vergeht sich an seiner Heiligkeit und verrit den Glauben an das Kommen des
Messias.

Doch gab es im Lager dieser Ultraorthodoxen einen Rabbiner, der eine religiose
Rechtfertigung der Griindung des sikularen Staates Israel entwickelte: Rabbi Abraham
Isaak Kook (1865-1935). Er sah das sikulare zionistische Projekt geschichtsphiloso-
phisch: als ein Voranschreiten des Messianismus unabhingig von den Absichten der si-
kularen Zionisten. Sein Sohn Rabbi Zvi Yehuda Kook (1891-1982) erlangte durch
tiberraschende Worte in einer Predigt das Ansehen eines Propheten. Wenige Tage vor
dem Sechs-Tage-Krieg im Juni 1967 brach er unvermittelt in einer Predigt in seiner
Yeshiva in eine Klage dartiber aus, dass Israel 1947/48 geteilt worden ist.

»Sie haben mein Land geteilt< (Joel 4,2), rief er. Und dann rief er, eindringlich mit
brennender Liebe zur Tora und zur Ehre Gottes: >Wo ist unser Hebron? Vergessen

17 Einzelheiten in Hans G. Kippenberg, »Die Entsikularisierung des Nahostkonflikts. Von
einem Konflikt zwischen Staaten zu einem Konflikt zwischen Religionsgemeinschaften«. In:
Hans Joas / Klaus Wiegandt (Hg.), Sikularisierung und die Weltreligionen. Frankfurt a.M.
2007, S. 465-507.

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

70 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

wir es? Und wo ist unser Sichem? Vergessen wir es? Und wo ist uns Jericho? Ver-
gessen wir es gleichfalls?«!8

Wihrend die Bevolkerung Israels die Teilung des alten britischen Mandatsgebietes
durch die UN in einen arabischen und einen judischem Staat (Resolution 181 vom
29. November 1947) begriifite und die Ausrufung Israels als unabhingigen Staat am
14. Mai 1948 feierte, sah Rabbi Kook darin am 14. Mai 1967 umgekehrt einen Grund
der Klage. Wenige Wochen spiter korrigierten die Truppen Israels diesen beklagens-
werten Zustand und eroberten auf wundersame Weise genau diese biblischen Orte.

Diesen Vorgang sah nicht nur Rabbi Kook als Erfillung einer alten Verheiflung
Gottes an Abraham und seine Nachkommen.

»Und der HERR sprach zu Abram: Ziehe hinweg aus deinem Land und aus deiner
Verwandtschaft und aus deines Vaters Hause in das Land, das ich dir zeigen werde;
so will ich dich zu einem groflen Volke machen und dich segnen und deinen Namen
beriihmt machen, dass er zum Segensworte wird. Segnen will ich, die dich segnen,
wer dir flucht, den will ich verfluchen, und mit deinem Namen werden sich Segen
wiinschen alle Geschlechter der Erde« (1. Moses 12,1-3 nach der Ziircher Bibel)

Studenten und Rabbiner seiner Schule sahen in dem militdrischen Sieg einen Beweis
seiner prophetischen Fihigkeiten, hielten mit ihm den Sechs-Tage-Krieg fiir einen
»Krieg der Erlosung«, machten sich die Deutung der neuen Lage auch praktisch zuei-
gen und organisierten gegen eine zogernde Regierung der Arbeiterpartei die Besied-
lung der Westbank bzw. der Besetzten Gebiete von — wie es nun hief§ — Judia, Samaria
und Gaza.!? Sie deuteten die militirische Besetzung der einst zum biblischen Land ge-
horenden Gebiete als Auftakt zum messianischen Prozess der Wiederherstellung des
verheiflenen Landes und handelten entsprechend. Aus dem Glauben an die Verheiflung
wurde ein praktisches Handlungskript.

Als Israel nach dem Uberfall arabischer Nachbarstaaten am Yom- Kippur-Fest 1973
Territorien, die nach jiidischem Verstindnis zum Land Israel gehérten, an Agypten
abtreten mufite, deuteten religiose Siedler und ihre Rabbiner dies als Gottes Strafe fiir
Israels zogerlichen Antritt des Erbes. Weil Israel die religiose Bedeutung des Sieges von
1967 verkannt habe, sei es mit einer militirischen Niederlage bestraft worden; dies seien
die »Wehen des Messias«. Die Lektion, die Israel erteilt worden sei, hiefle: Die Besiedlung
des Landes Israel muss vor allem anderen absoluten Vorrang haben. Gusch Emunim
(wortlich »Block der Glaubigen«) setzte diesen heilsgeschichtlichen Ablauf in die Tatum.
Die Zeit der informellen Aktionen sei vorbei. 1974 etablierte der Block sich als eine
eigenstindige Organisation. Die Bewegung bezog ihre Kraft aus einer ebenso einfachen

18 Bericht tiber diese Predigt in: Zvi Yehuda Kook, Torat Eretz Yisrael. The Teachings of Ha-
Rav Tzvi Yehuda Hacoben Kook. Commentary by David Samson; English translation and
editing by Tzvi Fishman, Jerusalem 1991, S.337-340, Zitat S.339. Zu den beiden Kooks
siehe: Gideon Aran, »The Father, the Son, and the Holy Land« in: Appleby (Hg.), Spokes-
men for the Despised, Chicago 1997, S. 294-327.

19 Gershom Gorenberg, The Accidental Empire. Israel and the Birth of the Settlements, 1967
1977, New York 2006, S. 124.

i X 1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i i
Erlaubnis Ist Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 71

wie ziindenden Deutung der Situation: der messianische Geschichtsprozess hat begon-
nen — das Land Israel ist heilig — die jidische Besiedlung des Landes beschleunigt die
Erlésung — die Besiedlung hat Vorrang vor der Befolgung der Gesetze Israels und des
Volkerrechts — die Palidstinenser haben kein Anrecht auf das Land.?° Der »Block der
Getreuen« ging in den Besetzten Gebieten nicht selten mit Gewalt gegen Paldstinenser
vor und provozierte mit ihnen gewaltsame Konflikte. Die politische Rechte machte das
religiose Programm zu einem der Regierung, und diese unterstiitzte die Siedler.?! Nach
Angaben der israelischen Armee gab es im Jahr 1977 656 Storungen der offentlichen
Ordnung im Westjordanland gemeldet; 1981 waren es schon 1.556 und 1984 dann 2.663.22
Mit mindestens 3.000 Fillen von Angriffen arabischer Jugendlicher auf Israelis rechnet
Ehud Sprinzak von 1981 bis zum Beginn der ersten Intifada 1987.2°

Andererseits widersetzten sich die religiosen Siedler sowie der regionale Rat der
Rabbiner von Judda und Samaria einer politischen Lésung im Sinne von »Land fiir
Frieden«. Sie hielten die Preisgabe von Teilen des biblischen Landes fiir einen Abfall
vom Bund mit Gott. Mit dem Beginn des Friedensprozesses von Oslo verschirften
sich die Spannungen, sowohl nach auflen mit den Paldstinensern wie nach innen mit
den Glaubensgenossen und entluden sich in zwei Gewalttaten: einem Massaker unter
muslimischen Paldstinensern und der Ermordung des Ministerprasidenten Yitzhak Ra-
bin. Fiir beide Gewalttaten waren religiose Rechtfertigungen im Umlauf, die nihere
Betrachtung verdienen. Sie folgten aus der Wahl der Prifiguration: der Verheiflung des
Landes an Abraham.

Das Massaker an betenden Muslimen richtete der in den USA geborene Arzt Dr.
Baruch Goldstein am 25. Februar 1994 in der Grabhdhle von Machpela in Hebron
an.?* Zeitpunkt des Massakers war das Purim-Fest, das der gnadenlosen Rache von Ju-
den an ihren Verfolgern in Persien gedenkt. Baruch Goldstein lief, entriistet tiber die
arabische Beleidigung »Itbach al-Jahud« (»Bringt die Juden um«), nach Hause, einer
der judischen Siedlungen in den Besetzten Gebieten, holte sein Maschinengewehr, be-
trat das Gebdude von der islamischen Seite her und schof§ in eine Menge Muslime, die
gerade ihr Morgengebet verrichtete: Nach 111 Schiissen waren mehr als 30 Menschen
tot. Goldstein wurde von Uberlebenden iiberwiltigt und totgeschlagen. Dem Begrib-
nis von Dr. Goldstein wohnten iiber 1.000 Siedler bei. Freunde stellten einen Grabstein
auf mit der Inschrift:

20 Gideon Aran, »The Gospel of the Gush: Redemption as a Catastrophe« in: Emmanuel Sivan /
Menachem Friedman (Hg.), Religious Radicalism and Politics in the Middle East, New York
1990, S. 157-175; Jamie Rosenman, »The Apocalyptic Ideology of Gush Emunim« in: http://w
ww.jjay.cuny.edu/terrorism/TheApocalyptic.pdf. (die Seite existiert nicht mehr); Ehud
Sprinzak, The Ascendance of Israel’s Radical Right, New York 1991, S. 110-127.

21 Ehud Sprinzak,The Ascendance of Israel’s Radical Right.

22 Shaul Mishal /Reuben Aharoni, Speaking Stones. Communiqués from the Intifada Under-
ground, New York 1994, S. 21.

23 Sprinzak, The Ascendance of Israel’s Radical Right, S. 148.

24 Details der Vorginge bei Ehud Sprinzak, Brother against Brother. Violence and Extremism in
Israeli Politics from Altalena to the Rabin Assassination, New York 1999, S.1-4; 238-243;
258-266.

Z{P 63. Jg. 1/2016

i X 1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i i
Erlaubnis Ist Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

72 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

»Hier ruht der Heilige Dr. Baruch Kappel Goldstein, gesegnet sei das Andenken
dieses aufrichtigen und heiligen Mannes, moge der Herr sein Blut richen, der seine
Seele den Juden, der jidischen Religion und dem jiidischen Land geweiht hat. Seine
Hinde sind unschuldig und sein Herz ist rein. Er wurde als Mirtyrer Gottes am 14.
Adar, Purim, im Jahre 5754 getotet.«

Ein Jahr nach dem Massaker erschien ein Gedenkbuch: Baruch Hagever (»Baruch, der
Mannc) herausgegeben von Jitzchak Ginsburgh (geb. 14 November 1944), einem ame-
rikanischen israelischen Rabbi. Es preist die Tat als Vorbild fiir jeden gliubigen Juden.

Im Klima dieser aufgewtihlten Leidenschaften geschah auch die andere Gewalttat.
Als 1995 das zweite Oslo-Abkommen die paldstinensische Autonomie auf weitere
(biblische) Westbank-Stidte und Dérfer ausdehnte, schlug die Vereinigung von Rabbi-
nern der Besetzten Gebiete Alarm. Eine rabbinische Tradition wurde aktualisiert und
in Umlauf gebracht: Derjenige, der einen Juden mit Totungsabsicht »ausliefert« (mo-
ser) oder »verfolgt« (rodef), solle getotet werden. Eine Gruppe von Aktivisten sammel-
te sich vor der Residenz von Premierminister Jitzchak Rabin und fithrte das angeblich
schlimmste Verfluchungsritual aus, das das Judentum kennt: Pulsa di Nura (aramiisch
wortlich »Feuerflamme«).?

»Der Engel der Zerstorung moge ihn schlagen; er sei verdammt, wo auch immer er
geht; seine Seele soll direkt seinen Korper verlassen und er soll diesen Monat nicht
tiberlebenx.

Die alte Drohung aus der Verheissung an Abram: »Wer dir flucht, den will ich verflu-
chen« (1.Mose 12,3) nahm ihren Lauf. Ein Talmudstudent der Bar Ilan Universitit,
Yigal Amir, Leser des Gedenkbuches fiir Baruch Goldstein, sah sich von den rabbini-
schen Stellungnahmen ermichtigt und totete Jitzchak Rabin auf einer Friedenskundge-
bung am 4. November 1995. Auch die biblische Pinehas-Tradition war ein Vorbild:
Erst die Totung des jiidischen Ubertreters des Bundes kann Gottes Zorn auf sein Volk
Israel besanftigten (Numeri 25).26

Die Siedler der Besetzten Gebiete sahen in der biblischen Landnahme eine Prifigu-
ration. Von der Wiederholung der Landnahme erwarteten Siedler einen Effekt wie
einst: den Sieg tiber die Feinde. Die beiden Gewalttaten gehorten zu den realen prakti-
schen Folgen der religiosen Definition der Situation. Nicht abstrakte Werte oder Nor-
men, sondern die religidse Definition der Situation und das daraus abgeleitet Skript,
begriinden die Beziehung von Religion und Gewalthandeln.

25 Sprinzak, Brother against Brother, S. 274f (mit wortlichem Zitat). Zwi Werblowsky teilte mir
mit, die Formel aus dem Standardtext des grofien Bannfluchs stammt. Er ist im Ritualkom-
pendium KOLBO (frithes 14.Jh.) enthalten und wurde auf Hebriisch mit lateinischer Uber-
setzung abgedruckt bei John Selden, De iure naturali & gentium, liber 4 cap.8, S. 5101.

26 Sprinzak, Brother against Brother, Kap. 8: »To Kill a Prime Minister« (S. 244-285). Michael
Karpin / Ina Friedman, Murder in the Name of God: The Plot to Kill Yitzhak Rabin, Lon-
don 1998, S. 102-130 (»Din Rodef«).

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 73

Eifern fiir Palistina als islamisches Stiftungsland

Eine Verschiebung der Deutung des Konflikts von volkerrechtlich nach religios ge-
schah auch auf Seite der Palistinenser. Die 1964 gegrindete Palistinensische Befrei-
ungsorganisation beanspruchte fiir alle Palistinenser unabhingig von ihrer Religions-
zugehorigkeit (Muslime, Christen) zu handeln und begriindete in ihrer Charta den Wi-
derstand gegen Israel mit dem Kampf der arabischen Volker gegen den Imperialis-
mus.?” Thr gegentiber standen die Muslim-Briider in threr Hochburg Gaza, die den Wi-
derstand gegen Israel islamisch begrindeten, dabei aber meinten, die Zeit fiir den be-
waffneten Kampf gegen den Staat Israel sei noch nicht gekommen, eine Islamisierung
der palistinensischen Gesellschaft habe Vorrang. Treibende Kraft dabei war seit den
siebziger Jahren Sheikh Ahmad Yassin (1937-2004).28 Er grundete 1973 das Islamische
Zentrum, von dem aus Anstrengungen fir die Errichtung einer islamischen Ordnung
unternommen wurden. Im Islamischen Zentrum wurden Komitees fiir Glauben,
Wohlfahrt, Gesundheit, Sport und Konfliktlosung gegriindet, unter deren Leitung
Kindergirten, Schulen, medizinische Einrichtungen, Sportvereine und Berufsbildungs-
zentren fir Jungen und Midchen entstanden. 1983 erlangten die Muslim-Briider die
Kontrolle Gber die islamische Universitit in Gaza, die Anzahl der von ihnen gestifteten
Moscheen schnellte in die Hohe: von 1967 bis 1987 von 200 auf 600, im Westjordan-
land von 400 auf 750, darunter eine grofle Anzahl privat gestifteter Moscheen.?? Dazu
kam im Gaza-Streifen das gemeinschaftliche wagf-Vermdgen, das mutmafllich 10% al-
ler Immobilien dort umfasste, darunter neben privaten Moscheen auch Ladengeschif-
te, Handwerksbetriebe, Wohnungen. So wurden die Muslim-Brider gesellschaftlich
eine Macht. *°

Als Ende der siebziger Jahre die Revolution im Iran die islamische Welt aufriittelte,
figten sich auch in Palistina Muslime einer neuen Generation nicht mehr der offiziel-

27 »The Palestinian National Charter« in: Walter Laqueur/ Barry Rubin (Hg.), The Israel-Arab
Reader. A Documentary History of the Middle East Conflict, Harmondsworth 2001°,S. 117
121.

28 Sein Vater war Bauer im Gaza-Streifen gewesen und durch den Krieg von 1948 zum Fliicht-
ling geworden. Ahmad Yassin, 1936 geboren, wuchs in einer Moschee der islamischen Bru-
derschaft auf. Im Alter von sechzehn brach er sich beim Spielen das Genick und war seitdem
fast vollstindig gelihmt. Zum Leben und Wirken von Sheikh Ahmad Yassin siehe Ziad Abu-
Amr, »Shaykh Ahmad Yasin and the Origins of Hamas«, in: R. Scott Appleby (Hg.), Spokes-
men for the Despised, Chicago 1997,S. 225-256.

29 Zu den sozialen Institutionen der Muslim Bruder in Gaza: Helga Baumgarten, Hamas. Der
politische Islam in Palistina, Miinchen 2006, S. 31-36; Joseph Croitoru, Hamas. Der islami-
sche Kampf um Paléistina, Miinchen 2007; S. 53-58; Zaki Chehab, Inside Hamas. The Untold
Story of Militants, Martyrs and Spies, London 2007, S. 19-22; Glenn E. Robinson, »Hamas as
a Social Movement« in: Wiktorowicz, Quintan (Hg.), Islam Activism. A Social Movement
Theory Approach, Indiana 2004 S. 112-139.

30 Michael Dumper hat mit Hilfe von Interviews Licht in die Geschichte der wagf-Verwaltung
im Gaza-Streifen gebracht: »Forty Years without Slumbering: waqf Politics and Administra-
tion in the Gaza-Strip, 1948-1987« in: British Journal of Middle Eastern Studies 20 (1993)
S.174-190; Ze’ev Schiff / Ehud Ya’ari, Intifada, The Palestinian Uprising — Israel’s Third
Front, New York 1990, 220-239.

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

74 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

len Linie der Muslim-Brider, wonach die Zeit fiir eine Erhebung gegen Israel noch
nicht reif sei. Militante islamistische Gruppen schossen tiberall aus dem Boden.®' 1987
wendete sich dann auch fiir die Muslim-Brider das Blatt: die vielen kleinen Konflikte
zwischen Paldstinensern und Siedlern bzw. Truppen Israels in den Besetzten Gebieten
schwollen zum umfassenden Aufstand, der Ersten Intifada, an. Um die Unruhen zu
koordinieren, setzte die PLO, die zur damaligen Zeit ihr Hauptquartier in Tunesien
hatte, ein Oberkommando ein. In dieser Lage beschlossen Sheikh Ahmad Yassin und
seine Mitstreiter, die Koordination des Aufstandes nicht der PLO und ihrem United
National Command (UNC) zu iiberlassen, sondern zu diesem Zecke eine eigene Or-
ganisation zu griinden: »Islamische Widerstandsbewegung« (barakat al-mugawama
al-Islamiyya) mit dem Akronym hamas, »Eifer«.3?

Die Sprache der Flugblitter, mit der einerseits das Nationalkommando der PLO
und andererseits die Hamas die Situation definieren, war grundverschieden. Shaul
Mishal/ Reuben Aharoni, haben in ihrer Studie Speaking Stones 53 Flugblatter ausge-
wertet, 28 von der UNC (auf den Seiten 51-198) und 25 von Hamas (auf den Seiten
199-285). Die meisten Flugblitter stammen aus dem ersten Jahr der Intifada (Dezem-
ber 1987-Dezember 1988). Die dussere Lage war fiir beide Seiten gleich. Man stutzte
sich 6konomisch auf eine lokale palistinensische Mittelschicht und bei der Militanz auf
Komitees Jugendlicher (oft Studenten) al-Shabiba genannt.

Beide Lager, das nationale und das islamistische legitimierten den zivilen Ungehor-
sam gegentber Israel verschieden. Das nationale Lager setzte sich gegen die Muslime
fiir die Teilung Paldstinas zwischen Juden und Arabern ein, und sprach dabei auch fiir
die arabischen Christen in Paldstina sprechen. Dabei beriefen sie sich auf den Teilungs-
plan der Generalversammlung der UN vom November 1947 (Resolution 181).3* Wih-
rend die Flugblitter des UNC erst schrittweise zur Anwendung von Gewalt aufriefen,
deutete Hamas den Konflikt von Beginn an in einer gewalttitigen religidsen Sprache.>*

»Befreiung wird nicht vollendet ohne Opfer, Blut und jibad, die nétig sind bis zum
Sieg«

heisst es in einem ihrer Flugblatt vom Januar 1988.% Es spricht die paldstinensischen
Muslime als Grenzkimpfer (murabitun) an. Die Juden, dimonisiert als Briidder von Af-
fen und Morder der Propheten, triumten von der Eroberung dieses Landes. Doch

31 Reuven Paz, »The Development of Palestinian Islamic Groups« in: Rubin, Barry (Hg.), Re-
volutionaries and Reformers: Contemporary Islamist Movements in the Middle East. New
York 2003, S. 23-40. Der Text wurde auch ins Internet gestellt.

32 Zur Geschichte von Hamas allgemein siche neben den oben Anm.29 genannten Werken
auch noch Khaled Hroub, Hamas. Political Thought and Practice, Washington 2000; und
Shaul Mishal/ Avraham Sela, The Palestinian Hamas. Vision, Violence, and Coexistence, New
York 2000.

33 Mishal/Aharoni, Speaking Stones, Communiqués from the Intifada Underground. New
York 1994, S. 36, 108-109

34 Ein Vergleich beider Lager hinsichtlich des Aufrufs zur Gewalt bei Mishal/Aharoni,
Speaking Stones, S. 39-42.

35 Mishal/Aharoni, Speaking Stones, S. 36.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 75

Gott ist stirker als ihre Armee. Zwei Wohltaten erwarten den Kimpfer: das Miartyrer-
tum oder den Sieg tiber die Juden. Damit wird einerseits Israel jedes Recht an Palistina
abgesprochen. Anderseits sind die von der israelischen Armee Erschossenen nicht ein-
fach Gefallene, sondern Mirtyrer auf dem Wege Gottes; ihr Tod ist ein Ausdruck fiir
den Opfergeist der Paldstinenser, die das ewige Leben mehr liebten als ihre Gegner das
irdische. Ein Volk, das den Tod nicht fiirchte, sterbe nicht. Der Aufstand stelle eine un-
tiberh6rbare Ablehnung der jiidischen Besetzung, der Landenteignungen, des Sied-
lungsbaus und der Unterwerfung unter die Zionisten dar; er riittle das Bewufitsein de-
rer auf, die nach einem kranken Frieden, nach hohlen internationalen Konferenzen
und nach dem verriterischen Abkommen von Camp David um Atem ringen. Die Inti-
fada zeige, dass der Islam die Losung und die Alternative sei. Die Siedler mogen wis-
sen: Das palistinensische Volk kenne den Weg von Opfer und Martyrertum und sei in
dieser Hinsicht freigiebig.’® Wie ernst die Drohung gemeint war, zeigen die 66 Gewalt-
taten an Israelis wihrend der ersten drei Jahre der Intifada, oft mit dem Messer ausge-
fihrt.%”

Im August 1988 veroffentlichte die Hamas thre Grundsatzerklirung. In ihr heifit es

»Im Namen Gottes des Erbarmers, des Barmherzigen! ... Die islamische Welt
brennt, und ein jeder von uns hat — und sei es ein wenig — Wasser zu gieffen, um zu
l6schen, was zu 16schen er vermag, ohne auf andere zu warten. ... Thr Menschen!

Aus der Mitte des Ungliicks, aus dem Meer des Leidens, aus den Schlidgen der gliu-
bigen Herzen und der (durch rituelle Waschung) reinen Arme, im Bewufitsein der
Pflicht und in Erfillung von Gottes Auftrag erging der Ruf, erfolgten die Zusam-
menkunft und der Zusammenschlufi. ... Als die Idee gereift und die Saat gewachsen
war, ... ging die islamische Widerstandbewegung daran, ihre Rolle wahrzunehmen,
auf dem Weg ihres Herrn schreitend«.®

Mit diesen Worten gibt die Priambel der Bildung der Widerstandsbewegung einen
heilsgeschichtlichen Ort. Die islamische Welt steht in Flammen, Ungliick ist tiber sie
gekommen, kein Gliubiger darf jetzt noch untitig bleiben. Doch Hilfe ist in Sicht; die
Vergebung, um die die Glaubigen Gott gebetet haben, ist endlich erh6rt worden. Mit-
ten in den Leiden hat Gott eine neue Gemeinschaft ins Leben gerufen, die sich auf den
Weg des Krieges begibt und damit Hoffnung verbreitet: Hamas.

Obwohl der Aufstand sich in Formen des zivilen Ungehorsams der amerikanischen
Biirgerrechtsbewegung vollzog, dominierten in der Hamas religiose Heilserwartungen.
Das Prifigurat sind jene Ausfiihrungen im Qoran, insbesondere in den Suren Medinas,

36 Dieses Kommuniqué in englischer Ubersetzung im Anhang des Buches zu Khaled Hroub,
Hamas. Political Thought and Practice, S. 265f. Mishal/ Aharoni, Speaking Stones bezeichnen
ein Flugblatt vom Januar 1988 als erstes der Hamas (S.201-203). Auch dieses spricht die
Aufstandischen als murabitun an.

37 Diese Zahlen aus S. Mishal /A. Sela, The Palestinian Hamas, S. 57 mit Anm. 6 auf S. 209.

38 Deutsche Ubersetzung von Lutz Rogler in: Baumgarten, Hamas, S.207-226; Zitat S. 207f;
engl. Ubers. im Avalon Projekt der Yale Law School: http://avalon.law.yale.edu/20th_centur
y/hamas.asp (Aufruf 23.12.2015)

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

76 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

die Gottes Hilfe bei den Siegen Mohammeds beschreiben, als er vom Propheten in
Mekka zum Staatsmann in Medina avanciert war:

»Gott hat euch doch (seinerzeit) in Badr zum Sieg verholfen, wihrend ihr (eurer-
seits) ein bescheidener, unscheinbarer Haufe wart« (Sure 3:123) oder diese: »Wenn
es unter euch auch nur zwanzig gibt, die standhaft sind, werden sie zweihundert be-
siegen. Und wenn es unter euch hunderte gibt, werden sie tausend von denen, die
ungliubig sind, besiegen« (Sure 8:66).

Der kleinen Schar echter Muslime schenkt Gott den Sieg tiber die viel groflere Zahl der
Feinde.

In ihrer Charta trug Hamas eine konsequent islamische Deutung des Aufstandes
vor. Das soziale und politische Unrecht, das schon im ersten Kommuniqué beklagt
wird — Besetzung des Landes, Landenteignungen, Siedlungsbau, Unterwerfung unter
die Zionisten — wurde in ein einziges Sakrileg zusammen gefaflt: der Schindung eines
heiligen Territoriums. Palidstina ist nimlich islamisches Stiftungsland (Art. 11). »Die
Muslime der Eroberungszeit haben es (Palistina) den muslimischen Generationen bis
zum Tag der Auferstehung als wagf [Stiftung] iibertragen«.

Nach der Eroberung habe der Kalif entschieden, dass die Lindereien in der Hand
der Bewohner bleiben sollten, die Einkiinfte daraus aber auf ewig einer gemeinniitzi-
gen Verwendung zuflieflen sollen. Mit dieser Deutung griff Hamas ein Konzept auf,
das erst im 20. Jahrhundert in Auseinandersetzung mit dem Zionismus diese spezifi-
sche Bedeutung erlangt hat. In Analogie zur judischen Idee einer ,Erlésung’ des Lan-
des forderten Muslime seine >Rettung<.>? Prifigurate brachen also nicht wirklich alt zu
sein, sondern konnen auch »erfundene Tradition« sein. Das jidische Prafigurat wurde
von den Muslimen mit einem eigenen beantwortet. Die jiidische Definition der Beset-
zung hat die islamische Deutung provoziert.

Auch die Vorstellung, man konne sich selber zum Mirtyrer machen durch Selbstts-
tung, ist erst im 20. Jahrhundert entstanden. 1991 rief Hamas eine Brigade ins Leben,
deren Aufgabe der militirische Schutz des islamischen Territoriums sowie der bewaff-
nete Kampf gegen Israel war. Sie wurde nach Izz al-Din al-Qassem benannt und
kniipfte damit an die Kimpfe der 30er Jahre an. Er war als Mirtyrer unvergessen.
Wihrend der ersten Intifada beriefen sich nicht nur die Flugblitter von Hamas, son-
dern auch des UNC auf ihn.*® Die Brigade wurde beriichtigt wegen ihrer Mirtyrer-
operationen bzw. Selbstmordattentate. Ein Hamas-Anfiihrer, Dr. A. Rantisi hat in
einem Gesprach mit Mark Juergensmeyer behauptet, dass die Militiroperationen von
Hamas anfangs nur Soldaten in den Besetzten Gebieten gegolten haben. Dies habe sich

39 Gudrun Krimer, Geschichte Palistinas. Von der osmanischen Evoberung bis zur Griindung
des Staates Israel, Minchen 2002, S. 292-296; zur Rechtsinstitution des waqf siche Jan-Peter
Hartung, »Die fromme Stiftung [waqf]. Eine islamische Analogie zur Korperschaft?« in:
Hans Kippenberg/Gunnar Folkert Schuppert, (Hg.), Die verrechtlichte Religion. Der Of-
fentlichkeitsstatus von Religionsgemeinschaften. Tiubingen 2005, S.287-314. besonders
S.298-303.

40 G. Krimer, Geschichte Palistinas, S. 302-307; Mishal/Aharoni, Speaking Stones, S. 33.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 77

erst geandert, als 1994 der jidische Siedler Dr. Baruch Goldstein in der Patriarchen-
hohle von Hebron das Blutbad unter Muslimen anrichtete; danach seien dann auch Zi-
vilisten angegriffen worden.*! Dafiir kdnnte sprechen, das erste Selbstmordattentat auf
einen zivilen Schulbus mit Toten und Verletzten erst nach dem Massaker von Baruch
Goldstein in der Patriarchenhdhle am 6. April 1994 in der Stadt Afula (Nordisrael)
verlibt wurde — und zwar genau vierzig Tage nach dem Massaker und damit an dem
Tag, an dem iblicherweise die Gedenkfeier fiir einen Martyrer stattfand. Eine Woche
spater, am 13. April wurde im israelischen Hadara ein weiterer Bus Ziel eines Anschla-
ges mit wiederum Toten und vielen Verletzten. Allerdings ist die Chronologie umstrit-
ten. Joseph Croitoru datiert den ersten palistinensische Selbstmordanschlag viel frither
auf 1974, mufl sich aber mit israelische Quellen auseinander setzen, die in dem damali-
gen Angriff und der Tétung des Angreifer eine militarische Aktion sahen, wihrend die
»Volksfront fiir die Befreiung Paldstinas« darin im nachhinein eine absichtliche Selbst-
totung sah.*?

Eine derartige Tat bedarf einer Organisation, die die Tat rechtfertigt, das Ziel be-
stimmt und den Titer einweist.*> Selbstmord- bzw. Mirtyreroperationen sind selten
spontan, sondern meistens Teil von Kampagnen gegen eine Besatzungsmacht, Reaktio-
nen einer militirisch hoffnungslos unterlegenen Bevolkerung auf Ubergriffe einer Be-
satzungsmacht eines demokratischen Staates; sie kommen nicht nur im islamischen
Raum vor, sondern zum Beispiel auch in Sri Lanka, wie Robert A. Pape gezeigt hat.**
Auch in Paldstina ist die Kampfform nicht auf Muslime beschrinkt geblieben, sondern
auf Nationalisten iibergesprungen; die nationalistische PLO stellte die al-Aqsa-Brigade
auf, die in gleicher Weise operierte.*> Die Meinungsumfragen unter Paldstinensern zei-
gen eine wechselnde Zustimmung zu dieser Art des Kampfes als Antwort auf israeli-
sche Repressionen: von 29% im Jahre 1995 stieg sie auf 73% im Jahre 2001 und fiel
dann wieder auf 61% im Jahre 2003.* Pape zieht aus diesen Befunden folgenden
Schluss:

»Das Mirtyrertum wird gerechtfertigt durch den Nutzen, den es fir den Schutz der
lokalen Gemeinschaft vor auslindischer Besetzung hat, und nicht als ein Zweck in
sich selbst. Verlautbarungen des Politbiiros von Hamas folgen regelmiflig einer

41 Mark Juergensmeyer, Terror im Namen Gottes. Ein Blick hinter die Kulissen des gewalttiti-
gen Fundamentalismus, Freiburg 2004, 103-114, (»Abdul Aziz Rantisi und die Selbstmord-
missionen der Hamas«) auf S. 107 {.

42 Joseph Croitoru, Hamas. Der islamische Kampf um Palistina. Miinchen 2007, S. 81.

43 Eine vergleichende Analyse solcher Operationen von Diego Gambetta, »Can We Make Sense
of Suicide Missions?« in: derselbe (Hg.), Making Sense of Suicide Missions, Oxford 2005,
S.259-299.

44 Robert A. Pape, Dying to Win. The Strategic Logic of Suicide Terrorism New York 2005, Ap-
pendix »Suicide Terrorist Campaigns, 1980-2003«, S.263; gegen die Interpretation durch
Pape wendet sich entschieden Martin Kramer in einer Debatte 2005 in Washington. (http://m
artinkramer.org/sandbox/tag/robert-pape) (Zugriff am 25. 12. 2015). Er argumentiert fur
eine von Israels Repression unabhingige islamische Praxis.

45 Pape, Dying to Win, 260-262.

46 Pape, Dying to Win, 49-51.

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

78 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahbostkonflikts

dreiteiligen Logik: dass Selbstmordoperationen eine Antwort auf die Besetzung
sind; sie legitimiert sind auf Grund der Schwiche der eigenen konventionellen Mili-
tirmacht; sie gerechtfertigt sind angesichts von Israels Verletzlichkeit gegentiber
derartiger Gewalt.«*

Die Operationen sind taktisch geplant und angelegt; die Bedeutungen, die die muslimi-
schen Kampfer und ihre Mitstreiter ihrem Einsatz geben, werden heilsgeschichtlich im
Sinne der islamischen Martyiumslehre gedeutet. Ein einziger Tropfen Blut, den ein
Muslim auf dem Wege Gottes vergiefit, sichert ihm die Erlosung und den Platz im Pa-
radies; sein Sterben ist von einem Licheln der Freude begleitet, sein Begribnis ist in
Wirklichkeit seine Hochzeit. Dies alles steht in diametralen Gegensatz zu jidischen
Auffassungen, die die Zerstorung des Korpers gerade als den Verlust der Teilnahme an
der Auferstehung fiirchten. Jiidische Teams, beispielsweise von Ultra-Orthodoxen —
die vom Wehrdienst ausgenommen waren — eilen an die Tatorte von Selbstmordan-
schlagen, um die zerrissenen Korper von Juden wieder zusammen zu setzen, so dafl sie
zur Auferstehung fahig sind.*8

Immer wieder gab es zwischen Israel und der Hamas aber auch Perioden, in denen
die Hamas und Israel auf Kampf verzichteten. Das Verhiltnis von Hamas zum Staate
Israel ist weniger eindeutig, als die Idealisierung von Rache und Gewalt auf den Flug-
blittern vermuten laflt. Das soziale Netzwerk, das die Muslim-Briider geschaffen hat-
ten, war ein glnstiger Nihrboden fiir die Bereitschaft der ihm Angehérenden, es mit
Gewalt gegen Angriffe von auflen oder von innen zu verteidigen. Jedoch erzwang das-
selbe Milieu auch eine gewisse Flexibilitit im Kampf gegen Israel. Begriindet war bei-
des in den Zwingen, die das Sozialwerk der Hamas auferlegte. Anders als die Gruppe
Islamischer Jibad, die eine kriegerische Glaubensbewihrung unabhingig von solchen
Riicksichtnahmen praktizierte, sah Hamas den Kampf auch als Mittel fiir das Wohl der
Allgemeinheit (maslaha). Hamas hatte Deutungsmuster, mit denen sie flexibel auf sich
indernde Situationen reagieren konnte.*” Diese Ambivalenz wird von dem Terroris-
tenbegriff, wie er heute tblich ist, nicht erfafit. Demnach wiren Terroristen moralische
Nihilisten, die absichtlich unschuldige Zivilisten verrichten oder verstiimmeln. Das ist
nur zum Teil richtig. Wenn man den Begriff Le Terrenr der franzdsischen Revolution
zugrunde legt., kommt man dem Sachverhalt niher: es sind kriminelle Handlungen, die
aus einem Ubermaf} an Gerechtigkeitsempfinden begangen werden. Die Akteure kon-

47 R.A. Pape, Dying to Win, S.192 mit Quellenbelegen zu allen drei Gesichtspunkten S.192f
(meine Ubersetzung); vgl. Anne Marie Oliver/Paul E Steinberg, The Road to Martyrs’ Squa-
re. A Journey into the World of the Suicide Bomber, Oxford 2005, S. 72-76.

48 Birgitta Nedelmann, »Die Selbstmordbomber. Zur symbolischen Kommunikation extremer
politischer Gewalt« in: Jurgen Gerhardt/ Ronald Hitzler (Hg.), Eigenwilligkeit und Rationa-
litit sozialer Prozesse. Festschrift Friedhelm Neidhardt. Opladen 1999, 379-414; Nurit
Stadler, Yeshiva Fundamentalism. Piety, Gender, and Resistance in the Ultra-Orthodox
World, (Kapitel 7, A Case Study: Terror, ZAKA, and the >Soldiers of Piety, 135-157). New
York 2009.

49 Dazu Robinson, Hamas as a Social Movement, S. 133.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 79

nen einfach keine Geduld aufbringen, sondern wollen das Machtwort Gottes hier und
heute sprechen.

Nach Abschluf§ der Oslo-Vertrige kam Hamas nicht mehr um die Frage herum, ob
sie sich an den Wahlen zum palistinensischen Parlament beteiligen und damit die Tei-
lung Palistinas und die Existenz Israels anerkennen sollte oder nicht. Die Mitglieder
begannen, diese Frage zu diskutieren. Ein internes Hamas-Dokument von 1992 spielte
in Erwartung einer Autonomie Palistinas und der dann bevorstehenden Wahlen die
verschiedenen Optionen durch: Boykott bzw. Verhinderung der Wahlen oder Teilnah-
me unter anderem bzw. dem eigenen Namen. Die Bewertung tendierte in Richtung
einer Teilnahme. Die islamische Bewegung, so die Begriindung, habe in den Jahren der
Intifada viel Ansehen erworben, viele Anhinger gewonnen und miisse ihre eigenen
fundamentalen Interessen im Auge behalten. Hamas diirfe sich nicht politisch isolie-
ren, sondern miisse ihre populire Basis in Wahlen absichern; sie miisse aber den Jihad
zur Befreiung Palistinas auch in der Zeit der Autonomie fortfithren und sich einer
Normalisierung des Status quo und einer Aufgabe palistinensischer Rechte widerset-
zen.’® Eine »Koexistenz im Konflikt«, nannten zwei israelische Forscher diese Hal-
tung.>!

Als Hamas sich Jahre spéter 2006 fiir die Teilnahme an den Wahlen entschied und
damit stirker auf Koexistenz als auf Konflikt setzte, sah die Regierung Israels und in
threm Kielwasser der USA darin genau umgekehrt den Versuch einer Terrororganisati-
on, die Paldstinensische Autonomiebehorde zu tibernehmen; aus der Sicht der Organi-
sation selber aber war diese Entscheidung gerade umgekehrt die Folge einer gednder-
ten Definition der Situation, die einen Verzicht auf Gewalt ratsam sein lief}. Die sozia-
len Institutionen, die die Muslim-Briider und das Islamische Zentrum unterhielten und
die fur viele Palistinenser lebensnotwendig geworden waren, verlangten eine Abwi-
gung (nach Max Weber) zwischen einer Verantwortungs- und einer kriegerischen Ge-
sinnungsethik.

Dem sozialen Islam der Hamas war eine intensive Durchdringung der Zivilgesell-
schaft gelungen; dieser Erfolg aber hat den Islamisten zugleich neue Aufgaben beschert
und neue Zwinge diktiert. Mit der zivilgesellschaftlichen Institutionalisierung waren
Handlungsbeschrinkungen verbunden, die tiberzeugte Jihadisten strikt ablehnten.
Diese Differenz zeigt sich im Falle der Hamas darin, dass die Flugblitter nie nur Ge-
walt, sondern immer auch Geduld gepredigt haben. So heifit es in einem Flugblatt:

Wisse, dass der Sieg Geduld (sabr) verlangt und Gott auf der Seite der Gerechten
ist.>?

Es ist dieselbe Macht eines sozialen Islams, die sowohl Gewalt erlaubt aber auch Gren-
zen setzt. Einen echten Frieden mit Israel kann sich die Hamas nicht vorstellen, einen

50 Mishal/ Sela, The Palestinian Hamas, S. 126 (im Kapitel »Calculated Participation« 113-146).
51 Mishal/Sela, The Palestinian Hamas, S. 83-112 (»Coexistence within Context«).
52 Mishal/ Sela, The Palestinian Hamas, S. 63 (Ubers. HGK).

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

80 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

Waffenstillstand (budna) indes schon.>® Diese Option wird von den politisch Verant-
wortlichen in Israel und den USA emport zuriickgewiesen. Doch zeigen historische
Studien, dass islamische Staatswesen durchaus ein Volkerrecht kannten und dass Si-
cherheitsvertrige in den Bezichungen mit nichtislamischen Gemeinwesen eine Traditi-
on haben.>* Beachtlich ist auch der aktuelle Fall der dgyptischen Jama’a al-Islamiyya,
die 1997 ihre Gewaltstrategie revidierte und mit den zuvor verabscheuten Institutionen
des dgyptischen Staates einen Waffenstillstand einging.>

Jihadistische Gesinnungsethik

Es wird hiufig angenommen, Konzeptionen, die religiose Gewalthandlungen rechtfer-
tigen, diese auch direkt hervorbringen. Wenn Hartmut Esser mit der Definition der Si-
tuation auch bestimmte Scripts oder Drehbiicher verbindet, dann betont er zu Recht,
dass die Handelnden diese aus Alternativen bewuflt auswihlen. Sie gehen aus einem
Akt der Selektion hervor. Immer sind auch andere Moglichkeiten des Handelns denk-
bar. In der Modellierung der Selektion werden die objektiven Umstinde ebenso be-
ricksichtigt wie die Sinndeutungen, die den Handelnden bekannt sind. Wie sich beide
zueinander verhalten, wird diskutiert. Esser sucht die Antwort, in dem er die Selektion
der Handlung mit der Erwartung ithres Wertes erklart.>

Ein Fall findet sich bei Max Weber niher untersucht. Wenn Glaubige die sozialen
Umstanden, unter denen sie stehen, ablehnen, und in Widerspruch dazu eine solidari-
sche Ethik pflegen — von Max Weber »Briderlichkeitsethik« genannt — dann entsteht
laut Weber der Entscheidungszwang, ob der Wert des Handelns unter den Bedingun-
gen der »briiderlichkeitsfremden Bedingungen der Welt« . am Eigenwert des Tuns
hingt oder am Erfolg des Handelns; ob der Wert der Gesinnung dazu berechtigt, die
Verantwortung fiir die Folgen von sich zu weisen oder ob die Verantwortung fiir die
Folgen auch Kompromisse heiligt.’” Weber radikalisierte diese ethische Alternative zu
den gleichrangigen Optionen von Gesinnungsethik vs. Verantwortungsethik. Beide
konnen im selben Wert wurzeln, schreibt Wolfgang Schluchter. Es ist ein Miflverstind-
nis zu meinen, es handele sich um den Gegensatz von ethischem versus machtpoliti-
sches Handeln. Verantwortungsethik setzt die Geltung genau derselben Werte voraus
wie die Gesinnungsethik. »Es kann ... keine ethische Handlung obne Gesinnungswert

53 Mishal/Sela, The Palestinian Hamas, S. 86.

54 Rudiger Lohlker, Islamisches Volkerrecht. Studien am Beispiel Granada, Bremen 2006, S. 33f;
S. 41-43.

55 Dokumentiert von Issam Fawzi/ Ivesa Liibben, Die dgyptische Jama’a al-islamiya und die
Revision der Gewaltstrategie, Hamburg DOI Focus 15, 2004; dazu Gudrun Kriamer, »Aus
Erfahrung lernen? Die islamische Bewegung in Agypten« in: Clemens Six/ Martin Riese-
brodt/ Siegfried Haas (Hg.), Religioser Fundamentalismus. Vom Kolonialismus zur Globali-
sierung. Innsbruck 2005, 185-200.

56 Hartmut Esser, Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 1, Situationslogik und Handeln.
Frankfurt 1999, Kap. 6 »Handeln« S. 177-244, Kap. 7 »Die Wert-Erwartungstheorie« S. 247—
259.

57 MWG 1/19, S. 497.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 81

geben«.>® Die Folgen fiir unser Problem sind klar: Derselbe Wert der Briiderlichkeit
kann sowohl die Maxime eines an Gesinnungsethik wie an Verantwortungsethik orien-
tierten Handelns werden. Hamas hat ihre Entscheidung zugunsten der einen oder an-
deren Option von der Lage, in der sich die religidse Gemeinschaft befand, abhingig
gemacht. Muslime sollten die eigene Entscheidung, wie zu handeln, im Lichte des Ge-
meinwohls (maslaha) bewerten, haben auch die Vertreter eines ratgebenden Online-Is-
lam propagiert, darunter Yusuf al-Qaradawi.>® Bei der Rekonstruktion der Selektion
der Handlungsoption muf§ man solche Abwigungen beriicksichtigen.

Vertreter einer strengen und unnachgiebigen gesinnungsethischen Option sind aus
Agypten bekannt. Aus den Kreisen des dgyptischen Jihad kam die Schrift Die Ver-
saumte Pflicht, die lehrte, Jihad sei eine individuelle Glaubenspflicht gleich den tibrigen
»fiinf Sdulen« des Islams. Sie wurde spiter in Ausziigen bei der Ausbildung von islami-
schen Kimpfern in Afghanistan verwendet.®® Verfaflt hatte sie Abd al-Salam Faraj, ein
Elektroingenieur (1954-1982), der mit dieser Schrift die Ermordung des dgyptischen
Prisidenten Sadat rechtfertigte und zusammen mit den Attentitern hingerichtet wur-
de.b! Den grundlegend neuen Gedanken dieses kriegerischen Gesinnungsislams hatte
Sayyid Qutb formuliert, dessen Schriften der Verfasser der Versiumeen Pflicht kannte
und zitierte (§ 135). Die Kultur der islamischen Linder sei so umfassend vom Heiden-
tum verdorben, dass es keine duflere soziale Reprisentanz des Islams mehr gebe, auch
nicht in den sozialen Enklaven der Muslim-Briider. Allein das Herz und seine Intenti-
on sei als Wohnort und »Territorium« des Islams tibrig geblieben. Mit dieser diisteren
Diagnose war eine Hoffnung verbunden, die sich aus den Anfingen des Islams nihrte.
Bevor Mohammed den Koran als Rechtsordnung etablieren konnte, mufite er in den
Herzen der Menschen verankert sein. Auch heute miisse und konne der islamische
Glaube erst wieder in lebendigen Seelen und in einer vitalen Gemeinschaft Realitdt
werden, ehe er zu einer politischen Bewegung wird, die mit der heidnischen Uber-

58 Wolfgang Schluchter, Religion und Lebensfiibrung, Band 1: Studien zu Max Webers Kultur
und Werttheorie. Frankfurt/M. 1988, 165-200 (»Gesinnungsethik und Verantwortungsethik:
Probleme einer Unterscheidung«), Zitat S. 198. Zu einem ahnlichen Befund kommt Hart-
mann Tyrell, «Antagonismus der Werte — ethisch» in: Hans G. Kippenberg /Martin Riese-
brodt (Hg.), Max Webers >Religionssystematikc. Tibingen 2001, S.315-334, besonders
S.331-333.

59 Armando Salvatore / Dale E Eickelman (eds.), Public Islam and the Common Good. Lei-
den / Boston 2004; Armando Salvatore, »Qaradawi’s maslaha. From Ideologue of the Islamic
Awakening to Sponsor of Transnational Public Islam«. In: Bettina Grif/Jakob Skovgaard-
Petersen (Hg.), Global Mufti. The Phenomenon of Yisuf al-Qaradawi. London 2009, S. 239—
254.

60 Roland Jacquard, In the Name of Osama Bin Laden. Global Terrorism and the Bin Laden
Brotherhood, Durham 2002, S. 60 sowie Appendix Dokument 12, S. 200f.

61 Johannes J. G. Jansen, The Neglected Duty. The Creed of Sadat’s Assassins and Islamic Res-
urgence in the Middle East, New York 1986, S. 6f. Zur Abgrenzung der Position Faraj’s von
rivalisierenden Gruppen und anderen Auffassungen siche Rudolph Peters, Jihad in Classical
and Modern Islam, Princeton 20052, S. 149-169 (»The Relevance of the Jihad Doctrine in Sa-
dat’s Egypt«).

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

82 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

macht bricht.%? Die Islamizitit einer Handlung kann nur noch von der Intention (niy-
ya) des einzelnen Akteurs garantiert werden.®> Diese Auffassung widerspricht funda-
mental der Strategie der Muslim-Briider, Territorien der Gottlosigkeit zu entreiflen
und soziale Enklaven einer wahren islamischen Ordnung der Gottlosigkeit zu bilden.
Nach der Auffassung dieser Jihadisten aber war die Welt unheilbar an die Gottlosigkeit
verloren. Daraus erwuchs der Angriff am 11. September 2001 auf die USA.

Den Titern vom 11. September 2001 war eine geistliche Anleitung mit auf den Weg
gegeben worden, die diese Reinheit der Intention im Moment der Selbsttotung sichern
sollte. Uber die Griinde des Angriffs auf die Machtzentren der USA: das 6konomische
im WTC, das militirische im Pentagon, das politische im Kapitol - das Ziel der in
Pennsylvania abgestiirzten Maschine — sagt die Anleitung kein Wort. Zweck der geist-
lichen Vorbereitung des Angriffs ist das »Erneuern der Intention« (nzyya). »Intention«
ist im islamischen Recht eine fundamentale Kategorie. »Eine gottesdienstliche Hand-
lung ohne niyya ist ungiiltig, wie eine niyya ohne Handlung [ungiiltig ist]«.%* Als Bei-
spiel fiir eine vorbildliche Vorbereitung auf einen Akt kriegerischer Gewalt verweist
die Geistliche Anleitung der Attentiter auf Ali, Neffe und Schwiegersohn Moham-
meds, im Grabenkrieg 627 n. Chr. Dieser wurde wahrend des Kampfes von einem Un-
glaubigen bespuckt. Statt sofort gegen ihn vorzugehen, steckte er das Schwert in die
Scheide. Er wollte ihn nicht aus einem Rachgefiihl heraus erschlagen. Dazu heift es:

Als er (Ali) sich aber der Intention [des Kampfes fiir Gott] noch einmal versichert
hatte, kehrte er zuriick, schlug auf den Ungliubigen ein und tdtete ihn. Alles dies
geschah in kurzer Zeit. Man muss sich vor einer Tat innerlich darauf vorbereiten,
damit alles, was man tut, nur fir Gott ist (3/13-15).

Die Beleidigung Alis verlangt Bestrafung. Jedoch ist es die innere Vorbereitung, die da-
riiber entscheidet, ob es nur eine personliche Vergeltung oder ein Kriegszug im Namen
Gottes ist.

Entsprechend der Anleitung sollten die Titer drei rituelle Phasen durchschreiten. In
der Nacht zuvor sollten sie mittels Rezitationen, Gebete, Meditationen und Waschun-
gen ihre Intention erneuern. Auf dem Flughafen, der zweiten Phase sollte sich der
Kimpfer durch das fiir andere unhdrbare Murmeln der Worte des arabischen Glau-
bensbekenntnisses: »Es gibt keinen Gott aufler Gott« vor der Ubermacht der westli-
chen Zivilisation schiitzen und dadurch unerkannt bleiben. In der letzten Phase erfolgt
der Angriff auf die Besatzungen der Flugzeuge in der Form eines kriegerischen Uber-
falls (ghazwa), wie Mohammed ihn in Medina im Grabenkrieg vorexerziert hatte.

62 Sayyid Qutb, Milestones, Delhi 1985, S. 30-39; David Cook, Understanding Jihad, Berkeley
2005, S. 103; Sabine Damir-Geilsdorf, Herrschaft und Gesellschaft. Der islamische Wegberei-
ter Sayyid Qutb und seine Rezeption, Wirzburg 2003, S. 181-190 (»Jihad-Konzept«).

63 In diesem Zusammenhang ist auch ein Handbuch islamischen Terrors zu erwihnen, das Ra-
phael Israeli vorgestellt hat: »A Manual of Islamic Fundamentalist Terrorism« in: Terrorism
and Political Violence 14 (2002), S.23-40. In Zusammenhang mit dem Selbstmordverbot
heifit es: »What matters is not the act, but the intention (nzyya) of the martyr« (S. 35).

64 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law, Oxford 1964, S. 116.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 83

Wenn moglich, sollen die Téter mit dem Glaubenszeugnis auf den Lippen sterben: »Es
gibt keinen Gott aufler Gott, und Muhammad ist sein Prophet«. Und wenn Gott will,
folgt danach das Treffen im Hochsten Paradies mit der Erlaubnis Gottes« (3/21-23).
Die Berechtigung der Tat ergibt sich auch daraus, dass sie als frithislamischer Kriegs-
zug (als ghazwa) inszeniert wird.

Selbst Handlungen, die im Flugzeug sinnlos sind, wie die Pliinderung der Feinde,
sollen symbolisch durchgefiihrt werden. Das heifit jedoch nicht, es hitte keine Griinde
fiir den Angriff gegeben. Die scheinheilige Frage von Prisident Bush, warum hassen
sie uns nur, wurde von der Kriegserklirung Osama bin Ladens und anderer Jihadisten
bereits 1998 klipp und klar beantwortet: weil die USA die heiligsten islamischen Orte
auf der arabischen Halbinsel in Saudi-Arabien durch ihre Militdrprisenz im Land ent-
weihen und ihre Bodenschitze stehlen; weil sie zweitens dem irakischen Volk durch
ithr Embargo schweren Schaden zugefiigt hitten, dem eine Millionen Menschen zum
Opfer gefallen seien und weil sie den Irak zerstéren und auch alle anderen Staaten der
Region in wehrlose Kleinstaaten aufldsen wollten, um so Israels Uberlegenheit iiber
die arabischen Nachbarstaaten zu garantieren. Die hier beklagten politischen Vorginge
hat Michael Liiders in ein politisches Bild westlicher Interventionen im Nahen und
Mittleren Osten einfligt®. Sie aber als eine Kriegserklirung an Gott aufzufassen und
die Verteidigung des Islams als die oberste Pflicht aller Glaubigen aufzufassen, — for-
mell in die Form einer Rechtbelehrung (hukm) gegossen —, gibt ihnen einen religidsen
Bezugsrahmen und begriindet eine exzessive Gewalt:

Es ist eine individuelle Glaubenspflicht eines jeden Muslims in jedem Land, Ameri-
kaner und ihre Verbiindeten, Zivilisten und Militirs, zu toten, um die al-Agsa-Mo-
schee in Jerusalem und die Heilige Moschee von Mekka aus ithrer Gewalt zu befrei-
en, so dass sich alle ihre Armeen aus der islamischen Welt zuriickziehen, besiegt und
unfihig, noch irgendeinen Muslim zu bedrohen.®

Auch ermahnt die Erklirung die Muslime, angesichts der Unausweichlichkeit des
Krieges nicht an ihrem Leben zu hingen. Wollen sie wirklich das Leben in dieser Welt
dem in der zukiinftigen Welt vorziehen? Das Heil jedes Einzelnen steht auf dem Spiel.

Religiose Weltablehnung erzeugt eine eigene Kultur; die Mittel, mit denen Glidubige
>auflerweltliches< Heil hoffen zu erwerben, haben eine psychologische Wirkung und
schaffen dadurch >innerweltliche« Tatbestinde. Max Weber hat auf dieser Differenz sei-
ne ganze Religionssoziologie errichtet.

»Auch dieses auflerweltliche Heilsgut war nun aber keineswegs ein nur jenseitiges.
Auch da nicht, wo es sich selbst als solches verstand. Vielmehr war, psychologisch
betrachtet, gerade der gegenwirtige, diesseitige Habitus dasjenige, worum es den
Heilsuchenden primir zu tun war«.... »Der weltablehnende Asket hat mindestens

65 Michael Liders, Wer den Wind sit. Was westliche Politik im Orient anrichtet. Miinchen 2015
(Saudi-Arabien 30f; Irak-Embargo 42-—-45).

66 Bruce Lawrence (Hg.), Messages to the World. The Statements of Osama bin Laden. Transla-
ted by James Howarth. London 2005, S. 61 (Ubers. HGK).

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

84 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

die negative innere Beziehung vorausgesetzten Kampfes zur >Welt«. Bewihrung sei
das psychologisch allein Greifbare an den Heilsgiitern.®” Man solle daher zweckmai-
Bigerweise von >Weltablehnung< und nicht von >Weltflucht« sprechen.?

Eine »negative innere Beziechung zur Welt« findet gegenwirtig auch unter Muslimen
Anklang, besonders auch in der Diaspora. Neue kulturelle Praktiken entstehen und
werden medial vermarktet. Videobotschaften von Attentitern, bevor sie aufbrechen;
Testamente, die sie hinterlassen; Erzihlungen, die sich um ihre Miitter und Frauen ran-
ken; Poesie; Websites, die ithrer gedenken, oder westliche Deutungsversuche von Jour-
nalisten und Wissenschaftlern zitieren. Setzte sich der Islamismus in den Lindern des
Nahen Ostens eine Re-Islamisierung von Gesellschaft und Staat zum Ziel, so entfaltete
sich in der Diaspora ein Neo-Islamismus (Olivier Roy) in Form einer islamischen Le-
bensfiihrung.®” Doch kann er das nur, indem er sich Formen westlicher Religiositit an-
eignet. »Es gibt eindeutig eine Verkniipfung zwischen der wachsenden Entterritoriali-
sierung des Islams ... und der Verbreitung spezifischer Formen von Religiositit«, be-
merkt Roy.”% Aus institutionalisierter Religion wird eine personliche Religiositit. Da-
bei biifft die imaginierte islamische Gemeinschaft (die #mma) ihre geographische Bin-
dung an ein Territorium ein und wird zu einer globalen »Religionsgemeinschaft«, die
wesentlich auf die Lebensfithrung gegriindet ist. Als Terry McDermott die Motive der
Titer so monstroser Taten wie die der Hamburger Zelle - Mohammed Atta, Marwan
al-Shehhi and Ziad Jarrah — sowie ithres Organisator Ramzi bin al-Shib verstehen woll-
te, hat er alle biographischen Informationen, die er iiber sie in Hamburg finden konn-
te, zusammengetragen. Sie wollten kimpfen, egal wo. Tschetschenien war genauso im
Gesprich wie Afghanistan. Die Antwort, die McDermott auf seine Suche nach den
Motiven gibt, hat ihn selbst verstort: Es waren »bedauerlicherweise ... ganz normale
Menschen«. Er fand junge Muslime, die in der Diaspora zu Glaubigen geworden wa-
ren — zu Glaubigen, die sich nicht den kleinsten Zweifel am Glauben gestatteten. Und
eben darin sieht er eine Ursache. »Es ist nicht der Glaube selber, sondern diese Ge-
willheit, die das Problem erzeugt.<’! Als Migranten, die einen reineren Islam leben
konnen als die >JHeuchler« in den Heimatlindern, kultivierten sie ihre Wut und Frustra-
tion in religiosen Zirkeln.”? Sogar auf Hochzeiten stimmten sie Jihad-Lieder an.”

67 Max Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus, MWG
1/19, Tubingen 1989, S. 98.

68 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Band 2, hg. von Hans G. Kippenberg, Religidse Ge-
meinschaften, MWG 22-2, Ttbingen 2001, S. 324.

69 »Post-Islamismus meint die Privatisierung der Re-Islamisierung«, so die griffige Formel von
Olivier Roy, Globalized Islam. The Search for a New Ummah, NewYork 2004, S. 97.

70 So die These von Roy, Globalized Islam, S. 51.

71 Terry McDermott, Perfect Soldiers. The Hijackers: Who they were, why they did it. New
York 2005, S. XVI -XVII (Ubers. HGK).

72 Stephen Holmes, »Al-Qaeda, September 11, 2001 <.

73 Tilman Seidensticker, »Jihad Hymns (Nashids) as a Means of Self-Motivation in the Ham-
burg Group« in: Hans G. Kippenberg/ Tilman Seidensticker (Hg), The 9/11 Handbook. An-
notated Translation and Interpretation of the Attackers® Spiritual Manunel, London 2006,
S.71-78.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 85

Die Martyriumsauffassung ist in der Diaspora neue Wege gegangen. Hamas hatte
den frei gewahlten Tod durch die eigene Waffe im Widerstandskampf gegen Israel zu
einer religios vorbildlichen Tat erklirt. Dabei bleibt die Handlung jedoch von autori-
sierten und nachvollziehbaren Urteilen der Glaubensgemeinschaft tiber das Maf} der
Bedrohung abhingig. Mit dem Netzwerk von al-Qaeda hat sich hingegen ein anderer
Typus von Mirtyrer herausgebildet. Er 16st die Kriegerethik von der Situation territo-
rialer Bedrohung der Gemeinschaft und verbindet ihn mit einer personlichen Abrech-
nung mit der westlichen Zivilisation. Der Selbstmordanschlag wird zu einem Mittel,
sich aus freien Stiicken aus den Verstrickungen mit einer Kultur, von der der Titer
ebenso fasziniert wie abgestofien ist, zu befreien.”*

Die Rekonstruktion der religidsen Situationsdefinition bringt in die komplexen
Handlungszusammenhinge des Nahostkonfliktes Licht. Nicht allein, zwei unter-
schiedliche Typen von Definition konkurrierten. Eine nationale bezog sich auf interna-
tionales Volkerrecht und Beschliisse der Vereinten Nationen. Daneben kam ein ande-
res auf, das sich auf eine heilsgeschichtliche Deutung des Besitzes des Landes stiitze
und Anspriiche jeweils auf ganz Palistina hatte. Doch auch dieses blieb nicht unbe-
stritten, sondern wurde tibertroffen von einer konsequent gesinnungsethischen Auffas-
sung.

Zur Verbreitung des religiosen Bezugsrabhmens in transnationaler Religion

Der Fall des Nahostkonfliktes bestitigt die Annahme: ein Zusammenhang von Religi-
on und Gewalt ist weder unmoglich noch notwendig; er ist situationsbedingt, also
kontingent. Wenn Glaubige religiése Vorbilder und Normen nur abhingig von der Si-
tuation, in der sie und ihre Gemeinschaft sich befinden, praktizieren, dann bedarf es
einer Erklirung, wann und wie aus den iberlieferten religiosen Weltbildern, Ethiken
und Ritualen der Bezugsrahmen fiir transnationale Religiositit werden konnte. Dazu
mochte ich auf zwei Fille naher eingehen, auf den pro-israelischen amerikanischen
Fundamentalismus und auf islamische internationale Online Ratgebung.

Amerikanische Protestanten im Prozess der endzeitlichen Wiederherstellung Israels

Die Umdefinition des Nahostkonfliktes in einen Krieg religioser Gemeinschaften um
das besondere Territorium Paldstinas hat auch vor den USA nicht halt gemacht. Unter
Prisident Jimmy Carter hatte ein Gutachten des Auflenministeriums noch die Vierte
Genfer Konvention bekriftigt, wonach es einer Besetzungsmacht untersagt ist, »Teile
ihrer eigenen Zivilbevolkerung in das von ihr besetzte Gebiet (zu) deportieren oder
umsiedeln«. Jiidische Siedlungen in den Besetzten Gebieten seien illegal. Die Haltung
der USA zu dieser Frage verinderte sich jedoch nach 1980. Der neu gewihlte amerika-

74 Die Verselbstindigung des Martyriums von der Idee der Verteidigung islamischen Landes ist
Gegenstand des Buches von Farhad Khosrokhavar, Suicide Bombers. Allah’s New Martyrs,
London 2005.

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

86 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

nische Prisident Ronald Reagan beurteilte den Sachverhalt anders. 1981 erklarte er, er
sei »nicht damit einverstanden, dass die vorangegangene Regierung die Siedlungen als
illegal bezeichnete - sie sind nicht illegal«.”> Auflenminister James Baker erlduterte Jah-
re spiter den Wandel der amerikanischen Rechtsauffassung mit den Worten: »Wir
pflegten sie [die Siedlungen, HGK] als illegal zu bezeichnen, heute charakterisieren wir
sie abgeschwicht als ein Hindernis fiir den Frieden«. Es sind »umstrittene Gebietex,
nicht aber »besetzte Gebiete«; nicht nur die Palistinenser, auch Israel habe berechtigte
Anspriche auf sie (Washington Post, 18. September 1991). Als Konsequenz dieser
neuen Auffassung haben die USA die Vereinten Nationen wiederholt daran gehindert,
Israel zu zwingen, die Vierte Genfer Konvention anzuwenden. Die gednderte Auffas-
sung der US-Regierung wurde von hochrangigen Vertretern Israels begriifit. Der Bot-
schafter Israels bei den Vereinten Nationen in den Jahren 1997-1999, Dore Gold, be-
schrieb in einer Riickschau die Verinderung mit den Worten »From >Occupied Terri-
tories< to >Disputed Territories«. Die Bezeichnung »Besetzte Gebiete« sei fiir Israel
unertriglich, bestreite sie doch Israels berechtigte Anspriiche auf das Land.”® Es han-
dele sich um Judda, Samaria, Gaza — alte biblische Gebiete. In Israel kam der Sprachge-
brauch »Befreite Gebiete« (»Liberated Territiories«) auf, in denen eigentlich nicht in-
ternationales Kriegsrecht, sondern jlidisches Recht praktiziert werden miifite.””

Die Idee einer Wiederherstellung Israels im Heiligen Land traf bei der neuen US Re-
gierung auf Verstindnis und Zustimmung, die Idee islamischen Stiftungsland auf Un-
verstindnis. Die Bevorzugung von Anspriichen Israels darf man nicht allein in Verbin-
dung mit der jiidischen Lobby sehen.”® Sie wird von einem bestimmten Typus von
Protestantismus gendhrt, der in den USA eine innenpolitische Grofimacht geworden
ist. 7 Der Grund fiir das Engagement von Protestanten fiir eine »Wiederherstellung«
Israels lag in einem spezifischen endzeitlichen Szenario. Sie glaubten, dass die bibli-
schen Verheiflungen an Israel nicht an das Volk der Christen und damit die Kirche
tibergegangen sind - was in der christlichen Theologie eine verbreitete Auffassung ist -,
sondern sie nach wie das zukiinftige Los des jiidischen Volk betreffen. In Ubereinstim-
mung mit den noch offenen Prophezeiungen habe gegenwirtig der Prozess der Wie-
derherstellung Israels begonnen; wir befinden uns kurz vor dem Beginn des letzten
Millenniums. Diese Endzeitauffassung, die in den USA seit dem 19. Jahrhundert im-
mer populirer geworden ist, hat Protestanten dazu gebracht, die politischen Ereignisse
rund um die Griindung des Staates Israel mit hochster Anspannung verfolgten. Als im

75 New York Times, 3. Februar 1981 (Ubers. HGK).

76 Dore Gold, »From >Occupied Territories< to >Disputed Territories« (http://www.jcpa.org/jl
/vp470.htm, Zugriff 14.01.2016.

77 Siehe z.B. http://www.think-israel.org/grief.occupationmyth.html (Zugriff 1.7.2011).

78 John J. Mearsheimer / Stephen M. Walt, Die Israel-Lobby. Wie die amerikanische AufSenpoli-
tik beeinflusst wird, Frankfurt 2007.

79 Timothy P. Weber, On the Road to Armageddon. How Evangelicals Became Israel’s Best
Friend.; Manfred Brocker, Protest — Anpassung — Etablierung, Die Christliche Rechte im poli-
tischen System der USA. Frankfurt/ New York 2004

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 87

Laufe des 20. Jahrhunderts Israel in Paldstina »wiederhergestellt« wurde, wirkte dieser
Vorgang auch auf die Haltung dieser Protestanten auf die Politik zuriick.

»Zum ersten Mal glaubten [... sie], dass es notwendig sei, die Zuschauersitze zu ver-
lassen und sich auf das Spielfeld zu begeben, um sicherzustellen, dass das Spiel auch
entsprechend dem gottlichen Drehbuch verlduft«. 8

Islamische internationale Ratgebung: Fatwas und Gewalt

Jetzt zur islamischen Seite Zeitgleich mit der Verbreitung einer neuen Militanz in Pa-
lastina lief in islamischen Gemeinden eine Renaissance der Fatwa.®! Die weltweite Ver-
mehrung von Texten dieses Genres war rasant, wie neuere Studien zeigen.®? Muslime
ordnen mogliche Handlungen in eine Skala von pflichtgemifl — erwiinscht — erlaubt —
verwerflich oder verboten ein. Marc Sageman hat in seiner Studie zu den Netzwerken
von Jihadisten Leaderless Jibad. Terror Networks in the Twenty-First Century Fille
von Rekrutierung zu Jihad-Gruppen nicht auf der Mikro-Ebene von Biographie bzw.
Lebenslauf und auch nicht auf der Makro-Ebene von 6konomischen oder sozialen Ur-
sachen, sondern auf der Meso-Ebene der Vernetzung analysiert. Er rekonstruiert an
Hand von Lebenslaufen einzelne Schritte hin zum Jihad: die Radikalisierung, die Mo-
bilisierung, schliefllich die Rekrutierung und dann die personliche Motivation von Ji-
hadisten. Lange spielten raumliche Orte wie Moscheen, Halal-Restaurants, und Nach-
barschaften eine grofle Rolle ebenso wie Freundschaft und Verwandtschaft. »Social
bonds came before any ideological commitment«.33 Neuere technische Entwicklungen
in der elektronischen Kommunikation losten die Rekrutierung von den lokalen Haft-
punkten. Das Internet war schon linger ein bevorzugter Ort der Veréffentlichung von
Fatwa-Sammlungen geworden. Ende der neunziger Jahre bestand das World Wide
Web aus statischen HTML-Seiten, die fiir lingere Zeit ins Netz gestellt wurden und
geplflegt werden mufiten. Das Aufkommen von Web 2.0 nach 2003 hat in die Kommu-

80 Timothy P. Weber, On the Road to Armageddon, S. 15; Paul Boyer, When Time Shall Be No
More. Prophecy Belief in Modern American Culture. Cambridge (Mass.) 1992.

81 Zur traditionellen fatwa ein Einstieg: Muhammad Khalid Masud/ Brinkley Messick/ David
S. Power (Hg.), Islamic Legal Interpretation and their Fatwa, Cambridge (Mass.) 1996 ; zur
fatwa in der Gegenwart: Jens Kutscher, »The Politics of Virtual Fatwa. Counseling in the 21
Century«. In: Masaryk University Journal of Law and Technology 3(2009) 33-50; zur
Neubestimmung von religidser Gemeinschaftlichkeit durch Internet-Kommunikation:
Goran Larsson (Hg,), Religions Communities on the Internet. Proceedings from a Confe-
rence. Uppsala 2006 (mit Beitrigen von Eickelman, Brunt u.a.); zur modernen islamischen
Gewaltdiskussion im Medium von fatwas Hans G. Klppenberg, »Muslimische Kontroversen
iber die Rechtmifligkeit von Gewalt im Medium des Genres Fatwa«. In: Bernd Oberdorfer/
Peter Waldmann (Hg.), Machtfaktor Religion. Formen religivser Einfluffinabme anf Politik
und Gesellschaft. Koln/ Weimar/ Wien 2012, 103-126.

82 Gary B. Bunt, Islam in the Digital Age. E-Jihad, Online Fatwas and Cyber Islamic Environ-
ments. London 2003.

83 Marc Sageman, Leaderless Jibad. Terror Networks in the Twentieth-First Century, Philadel-
phia, 2008, S. 70.

Z{P 63. Jg. 1/2016

i X 1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i i
Erlaubnis Ist Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

88 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

nikation zwischen den Webseiten und den Benutzern eine einschneidende Handlungs-
erweiterung gebracht. Jetzt konnten religiése Autorititen und Glaubige direkt mitein-
ander kommunizieren; Ratschlige religidser Autorititen konnten auflerdem von einer
Vielzahl von Individuen, die sich mit Hilfe neuer Software untereinander vernetzen
und in Chat Rooms miteinander kommunizieren, iiber das Internet verbreitet werden.
Selbst Rekrutierung wurde iiber Chat Rooms moglich. Gary Bunt hat gezeigt, wie die-
ser »Cyber-Islam« individuelle und gemeinschaftliche Zughorigkeit zum Islam ge-
starkt hat.3* Auch tber das Ausmaf} dieser elektronischen Vernetzung von Muslimen
gibt Brunts Publikation iMuslims. Rewiring the House of Islam Auskunft.3

Das neue Medium tberschritt herkémmliche Grenzen. In den arabischen Lindern
war es der angesehene, aber auch umstrittene Gelehrte Scheich Yusuf al Qaradawi, der
in Doha (Hauptstadt von Qatar) in den neunziger Jahren zuerst in einer religidsen
Sendung beim Satelliten Fernsehsender al-Jazeera auftrat und seit 1997 eine eigene
Website unterhielt. 1999 ging das Portal IslamOnline ans Netz, unterhalten von einer
Vereinigung, deren Vorsitzender ebenfalls Qaradawi war Das technische Hauptquar-
tier befindet sich in Doha, die Inhalte werden in Biiros in Kairo von angeblich 150
Mitarbeitern produziert. IslamOnline war auf Arabisch und anfangs auch Englisch
verfafit. So trat die Unterscheidung zwischen islamischen Lindern und Diaspora zu-
rlick. Durch die Bildung einer »Internationalen Vereinigung Muslimischer Rechtsge-
lehrter«, an der Qaradawi maflgeblich beteiligt war, und der Anhinger verschiedener
islamischer Glaubensrichtungen angehéren: Sunniten, Schiiten, Sufis u.a. begann sich
so etwas wie eine »globale islamische Autoritit« herauszubilden.3¢ Qaradawi war auch
an der Griindung des »European Council for Fatwa and Research« im Jahre 1997 be-
teiligt und wurde dessen Vorsitzender. Es ist in Dublin, Irland beheimatet und will is-
lamische Gelehrte, die in Europa leben, zusammenbringen und gemeinsam fatwas her-
ausbringen, die die Bezichungen der Muslime zu den Europiischen Staaten regeln.
Rechtsstudien sollen die Ziele der Scharia in Europa realisieren helfen, Muslime in Eu-
ropa durch Islamische Konzepte und Fatwas angeleitet werden. Neben den personli-
chen Ratschligen einzelner Mitglieder kann das Council auch gemeinsam farwas her-
ausgeben. ¥

84 Gary Brunt, Virtually Islamic. Computer-mediated Communication and Cyber Environ-
ments. Cardiff 2000. Bunt hat auf seiner Webseite die Studie aktualisiert: http://www.virtuall
yislamic.com (Zugriff 25.12.2015).

85 Gary Brunt, iMuslims. Rewiring the House of Islam, London 2009.

86 Armando Salvatore, »Qaradawt’s Maslaha. From Ideologue of the Islamic Awakening to
Sponsor of Transnational Public Islam« in: Bettina Graf / Jakob Skovgaard-Petersen (eds.),
Global Mufti. The Phenomenon of Yisuf al-Qaradawi. London 2009, 239-250; Bettina Grif,
»Scheikh Yasuf al-Qaradawi in Cyberspace« in: Die Welt des Islams 47 (2007) 403-421; die-
selbe, Yusuf al-Qaradawi und die Bildung einer »globalen islamischen Autoritit« in: Qant-
ara.de — Dialog mit der islamischen Welt; http://de.qantara.de/inhalt/internationale-vereinigu
ng-muslimischer-gelehrter-yusuf-al-qaradawi-und-die-bildung (Zugriff 24.1.2016).

87 Griindungskurkunde: http://www.islamopediaonline.org/websites-institutions/european-co
uncil-fatwas-and-research-dublin-ireland (Zugriff 24.1.2016).

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 89

Mit den Themen, die diese Webseiten aufgreifen und in der Art, wie sie sie behan-
deln, bildet sich ein Islamismus heraus, der nur selten die Forderung auf einen islamis-
tischen Staat erhob, wohl aber auf einen starken Islam in der Offentlichkeit. Vor allem
das Konzept des offentlichen Interesses, maslaba, dessen wachsende Bedeutung Ar-
mando Salvatore und andere seit lingerem untersuchen, fihrt zu einer Neubestim-
mung von Islam. Islam wird als Mafistab und Quelle gemeinwohlorientierten Han-
delns institutionalisiert,3® in den neuen elektronischen Medien wird islamische Offent-
lichkeit neu definiert.3? In einer neueren Studie hat Gary Bunt das ganze Ausmaf}, in
dem der Islam digitalisiert wird, beschrieben.”® Neben offiziellen Muftis treten private
auf; neben traditionellen Ratgebern Charismatiker mit Neuerungen; neben traditionel-
len Begriindungen werden wissenschaftliche verschiedenster Herkunft, darunter auch
solche des internationalen Volkerrechts, iibernommen.”!

Die Gutachten der Mulftis reagierten auf neu aufkommende Fragen. Auf welche
Weise dies geschah, hat Dyala Hamzah an Hand eines Zeitungsinterview des Grof§
Muftis von Saudi Arabien aufgezeigt. *2 Dieser hatte erklirt, bei den Selbsttotungsope-
rationen von Muslimen in Paldstina handele es ich nicht um Mirtyreroperationen, son-
dern um verwerflichen Selbstmord. Diese Aussage wurde als fatwa verstanden und
l6ste damit eine offentliche Diskussion aus. Auch die Erérterung der Berechtigung
oder Verwerflichkeit von Gewalthandlungen hat hier ein Forum gefunden. Die Aus-
breitung der Jihad-Bewegung ist von einer Renaissance rechtlicher Argumentationen
begleitet. Dass der Ratschlag eines angesechenen Muftis aus einer verbotenen eine er-
laubte Handlung machen kann, wissen wir schon aus dem Libanon der achtziger Jah-
re.”® Dies tun ebenfalls die Antworten auf Fragen zu Selbstmordanschligen. So billigte
der in Qatar lebende Scheich Yusuf al-Qaradawi, der regelmafig tiber den Fernsehsen-
der al-Jezira auf Fragen von Muslimen Fatwas erteilt, paldstinensische Selbstmordat-
tentate und beflirwortete am 22. Mirz 2004 auch die Entsendung von Frauen.®* Auf

88 Salvatore/Eickelman (Hg.), Public Islam and the Common Good. Leiden 2004.

89 Dale F. Eickelman/ Jon W. Anderson (Hg.), New Media in the Muslim World. The Emerging
Public Sphere. Bloomington (Indiana) 20032, 1-18 (»Redefining Muslim Publics«)

90 Gary R. Bunt, iMuslims. Rewiring the House of Islam, London 2009; zuvor schon derselbe,
Islam in the Digital Age. E-Jihad, Online Fatwas and Cyber Islamic Environments. London
2003;

91 Jens Kutscher, »The Politics of Virtual Fatwa Counseling in the 21st Century«. In: Masaryk
University Jouwrnal of Law and Technology 3 (2009) 33-50; Vit Sisler, »European Court’s Au-
thority Contested? The Case of Marriage and Divorce Fatwas Online« n: Masaryk Universi-
ty Journal of Law and Technology 3 (2009) 51-78.

92 Dyala Hamzah, »Is there an Arab Public Sphere? The Palestinian Intifada, a Saudi Fatwa and
the Egyptian Press« in: Armando Salvatore/ Mark LeVine (eds.), Religion, Social Practice,
and Contested Hegemonies. Reconstructing the Public Sphere in Muslim Majority Societies.
New York 2005, S. 181-206. Craig Calhouns Kritik an Habermas” Konstruktion der Entste-
hung von Offentlichkeit in Europa: Habermas and the Public Sphere. Cambridge, MA. &
London 1992, 212-235 ist angesichts dieser Fille begriindet.

93 Hans G. Kippenberg, Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globalisie-
rung. Miinchen 2008, S. 941.

94 »The Qaradawi Fatwas« in: Middle East Quarterly 2004. http://www.meforum.org/646/the-
qaradawi-fatwas (Zugriff 25.12.2015) Die Behauptung des Herausgebers dieser Texte, dar-

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

90 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

IslamOnline.net fanden sich weitere Fragen zum Jihad, die Muslime geklirt haben
mochten. Besonders heftig waren die innerislamischen Debatten tiber die Bombenan-
schldge in London vom 7. und 21. Juli 2005. Sie verdienen besondere Aufmerksamkeit,
weil ihre Legitimierung auch unter Salafisten selber kontrovers war. Die einen Muftis
sahen darin eine berechtigte Vergeltung fiir die Aggression Grof3-Britanniens im Irak;
Briten seien Feinde des Islam, weshalb es die Pflicht der Muslime sei, sie zu terrorisie-
ren. Andere lehnen den Angriff auf unschuldige britische Zivilisten ab; mit ihnen stin-
den Muslime in einem Vertragsverhiltnis.?

Wie sehr sich diese muslimischen Debatten inzwischen ins Internet verlagert haben
und wie sie gefiihrt werden, zeigt die Studie von Shmuel Bar.?® Wenn man die Ent-
wicklungen, die unter Muslimen in der Folge der Erfahrung des Jihadismus unter-
suchen will, dann bieten sich hier reichhaltige Untersuchungsfelder an. Es kehren die
gleichen Fragen wieder: Ob man im Haus des Islams, im Haus des Kriegs oder im
Haus des Vertrages lebt, woran man dieses erkennt und was das jeweils fir das Han-
deln heifit? Wann Jihad defensiv und wann offensiv ist; ob es eine Pflicht der islami-
schen Staaten oder jedes einzelnen Muslims ist, sich an ihm zu beteiligen; ob nur Min-
ner oder auch Frauen daran teilnehmen miissen oder auch nur konnen; ob Frauen und
Kinder ithre Eheminner und Eltern um Zustimmung fragen miissen; was die Regeln
der Kriegsfihrung im Blick auf Zivilisten und die T6étung von Feinden sind; ob es
nicht-kriegerische Praktiken von Jihad gibt; ob ein vorbildlicher Anfihrer notig ist
oder nicht. Die Antworten auf diese Fragen bestitigen, dass die Normativitit islami-
scher Traditionen nicht unabhingig von den Situationen, in denen Muslime sich befin-
den, besteht. Die Fatwa ist das Instrument, das es moglich macht, die Besonderheit der
Situationen der Fragesteller mit zu beriicksichtigen. Indem das etablierte Genre der
Fatwa sich in diesem Medium neu etabliert, verwandelt sich der Islam aus einer Religi-
on, die auf die eigene Gemeinschaft und ihr Wohlergehen orientiert ist, in eine transna-
tionale Religion der Lebensfithrung, die die Bedingungen eines Lebens in nicht-musli-
mischen Gesellschaften mit bedenken und mit Hilfe der Tradition begriinden muf3.

Die fatwa, so mochte ich den Befund zusammenfassen, ist ein traditionelles Genre,
das unter den Bedingungen von Migration, Normwandel, Wertepluralismus und Ge-
walterfahrungen an Bedeutung gewonnen hat. Die elektronischen Foren, in denen
Muslime tber ihre personlichen Erfahrungen, Erlebnisse, Entscheidungen reflektieren,
werden in Gestalt der Ratschlige zu einem Feld des Glaubens und zu Ausdrucksfor-
men islamischer Identitit. Und weil in diesem Feld auch Argumente anderen Ur-
sprungs wie politische, wissenschaftliche, moralische anerkannt und islamisch »ge-
rahmt« werden, stiitzt sich ihre Geltung - allem traditionalistischen Anschein zuwider

aufhin habe Hamas weibliche Attentiter ausgesandt, stimmt nicht mit Studien zur Geschich-
te von Hamas tberein. Nach Zaki Chehab geschah dies bereits am 14. Januar 2004 (Inside
Hamas. The Untold Story of Militants, Martyrs and Spies London 2007, S. 871.)

95 Reuven Paz, »Islamic Legitimacy for the London Bombings« (Juli 2005): http://www.terrori
sm-info.org.il/Data/articles/Art_537/537E_1855722352.pdf (Zugriff 24. 1. 2016)

96 Shmuel Bar, Warrant for Terror. Fatwas of Radical Islam and the Duty of Jihad, Lanham
2006.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

Hans G. Kippenberg - Religivse Definitionen des Nahostkonflikts 91

- nicht auf einen ungebrochenen Glauben an die Autoritit der Tradition, sondern auf
offentliche Diskurse.

Schluss: Gewalt im Register religioser Sprache

Der Sprachwissenschaftler David Crystal hat dafiir pladiert, der religiosen Sprache ein
eigenes Register, d. h. eine fiir einen Kommunikationsbereich charakteristische Rede-
und Schreibweise zu zugestehen. Archaismen, Vokabular, Diktion, Formelhaftigkeit,
liturgischer Ort geben ihr eine Qualitdt, die sie von anderen sprachlichen Registern wie
dem Recht oder der Wissenschaft unterscheidet.”” Wie die Sprache, mit der eine Situa-
tion definiert wird, eine Realitit der Praxis begriindet, zeigt sich am Nahostkonflikt.
Die Sprache selber verindert den Konflikt und die Konzeptionen der Gegner. Es ist
etwas anderes, ob man von »besetzten« oder von »befreiten Gebieten« spricht, ob von
»Eretz Yisrael« oder von »Paldstina«. Ebenso unterschiedlich sind die territorialen An-
spriche, die mit »Einwanderung« von Juden oder mit ihrer »Riickkehr« bzw. »Aliya«
verbunden sind. Gleiches gilt fiir Paldstinenser, wenn sie von Palistina als »Stiftungs-
land« sprechen, das von den »Murabitun« verteidigt werden mufl und wenn sie in der
Bildung der Widerstandorganisation der Muslim Briider namens »Hamas« einen end-
zeitlichen Eifer sehen. Die Akteure rahmen mit ihren linguistischen Mitteln den Kon-
flikt anders und schaffen damit religiose gewalttitige Handlungsskripte.”®

Zusammenfassung

Der Artikel untersucht den Nahostkonflikt aus der Perspektive der handelnden Ak-
teure. Sie stiitzen ihr Gewalthandeln auf eine Definition der Situation. Sie verstehen sie
im Lichte vergangener Geschehnisse ihrer Heilsgeschichte, ausgewihlt in Ubereinstim-
mung mit ihrer heutigen Lage. Dazu zieht der Artikel die Theorie der Definition der
Situation des Soziologen Hartmut Esser heran. Beide Parteien, Israelis und Paldstinen-
ser, interpretierten den Konflikt um Paldstina nicht mehr nur als vélkerrechtlichen
Konflikt, sondern als religiosen. Eine kleine Gruppe Juden, angeleitet von Vater und
Sohn Rabbi Kook, erhoben den Anspruch auf das ganze ehemalige britische Mandats-
gebiet als das thnen verheiflene Land (eres Yisrael), islamistische Palistinenser fordern
es als das ithnen von Mohammed gegebene Stiftungsland (wagf). Beide Deutungen ga-
ben der Situation einen Rahmen, der die Akteure in die Lage versetzte, Gewalthandeln
religids zu legitimieren. Der Sechstagekrieg wurde als »Krieg der Erlosung« verstan-
den, die gewaltsame Besetzung und Besiedlung palistinensischer Territorien durch jii-

97 David Crystal, Linguistics, Language and Religion; Ders., »Language and Religion«, in: Lan-
celot C. Sheppard, (Hg.), Twentieth Century Catholicism, New York 1966, S. 11-28.; Ders.,
»A Liturgical Language in Linguistic Perspective« in: New Black Friars (1964), S. 148-156.

98 Ahnlich auch Bernd Weisbrod, »Religious Languages of Violence. Some Reflections on the
Reading of Extremes« in: Alf Lidtke, /Bernd Weisbrod (Hg.), No Man’s Land of Violence.

Extreme Wars in the 20th Century. Gottingen 2006, S. 251-276.

Z{P 63. Jg. 1/2016

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. © i
Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

92 Hans G. Kippenberg - Religiose Definitionen des Nahostkonflikts

dische Siedler als ein Beweis ihres Glaubens an Gottes Verheiflung des Landes. Die Pa-
lastinenser verstanden ihren Kampf um das Territorium als Einsatz (jibad) fir die isla-
mische gesellschaftliche Ordnung bis zum Tod, der von Gott als Mirtyrertum gewdir-
digt wird. Daneben gab es jihadistische, gesinnungsethische Auffassungen, fir die
nicht der Erfolg fiir das individuelle Heil entscheidend war, sondern die Tat an sich,
ohne Riicksicht auf die Folgen. Diese Deutungen wurden weltweit verbreitet. Der pro-
testantische Fundamentalismus mit seinem Primillenarismus und die amerikanische
politische Rechte machten sich die jiidische Definition der Situation zu eigen. Islami-
sche Online-Medien verbreiteten die islamische Rahmung des Konflikts und erérterten
die Legitimitit von gewalttitigen Handlungsskripts, besonders wenn sie Selbstmord
einschlossen, weltweit.

Summary

The article studies the Middle East conflict from the perspective of the actors. They
base their violent acting on a definition of the situation, which they understand in the
light of past events of their sacred history, selected in accordance with their own situa-
tion today. The article is based on Hartmut Esser’s sociological theory on the »defini-
tion of the situation«. Both parties didn’t understand the conflict relating foremost to
international law, but as a religious one. A small group of Jews, led by father and son
Rabbi Kook, claimed the entire former British mandate as land promised by God to
Abraham and his descendants (eretz Israel); Islamite Palestinians claimed it as endow-
ment (waqf), given by Muhammad to all Muslim generations forever. Both interpreta-
tions enabled actors to perform religiously legitimate violence against the other. The
religious Zionists understand the Six-Day War as a War of Redemption, they regarded
occupation and settlement of the Palestinian territories as proof of their faith in God
and his promise. Palestinians regarded their uprising, the intifada, against the State of
Israel as struggle (jzhad) for the Islamic social order until death, which will be honored
by God with the status of martyrdom. For Jihadists the act of dying in the fight is de-
cisive for salvation, not the success of their activity for the well being of the Islamic
community. These various religious definitions of the Middle East conflict were spread
worldwide. The American Protestant Fundamentalism with its Premillennialism and
its political representation supports the view of the religious Zionists. Islamic online
media deal with the Islamic frame of the conflict and discuss the religious legitimacy of
script and suicidal actions worldwide.

Hans G. Kippenberg, Religious Definitions of the Middle East Conflict: Framing — Vi-
olent Scripts —Global Diffusion.

1P 216.79.216:118, am 29.01.2026, 05:12:31. ©
Inhatts I f0r oder |

Erlaubnis Ist Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

	Das Thomas Theorem
	Von der völkerrechtlichen zur religiösen Definition des Nahostkonflikts
	Gewaltakte zum Zwecke der ›Erlösung‹ Israels
	Eifern für Palästina als islamisches Stiftungsland
	Jihadistische Gesinnungsethik
	Zur Verbreitung des religiösen Bezugsrahmens in transnationaler Religion
	Amerikanische Protestanten im Prozess der endzeitlichen Wiederherstellung Israels
	Islamische internationale Ratgebung: Fatwas und Gewalt
	Schluss: Gewalt im Register religiöser Sprache
	Zusammenfassung
	Summary

