
Hans G. Kippenberg

Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts: Rahmung –
gewalttätige Handlungsskripts – globale Verbreitung

Das Thomas Theorem

Der Zusammenhang von Religion und Gewalt ist weder unmöglich noch notwendig,
er ist kontingent. Der Versuch, zu beweisen, Religion sei im Wesen eine Quelle von
Konflikt und Gewalt, ist genauso einseitig1, wie die Auffassung, wahre Religion sei da-
ran erkennbar, dass sie imstande sei, Frieden und Versöhnung zu fördern.2 Je überzeu-
gender beide Seiten ihre Positionen begründen, um so deutlicher wird: Die Beziehung
von Religion und Gewalt kommt zwar vor, ist aber nicht notwendig. In den Worten
von Michael Makropoulos in seiner Erörterung von Kontingenz als Aspekt einer theo-
retischen Semantik der Moderne: »Kontingent ist, was auch anders möglich ist«. Sie ist
»nicht einfach Unbestimmtheit überhaupt, sondern jene spezifische Unbestimmtheit,
in der etwas weder notwendig, noch unmöglich ist, und sich darin als wirkliche Alter-
native manifestiert«. Diese Auffassung, wonach Religion als Quelle von Gewalt mög-
lich ist, soll in diesem Aufsatz dargestellt werden. Diese Unbestimmtheit ist als »zwei-
seitige Möglichkeit ausgesprochen ambivalent«.3

Man nehme das klassische biblische Beispiel für diese Beziehung von Religion und
Gewalt aus dem 4. Buch Mose. Die hebräische Bibel berichtet, wie es Pinehas beim
Zug durch die Wüste gelang, Gottes Zorn auf Israel abzuwenden. Das Volk hatte sich
mit Moabiterinnen angefreundet und mit ihnen zusammen Opferfeste gefeiert. Als
einer von den Israeliten, namens Simri, dann noch eine dieser Frauen in sein Zelt mit-
nahm, erhob sich der Priester Pinehas,

»nahm eine Lanze in die Hand, ging dem Israeliten nach in das Gemach und durch-
bohrte sie beide, den Israeliten und die Frau, durch den Bauch. Da wurde der Plage
unter den Israeliten Einhalt geboten […]. Und der HERR sprach zu Mose: Pinehas

1 In den Jahren 2006/2007 wurde – fast möchte man sagen – eine wahre Kanonade an Verurtei-
lungen auf Religion abgeschossen: Religion sei »Gotteswahn«, schreibt Richard Dawkins (Der
Gotteswahn, Berlin 2007); sie vergifte die Welt, lesen wir bei Christopher Hitchens (Der Herr
ist kein Hirte. Wie Religion die Welt vergiftet, München 2007); sie stehe angesichts des von ihr
hervorgebrachten Terrors vor ihrem Ende, erklärt Sam Harris (Das Ende des Glaubens. Reli-
gion, Terror und das Licht der Vernunft, Winterthur 2007).

2 Reinhold Mokrosch / Thomas Held / Roland Czada (Hg.), Religionen und Weltfrieden. Frie-
dens- und Konfliktlösungspotenziale von Religionsgemeinschaften. Stuttgart 2013; Markus A.
Weingardt, Religion Macht Frieden. Stuttgart 2007 / Bonn 2010.

3 Michael Makropoulos, »Kontingenz. Aspekte einer theoretischen Semantik der Moderne« in:
Archives Européennes de Sociologie 45 (2004) S. 369–399, Zitate S. 371.

ZfP 63. Jg. 1/2016 DOI: 10.5771/0044-3360-2016-1-65

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


[…] hat meinen Grimm von den Israeliten abgewendet, da er an meiner Statt unter
ihnen geeifert hat. Darum sprich: Sieh, ich gewähre ihm einen Friedensbund: Ihm
und seinen Nachkommen soll ein Bund ewigen Priestertums zuteil werden dafür,
dass er für seinen Gott geeifert und für die Israeliten Sühne erwirkt hat« (Numeri 25
nach Zürcher Bibel).

Die Gewalttat wird mit einem »Friedensbund« gewürdigt. Das erlaubt aber keinen
Rückschluß auf ein angebliches gewalttätiges Wesen der jüdischen Religion. Die Vor-
bildlichkeit des Handelns des Pinehas entspringt einem Handeln, das die Reinheit der
Gemeinde wiederherstellt und eine Gefahr für die Gemeinde (den Zorn des Herren)
abwendet. An Pinehas Tat haben sich später jüdische Aufständische im Kampf gegen
griechische Gewaltherrschaft orientiert. Nicht zu Unrecht nannten sie sich »Zeloten«
(»Eiferer«). Die Orientierung an dem Vorbild von Pinehas und seinem Eifer für die
Reinheit Israels, gab dem Widerstand Orientierung – nicht nur zur Zeit der Makkabäer
(2. Jh. v. Chr.), sondern auch des Jüdischen Krieg (66–70 n.Chr.). Und noch in der Ge-
genwart sind jüdische Gewaltakte damit gerechtfertigt worden. Der Name »Zeloten«
implizierte ein Handlungsskript.4 Der Glaube an den Wert der Reinheit Israels bestand
unabhängig von den Umständen; zur Begründung von gewalttätigen Handlungskripts
wurde er nur unter bestimmten Bedingungen.

Dass die Beziehung von Religion und Gewalt kontingent ist, zeigt sich auch darin,
Religionen »umkippen« können und aus Gewalterzeuger Friedensstifter werden kön-
nen und umgekehrt.5 Es sind dieselben Werte, die friedfertig oder gewaltsam durchge-
setzt werden können und daher ambivalente Handlungen begründen.6 Ich bin davon
überzeugt, Religionen in bestimmten Situationen, in denen die Religionsgemeinschaft
bedroht ist, Gewalt rechtfertigen können, sowie sie in anderen Situationen für Gewalt-
freiheit eintreten können.7 Wenn die Situationen für das eine oder andere den Aus-
schlag geben, dann wird das Thomas-Theorem als Analysemodell interessant.

Es wurde 1928 von William I. Thomas und Dorothy Swaine Thomas in einer ge-
meinsamen Studie formuliert: «Wenn Menschen Situationen als real definieren, dann
sind sie in ihren Folgen real«. 8

4 Martin Hengel, Die Zeloten. Untersuchungen zur jüdischen Freiheitsbewegung in der Zeit von
Herodes I. bis 70 n. Chr., Leiden 1961, S. 151–234 (»Der Eifer«).

5 Bernd Oberdorfer/ Peter Waldmann (Hg.), Die Ambivalenz des Religiösen. Religionen als
Friedenstifter und Gewalterzeuger. Freiburg im Breisgau 2008; R. Scott Appleby (Hg.), The
Ambivalence of the Sacred. Religion, Violence, and Reconciliation. Lanham 2000.

6 Hans G. Kippenberg, »Die Macht religiöser Vergemeinschaftung als Quelle religiöser Ambi-
valenz« in: Oberdorfer/Waldmann (Hg.), Die Ambivalenz des Religiösen, a.a.O . S. 53–76.

7 Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globalisierung. München:
C.H.Beck/ Bonn: Bundeszentrale für Politische Bildung 2008. Englische Übersetzung: Vio-
lence as Worship. Religious Wars in the Age of Globalization. Stanford 2011. Hans G. Kippen-
berg, »Zur Kontingenz religiösen Gewalthandelns«. In: Hollstein, Bettina/ Jung, Matthias/
Knöbl, Wolfgang (Hg.), Handlung und Erfahrung. Das Erbe von Historismus und Pragmatis-
mus und die Zukunft der Sozialtheorie. Frankfurt 2011, 191–215.

8 William I. and Dorothy Swaine Thomas, The Child in America: Behavior Problems and Pro-
grams, New York 1928, S. 572 (»If men define situations as real, they are real in their conse-

66 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 66

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Das Thomas-Theorem spielt besonders in der soziologischen Handlungstheorie eine
Rolle und ist geeignet, an die Stelle eines vereinfachten Mittel-Zweck Schemas zu tre-
ten.9 Während nach dem einflußreichen Soziologen Talcott Parsons Normen und Wer-
te die Handlungsmittel bestimmen und man ihre Geltung für den Handelnden ermit-
teln muß, nimmt das Thomas-Theorem einen selbständigen Akt der Handlungsorien-
tierung an. Man kann die Mittel, die Handelnde für ihre Definition der Situation ver-
wenden, nicht absolut zu setzen, sondern sie werden gewählt relativ zu der Situation,
in der sich die Handelnden sehen. Hier kommt George H. Mead mit seiner Theorie
des signifikanten Anderen, an dem sich ein Handelnder orientiert, zum Zuge.10 Hart-
mut Esser schreibt am Ende seines Aufsatzes einen Satz, der die subjektive Seite einer
Situationsdefinition genauso berücksichtigt wie die vorgefundenen äußeren Umstände:

»Die innere Selektion der Modelle der Situation … geschieht nicht im luftleeren
Raum. Sie erfolgt vor dem Hintergrund von unverrückbaren, wenngleich ihrerseits
durch Akteure gesellschaftlich konstruierten faits sociaux…. Die Menschen definie-
ren ihre Situation ohne Zweifel selbst, aber sie tun das nicht aus freien Stücken, son-
dern unter unmittelbar vorgefundenen …Umständen«11.

Weder bestehen Umstände unabhängig von der Definition durch die Handelnden,
noch deren Handlungsabsichten unabhängig von ihrer Deutung. Um absichtsvoll han-
deln zu können, müssen Handelnde die Situation, in der sie sich sehen, näher bestim-
men. Sie werden vorgefunden, sind aber zugleich gesellschaftlich konstruiert, wie Esser
betont. Damit geben sie der Wirklichkeit Bestimmtheit, und ihrem Handeln Eindeu-
tigkeit. Außerdem wählen sie das ihrer Definition entsprechende Handlungsprogramm
bzw. das Skript oder das Drehbuch (so die Begriffe von Hartmut Esser). Wenn sie
dann auch entsprechend handeln, hat diese Oktroyierung reale Wirkungen. Dabei ist
das entsprechende praktische Handeln ein Modus, der die Verantwortung für die Fol-
gen mit bedenkt oder davon absieht, in Webers Begriffen Verantwortungs- versus Ge-
sinnungsethik.12 Auch nimmt oft die Routine den Handelnden die Notwendigkeit
einer eigenen Definition ab. Wenn aber – z. B. im Zuge von Erwartungsenttäuschun-
gen – die Plausibilität einer verbreiteten Definition schwindet, kann den Akteuren
plötzlich bewußt werden, sie noch weitere Möglichkeiten haben, die Situation, in der

quences«); Hartmut Esser, »Die Definition der Situation« in: Kölner Zeitschrift für Soziologie
und Sozialpsychologie 48 (1996), S. 1–34, derselbe, Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 1,
Situationslogik und Handeln. Kap. 2 »Das Thomas-Theorem«, S. 59–73, Frankfurt 1999;
zum Thomas-Theorem, seinen beiden Autoren und seiner Verbreitung in der amerikani-
schen Soziologie Robert K. Merton, »The Thomas Theorem and The Matthew Effect« in:
Social Forces 74 (1995) S. 379–424.

9 Hans Joas, Die Kreativität des Handelns. Frankfurt 1996, S. 235.
10 Hartmut Esser stellt die Auffassungen beider, Parsons und Mead, einander gegenüber: Sozio-

logie. Spezielle Grundlagen. Band 1, Situationslogik und Handeln, S. 47–50. Auf S. 56 stellt er
dann sein Modell der äusseren und inneren Bedingungen der Definition von Situationen vor.

11 Hartmut Esser, »Die Definition der Situation« in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozi-
alpsychologie 48 (1996) S. 32.

12 Hartmut Esser, Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 6, Sinn und Kultur, Frankfurt/ New
York 2001, S. 326–327.

67 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 67

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


sie sich befinden, zu definieren, und sie schalten von einem ‹automatischen› in einen
›reflexiven‹ Modus um. An dieser Stelle kommt die Verfügbarkeit von unterschiedli-
chen Handlungsmodellen ins Spiel. H. Esser spricht hier von »Framing: Die Selektion
des Bezugsrahmens«.13 Handelnde stützen sich bei ihrer Wahl der Definition auf aner-
kannte Handlungsentwürfe und wählen einen als verbindlich aus. Im Falle z.B. des er-
wähnten Aufstandes gegen die griechische Gewaltherrschaft durch die Makkabäer14 er-
folgt die Rahmung in Übereinstimmung mit dem Glauben an den vorbildlichen Eifer
des Pinehas für die von Mose verkündete reine Ordnung der jüdischen Gemeinschaft.
Von jüdischer Gewalt kann nur in der Situation, in der sie vorkommt, gesprochen wer-
den; die Definition der Situation ist nur eine der Möglichkeiten, die Handelnde haben.
Wenn heutzutage oft der Islam als an sich gewalttätige Religion gesehen wird, dann
macht man etwas zu einer Notwendigkeit, was eine mögliche, aber nicht zwingende
Entscheidung in einer Situation ist. Diese Auffassung ist sympathisch und gängig, weil
sie jede Beteiligung des Westens, als von »uns«, an der Entstehung der von Muslimen
beklagten Definition ihrer Lage ausschaltet. Michael Lüders Studie macht den Zusam-
menhang schmerzlich bewußt.15

Um nicht im Abstrakten zu bleiben, wähle ich die heutigen Nahostkonflikt als einen
lokalen Konflikt, an dem sich rekonstruieren läßt, wann und wie ein Konflikt um ein
Territorium von den Beteiligten erst in Begriffen des Völkerrechts und dann religiöser
Heilserwartungen gedeutet wurde, wie der Wechsel des Deutungsrahmens zustande
kam und welche Folgen er für das Handlungsskript hat.

Der Wechsel des Deutungsrahmens beruht auf einem neuen Typ des Bezugsrahmens
des Handelns. In einer posthumen Publikation nennt Hans Blumenberg das Phänomen
»Präfiguration«. Die Handlung ist ein Akt der Wiederholung eines verheissungsvollen
kanonischen Vorbildes, eines »Präfigurats«. Mit ihm ist die Erwartung eines identi-
schen Effektes verbunden: der jüdischen Einnahme des verheissenen Landes Palästina
oder des Sieges von Muslimen über die Feinde als Zeichen von Gottes Wohlgefallen.
Die Wahl eines »Präfigurats« verleiht einer an sich zufälligen Entscheidung Rechtferti-
gung. Sie ist »Entscheidungshilfe«. Besonders in schwach begründeten Handlungssi-
tuationen macht sich der Handelnde auf diese Weise zum Vollstrecker geschichtlichen
Rechts. 16

13 Hartmut Esser, Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 6: Sinn und Kultur, S. 259–334; Hart-
mut Esser / Clemens Kroneberg, Towards an Integrative Theory of Action: The Model of
Frame Selection (in print).

14 Peter Schäfer, Geschichte der Juden in der Antike. Die Juden Palästinas von Alexander dem
Großen bis zur arabischen Eroberung, Stuttgart 1983, S. 29–41.

15 Michael Lüders, Wer den Wind sät. Was westliche Politik im Orient anrichtet. München 2015
16 Alles nach Hans Blumenberg, Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos. Hg. von Angus

Nicholls/ Felix Heidenreich. Berlin 2014, S. 9–15.

68 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 68

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Von der völkerrechtlichen zur religiösen Definition des Nahostkonflikts

Beginnen wir mit dem völkerrechtlichen Deutungsmuster. Nach dem militärischen Er-
folg Israels im Sechstagekrieg 1967 verlangten die Vereinten Nationen, dass sich die
Staaten der Region gegenseitig anerkennen und Israel seine Streitkräfte aus Gebieten,
die während des jüngsten Konfliktes besetzt wurden, zurückziehen sollte. Auf
Englisch liest sich das so: »Withdrawal of Israel armed forces from territories occupied
in the recent conflict«; auf Französisch, das mit dem Englischen in der UNO gleich-
rangig ist, ein wenig strenger: »Retrait des forces armées israéliennes des territoires oc-
cupés lors du récent conflit«. Soll Israel besetzte Gebiete räumen oder die besetzten
Gebiete insgesamt? Die weichere englische Formulierung sollte die Möglichkeit einer
veränderten Grenzziehung des 1947 auf Geheiß der Vereinten Nationen zwischen Ju-
den und Arabern geteilten britischen Mandatsgebietes offen halten. Doch verband sich
diese beabsichtigte Ungenauigkeit erst in Israel, dann bei den Palästinensern und
schließlich auch bei den USA mit religiös gerechtfertigten Ansprüchen auf das ganze
ungeteilte Palästina. Der territoriale Charakter des Konfliktes hat sich nicht geändert;
aber einige der Akteure erhoben im Namen der Religion, und nicht mehr des Völker-
rechts, Ansprüche auf den Besitz des Landes, und zwar des ganzen.17

Gewaltakte zum Zwecke der ›Erlösung‹ Israels

Das zionistische Vorhaben der Errichtung eines jüdischen Nationalstaates in Palästina
war im 19. Jahrhundert auf den erbitterten Widerstand von sog. ultraorthodoxen Juden
gestoßen. Ihrer Überzeugung nach waren die Beendigung des Exils und die Besiedlung
Palästinas eine Angelegenheit einzig und allein des Messias. Nur um die Tora zu stu-
dieren, durften Juden in Palästina leben; wer das Land jedoch anfängt zu bewirtschaf-
ten, vergeht sich an seiner Heiligkeit und verrät den Glauben an das Kommen des
Messias.

Doch gab es im Lager dieser Ultraorthodoxen einen Rabbiner, der eine religiöse
Rechtfertigung der Gründung des säkularen Staates Israel entwickelte: Rabbi Abraham
Isaak Kook (1865-1935). Er sah das säkulare zionistische Projekt geschichtsphiloso-
phisch: als ein Voranschreiten des Messianismus unabhängig von den Absichten der sä-
kularen Zionisten. Sein Sohn Rabbi Zvi Yehuda Kook (1891-1982) erlangte durch
überraschende Worte in einer Predigt das Ansehen eines Propheten. Wenige Tage vor
dem Sechs-Tage-Krieg im Juni 1967 brach er unvermittelt in einer Predigt in seiner
Yeshiva in eine Klage darüber aus, dass Israel 1947/48 geteilt worden ist.

»›Sie haben mein Land geteilt‹ (Joel 4,2), rief er. Und dann rief er, eindringlich mit
brennender Liebe zur Tora und zur Ehre Gottes: ›Wo ist unser Hebron? Vergessen

17 Einzelheiten in Hans G. Kippenberg, »Die Entsäkularisierung des Nahostkonflikts. Von
einem Konflikt zwischen Staaten zu einem Konflikt zwischen Religionsgemeinschaften«. In:
Hans Joas / Klaus Wiegandt (Hg.), Säkularisierung und die Weltreligionen. Frankfurt a.M.
2007, S. 465–507.

69 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 69

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


wir es? Und wo ist unser Sichem? Vergessen wir es? Und wo ist uns Jericho? Ver-
gessen wir es gleichfalls?‹«18

Während die Bevölkerung Israels die Teilung des alten britischen Mandatsgebietes
durch die UN in einen arabischen und einen jüdischem Staat (Resolution 181 vom
29. November 1947) begrüßte und die Ausrufung Israels als unabhängigen Staat am
14. Mai 1948 feierte, sah Rabbi Kook darin am 14. Mai 1967 umgekehrt einen Grund
der Klage. Wenige Wochen später korrigierten die Truppen Israels diesen beklagens-
werten Zustand und eroberten auf wundersame Weise genau diese biblischen Orte.

Diesen Vorgang sah nicht nur Rabbi Kook als Erfüllung einer alten Verheißung
Gottes an Abraham und seine Nachkommen.

»Und der HERR sprach zu Abram: Ziehe hinweg aus deinem Land und aus deiner
Verwandtschaft und aus deines Vaters Hause in das Land, das ich dir zeigen werde;
so will ich dich zu einem großen Volke machen und dich segnen und deinen Namen
berühmt machen, dass er zum Segensworte wird. Segnen will ich, die dich segnen,
wer dir flucht, den will ich verfluchen, und mit deinem Namen werden sich Segen
wünschen alle Geschlechter der Erde« (1. Moses 12,1–3 nach der Zürcher Bibel)

Studenten und Rabbiner seiner Schule sahen in dem militärischen Sieg einen Beweis
seiner prophetischen Fähigkeiten, hielten mit ihm den Sechs-Tage-Krieg für einen
»Krieg der Erlösung«, machten sich die Deutung der neuen Lage auch praktisch zuei-
gen und organisierten gegen eine zögernde Regierung der Arbeiterpartei die Besied-
lung der Westbank bzw. der Besetzten Gebiete von – wie es nun hieß – Judäa, Samaria
und Gaza.19 Sie deuteten die militärische Besetzung der einst zum biblischen Land ge-
hörenden Gebiete als Auftakt zum messianischen Prozess der Wiederherstellung des
verheißenen Landes und handelten entsprechend. Aus dem Glauben an die Verheißung
wurde ein praktisches Handlungskript.

Als Israel nach dem Überfall arabischer Nachbarstaaten am Yom-Kippur-Fest 1973
Territorien, die nach jüdischem Verständnis zum Land Israel  gehörten, an Ägypten
abtreten mußte, deuteten religiöse Siedler und ihre Rabbiner dies als Gottes Strafe für
Israels zögerlichen Antritt des Erbes. Weil Israel die religiöse Bedeutung des Sieges von
1967 verkannt habe, sei es mit einer militärischen Niederlage bestraft worden; dies seien
die »Wehen des Messias«. Die Lektion, die Israel erteilt worden sei, hieße: Die Besiedlung
des Landes Israel muss vor allem anderen absoluten Vorrang haben. Gusch Emunîm
(wörtlich »Block der Gläubigen«) setzte diesen heilsgeschichtlichen Ablauf in die Tat um.
Die Zeit der informellen Aktionen sei vorbei. 1974 etablierte der Block sich als eine
eigenständige Organisation. Die Bewegung bezog ihre Kraft aus einer ebenso einfachen

18 Bericht über diese Predigt in: Zvi Yehuda Kook, Torat Eretz Yisrael. The Teachings of Ha-
Rav Tzvi Yehuda Hacohen Kook. Commentary by David Samson; English translation and
editing by Tzvi Fishman, Jerusalem 1991, S. 337–340, Zitat S. 339. Zu den beiden Kooks
siehe: Gideon Aran, »The Father, the Son, and the Holy Land« in: Appleby (Hg.), Spokes-
men for the Despised, Chicago 1997, S. 294–327.

19 Gershom Gorenberg, The Accidental Empire. Israel and the Birth of the Settlements, 1967–
1977, New York 2006, S. 124.

70 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 70

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


wie zündenden Deutung der Situation: der messianische Geschichtsprozess hat begon-
nen – das Land Israel ist heilig – die jüdische Besiedlung des Landes beschleunigt die
Erlösung – die Besiedlung hat Vorrang vor der Befolgung der Gesetze Israels und des
Völkerrechts – die Palästinenser haben kein Anrecht auf das Land.20 Der »Block der
Getreuen« ging in den Besetzten Gebieten nicht selten mit Gewalt gegen Palästinenser
vor und provozierte mit ihnen gewaltsame Konflikte. Die politische Rechte machte das
religiöse Programm zu einem der Regierung, und diese unterstützte die Siedler.21 Nach
Angaben der israelischen Armee gab es im Jahr 1977 656 Störungen der öffentlichen
Ordnung im Westjordanland gemeldet; 1981 waren es schon 1.556 und 1984 dann 2.663.22

Mit mindestens 3.000 Fällen von Angriffen arabischer Jugendlicher auf Israelis rechnet
Ehud Sprinzak von 1981 bis zum Beginn der ersten Intifada 1987.23

Andererseits widersetzten sich die religiösen Siedler sowie der regionale Rat der
Rabbiner von Judäa und Samaria einer politischen Lösung im Sinne von »Land für
Frieden«. Sie hielten die Preisgabe von Teilen des biblischen Landes für einen Abfall
vom Bund mit Gott. Mit dem Beginn des Friedensprozesses von Oslo verschärften
sich die Spannungen, sowohl nach außen mit den Palästinensern wie nach innen mit
den Glaubensgenossen und entluden sich in zwei Gewalttaten: einem Massaker unter
muslimischen Palästinensern und der Ermordung des Ministerpräsidenten Yitzhak Ra-
bin. Für beide Gewalttaten waren religiöse Rechtfertigungen im Umlauf, die nähere
Betrachtung verdienen. Sie folgten aus der Wahl der Präfiguration: der Verheißung des
Landes an Abraham.

Das Massaker an betenden Muslimen richtete der in den USA geborene Arzt Dr.
Baruch Goldstein am 25. Februar 1994 in der Grabhöhle von Machpela in Hebron
an.24 Zeitpunkt des Massakers war das Purim-Fest, das der gnadenlosen Rache von Ju-
den an ihren Verfolgern in Persien gedenkt. Baruch Goldstein lief, entrüstet über die
arabische Beleidigung »Itbach al-Jahud« (»Bringt die Juden um«), nach Hause, einer
der jüdischen Siedlungen in den Besetzten Gebieten, holte sein Maschinengewehr, be-
trat das Gebäude von der islamischen Seite her und schoß in eine Menge Muslime, die
gerade ihr Morgengebet verrichtete: Nach 111 Schüssen waren mehr als 30 Menschen
tot. Goldstein wurde von Überlebenden überwältigt und totgeschlagen. Dem Begräb-
nis von Dr. Goldstein wohnten über 1.000 Siedler bei. Freunde stellten einen Grabstein
auf mit der Inschrift:

20 Gideon Aran, »The Gospel of the Gush: Redemption as a Catastrophe« in: Emmanuel Sivan /
Menachem Friedman (Hg.), Religious Radicalism and Politics in the Middle East, New York
1990, S. 157–175; Jamie Rosenman, »The Apocalyptic Ideology of Gush Emunim« in: http://w
ww.jjay.cuny.edu/terrorism/TheApocalyptic.pdf.  (die  Seite  existiert  nicht  mehr);  Ehud
Sprinzak, The Ascendance of Israel’s Radical Right, New York 1991, S. 110–127.

21 Ehud Sprinzak,The Ascendance of Israel’s Radical Right.
22 Shaul Mishal /Reuben Aharoni, Speaking Stones. Communiqués from the Intifada Under-

ground, New York 1994, S. 21.
23 Sprinzak, The Ascendance of Israel’s Radical Right, S. 148.
24 Details der Vorgänge bei Ehud Sprinzak, Brother against Brother. Violence and Extremism in

Israeli Politics from Altalena to the Rabin Assassination, New York 1999, S. 1–4; 238–243;
258–266.

71 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 71

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


»Hier ruht der Heilige Dr. Baruch Kappel Goldstein, gesegnet sei das Andenken
dieses aufrichtigen und heiligen Mannes, möge der Herr sein Blut rächen, der seine
Seele den Juden, der jüdischen Religion und dem jüdischen Land geweiht hat. Seine
Hände sind unschuldig und sein Herz ist rein. Er wurde als Märtyrer Gottes am 14.
Adar, Purim, im Jahre 5754 getötet.«

Ein Jahr nach dem Massaker erschien ein Gedenkbuch: Baruch Hagever (»Baruch, der
Mann«) herausgegeben von Jitzchak Ginsburgh (geb. 14 November 1944), einem ame-
rikanischen israelischen Rabbi. Es preist die Tat als Vorbild für jeden gläubigen Juden.

Im Klima dieser aufgewühlten Leidenschaften geschah auch die andere Gewalttat.
Als 1995 das zweite Oslo-Abkommen die palästinensische Autonomie auf weitere
(biblische) Westbank-Städte und Dörfer ausdehnte, schlug die Vereinigung von Rabbi-
nern der Besetzten Gebiete Alarm. Eine rabbinische Tradition wurde aktualisiert und
in Umlauf gebracht: Derjenige, der einen Juden mit Tötungsabsicht »ausliefert« (mo-
ser) oder »verfolgt« (rodef), solle getötet werden. Eine Gruppe von Aktivisten sammel-
te sich vor der Residenz von Premierminister Jitzchak Rabin und führte das angeblich
schlimmste Verfluchungsritual aus, das das Judentum kennt: Pulsa di Nura (aramäisch
wörtlich »Feuerflamme«).25

»Der Engel der Zerstörung möge ihn schlagen; er sei verdammt, wo auch immer er
geht; seine Seele soll direkt seinen Körper verlassen und er soll diesen Monat nicht
überleben«.

Die alte Drohung aus der Verheissung an Abram: »Wer dir flucht, den will ich verflu-
chen« (1.Mose 12,3) nahm ihren Lauf. Ein Talmudstudent der Bar Ilan Universität,
Yigal Amir, Leser des Gedenkbuches für Baruch Goldstein, sah sich von den rabbini-
schen Stellungnahmen ermächtigt und tötete Jitzchak Rabin auf einer Friedenskundge-
bung am 4. November 1995. Auch die biblische Pinehas-Tradition war ein Vorbild:
Erst die Tötung des jüdischen Übertreters des Bundes kann Gottes Zorn auf sein Volk
Israel besänftigten (Numeri 25).26

Die Siedler der Besetzten Gebiete sahen in der biblischen Landnahme eine Präfigu-
ration. Von der Wiederholung der Landnahme erwarteten Siedler einen Effekt wie
einst: den Sieg über die Feinde. Die beiden Gewalttaten gehörten zu den realen prakti-
schen Folgen der religiösen Definition der Situation. Nicht abstrakte Werte oder Nor-
men, sondern die religiöse Definition der Situation und das daraus abgeleitet Skript,
begründen die Beziehung von Religion und Gewalthandeln.

25 Sprinzak, Brother against Brother, S. 274f (mit wörtlichem Zitat). Zwi Werblowsky teilte mir
mit, die Formel aus dem Standardtext des großen Bannfluchs stammt. Er ist im Ritualkom-
pendium KOLBO (frühes 14.Jh.) enthalten und wurde auf Hebräisch mit lateinischer Über-
setzung abgedruckt bei John Selden, De iure naturali & gentium, liber 4 cap.8, S. 510 f.

26 Sprinzak, Brother against Brother, Kap. 8: »To Kill a Prime Minister« (S. 244–285). Michael
Karpin / Ina Friedman, Murder in the Name of God: The Plot to Kill Yitzhak Rabin, Lon-
don 1998, S. 102–130 (»Din Rodef«).

72 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 72

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Eifern für Palästina als islamisches Stiftungsland

Eine Verschiebung der Deutung des Konflikts von völkerrechtlich nach religiös ge-
schah auch auf Seite der Palästinenser. Die 1964 gegründete Palästinensische Befrei-
ungsorganisation beanspruchte für alle Palästinenser unabhängig von ihrer Religions-
zugehörigkeit (Muslime, Christen) zu handeln und begründete in ihrer Charta den Wi-
derstand gegen Israel mit dem Kampf der arabischen Völker gegen den Imperialis-
mus.27 Ihr gegenüber standen die Muslim-Brüder in ihrer Hochburg Gaza, die den Wi-
derstand gegen Israel islamisch begründeten, dabei aber meinten, die Zeit für den be-
waffneten Kampf gegen den Staat Israel sei noch nicht gekommen, eine Islamisierung
der palästinensischen Gesellschaft habe Vorrang. Treibende Kraft dabei war seit den
siebziger Jahren Sheikh Ahmad Yassin (1937-2004).28 Er gründete 1973 das Islamische
Zentrum, von dem aus Anstrengungen für die Errichtung einer islamischen Ordnung
unternommen wurden. Im Islamischen Zentrum wurden Komitees für Glauben,
Wohlfahrt, Gesundheit, Sport und Konfliktlösung gegründet, unter deren Leitung
Kindergärten, Schulen, medizinische Einrichtungen, Sportvereine und Berufsbildungs-
zentren für Jungen und Mädchen entstanden. 1983 erlangten die Muslim-Brüder die
Kontrolle über die islamische Universität in Gaza, die Anzahl der von ihnen gestifteten
Moscheen schnellte in die Höhe: von 1967 bis 1987 von 200 auf 600, im Westjordan-
land von 400 auf 750, darunter eine große Anzahl privat gestifteter Moscheen.29 Dazu
kam im Gaza-Streifen das gemeinschaftliche waqf-Vermögen, das mutmaßlich 10% al-
ler Immobilien dort umfasste, darunter neben privaten Moscheen auch Ladengeschäf-
te, Handwerksbetriebe, Wohnungen. So wurden die Muslim-Brüder gesellschaftlich
eine Macht. 30

Als Ende der siebziger Jahre die Revolution im Iran die islamische Welt aufrüttelte,
fügten sich auch in Palästina Muslime einer neuen Generation nicht mehr der offiziel-

27 »The Palestinian National Charter« in: Walter Laqueur/ Barry Rubin (Hg.), The Israel-Arab
Reader. A Documentary History of the Middle East Conflict, Harmondsworth 20016 ,S. 117–
121.

28 Sein Vater war Bauer im Gaza-Streifen gewesen und durch den Krieg von 1948 zum Flücht-
ling geworden. Ahmad Yassin, 1936 geboren, wuchs in einer Moschee der islamischen Bru-
derschaft auf. Im Alter von sechzehn brach er sich beim Spielen das Genick und war seitdem
fast vollständig gelähmt. Zum Leben und Wirken von Sheikh Ahmad Yassin siehe Ziad Abu-
Amr, »Shaykh Ahmad Yasin and the Origins of Hamas«, in: R. Scott Appleby (Hg.), Spokes-
men for the Despised, Chicago 1997,S. 225–256.

29 Zu den sozialen Institutionen der Muslim Brüder in Gaza: Helga Baumgarten, Hamas. Der
politische Islam in Palästina, München 2006, S. 31–36; Joseph Croitoru, Hamas. Der islami-
sche Kampf um Palästina, München 2007; S. 53–58; Zaki Chehab, Inside Hamas. The Untold
Story of Militants, Martyrs and Spies, London 2007, S. 19–22; Glenn E. Robinson, »Hamas as
a Social Movement« in: Wiktorowicz, Quintan (Hg.), Islam Activism. A Social Movement
Theory Approach, Indiana 2004 S. 112–139.

30 Michael Dumper hat mit Hilfe von Interviews Licht in die Geschichte der waqf-Verwaltung
im Gaza-Streifen gebracht: »Forty Years without Slumbering: waqf Politics and Administra-
tion in the Gaza-Strip, 1948–1987« in: British Journal of Middle Eastern Studies 20 (1993)
S. 174–190; Ze’ev Schiff / Ehud Ya’ari, Intifada, The Palestinian Uprising – Israel’s Third
Front, New York 1990, 220–239.

73 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 73

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


len Linie der Muslim-Brüder, wonach die Zeit für eine Erhebung gegen Israel noch
nicht reif sei. Militante islamistische Gruppen schossen überall aus dem Boden.31 1987
wendete sich dann auch für die Muslim-Brüder das Blatt: die vielen kleinen Konflikte
zwischen Palästinensern und Siedlern bzw. Truppen Israels in den Besetzten Gebieten
schwollen zum umfassenden Aufstand, der Ersten Intifada, an. Um die Unruhen zu
koordinieren, setzte die PLO, die zur damaligen Zeit ihr Hauptquartier in Tunesien
hatte, ein Oberkommando ein. In dieser Lage beschlossen Sheikh Ahmad Yassin und
seine Mitstreiter, die Koordination des Aufstandes nicht der PLO und ihrem United
National Command (UNC) zu überlassen, sondern zu diesem Zecke eine eigene Or-
ganisation zu gründen: »Islamische Widerstandsbewegung« (harakat al-muqawama
al-Islamiyya) mit dem Akronym hamas, »Eifer«.32

Die Sprache der Flugblätter, mit der einerseits das Nationalkommando der PLO
und andererseits die Hamas die Situation definieren, war grundverschieden. Shaul
Mishal/ Reuben Aharoni, haben in ihrer Studie Speaking Stones 53 Flugblätter ausge-
wertet, 28 von der UNC (auf den Seiten 51-198) und 25 von Hamas (auf den Seiten
199-285). Die meisten Flugblätter stammen aus dem ersten Jahr der Intifada (Dezem-
ber 1987-Dezember 1988). Die äussere Lage war für beide Seiten gleich. Man stützte
sich ökonomisch auf eine lokale palästinensische Mittelschicht und bei der Militanz auf
Komitees Jugendlicher (oft Studenten) al-Shabiba genannt.

Beide Lager, das nationale und das islamistische legitimierten den zivilen Ungehor-
sam gegenüber Israel verschieden. Das nationale Lager setzte sich gegen die Muslime
für die Teilung Palästinas zwischen Juden und Arabern ein, und sprach dabei auch für
die arabischen Christen in Palästina sprechen. Dabei beriefen sie sich auf den Teilungs-
plan der Generalversammlung der UN vom November 1947 (Resolution 181).33 Wäh-
rend die Flugblätter des UNC erst schrittweise zur Anwendung von Gewalt aufriefen,
deutete Hamas den Konflikt von Beginn an in einer gewalttätigen religiösen Sprache.34

»Befreiung wird nicht vollendet ohne Opfer, Blut und jihad, die nötig sind bis zum
Sieg«

heisst es in einem ihrer Flugblatt vom Januar 1988.35 Es spricht die palästinensischen
Muslime als Grenzkämpfer (murabitun) an. Die Juden, dämonisiert als Brüder von Af-
fen und Mörder der Propheten, träumten von der Eroberung dieses Landes. Doch

31 Reuven Paz, »The Development of Palestinian Islamic Groups« in: Rubin, Barry (Hg.), Re-
volutionaries and Reformers: Contemporary Islamist Movements in the Middle East. New
York 2003, S. 23–40. Der Text wurde auch ins Internet gestellt.

32 Zur Geschichte von Hamas allgemein siehe neben den oben Anm. 29 genannten Werken
auch noch Khaled Hroub, Hamas. Political Thought and Practice, Washington 2000; und
Shaul Mishal/ Avraham Sela, The Palestinian Hamas. Vision, Violence, and Coexistence, New
York 2000.

33 Mishal/Aharoni, Speaking Stones, Communiqués from the Intifada Underground. New
York 1994, S. 36, 108–109

34 Ein Vergleich beider Lager hinsichtlich des Aufrufs zur Gewalt bei Mishal/Aharoni,
Speaking Stones, S. 39–42.

35 Mishal/Aharoni, Speaking Stones, S. 36.

74 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 74

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Gott ist stärker als ihre Armee. Zwei Wohltaten erwarten den Kämpfer: das Märtyrer-
tum oder den Sieg über die Juden. Damit wird einerseits Israel jedes Recht an Palästina
abgesprochen. Anderseits sind die von der israelischen Armee Erschossenen nicht ein-
fach Gefallene, sondern Märtyrer auf dem Wege Gottes; ihr Tod ist ein Ausdruck für
den Opfergeist der Palästinenser, die das ewige Leben mehr liebten als ihre Gegner das
irdische. Ein Volk, das den Tod nicht fürchte, sterbe nicht. Der Aufstand stelle eine un-
überhörbare Ablehnung der jüdischen Besetzung, der Landenteignungen, des Sied-
lungsbaus und der Unterwerfung unter die Zionisten dar; er rüttle das Bewußtsein de-
rer auf, die nach einem kranken Frieden, nach hohlen internationalen Konferenzen
und nach dem verräterischen Abkommen von Camp David um Atem ringen. Die Inti-
fada zeige, dass der Islam die Lösung und die Alternative sei. Die Siedler mögen wis-
sen: Das palästinensische Volk kenne den Weg von Opfer und Märtyrertum und sei in
dieser Hinsicht freigiebig.36 Wie ernst die Drohung gemeint war, zeigen die 66 Gewalt-
taten an Israelis während der ersten drei Jahre der Intifada, oft mit dem Messer ausge-
führt.37

Im August 1988 veröffentlichte die Hamas ihre Grundsatzerklärung. In ihr heißt es

»Im Namen Gottes des Erbarmers, des Barmherzigen! … Die islamische Welt
brennt, und ein jeder von uns hat – und sei es ein wenig – Wasser zu gießen, um zu
löschen, was zu löschen er vermag, ohne auf andere zu warten. … Ihr Menschen!
Aus der Mitte des Unglücks, aus dem Meer des Leidens, aus den Schlägen der gläu-
bigen Herzen und der (durch rituelle Waschung) reinen Arme, im Bewußtsein der
Pflicht und in Erfüllung von Gottes Auftrag erging der Ruf, erfolgten die Zusam-
menkunft und der Zusammenschluß. … Als die Idee gereift und die Saat gewachsen
war, … ging die islamische Widerstandbewegung daran, ihre Rolle wahrzunehmen,
auf dem Weg ihres Herrn schreitend«.38

Mit diesen Worten gibt die Präambel der Bildung der Widerstandsbewegung einen
heilsgeschichtlichen Ort. Die islamische Welt steht in Flammen, Unglück ist über sie
gekommen, kein Gläubiger darf jetzt noch untätig bleiben. Doch Hilfe ist in Sicht; die
Vergebung, um die die Gläubigen Gott gebetet haben, ist endlich erhört worden. Mit-
ten in den Leiden hat Gott eine neue Gemeinschaft ins Leben gerufen, die sich auf den
Weg des Krieges begibt und damit Hoffnung verbreitet: Hamas.

Obwohl der Aufstand sich in Formen des zivilen Ungehorsams der amerikanischen
Bürgerrechtsbewegung vollzog, dominierten in der Hamas religiöse Heilserwartungen.
Das Präfigurat sind jene Ausführungen im Qoran, insbesondere in den Suren Medinas,

36 Dieses Kommuniqué in englischer Übersetzung im Anhang des Buches zu Khaled Hroub,
Hamas. Political Thought and Practice, S. 265f. Mishal/ Aharoni, Speaking Stones bezeichnen
ein Flugblatt vom Januar 1988 als erstes der Hamas (S. 201–203). Auch dieses spricht die
Aufständischen als murabitun an.

37 Diese Zahlen aus S. Mishal /A. Sela, The Palestinian Hamas, S. 57 mit Anm. 6 auf S. 209.
38 Deutsche Übersetzung von Lutz Rogler in: Baumgarten, Hamas, S. 207–226; Zitat S. 207f;

engl. Übers. im Avalon Projekt der Yale Law School: http://avalon.law.yale.edu/20th_centur
y/hamas.asp (Aufruf 23.12.2015)

75 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 75

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


die Gottes Hilfe bei den Siegen Mohammeds beschreiben, als er vom Propheten in
Mekka zum Staatsmann in Medina avanciert war:

»Gott hat euch doch (seinerzeit) in Badr zum Sieg verholfen, während ihr (eurer-
seits) ein bescheidener, unscheinbarer Haufe wart« (Sure 3:123) oder diese: »Wenn
es unter euch auch nur zwanzig gibt, die standhaft sind, werden sie zweihundert be-
siegen. Und wenn es unter euch hunderte gibt, werden sie tausend von denen, die
ungläubig sind, besiegen« (Sure 8:66).

Der kleinen Schar echter Muslime schenkt Gott den Sieg über die viel größere Zahl der
Feinde.

In ihrer Charta trug Hamas eine konsequent islamische Deutung des Aufstandes
vor. Das soziale und politische Unrecht, das schon im ersten Kommuniqué beklagt
wird – Besetzung des Landes, Landenteignungen, Siedlungsbau, Unterwerfung unter
die Zionisten – wurde in ein einziges Sakrileg zusammen gefaßt: der Schändung eines
heiligen Territoriums. Palästina ist nämlich islamisches Stiftungsland (Art. 11). »Die
Muslime der Eroberungszeit haben es (Palästina) den muslimischen Generationen bis
zum Tag der Auferstehung als waqf [Stiftung] übertragen«.

Nach der Eroberung habe der Kalif entschieden, dass die Ländereien in der Hand
der Bewohner bleiben sollten, die Einkünfte daraus aber auf ewig einer gemeinnützi-
gen Verwendung zufließen sollen. Mit dieser Deutung griff Hamas ein Konzept auf,
das erst im 20. Jahrhundert in Auseinandersetzung mit dem Zionismus diese spezifi-
sche Bedeutung erlangt hat. In Analogie zur jüdischen Idee einer ‚Erlösung’ des Lan-
des forderten Muslime seine ›Rettung‹.39 Präfigurate brachen also nicht wirklich alt zu
sein, sondern können auch »erfundene Tradition« sein. Das jüdische Präfigurat wurde
von den Muslimen mit einem eigenen beantwortet. Die jüdische Definition der Beset-
zung hat die islamische Deutung provoziert.

Auch die Vorstellung, man könne sich selber zum Märtyrer machen durch Selbsttö-
tung, ist erst im 20. Jahrhundert entstanden. 1991 rief Hamas eine Brigade ins Leben,
deren Aufgabe der militärische Schutz des islamischen Territoriums sowie der bewaff-
nete Kampf gegen Israel war. Sie wurde nach Izz al-Din al-Qassem benannt und
knüpfte damit an die Kämpfe der 30er Jahre an. Er war als Märtyrer unvergessen.
Während der ersten Intifada beriefen sich nicht nur die Flugblätter von Hamas, son-
dern auch des UNC auf ihn.40 Die Brigade wurde berüchtigt wegen ihrer Märtyrer-
operationen bzw. Selbstmordattentate. Ein Hamas-Anführer, Dr. A. Rantisi hat in
einem Gespräch mit Mark Juergensmeyer behauptet, dass die Militäroperationen von
Hamas anfangs nur Soldaten in den Besetzten Gebieten gegolten haben. Dies habe sich

39 Gudrun Krämer, Geschichte Palästinas. Von der osmanischen Eroberung bis zur Gründung
des Staates Israel, München 2002, S. 292–296; zur Rechtsinstitution des waqf siehe Jan-Peter
Hartung, »Die fromme Stiftung [waqf]. Eine islamische Analogie zur Körperschaft?« in:
Hans Kippenberg/Gunnar Folkert Schuppert, (Hg.), Die verrechtlichte Religion. Der Öf-
fentlichkeitsstatus von Religionsgemeinschaften. Tübingen 2005, S. 287–314. besonders
S. 298–303.

40 G. Krämer, Geschichte Palästinas, S. 302-307; Mishal/Aharoni, Speaking Stones, S. 33.

76 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 76

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


erst geändert, als 1994 der jüdische Siedler Dr. Baruch Goldstein in der Patriarchen-
höhle von Hebron das Blutbad unter Muslimen anrichtete; danach seien dann auch Zi-
vilisten angegriffen worden.41 Dafür könnte sprechen, das erste Selbstmordattentat auf
einen zivilen Schulbus mit Toten und Verletzten erst nach dem Massaker von Baruch
Goldstein in der Patriarchenhöhle am 6. April 1994 in der Stadt Afula (Nordisrael)
verübt wurde – und zwar genau vierzig Tage nach dem Massaker und damit an dem
Tag, an dem üblicherweise die Gedenkfeier für einen Märtyrer stattfand. Eine Woche
später, am 13. April wurde im israelischen Hadara ein weiterer Bus Ziel eines Anschla-
ges mit wiederum Toten und vielen Verletzten. Allerdings ist die Chronologie umstrit-
ten. Joseph Croitoru datiert den ersten palästinensische Selbstmordanschlag viel früher
auf 1974, muß sich aber mit israelische Quellen auseinander setzen, die in dem damali-
gen Angriff und der Tötung des Angreifer eine militärische Aktion sahen, während die
»Volksfront für die Befreiung Palästinas« darin im nachhinein eine absichtliche Selbst-
tötung sah.42

Eine derartige Tat bedarf einer Organisation, die die Tat rechtfertigt, das Ziel be-
stimmt und den Täter einweist.43 Selbstmord- bzw. Märtyreroperationen sind selten
spontan, sondern meistens Teil von Kampagnen gegen eine Besatzungsmacht, Reaktio-
nen einer militärisch hoffnungslos unterlegenen Bevölkerung auf Übergriffe einer Be-
satzungsmacht eines demokratischen Staates; sie kommen nicht nur im islamischen
Raum vor, sondern zum Beispiel auch in Sri Lanka, wie Robert A. Pape gezeigt hat.44

Auch in Palästina ist die Kampfform nicht auf Muslime beschränkt geblieben, sondern
auf Nationalisten übergesprungen; die nationalistische PLO stellte die al-Aqsa-Brigade
auf, die in gleicher Weise operierte.45 Die Meinungsumfragen unter Palästinensern zei-
gen eine wechselnde Zustimmung zu dieser Art des Kampfes als Antwort auf israeli-
sche Repressionen: von 29% im Jahre 1995 stieg sie auf 73% im Jahre 2001 und fiel
dann wieder auf 61% im Jahre 2003.46 Pape zieht aus diesen Befunden folgenden
Schluss:

»Das Märtyrertum wird gerechtfertigt durch den Nutzen, den es für den Schutz der
lokalen Gemeinschaft vor ausländischer Besetzung hat, und nicht als ein Zweck in
sich selbst. Verlautbarungen des Politbüros von Hamas folgen regelmäßig einer

41 Mark Juergensmeyer, Terror im Namen Gottes. Ein Blick hinter die Kulissen des gewalttäti-
gen Fundamentalismus, Freiburg 2004, 103-114, (»Abdul Aziz Rantisi und die Selbstmord-
missionen der Hamas«) auf S. 107 f.

42 Joseph Croitoru, Hamas. Der islamische Kampf um Palästina. München 2007, S. 81.
43 Eine vergleichende Analyse solcher Operationen von Diego Gambetta, »Can We Make Sense

of Suicide Missions?« in: derselbe (Hg.), Making Sense of Suicide Missions, Oxford 2005,
S. 259–299.

44 Robert A. Pape, Dying to Win. The Strategic Logic of Suicide Terrorism New York 2005, Ap-
pendix »Suicide Terrorist Campaigns, 1980-2003«, S. 263; gegen die Interpretation durch
Pape wendet sich entschieden Martin Kramer in einer Debatte 2005 in Washington. (http://m
artinkramer.org/sandbox/tag/robert-pape) (Zugriff am 25. 12. 2015). Er argumentiert für
eine von Israels Repression unabhängige islamische Praxis.

45 Pape, Dying to Win, 260–262.
46 Pape, Dying to Win, 49–51.

77 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 77

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


dreiteiligen Logik: dass Selbstmordoperationen eine Antwort auf die Besetzung
sind; sie legitimiert sind auf Grund der Schwäche der eigenen konventionellen Mili-
tärmacht; sie gerechtfertigt sind angesichts von Israels Verletzlichkeit gegenüber
derartiger Gewalt.«47

Die Operationen sind taktisch geplant und angelegt; die Bedeutungen, die die muslimi-
schen Kämpfer und ihre Mitstreiter ihrem Einsatz geben, werden heilsgeschichtlich im
Sinne der islamischen Martyiumslehre gedeutet. Ein einziger Tropfen Blut, den ein
Muslim auf dem Wege Gottes vergießt, sichert ihm die Erlösung und den Platz im Pa-
radies; sein Sterben ist von einem Lächeln der Freude begleitet, sein Begräbnis ist in
Wirklichkeit seine Hochzeit. Dies alles steht in diametralen Gegensatz zu jüdischen
Auffassungen, die die Zerstörung des Körpers gerade als den Verlust der Teilnahme an
der Auferstehung fürchten. Jüdische Teams, beispielsweise von Ultra-Orthodoxen –
die vom Wehrdienst ausgenommen waren – eilen an die Tatorte von Selbstmordan-
schlagen, um die zerrissenen Körper von Juden wieder zusammen zu setzen, so daß sie
zur Auferstehung fähig sind.48

Immer wieder gab es zwischen Israel und der Hamas aber auch Perioden, in denen
die Hamas und Israel auf Kampf verzichteten. Das Verhältnis von Hamas zum Staate
Israel ist weniger eindeutig, als die Idealisierung von Rache und Gewalt auf den Flug-
blättern vermuten läßt. Das soziale Netzwerk, das die Muslim-Brüder geschaffen hat-
ten, war ein günstiger Nährboden für die Bereitschaft der ihm Angehörenden, es mit
Gewalt gegen Angriffe von außen oder von innen zu verteidigen. Jedoch erzwang das-
selbe Milieu auch eine gewisse Flexibilität im Kampf gegen Israel. Begründet war bei-
des in den Zwängen, die das Sozialwerk der Hamas auferlegte. Anders als die Gruppe
Islamischer Jihad, die eine kriegerische Glaubensbewährung unabhängig von solchen
Rücksichtnahmen praktizierte, sah Hamas den Kampf auch als Mittel für das Wohl der
Allgemeinheit (maslaha). Hamas hatte Deutungsmuster, mit denen sie flexibel auf sich
ändernde Situationen reagieren konnte.49 Diese Ambivalenz wird von dem Terroris-
tenbegriff, wie er heute üblich ist, nicht erfaßt. Demnach wären Terroristen moralische
Nihilisten, die absichtlich unschuldige Zivilisten verrichten oder verstümmeln. Das ist
nur zum Teil richtig. Wenn man den Begriff Le Terreur der französischen Revolution
zugrunde legt., kommt man dem Sachverhalt näher: es sind kriminelle Handlungen, die
aus einem Übermaß an Gerechtigkeitsempfinden begangen werden. Die Akteure kön-

47 R.A. Pape, Dying to Win, S. 192 mit Quellenbelegen zu allen drei Gesichtspunkten S. 192f
(meine Übersetzung); vgl. Anne Marie Oliver/Paul F. Steinberg, The Road to Martyrs’ Squa-
re. A Journey into the World of the Suicide Bomber, Oxford 2005, S. 72–76.

48 Birgitta Nedelmann, »Die Selbstmordbomber. Zur symbolischen Kommunikation extremer
politischer Gewalt« in: Jürgen Gerhardt/ Ronald Hitzler (Hg.), Eigenwilligkeit und Rationa-
lität sozialer Prozesse. Festschrift Friedhelm Neidhardt. Opladen 1999, 379–414; Nurit
Stadler, Yeshiva Fundamentalism. Piety, Gender, and Resistance in the Ultra-Orthodox
World, (Kapitel 7, A Case Study: Terror, ZAKA, and the ›Soldiers of Piety‹, 135–157). New
York 2009.

49 Dazu Robinson, Hamas as a Social Movement, S. 133.

78 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 78

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


nen einfach keine Geduld aufbringen, sondern wollen das Machtwort Gottes hier und
heute sprechen.

Nach Abschluß der Oslo-Verträge kam Hamas nicht mehr um die Frage herum, ob
sie sich an den Wahlen zum palästinensischen Parlament beteiligen und damit die Tei-
lung Palästinas und die Existenz Israels anerkennen sollte oder nicht. Die Mitglieder
begannen, diese Frage zu diskutieren. Ein internes Hamas-Dokument von 1992 spielte
in Erwartung einer Autonomie Palästinas und der dann bevorstehenden Wahlen die
verschiedenen Optionen durch: Boykott bzw. Verhinderung der Wahlen oder Teilnah-
me unter anderem bzw. dem eigenen Namen. Die Bewertung tendierte in Richtung
einer Teilnahme. Die islamische Bewegung, so die Begründung, habe in den Jahren der
Intifada viel Ansehen erworben, viele Anhänger gewonnen und müsse ihre eigenen
fundamentalen Interessen im Auge behalten. Hamas dürfe sich nicht politisch isolie-
ren, sondern müsse ihre populäre Basis in Wahlen absichern; sie müsse aber den Jihad
zur Befreiung Palästinas auch in der Zeit der Autonomie fortführen und sich einer
Normalisierung des Status quo und einer Aufgabe palästinensischer Rechte widerset-
zen.50 Eine »Koexistenz im Konflikt«, nannten zwei israelische Forscher diese Hal-
tung.51

Als Hamas sich Jahre später 2006 für die Teilnahme an den Wahlen entschied und
damit stärker auf Koexistenz als auf Konflikt setzte, sah die Regierung Israels und in
ihrem Kielwasser der USA darin genau umgekehrt den Versuch einer Terrororganisati-
on, die Palästinensische Autonomiebehörde zu übernehmen; aus der Sicht der Organi-
sation selber aber war diese Entscheidung gerade umgekehrt die Folge einer geänder-
ten Definition der Situation, die einen Verzicht auf Gewalt ratsam sein ließ. Die sozia-
len Institutionen, die die Muslim-Brüder und das Islamische Zentrum unterhielten und
die für viele Palästinenser lebensnotwendig geworden waren, verlangten eine Abwä-
gung (nach Max Weber) zwischen einer Verantwortungs- und einer kriegerischen Ge-
sinnungsethik.

Dem sozialen Islam der Hamas war eine intensive Durchdringung der Zivilgesell-
schaft gelungen; dieser Erfolg aber hat den Islamisten zugleich neue Aufgaben beschert
und neue Zwänge diktiert. Mit der zivilgesellschaftlichen Institutionalisierung waren
Handlungsbeschränkungen verbunden, die überzeugte Jihadisten strikt ablehnten.
Diese Differenz zeigt sich im Falle der Hamas darin, dass die Flugblätter nie nur Ge-
walt, sondern immer auch Geduld gepredigt haben. So heißt es in einem Flugblatt:

Wisse, dass der Sieg Geduld (sabr) verlangt und Gott auf der Seite der Gerechten
ist.52

Es ist dieselbe Macht eines sozialen Islams, die sowohl Gewalt erlaubt aber auch Gren-
zen setzt. Einen echten Frieden mit Israel kann sich die Hamas nicht vorstellen, einen

50 Mishal/ Sela, The Palestinian Hamas, S. 126 (im Kapitel »Calculated Participation« 113–146).
51 Mishal/Sela, The Palestinian Hamas, S. 83–112 (»Coexistence within Context«).
52 Mishal/ Sela, The Palestinian Hamas, S. 63 (Übers. HGK).

79 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 79

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Waffenstillstand (hudna) indes schon.53 Diese Option wird von den politisch Verant-
wortlichen in Israel und den USA empört zurückgewiesen. Doch zeigen historische
Studien, dass islamische Staatswesen durchaus ein Völkerrecht kannten und dass Si-
cherheitsverträge in den Beziehungen mit nichtislamischen Gemeinwesen eine Traditi-
on haben.54 Beachtlich ist auch der aktuelle Fall der ägyptischen Jama’a al-Islamiyya,
die 1997 ihre Gewaltstrategie revidierte und mit den zuvor verabscheuten Institutionen
des ägyptischen Staates einen Waffenstillstand einging.55

Jihadistische Gesinnungsethik

Es wird häufig angenommen, Konzeptionen, die religiöse Gewalthandlungen rechtfer-
tigen, diese auch direkt hervorbringen. Wenn Hartmut Esser mit der Definition der Si-
tuation auch bestimmte Scripts oder Drehbücher verbindet, dann betont er zu Recht,
dass die Handelnden diese aus Alternativen bewußt auswählen. Sie gehen aus einem
Akt der Selektion hervor. Immer sind auch andere Möglichkeiten des Handelns denk-
bar. In der Modellierung der Selektion werden die objektiven Umstände ebenso be-
rücksichtigt wie die Sinndeutungen, die den Handelnden bekannt sind. Wie sich beide
zueinander verhalten, wird diskutiert. Esser sucht die Antwort, in dem er die Selektion
der Handlung mit der Erwartung ihres Wertes erklärt.56

Ein Fall findet sich bei Max Weber näher untersucht. Wenn Gläubige die sozialen
Umständen, unter denen sie stehen, ablehnen, und in Widerspruch dazu eine solidari-
sche Ethik pflegen – von Max Weber »Brüderlichkeitsethik« genannt – dann entsteht
laut Weber der Entscheidungszwang, ob der Wert des Handelns unter den Bedingun-
gen der »brüderlichkeitsfremden Bedingungen der Welt« . am Eigenwert des Tuns
hängt oder am Erfolg des Handelns; ob der Wert der Gesinnung dazu berechtigt, die
Verantwortung für die Folgen von sich zu weisen oder ob die Verantwortung für die
Folgen auch Kompromisse heiligt.57 Weber radikalisierte diese ethische Alternative zu
den gleichrangigen Optionen von Gesinnungsethik vs. Verantwortungsethik. Beide
können im selben Wert wurzeln, schreibt Wolfgang Schluchter. Es ist ein Mißverständ-
nis zu meinen, es handele sich um den Gegensatz von ethischem versus machtpoliti-
sches Handeln. Verantwortungsethik setzt die Geltung genau derselben Werte voraus
wie die Gesinnungsethik. »Es kann … keine ethische Handlung ohne Gesinnungswert

53 Mishal/Sela, The Palestinian Hamas, S. 86.
54 Rüdiger Lohlker, Islamisches Völkerrecht. Studien am Beispiel Granada, Bremen 2006, S. 33f;

S. 41–43.
55 Dokumentiert von Issam Fawzi/ Ivesa Lübben, Die ägyptische Jama’a al-islamiya und die

Revision der Gewaltstrategie, Hamburg DOI Focus 15, 2004; dazu Gudrun Krämer, »Aus
Erfahrung lernen? Die islamische Bewegung in Ägypten« in: Clemens Six/ Martin Riese-
brodt/ Siegfried Haas (Hg.), Religiöser Fundamentalismus. Vom Kolonialismus zur Globali-
sierung. Innsbruck 2005, 185–200.

56 Hartmut Esser, Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 1, Situationslogik und Handeln.
Frankfurt 1999, Kap. 6 »Handeln« S. 177–244, Kap. 7 »Die Wert-Erwartungstheorie« S. 247–
259.

57 MWG I/19, S. 497.

80 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 80

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


geben«.58 Die Folgen für unser Problem sind klar: Derselbe Wert der Brüderlichkeit
kann sowohl die Maxime eines an Gesinnungsethik wie an Verantwortungsethik orien-
tierten Handelns werden. Hamas hat ihre Entscheidung zugunsten der einen oder an-
deren Option von der Lage, in der sich die religiöse Gemeinschaft befand, abhängig
gemacht. Muslime sollten die eigene Entscheidung, wie zu handeln, im Lichte des Ge-
meinwohls (maslaha) bewerten, haben auch die Vertreter eines ratgebenden Online-Is-
lam propagiert, darunter Yusuf al-Qaradawi.59 Bei der Rekonstruktion der Selektion
der Handlungsoption muß man solche Abwägungen berücksichtigen.

Vertreter einer strengen und unnachgiebigen gesinnungsethischen Option sind aus
Ägypten bekannt. Aus den Kreisen des ägyptischen Jihad kam die Schrift Die Ver-
säumte Pflicht, die lehrte, Jihad sei eine individuelle Glaubenspflicht gleich den übrigen
»fünf Säulen« des Islams. Sie wurde später in Auszügen bei der Ausbildung von islami-
schen Kämpfern in Afghanistan verwendet.60 Verfaßt hatte sie Abd al-Salam Faraj, ein
Elektroingenieur (1954-1982), der mit dieser Schrift die Ermordung des ägyptischen
Präsidenten Sadat rechtfertigte und zusammen mit den Attentätern hingerichtet wur-
de.61 Den grundlegend neuen Gedanken dieses kriegerischen Gesinnungsislams hatte
Sayyid Qutb formuliert, dessen Schriften der Verfasser der Versäumten Pflicht kannte
und zitierte (§ 135). Die Kultur der islamischen Länder sei so umfassend vom Heiden-
tum verdorben, dass es keine äußere soziale Repräsentanz des Islams mehr gebe, auch
nicht in den sozialen Enklaven der Muslim-Brüder. Allein das Herz und seine Intenti-
on sei als Wohnort und »Territorium« des Islams übrig geblieben. Mit dieser düsteren
Diagnose war eine Hoffnung verbunden, die sich aus den Anfängen des Islams nährte.
Bevor Mohammed den Koran als Rechtsordnung etablieren konnte, mußte er in den
Herzen der Menschen verankert sein. Auch heute müsse und könne der islamische
Glaube erst wieder in lebendigen Seelen und in einer vitalen Gemeinschaft Realität
werden, ehe er zu einer politischen Bewegung wird, die mit der heidnischen Über-

58 Wolfgang Schluchter, Religion und Lebensführung, Band 1: Studien zu Max Webers Kultur
und Werttheorie. Frankfurt/M. 1988, 165–200 (»Gesinnungsethik und Verantwortungsethik:
Probleme einer Unterscheidung«), Zitat S. 198. Zu einem ähnlichen Befund kommt Hart-
mann Tyrell, «Antagonismus der Werte – ethisch» in: Hans G. Kippenberg /Martin Riese-
brodt (Hg.), Max Webers ›Religionssystematik‹. Tübingen 2001, S. 315–334, besonders
S. 331–333.

59 Armando Salvatore / Dale F. Eickelman (eds.), Public Islam and the Common Good. Lei-
den / Boston 2004; Armando Salvatore, »Qaradawi’s maslaha. From Ideologue of the Islamic
Awakening to Sponsor of Transnational Public Islam«. In: Bettina Gräf/Jakob Skovgaard-
Petersen (Hg.), Global Mufti. The Phenomenon of Yūsuf al-Qaradāwī. London 2009, S. 239–
254.

60 Roland Jacquard, In the Name of Osama Bin Laden. Global Terrorism and the Bin Laden
Brotherhood, Durham 2002, S. 60 sowie Appendix Dokument 12, S. 200f.

61 Johannes J. G. Jansen, The Neglected Duty. The Creed of Sadat’s Assassins and Islamic Res-
urgence in the Middle East, New York 1986, S. 6f. Zur Abgrenzung der Position Faraj’s von
rivalisierenden Gruppen und anderen Auffassungen siehe Rudolph Peters, Jihad in Classical
and Modern Islam, Princeton 20052, S. 149–169 (»The Relevance of the Jihad Doctrine in Sa-
dat’s Egypt«).

81 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 81

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


macht bricht.62 Die Islamizität einer Handlung kann nur noch von der Intention (niy-
ya) des einzelnen Akteurs garantiert werden.63 Diese Auffassung widerspricht funda-
mental der Strategie der Muslim-Brüder, Territorien der Gottlosigkeit zu entreißen
und soziale Enklaven einer wahren islamischen Ordnung der Gottlosigkeit zu bilden.
Nach der Auffassung dieser Jihadisten aber war die Welt unheilbar an die Gottlosigkeit
verloren. Daraus erwuchs der Angriff am 11. September 2001 auf die USA.

Den Tätern vom 11. September 2001 war eine geistliche Anleitung mit auf den Weg
gegeben worden, die diese Reinheit der Intention im Moment der Selbsttötung sichern
sollte. Über die Gründe des Angriffs auf die Machtzentren der USA: das ökonomische
im WTC, das militärische im Pentagon, das politische im Kapitol – das Ziel der in
Pennsylvania abgestürzten Maschine – sagt die Anleitung kein Wort. Zweck der geist-
lichen Vorbereitung des Angriffs ist das »Erneuern der Intention« (niyya). »Intention«
ist im islamischen Recht eine fundamentale Kategorie. »Eine gottesdienstliche Hand-
lung ohne niyya ist ungültig, wie eine niyya ohne Handlung [ungültig ist]«.64 Als Bei-
spiel für eine vorbildliche Vorbereitung auf einen Akt kriegerischer Gewalt verweist
die Geistliche Anleitung der Attentäter auf Ali, Neffe und Schwiegersohn Moham-
meds, im Grabenkrieg 627 n. Chr. Dieser wurde während des Kampfes von einem Un-
gläubigen bespuckt. Statt sofort gegen ihn vorzugehen, steckte er das Schwert in die
Scheide. Er wollte ihn nicht aus einem Rachgefühl heraus erschlagen. Dazu heißt es:

Als er (Ali) sich aber der Intention [des Kampfes für Gott] noch einmal versichert
hatte, kehrte er zurück, schlug auf den Ungläubigen ein und tötete ihn. Alles dies
geschah in kurzer Zeit. Man muss sich vor einer Tat innerlich darauf vorbereiten,
damit alles, was man tut, nur für Gott ist (3/13–15).

Die Beleidigung Alis verlangt Bestrafung. Jedoch ist es die innere Vorbereitung, die da-
rüber entscheidet, ob es nur eine persönliche Vergeltung oder ein Kriegszug im Namen
Gottes ist.

Entsprechend der Anleitung sollten die Täter drei rituelle Phasen durchschreiten. In
der Nacht zuvor sollten sie mittels Rezitationen, Gebete, Meditationen und Waschun-
gen ihre Intention erneuern. Auf dem Flughafen, der zweiten Phase sollte sich der
Kämpfer durch das für andere unhörbare Murmeln der Worte des arabischen Glau-
bensbekenntnisses: »Es gibt keinen Gott außer Gott« vor der Übermacht der westli-
chen Zivilisation schützen und dadurch unerkannt bleiben. In der letzten Phase erfolgt
der Angriff auf die Besatzungen der Flugzeuge in der Form eines kriegerischen Über-
falls (ghazwa), wie Mohammed ihn in Medina im Grabenkrieg vorexerziert hatte.

62 Sayyid Qutb, Milestones, Delhi 1985, S. 30–39; David Cook, Understanding Jihad, Berkeley
2005, S. 103; Sabine Damir-Geilsdorf, Herrschaft und Gesellschaft. Der islamische Wegberei-
ter Sayyid Qutb und seine Rezeption, Würzburg 2003, S. 181–190 (»Jihad-Konzept«).

63 In diesem Zusammenhang ist auch ein Handbuch islamischen Terrors zu erwähnen, das Ra-
phael Israeli vorgestellt hat: »A Manual of Islamic Fundamentalist Terrorism« in: Terrorism
and Political Violence 14 (2002), S. 23–40. In Zusammenhang mit dem Selbstmordverbot
heißt es: »What matters is not the act, but the intention (niyya) of the martyr« (S. 35).

64 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law, Oxford 1964, S. 116.

82 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 82

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Wenn möglich, sollen die Täter mit dem Glaubenszeugnis auf den Lippen sterben: »›Es
gibt keinen Gott außer Gott, und Muhammad ist sein Prophet‹. Und wenn Gott will,
folgt danach das Treffen im Höchsten Paradies mit der Erlaubnis Gottes« (3/21–23).
Die Berechtigung der Tat ergibt sich auch daraus, dass sie als frühislamischer Kriegs-
zug (als ghazwa) inszeniert wird.

Selbst Handlungen, die im Flugzeug sinnlos sind, wie die Plünderung der Feinde,
sollen symbolisch durchgeführt werden. Das heißt jedoch nicht, es hätte keine Gründe
für den Angriff gegeben. Die scheinheilige Frage von Präsident Bush, warum hassen
sie uns nur, wurde von der Kriegserklärung Osama bin Ladens und anderer Jihadisten
bereits 1998 klipp und klar beantwortet: weil die USA die heiligsten islamischen Orte
auf der arabischen Halbinsel in Saudi-Arabien durch ihre Militärpräsenz im Land ent-
weihen und ihre Bodenschätze stehlen; weil sie zweitens dem irakischen Volk durch
ihr Embargo schweren Schaden zugefügt hätten, dem eine Millionen Menschen zum
Opfer gefallen seien und weil sie den Irak zerstören und auch alle anderen Staaten der
Region in wehrlose Kleinstaaten auflösen wollten, um so Israels Überlegenheit über
die arabischen Nachbarstaaten zu garantieren. Die hier beklagten politischen Vorgänge
hat Michael Lüders in ein politisches Bild westlicher Interventionen im Nahen und
Mittleren Osten einfügt65. Sie aber als eine Kriegserklärung an Gott aufzufassen und
die Verteidigung des Islams als die oberste Pflicht aller Gläubigen aufzufassen, – for-
mell in die Form einer Rechtbelehrung (hukm) gegossen –, gibt ihnen einen religiösen
Bezugsrahmen und begründet eine exzessive Gewalt:

Es ist eine individuelle Glaubenspflicht eines jeden Muslims in jedem Land, Ameri-
kaner und ihre Verbündeten, Zivilisten und Militärs, zu töten, um die al-Aqsa-Mo-
schee in Jerusalem und die Heilige Moschee von Mekka aus ihrer Gewalt zu befrei-
en, so dass sich alle ihre Armeen aus der islamischen Welt zurückziehen, besiegt und
unfähig, noch irgendeinen Muslim zu bedrohen.66

Auch ermahnt die Erklärung die Muslime, angesichts der Unausweichlichkeit des
Krieges nicht an ihrem Leben zu hängen. Wollen sie wirklich das Leben in dieser Welt
dem in der zukünftigen Welt vorziehen? Das Heil jedes Einzelnen steht auf dem Spiel.

Religiöse Weltablehnung erzeugt eine eigene Kultur; die Mittel, mit denen Gläubige
›außerweltliches‹ Heil hoffen zu erwerben, haben eine psychologische Wirkung und
schaffen dadurch ›innerweltliche‹ Tatbestände. Max Weber hat auf dieser Differenz sei-
ne ganze Religionssoziologie errichtet.

»Auch dieses außerweltliche Heilsgut war nun aber keineswegs ein nur jenseitiges.
Auch da nicht, wo es sich selbst als solches verstand. Vielmehr war, psychologisch
betrachtet, gerade der gegenwärtige, diesseitige Habitus dasjenige, worum es den
Heilsuchenden primär zu tun war«…. »Der weltablehnende Asket hat mindestens

65 Michael Lüders, Wer den Wind sät. Was westliche Politik im Orient anrichtet. München 2015
(Saudi-Arabien 30f; Irak-Embargo 42-–45).

66 Bruce Lawrence (Hg.), Messages to the World. The Statements of Osama bin Laden. Transla-
ted by James Howarth. London 2005, S. 61 (Übers. HGK).

83 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 83

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


die negative innere Beziehung vorausgesetzten Kampfes zur ›Welt‹«. Bewährung sei
das psychologisch allein Greifbare an den Heilsgütern.67 Man solle daher zweckmä-
ßigerweise von ›Weltablehnung‹ und nicht von ›Weltflucht‹ sprechen.68

Eine »negative innere Beziehung zur Welt« findet gegenwärtig auch unter Muslimen
Anklang, besonders auch in der Diaspora. Neue kulturelle Praktiken entstehen und
werden medial vermarktet. Videobotschaften von Attentätern, bevor sie aufbrechen;
Testamente, die sie hinterlassen; Erzählungen, die sich um ihre Mütter und Frauen ran-
ken; Poesie; Websites, die ihrer gedenken, oder westliche Deutungsversuche von Jour-
nalisten und Wissenschaftlern zitieren. Setzte sich der Islamismus in den Ländern des
Nahen Ostens eine Re-Islamisierung von Gesellschaft und Staat zum Ziel, so entfaltete
sich in der Diaspora ein Neo-Islamismus (Olivier Roy) in Form einer islamischen Le-
bensführung.69 Doch kann er das nur, indem er sich Formen westlicher Religiosität an-
eignet. »Es gibt eindeutig eine Verknüpfung zwischen der wachsenden Entterritoriali-
sierung des Islams … und der Verbreitung spezifischer Formen von Religiosität«, be-
merkt Roy.70 Aus institutionalisierter Religion wird eine persönliche Religiosität. Da-
bei büßt die imaginierte islamische Gemeinschaft (die umma) ihre geographische Bin-
dung an ein Territorium ein und wird zu einer globalen »Religionsgemeinschaft«, die
wesentlich auf die Lebensführung gegründet ist. Als Terry McDermott die Motive der
Täter so monströser Taten wie die der Hamburger Zelle – Mohammed Atta, Marwan
al-Shehhi and Ziad Jarrah – sowie ihres Organisator Ramzi bin al-Shib verstehen woll-
te, hat er alle biographischen Informationen, die er über sie in Hamburg finden konn-
te, zusammengetragen. Sie wollten kämpfen, egal wo. Tschetschenien war genauso im
Gespräch wie Afghanistan. Die Antwort, die McDermott auf seine Suche nach den
Motiven gibt, hat ihn selbst verstört: Es waren »bedauerlicherweise … ganz normale
Menschen«. Er fand junge Muslime, die in der Diaspora zu Gläubigen geworden wa-
ren – zu Gläubigen, die sich nicht den kleinsten Zweifel am Glauben gestatteten. Und
eben darin sieht er eine Ursache. »Es ist nicht der Glaube selber, sondern diese Ge-
wißheit, die das Problem erzeugt.«71 Als Migranten, die einen reineren Islam leben
können als die ›Heuchler‹ in den Heimatländern, kultivierten sie ihre Wut und Frustra-
tion in religiösen Zirkeln.72 Sogar auf Hochzeiten stimmten sie Jihad-Lieder an.73

67 Max Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus, MWG
I/19, Tübingen 1989, S. 98.

68 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Band 2, hg. von Hans G. Kippenberg, Religiöse Ge-
meinschaften, MWG 22–2, Tübingen 2001, S. 324.

69 »Post-Islamismus meint die Privatisierung der Re-Islamisierung«, so die griffige Formel von
Olivier Roy, Globalized Islam. The Search for a New Ummah, NewYork 2004, S. 97.

70 So die These von Roy, Globalized Islam, S. 5f.
71 Terry McDermott, Perfect Soldiers. The Hijackers: Who they were, why they did it. New

York 2005, S. XVI –XVII (Übers. HGK).
72 Stephen Holmes, »Al-Qaeda, September 11, 2001«.
73 Tilman Seidensticker, »Jihad Hymns (Nashīds) as a Means of Self-Motivation in the Ham-

burg Group« in: Hans G. Kippenberg/ Tilman Seidensticker (Hg), The 9/11 Handbook. An-
notated Translation and Interpretation of the Attackers‘ Spiritual Manuel, London 2006,
S. 71–78.

84 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 84

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Die Martyriumsauffassung ist in der Diaspora neue Wege gegangen. Hamas hatte
den frei gewählten Tod durch die eigene Waffe im Widerstandskampf gegen Israel zu
einer religiös vorbildlichen Tat erklärt. Dabei bleibt die Handlung jedoch von autori-
sierten und nachvollziehbaren Urteilen der Glaubensgemeinschaft über das Maß der
Bedrohung abhängig. Mit dem Netzwerk von al-Qaeda hat sich hingegen ein anderer
Typus von Märtyrer herausgebildet. Er löst die Kriegerethik von der Situation territo-
rialer Bedrohung der Gemeinschaft und verbindet ihn mit einer persönlichen Abrech-
nung mit der westlichen Zivilisation. Der Selbstmordanschlag wird zu einem Mittel,
sich aus freien Stücken aus den Verstrickungen mit einer Kultur, von der der Täter
ebenso fasziniert wie abgestoßen ist, zu befreien.74

Die Rekonstruktion der religiösen Situationsdefinition bringt in die komplexen
Handlungszusammenhänge des Nahostkonfliktes Licht. Nicht allein, zwei unter-
schiedliche Typen von Definition konkurrierten. Eine nationale bezog sich auf interna-
tionales Völkerrecht und Beschlüsse der Vereinten Nationen. Daneben kam ein ande-
res auf, das sich auf eine heilsgeschichtliche Deutung des Besitzes des Landes stütze
und Ansprüche jeweils auf ganz Palästina hatte. Doch auch dieses blieb nicht unbe-
stritten, sondern wurde übertroffen von einer konsequent gesinnungsethischen Auffas-
sung.

Zur Verbreitung des religiösen Bezugsrahmens in transnationaler Religion

Der Fall des Nahostkonfliktes bestätigt die Annahme: ein Zusammenhang von Religi-
on und Gewalt ist weder unmöglich noch notwendig; er ist situationsbedingt, also
kontingent. Wenn Gläubige religiöse Vorbilder und Normen nur abhängig von der Si-
tuation, in der sie und ihre Gemeinschaft sich befinden, praktizieren, dann bedarf es
einer Erklärung, wann und wie aus den überlieferten religiösen Weltbildern, Ethiken
und Ritualen der Bezugsrahmen für transnationale Religiosität werden konnte. Dazu
möchte ich auf zwei Fälle näher eingehen, auf den pro-israelischen amerikanischen
Fundamentalismus und auf islamische internationale Online Ratgebung.

Amerikanische Protestanten im Prozess der endzeitlichen Wiederherstellung Israels

Die Umdefinition des Nahostkonfliktes in einen Krieg religiöser Gemeinschaften um
das besondere Territorium Palästinas hat auch vor den USA nicht halt gemacht. Unter
Präsident Jimmy Carter hatte ein Gutachten des Außenministeriums noch die Vierte
Genfer Konvention bekräftigt, wonach es einer Besetzungsmacht untersagt ist, »Teile
ihrer eigenen Zivilbevölkerung in das von ihr besetzte Gebiet (zu) deportieren oder
umsiedeln«. Jüdische Siedlungen in den Besetzten Gebieten seien illegal. Die Haltung
der USA zu dieser Frage veränderte sich jedoch nach 1980. Der neu gewählte amerika-

74 Die Verselbständigung des Martyriums von der Idee der Verteidigung islamischen Landes ist
Gegenstand des Buches von Farhad Khosrokhavar, Suicide Bombers. Allah’s New Martyrs,
London 2005.

85 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 85

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


nische Präsident Ronald Reagan beurteilte den Sachverhalt anders. 1981 erklärte er, er
sei »nicht damit einverstanden, dass die vorangegangene Regierung die Siedlungen als
illegal bezeichnete – sie sind nicht illegal«.75 Außenminister James Baker erläuterte Jah-
re später den Wandel der amerikanischen Rechtsauffassung mit den Worten: »Wir
pflegten sie [die Siedlungen, HGK] als illegal zu bezeichnen, heute charakterisieren wir
sie abgeschwächt als ein Hindernis für den Frieden«. Es sind »umstrittene Gebiete«,
nicht aber »besetzte Gebiete«; nicht nur die Palästinenser, auch Israel habe berechtigte
Ansprüche auf sie (Washington Post, 18. September 1991). Als Konsequenz dieser
neuen Auffassung haben die USA die Vereinten Nationen wiederholt daran gehindert,
Israel zu zwingen, die Vierte Genfer Konvention anzuwenden. Die geänderte Auffas-
sung der US-Regierung wurde von hochrangigen Vertretern Israels begrüßt. Der Bot-
schafter Israels bei den Vereinten Nationen in den Jahren 1997–1999, Dore Gold, be-
schrieb in einer Rückschau die Veränderung mit den Worten »From ›Occupied Terri-
tories‹ to ›Disputed Territories‹«. Die Bezeichnung »Besetzte Gebiete« sei für Israel
unerträglich, bestreite sie doch Israels berechtigte Ansprüche auf das Land.76 Es han-
dele sich um Judäa, Samaria, Gaza – alte biblische Gebiete. In Israel kam der Sprachge-
brauch »Befreite Gebiete« (»Liberated Territiories«) auf, in denen eigentlich nicht in-
ternationales Kriegsrecht, sondern jüdisches Recht praktiziert werden müßte.77

Die Idee einer Wiederherstellung Israels im Heiligen Land traf bei der neuen US Re-
gierung auf Verständnis und Zustimmung, die Idee islamischen Stiftungsland auf Un-
verständnis. Die Bevorzugung von Ansprüchen Israels darf man nicht allein in Verbin-
dung mit der jüdischen Lobby sehen.78 Sie wird von einem bestimmten Typus von
Protestantismus genährt, der in den USA eine innenpolitische Großmacht geworden
ist. 79 Der Grund für das Engagement von Protestanten für eine »Wiederherstellung«
Israels lag in einem spezifischen endzeitlichen Szenario. Sie glaubten, dass die bibli-
schen Verheißungen an Israel nicht an das Volk der Christen und damit die Kirche
übergegangen sind - was in der christlichen Theologie eine verbreitete Auffassung ist -,
sondern sie nach wie das zukünftige Los des jüdischen Volk betreffen. In Übereinstim-
mung mit den noch offenen Prophezeiungen habe gegenwärtig der Prozess der Wie-
derherstellung Israels begonnen; wir befänden uns kurz vor dem Beginn des letzten
Millenniums. Diese Endzeitauffassung, die in den USA seit dem 19. Jahrhundert im-
mer populärer geworden ist, hat Protestanten dazu gebracht, die politischen Ereignisse
rund um die Gründung des Staates Israel mit höchster Anspannung verfolgten. Als im

75 New York Times, 3. Februar 1981 (Übers. HGK).
76 Dore Gold, »From ›Occupied Territories‹ to ›Disputed Territories‹« (http://www.jcpa.org/jl

/vp470.htm, Zugriff 14.01.2016.
77 Siehe z.B. http://www.think-israel.org/grief.occupationmyth.html (Zugriff 1.7.2011).
78 John J. Mearsheimer / Stephen M. Walt, Die Israel-Lobby. Wie die amerikanische Außenpoli-

tik beeinflusst wird, Frankfurt 2007.
79 Timothy P. Weber, On the Road to Armageddon. How Evangelicals Became Israel’s Best

Friend.; Manfred Brocker, Protest – Anpassung – Etablierung, Die Christliche Rechte im poli-
tischen System der USA. Frankfurt/ New York 2004

86 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 86

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Laufe des 20. Jahrhunderts Israel in Palästina »wiederhergestellt« wurde, wirkte dieser
Vorgang auch auf die Haltung dieser Protestanten auf die Politik zurück.

»Zum ersten Mal glaubten [… sie], dass es notwendig sei, die Zuschauersitze zu ver-
lassen und sich auf das Spielfeld zu begeben, um sicherzustellen, dass das Spiel auch
entsprechend dem göttlichen Drehbuch verläuft«. 80

Islamische internationale Ratgebung: Fatwas und Gewalt

Jetzt zur islamischen Seite Zeitgleich mit der Verbreitung einer neuen Militanz in Pa-
lästina lief in islamischen Gemeinden eine Renaissance der Fatwa.81 Die weltweite Ver-
mehrung von Texten dieses Genres war rasant, wie neuere Studien zeigen.82 Muslime
ordnen mögliche Handlungen in eine Skala von pflichtgemäß – erwünscht – erlaubt –
verwerflich oder verboten ein. Marc Sageman hat in seiner Studie zu den Netzwerken
von Jihadisten Leaderless Jihad. Terror Networks in the Twenty-First Century Fälle
von Rekrutierung zu Jihad-Gruppen nicht auf der Mikro-Ebene von Biographie bzw.
Lebenslauf und auch nicht auf der Makro-Ebene von ökonomischen oder sozialen Ur-
sachen, sondern auf der Meso-Ebene der Vernetzung analysiert. Er rekonstruiert an
Hand von Lebensläufen einzelne Schritte hin zum Jihad: die Radikalisierung, die Mo-
bilisierung, schließlich die Rekrutierung und dann die persönliche Motivation von Ji-
hadisten. Lange spielten räumliche Orte wie Moscheen, Halal-Restaurants, und Nach-
barschaften eine große Rolle ebenso wie Freundschaft und Verwandtschaft. »Social
bonds came before any ideological commitment«.83 Neuere technische Entwicklungen
in der elektronischen Kommunikation lösten die Rekrutierung von den lokalen Haft-
punkten. Das Internet war schon länger ein bevorzugter Ort der Veröffentlichung von
Fatwa-Sammlungen geworden. Ende der neunziger Jahre bestand das World Wide
Web aus statischen HTML-Seiten, die für längere Zeit ins Netz gestellt wurden und
gepflegt werden mußten. Das Aufkommen von Web 2.0 nach 2003 hat in die Kommu-

80 Timothy P. Weber, On the Road to Armageddon, S. 15; Paul Boyer, When Time Shall Be No
More. Prophecy Belief in Modern American Culture. Cambridge (Mass.) 1992.

81 Zur traditionellen fatwa ein Einstieg: Muhammad Khalid Masud/ Brinkley Messick/ David
S. Power (Hg.), Islamic Legal Interpretation and their Fatwa, Cambridge (Mass.) 1996 ; zur
fatwa in der Gegenwart: Jens Kutscher, »The Politics of Virtual Fatwa. Counseling in the 21st

Century«. In: Masaryk University Journal of Law and Technology 3(2009) 33–50; zur
Neubestimmung von religiöser Gemeinschaftlichkeit durch Internet-Kommunikation:
Göran Larsson (Hg,), Religious Communities on the Internet. Proceedings from a Confe-
rence. Uppsala 2006 (mit Beiträgen von Eickelman, Brunt u.a.); zur modernen islamischen
Gewaltdiskussion im Medium von fatwas Hans G. Kippenberg, »Muslimische Kontroversen
über die Rechtmäßigkeit von Gewalt im Medium des Genres Fatwa«. In: Bernd Oberdorfer/
Peter Waldmann (Hg.), Machtfaktor Religion. Formen religiöser Einflußnahme auf Politik
und Gesellschaft. Köln/ Weimar/ Wien 2012, 103–126.

82 Gary B. Bunt, Islam in the Digital Age. E-Jihad, Online Fatwas and Cyber Islamic Environ-
ments. London 2003.

83 Marc Sageman, Leaderless Jihad. Terror Networks in the Twentieth-First Century, Philadel-
phia, 2008, S. 70.

87 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 87

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


nikation zwischen den Webseiten und den Benutzern eine einschneidende Handlungs-
erweiterung gebracht. Jetzt konnten religiöse Autoritäten und Gläubige direkt mitein-
ander kommunizieren; Ratschläge religiöser Autoritäten konnten außerdem von einer
Vielzahl von Individuen, die sich mit Hilfe neuer Software untereinander vernetzen
und in Chat Rooms miteinander kommunizieren, über das Internet verbreitet werden.
Selbst Rekrutierung wurde über Chat Rooms möglich. Gary Bunt hat gezeigt, wie die-
ser »Cyber-Islam« individuelle und gemeinschaftliche Zughörigkeit zum Islam ge-
stärkt hat.84 Auch über das Ausmaß dieser elektronischen Vernetzung von Muslimen
gibt Brunts Publikation iMuslims. Rewiring the House of Islam Auskunft.85

Das neue Medium überschritt herkömmliche Grenzen. In den arabischen Ländern
war es der angesehene, aber auch umstrittene Gelehrte Scheich Yusuf al Qaradawi, der
in Doha (Hauptstadt von Qatar) in den neunziger Jahren zuerst in einer religiösen
Sendung beim Satelliten Fernsehsender al-Jazeera auftrat und seit 1997 eine eigene
Website unterhielt. 1999 ging das Portal IslamOnline ans Netz, unterhalten von einer
Vereinigung, deren Vorsitzender ebenfalls Qaradawi war Das technische Hauptquar-
tier befindet sich in Doha, die Inhalte werden in Büros in Kairo von angeblich 150
Mitarbeitern produziert. IslamOnline war auf Arabisch und anfangs auch Englisch
verfaßt. So trat die Unterscheidung zwischen islamischen Ländern und Diaspora zu-
rück. Durch die Bildung einer »Internationalen Vereinigung Muslimischer Rechtsge-
lehrter«, an der Qaradawi maßgeblich beteiligt war, und der Anhänger verschiedener
islamischer Glaubensrichtungen angehören: Sunniten, Schiiten, Sufis u.a. begann sich
so etwas wie eine »globale islamische Autorität« herauszubilden.86 Qaradawi war auch
an der Gründung des »European Council for Fatwa and Research« im Jahre 1997 be-
teiligt und wurde dessen Vorsitzender. Es ist in Dublin, Irland beheimatet und will is-
lamische Gelehrte, die in Europa leben, zusammenbringen und gemeinsam fatwas her-
ausbringen, die die Beziehungen der Muslime zu den Europäischen Staaten regeln.
Rechtsstudien sollen die Ziele der Scharia in Europa realisieren helfen, Muslime in Eu-
ropa durch Islamische Konzepte und Fatwas angeleitet werden. Neben den persönli-
chen Ratschlägen einzelner Mitglieder kann das Council auch gemeinsam fatwas her-
ausgeben. 87

84 Gary Brunt, Virtually Islamic. Computer-mediated Communication and Cyber Environ-
ments. Cardiff 2000. Bunt hat auf seiner Webseite die Studie aktualisiert: http://www.virtuall
yislamic.com (Zugriff 25.12.2015).

85 Gary Brunt, iMuslims. Rewiring the House of Islam, London 2009.
86 Armando Salvatore, »Qaradāwī’s Maslaha. From Ideologue of the Islamic Awakening to

Sponsor of Transnational Public Islam« in: Bettina Gräf / Jakob Skovgaard-Petersen (eds.),
Global Mufti. The Phenomenon of Yūsuf al-Qaradāwī. London 2009, 239-250; Bettina Gräf,
»Scheikh Yūsuf al-Qaradāwī in Cyberspace« in: Die Welt des Islams 47 (2007) 403-421; die-
selbe, Yusuf al-Qaradawi und die Bildung einer »globalen islamischen Autorität« in: Qant-
ara.de – Dialog mit der islamischen Welt; http://de.qantara.de/inhalt/internationale-vereinigu
ng-muslimischer-gelehrter-yusuf-al-qaradawi-und-die-bildung (Zugriff 24.1.2016).

87 Gründungskurkunde: http://www.islamopediaonline.org/websites-institutions/european-co
uncil-fatwas-and-research-dublin-ireland (Zugriff 24.1.2016).

88 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 88

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


Mit den Themen, die diese Webseiten aufgreifen und in der Art, wie sie sie behan-
deln, bildet sich ein Islamismus heraus, der nur selten die Forderung auf einen islamis-
tischen Staat erhob, wohl aber auf einen starken Islam in der Öffentlichkeit. Vor allem
das Konzept des öffentlichen Interesses, maslaha, dessen wachsende Bedeutung Ar-
mando Salvatore und andere seit längerem untersuchen, führt zu einer Neubestim-
mung von Islam. Islam wird als Maßstab und Quelle gemeinwohlorientierten Han-
delns institutionalisiert,88 in den neuen elektronischen Medien wird islamische Öffent-
lichkeit neu definiert.89 In einer neueren Studie hat Gary Bunt das ganze Ausmaß, in
dem der Islam digitalisiert wird, beschrieben.90 Neben offiziellen Muftis treten private
auf; neben traditionellen Ratgebern Charismatiker mit Neuerungen; neben traditionel-
len Begründungen werden wissenschaftliche verschiedenster Herkunft, darunter auch
solche des internationalen Völkerrechts, übernommen.91

Die Gutachten der Muftis reagierten auf neu aufkommende Fragen. Auf welche
Weise dies geschah, hat Dyala Hamzah an Hand eines Zeitungsinterview des Groß
Muftis von Saudi Arabien aufgezeigt. 92 Dieser hatte erklärt, bei den Selbsttötungsope-
rationen von Muslimen in Palästina handele es ich nicht um Märtyreroperationen, son-
dern um verwerflichen Selbstmord. Diese Aussage wurde als fatwa verstanden und
löste damit eine öffentliche Diskussion aus. Auch die Erörterung der Berechtigung
oder Verwerflichkeit von Gewalthandlungen hat hier ein Forum gefunden. Die Aus-
breitung der Jihad-Bewegung ist von einer Renaissance rechtlicher Argumentationen
begleitet. Dass der Ratschlag eines angesehenen Muftis aus einer verbotenen eine er-
laubte Handlung machen kann, wissen wir schon aus dem Libanon der achtziger Jah-
re.93 Dies tun ebenfalls die Antworten auf Fragen zu Selbstmordanschlägen. So billigte
der in Qatar lebende Scheich Yusuf al-Qaradawi, der regelmäßig über den Fernsehsen-
der al-Jezira auf Fragen von Muslimen Fatwas erteilt, palästinensische Selbstmordat-
tentate und befürwortete am 22. März 2004 auch die Entsendung von Frauen.94 Auf

88 Salvatore/Eickelman (Hg.), Public Islam and the Common Good. Leiden 2004.
89 Dale F. Eickelman/ Jon W. Anderson (Hg.), New Media in the Muslim World. The Emerging

Public Sphere. Bloomington (Indiana) 20032 , 1–18 (»Redefining Muslim Publics«)
90 Gary R. Bunt, iMuslims. Rewiring the House of Islam, London 2009; zuvor schon derselbe,

Islam in the Digital Age. E-Jihad, Online Fatwas and Cyber Islamic Environments. London
2003;

91 Jens Kutscher, »The Politics of Virtual Fatwa Counseling in the 21st Century«. In: Masaryk
University Journal of Law and Technology 3 (2009) 33–50; Vit Sisler, »European Court’s Au-
thority Contested? The Case of Marriage and Divorce Fatwas Online« n: Masaryk Universi-
ty Journal of Law and Technology 3 (2009) 51–78.

92 Dyala Hamzah, »Is there an Arab Public Sphere? The Palestinian Intifada, a Saudi Fatwa and
the Egyptian Press« in: Armando Salvatore/ Mark LeVine (eds.), Religion, Social Practice,
and Contested Hegemonies. Reconstructing the Public Sphere in Muslim Majority Societies.
New York 2005, S. 181–206. Craig Calhouns Kritik an Habermas’ Konstruktion der Entste-
hung von Öffentlichkeit in Europa: Habermas and the Public Sphere. Cambridge, MA. &
London 1992, 212–235 ist angesichts dieser Fälle begründet.

93 Hans G. Kippenberg, Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globalisie-
rung. München 2008, S. 94f.

94 »The Qaradawi Fatwas« in: Middle East Quarterly 2004. http://www.meforum.org/646/the-
qaradawi-fatwas (Zugriff 25.12.2015) Die Behauptung des Herausgebers dieser Texte, dar-

89 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 89

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


IslamOnline.net fanden sich weitere Fragen zum Jihad, die Muslime geklärt haben
möchten. Besonders heftig waren die innerislamischen Debatten über die Bombenan-
schläge in London vom 7. und 21. Juli 2005. Sie verdienen besondere Aufmerksamkeit,
weil ihre Legitimierung auch unter Salafisten selber kontrovers war. Die einen Muftis
sahen darin eine berechtigte Vergeltung für die Aggression Groß-Britanniens im Irak;
Briten seien Feinde des Islam, weshalb es die Pflicht der Muslime sei, sie zu terrorisie-
ren. Andere lehnen den Angriff auf unschuldige britische Zivilisten ab; mit ihnen stän-
den Muslime in einem Vertragsverhältnis.95

Wie sehr sich diese muslimischen Debatten inzwischen ins Internet verlagert haben
und wie sie geführt werden, zeigt die Studie von Shmuel Bar.96 Wenn man die Ent-
wicklungen, die unter Muslimen in der Folge der Erfahrung des Jihadismus unter-
suchen will, dann bieten sich hier reichhaltige Untersuchungsfelder an. Es kehren die
gleichen Fragen wieder: Ob man im Haus des Islams, im Haus des Kriegs oder im
Haus des Vertrages lebt, woran man dieses erkennt und was das jeweils für das Han-
deln heißt? Wann Jihad defensiv und wann offensiv ist; ob es eine Pflicht der islami-
schen Staaten oder jedes einzelnen Muslims ist, sich an ihm zu beteiligen; ob nur Män-
ner oder auch Frauen daran teilnehmen müssen oder auch nur können; ob Frauen und
Kinder ihre Ehemänner und Eltern um Zustimmung fragen müssen; was die Regeln
der Kriegsführung im Blick auf Zivilisten und die Tötung von Feinden sind; ob es
nicht-kriegerische Praktiken von Jihad gibt; ob ein vorbildlicher Anführer nötig ist
oder nicht. Die Antworten auf diese Fragen bestätigen, dass die Normativität islami-
scher Traditionen nicht unabhängig von den Situationen, in denen Muslime sich befin-
den, besteht. Die Fatwa ist das Instrument, das es möglich macht, die Besonderheit der
Situationen der Fragesteller mit zu berücksichtigen. Indem das etablierte Genre der
Fatwa sich in diesem Medium neu etabliert, verwandelt sich der Islam aus einer Religi-
on, die auf die eigene Gemeinschaft und ihr Wohlergehen orientiert ist, in eine transna-
tionale Religion der Lebensführung, die die Bedingungen eines Lebens in nicht-musli-
mischen Gesellschaften mit bedenken und mit Hilfe der Tradition begründen muß.

Die fatwa, so möchte ich den Befund zusammenfassen, ist ein traditionelles Genre,
das unter den Bedingungen von Migration, Normwandel, Wertepluralismus und Ge-
walterfahrungen an Bedeutung gewonnen hat. Die elektronischen Foren, in denen
Muslime über ihre persönlichen Erfahrungen, Erlebnisse, Entscheidungen reflektieren,
werden in Gestalt der Ratschläge zu einem Feld des Glaubens und zu Ausdrucksfor-
men islamischer Identität. Und weil in diesem Feld auch Argumente anderen Ur-
sprungs wie politische, wissenschaftliche, moralische anerkannt und islamisch »ge-
rahmt« werden, stützt sich ihre Geltung - allem traditionalistischen Anschein zuwider

aufhin habe Hamas weibliche Attentäter ausgesandt, stimmt nicht mit Studien zur Geschich-
te von Hamas überein. Nach Zaki Chehab geschah dies bereits am 14. Januar 2004 (Inside
Hamas. The Untold Story of Militants, Martyrs and Spies London 2007, S. 87f.)

95 Reuven Paz, »Islamic Legitimacy for the London Bombings« (Juli 2005): http://www.terrori
sm-info.org.il/Data/articles/Art_537/537E_1855722352.pdf (Zugriff 24. 1. 2016)

96 Shmuel Bar, Warrant for Terror. Fatwas of Radical Islam and the Duty of Jihad, Lanham
2006.

90 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 90

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


- nicht auf einen ungebrochenen Glauben an die Autorität der Tradition, sondern auf
öffentliche Diskurse.

Schluss: Gewalt im Register religiöser Sprache

Der Sprachwissenschaftler David Crystal hat dafür plädiert, der religiösen Sprache ein
eigenes Register, d. h. eine für einen Kommunikationsbereich charakteristische Rede-
und Schreibweise zu zugestehen. Archaismen, Vokabular, Diktion, Formelhaftigkeit,
liturgischer Ort geben ihr eine Qualität, die sie von anderen sprachlichen Registern wie
dem Recht oder der Wissenschaft unterscheidet.97 Wie die Sprache, mit der eine Situa-
tion definiert wird, eine Realität der Praxis begründet, zeigt sich am Nahostkonflikt.
Die Sprache selber verändert den Konflikt und die Konzeptionen der Gegner. Es ist
etwas anderes, ob man von »besetzten« oder von »befreiten Gebieten« spricht, ob von
»Eretz Yisrael« oder von »Palästina«. Ebenso unterschiedlich sind die territorialen An-
sprüche, die mit »Einwanderung« von Juden oder mit ihrer »Rückkehr« bzw. »Aliya«
verbunden sind. Gleiches gilt für Palästinenser, wenn sie von Palästina als »Stiftungs-
land« sprechen, das von den »Murabitun« verteidigt werden muß und wenn sie in der
Bildung der Widerstandorganisation der Muslim Brüder namens »Hamas« einen end-
zeitlichen Eifer sehen. Die Akteure rahmen mit ihren linguistischen Mitteln den Kon-
flikt anders und schaffen damit religiöse gewalttätige Handlungsskripte.98

Zusammenfassung

Der Artikel untersucht den Nahostkonflikt aus der Perspektive der handelnden Ak-
teure. Sie stützen ihr Gewalthandeln auf eine Definition der Situation. Sie verstehen sie
im Lichte vergangener Geschehnisse ihrer Heilsgeschichte, ausgewählt in Übereinstim-
mung mit ihrer heutigen Lage. Dazu zieht der Artikel die Theorie der Definition der
Situation des Soziologen Hartmut Esser heran. Beide Parteien, Israelis und Palästinen-
ser, interpretierten den Konflikt um Palästina nicht mehr nur als völkerrechtlichen
Konflikt, sondern als religiösen. Eine kleine Gruppe Juden, angeleitet von Vater und
Sohn Rabbi Kook, erhoben den Anspruch auf das ganze ehemalige britische Mandats-
gebiet als das ihnen verheißene Land (eres Yisrael), islamistische Palästinenser fordern
es als das ihnen von Mohammed gegebene Stiftungsland (waqf). Beide Deutungen ga-
ben der Situation einen Rahmen, der die Akteure in die Lage versetzte, Gewalthandeln
religiös zu legitimieren. Der Sechstagekrieg wurde als »Krieg der Erlösung« verstan-
den, die gewaltsame Besetzung und Besiedlung palästinensischer Territorien durch jü-

97 David Crystal, Linguistics, Language and Religion; Ders., »Language and Religion«, in: Lan-
celot C. Sheppard, (Hg.), Twentieth Century Catholicism, New York 1966, S. 11–28.; Ders.,
»A Liturgical Language in Linguistic Perspective« in: New Black Friars (1964), S. 148–156.

98 Ähnlich auch Bernd Weisbrod, »Religious Languages of Violence. Some Reflections on the
Reading of Extremes« in: Alf Lüdtke, /Bernd Weisbrod (Hg.), No Man’s Land of Violence.
Extreme Wars in the 20th Century. Göttingen 2006, S. 251–276.

91 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 91

ZfP 63. Jg. 1/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65


dische Siedler als ein Beweis ihres Glaubens an Gottes Verheißung des Landes. Die Pa-
lästinenser verstanden ihren Kampf um das Territorium als Einsatz (jihad) für die isla-
mische gesellschaftliche Ordnung bis zum Tod, der von Gott als Märtyrertum gewür-
digt wird. Daneben gab es jihadistische, gesinnungsethische Auffassungen, für die
nicht der Erfolg für das individuelle Heil entscheidend war, sondern die Tat an sich,
ohne Rücksicht auf die Folgen. Diese Deutungen wurden weltweit verbreitet. Der pro-
testantische Fundamentalismus mit seinem Prämillenarismus und die amerikanische
politische Rechte machten sich die jüdische Definition der Situation zu eigen. Islami-
sche Online-Medien verbreiteten die islamische Rahmung des Konflikts und erörterten
die Legitimität von gewalttätigen Handlungsskripts, besonders wenn sie Selbstmord
einschlossen, weltweit.

Summary

The article studies the Middle East conflict from the perspective of the actors. They
base their violent acting on a definition of the situation, which they understand in the
light of past events of their sacred history, selected in accordance with their own situa-
tion today. The article is based on Hartmut Esser’s sociological theory on the »defini-
tion of the situation«. Both parties didn’t understand the conflict relating foremost to
international law, but as a religious one. A small group of Jews, led by father and son
Rabbi Kook, claimed the entire former British mandate as land promised by God to
Abraham and his descendants (eretz Israel); Islamite Palestinians claimed it as endow-
ment (waqf), given by Muhammad to all Muslim generations forever. Both interpreta-
tions enabled actors to perform religiously legitimate violence against the other. The
religious Zionists understand the Six-Day War as a War of Redemption, they regarded
occupation and settlement of the Palestinian territories as proof of their faith in God
and his promise. Palestinians regarded their uprising, the intifada, against the State of
Israel as struggle (jihad) for the Islamic social order until death, which will be honored
by God with the status of martyrdom. For Jihadists the act of dying in the fight is de-
cisive for salvation, not the success of their activity for the well being of the Islamic
community. These various religious definitions of the Middle East conflict were spread
worldwide. The American Protestant Fundamentalism with its Premillennialism and
its political representation supports the view of the religious Zionists. Islamic online
media deal with the Islamic frame of the conflict and discuss the religious legitimacy of
script and suicidal actions worldwide.

Hans G. Kippenberg, Religious Definitions of the Middle East Conflict: Framing – Vi-
olent Scripts –Global Diffusion.

92 Hans G. Kippenberg · Religiöse Definitionen des Nahostkonflikts 92

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 05:12:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-1-65

	Das Thomas Theorem
	Von der völkerrechtlichen zur religiösen Definition des Nahostkonflikts
	Gewaltakte zum Zwecke der ›Erlösung‹ Israels
	Eifern für Palästina als islamisches Stiftungsland
	Jihadistische Gesinnungsethik
	Zur Verbreitung des religiösen Bezugsrahmens in transnationaler Religion
	Amerikanische Protestanten im Prozess der endzeitlichen Wiederherstellung Israels
	Islamische internationale Ratgebung: Fatwas und Gewalt
	Schluss: Gewalt im Register religiöser Sprache
	Zusammenfassung
	Summary

