Praktische Idee oder verniinftiger Glaube?
Aporien moralisch-politischen Fortschritts und

kommende Demokratie’

JAMES D. INGRAM

Mehr noch als andere zergeht der Begriff Fortschritt mit

der Spezifikation dessen, was nun eigentlich damit gemeint sei |[...].
Wer den Begriff prizisieren will, zerstort leicht, worauf er zielt. !
Theodor W. Adorno

I’m for progress. I'm a ,progressiste‘.2
Jacques Derrida in Sydney, 1999

Ist Fortschritt obsolet geworden? Auf jeden Fall scheint er aus der Mode ge-
kommen zu sein. Zwar beschworen die Vertreter der heute herrschenden Ord-
nung, von der Weltbank bis hin zur liberalen Presse, tatsédchlich eine Sicht der
Dinge, die gut in das Viktorianische Zeitalter gepasst hitte: Sie nehmen nach wie
vor an, dass Verbesserungen in Bildung, Wissenschaft, Technologie und Wohl-
stand miteinander zusammenhingen und ihrerseits an Demokratie, den Rechts-
staat, einen starken, aber in seiner Macht eingeschriankten Staat und einen freien
Markt gebunden sind, dass diese Verbesserungen miteinander Hand in Hand ge-

* Eine sehr viel frithere Version dieses Textes habe ich im Jahr 2005 auf dem
deutsch-franzosischen Philosophiekolloquium von Evian vorgestellt. Ich mochte
den Organisatoren und den TeilnehmerInnen dieses Kolloquiums danken. Gil Anid-
jar, Robin Celikates, Susan Ingram, Felix Koch, Markus Reisenleitner und Nermeen
Shaikh danke ich fiir Kommentare und Hinweise sowie Markus Wolf fiir seine
groBziigige Einladung zu diesem Band und fiir seine vorbildliche Ubersetzung.

1 Theodor W. Adorno: ,Fortschritt“, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 617-638, hier S. 617.

2 Jacques Derrida: ,,A Discussion with Jacques Derrida®, in: theory & event 5 (2001),
§31. Es ist wichtig hervorzuheben, dass Derrida seine Bemerkungen auf Englisch
improvisiert hat.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JAMES D. INGRAM

hen und zusammen einen unauthaltsamen Fortschritt erzeugen, selbst wenn die-
ser jederzeit von ,regressiven* Elementen bedroht ist. Gleichzeitig scheint die
allgemeine Stimmung jedoch von Besorgnis und bésen Vorahnungen geprigt zu
sein. Es scheint, als wiirden populdre Kinofilme jeden Sommer aufs Neue Fredric
Jamesons Beobachtung bestitigen, dass es heutzutage leichter ist, sich das Ende
der Welt vorzustellen, als eine bedeutende Verbesserung ihres Zustands.® Beson-
ders in den wohlhabenden Léndern hat sich, wie Herrmann Liibbe schreibt, die
Frage des Fortschritts in die Frage verwandelt, ob wir die von uns selbst in Gang
gesetzten Verinderungen noch bewiltigen kénnen.* Man konnte gut mit Adorno
schlieBen: ,,Heute spitzen derlei Reflexionen sich zu in der Besinnung dariiber,
ob die Menschheit die Katastrophe zu verhindern vermag.*

Die Entzauberung des Fortschritts hat die Philosophie und die Geisteswissen-
schaften seit langem beschiftigt. In der Zeitspanne ungeféhr von 1790 bis 1970,
die als ,,Zeitalter des Fortschritts® bezeichnet werden kénnte, haben bedeutende
Denker immer wieder dem Zeitgeist getrotzt: angefangen bei denen, die bemerkt
haben, dass die Friichte der Moderne bitter schmecken kénnen (Tocquevilles
,sanfter Despotismus®, Webers ,,stahlhartes Gehduse“, Freuds Unterminierung
des rationalen Egos), tiber die, die die Werte in Frage gestellt haben, auf denen
das Selbstvertrauen der Moderne beruhte (Nietzsches Kritik der Dekadenz), bis
hin zu jenen, die ein ebenso unausweichliches Voranschreiten eingerdumt haben
wie die Optimistischsten unter den Fortschrittsgldubigen, allerdings in die ent-
gegengesetzte Richtung (die verschiedenen Verfallsgeschichten). Zwei jlingere
Stationen der Fortschrittskritik verdienen dabei besondere Erwihnung: Nach-
kriegsdenker wie Hannah Arendt oder Karl Popper haben beklagt, dass der Fort-
schrittsgedanke die Menschheit an ein geschlossenes Geschichtsbild ausliefere,
in dem Wabhlfreiheit durch die Illusion eines unvermeidbaren Geschichtsprozes-
ses ersetzt werde, die zu individueller und kollektiver Verantwortungslosigkeit
und damit letztlich zum Totalitarismus fithre, wiahrend der Fortschritt fiir ,,post-
moderne* Autoren wie Jean-Frangois Lyotard und Zygmunt Bauman auch in sei-
nen nicht-totalitdren Formen einen Angriff auf Differenz und Pluralitit darstellt.
Fir beide Stromungen ist er eine Last, von der wir uns befreien miissen.

Allerdings scheint die Idee des Fortschritts in demselben Mafle unvermeidbar
zu sein, wie es schwer ist, sie sich anzueignen. Auch wenn sie von vielen Bedeu-
tungsdimensionen gereinigt werden muss, die sie auf dem Gipfel ihrer Populari-
tdt im 19. Jahrhundert auszeichneten, bleibt sie in der Sphire des Praktischen
nichtsdestoweniger in derselben Weise lebendig, wie sie es fiir Kant gewesen ist:
als Fundament, an dem sich unsere Hoffnungen und Handlungen orientieren. Um
in der Gegenwart eine Entscheidung treffen zu kénnen, brauchen wir eine Vor-

3 Vgl. Fredric Jameson: The Cultural Turn, London: Verso 1998, S. 42.

4 Vgl. Herrmann Liibbe: ,,Evolutiondre Beschleunigung und historisches Bewuft-
sein®, in: ders., Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik
der Historie, Basel, Stuttgart: Schwabe & Co. 1977, S. 304-335.

5 Th. W. Adorno: ,,Fortschritt“, S. 617f.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 101

stellung von der Zukunft oder der Richtung, die wir erreichen oder einschlagen
wollen. Den Lesern von Jacques Derridas Ausfliigen in die praktische Philoso-
phie in den vergangenen beiden Jahrzehnten wird diese Figur von Notwendigkeit
und Unmdoglichkeit, von einem Begriff, den wir brauchen, tiber den wir aber
nicht verfiigen konnen, vertraut sein. Vielleicht mehr als jeder andere zeitgends-
sische Denker hat Derrida sich darum bemiiht, sowohl die Unvermeidbarkeit der
stirksten normativen Anspriiche als auch die extreme Schwierigkeit, ja sogar die
Unmoglichkeit ihrer Einlosung hervorzuheben. An welchen Denker kénnte man
sich folglich besser wenden, wenn es darum geht eine Idee zu iiberdenken, die
unverfligbar geworden zu sein scheint und dabei zugleich aber unverzichtbar ge-
blieben ist?

Im Folgenden werde ich versuchen, Derrida in die jiingere Geschichte des
Fortschrittsdenkens einzuordnen. Dabei werde ich zuerst die moderne Konzep-
tion des Fortschritts betrachten und darstellen, wie moderne Vertreter der Fort-
schrittsidee sie in Antwort auf die Katastrophen unserer Geschichte transformiert
haben (1). In der Folge werde ich mich der Idee zuwenden, die meiner Auffas-
sung nach der beste politische Ausdruck des modernen Fortschrittsglaubens ist:
der Idee der Demokratie. Hier werde ich zeigen, dass sie sogar noch in ihren ra-
dikalsten Formen einer Logik folgt, die von Kant entwickelt wurde (2). Erst da-
nach werde ich den besonderen Beitrag betrachten, den Derrida fiir das Denken
von Demokratie und Fortschritt geleistet hat, das er mit seiner originellen Kon-
zeption der démocratie a venir zugleich bekriftigt und herausfordert (3). Denn
selbst wenn Derrida, wie er in dem obigen Zitat sagt, den Fortschritt ebenso sehr
,.liebt”, wie davon ausgegangen werden kann, dass er die Demokratie liebt, er-
weist sich seine Liebe doch nicht als frei von Misstrauen und dem Wunsch das
Geliebte zu verdndern — und sei es nur (wie es in solchen Fillen so oft vor-
kommt), um dem zur Wirklichkeit zu verhelfen, was es immer schon gewesen
sein wird.

1. Aspekte des Fortschritts

Es ist nicht allzu schwer zu verstehen, warum die Idee des ,,Fortschritts* so sehr
in Misskredit geraten ist, dass wir heutzutage geneigt sind, den fiir Kant oder
Condorcet, Marx oder Mill noch zur Verfligung stehenden Optimismus fiir un-
moglich zu halten. Angesichts des Kolonialismus, des totalen Kriegs, von Geno-
ziden, des Totalitarismus, der Atombombe, der Okologischen Katastrophe
u. a. m. klingt der Satz, dass der menschlichen Gestaltung keine Grenzen gesetzt
sind, eher wie eine Drohung als ein Versprechen. Es ist viel sagend, dass ,,pro-
gressiv® heute jene genannt werden, die diejenigen Tendenzen zu kontrollieren

6 Der Autor spielt hier auf die Selbstbezeichnung sozialdemokratischer und anderer
linker Politikerinnen und Politiker in Nordamerika als ,,progressives* an, die an die

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JAMES D. INGRAM

oder zu begrenzen versuchen, die Sozialtheoretiker gewohnlich fiir spezifisch
modern gehalten haben: soziale Rationalisierung, 6konomische Expansion, tech-
nologische Entwicklung, Individualisierung etc. Gleichwohl tiberlebt die Fort-
schrittsidee nicht nur, um die Michte und Prozesse, die unsere Welt formen,
ideologisch zu legitimieren, obwohl sie diese Funktion natiirlich ebenfalls hat,
sondern auch als eine Idee, in deren Namen diese Miachte und Prozesse bekdampft
werden konnen.

Ich werde mit Reinhart Kosellecks und Christian Meiers Darstellung der
Entwicklung der Fortschrittsidee in der Moderne beginnen. Darin argumentieren
die beiden Autoren, dass sich die spezifisch moderne Konzeption des Fortschritts
von anderen Konzeptionen durch zwei Merkmale unterscheidet.” Der Fortschritt
ist erstens im Prinzip unbegrenzt. Anders als in fritheren, zyklischen oder apoka-
lyptischen Konzeptionen lésst sich in der Moderne nicht mehr sagen, wie weit
der Fortschritt geht und wo er enden wird. Zweitens héngt der Fortschritt ent-
scheidend (wenn auch selten vollstindig) vom menschlichen Handeln ab. Die ba-
sale Triebfeder der Entwicklung ist weder Gott noch die Natur, sondern die zu-
nehmend selbstbewusste Aktivitit der Menschen.® Aus der Darstellung von Ko-
selleck und Meier lassen sich drei zentrale Aspekte moderner Fortschrittskonzep-
tionen herausdestillieren:’

e Wissenschaft und Technologie: Der vielleicht dominante Aspekt verzeichnet
eine Entwicklung von Wissenschaft, Technologie und Konsum, d. h. Wissen,
Macht und Wohlstand. Fiir Francis Bacon, dem diese Idee oft, klassisch etwa
bei Adorno und Horkheimer, zugeschrieben wird, hangen diese drei Bereiche
eng zusammen. Ein ehrgeiziges wissenschaftliches Forschungsprogramm
vergroBert unsere Macht {iber die Natur und ermdéglicht so eine Steigerung
der Bequemlichkeit und Sicherheit unseres Lebens. Diese Auffassung hat den
Vorteil, dass der Fortschritt leicht gemessen werden kann (in Veroffentli-
chungen, technologischen Errungenschaften, Pro-Kopf-Einkommen) und
stellt die Grundlage dar, auf der ,,fortgeschrittene von ,,weniger fortgeschrit-
tenen oder ,,sich entwickelnden® Gesellschaften unterschieden werden. Al-
lerdings ist diese Art der Entwicklung, wie Kritiker von den Romantikern
iber die Frankfurter Schule bis hin zu den Postmodernen immer wieder be-
merkt haben, insofern hochst ambivalent, als sie in einem immer gréBeren

Stelle der als diskreditiert wahrgenommenen Bezeichnung als ,,liberals“ getreten ist.
—Anm. d. U.

7 Vgl. Reinhart Koselleck/Christian Meier: ,,Fortschritt”, in: Otto Brunner/Werner
Conze/Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexi-
kon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 2, Stuttgart: Ernst Klett
1975, S. 351-423, hier: S. 390-403.

8 Diese ist das Hauptthema des Buchs von Hans Blumenberg: Die Legitimitét der
Neuzeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1966.

9 Sie untersuchen auch den Fortschritt in der Kunst und konzentrieren sich dabei auf
die querelle des anciens et des modernes, was ich hier vernachlassige.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 103

Ausmall mit Herrschaft und Zerstorung der Natur, anderer Menschen und
schlieBlich unserer selbst einhergeht.

Moral: Die Aufkliarung setzte darauf, dass der Fortschritt in der Wissenschaft
und insbesondere im Handel die Menschen ,,weicher®, offener in ihren Sym-
pathien, kooperativer und feinsinniger sowie weniger aggressiv machen wiir-
de. Im 18. Jahrhundert wurde jedoch einigen deutlich, dass weder der kultu-
relle noch der materielle Fortschritt die Menschen besser oder gliicklicher zu
machen scheint. Insbesondere Rousseaus ,,Diskurse* haben dem Verdacht ein
Denkmal gesetzt, dass uns der Fortschritt schlechter macht, indem er uns der
Welt, den anderen und uns selbst entfremdet, uns kilter, selbstsiichtiger,
oberflichlicher, kalkulierender werden ldsst. Auch Kant sah in den Errungen-
schaften seiner Zeit ,,nichts als lauter Schein und schimmerndes Elend®, die
nur durch eine noch in ferner Zukunft liegende moralische Vervollkomm-
nung iiberwunden werden konnten.'” Die Hoffnung auf einen moralischen
Fortschritt besteht nichtsdestoweniger fort und kann heute vielleicht am bes-
ten als wachsende Sensibilitdt und Offenheit fiir diverse ,,Andere” gefasst
werden.

Politik: Gerade weil der moralische Fortschritt einen so flichtigen Charakter
hat, haben sich viele Denker seit dem 18. Jahrhundert stattdessen der Politik
und der Organisation der Gesellschaft zugewandt. Wenn die Menschen nicht
,,besser” gemacht werden konnen, so ihre Vermutung, kann vielleicht die Ge-
sellschaft gerechter oder zumindest weniger ungerecht gemacht werden — ein
Problem, von dem Kant glaubte, dass es ,,selbst fiir ein Volk von Teufeln
(wenn sie nur Verstand haben) auflsbar'! sei. Hier findet sich ein Spektrum
teilweise miteinander iiberlappender Ansichten, das sich vom liberalen Pri-
mat der Verhinderung von Grausamkeit und willkiirlicher Machtausiibung
(von Montesquieu bis Rorty) bis hin zum demokratischen oder demokratisch-
sozialistischen Projekt erstreckt, die gleiche Freiheit und Wiirde aller zu be-
fordern (von Kant iber Marx bis hin zur gegenwirtigen ,,emanzipatorischen®
Politik). Diesen Auffassungen zufolge sind unsere Institutionen unendlich
verbesserbar oder ,,perfektibel (Rousseau), selbst wenn es die Menschen
nicht sind. Es ist diese Art von Verbesserung, auf die auch heutzutage eine
progressive® Politik abzielen sollte.

Die meisten positiven Bezugnahmen auf die Idee des Fortschritts sind nach wie
vor durch das wissenschaftlich-technische, das moralische und das politische Re-
gister geprigt. Unter ihnen ist der wissenschaftlich-technische Fortschritt am
leichtesten zu erfassen, aber auch am fragwiirdigsten. An ihnen entziindet sich

10 Immanuel Kant: ,Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Ab-

sicht”, in: ders., Werke, Bd. 8, hg. v. der koniglich-preuflischen Akademie der Wis-
senschaften, Berlin: Verlag Georg Reimer 1912, S. 15-32, hier: S. 26.

11 Immanuel Kant: ,,Zum ewigen Frieden®, in: ders., Werke, Bd. 8, S. 341-386, hier:

S. 366.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JAMES D. INGRAM

die Besorgnis iiber Entfremdung, Gewalt, soziale Desintegration, Umweltzersto-

rung etc., die die Reflexion der Moderne von Beginn an begleitet hat. Selbst

wenn die Vorteile eines breiteren Wissens sowie groflerer Bequemlichkeit und

Sicherheit schwer zu leugnen sind, so scheinen diese doch intern mit den dunklen

Seiten der Moderne zusammenzuhingen. Die selben prometheischen Krifte, die

es uns ermoglichen, Hunger und Krankheit ein Ende zu setzen und andere wahre

Wunder zu bewirken, machen es uns auch moglich, die Erde zu verwiisten und

unsere Mitmenschen zu vernichten. Demgegeniiber scheint der moralische und

politische Fortschritt in seinen verschiedenen Bedeutungen weniger ambivalent
zu sein. Obwohl er ebenfalls mit anderen, weniger attraktiven Dingen vermischt
oder verbunden sein kann, wenn Demokratie beispielsweise mit einer morderi-
schen Form der Solidaritit einhergeht,'? so scheinen diese doch nicht norwendig
mit den positiven Phdnomenen, die sie begleiten, zusammenzuhéngen. Es ist
schwer vorstellbar, dass man eine grofere Sensibilitdt gegeniiber anderen, ein ge-
ringeres Ausmall an Gewalt, Herrschaft und Diskriminierung, mehr Freiheit,

Gleichheit und Inklusion nicht willkommen heiflen wird. Sie sind ceteris paribus

an sich gut.

Auch wenn viele zumindest in der letzten, moralisch-politischen Hinsicht
Anhénger der Aufklarung geblieben sind, so ldsst sich doch nicht bezweifeln,
dass die ambitionierteren Varianten des Fortschritts inzwischen zurechtgestutzt
worden sind. Eine niitzliche Ubersicht {iber den niichternen Fortschrittsglauben
von heute findet sich am Ende der ideengeschichtlichen Untersuchung von Pier-
re-André Taguieff. Fortschritt, so Taguieff, kann und sollte gedacht werden ohne:
e den Glauben an einen automatischen Fortschritt*,'* d. h. ohne die Idee, dass

der Fortschritt notwendig oder unausweichlich ist. Statt durch Gott, den

».doux commerce* (der heutzutage in sein Gegenteil umzuschlagen scheint),

Kants ,,gesellige Ungeselligkeit™, Hegels ,,List der Vernunft®, Marx’ Klas-

senkampf etc. garantiert zu werden, miissen wir ihn als kontingent, zerbrech-

lich und jederzeit von Riickschritten bedroht ansehen;

e den Glauben, dass alle Arten des Fortschritts sich notwendig und harmo-
nisch auseinander ergeben (der moralische und politische aus dem techni-
schen und wissenschaftlichen Fortschritt).'* Das macht es nicht nur notwen-
dig, den ,kantischen* (moralisch-politischen) von dem ,baconianischen
(wissenschaftlich-technischen) Fortschritt abzulsen. Es bedeutet auch, die
,,naive Uberzeugung, dass alle ,guten Dinge* zusammenpassen und sich ge-
meinsam miteinander verbessern®, d. h., dass der Fortschritt ein kostenloses,
reines Gut sein kann, aufzugeben.

12 Vgl. Michael Mann: The Dark Side of Democracy. Explaining Ethnic Cleansing,
New York: Cambridge University Press 2004.

13 Pierre-André Taguieff: Du progres. Biographie d’une utopie moderne, Paris: Librio
2001, S. 179-80.

14 Ebd.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 105

Am Ende, so Taguieff, bleibt die Uberzeugung, dass wir die Verhiltnisse in der
moralisch-politischen Sphére verbessern konnen und sollten, selbst wenn dies
nur in bestimmten Hinsichten gelingen mag — eine Ansicht, die er Meliorismus
(,,méliorisme*) nennt. Thr wiirden sich, wie ich denke, heutzutage viele, vielleicht
sogar die meisten ,,Progressiven* anschlieBen. Als bescheidene Konzeption
scheint sie der Fortschrittskritik der Nachkriegszeit und der Postmoderne zu ent-
gehen, indem sie den Fortschritt vom Gedanken der Unausweichlichkeit und To-
talitdt befreit. Wenn wir uns nun zuerst einigen spezifischer demokratischen
Fortschrittskonzeptionen und schlieBlich ihrer Radikalisierung durch Derrida
zuwenden, wird sich allerdings auch zeigen, dass der Meliorismus weder der
Schwierigkeit des Fortschrittsbegriffs noch dem mit ihm verbundenen Verspre-
chen vollkommen gerecht wird.

2. Demokratischer Fortschritt

Ich werde mich nun der Demokratie als dem zentralen politischen Ort des mo-

dernen Fortschritts zuwenden. Demokratie ist bekanntlich auf die unterschied-

lichsten Weisen definiert worden, angefangen beim Hinweis auf regelmiBige

Wabhlen bis hin zur universellen Emanzipation der Menschen. Aber fast alle diese

Definitionen gehen auf die klassische Konzeption der ,,Herrschaft des demos®,

des Volks, zuriick. An dieser Stelle werde ich drei Merkmale der Demokratie ge-

nauer betrachten, die besonders gut zur Moderne und ihrer Konzeption des Fort-
schritts passen.

e Die Grundlage der Demokratie ist wesentlich unbestimmt. Die Idee der
Volksherrschaft hat, zumindest in ihren modernen Varianten, keine notwen-
digen Konsequenzen, die bestimmen, wie oder auf welcher Grundlage regiert
werden sollte. Anders als in fritheren Regimes, in denen die politisch-soziale
Ordnung auf einer metaphysischen Grundlage basierte, einem umfassenden
Sinnhorizont, der den Menschen mit dem Kosmos verband, beruht die mo-
derne Demokratie gerade auf dem Fehlen eines solchen Prinzips.”” Nach
Claude Lefort ist die Demokratie die Gesellschaftsform, die allein auf der
allgegenwirtigen Moglichkeit des Konflikts dariiber beruht, wer die Herr-
schaft wie und auf welcher Grundlage ausiiben soll. Jede Losung dieses Kon-
flikts ist vorldufig und angreifbar. Die Demokratie beruht nach dieser Sicht-
weise auf dem paradoxen Prinzip der An-Archie, dem Fehlen eines letzten
Prinzips oder einer letzten Grundlage (arché).'®

15 Vgl. Claude Lefort: ,,Die Frage der Demokratie®, in: Ulrich Rédel (Hg.), Autonome
Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 281-
297.

16 Vgl. die Ausarbeitung von Leforts Demokratietheorie durch Miguel Abensour:
,Démocratie sauvage et principe d’anarchie” in: ders., La démocratie contre 1’Etat.
Marx et le moment machiavélien, Paris: Félin 2004, S. 161-190.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | JAMES D. INGRAM

In derselben Weise ist das Subjekt der Demokratie, ,,das Volk“, wesentlich
unbestimmt. Demokratietheoretiker bezeichnen als das ,,demokratische Para-
dox“ die Idee, dass es keinen demokratischen Weg gibt, das demokratische
,,Volk*“ abzugrenzen, weil eine demokratische Entscheidung dariiber gerade
eine solche Abgrenzung bereits voraussetzt.'” Eine Moglichkeit, auf dieses
Paradox zu reagieren, besteht darin zu sagen, dass ,,das Volk* jeden ein-
schliet. Es ist prinzipiell universell. Jacques Ranciére treibt diese Logik
einen Schritt weiter, indem er Demokratie nicht nur als Herrschaft eines je-
den, sondern jedes beliebigen (n’importe qui) versteht.'® Die Demokratie ist
folglich ein Prinzip, das den Herrschaftsanspruch jeder spezifischen Person
oder Gruppe erschiittert. Mehr als ein bloBBes Unbestimmtheitsprinzip wird
sie damit zu einer Figur der Unterbrechung, auf deren Grundlage jede Hierar-
chie oder AusschlieBung angegriffen werden kann. Sie ist ein Mittel im
Kampf fiir die EinschlieBung der Ausgeschlossenen.

SchlieBlich ist der /nhalt der Demokratie, sind die Pridikate, die ihr als unbe-
grenzt ausdehnbarem Subjekt zugesprochen werden kénnen, ebenso wesent-
lich unbestimmt. Das wurde von Etienne Balibar gezeigt, der zwei Ideen
untersuchte, mit deren Hilfe die moderne Demokratie iiblicherweise definiert
wird: Freiheit und Gleichheit. Balibar zufolge sind sie im Unterschied zur
herkdmmlichen Sichtweise, die eine unauthebbare Spannung zwischen die-
sen beiden Ideen ausmacht, in der Erkldrung der Menschen- und Biirgerrech-
te der Franzosischen Revolution wechselseitig voneinander abhéngig und
verstdrken einander: Eine Einschrankung der einen bedeutet, die andere eben-
falls einzuschrinken, wihrend sich die eine nur ausweiten l4sst, wenn die an-
dere ebenfalls ausgeweitet wird. Beide bilden letztlich ein einziges universel-
les Prinzip, égaliberté, das intern unbegrenzt ist.'” Fiir Balibar steckt dieses
Prinzip den Rahmen fiir eine moderne, emanzipatorische Politik ab, die als
ein unaufhorliches Bemiihen darum verstanden wird, Freiheit und Gleichheit
durch die Uberwindung partikularer Einschrinkungen ihrer Tiefe und Reich-
weite zu erweitern.

Diese drei Elemente der modernen Demokratie — ihre Vorldufigkeit, ihr unbe-
grenztes Subjekt und die unbegrenzte gleiche Freiheit, die dieses Subjekt ver-
wirklichen sollte — haben zur Folge, dass sie sowohl in sich selbst ohne Funda-
ment als auch grenzenlos ausdehnbar ist. Es ist diese Eigenschaft, so meine The-
se, die sie zum politischen Gegenstiick der modernen Konzeption des Fortschritts
macht: Sie schreibt eine Bewegung in Richtung immer groferer Freiheit, Gleich-

17
18

19

Vgl. Chantal Mouffe: The Democratic Paradox, London: Verso 2000.

Vgl. Jacques Ranciere: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002, Kap. 1 und 2.

Vgl. Etienne Balibar: ,,,Droits de I’homme* et ,droits du citoyen‘: La dialectique
moderne de 1’égalité et de la liberté®, in: ders., Les frontieres de la démocratie, Pa-
ris: La Découverte 1992, S. 124-150.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 107

heit und Einbeziehung vor, die keinen bestimmbaren Endpunkt hat. Obwohl die
eben diskutierten Beitrdge zur Demokratietheorie aus einem Bereich stammen,
der tiblicherweise als ,,poststrukturalistisch* bezeichnet wird, gehéren sie doch
nicht weniger zum Erbe der Aufklarung. Bereits das kantische Rechtsprinzip, das
besagt, dass die Freiheit eines jeden nur durch die gleiche Freiheit der anderen
beschriinkt werden darf,” ist zumindest in seinen Implikationen mit der Forde-
rung nach unbegrenzter égaliberté identisch. In diesem Sinne er6ftnet der demo-
kratische Fortschritt einen Horizont und eine Aufgabe, deren Grenzen, wie
Adorno in unserem Motto schreibt, nicht genau umrissen werden kénnen, ohne
zugleich ihr zukiinftiges Potential einzuschrianken. Derrida eignet sich diesen un-
begrenzten Horizont und diese Aufgabe an, ohne ihre beunruhigende Kraft zu
verschweigen.

3. Fortschritt und kommende Demokratie

Ein bemerkenswertes Merkmal von Derridas wichtigstem Beitrag zur politischen
Theorie, seinem Begriff der kommenden Demokratie (démocratie a venir), be-
steht darin, dass er sie an keiner Stelle mit Hilfe des Begriffs der ,,Herrschaft des
Volkes definiert. In der Tat hat er es seit seiner ersten Verwendung dieses Be-
griffs im Jahr 1990 in der Regel vermieden, ihn tiberhaupt zu definieren. Statt
dessen hat er ihn konsistent mit Hilfe jener doppelten Geste entfaltet, die fiir sei-
ne Behandlung aller affirmativen Begriffe — angefangen beim Begriff der Ge-
rechtigkeit tiber den Begriff der Vergebung bis hin zur Gastfreundschaft — cha-
rakteristisch ist, die er seit der so genannten (und hiufig bestrittenen’') , ethi-
schen Wende“ der 1980er Jahre entwickelt hat. Auf der einen Seite ibernimmt
Derrida die ererbte Bedeutung dieser Begriffe und untersucht ihren Gebrauch in
der westlichen philosophischen Tradition, um die uneingestandenen Einschrin-
kungen und Qualifizierungen aufzuzeigen, mit denen sie belastet sind. Als Ein-
schriankungen und Qualifizierungen erscheinen sie freilich erst vor dem Hinter-
grund einer ,,reinen”, unbedingten Version der zugrunde liegenden Idee, die nir-
gendwo ausbuchstabiert wird, obwohl sie in jedem einzelnen Fall intuitiv plausi-
bel zu sein scheint.

Diesen doppelten, zugleich kritischen wie affirmativen Bezug auf die Demo-
kratie hebt Derrida in Politik der Freundschaft ausdriicklich hervor:

Soll man die Dekonstruktion eines weithin herrschenden Begriffs der Demokratie ihrer-
seits noch im Namen der Demokratie, einer kommenden und im Kommen bleibenden
Demokratie in Angriff nehmen? Die Dekonstruktion all der Pradikate, die in jenem Be-

20 Vgl. Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke, Bd. 6, hg. v. der
koniglich-preuflischen Akademie der Wissenschaften, Berlin: Verlag Georg Reimer
1907, S. 203-493, hier: S. 230-231.

21 Derrida bestreitet, dass es eine solche Wende gegeben hat.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | JAMES D. INGRAM

griff zusammentreten, unter dessen Hinterlassenschaften man unweigerlich auch auf das
Gesetz der Geburt und Abstammung st6ft, auf das natiirliche oder ,,nationale” Gesetz,
auf das Gesetz der Homophilie und des Autochthonen und auf jene staatsbiirgerliche
Gleichheit (die Isonomie), die sich auf die Gleichheit der Geburt (die Isogonie) griindet,
auf die Gleichheit der Abstammung als Bedingung einer Berechnung der Einwilligung
und also der Aristokratie der Tugend und der Weisheit, etc.?*

Dass Derrida diese Frage positiv beantwortet, macht sichtbar, dass er einen posi-

tiven Bezug auf die Demokratie nur deswegen beibehilt, um sich gegen die real

existierenden Demokratien auf sie zu berufen, die jede fiir sich die Prinzipien der

Inklusion, Freiheit und Gleichheit gefihrden. Die Demokratie bleibt ,,im Kom-

men“, insofern die Wirklichkeit der Demokratie ihrer Idee immer schon unange-

messen war und bleiben wird. Wie ich allerdings vor allem mit Blick auf die spa-
tere Verteidigung und Verdeutlichung dieser Idee in Schurken™ zeigen mochte,
besteht diese Unangemessenheit in verschiedenen Dimensionen, von denen eini-
ge in der Tradition der modernen, kantischen Konzeption des Fortschritts stehen

(1), wihrend andere sie erweitern (2) und einige, wie ich argumentieren werde,

nicht nur sie, sondern ebenso die moderne Konzeption des Politischen insgesamt

in Frage stellen (3).

(1) Derridas doppelte Entfaltung der Idee der Demokratie kann zunéchst mit
den drei Aspekten der oben dargestellten fortschrittlichen Auffassung der Demo-
kratie in Verbindung gebracht werden. Dies geht aus der Erlduterung hervor, die
Matthias Fritsch von ihr gibt, derzufolge sie auf der ,,normativen Bekréftigung
der Offenheit der Zukunft beruht“. Fritsch konzentriert sich auf drei Aspekte die-
ses Gedankens:**

e _Wenn man die Demokratie kritisiert”, schreibt Fritsch, ,,geschieht dies im
Namen der Demokratie. Wie in Leforts an-archischer Konzeption beriick-
sichtigt, Derrida zufolge, ,,der Ausdruck ,kommende Demokratie* die absolu-
te und intrinsische Historizitét des einzigen Systems, welches das Recht auf
Selbstkritik und Perfektibilitidt — die Formel einer Autoimmunitét — in sich, in
seinen Begriff, aufnimmt.“*> Demokratie kann immer im Namen der Demo-
kratie kritisiert werden. In diesem Sinne, so Derrida, ,,[steht] [d]er Ausdruck
,kommende Demokratie fiir eine kdmpferische und schrankenlose Kritik*
und fungiert ,,[a]ls Waffe gegen die Feinde der Demokratie,® wihrend er
zugleich verhindert, dass die Demokratie zum Alibi oder zur Entschuldigung

22 Jacques Derrida: Politik der Freundschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002,
S. 153f.

23 Vgl. Jacques Derrida: Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003.

24 Matthias Fritsch: ,,Derrida’s Democracy to Come®, in: Constellations 9 (2002),
S. 574-597, hier: 577-580. Ich habe die Reihenfolge von Fritschs Punkten verdn-
dert, um sie an die des vorhergehenden Abschnitts anzupassen.

25 J. Derrida: Schurken, S. 124.

26 Ebd., S. 123.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 109

ihrer undemokratischen Aspekte verkommt. Insofern sie Selbstbefragung und
Selbstkritik nicht nur erlaubt, sondern auf ihnen basiert, ist die Demokratie
schon aufgrund der ihr eigenen Gestalt auf unbegrenzte Selbstkorrektur und
-verbesserung ausgerichtet.

e Die ,,Offenheit“ der Demokratie, fihrt Fritsch fort, ,,erstreckt sich auch auf
die Subjekte* der Demokratie. Hier néhert sich Derridas Konzeption derjeni-
gen Ranciéres. Demokratie, schreibt Derrida, ist ,,das einzige universalisier-
bare [Verfassungsmodell], und darin liegt seine Chance und seine Zerbrech-
lichkeit“.”” Die Rechte, die die Demokratie verleiht, gelten prinzipiell fiir je-
den beliebigen (n’importe qui), ,,vor jeder metaphysischen Bestimmung des
Jrgendwer als Subjekt, menschliche Person, BewuBtsein, vor jeder rechtli-
chen Festlegung als Gleicher, Landsmann, Artgenosse, Bruder, Néchster,
Glaubensbruder oder Mitbiirger.“*® Das Subjekt der Demokratie kann unbe-
grenzt ausgedehnt werden. Es ermoglicht eine ,,Ausweitung des Demokrati-
schen iiber die nationalstaatliche Souverénitit, iiber die Staatsbiirgerschaft
hinaus“*’, bis hin an die Grenzen der menschlichen Gattung.*°

e Schlussendlich, so Fritsch, ,,gesteht die Demokratie ihre eigene konstitutive
Unvollstiandigkeit®, eine ,,notwendige Unangemessenheit von Ideal und
Wirklichkeit™ ein. Sie ermoglicht, ,,dass sich fiir die Perfektionierbarkeit Ge-
legenheiten er6ffnen”. Wie bei Balibar erscheinen diese Gelegenheiten, die
Demokratie auszudehnen, fiir Derrida zunichst einmal negativ, als Negatio-
nen partikularer, unsichtbarer oder als selbstverstindlich vorausgesetzter
Verweigerungen der égaliberté. Jede Verweigerung demokratischer Univer-
salitdit — die Abgeschlossenheit der Autochthonie; das Modell der Familie,
speziell des Bruders auf Kosten der Schwester; die Beschrankung des Biir-
gerstatus auf eine Aristokratie der tugendhaften und weisen Menschen — ent-
hilt die Chance der Einbeziehung und Gleichstellung. Die Perfektibilitit der
Demokratie passt ebenso wie die Arbeit der Selbstkritik und der Erweiterung
des demokratischen Subjekts hervorragend in den Rahmen des modernen
Fortschrittsdenkens: Obwohl die Verleugnungen des demokratischen Gedan-
kens moglicherweise nie ein Ende haben werden, liefert uns die Idee der
Demokratie gleichwohl eine Aufgabe sowie eine Bahn, entlang der wir sie
verfolgen konnen, indem sie uns dazu anhélt, unauthorlich gegen willkiirli-
che Einschriankungen des Prinzips der Demokratie zu kdmpfen.

(2) Derridas Konzeption von Demokratie scheint bis hierher in der kantischen,
progressivistischen Tradition zu stehen: Die kommende Demokratie wire eine
unabgeschlossene, vielleicht unendliche Aufgabe, die unsere Anstrengungen aber
nichtsdestoweniger orientieren kann. Allerdings hat Derrida von Beginn an Vor-

27 Ebd, S. 124.
28 Ebd., S. 123.
29 Ebd., S. 124f.
30 Vgl. Jacques Derrida: L’ Animal que donc je suis, Paris: Galilée 2006.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | JAMES D. INGRAM

behalte — die, wie er warnend hinzufiigt, keine Einwénde darstellen — gegen diese
kantische Konzeption zum Ausdruck gebracht. Obwohl er zugibt, dass ,,die regu-
lative Idee in Ermangelung eines Besseren [...] vielleicht ein letzter Riickhalt
bleibt“31, hat er ihrer Anziehungskraft doch widerstanden. Er besteht darauf, dass
die kommende Demokratie ,,weder die Idee im Kantischen Sinne noch den heuti-
gen, determinierten, begrenzten Demokratiebegriff, sondern die Demokratie als
Erbe eines Versprechens“32 meint. Wie aber unterscheidet sich dieses ,,Erbe eines
Versprechens® dann von der kantischen regulativen Idee? Und was bedeutet dies
fuir unser Verstdndnis von Fortschritt?

Derridas erster Einwand gegen die regulative Idee lautet, dass ,,die regulative
Idee in der Ordnung des Moglichen (verbleibt), [...] ein zweifellos mogliches,
wenngleich ins Unendliche aufgeschobenes Ideal’ darstellt. Fiir ihn gilt da-

gegen:

[D]ie Demokratie bleibt kiinftig, bleibt im Kommen, bleibt, indem sie kommt, das ist ihr
Wesen, sofern sie bleibt: Sie wird nicht allein unbegrenzt vervollkommnungsfahig, also
stets unzuldnglich und zukiinftig sein; der Zeit des Versprechens angehorend, wird sie
vielmehr stets, in jeder ihrer kiinftigen Zeiten, kiinftig und im Kommen bleiben: Selbst
wenn es Demokratie gibt — sie existiert nicht, sie ist nie gegenwirtig, sie bleibt das
Thema eines nicht darstellbaren und nicht zur Anwesenheit zu bringenden Begriffs.34

Das heift, ,,dal die Demokratie niemals existieren wird im Sinne von gegenwar-
tiger Existenz: nicht nur weil sie aufgeschoben wird, sondern auch weil sie in
ihrer Struktur stets aporetisch bleiben wird.“*> Nun kann auch eine kantische Idee
nicht als Gegenstand der Erfahrung existieren, allerdings nur aus dem Grund,
weil es keinen empirischen Zirkel geben darf: Die Idee ist eine Abstraktion, der
in der Welt nichts entsprechen kann. Was Derrida im Sinn hat, kann dagegen aus
internen Griinden nicht einmal als Idee existieren.

Die Demokratie hat zum Teil deswegen eine aporetische Struktur, weil sie
sich aus heterogenen, ja sogar inkommensurablen Elementen zusammensetzt.
Nehmen wir zum Beispiel Freiheit und Gleichheit: Wahrend diese beiden Werte
nach Balibar miteinander vertraglich sind und sich sogar gegenseitig verstirken,
sagt Derrida, ,,daB3 die Gleichheit Ma3 und Kalkiil (also Bedingtheit) dort einzu-
fiihren strebt, wo die Freiheit ihrem Wesen nach unbedingt, unteilbar, jedem
Kalkiil und MaB fremd ist.“*® Sich die Versshnung dieser beiden unvereinbaren
Elemente vorzustellen, wiirde bedeuten, den Motor des demokratischen Fort-
schritts zum Stillstand zu bringen, denn es wiirde verlangen, dass wir das aktuelle

31 J. Derrida: Schurken, S. 119.

32 Jacques Derrida: ,,AuBer dem Namen (Post-Scriptum)®, in: ders., Uber den Namen.
Drei Essays, Wien: Passagen-Verlag 2000, S. 63-122, hier: S. 113.

33 Ebd.

34 ]. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 409.

35 J. Derrida: Schurken, S. 123f.

36 Ebd., S. 73f.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 111

Verstdndnis ihrer wechselseitigen Begrenzung akzeptieren. Wenn wir aber das,
was heutzutage moglich scheint, akzeptieren — oder umgekehrt, wenn wir es
unterlassen auf dem zu bestehen, was un-moglich erscheint —, akzeptieren wir die
Grenzen, die heutzutage die demokratische Praxis und das demokratische Ideal
einschranken. Das Unmégliche als solches anzuerkennen ist daher die Bedingung
der Moglichkeit dafiir, tiber das, was heute moglich scheint, hinauszugehen.g’7
Nur durch das Streben nach dem Unmdéglichen kénnen wir neue Moglichkeiten
moglich machen.

Ein weiterer Einwand gegen die regulative Idee héngt mit Derridas Phéno-
menologie der praktischen Erfahrung und insbesondere mit seiner Konzeption
der Zeit zusammen.*® Eine Grundlage des Verlangens nach zukiinftigem Fort-
schritt und die Quelle, aus der dieser Fortschritt entspringen kann, ist, wie er in
Marx’ Gespenster hervorhebt, das uneingeldste Verméchtnis der Vergangenheit,
das die Gegenwart heimsucht.”® In einer der frithesten Bezugnahmen auf diese
Idee erklirt er: ,,Gemeint ist eine Demokratie, die sich durch die Struktur des
Versprechens ausweisen mull — und folglich durch das Geddchtnis dessen, was
hier und jetzt zukunfistréchtig ist.*° Obwohl der Impuls der Idee der Demokratie
aus der Vergangenheit kommt, entfaltet er seine Wirkung doch in der Gegenwart.
Es wire folglich ein Fehler, die kommende Demokratie in kantischen Begriffen
als zukiinftig oder ideal zu begreifen, denn wir erfahren sie jetzt: ,,[E]s [das Un-
mogliche der kommenden Demokratie, M.W.] eilt mir voraus und erfat mich
hier und jetzt auf nicht virtualisierbare Weise, in actu und nicht in potentia. [...]
Dieses Un-mogliche ist also keine (regulative) Idee und kein (regulierendes)
Ideal. Es ist das, was obendrein unbestreitbar real ist. Und sinnlich. Wie der an-
dere.«"!

Die andere Hilfte dieser Darstellung praktischer Erfahrung legt den Fokus
auf die Entscheidung. Nach Derrida beruht Verantwortung immer auf einer Ent-
scheidung, die per definitionem nicht auf die Griinde reduziert werden kann, aus
denen sie getroffen wird. In einer berithmten Stelle in Gesetzeskraft insistiert er —
mit der Formel Kierkegaards, dass die Entscheidung der Wahnsinn ist — darauf,
dass das Element der Verantwortung in der Entscheidung erst dann ins Spiel
kommt, wenn uns die Griinde ausgehen. Wenn normative Zielvorstellungen wie
die Demokratie als formalisierbar, reprasentierbar oder erkennbar vorgestellt
wiirden, wiirde dies unsere Verantwortung fiir ihre Realisierung beschrénken.
Derrida erklart dies in einem spéten Interview:

37 Vgl. Penelope Deutscher: ,,Loving the Impossible: Derrida, Rousseau, and the Poli-
tics of Perfectibility, in: Stephen H. Daniel (Hg.), Current Continental Theory and
Modern Philosophy, Evanston: Northwestern University Press 2005, S. 223-239.

38 Vgl. Richard Beardsworth: Derrida & the Political, London: Routledge 1996.

39 Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die
neue Internationale, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, Kap. 4, S. 135-171.

40 Jacques Derrida: ,,Das andere Kap®, in: ders., Das andere Kap. Zwei Essays zu
Europa, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992, S. 7-80, hier: S. 57.

41 J. Derrida: Schurken, S. 120.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | JAMES D. INGRAM

Wo es sie gibt, wo Verantwortungen zu iibernehmen und Entscheidungen zu féllen sind,
die solche genannt werden konnen, gehéren sie zu einer Zeit des Wagnisses und der
Glaubensakte. Wenn ich entscheide, weil ich weif3, in den Grenzen dessen, was ich weif3
und fun zu miissen weif3, dann spule ich ein vorhersehbares Programm ab, und man kann

. P 4
weder von Entscheidung noch von Verantwortung noch von Ereignis reden.

Derridas Konzeption scheint sich also vor allem epistemologisch von den klas-
sisch-modernen Konzeptionen des demokratischen Fortschritts zu entfernen: Wir
konnen nicht wissen, was geschehen kann und wird; wir sollten deshalb vermei-
den, dass unsere begrenzten Ansichten ungedachten Moglichkeiten und Verant-
wortlichkeiten im Weg stehen. Aus diesen Griinden gilt, ,,da8 es das demokrati-
sche Gebot verbietet, diec Demokratie auf spdter zu verschieben oder sich von
einem Ideal oder einer regulativen Idee bestimmen, beruhigen, abspeisen oder
trosten zu lassen.“* Das ist, wie ich meine, die Bedeutung von Fritschs Rede von
der ,,normativen Bekriftigung der Offenheit der Zukunft“: Um demokratischen
Fortschritt zu ermdglichen, miissen wir die Unkalkulierbarkeit der Zukunft be-
kréftigen. Derrida geht aber noch weiter. Sein Punkt ist nicht einfach, dass wir
offen gegeniiber der Zukunft sein sollten, sondern dass wir dies in einer bestimm-
ten Weise und aus einem bestimmten Grund sein sollten. Er insistiert nicht ein-
fach auf der Begrenztheit unseres Wissens, sondern darauf, dass etwas jenseits
des Wissens existiert, das es in Frage stellt. Wie ich im Folgenden erklidren wer-
de, ist dieses ,,etwas®, das Derridas Konzeption des demokratischen Fortschritts
untermauert und motiviert, das Ethische.

(3) Das Ethische wird in der Tatsache sichtbar, dass alle vorhin aufgefiihrten
Argumente den Anderen als das voraussetzen, was unvorhersehbar und unbere-
chenbar — die Grundlage des Versprechens, des Ereignisses, der Verantwortung —
bleibt. Der ethische Impuls, der der kommenden Demokratie zugrunde liegt,
muss von allerlei neo-aristotelischen, hegelianischen, republikanischen oder
kommunitaristischen Argumenten fiir die Notwendigkeit einer ,,ethischen* Grund-
lage der Demokratie streng unterschieden werden. Derridas éthigue hat nichts mit
Sitten oder Sittlichkeit, geteilten Werten oder Uberzeugungen zu tun. In der
Nachfolge von Levinas bezieht sich sein Begriff des Ethischen vielmehr auf die
Beziehung zum Anderen, vor allem auf die Beziechung zum ,,ganz Anderen®, den
ich nicht verstehen kann und mit dem ich moglicherweise nichts gemeinsam ha-
be. Dieses ,,Faktum des Anderen®, das Simon Critchley treffend dem kantischen
Begriff eines ,,Faktums der Vernunft* gegentiberstellt, ist in der Lage, jede ge-
teilte Grundlage der Demokratie bzw. des demokratischen Fortschritts anzufech-
ten.

Die kommende Demokratie ist in diesem Sinne, indem sie das Ethische im
Politischen zuldsst, streng genommen keine politische Idee. Stattdessen ist sie

42 Giovanna Borradori/Jacques Derrida/Jiirgen Habermas: Philosophie in Zeiten des
Terrors. Zwei Gespriche, Berlin, Wien: Philo-Verlag 2004, S. 157.
43 ]. Derrida: Schurken, S. 151.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 113

,,stets nur an der schwankenden und unsichtbaren Grenze zwischen Recht und
Gerechtigkeit, das heifit zwischen dem Politischen und dem Jenseits des Politi-
schen“** zu finden. Alle Staaten, alle herkémmlichen politischen Formen sind
,.Kratien®, auf Herrschaft basierende Einheiten, Tridger von Souverdnitit, Wege,
die Interessen einer begrenzten Gruppe von Menschen zu koordinieren. In ver-
gleichbarer Weise beruhen alle Begriffe der Politik und des Politischen auf dem
Begriff des Gemeinwesens, einem Begriff von dem, was eine Gruppe oder eine
Gemeinschaft miteinander teilt. Selbst noch die radikalen Ansitze Leforts, Ran-
cieres und Balibars, die Demokratie neu zu denken, suchen nach Wegen, die
Herrschaft zu teilen. Sie streben danach, das kantische Prinzip der gleichen Frei-
heit iiber seine eigenen Grenzen hinweg auszudehnen. Die kommende Demokra-
tie dagegen ist nach Derrida mehr und etwas anderes als eine Herrschaftsform
oder ein Weg, die Machtverhiltnisse zu organisieren.

Vielmehr ist eine der zentralen Implikationen von Derridas Konzeption der
Ethik eine Kritik der Souveridnitit in allen ihren Formen, die Volkssouverinitit
eingeschlossen. Die kommende Demokratie kann in diesem Sinne nicht auf die
Volksherrschaft, ja tiberhaupt nicht auf die Idee der Herrschaft reduziert werden.
Eine der Thesen, die Derrida im ersten Teil von Schurken zu begriinden versucht,
lautet, dass alle Staaten, soweit sie im klassischen Sinn souverin, keinem duf3e-
ren Gesetz unterworfen sind, Schurkenstaaten sind (auch wenn natiirlich manche
— und einer im Besonderen — schurkischer sind als die anderen). Diese Kritik der
Souverdnitit erstreckt sich auch auf andere Ebenen, besonders auf die des Sub-
jekts. In Politik der Freundschaft fithrt Derridas Anliegen, die Offenheit gegen-
tiber dem Anderen herauszustellen, ihn dazu, die Entscheidung als Entscheidung-
des-anderen-in-mir zu fassen, wodurch ein Moment der Heteronomie und des
Ausgesetztseins in sie eingefiihrt wird, das die Autonomie des ethischen Subjekts
zerbricht. Das Gleiche gilt fiir die kommende Demokratie: ,,Es handelt sich also
darum, Demokratie und Auto-nomie voneinander zu trennen, was, zugestanden,
mehr als schwierig ist, un-moglich.«*’

Das Ethische stellt dadurch die Idee der Demokratie {iberhaupt, als ein Pro-
jekt, als etwas, das durch den Willen und durch Handeln hervorgebracht werden
kann, in Frage. Sie fillt in die Doméne ,,dessen, was [...] dem Bereich meiner
Moglichkeiten, der Ordnung des ,Ich kann‘, der Selbstheit, des Theoretischen,
Deskriptiven, Konstativen und Performativen fremd bleiben muB.“*® Deswegen
hat die Durchbrechung jeden gegebenen Rahmens durch den Anderen den Cha-
rakter eines ,.einzigen, unvorhersehbaren, horizontlosen, von keiner Selbstheit
und keiner konventionellen, also konsensuellen Performativitdt beherrschbaren
Ereignisses“.47 In dem Malle, wie es sich meiner Kontrolle entzieht, ,.ereignet es
sich ohne mein Wissen, ohne dass ich mir seiner bewusst bin oder es nach Re-

44 Ebd, S. 62.
45 Ebd., S. 120.
46 Ebd.

47 Ebd, S. 124.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | JAMES D. INGRAM

geln herbeifithren kann. Unbedingte Gastfreundschaft kann nicht herbeigefiihrt
werden, aber sie kann sich wie ein Wunder ereignen [...] in einem Moment, in-
dem sie nicht linger dauert als einen Moment, kann sie sich ereignen.“**

Eine Implikation dieser Theorie ist, dass die kommende Demokratie zum Teil
dadurch voranschreitet, dass sie die Demokratie, die Souverinitit und die Auto-
nomie begrenzt. ,,Es ist diese Grenze“, schreibt Derrida, ,,die dem Motiv der
Demokratie selbst, seit den Anféngen, eine selbstdekonstruktive Kraft einbe-
schrieben hat: Die Moglichkeit, ja die Pflicht der Demokratie, sich selbst zu de-
limitieren*.* Die vertrauteste moderne Begrenzung des Gemeinwesens und sei-
ner Herrschaft iiber sich selbst ist natiirlich der Liberalismus, obwohl dieser letzt-
lich blof die individuelle Selbstbestimmung vor der kollektiven Selbstbestim-
mung schiitzt. Derrida dagegen strebt nach einer tieferen und wohl auch univer-
sellen Grundlage fiir die Selbst-Begrenzung, die er in der Gastfreundschaft zu
finden meint.”® Anstatt Freiheit durch Freiheit zu begrenzen, um mit und wie
Kant ein politisches Gleichheitsprinzip zu begriinden, geht es fiir Derrida darum,
meine Freiheit in ethischer Weise dem Ethischen, dem singuldren Anspruch des
Anderen zu liberantworten.

Wenn die Demokratie aber nicht mehr — wie in unterschiedlicher Weise noch
fiir Lefort, Ranciére und Balibar — ,,Volksherrschaft“ ist, so kann sie doch auch
nicht einfach das Gegenteil, eine reine Ethik der Offenheit gegentiber der Einzig-
artigkeit der Anderen, des AuBenstehenden bzw. des Fremden sein. Vielmehr
muss die unbedingte, unendliche Verantwortung gegeniiber dem Fremden ir-
gendwie verwirklicht werden:

Was unbedingt* oder absolut bleibt, steht in Gefahr, nichts zu sein, wenn nicht Bedin-
gungen* etwas (ein Ding*) daraus machen. Die (politischen, rechtlichen, ethischen)
Verantwortlichkeiten finden ihren Platz, wenn sie stattfinden, in dieser Transaktion, je-
desmal auf einzigartige Weise als Ereignis — zwischen den beiden Gastfreundschaften,
der bedingten und der unbedingten.*!

Es ist der damit verbundene Versuch, eine Briicke nicht nur zwischen heteroge-
nen Prinzipien (Gleichheit und Einzigartigkeit), sondern auch zwischen hetero-
genen Handlungsmodi (,,einem gebieterischen Befehl [einer performativen Auf-
forderung] und dem geduldigen Vielleicht des Messianischen [der nichtperforma-
tiven Feststellung dessen, was kommt, aber auch nicht kommen oder gar bereits
eingetroffen sein mag]*>*) zu schlagen, der die kommende Demokratie in ihrer
internen Struktur aporetisch werden lésst. Wenn die Politik der Ethik niemals ge-

48 J. Derrida: ,,A Discussion with Jacques Derrida®, §34.

49 ]. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 156.

50 Jacques Derrida: Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen-Verlag 2001.

51 G. Borradori/J. Derrida/J. Habermas: Philosophie in Zeiten des Terrors, S. 171 (Im
Folgenden mit einem * markierte Worter erscheinen deutsch im Original,
Anm. d. U))

52 J. Derrida: Schurken, S. 130.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 115

recht werden kann, so muss sie durch die Ethik ergénzt (supplemented), gebeugt
(inflected), tiber sich selbst erhoben — aufgehoben* — werden. Es muss ,,eine un-
endliche Ungleichheit zwischen dem Bedingten und dem Unbedingten**® be-
stehen.

Die kommende Demokratie ist daher kein Regime, Modell oder Projekt in ir-
gendeinem konventionellen Sinn, obwohl es sich bei ihr, in einer in héchstem
Mafle abgeschwichten Bedeutung, um ein orientierendes Ideal handelt. Der Fort-
schritt, der mit der ethischen Unterbrechung des Politischen gleichgesetzt werden
kann, wire auf der einen Seite reale, feststellbare amélioration (Taguieft), weil
wir erkennen, wenn nicht sogar vorhersagen oder bestimmen konnen, wann eine
Gemeinschaft oder eine Menge politischer Vorkehrungen gastfreundlicher (oder
weniger ungastfreundlich), offener (oder weniger geschlossen) gegeniiber dem
Anderen wird. Auf der anderen Seite ist der Fortschritt in dem Mafle unvorher-
sehbar und unberechenbar, wie er in einer Unterbrechung, einer Begrenzung und
Verschiebung des traditionellen Telos der Demokratie, nimlich der Selbstregie-
rung besteht. Aus kantianischer Perspektive kann die Demokratie aus demselben
Grund formalisiert werden, aus dem sie auch durch ein ,,Volk von Teufeln reali-
siert werden kann. Das ist es, was Derrida zuriickweist. Jenseits der ,,blofen*
gleichen Freiheit (wie weit auch immer wir davon entfernt sind und vielleicht fir
immer sein werden, sie zu verwirklichen) verlangt die kommende Demokratie
mehr: ein Ethos der Offenheit, eine ethische Bereitschaft, die Bestimmungen des
Politischen zu befragen und aufer Kraft zu setzen und mit ihnen den Verstand,
durch den Kants Teufel ihre Freiheitssphiren koordinieren.

Die Bewegung iiber die Grenzen des Wissens oder die Offenheit der Zukunft
hinaus, hin zu einer ethischen Unterbrechung des Politischen, die ich im letzten
Abschnitt dieses Essays nachzuzeichnen versucht habe, findet sich in einer Pas-
sage in Marx’ Gespenster, in der Derrida das ,,Versprechen” der kommenden
Demokratie von der ,,Jdee” der Demokratie zu unterscheiden versucht und mit
der ich schliefen mochte:

Noch tiiber die regulative Idee in der klassischen Form hinaus ist die Idee — wenn es
denn noch eine ist — der kommenden Demokratie, ihre ,Idee‘ als Ereignis einer verbiirg-
ten Verfiigung, die befiehlt, das kommen zu lassen, was sich niemals in Form der vollen
Prisenz prisentieren wird, die Offnung dieses Auseinanderklaffens zwischen einem un-
endlichen Versprechen (das niemals gehalten werden kann, zumindest weil es unendli-
chen Respekt vor der Singularitét und vor der unendlichen Alteritdt des anderen ebenso
verlangt wie vor der zéhlbaren, kalkulierbaren und subjektalen Gleichheit zwischen den
anonymen Singularitéiten) und den determinierten, notwendigen und zugleich notwendig
inadidquaten Formen dessen, was sich an diesem Versprechen messen muB.**

53 J. Derrida: ,,A Discussion with Jacques Derrida®, §33.
54 J. Derrida: Marx’ Gespenster, S. 96.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | JAMES D. INGRAM

,»In diesem Mal*, schlieit er, ,,wird die Wirklichkeit des demokratischen Ver-
sprechens wie die des kommunistischen Versprechens immer diese absolut unbe-
stimmte messianische Hoffnung in ihrem Herzen tragen und tragen miissen, den
eschatologischen Bezug auf die Zu-kunft eines Ereignisses und einer Singulari-
tit, einer nicht antizipierbaren Andersheit.“>> Dieses Versprechen, das iiber alles
Wissen oder alle Macht hinaus letztendlich auf einer sturen Hoffnung beruht, ist
nach Derrida die Bedingung jedes ethischen Fortschritts im Politischen. Es han-
delt sich um einen Fortschritt, den ich nicht kontrollieren kann — der genau ge-
nommen von einem Kontrollverlust abhéngt —, der aber nur durch mich gesche-
hen kann und fiir den ich am Ende verantwortlich sein muss.

(Ubersetzung aus dem Englischen: Markus Wolf*°)

Literatur

Abensour, Miguel: ,,Démocratic sauvage et principe d’anarchie” in: ders., La
démocratie contre ’Etat. Marx et le moment machiavélien, Paris: Félin 2004,
S. 161-190

Adorno, Theodor W.: , Fortschritt”, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 617-638

Balibar, Etienne: ,,,Droits de I’homme* et ,droits du citoyen‘: La dialectique mo-
derne de 1’égalité de la liberté®, in: ders., Les frontiéres de la démocratie, Pa-
ris: La Découverte 1992, S. 124-150

Beardsworth, Richard: Derrida & the Political, London: Routledge 1996

Blumenberg, Hans: Die Legitimitét der Neuzeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1966

Borradori, Giovanna/Derrida, Jacques/Habermas, Jirgen: Philosophie in Zeiten
des Terrors. Zwei Gespriche, Berlin, Wien: Philo-Verlag 2004

Derrida, Jacques: ,,Das andere Kap®, in: ders., Das andere Kap. Zwei Essays zu
Europa, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992, S. 7-80

Derrida, Jacques: ,,AuBer dem Namen (Post-Scriptum), in: ders., Uber den Na-
men. Drei Essays, Wien: Passagen-Verlag 2000, S. 63-122

Derrida, Jacques: ,,A Discussion with Jacques Derrida“, in: theory & event 5
(2001)

Derrida, Jacques: Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen-Verlag 2001

Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003

55 Ebd.
56 Der }'Jbersetzer bedankt sich bei Robin Celikates (Universitit Gieen) fiir Hinweise
zur Ubersetzung.

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 117

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Derrida, Jacques: L’ Animal que donc je suis, Paris: Galilée 2006

Deutscher, Penelope: ,,Loving the Impossible: Derrida, Rousseau, and the Poli-
tics of Perfectibility, in: Stephen H. Daniel (Hg.), Current Continental The-
ory and Modern Philosophy, Evanston: Northwestern University Press 2005,
S. 223-239

Fritsch, Matthias: ,,Derrida’s Democracy to Come®, in: Constellations 9 (2002),
S. 574-597

Jameson, Fredric: The Cultural Turn, London: Verso 1998

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke, Bd. 6, hg. v. der
koniglich-preuBlischen Akademie der Wissenschaften, Berlin: Verlag Georg
Reimer 1907, S. 203-493

Kant, Immanuel: Werke, Bd. 8, hg. v. der koéniglich-preuBischen Akademie der
Wissenschaften, Berlin: Verlag Georg Reimer 1912

Kant, Immanuel: ,,Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Ab-
sicht®, in: ders., Werke, Bd. 8, S. 15-32

Kant, Immanuel: ,,Zum ewigen Frieden®, in: ders., Werke, Bd. 8, S. 341-386

Koselleck, Reinhart/Meier, Christian: ,,Fortschritt, in: Otto Brunner/Werner
Conze/Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 2, Stuttgart: Ernst
Klett 1975, S. 351-423

Lefort, Claude: ,,.Die Frage der Demokratie, in: Ulrich Rodel (Hg.), Autonome
Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000,
S. 281-297

Liibbe, Herrmann: ,,Evolutionidre Beschleunigung und historisches BewuBtsein®,
in: ders., Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik
der Historie, Basel, Stuttgart: Schwabe & Co. 1977, S. 304-335

Mann, Michael: The Dark Side of Democracy. Explaining Ethnic Cleansing,
New York: Cambridge University Press 2004

Mouffe, Chantal: The Democratic Paradox, London: Verso 2000

Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002

Taguieff, Pierre-André: Du progrés. Biographie d’une utopie moderne, Paris: Li-
brio 2001

14.02.2026, 09:55:30. Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 09:56:30.

Access - [=) =N


https://doi.org/10.14361/9783839405451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

