
Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe

des rationalen Diskurses?

Zur Rolle der politischen Emotionen bei Charles Taylor,

Martha Nussbaum und Jürgen Habermas

Jens Bonnemann

Zur Frage der Emotionalisierung des Politischen möchte ich in meinem Beitrag

philosophische Ansätze miteinander ins Gespräch bringen, die sich unter diesem

Gesichtspunkt auf den ersten Blick buchstäblich, wie Feuer und Eis zueinander

verhalten. Ich werde die Universalismus-Kritik vonMartha Nussbaum und Charles

Taylor in den Fokus rücken und im Anschluss daran diskutieren, inwiefern deren

Einwände auf Jürgen Habermas’ Konzeption der kritischen Öffentlichkeit und des

praktischen herrschaftsfreien Diskurses zutreffen. Polemisch, ja geradezu karikie-

rend zugespitzt bringt Nussbaum die gemeinsame Kritik auf den Punkt, wenn sie

Habermas vorwirft, dass die Teilnehmer:innen seines praktischen Diskurses in ih-

rer Distanziertheit und Emotionslosigkeit eigentlich lebende Tote – also Zombies

– sein müssten.

In einem ersten Schritt sollen die Bedingungen für eine gelingendeDemokratie

immultikulturellen Zeitalter aus der Perspektive der kommunitaristischen Ansätze

von – in chronologischer Reihenfolge – zunächst Taylor und dann Nussbaum skiz-

ziert werden. Beide formulieren auf der Grundlage ihrer eigenen Position jeweils

eine Kritik an Habermas’ Politikverständnis, das den Voraussetzungen eines mo-

ralischen Universalismus verpflichtet bleibt. Taylor und Nussbaum stimmen nicht

zuletzt darin überein, dass sie ihre sozial-, wie auch moralphilosophischenTheori-

en von Anfang an als Gegenentwürfe zu einem solchen Universalismus konzipieren

– sei dieser nun wie bei John Rawls liberalistischer oder eben wie bei Habermas

diskursethischer Provenienz.

Im zweiten Teil des vorliegenden Aufsatzeswende ichmich dann dem strittigen

Ansatz von Habermas zu. Indem ich jenes Präriefeuer der patriotischen Emotio-

nen, das nach Taylor und Nussbaum überhaupt erst einmal das politische Gemein-

wesen auf Betriebstemperatur bringen kann, mit jener viel geschmähten Eiswüste

des deliberativen Diskurses konfrontiere, diskutiere ich im Zuge dessen die Stich-

haltigkeit und Berechtigung der kommunitaristischen Habermas-Kritik. Auf diese

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


144 Jens Bonnemann

Weise will ich schließlich der Frage nachgehen, ob politische Emotionen bei Ha-

bermas tatsächlich prinzipiell ausgeschlossen sind oder ob ihnen nicht vielmehr

trotz aller Einwände ein konstitutiver systematischer Stellenwert innerhalb seiner

politischen Diskurstheorie zukommt.

1. Charles Taylor – gutes Leben oder gerechtes Tun?

Was das zentrale Anliegen des Kommunitarismus ist, lässt sich als Einstieg recht

gutmit einem kurzen Seitenblick auf Émile Durkheim zeigen.WennDurkheim aus

religionssoziologischer Perspektive nach den sakralen Wurzeln der moralischen

Geltung gesellschaftlicher Normen fragt, so bringt er auf diesem Wege die sozia-

le Funktion der Religion zutage, die darin liegt, dass sie ihren einzelnen Mitglie-

der:innen eine kollektive Identität verleiht und damit zugleich die Bindungskräfte

einer Gesellschaft bereitstellt. Es ist letztlich also das identitätsverbürgende, re-

ligiöse Bewusstsein, das den sittlichen Konsens und damit den sozialen Zusam-

menhalt einer Gesellschaft hervorbringt. Aber bereits für Durkheim stellt sich die

Frage, auf welche Weise unter den Voraussetzungen der Moderne, die tendenzi-

ell alle traditionellen Sozialbeziehungen zur Auflösung bringt, überhaupt noch ein

Gemeinschaftsgefühl möglich sein kann.1

Im Zuge der Säkularisierungsbewegung soll einerseits dieWelt nicht mehr tra-

ditionell-religiös, sondern vernunftbestimmt – eben ›weltlich‹ – eingerichtet wer-

den, andererseits werden die Menschen zum Selbstbewusstsein ihrer Freiheit ge-

führt. In der Vertragstheorie von Thomas Hobbes über John Locke bis hin zu John

Rawls ist das liberalistische Menschenbild vorherrschend, demzufolge der Einzel-

ne in erster Linie seinen Eigennutz verfolgt und deshalb in seinem Mitmenschen

nur einen Konkurrenten sieht, der sich bestenfalls nicht in die je eigene Interes-

sensphäre einmischt.Wie können solche Einzelkämpfer:innen zu einemGefühl der

Zusammengehörigkeit und Solidarität finden,wenn der Staat nicht aufgrund ihres

grenzenlosen Egoismus der inneren Auflösung anheimfallen soll? Die Frage nach

der Quelle der bindenden Kräfte stellt sich in aller Schärfe, da der Staat selbst of-

fensichtlich solche Bindungen nicht mit den Mitteln des Rechtszwangs herstellen

kann, ohne seinen freiheitlichen Charakter zu verlieren und hinter die Schwelle

der Aufklärung zurückzufallen. Ernst-Wolfgang Böckenförde hat dieses Problem

mit dem folgenden viel zitierten Satz auf den Punkt gebracht: »Der freiheitliche, sä-

kularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann.«2

1 Vgl. Émile Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1994.

2 Ernst-Wolfgang Böckenförde: »Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation«,

in: ders., Recht, Staat, Freiheit. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 145

Der Kommunitarismus – den neben Martha Nussbaum und Charles Taylor

auch Alasdair MacIntyre und Michael Walzer vertreten – hat nun in seiner Blü-

tezeit in den 1980er und 1990er Jahren versucht, in der Übereinstimmung faktisch

vorhandener Wertüberzeugungen eine neue Grundlage für gesellschaftliche Soli-

darität zu finden. Die zentrale Frage lautet demzufolge: Wie viel an Gemeinschaft,

also wie viel an gemeinsamem Werthorizont, benötigen liberale Gesellschaften,

um ihren Zusammenhalt zu sichern? Allerdings handelt es sich bei dieser Debat-

te zwischen dem Kommunitarismus auf der einen Seite und dem Liberalismus –

mit seinen zeitgenössischen Hauptvertretern John Rawls und Ronald Dworkin –

auf der anderen Seite genau genommen um einen Familienstreit, denn der Kom-

munitarismus plädiert keineswegs für eine Abkehr von der liberalen Demokratie.

Vielmehr will er ganz entschieden auf die seiner Ansicht nach vergessenen kom-

munitären Grundlagen innerhalb moderner liberal-demokratischer Gesellschaften

aufmerksam machen. Wonach Taylor sucht, ist, wie er selbst erklärt, »eine etwas

komplexere und reichere Version des Liberalismus«.3

Anders als MacIntyre, der sich für eine Reaktualisierung der aristotelischen

Tugendethik und eine weitreichende Identifikation des Einzelnenmit den sozialen

Rollen des jeweiligen Gemeinwesens ausspricht,4 knüpft Taylor an republikanische

Traditionen bei Hegel oder Tocqueville an: Es geht hierbei weniger um ein Überge-

wicht der Gemeinschaft als vielmehr um eine Balance zwischen dem Individuellen

und dem Sozialen. Gegen das liberalistische Menschenbild macht Taylor geltend,

dass die Identität als ein freies und autonomes Individuum von bestimmten kultu-

rellen Voraussetzungen abhängig ist, die geschaffen, aufrechterhalten und stabili-

siert werden müssen. Wer also seinen Status als freies Individuum schützen will,

muss sich darum für solidarisch mit jener Gesellschaft erklären, die das Recht auf

Individualität garantiert. An dieser Stelle soll die Religion das Staffelholz an den

Patriotismus übergeben: Gerade weil auf die sozialintegrative Wirkung der Reli-

gion kein Verlass mehr ist, übernimmt nun der moderne Patriotismus die vakan-

te Aufgabe, ein Solidaritätsgefühl hervorzubringen: »Der moderne demokratische

Staat verlangt demnach ein gesundes Maß an Patriotismus, eine kräftige Identifi-

kation mit dem Gemeinwesen und die Bereitschaft, ihm etwas zu opfern«.5

Bereits bei diesem Zitat wird deutlich, in welchem Ausmaß die Positionen von

Habermas und Taylor voneinander abweichen: Aufgrund der Legitimationsproble-

3 Charles Taylor: »Demokratie und Ausgrenzung«, in: ders.,Wieviel Gemeinschaft braucht die De-

mokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 43.

4 Vgl. vor allem Alaisdair MacIntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995.

5 Charles Taylor: »Nationalismus und Moderne«, in: ders.,Wieviel Gemeinschaft braucht die De-

mokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 150. Siehe

hierzu auch Walter Reese-Schäfer, Grenzgötter der Moral. Der neuere europäisch-amerikanische

Diskurs zur politischen Ethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 278.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


146 Jens Bonnemann

memoderner Demokratien sucht Habermas Zuflucht zu einer formalen Ethik, wel-

che jegliche Abhängigkeit von einer besonderen kulturellen Lebensform abschüt-

teln will: »In dieser Auffassung gibt es keinen Platz für den in der Tradition durch-

aus üblichen Begriff des Guten im Sinne des guten Lebens oder im Sinne des Gu-

ten als Gegenstand unserer Liebe oder Loyalität«.6 Diesen Schritt hält Habermas,

wie Taylor erläutert, für unvermeidlich, denn für ihn ist eine solche Ausblendung

»das einzige Bollwerk gegen chauvinistische und ethnozentrische Vorstöße im Na-

men der jeweiligen Lebensform, Tradition oder Kultur«.7 In Abgrenzung zu einer

formalen und prozeduralen Ethik versteht sich nun Taylors Ethik ausdrücklich als

substantiell, weil sie Fragen des guten Lebens in denMittelpunkt rücken will.8 Jeder

kulturellen Lebensform liegt – so heißt es weiter – eine anthropologische Konzepti-

on zugrunde, aus der sich bestimmtemoralische und politische Prinzipien ableiten

lassen: »[U]nsere Überlegungen über die Zwecke, die wir anerkennen sollen, gehen

untrennbar mit Betrachtungen darüber einher, was wir als Menschen sind.«9

Wichtig ist in diesem Zusammenhang Taylors Gegenüberstellung von so ge-

nannten schwachen und starken Wertungen: Während schwache Wertungen sich

auf dasjenige beziehen, was für mich angenehm und nützlich ist, orientieren sich

starke Wertungen an einem bestimmten Ich-Ideal. Für starke Wertungen ist al-

so die Frage entscheidend, wer das eigentlich ist, für den etwas angenehm oder

nützlich ist, und ob ich jemand sein will, für den solche Entscheidungen an ers-

ter Stelle stehen. Wer also zwischen Erdbeertorte und Schwarzwälder Kirschtorte

schwankt, sieht sich veranlasst, eine schwache Wertung zwischen zwei Leckerei-

en vorzunehmen, während derjenige, der zweifelt, ob eine den ganzen Tagesablauf

beherrschende Naschsucht wirklichmit seinem Selbstverständnis und seinem Ide-

al eines guten Lebens übereinstimmt –wie Taylor sagen würde –, in einem starken

Sinne wertet: »Motivationen oder Wünsche zählen nicht nur aufgrund der Anzie-

hungskraft der Ziele, sondern auch aufgrund der Lebensweise und des Subjekt-

typus, denen die Wünsche eigentlich entsprechen.«10 Keineswegs müssen starke

Wertungen dabei immer einen moralischen Charakter haben, vielmehr kann es

6 Charles Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1999, S. 152.

7 Ebd., S. 170.

8 Charles Taylor: »Sprache und Gesellschaft«, in: Axel Honneth und Hans Joas (Hg.), Kommuni-

katives Handeln. Beiträge zu Jürgen Habermas’ ›Theorie des kommunikativen Handelns‹. Erweiterte

und aktualisierte Ausgabe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 45.

9 Ebd. S. 49.

10 Charles Taylor: »Was istmenschliches Handeln?«, in: ders.,Negative Freiheit. Zur Kritik des neu-

zeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 147

auch einfach schlichtweg um die Frage gehen, ob mein Handeln einem Image oder

einem ästhetischen Stil gerecht wird.11

Worin sieht Taylor nun die Gefahr, wenn man wie Habermas die Ethik auf die

Frage nach dem richtigen Tun beschränkt und im Gegenzug jene Frage ausklam-

mert, wodurch für einen einzelnen Menschen oder eine Gruppe von Menschen das

Leben lebenswert wird? Zunächst einmal folgt daraus eine weitreichende Konse-

quenz für das Verständnis von Rationalität: Sobald eine jede Orientierung am Gu-

ten ausgeschaltet wird, »muss unser Begriff des vernünftigen praktischen Denkens

ein prozeduraler sein«.12 Noch gravierender ist jedoch, dass eine solche Redukti-

on des Bereichs der Moral schließlich auch auf das Menschenbild übergreift, das

einem solchen Ansatz zugrunde liegt: So folgt Habermas dem »Ideal des desenga-

gierten Selbst, das nicht nur die es umgebende Welt, sondern auch seine eigenen

Gemütsbewegungen und Neigungen, Ängste und Zwangsvorstellungen zu objekti-

vieren und dadurch eine Art von Distanz und kühler Gefaßtheit zu erreichen ver-

mag, die es ihm gestattet, ›vernünftig‹ zu handeln.«13

Was übrig bleibt, ist Taylor zufolge ein rational verkürztes Subjekt, das sich

ausschließlich am zwanglosen Zwang des besseren Arguments orientiert, keine

starken Wertungen und daher keine Identität aufweist, und schließlich ohne Ge-

fühle der Sympathie, Antipathie und Solidarität innerhalb seiner sozialen Verhält-

nisse nur noch ein verstümmeltes menschliches Leben führt. Bei einem so unpar-

teiischen und neutralen Subjekt drängt sich dann schließlich die Frage auf, auf-

grund welcher Motivation es überhaupt noch an einem rationalen Diskurs teil-

nimmt, der für bestehende Handlungskonflikte eine konsensuelle Lösung zu fin-

den versucht.

Abgesehen von einer Reduktion des Vernunft- und des Subjektbegriffs attes-

tiert Taylor Habermas schließlich auch noch einen »pragmatischen Selbstwider-

spruch«14: Einerseits sei das Verfahren der Diskursethik durch Freiheit, Altruismus

11 Vgl. Hartmut Rosa: Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor,

Frankfurt a.M. & New York: Campus 1998, S. 103. Insofern bereits unsere Wahrnehmung von

starken Wertungen durchtränkt ist, hält Taylor eine strikte Trennung von Deskription und

Evaluation für unzulässig und spricht daher von einer »moralischen Phänomenologie« (Tay-

lor:Quellen des Selbst, S. 133). Gemeint ist damit:Wenn ich die Einstellung einer völlig neutra-

len Wahrnehmung einnehmen, die Wertdimension des Wahrgenommen ausblenden und

mich nur noch an naturwissenschaftlich relevante Fakten halten würde, dann wäre ich nicht

einmal mehr in der Lage zu verstehen, was sich vor meinen Augen abspielt: »Sind wir ohne

Begriffe wie ›Mut‹ oder ›Großzügigkeit‹ außerstande, nutzbringend nachzudenken oder das

Handeln der Menschen erhellend zu begreifen und zu erklären, dann sindMut oder Großzü-

gigkeit eben reale Merkmale der Welt« (ebd., S. 134).

12 Ebd. S. 165.

13 Ebd. S. 47.

14 Ebd. S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 Jens Bonnemann

und Universalismus motiviert – also von Werten, die in einer bestimmten Kultur

verwurzelt sind. Andererseits gerät die Diskursethik, die prinzipiell alleWerte aus-

klammert, nun in die paradoxe Situation, solche Werte wie Freiheit, Altruismus

und Universalismus im Namen dieser Werte selbst auszuschließen.

Während Habermas’ Ethik im Grunde den Weg einer – wie Paul Ricœur es ge-

nannt hat – »Säuberungsstrategie«15 einschlägt, mit der – ähnlich wie bei Kant die

Pflicht von jeder Neigung – die Argumentation von jeder kulturellen Konvention

befreit werden soll, geht Taylor in die entgegen gesetzte Richtung: Worauf es ihm

ankommt, ist nicht die Überwindung des kulturellen Kontextes durch den Aufstieg

in den rationalen Diskurs, sondern vielmehr die explizite Artikulation der eigenen

starkenWertungen.Undwährend fürHabermas einewertfreie, völlig neutraleHal-

tung der Königsweg ist, um in einer multikulturellen Gesellschaft gerechte und

unparteiische Lösungen zu finden, die niemanden diskriminieren, birgt für Taylor

jede kulturelle Identität immer auch dieWahrscheinlichkeit einerHierarchisierung

von Lebensformen – wobei er sich betont vorsichtig ausdrückt: »Es kann sein, daß

eine Lebensform als erfüllter angesehen wird, eine andere Weise des Fühlens und

Handelns als reiner, eine Art des Fühlens oder Lebens als tiefer, ein Lebensstil als

bewundernswerter, eine gegebene Forderung als absoluter Anspruch im Gegensatz

zu anderen, die bloß relative Ansprüche stellen usw.«16

Um unsere einzelnen moralischen Reaktionen verständlich und diskutabel zu

machen, schlägt Taylor also eine explizite Artikulation des jeweiligen Werthori-

zonts vor. Welche starken Wertungen liegen meinem Handeln und Urteilen zu-

grunde? Was setze ich voraus, wenn ich eine Lebensform als erstrebenswert anse-

he, ein bestimmtes Handeln als lobenswert oder verwerflich ansehe usw.? Zwar ist

der moralische Rahmen, der auf diese Weise offengelegt wird, historisch und kul-

turell variabel, aber kein menschliches Leben kommt ohne einen solchen Rahmen

aus. Die Frage ›Wer bin ich?‹ findet, wie Taylor erläutert, ihre Antwort in einer Aus-

kunft darüber, dass ich jemand bin, für den dieses und jenes von Bedeutung ist,

der sein Handeln an diesen oder jenen Werten orientiert und sich auf diese oder

jene Weise mit einer bestimmten sozialen Gruppe und einer bestimmten kulturel-

len Lebensform – ob Katholizismus oder Anarchismus – identifiziert: »Definiert

wird meine Identität durch die Bindungen und Identifikationen, die den Rahmen

oder Horizont abgeben, innerhalb dessen ich von Fall zu Fall zu bestimmen ver-

suchen kann, was gut oder wertvoll ist oder was getan werden sollte bzw. was ich

billige oder ablehne.«17 Es lässt sich also festhalten: Unser Selbst hängt mit dem

15 Paul Ricœur: Das Selbst als ein Anderer, München: Wilhelm Fink 2005, S. 346.

16 Taylor: Quellen des Selbst, S. 44.

17 Ebd. S. 55. Von einer radikalen Selbstwahl im Sinne des Existentialismus unterscheiden sich

deshalb die starkenWertungen bei Taylor, weil sie eben nicht entworfen, sondern vielmehr in

einer bestimmten Gemeinschaft entdeckt werden, der man sich zugehörig fühlt (vgl. Taylor,

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 149

Sinn für das Gute zusammen und entwickelt sich im Zusammenleben mit ande-

ren Menschen. Folglich kommt es zu einer Identitätskrise, wenn jener moralische

Rahmen, das Fundament des Handelns und Urteilens, erodiert.

Aus der anthropologisch-ethischen Position, die Taylor im Blick auf die aktuelle

Situationmoderner westlicher Demokratien entwickelt, ergibt sich also eine ganze

Reihe von kritischen Fragen an die Adresse von Habermas: Muss ich den Rahmen,

innerhalb dessen ich meine Urteile und mein Handeln orientiere, vollständig hin-

ter mir lassen, um an einem rationalen, herrschaftsfreien Diskurs teilnehmen zu

können? Anders gefragt, bin ich nur dann ein wahrhaftiger, d.h. neutraler Dis-

kursteilnehmer, wenn ich nach Taylor eigentlich nicht mehr weiß, wer ich bin?

Welchen Sinn macht überhaupt noch ein Diskurs, der eine Lösung für moralische

Handlungskonflikte findenwill, wenn die Teilnahme an ihm eigentlich voraussetzt,

dass ich jegliche Motivation für moralisches Urteilen und Handeln verloren habe?

Reicht das logische Argument aus, ummoralisch Stellung zu beziehen,wenn es an-

sonsten keinen orientierenden Rahmen gibt? Welche Auseinandersetzungen kön-

nen ohne einen solchen Rahmen überhaupt noch aufkommen, die dann innerhalb

des Diskurses argumentativ überprüft werden können?

Aus dem Blickwinkel von Taylors Philosophie würde jedenfalls nur ein Mensch

ohne irgendeinen moralischen und identitätsverbürgenden Rahmen aus starken

Wertungen die Voraussetzungen für die Teilnahme an einem rationalen Diskurs

im Sinne von Habermas erfüllen. Denn nur ein solches Subjekt wäre tatsächlich

ein wahrhaft neutraler, unparteiischer und darum gerechter Diskursteilnehmer,

für den ausschließlich die logische Stichhaltigkeit des Arguments zählt. Jedoch ist

Taylor zufolge ein Mensch, der keinerlei starke Wertungen mehr kennt, ganz im

Gegenteil völlig unfähig zu jeglicher Kommunikation: »Eine Person ohne jeglichen

Rahmen […] stünde außerhalb unseres Raums sprachlicher Kommunikationsmög-

lichkeiten; sie hätte keinen Standort in dem Raum, in dem wir anderen uns befin-

den. Nach unserer Anschauung hätten wir einen pathologischen Fall vor uns.«18 Es

ist also festzuhalten: Je qualifizierter ein Mensch nach Habermas für den rationa-

len Diskurs wäre, umso pathologischer und völlig unfähig zu jeglichem rationalen

Diskurs wäre er nach Taylor. Genau genommen ist für den letzteren ein Mensch

ohne starke Wertungen, also eine vollends rational geläuterte Person, sogar ein

»Monstrum«19.

»Was ist menschliches Handeln?«, S. 29-38). In Abgrenzung etwa zur Auffassung von Søren

Kierkegaard, demzufolge das Leben in der Gemeinschaft das Selbst-sein nivelliert, hält es

Taylor hingegen für ausgeschlossen, dass jemand allein für sich ein Selbst sein kann (vgl.

Taylor, Quellen des Selbst, S. 71). Ganz im Gegenteil wird man seiner Ansicht nach umso mehr

ein Selbst, jemehrman sich ins soziale Leben vertieft – und sei es auch nur die Gemeinschaft

der einsamen Philosophen (vgl. ebd. S. 74f).

18 Taylor: Quellen des Selbst, S. 62.

19 Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 Jens Bonnemann

Eine weitere Frage, die die angeführte Habermas-Kritik nahelegt, von Taylor

aber stillschweigend unter den Teppich gekehrt wird, lautet: Wie würden Haber-

mas und Taylor solche Fälle beurteilen, in denen Menschen aus –wie manmit Tay-

lor sagen müsste – ganz unterschiedlichen moralischen Räumen miteinander dis-

kutieren, um anlässlich dringender Handlungskonflikte eine friedliche Einigung

zu erzielen? Sind solche Räume füreinander durchlässig, oder ist ein sinnvolles

Gespräch nur innerhalb ein und desselben moralischen Raums möglich? Welchen

Gewinn sollte von Taylors Artikulation des eigenen Horizonts mit der jeweiligen

Hierarchisierung von Lebensformen zu erwarten sein, wenn es um die Suche nach

einer befriedenden Lösung im Rahmen eines gemeinsamen Gesprächs geht? Bei

Taylor bleibt hier nur die Suche nach starken Wertungen, die den jeweiligen par-

tikularen Lebensformen gemeinsam wären. Die Auskünfte darüber, wie man sich

eine solche Suche vorstellen soll, bleiben jedoch eher vage. Im Vergleich dazu hat

sich Martha Nussbaum weitaus genauer zu der Frage geäußert, wie unterschied-

liche kulturelle Lebensformen zu einer Übereinstimmung finden können.

2. Martha Nussbaum – lieber Patriot als lebendig tot?

Noch stärker als Taylor betont Martha Nussbaum die Bedeutung emotionaler Bin-

dungen zum Gemeinwesen, aber im Zuge dessen spitzen sich nun auch die Ein-

wände gegenüber Habermas so weit zu, dass seine Position geradezu ins Holz-

schnittartige, wenn nicht Groteske verzerrt wird. Zunächst erfolgt in Nussbaums

Argumentation ein Schulterschluss mit Taylor durch die zentrale These, dass libe-

rale Demokratien nur dann stabil sein können, wenn sie in der emotionalen Basis

ihrer Staatsbürger verwurzelt sind.20 An dieser Stelle kommt wiederum wie bei

Taylor der Patriotismus ins Spiel, der als Gegengewicht zu den egoistischen In-

teressen des Individuums fungiert, die im Liberalismus vorherrschend sind: »Pa-

triotismus ist ein starkes Gefühl, das der Nation gilt. Er ist eine Form von Liebe

und unterscheidet sich somit von der einfachen Bejahung oder Anerkennung von

Prinzipien. Diese Liebe beinhaltet das Gefühl, daß die Nation einem selbst gehört

und daß sich ihre Rituale gewöhnlich auf dieses Wir-Gefühl beziehen.«21

Angesichts der Bedeutung der emotionalen Verbundenheit wundert es dann

auch nicht, wenn Nussbaum die Qualität des politischen Lebens daran bemisst,

20 Martha Nussbaum: Politische Emotionen. Warum Liebe für Gerechtigkeit wichtig ist, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2016, S. 13. Während sich bei Taylor zum Thema der politischen Emotio-

nennurweit verstreute Bemerkungen in ganz unterschiedlichen Schriftenfinden, untersucht

Nussbaum dieses Themamit systematischem Anspruch und anhand von zahlreichen detail-

lierten Einzelanalysen in eben jener voluminösen Monografie, die schon durch ihren Titel

darauf hinweist, dass sie einschlägig für dieses Forschungsfeld ist.

21 Ebd. S. 316.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 151

inwieweit in ihr Verhältnisse realisiert sind, die denen in einer Familie möglichst

nahekommen: »Patriotische Gefühle bedeuten, daß die Bürger einander als Fami-

lie annehmen und gemeinsame Ziele verfolgen.«22 Diese Orientierung am Ideal

der Familie provoziert natürlich kritische Fragen, denn in Familien sind zweifellos

asymmetrische und hierarchische Verhältnisse vorherrschend, und über unmün-

dige Kinder wird dementsprechend paternalistisch entschieden. Wäre jemand in

einer politischen Führungsposition in seinem Verhältnis zu den Bürger:innen ver-

gleichbar mit einem Vater, der besser weiß, was für die Kinder gut ist, als die Kin-

der selbst?

Um nach dieser kritischen Überlegung den roten Faden wieder aufzunehmen:

Entscheidend für Nussbaums Gegenposition zu Habermas ist selbstverständlich,

dass ihrer Auffassung nach das gemeinwohlorientierte Handeln weder primär aus

der Orientierung an abstrakten Ideen noch aus der Überzeugungskraft rationaler

Gründe folgt. Vielmehr beruht es ganz entscheidend auf einer explizit emotiona-

len Anteilnahme – nämlich dem Patriotismus. Jedoch stellt Nussbaum damit kei-

neswegs die Geltung von solchen Ideen wie Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit in

Abrede. Aber ihrer Auffassung nach können diese abstrakten kognitiven Gehalte

nur dann als Leitlinien eines politischen Gemeinwesens wirksam sein, wenn sie in

narrativen, bildlichen oder auch musikalischen Darstellungen konkretisiert wer-

den. Ideen sindNussbaum zufolge also nur handlungsorientierend,wenn sie Emo-

tionen wecken; und Emotionen wecken sie nicht durch rationale Argumentation,

sondern allein durch anschauliche Darstellungen.23

Dasselbe gilt auch für die Nation selbst, die weniger ein ideeller Gehalt ist, über

den sich diskutieren lässt, als vielmehr ein anschauliches Narrativ, das Emotionen

weckt, welche sich durch den Charakter des Patriotismus auszeichnen. Genauer

denkt Nussbaum hierbei an eine Erzählung über die Vergangenheit, über Freund-

schaft und Leiden, die Überwindung anfänglicher Feindseligkeit und den Beginn

einer friedlichen Kooperation. So kann zwischen Gruppen mit – wie Taylor sagen

würde – unterschiedlichen moralischen Räumen eine Brücke der Verständigung

geschlagen und eine friedliche Übereinkunft hervorgerufen werden, wenn in Er-

zählungen deutlich vor Augen geführt wird, dass man in der Vergangenheit für

dieselben Ideale gekämpft und gelitten hat und daher zumindest in früheren Jah-

ren eine Überschneidung zwischen den verschiedenen moralischen Räumen vor-

handen gewesen sein muss:24 »Eine nationale Erzählung basiert häufig auf politi-

schen Idealen, die sich alle Bürger, auch die neuen Einwanderer, zu eigen machen

können.«25 Bei Nussbaum wird also viel deutlicher als bei Taylor, wie aus kom-

22 Ebd. S. 322.

23 Vgl. ebd. S. 337 und S. 578.

24 Vgl. ebd. S. 315 und S. 320.

25 Ebd. S. 325.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 Jens Bonnemann

munitaristischer Perspektive die Identifikation ganz unterschiedlicher kultureller

Lebensformenmit einem politischen Gemeinwesen konzipiert werden kann.Dabei

fällt allerdings auf, dass der Frage, auf welcheWeise bestimmte Ideale motivierend

wirken können, weitaus mehr Gewicht zukommt als der Frage, wie sich diese Idea-

le überhaupt begründen und rechtfertigen lassen.

Wie Nussbaum einräumt, gibt es zweifellos auch diskriminierende Erzählun-

gen, die einige Gruppen als bösartig oder geringwertig darstellen.26 Die nahelie-

gende Frage, wie unentwirrbar diese Erzählungen mit bestimmten Lebensformen

verknüpft sein mögen, interessiert sie allerdings nicht besonders, stattdessen wird

in einem unverwüstlichen Optimismus schlichtweg die Verbreitung alternativer

Erzählungen empfohlen, welche den diskriminierten Gruppen im Gegenzug eine

respektvolle und inkludierende Darstellung zuteilwerden lassen: Es kommt eben

nur darauf an, »daß die Erzählung über die Geschichte und die aktuelle Identität

der Nation niemanden ausschließt«.27

Um diese Gegentherapie zu untermauern, erinnert Nussbaum an jenen Plu-

ralismus von Lebensformen, Glaubensrichtungen und Subkulturen, der von An-

fang an konstitutiv für das US-amerikanische Selbstverständnis gewesen sein soll.

Mit einer gewissen Hemdsärmeligkeit fügt sie hinzu, dass dieses multikulturel-

le Selbstverständnis eine schlussendlich immer wieder zuverlässige Grundlage für

die Integration ethnischer, religiöser oder auch sexueller Minderheiten bietet. In-

sofern die amerikanische Tradition wie kaum eine andere für den Schutz von Min-

derheiten und die Verteidigung der Freiheit steht, haben –wie Nussbaum ermahnt

– die US-Amerikaner:innen jedenfalls allen Grund, auf ihre Kultur stolz zu sein.28

Und um das häufig geäußerte Bedenken zu zerstreuen, dass der Patriotismus die

Tendenz zum Chauvinismus in sich trägt, genügt es nach Nussbaum daran zu er-

innern, dass die USA ähnlich wie Frankreich oder Großbritannien auf eine lange

Tradition zurückblicken können, in der die universellen Prinzipien von Demokra-

tie und Liberalismus untrennbar mit dem kulturellen Selbstverständnis verbunden

sind. Mit anderen Worten, wer die USA liebt, der wird die Freiheit des Einzelnen

achten und ein universalistisches Menschenbild vertreten: »Wir müssen die Kri-

tikfähigkeit früh und kontinuierlich üben, unsere Bewunderung dafür zeigen und

deutlich machen, daß freies kritisches Denken und nicht herdenmäßiger Gehor-

sam das Kennzeichen des wahren Patrioten ist.«29

Spätestens an dieser Stelle wird aber eine Schwachstelle an dieser Konzeption

deutlich, die sich auch schon in Taylors weitaus weniger ausgearbeiteter Patriotis-

mustheorie ahnen lässt: So würden Nussbaum und Taylor wohl insistieren, dass

26 Ebd. S. 322.

27 Ebd. S. 325.

28 Ebd. S. 331.

29 Ebd. S. 333.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 153

die Anhänger des Ku-Klux-Klan oder der Alt-Right-Bewegung, in denen Patriotis-

mus und Rassismusmiteinander eine unheilvolle Ehe eingehen, die amerikanische

Tradition gründlichmissverstehen und sich völlig zuUnrecht als Patrioten bezeich-

nen.Hier stellt sich aber dann die Frage, ob ihr eigenes Verständnis von Kultur und

Patriotismus nicht schlichtweg unterkomplex ist. Wie Nussbaum selbst einräumt,

zeichnet sich die amerikanische Kultur durch einen Pluralismus aus, aber es sind

wohl berechtigte Zweifel angebracht, ob allen diesen verschiedenen Strömungen,

die hier zusammenfließen, tatsächlich ein universalistisches und liberales Men-

schenbild zugrunde liegt. Um dies an einem konkreten Beispiel zu veranschauli-

chen: Für amerikanische Patrioten wie etwa Nussbaum verlangt die amerikanische

Kultur die Gleichbehandlung aller Menschen; für manch andere, die sich ebenfalls

amerikanische Patrioten nennen, verlangt sie hingegen die Privilegierung der wei-

ßen und protestantischen Bevölkerung.

Nussbaum kann nun zwar angesichts dieser Differenzen amMaßstab des Uni-

versalismus zwischen einem ›guten‹ und einem ›schlechten‹ Patriotismus unter-

scheiden, aber es würde ihr weitaus schwerer fallen, Gründe dafür anzuführen,

dass der schlechte Patriotismus eigentlich überhaupt kein Patriotismus ist, weil er

sich etwa zu Unrecht auf kulturelle Gehalte der amerikanischen Tradition beruft.

Eben deshalb spaltet er sich aber in eine ganze Reihe von sehr unterschiedlichen

und bisweilen äußerst bizarren Versionen auf. Infolgedessen wird es auch fraglich,

ob der Patriotismus wirklich noch jene sozialintegrative Aufgabe erfüllen kann, die

ihm nach Nussbaum zukommt.Wenn das, was in den verschiedenen Varianten des

amerikanischen Patriotismus geliebt wird, streng genommen nicht dieselbe Nati-

on bzw. nicht dasselbe Idealbild einer Nation ist, kann der Patriotismus schlecht-

hin dann überhaupt noch Solidarität zwischen den Bürger:innen garantieren oder

wird er nicht stattdessen zur Quelle von Dissens und Feindseligkeit? Insgesamt ist

wohl festzuhalten, dass Nussbaums nahezu vorbehaltlose Befürwortung des ame-

rikanischen Patriotismus unterkomplex und zu optimistisch ist, weil sie erstens

nicht klärt, inwiefern die einheitsstiftende Wirkung des Patriotismus seiner Viel-

fältigkeit, ja Widersprüchlichkeit widersteht, und weil sie zweitens die Relevanz

seiner diskriminierenden Varianten unterschätzt.

Wenn bereits für die USA ein nicht-diskriminierender Patriotismus alles an-

dere als selbstverständlich ist, wie verhält es sich erst in solchen Ländern, in de-

nen die Kultur nicht die Möglichkeit hatte, über Jahrzehnte, wenn nicht Jahrhun-

derte mit einem universellen und liberalen Menschenbild zusammenzuwachsen?

Dass der Universalismus z.B. in Deutschland ein völlig kulturfremder Exportarti-

kel ist, behauptet noch vor etwas mehr als 100 Jahren eine politische Kampfschrift

von Thomas Mann, die unter dem Titel Betrachtungen eines Unpolitischen erschienen

ist: Der spätere Literaturnobelpreisträger beklagt hier den Import fremder politi-

scher Institutionen wie Demokratie und Liberalismus, der angeblich die kulturel-

le Eigenart Deutschlands verfälscht. Mit hochtrabendem Pathos wird verlautbart,

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Jens Bonnemann

»daß die Demokratie im westlichen Sinn und Geschmack bei uns landfremd ist,

ein Übersetztes, das ›nur in der Presse vorhanden‹ und niemals deutsches Leben

und deutsche Wahrheit werden kann.«30 Die Freiheit eines jeden Volkes, so heißt

es weiter, kann schließlich nur darin bestehen, nach seinem »eigenen Lebensge-

setz« leben zu dürfen. Und aus diesem Grund soll auch Deutschland unbehelligt

vom ›französischen‹ Universalismus seine eigene Vorstellung von Freiheit und sei-

ne eigenen politischen Einrichtungen entwickeln dürfen.31

Wie immer man darüber urteilen mag – Thomas Mann selbst hat nur weni-

ge Jahre später schon ganz andere Töne angeschlagen32 –, deutlich wird in die-

ser Klage, dass längst nicht in allen Ländern Demokratie und Liberalismus als

etwas aufgefasst wird, das auf dem Boden der eigenen Kultur hervorgewachsen

ist. Es kommt daher auch nicht von ungefähr, wenn Habermas einen grundsätz-

lichen Vorbehalt gegenüber der Orientierung an einer kulturellen Tradition äu-

ßert: »Auf die Formel des ›Alle für Einen, und Einer für Alle‹ kann sich die Formel

›Führer befiehl, wir folgen Dir‹ – wie auf den Plakatsäulen meiner Jugend in Nazi-

Deutschland – reimen, weil in dem traditionalistischen Sinn von Solidarität die

Genossenschaft mit der Gefolgschaft verflochten blieb.«33

Während für Taylor und Nussbaum die universalistische Diskurstheorie jegli-

che solidarische Verbundenheit mit einer identitätsverbürgenden kulturellen Le-

bensform eliminiert und damit implizit ein sehr verkürztes Menschenbild geltend

macht, zeigt sich in diesem Zitat von Habermas bereits in aller Schärfe, welche

Vorbehalte gegenüber dem Gemeinschaftsgefühl für ihn letztlich wegweisend ge-

worden sind. Ebenso salopp wie plakativ gesprochen, läuft die Debatte zwischen

Habermas und dem Kommunitarismus zunächst darauf hinaus, die Gefahren zu

großer emotionaler Wärme und die Gefahren zu großer emotionaler Kälte für den

Bereich des politischen Lebens gegeneinander auszuspielen.

Auf der Grundlage ihrer Theorie der politischen Emotionen formuliert Nuss-

baum jedenfalls eine äußerst rigorose Kritik an der Diskursethik, die viele Par-

allelen zu der von Taylor aufweist, aber weitaus schrillere Töne anschlägt, denn

in ihrem Fazit charakterisiert sie schließlich Habermas’ Diskursteilnehmer:innen

30 Thomas Mann: Betrachtungen eines Unpolitischen, Frankfurt a.M.: Fischer 2001, S. 290.

31 Vgl. ebd.

32 Gegenüber der konservativ-nationalen Position in den Betrachtungen eines Unpolitischen von

1918 setztMann bereits 1922 in seiner Rede »Von deutscher Republik« einen Kontrapunkt und

bekennt sich zurWeimarer Republik: »Mein Vorsatz ist, ich sage es offen heraus, euch, sofern

das nötig ist, für die Republik zu gewinnen und für das, was Demokratie genannt wird, und

was ich Humanität nenne« (Thomas Mann: »Von deutscher Republik«, in: ders., Essays Bd. 2.

Für das neue Deutschland. 1919-1925, Frankfurt a.M.: Fischer 1993, S. 133).

33 Jürgen Habermas: »Gerechtigkeit und Solidarität. Zur Diskussion über ›Stufe 6‹«, in: ders.,

Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 70f.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 155

sogar als lebende Tote. Wer an dieser Stelle allerdings eine ausführliche und de-

taillierte Auseinandersetzung mit der Position dieses Philosophen erwartet, wird

gründlich enttäuscht. Nussbaum verneint zunächstmit aller Entschiedenheit, dass

Habermas überhaupt den Emotionen für seine politische Konzeption irgendeine

Relevanz zugesteht. In einem nächsten Schritt bietet sie dann eine Erklärung für

diese Emotionslosigkeit an und schlägt hierfür einen ebenso weiten wie philoso-

phiehistorisch äußerst überraschenden Bogen von Habermas zu Marc Aurel, dem

römischen Kaiser und Philosophen der Stoa.

Die Verwandtschaft zwischen beiden Denkern soll nämlich darin bestehen,

dass sich beiMarc Aurel bereits dieselbe abstrakte und emotionslose Lebenseinstel-

lung findet, der Nussbaums Deutung zufolge auch Habermas in heutiger Zeit im-

mer noch verpflichtet ist. Genaugenommen beschränkt sich die Habermas-Kritik

nur auf die Behauptung ebendieser Gemeinsamkeit: Um Gerechtigkeit und Un-

parteilichkeit walten zu lassen, unterdrückt Marc Aurel, wie Nussbaum erläutert,

jegliche emotionale Verbundenheit mit der Familie, der Stadt oder der Region –

ja, sogar die Begeisterung für seine Lieblingssportmannschaft:34 »Um so weit zu

kommen, dass wir uns um alle Menschen in gleicherWeise kümmern,müssen wir,

wie Marcus deutlich macht, die starke Bindung an die eigene Region systematisch

abschaffen: an die Familie, die Stadt, die Gegenstände der Liebe und des Begeh-

rens […]. Sich Parteilichkeit abzugewöhnen, bedeutet, sich unter Geschlechtsver-

kehr nur das Aneinanderreiben von Eingeweiden vorzustellen: Es verlangt, daß

man verlernt, an einer besonderen Sache Freude zu haben oder ihr besondere Be-

deutung beizumessen.«35

Weil der römische Kaiser für alle Untertanen mit derselben Aufmerksamkeit

Sorge tragen und jegliche Bevorzugung und damit Ungerechtigkeit vermeidenwill,

begibt er sich schließlich in eine völlig leere, gefühlsarme und einsame Welt, in

der kein Platz für irgendeine Liebe zu einem Besonderen ist – und damit weder

für Freundschaft noch für Solidarität. Wie Nussbaum betont, ist so ein leib- und

freudloser Mensch eigentlich ein lebender Toter: »Da Marcus jedes sinnliche In-

teresse an Körpern, Sportmannschaften, Familie und Nation verloren hat, tritt er

in eine merkwürdige Welt ein, eine zwar sanfte und unaggressive, dafür aber ein-

same und hohle Welt […]. Und das läuft auf einen Tod mitten im Leben hinaus.

Denn nur in einem todesähnlichen Zustand ist moralische Läuterung möglich.«36

Und ebenso wie der Kaiser Marc Aurel nur gerecht und unparteiisch sein kann,

wenn er jegliches Gefühl der Liebe, Freundschaft und Solidarität unterdrückt, so

ist – diesen Schluss legt Nussbaum nahe – ein jeder Mensch aus Fleisch und Blut

34 Nussbaum: Politische Emotionen, S. 339.

35 Ebd. S. 340.

36 Ebd. S. 341.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 Jens Bonnemann

erst dann imstande, an einem rationalen Diskurs, so wie Habermas ihn sich vor-

stellt, teilzunehmen,wenn er sich von jeder emotionalen Bindung löst und in einen

solchen todesähnlichen Zustand übergeht.

3. Die Eiswüste des deliberativen Diskurses bei Habermas oder:

Ist nur ein Mensch ohne Liebe ein wahrhaft gerechter Mensch?

In der zweiten Hälfte dieses Aufsatzes will ich nun der Frage nachgehen, ob Tay-

lors und Nussbaums Vorwurf berechtigt ist, dass in Habermas’ politischer Philo-

sophie keinerlei Platz für Gefühle der Solidarität ist, weil die Voraussetzungen sei-

ner Diskurskonzeption die Teilnehmenden zu völlig desengagierten, nahezu toten

Vernunftsubjekten zusammenschrumpfen lassen. Für diese Diagnose spricht im-

merhin schon einmal, dass Habermas’ Diskursethik wie jede deontologische Moral

nicht einfach nur blind für Fragen nach dem guten Leben ist, sondern sie in vol-

ler Absicht und ganz methodisch ausschließt: Das Verfahren des Diskurses kann

eben nur Neutralität, Unparteilichkeit und Gerechtigkeit garantieren, wenn es im

Gegenzug Sympathie und Antipathie, Solidarität und Patriotismus ignoriert.

Dem entspricht ferner auch ganz und gar der formalistische Charakter der Dis-

kursethik, denn, wie Habermas selbst hervorhebt, sie beschreibt nichts weiter als

ein Verfahren der moralischen Argumentation bzw. die Bedingungen, »unter de-

nen jeweils die Beteiligten selbst eine vernünftige Antwort finden könnten.«37 Die

Reduktion der Moral auf ein solches Verfahren ist für Habermas gerade der zuver-

lässigste Weg, eine Unparteilichkeit der Urteilsbildung zu gewährleisten: »Forma-

listische Ethiken geben eine Regel oder ein Verfahren an, wonach festgelegt wird,

wie man einen moralisch relevanten Handlungskonflikt unparteilich – eben un-

ter dem moralischen Gesichtspunkt – beurteilen kann.«38 Weiterhin sind es ra-

tionale Gründe und selbstverständlich nicht etwa Gefühle irgendwelcher Art, die

für das Verfahren der Urteilsbildung überhaupt eine Rolle spielen – und folglich

sieht Habermas in dem Verweis auf normative Richtigkeit einen »wahrheitsanalo-

gen Geltungsanspruch«39: nämlich die Voraussetzung, »daß die Wahl von Normen

begründet werden kann.«40 Aus diesem Grund ist die Diskursethik kognitivistisch:

37 JürgenHabermas: »Erläuterungen zur Diskursethik«, in: ders., Erläuterungen zur Diskursethik,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 124.

38 Habermas: »Gerechtigkeit und Solidarität«, S. 54.

39 Jürgen Habermas: »Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu?«, in:

ders, Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 11.

40 Jürgen Habermas: »Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm«, in: ders.,Mo-

ralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 157

»Moralische Sätze oder Äußerungen haben, wenn sie begründet werden können,

einen kognitiven Gehalt.«41

Ferner soll diese Ethik universalistisch sein, denn der rationale Diskurs befolgt

die Argumentationsregel eines so genannten Universalisierungsgrundsatzes – und

dieser lautet: »Jede gültige Normmuß der Bedingung genügen, daß die Folgen und

Nebenwirkungen, die sich aus ihrer allgemeinen Befolgung für die Befriedigung der

Interessen jedes Einzelnen voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos

akzeptiert werden können.«42 Entsprechend den Vorwürfen von Taylor und Nuss-

baum setzt freilich die Universalisierung voraus, dass der eigene Lebenshinter-

grund, dem man emotional und kulturell verbunden ist, weit hinter sich gelassen

wird. Wie Habermas selbst ausdrücklich bemerkt, verlangt jene Verallgemeine-

rung, die mit dem deontologischen Standpunkt einhergeht, von den Beteiligten,

»den sozialen und geschichtlichen Kontext ihrer je besonderen Lebensform und

ihrer partikularen Gemeinschaft zu überschreiten und die Perspektive aller mögli-

cherweise Betroffenen einzunehmen.«43

Der nahe liegende Verdacht, es handle sich bei dem Universalitätsanspruch

der Diskursethik schließlich doch nur um einen ethnozentrischen Fehlschluss, soll

dabei durch den Rückgang auf notwendige Rationalitätsunterstellungen entkräf-

tet werden, die als »transzendentale Nötigung«44 zu begreifen sind und als solche

jeden binden, der sich überhaupt auf eine Argumentation einlässt. So sieht Ha-

bermas die Keime einer universalistischen Moral in dem Verhältnis der Subjekte

innerhalb des kommunikativen Handelns angelegt: Die Teilnehmenden eines kom-

munikativen Handelns müssen sich wechselseitig »als zurechnungsfähige Personen

anerkennen«45, die ihre Geltungsansprüche rational, also durch das Angeben von

Gründen, einlösen können. Diese notwendigen Voraussetzungen von Reziprozität

und Symmetrie fasst Habermas in der folgenden Formel zusammen: »›Handle ver-

ständigungsorientiert und lasse jedem die kommunikative Freiheit, zu Geltungs-

ansprüchen Stellung zu nehmen‹.«46

Da diese ›Grammatik der Kommunikation‹ nicht nur einer bestimmten Spra-

che und Lebensform verpflichtet ist, gilt sie universell und liefert hiermit die

Grundlage für den moralischen Diskurs: »Konzepte wie Wahrheit, Rationalität,

41 Jürgen Habermas: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral«, in:

ders., Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1999, S. 11.

42 Jürgen Habermas: »Was macht eine Lebensform rational?«, in: ders, Erläuterungen zur Dis-

kursethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 32 (Hervorhebung von Habermas).

43 Habermas: »Erläuterungen zur Diskursethik«, S. 124.

44 Jürgen Habermas: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demo-

kratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998, S. 18.

45 Habermas, »Erläuterungen zur Diskursethik«, S. 173.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 Jens Bonnemann

Begründung oder Konsens spielen in allen Sprachen und in jeder Sprachgemein-

schaft, obwohl sie verschieden interpretiert und nach verschiedenen Kriterien

angewendet werden mögen, dieselbe grammatische Rolle.«47 In diesen idealisieren-

den pragmatischen Kommunikationsvoraussetzungen sieht Habermas jene »Ideen

von Gerechtigkeit und Solidarität angelegt«48, die alle Moralen – selbst diejenigen

vormoderner Gesellschaften – immer schon in Anspruch nehmen. Insofern der

Diskurs prinzipiell also »alle sprach- und handlungsfähigen Subjekte«49 ein-

schließt, macht er explizit die normativen Voraussetzungen des kommunikativen

Handelns zu Gehalten einer universalistischen Moral.

Bis hierin bestätigt die Habermas-Lektüre noch voll und ganz die kommunita-

ristische Kritik, dass der deontologische Standpunkt nur dann seinen kulturüber-

greifenden Geltungsanspruch behaupten kann, wenn die Beteiligten des rationa-

len Diskurses weder Gefühle noch Solidarität noch die Orientierung an einem be-

stimmten Guten kennen – verloren haben sie damit aber genau dasjenige, das Tay-

lor die kulturelle Identität eines Menschen nennt. Zwar spricht Habermas eigens

von der notwendigen Anerkennung des anderen Subjekts und sogar von der Idee

der Solidarität, die in den pragmatischen Voraussetzungen des kommunikativen

Handelns angelegt sein soll. Aber bei denjenigen, die hier miteinander solidarisch

sind, handelt es sich doch nur um leib- und gefühllose reine Vernunftsubjekte, de-

nen nichts wichtig ist, außer der Plausibilität eines rationalen Arguments. Kurz,

meine Solidarität mit dir beschränkt sich darauf, dass ich dir eine Begründung

für meine Behauptung schulde.Wie Dilthey einmal gesagt hat, fließt in den Adern

eines solchen Subjekts »nicht wirkliches Blut, sondern der verdünnte Saft von Ver-

nunft als bloßer Denktätigkeit.«50

Was an dieser Stelle jedoch gegen eine möglicherweise doch zu eilfertige

Gleichsetzung des Subjekts der Kommunikation bei Habermas mit einem bloß

abstrakten Vernunftsubjekt spricht, ist der Umstand, dass Habermas selbst hier

einen ganz wesentlichen Unterschied geltend machen will. Anders als Kant denkt

er nämlich an die »Durchführung eines realen Diskurses«51 und verlässt sich nicht

länger auf eine nur monologische Universalisierungsprüfung, wie sie etwa der

kategorische Imperativ vornimmt. Als zentralen Grund dafür gibt er an, dass er

nicht mehr von jener Voraussetzung Kants überzeugt sein kann, »daß im Reich

der Zwecke alle Subjekte dasselbeWelt- und Selbstverständnis teilen.«52

47 Habermas: Faktizität und Geltung, S. 378f.

48 Habermas: »Erläuterungen zur Diskursethik«, S. 155.

49 Ebd. S. 167.

50 WilhelmDilthey: Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung für das Studi-

um der Gesellschaft und der Geschichte. Gesammelte Schriften Bd. 1, Vandenhoeck und Ruprecht:

Stuttgart & Göttingen 1979, S. XVIII.

51 Habermas: »Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm«, S. 78.

52 Habermas: »Erläuterungen zur Diskursethik«, S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 159

Diese Differenz zwischen Diskurs und Reich der Zwecke steht jedoch im Wi-

derspruch zur kritischen Lesart von Taylor und Nussbaum, die Habermas vorwer-

fen, dass die Teilnehmer:innen des Diskurses nur rational argumentieren können,

weil sie mit jeder Orientierung an einem Guten zugleich jegliche Identität und da-

mit auch alles, was sie voneinander unterscheiden könnte, aufgegeben haben. Im

Folgenden werde ich für eine alternative Habermas-Interpretation argumentieren,

nach der die Diskursteilnehmer:innen zwar das naive und autoritäre Verhältnis zu

ihrer kulturellen Lebensform – vielleicht sollte man vorsichtig sagen: mehr oder

weniger – hinter sich lassen, aber – anders als Taylor und Nussbaum es unterstel-

len – eben keinen radikalen Bruch mit ihrer Herkunft vollziehen: Indem ich durch

die Teilnahme an dem rationalen Diskurs eine reflektierte und rationale Einstel-

lung einnehme, verhalte ich mich von jetzt an nicht nur in dieser kulturellen Le-

bensform, sondern auch zu ihr. Ich bin nach wie vor ein Teil dieser Lebensform und

kann dennoch ihr gegenüber kritisch Stellung beziehen. Wer an einem rationalen

Diskurs teilnimmt, ist entgegen der Einschätzung von Taylor und Nussbaum nicht

einfach nur ein abstrakter Jedermann.

a. Das Bündnis von Universalismus und Pluralismus

Taylors und Nussbaums Vorwürfe gegen die Diskurstheorie lassen sich folgender-

maßen zusammenfassen: 1. Habermas’ Universalismus ist außerstande, dem Plu-

ralismus verschiedener Lebensformen im multikulturellen Zeitalter angemessen

Rechnung zu tragen, die jeweils ganz unterschiedliche Vorstellungen darüber ha-

ben, was das Leben gut und lebenswert macht. 2. Dieser abstrakte Universalismus,

der Fragen des guten Lebens rigoros ausklammert, beruht letztendlich auf einem

rational verkürztenMenschenbild, das ebenso rigoros den Emotionen keinerlei Re-

levanz zubilligt. Ichmöchte zunächst überprüfen, ob der erste Vorwurf, Habermas’

Universalismus sei blind für den Pluralismus, zutreffend ist.

Anders als es zunächst den Anschein hat, beruht die Option für den Univer-

salismus nicht allein auf jenen bereits erwähnten idealisierenden pragmatischen

Voraussetzungen, zu denen Teilnehmer:innen eines kommunikativen Handelns

transzendental genötigt sind (s.o.). Ausdrücklich versteht sich der Universalismus

nämlich zudem als die einzig adäquate Reaktion auf den sich mehr und mehr

ausbreitenden »Pluralismus von Lebensformen und konkurrierenden Wertüber-

zeugungen«53. Habermas zufolge hat die Philosophie im Schatten eines solchen

Pluralismus nur noch zwei Optionen: Entweder sie bleibt ihrem klassischen

Anspruch treu, den richtigen Weg zu einem wahrhaft guten Leben zu weisen,

d.h. also eine bestimmte Lebensform zu favorisieren, oder sie entscheidet sich

53 Ebd. S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 Jens Bonnemann

für den Grundsatz der Toleranz, demzufolge die unterschiedlichen Lebensformen

gleichberechtigt nebeneinander stehen.54

Für Habermas kommt allein noch die zweite Möglichkeit infrage, die allerdings

dazu führt, dass die Philosophie sich neutral verhält und die Frage des guten Le-

bens von jetzt an der jeweiligen Lebenswelt überlässt: »Im Anblick eines mora-

lisch gerechtfertigten Pluralismus von Lebensentwürfen und Lebensformen, kön-

nen Philosophen nicht mehr in eigener Regie allgemeinverbindliche Instruktionen

über den Sinn des Lebens geben.«55 Für den Moralphilosophen bleibt dann nur

noch die Aufgabe übrig, ein unparteiliches und gerechtes Verfahren der Normbe-

gründung zu entwickeln, das keine Lebensform privilegiert oder diskriminiert.56

Würde man nun die – für Taylor und Nussbaum so beklagenswerte – strikte

Differenz zwischen dem rationalen Diskurs und der kulturellen Lebensform zu-

gunsten der letzteren einziehen, dann wäre aus der Perspektive vonHabermas jede

faktisch anerkannte immer auch schon eine anerkennungswürdige Norm. Infolgedes-

sen wäre die Moral grundsätzlich konventionalistisch, an das Ethos eines politi-

schen Gemeinwesens gebunden und würde letztlich auf eine ideologische Recht-

fertigung des sozialen Status quo hinauslaufen. Im Unterschied dazu versteht Ha-

bermas den Übergang zur posttraditionalen Ebene des rationalen Diskurses ge-

radezu als einen emanzipatorischen Prozess, der »uns von den strukturellen Be-

schränkungen der vertrauten Diskurse und der eingelebten Praktiken«57 befreit.

Wenn sich darüber hinaus die Angehörigen einer modernen Gesellschaft le-

diglich an die verallgemeinerbaren Normen halten, ist eine – ohnehin unmöglich

gewordene – Übereinstimmung der kulturrelativen Werte überhaupt nicht mehr

erforderlich, und deswegen eröffnet sich im Gegenzug ein größerer Spielraum für

voneinander abweichende Lebensformen. Habermas stellt also die Argumentati-

on von Taylor und Nussbaum auf den Kopf: Je vielfältiger und multikultureller die

Lebensformen werden, »eine um so abstraktere Gestalt müssen die Regeln und

Prinzipien annehmen, welche die Integrität und gleichberechtigte Koexistenz der

füreinander immer fremder werdenden, auf Differenz und Andersheit beharren-

den Subjekte und Lebensweisen schützen.«58

Weit davon entfernt, dass universelle Normen die pluralenWertorientierungen

und Interessen unterdrücken, ist es also ganz im Gegenteil gerade ihre Neutrali-

tät und Abstraktheit, die das friedliche Zusammenleben einer ganzen Bandbreite

54 Vgl. JürgenHabermas: »Lawrence Kohlberg und derNeoaristotelismus«, in: ders., Erläuterun-

gen zur Diskursethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 88.

55 Habermas: »Erläuterungen zur Diskursethik«, S. 184.

56 Ebd. S. 184f.

57 Habermas: »Lawrence Kohlberg und der Neoaristotelismus«, S. 90f.

58 Habermas: »Erläuterungen zur Diskursethik«, S. 202.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 161

unterschiedlicher Lebensformen gewährleistet: »Neutralität impliziert nicht diffe-

renzblinde Gleichbehandlung, sondern gleichberechtigte Anerkennung. Weil das

Leben ein besonderes ist, muß das Recht ein allgemeines und für alle gleiches und

gleich sensibles sein.«59 So bedeutet der Universalismus für Habermas schlichtweg

dieselbe »Achtung für jeden und […] Solidarität mit allem, was Menschenantlitz

trägt.«60 Es geht also nicht darum, mittels der Diskursethik das Besondere unter

das Allgemeine zu subsumieren, sondern das Besondere mit der Autorität auszu-

statten, allgemeingültige Gründe für Handlungsoptionen einfordern zu können.

Folglich ist es ausgerechnet der Universalismus in seiner Abstraktheit, der einer

minoritären kulturellen Lebensform – aber auch der Minorität innerhalb einer kul-

turellen Lebensform– zu ihremRecht gegenüber der jeweiligenMajorität und dem

Konformitätsdruck der Normalität verhilft.

Natürlich ist der Verdacht nicht von der Hand zu weisen, dass universalistische

Diskurse immer auch einen ideologischen Charakter aufweisen und dementspre-

chend Exklusion, Intoleranz und Marginalisierung hervorbringen können. Aber

nach Habermas handelt es sich in solchen Fällen dann nur um einen verkleideten

Partikularismus. In dieser Hinsicht besteht die Stärke des Universalismus vor al-

lem darin, dass er eben nicht immun gegen eine Kritik in seinem eigenen Namen

ist und insofern das Potential zu einer permanenten Selbstkorrektur besitzt: »Wer

im Namen des Universalismus den Anderen, der für den anderen ein Fremder zu

bleiben das Recht hat, ausschließt, übt Verrat an dessen eigener Idee.«61

Um auf die Ausgangsfrage zurückzukommen: Gegen Taylors und Nussbaums

Vorwurf, dass Habermas blind sei für den Pluralismus und seine Herausforde-

rungen, lassen sich bei Habermas überzeugende Gründe dafür finden, dass etwa

Minderheiten und Außenseiter:innen eher vomUniversalismus als von irgendeiner

kulturellen Lebensform eine Zuflucht vor Repressionen erwarten können. In die-

sem Sinne unterdrückt der Universalismus nicht den Pluralismus, sondern fördert

ihn vielmehr – und zwar ausgerechnet durch seine Abstraktheit. So ist es schließ-

lich der von allen Lebensformen emanzipierte rationale Diskurs, dermir Argumen-

te dafür liefert, dasjenige zu tolerieren, was ich auf der Grundlage meiner eigenen

Lebensform eigentlich abzulehnen gewillt bin.

59 Rainer Forst: Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalismus und Kom-

munitarismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 353.

60 Jürgen Habermas: »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der prakti-

schen Vernunft«, in: ders., Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991,

S. 116.

61 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 Jens Bonnemann

b. Die kulturelle Verwurzelung des rationalen Diskurses

Im Folgenden will ich nun auf den zweiten kommunitaristischen Vorwurf ein-

gehen, dass die Diskursteilnehmer:innen bei Habermas nur noch abstrakte Ver-

nunftsubjekte sind, weil zusammen mit den Emotionen auch der gesamte kul-

turelle Hintergrund durch die Teilnahme an einer ausschließlich rationalen Ar-

gumentationsgemeinschaft prinzipiell ausgeschlossen wird. Sind die Diskursteil-

nehmer:innen also tatsächlich Bewohner eines Elfenbeinturms oder – wie man

mit Nussbaum fragen müsste – schlimmer noch: lebende Tote? Dafür spricht zu-

nächst, dass die Universalisierungsregel von jedem verlangt, die Perspektiven aller

Beteiligten einzunehmen und sich im Zuge dessen die selbstverständliche Traditi-

onsgeltung des jeweiligen kulturellen Kontextes auflöst.

Wie Habermas bemerkt, sind moralische Pflichten für den Einzelnen zunächst

ganz und gar in die Lebensgewohnheiten einer Tradition eingebettet. Eine Tren-

nung zwischen Norm undWert findet nicht statt: »Fragen der Gerechtigkeit stellen

sich dort nur innerhalb des Horizonts von immer schon beantworteten Fragen des

guten Lebens.«62 Indem die Teilnahme am Diskurs diese »normative Kraft des

Faktischen«63 aufhebt, kommt es zu einer grundsätzlichen Unterscheidung zwi-

schen faktisch geltender Anerkennung und Anerkennungswürdigkeit. So verselbstän-

digt sich die Ebene der Moral, sobald erst einmal die Frage gestellt wird, welche

dieser Werte »im Falle allgemeiner Verbreitung bzw. Befolgung die ungeteilte Zu-

stimmung aller potentiell Betroffenen finden würden.«64 Wenn die Beteiligten auf

diese Weise eine postkonventionelle und hypothetische Einstellung zu ihren an-

fänglichen lebensweltlichen Überzeugungen einnehmen, so kann das zweifellos

auchmit einer existentiellen Krise einhergehen: »Wer Lebensformen in Frage stellt,

in denen sich die eigene Identität gebildet hat, muß die eigene Identität in Frage

stellen.«65

Durch die Teilnahme an dem rationalen Diskurs gibt es also Habermas zufolge

von jetzt an einen Bereich lebensweltlicher Wertorientierungen, der sich als nicht

universalisierbar erweist, und einen anderen, der »den Forderungen streng mo-

ralischer Rechtfertigung unterworfen werden kann.«66 Was hierbei allerdings den

entscheidenden Unterschied ausmacht, ist überhaupt nicht der Inhalt, sondern

die jeweilige Legitimationsgrundlage: »Aus Pflicht befolgen wir geltende Normen

nicht,weil sie durch Tradition undGewohnheit beglaubigt sind, sondernweil wir sie

62 Habermas: »Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm«, S. 117.

63 Ebd.

64 Habermas: »Was macht eine Lebensform rational?«, S. 33.

65 Jürgen Habermas: »Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln«, in: ders., Moralbe-

wußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, S. 189.

66 Habermas: »Was macht eine Lebensform rational?«, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 163

für begründet halten.«67Wenn an dieser Stelle mit Taylor und Nussbaum überhaupt

noch von einem Bruch mit den lebensweltlichen Wertorientierungen gesprochen

werden kann, dann nur im Hinblick auf den Verlust ebendieser naiven und autori-

tären Legitimation. In inhaltlicher Hinsicht ist der Diskurs schon deswegen nicht

von der Kultur abgekoppelt, weil auch die Normen aus den kulturellen Lebensfor-

men stammen, denn schließlich sind sie nichts anderes als Werte, die innerhalb

des rationalen Diskurses den Universalisierungstest bestanden haben.

Dass es sich so verhält, ist nicht verwunderlich, sondern liegt ganz und gar in

der Konsequenz dieses Ansatzes: Wenn Habermas immer wieder betont, dass die

Philosophie im postmetaphysischen Zeitalter des Pluralismus nicht mehr die Auf-

gabe übernehmen kann, nach der einzig wahren Lebensführung zu suchen, dann

versteht er seine Diskurstheorie als die Konzeption eines Verfahrens, das einen

Universalisierungstest für ganz unterschiedliche Lebensführungen bereitstellt. In-

sofern also die Philosophie selbst darauf verzichtet, Inhalte zu entwickeln, können

diese Inhalte, über die dann der Universalisierungstest rational entscheidet, folg-

lich nur aus dem Bereich der lebensweltlichen Traditionen und Konventionen ge-

nommen werden.

Der Diskurs ist dahingehend als ein Verfahren zu verstehen, »das nicht der Er-

zeugung von gerechtfertigten Normen dient, sondern der Prüfung der Gültigkeit

vorgefundener, aber problematisch gewordener und hypothetisch erwogener Nor-

men.«68 Prinzipiell ist es darum nicht ausgeschlossen, dass sich auch eine Norm

aus einer religiösen Tradition als universell begründbar herausstellt – worauf es

allerdings ganz entscheidend ankommt, ist, dass diese Norm nicht mit den Mit-

teln begründet werden kann, die diese Tradition selbst bereitstellt. Ferner können

durch die Berücksichtigung fremder oder bislang marginalisierter Lebensformen

jederzeit neue Werte für die Verhandlungen in Diskursen kandidieren und daher

auch neue universelle Normen entdeckt werden: »Ändert sich die Grundgesamt-

heit der Bürger, so ändert sich auch dieser Horizont, so daß über dieselben Fragen

andere Diskurse geführt und andere Ergebnisse erzielt werden.«69

Hieraus ergibt sich allerdings eine Schlussfolgerung, vor der Habermas wohl

zurückschreckt, denn paradoxerweise müsste man eigentlich von einer unüber-

windlichen Historizität und Kulturrelativität des universellen Normenrepertoires

sprechen, weil der Stand des rationalen Diskurses immer nur einen vorläufigen

Charakter haben kann: Solange kulturelle Lebensformen sich weiterentwickeln

oder sogar völlig neue sich herausbilden, treten auch fortwährend neue Kan-

didaten für den Universalisierungstest an. Umgekehrt ist die Annahme nicht

67 Habermas: »Erläuterungen zur Diskursethik«, S. 145.

68 Habermas: »Was macht eine Lebensform rational?«, S. 34.

69 Jürgen Habermas: »Kampf um Anerkennung im bürgerlichen Rechtsstaat«, in: ders., Die Ein-

beziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 255.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 Jens Bonnemann

abwegig, dass ›altgediente‹ universelle Normen wieder verschwinden, wenn sie

ihr Fundament in den kulturellen Lebensformen verloren haben. In diametraler

Entgegensetzung zur Kritik von Taylor und Nussbaum taucht nun die neuralgi-

sche Frage auf, ob der Diskurs nicht viel historischer und kultureller ist, als es

Habermas lieb sein kann.

So oder so lautet jedenfalls die Antwort auf Taylor und Nussbaum, dass ein

Bruch zwischen Kultur und Diskurs nur darin besteht, dass der Diskurs die naiven

und autoritären Geltungen der Kultur einklammert. In inhaltlicher Hinsicht wäre

es unzutreffend von einem Bruch zu sprechen, denn jede rationale Norm ist nichts

anderes als ein kulturellerWert, der sich innerhalb des Diskurses als universalisier-

bar herausgestellt hat. Würden die Diskursteilnehmer:innen also tatsächlich – wie

Taylor und Nussbaum meinen – jeden Kontakt mit ihren lebensweltlichen Wert-

orientierungen verlieren, dann käme auch jede Argumentation zum Erliegen, weil

nur die Kultur dem rationalen Diskurs überhaupt etwas zu beißen geben kann.

Keineswegs ist die Tradition also aus dem Spiel, vielmehr findet sogar eine Tra-

ditionsvermittlung statt, aber diese erfolgt eben nicht mehr naiv und autoritär,

sondern reflexiv und argumentativ. Es ist vielleicht nicht zu gewagt, das Verhält-

nis zwischen Diskurs und Kultur in Abwandlung eines berühmtenWortes von Kant

über dieWechselseitigkeit zwischen Begriff und Anschauung auf die folgendeWei-

se zu charakterisieren: Diskurse ohne Kulturen sind leer, Kulturen ohne Diskurse

sind blind – und im schlimmsten Fall blindwütig.

c. Die Konzeption einer kritischen Öffentlichkeit

Wie sich entgegen der Lesart von Taylor und Nussbaum gezeigt hat, ist die Le-

benswelt schon deswegen unentbehrlich für den rationalen Diskurs, weil sie mit

den kulturellen Werten die jeweiligen Kandidaten für die Universalisierungsüber-

prüfung liefert. Aber die Relevanz der Lebenswelt für Habermas’ Konzeption einer

universellen Moral reicht noch wesentlich weiter. Dies liegt daran, dass seine Dis-

kursethik allenfalls explizit machen kann,welche Bedingungen die Diskursteilneh-

mer:innen erfüllen müssen, wenn sie sich auf Argumentationen einlassen, jedoch

ist sie außerstande, darüber hinaus auch noch eine Begründung dafür anzuge-

ben, warum jemand sich überhaupt darauf einlassen sollte: Der Diskursteilnehmer

kommt nur zur Einsicht, »daß er keine guten Gründe hat, anders zu handeln.«70

Insofern die Diskursethik nicht den Eintritt in die Argumentationspraxis und

erst recht nicht die anschließende Umsetzung der diskursiv gewonnenen Einsich-

ten in moralisches Handeln rational begründen kann, ist der moralische Gesichts-

punkt, wie Habermas zugibt, auf bestimmte gesellschaftliche und politische In-

stitutionen ebenso wie auf Sozialisations- und Erziehungspraktiken angewiesen,

70 Habermas: »Erläuterungen zur Diskursethik«, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 165

die eine postkonventionelleMoral- und Ich-Entwicklung fördern.Während also die

Möglichkeitsbedingung der Diskursethik im Vernunftpotential des kommunikativen

Handelns wurzelt, ist hingegen ihre Verwirklichung ganz und gar abhängig von der

»Sozialisation in eine Lebensform, die dem Moralprinzip entgegenkommt.«71

Habermas denkt hierbei an eine Lebenswelt, die eine postkonventionelle Ein-

stellung fördert und die Vermittlung von Traditionen »von der Kritikbereitschaft

und der Innovationsfähigkeit der Individuen abhängig macht.«72 Kurz, bevor die

Gleichberechtigung als universelle Norm eine Chance hat, muss sie sich zuerst

als ein Wert innerhalb einer bestimmten Lebensform etabliert haben. Eine sol-

che Verwirklichung von postkonventionellen Identitäten verdankt sich nach Ha-

bermas allerdings weniger diskursethischen Auseinandersetzungen, als vielmehr

»den kollektiven Anstrengungen und Opfern sozialer und politischer Bewegun-

gen.«73 Durch die Hintertür scheint damit aber doch wieder so etwas wie Taylors

und Nussbaums Solidarität mit kulturellen Lebensformen ins Spiel zu kommen.

Habermas beschreibt schließlich auch die politische Öffentlichkeit als eine sol-

che lebensweltlich fundierte Verwirklichungsform des rationalen Diskurses, in der

darüber diskutiert wird, inwiefern bestimmte Werte aus unterschiedlichen kul-

turellen Lebensformen für alle Mitglieder:innen eines politischen Gemeinwesens

verbindlich sein können. Vor allem versteht er die Öffentlichkeit als die zentrale

Instanz, durch die kulturelle Werte und Interessen in den politischen Raum hin-

einvermittelt werden. Voraussetzung hierfür ist, wie Habermas hinzufügt, ein Ge-

flecht aus Mentalitäten und Überzeugungen, das sich durch eine demokratische

Streitkultur mit einem hohen Maß an gegenseitiger Toleranz und zivilem Umgang

auszeichnet. Denn herausbilden kann sich eine solche Zivilgesellschaft »nur im

Kontext einer freiheitlichen politischen Kultur und entsprechender Sozialisations-

muster sowie auf der Basis einer unversehrten Privatsphäre«.74

71 Ebd. S. 189.

72 Habermas: »Was macht eine Lebensform rational?«, S. 45.

73 Habermas: »Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu?«, S. 26.Wäh-

rendHabermas und Axel Honneth von einemKampf umAnerkennung sprechen (vgl. Haber-

mas: »Kampf um Anerkennung im bürgerlichen Rechtsstaat«; Axel Honneth: Kampf um An-

erkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998) und

am Gedanken einer Veränderung des Status quo festhalten, liegt Paul Ricœur eine solche

gesellschaftskritische Haltung eher fern. So empfindet er Unbehagen angesichts der ›mili-

tanten‹ Rede von einem ›Kampf um Anerkennung‹, die für ihn die Gefahr der Maßlosigkeit

und des bloßen Machtkampfes birgt (vgl. Paul Ricœur:Wege der Anerkennung. Erkennen,Wie-

dererkennen,Anerkanntsein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 272f). Er wendet sich daher von

›Kämpfen‹ ab und sucht in Friedenszuständenwie der Agape als erwartungsloser Gabe Erfah-

rungen tatsächlicher Anerkennung (vgl. ebd. S. 305f). Man könnte jedoch fragen, in welchem

Maße jene Erfahrungen tatsächlicher Anerkennung wiederum von einer sozialen Realität

abhängig sind, die nicht zuletzt in solchen Anerkennungskämpfen erst hervorgebracht wird.

74 Ebd. S. 449.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Jens Bonnemann

Der Bereich der Öffentlichkeit verzweigt sich »z.B. in populärwissenschaftli-

che und literarische, kirchliche und künstlerische, feministische und ›alternative‹,

gesundheits-, sozial- oder wissenschaftspolitische Öffentlichkeiten«. Das Spek-

trum reicht ferner von der »episodischen Kneipen-, Kaffeehaus- oder Straßenöf-

fentlichkeit über die veranstaltete Präsenzöffentlichkeit von Theateraufführungen,

Elternabenden, Rockkonzerten, Parteiversammlungen oder Kirchentagen bis zu

der abstrakten, über Massenmedien hergestellten Öffentlichkeit von vereinzelten

und global verstreuten Lesern, Zuhörern und Zuschauern.«75 Trotz dieser Pluralität

von Teil- und Gegenöffentlichkeiten, zu der dann auch diejenige gehören würde,

die durch das Internet ermöglicht wird, bleibt der Charakter der Öffentlichkeit

in dem Maße gewahrt, als diese unterschiedlichen Bereiche nicht voneinander

isoliert, sondern füreinander in kommunikativem Austausch durchlässig sind.76

Für die Fragestellung des vorliegenden Aufsatzes ist diese Konzeption der kri-

tischen Öffentlichkeit insofern ausgesprochen aufschlussreich, als Habermas ganz

explizit jetzt auch den Emotionen eine unentbehrliche Rolle zuschreibt. Denn was

in den verschiedenen Öffentlichkeiten zur Sprache und zur argumentativen Aus-

einandersetzung drängt, ist zumeist ein gesellschaftlicher Leidensdruck, der den

Betroffenen als Arbeitnehmer:innen, Konsument:innen, Patient:innen, Steuerzah-

ler:innen, Klient:innen staatlicher Bürokratien, Tourist:innen, Schüler:innen und

Studierende widerfahren ist.77 Da die Öffentlichkeit ihre wesentlichen Impulse

aus der Verarbeitung solcher lebensgeschichtlich relevanten Problemlagen erhält,

wirkt sie als »ein Warnsystem mit unspezialisierten, aber gesellschaftsweit emp-

findlichen Sensorien«78 auf das politische System. Insgesamt ist Habermas davon

überzeugt, dass die Peripherie der Öffentlichkeit gegenüber den Zentren der Po-

litik eine weitaus größere Sensibilität für die Wahrnehmung und Identifizierung

von neuen Problemlagen besitzt. Beispiele für Themen, die über die Öffentlich-

keit ins politische System eingedrungen sind, wären für ihn der Klimawandel, das

Artensterben, die Genforschung, die Gleichberechtigung oder der Schutz vonMin-

derheiten.79

Eine solche Vermittlung von Themen aus der Öffentlichkeit in die Politik setzt

nicht einfach nur wohltemperierte Emotionen, sondern vielmehr ein fortwährend

erhitztes »Krisenbewußtsein«80 voraus, das einen zunehmenden Legitimations-

druck auf die Politik ausübt. Denn abhängig ist dieser Prozess »von einer libe-

ral eingestellten und egalitären, für gesamtgesellschaftliche Problemlagen sensi-

75 Ebd. S. 452 (Hervorhebungen von Habermas).

76 Vgl. ebd.

77 Ebd. S. 441f.

78 Ebd. S. 435.

79 Vgl. ebd. S. 460f.

80 Ebd. S. 461.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 167

blen, geradezu nervösen, in ständiger Vibration befindlichen, eben resonanzfähi-

gen politischen Kultur«81. Eine vorbildliche staatsbürgerliche Person würde Haber-

mas zufolge ihre Auseinandersetzung zwar argumentativ und nach den Regeln ei-

ner demokratischen Streitkultur führen, aber sie wäre nichtsdestotrotz hochgradig

emotional an den politischen Ereignissen beteiligt und keineswegs – wie es Tay-

lor und Nussbaum ihm vorwerfen – ein bloßer Argumentationsapparat, der seine

Emotionen gewaltsam unterdrückt, wenn er – was Nussbaum ja gerade bezweifelt

– überhaupt noch welche hat. Ganz im Gegenteil sind politische Emotionen der

Treibstoff, der die kritische Öffentlichkeit überhaupt erst in Gang setzt.82

Schluss

Taylor und Nussbaum werfen Habermas vor, dass seine politische Diskurstheorie

auf einem rational verkürztenMenschenbild beruht: So seien die Teilnehmer:innen

des rationalen Diskurses nichts weiter als abstrakte Vernunftsubjekte, die keinerlei

Gefühle wie Sympathie, Antipathie und Solidarität mehr kennen, weil sie jeglichen

Kontakt mit der kulturellen Lebensform verloren haben, in der sie aufgewachsen

sind. Wie im Verlauf des Aufsatzes gezeigt werden sollte, ist diese Kritik unzu-

treffend. Es stimmt zwar, dass die rationale Argumentationspraxis eine postkon-

ventionelle Einstellung verlangt, aber post-konventionell meint eben keineswegs

dasselbe wie nicht-konventionell. Worum es geht, ist hierbei nicht die völlige Aus-

81 Ebd. S. 628.

82 Habermas traut der Öffentlichkeit jedenfalls so einiges zu – sie ist Ideenlieferant, Resonanz-

boden, kritisches Korrektiv und Legitimationsinstanz für die Politik. Dabei drängt sich na-

türlich die Frage auf, ob er nicht völlig unterschätzt, in welchem Ausmaß die Öffentlichkeit

ideologischen Einflüssen ausgesetzt ist. Es wäre jedenfalls interessant zu erfahren, was Ha-

bermas zu jener seltsamenMelange aus Verschwörungstheoretiker:innen, Esoteriker:innen,

Identitären und Rechtsextremen sagenwürde, die heutzutage das Bild der Öffentlichkeit zu-

mindest mitprägt und in weiten Teilen wie eine Verhöhnung seines eigenen Verständnisses

einer kritischen Öffentlichkeit wirkt. So finden sich problemlos zahllose weitere Beispiele,

die die These absurd erscheinen lassen, dass die Öffentlichkeit ein Ort des herrschaftsfreien

Diskurses sei, in demes umdas bessere Argument geht und das Für undWider von bestimm-

ten Positionen rational überprüft wird. Und selbst Habermas würde wohl nicht so weit ge-

hen und abstreiten, dass erstens für die Attraktivität und Ausbreitung von bestimmten Mei-

nungen nicht unbedingt die Stichhaltigkeit ihrer Begründungen entscheidend ist, und dass

zweitens in der Öffentlichkeit ideologischer Missbrauch, Ausgrenzung und Intoleranz an der

Tagesordnung sind. Worauf es Habermas jedoch ankommt: Der rationale Diskurs oder die

Öffentlichkeit mögen noch so ideologisch sein, sie sind zugleich auch mehr als ideologisch,

weil sie selbst immer auch die normativen Prinzipien mit sich führen, an denen sich jede

ihrer faktischen Erscheinungsformen messen lassen muss.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 Jens Bonnemann

blendung der Kultur, sondern die Überprüfung, ob dasjenige, was faktisch in einer

Kultur gilt, auch unter rationalen Gesichtspunkten noch geltungswürdig ist.

Aufgrund der postkonventionellen Einstellung habe ich nicht länger ein naives

und autoritäres, sondern ein reflexives und argumentatives Verhältnis zur eigenen

Lebensform. Dank der Teilnahme an dem rationalen Diskurs bin ich also nicht

einfach nur ein Produkt einer kulturellen Lebensform, nämlich das, wozu andere

mich in Sozialisationsprozessen gemacht haben. Ich bin von jetzt an vielmehr auch

imstande, argumentativ und reflexiv Stellung zu dieser Lebensform einzunehmen

und auf der Grundlage von rationalen Begründungen etwas aus dem zu machen,

wozu andere mich gemacht haben.

Um jene Habermas-Lesart schärfer zu konturieren, mit der ich versuche, seine

Position gegen die Kritik von Taylor und Nussbaum zu verteidigen, bietet sich der

Rückgriff auf eine begriffliche Differenzierung zwischen Verwirklichungsdimen-

sionen desMenschen an, die sich bei dem Existenzphilosophen Karl Jaspers findet.

Jaspers unterscheidet zwischen dem »Bewußtsein überhaupt« und dem »Geist«:

Unter dem ›Bewußtsein überhaupt‹ versteht er das Subjekt der Erkenntnis und

des logischen Denkens, das im Übrigen völlig unpersönlich ist.83 Diesem forma-

len Ich des Verstandes wird nun der ›Geist‹ gegenübergesellt, denn Jaspers zufolge

ist jeder Mensch immer auch Träger von kulturellenWeltanschauungen undWert-

vorstellungen: »Träger eines Gehalts, der entweder in demDunkel einer primitiven

Gemeinschaftlichkeit bewahrt oder durch eine geistige, bewußt werdende und nie

zureichend gewußte Ganzheit verwirklicht wird.«84 Taylors und Nussbaums Ein-

wand läuft darauf hinaus, dass das Subjekt des rationalen Diskurses bei Habermas

nur ein ›Bewusstsein überhaupt‹ im Sinne von Jaspers ist.Wennmeine Habermas-

Interpretation jedoch stimmt, dass ein rationaler Diskurs ohne Bezug auf lebens-

weltliche Wertorientierungen zusammenbrechen würde, dann büßen die Teilneh-

menden ihre kulturelle Lebensform nicht ein, sondern sie gewinnen ein reflexiv-

kritisches Verhältnis zu ihr. In diesem Fall wäre es richtiger, das rationale Subjekt

des Diskurses bei Habermas – in Jaspers Worten – nicht als ›Bewußtsein über-

haupt‹, sondern als ›Geist‹ zu verstehen. Der rationale Diskurs wäre dann mit

Jaspers gesprochen der Prozess, der aus »dem Dunkel einer primitiven Gemein-

schaftlichkeit« in »eine geistige, bewußt werdende und nie zureichend gewußte

Ganzheit« (s.o.) führt.

Die Diskursteilnehmer:innen verlieren also keineswegs ihre kulturelle Lebens-

form und ebenso wenig sind sie darum völlig emotionslos. Wie sich gezeigt hat,

nimmt die politische Emotion ganz im Gegenteil in Habermas’ Theorie der kriti-

schen Öffentlichkeit sogar einen systematischen Stellenwert ein. Eine völlig kalte

83 Karl Jaspers: Philosophie II. Existenzerhellung, München & Zürich: Pieper 1994, S. 33f.

84 Ebd. S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Patriotische Erregung oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses? 169

und interesselose Öffentlichkeit würde niemals als kritisches Korrektiv des poli-

tischen Systems wirken können; dies gelingt nur innerhalb einer »sensiblen, ge-

radezu nervösen, in ständiger Vibration befindlichen, eben resonanzfähigen Kul-

tur.«85 Anders als Taylor und Nussbaum meinen, ist der rationale Diskurs also –

um eine Formulierung von Karl Marx aufzunehmen – keine bloße Leidenschaft ei-

nes Kopfes – eines Kopfes auf einem ansonsten völlig toten Körper. Vielmehr ist

der rationale Diskurs als Kopf der Leidenschaft zu verstehen. Mit anderen Worten,

die Leidenschaft bzw. die jeweilige kulturelle Lebensform bleibt erhalten, aber sie

bekommt mit dem Eintritt in die Argumentationspraxis einen Kopf, der ihr ge-

gebenenfalls auch widersprechen kann. Wenn Adorno sagt: Wer denkt, ist nicht

wütend, dann legt Habermas’ Öffentlichkeitsbegriff demgegenüber den Gedanken

nahe, dass man eben auch aus Wut mit dem Denken anfangen kann. Da es in den

öffentlichen Debatten allein bei den Emotionen jedoch nicht bleiben kann, wäre

auf Nussbaums Theorie der politischen Emotionen mit Habermas zu antworten:

Ohne Emotionen geht es nicht, weil ohne sie gar kein Diskurs zustande kommt.

Aber nur mit Emotionen geht es auch nicht, weil sie ohne Diskurs jederzeit auf

einen blindwütigen Patriotismus hinauslaufen können.

85 Habermas: Faktizität und Geltung, S. 628.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452783-010 - am 14.02.2026, 09:42:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

