
3. performativ

Nun lässt sich einwenden, dass die hier formulierten Thesen im Hinblick auf eine

PraktischeTheologie schöneTheorie sind.Aber handelt es sichdabei auchummehr?

Umdieser Fragenachzugehenmöchte ichhierdenBlicknocheinmalweitenundall-

gemeiner fragen: Kann es Räume1 oder Formen der Versammlung geben, in denen

Praktiken der Reflexion, der Ausweitung von Lebbarkeit und der Solidarität perfor-

miert werden? Oder anders gefragt: Gibt es Räume, in denen die Frage »Wer zählt?«

ständig neu gestellt und dabei auch performiert wird?Wie sähen diese Räume aus?

Aufwelche Art undWeisewürde sich dort versammelt werden?2 Diese Fragen eröff-

nen den letzten Raum der Galerie.

1 Certeau fasst den Raumbegriff in Abgrenzung zumOrt folgendermaßen: »EinOrt ist die Ord-

nung (egal, welcher Art), nach der Elemente in Koexistenzbeziehungen aufgeteilt werden.

[…] Hier gilt das Gesetz des ›Eigenen‹: die einen Elemente werden neben den anderen ge-

sehen, jedes befindet sich in einem ›eigenen‹ und abgetrennten Bereich, den es definiert.

Ein Ort ist also eine momentane Konstellation von festen Punkten. Er enthält einen Hinweis

auf eine mögliche Stabilität. Ein Raum entsteht, wenn man Richtungsvektoren, Geschwin-

digkeitsgrößen und die Variabilität der Zeit in Verbindung bringt. Der Raum ist ein Geflecht

von beweglichen Elementen. […] Es ist also ein Resultat von Aktivitäten, die ihm eine Rich-

tung geben, ihn verzeitlichen und ihn dahin bringen, als eine mehrdeutige Einheit von Kon-

fliktprogrammenund vertraglichenÜbereinkünften zu funktionieren. ImVerhältnis zumOrt

wäre der Raum ein Wort, das ausgesprochen wird, das heißt, von der Ambiguität einer Rea-

lisierung ergriffen und in einen Ausdruck verwandelt wird […] Insgesamt ist der Raum ein Ort,

mit demman etwasmacht.« Certeau,Michel de, Kunst desHandelns. Aus dem Französischen

von Ronald Voullié, Berlin 1988, 217f.

2 In diesem Zusammenhang wäre auch ein Zusammendenken mit dem Ereignisbegriff nach

Derridamöglich. Vgl. Schüßler,Michael, Praktische Theologie imEreignis-Dispositiv. Positio-

nen zwischen Dekonstruktion und Option, in: PThI 35, 2 (2015) 97–103. Vgl. Seip, Jörg, Parà.

Ereignisdenken in der Praktischen Theologie, in: SaThZ 21 (2017) 102–123.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018 - am 14.02.2026, 16:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Ellen Geiser: Wer zählt?

Doch zunächst einige Überlegungen zu der Frage, was ermöglicht wird, wenn

der Performativitätsbegriff3 durch die Praktische Theologie rezipiert4 wird: In den

verschiedenen Traktaten der Praktischen Theologie ergeben sich zahlreiche An-

knüpfungspunkte für eine solche Rezeption, beispielsweise in Bezug auf Seelsorge

oder Gemeinde. So könnte eine Seelsorgelehre danach fragen, inwiefern Performa-

tivität im seelsorglichen Gespräch von Relevanz ist. Ließen sich die seelsorgliche

Begegnung und das kommunikative Geschehen als performativ beschreiben? Wel-

che neuen Perspektiven würde dies für seelsorgliche Praktiken eröffnen? Nach

Performativität ließe sich auch in der Gemeindelehre fragen. So beschreiben bei-

spielsweise Herbert Haslinger und Christiane Bundschuh-Schramm: »Gemeinde

ist nicht einfach eine in Wirklichkeit umgesetzte theologische Idee. Sie ist immer

zugleich und in gleichem Maße ein aus gesellschaftlichen Prozessen und mensch-

lichen Anstrengungen hervorgegangenes Gebilde.«5 Es handelt sich also um ein

gestaltetes Sozialgebilde, in dem sich Menschen verbunden fühlen. Diesem Ver-

ständnis folgend könnte der Performativitätsbegriff eine Möglichkeit sein, die hier

aufgeführten Gestaltungsprozesse genauer zu analysieren. So ließe sich beispiels-

weise fragen: Durch welche performativen Praktiken entsteht eine Gemeinde? Wie

wird Verbundenheit geschaffen? Auf welche Art und Weise wird Verbundenheit

praktiziert? Welche Ausschlüsse werden dabei performiert? Wie laufen die gesell-

schaftlichen Prozesse ab? Wer sind die Akteur*innen? Dabei zeigt sich, dass diese

Fragen sowohl hinsichtlich Gemeinden, als auch hinsichtlich Versammlungen im

Allgemeinen gestellt werden können. Daher werde ich abschließend der Frage

3 Zum Performativitätsbegriff s. Fischer-Lichte, Erika, Performativität. Eine Einführung (Editi-

on Kulturwissenschaft 10), Bielefeld 2012. Wirth, Uwe (Hg.), Performanz. Zwischen Sprach-

philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt 2002.

4 Zur Performativität aus homiletischer Perspektive: Roth, Ursula, Die Performativität der

Predigt. Performanztheoretische Zugänge zur Homiletik, in: Meyer-Blanck, Michael (Hg.),

HandbuchHomiletische Rhetorik (Handbücher Rhetorik 11), Berlin/Boston 2021, 313–331. Aus

religionspädagogischer Perspektive s. Mendl, Hans (Hg.), Religion zeigen – Religion erleben

–Religion verstehen. Ein Studienbuch zumPerformativenReligionsunterricht (Religionspäd-

agogik innovativ), Stuttgart 2016. Klie, Thomas/Leonhard, Silke (Hg.), Performative Religi-

onsdidaktik. Religionsästhetik – Lernorte – Unterrichtspraxis (Praktische Theologie heute

97), Stuttgart 2008. Aus systematisch-theologischer Perspektive: Trawöger, Sibylle, Ästhe-

tik des Performativen und Kontemplation. Zur Relevanz eines kulturwissenschaftlichen Kon-

zepts für die Systematische Theologie, Paderborn 2019. Aus Perspektive neutestamentlicher

Exegese: Reinmuth, Eckart, Neues Testament, Theologie und Gesellschaft. Hermeneutische

und diskurstheoretische Reflexionen, Stuttgart 2012, 75–98.

5 Haslinger, Herbert/Bundschuh-Schramm, Christiane, Gemeinde, in: Ders. (Hg.), Handbuch

PraktischeTheologie.Durchführungen (Bd. 2),Mainz 2000, 287–307, 297. Rainer Bucher prio-

risiert diesen ›pastoralen Prozess‹ in seiner Auseinandersetzung mit der Gemeindelehre ge-

genüber einer Sozialformorientierung. Vgl. Bucher, Rainer,Wider den sanften Insitutionalis-

mus, in: LS 57, 2 (2006) 64–70, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018 - am 14.02.2026, 16:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. performativ 231

nach Versammlungen, durch die die Frage »Wer zählt?« performiert wird, auf

allgemeinerer und damit formaler Ebene nachgehen. Damit eröffnet sich auch die

Möglichkeit der Übertragung auf andere Bereiche der PraktischenTheologie.

Grundlage der folgenden Überlegungen ist, mit Arendt gesagt, dass Politik im

Zwischen-den-Menschen entsteht. Butler führt dies weiter aus und spricht von ei-

ner konstitutiven Relationalität, Sozialität und Interdependenz des Lebens.Daraus

lässt sich ableiten, dass es sich bei der Frage nach Versammlungen vor allem um

eine Frage nach den Beziehungsweisen handelt. Im Anschluss an die Autorin Bini

Adamczak – und unabhängig von einer Bewertung ihrer Positionen – lassen sich

Beziehungen als »jene Verbindungen, aus denen die Gesellschaftlichkeit der Gesell-

schaft besteht«6 verstehen. In diesem Sinne geschieht Veränderung immer durch

eine Veränderung von Beziehungen als Orte der Handlungsmacht.7 Sie erläutert:

»Wesentlich ist […] weniger, welchen Namen wir uns geben, zu welchem Kreis wir

uns zählen, sondern wie wir uns aufeinander beziehen, wie wir aufeinander bezo-

gen sind.«8 Oder mit anderenWorten: »Nicht um den Punkt geht es also und nicht

um den Kreis, sondern um Linien, Knoten und Schlaufen: Verbindungen.«9 So ist

beispielsweise die Frage nach der Solidarität eine Frage nach den Beziehungswei-

sen. Diese unterscheidet Adamczak von der Frage nach der Haltung: »Nicht, wie

soll ich mich den anderen gegenüber verhalten, lautet sie, sondern, in welches Ver-

hältnis wollen wir uns setzen?«10 Eine Beziehungsweise der Solidarität hätte, mit

Butler gesprochen,das Ziel egalitäre Bedingungen der Anerkennbarkeit zu schaffen

und neue Möglichkeiten der Anerkennbarkeit zu eröffnen. Dabei wäre die Frage zu

stellen,wie sich ›Realität‹ neugestalten ließe, indemMachtverhältnissenicht umge-

kehrt, sondernunterlaufenwerden.Auf dieseWeise ließen sich vielleichtVersamm-

lungen performieren, in denen »die Ungezählten […] sich zu zählen beginnen«11.

Ob und inwiefern dies möglich wäre, ist eine Frage der performativen Prakti-

ken des Versammelns. Aber was hieße das konkret? Raum und Versammlung be-

stehen in actu, also in einem beständigen, anstrengenden Prozess, in dem Bezie-

hungsweisen perfomiert werden, beispielsweise durch Praktiken wie übersetzen,

überschreiben, reiterieren, unterbrechen, einsetzen, erfinden, erinnern oder trau-

ern.Zu einemsolchenProzess gehört auchdasAushandeln,denn ermüsste denun-

terschiedlichen vorhandenen Bedürfnissen Rechnung tragen. Es wäre ein Raum, in

dem die Strukturen ständig verändert werden, indem beispielsweise Infrastruktur

angepasst wird, indem Entscheidungsstrukturen überarbeitet werden und indem

6 Adamczak, Bini, Beziehungsweise Revolution. 1917, 1968 und kommende, Berlin 2017, 246.

7 Vgl. ebd., 255.

8 Ebd., 253.

9 Ebd., 256.

10 Ebd., 270. Zum Begriff der Haltung vgl. Einleitung, FN 100.

11 Butler, MdE, 142.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018 - am 14.02.2026, 16:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Ellen Geiser: Wer zählt?

die Ordnung der Zeit hinterfragbar bleibt. Dabei wären einmal getroffene Verein-

barungen je neu zu treffen,wenn sich die Versammlung verändert. Diese Vereinba-

rungenwürden außerdemmit einemVerständnis davon getroffen, dass Kommuni-

kation nie herrschafts- oder machtfrei ist. Es wäre also ein Raum, in dem sich die

Praktiken des Versammelns bewährenmüssen oder eben verändert werden. In die-

semProzesswürde zugleich das ›wir‹ immer neu hergestellt.Dabei liegt die Verant-

wortung, mit Butler gesagt, im Zwischenraum von Handeln und äußeren Einwir-

kungen. Aber wie sähe ein solcher Raum aus? Wie würden die Praktiken des Ver-

sammelns und der Beziehungsweisen auf andere Art performiert?

Ein Raum, in dem die Frage »Wer zählt?« nicht verschwiegen wird, wäre ein

Raum, in demdie Frage der Zugänglichkeit ständig neu thematisiert wird. Zugäng-

lichkeit lässt sich dabei auf mehreren Ebenen denken: Wer hat die Möglichkeit von

diesem Raum zu wissen? Wessen Grundbedürfnissen wird dort Rechnung getra-

gen?Wessen Einschränkungenwerden gesehen undwer erhält Unterstützung? Ziel

einer Reflexion der Zugänglichkeit wäre es, diese auszuweiten, odermindestens zu

verschieben – in dem Wissen, dass es keine absolute Zugänglichkeit geben kann.

Damit hängt auch die Frage zusammen, wer sich als Teil des Raumes bzw. der Ver-

sammlung verstehen kann. Was ist dafür nötig? Welche impliziten und expliziten

Grenzen gibt es? Wer kennt diese? Wer kann sie übertreten? Ist es möglich, diese

zu verändern?Wer hat dieMöglichkeit dies zu tun? Zu dieser Reflexion gehört auch

ein Umgang damit, dass nie alle erscheinen können. In diesem Sinne wäre die Fra-

ge nach den Spalten in der normativen Erscheinungssphäre zu stellen, um soDruck

auf deren Grenzen auszuüben. Auf diese Weise könnte es möglich sein, »füreinan-

der lesbar zu werden«12 –mit demWissen, dass nie alle lesbar werden können. Es

wäre also eine Form der Versammlung, die um ihre Grenzen weiß und gerade des-

halb auch inBeziehung zu anderenVersammlungen steht. In diesemSinnewäre die

Frage nach der »Veränderung des Verhältnisses zwischen den Anerkennbaren und

den Nichtanerkennbaren«13 immer wieder neu zu stellen.

Eswäre ein Raum, in demungewählte Kohabitation gefeiert wird, also eine Ver-

sammlung, deren Akteur*innen sich gegenseitig aushalten. Es wäre gleichzeitig ei-

ne Form der Versammlung, die Vulnerabilität ernst nimmt und schützt und daher

verschiedene Formen der Sicherheit schafft. Dies würde in der Überzeugung ge-

schehen, dass alle Leben das gleiche Recht auf Schutz haben. Um dieser Überzeu-

gung gerecht zu werden, wäre es auch nötig, danach zu fragen, was daran hindert,

dass dieses Recht anerkannt wird. Es wäre ein Raum, in dem Reproduktionsarbeit

eine hohe Bedeutung hat, weil sie die versammelten und damit exponierten Körper

unterstützt, also die vorhandenen Bedürfnisse politisch und räumlich organisiert.

12 Dies., pTV, 54.

13 Ebd., 12.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018 - am 14.02.2026, 16:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. performativ 233

In diesem Sinne würde sie »die gesellschaftlichen Trennungen etwa zwischen Pro-

duktion und Reproduktion, intimer Privatheit und politischer Öffentlichkeit nicht

reproduzieren, sie aber auch nicht einseitig auflösen«14. Es wäre ein Raum, in dem

Benennungen variieren, angepasst werden und sich verschieben. Also ein Raum, in

demSagbarkeit undRepräsentationspraktiken reflektiertwerden.Eswäre eineVer-

sammlung,die vonFormender kulturellenÜbersetzunggeprägt ist, durchdiemehr

Leben einbezogen werden können – in demWissen, dass dieser Prozess die bisher

verwendete Sprache erschüttert. Es wäre eine Form der Versammlung, in der die

FragederSichtbarkeit reflektiert undperformiertwird,beispielsweise indemSicht-

barkeiten, so weit möglich, ständig anders verteilt werden.

Eswäre eine Art der Versammlung, dieHeterogenität feiert undKonflikte wert-

schätzt. Ein Raum, der immer provisorisch bleibt und bleiben muss, da das Schei-

tern konstitutiv zu ihmgehört. Eswäre eine Versammlung, die experimentell ande-

re Beziehungsweisen performiert und damit nie fertig wird. Sie wäre zukunftsbe-

zogen und wüsste, das immer noch etwas aussteht. In diesem Sinne würde sie eine

Haltung des ›noch-nicht‹ performieren. Es wäre eine kollektive Ausübung beding-

ter Freiheit, die um ihre eigene Vorläufigkeit weiß. Auf dieseWeise würde die Frage

»Wer zählt?« offen gehalten werden und damit zählen.

14 Adamczak, Bini, Beziehungsweise Revolution. 1917, 1968 und kommende, Berlin 2017, 283.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018 - am 14.02.2026, 16:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471135-018 - am 14.02.2026, 16:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

