4. Abbriiche: Solidaritat und Solidarismus
im 20. Jahrhundert

4.0 EINLEITUNG: SOLIDARITATSTHEORIE IM ZERFALL?

Mit dem franzosischen solidarisme um Alfred Fouillée, Charles Gide und Léon
Bourgeois befindet sich die Theoriegeschichte des postliberalen Solidaritdtsdis-
kurses auf ihrem ersten — und zugleich einzigen — Hohepunkt. Das Konzept der So-
lidaritdt sollte dieses soziologisch wie philosophisch gleichermaflen ambitionierte
Theorieniveau nie wieder erreichen. Die sozialwissenschaftliche Reflexivitit und
die politisch-moralische Normativitét des franzdsischen solidarisme, aber auch die
— freilich nur kursorischen, in der Sache jedoch ebenfalls zwischen solidarité de fait
und solidarité devoir changierenden — solidarititstheoretischen Motive, die sich in
der sozialistischen Tradition etwa bei Ferdinand Lassalle und Kurt Eisner finden,
werden im Verlauf des 20. Jahrhunderts kaum weiterverfolgt oder gar systematisch
ausgebaut; ein iliberraschender und schwer erklérlicher Befund, der als solcher je-
doch kaum thematisiert wird. Es scheint, dass das 20. Jahrhundert einen veritablen
Zerfall der modernen Solidarititstheorie erlebt hat, ohne sich dessen tiberhaupt be-
wusst geworden zu sein.

Dabei war der solidarisme zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Frankreich in aller
Munde. Er dominierte die Diskurse und die Botschaft der gro3en Pariser Weltaus-
stellung des Jahres 1900, inspirierte zahlreiche sozialpolitische Reformprojekte und
wurde auf vielen wissenschaftlichen Tagungen und Kongressen nachdriicklich pro-
pagiert, z.T. auch kontrovers diskutiert." Er war zu dieser Zeit auf dem besten We-

1 Scharfe Attacken von katholisch-konservativer Seite kamen etwa von Ferdinand Brune-
tiére, der den solidarisme als schlichten Utilitarismus zuriickwies (vgl. Sorlot 2005, 92;
vgl. Bouglé 1907, 23). Vor allem aber wurde er von wirtschaftsliberaler Seite, namentlich
von Vilfredo Pareto (vgl. Solidarité Sociale, in: Journal des économistes 23 (Febr. 1898),
161-171 [im Folgenden: Pareto 1898]) und Yves Guyot (vgl. La démocratie individualis-

te, Paris: Giard & Briére 1907, 112), schroff zuriickgewiesen und als sozialistisches Ent-

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ge, »eine Art offizieller Philosophie der Dritten Republik zu werden« (Bouglé
1907, 1).2 Auch diesseits des Rheins wurde durchaus notiert, dass der Solidarismus
in Frankreich nach der Jahrhundertwende nicht nur weite Verbreitung in populéren
Biichern und Broschiiren gefunden hatte, sondern auch »dem Moralunterricht in
den staatlichen Schulen« zugrunde gelegt wurde und damit gleichsam zur sdkularen
»Staatsreligion« avancierte, »da bekanntlich der Moralunterricht in allen staatlichen
Schulen der Republik an die Stelle des Religionsunterrichts getreten ist« (Feilbogen
1915, 62). In der Tat war im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts der Rekurs auf
die politische Philosophie der Solidaritit, die ihre politische Heimat im 1901 ge-
griindeten Parti radical gefunden hatte, die zentrale Referenzgrofe des sozial erwa-
chenden franzosischen Republikanismus, der sich in dieser Zeit auf den Weg mach-
te, die Republik zu einem modernen Wohlfahrtsstaat auszubauen, um den neuen
Herausforderungen der industriekapitalistischen Moderne gerecht werden zu kon-
nen.

So standen die zahlreichen, in der Zeit um die Jahrhundertwende eingefiihrten
Gesetze zur Sozialpolitik — von Fragen eines kostenlosen Zugangs zu medizini-
schen Leistungen (1893) iiber die Kompensation von Arbeitsunfillen (1898), der
offentlichen Gesundheit und Hygiene (1902), der Hilfe fiir Alte und Schwache,
Waisenkinder und Wochnerinnen (1905/1906) bis hin zur Einfithrung erster For-
men einer obligatorischen Rentenversicherung (1910)3 — im Zeichen solidaristischer
Einsichten in die zunehmenden sozialen Interdependenzen zwischen den Individuen
moderner GroBgesellschaften und den daraus erwachsenden Verpflichtungs- und
Verantwortungsverhaltnissen. Und nichts illustrierte dies anschaulicher als die von
Charles Gide in seinen Vortragen gerne erwédhnte — und als ymerkwiirdiges Auftre-

eignungs- und Auspliinderungsprogramm verurteilt. Zur zeitgendssischen Kritik vgl.
auch den von der Académie des sciences morales et politiques herausgegebenen und von
Eugéne d’Eichthal redigierten Band: La solidarité sociale, ses nouvelles formules, Paris:
Picard 1903; vgl. dazu auch Feilbogen 1915, bes. 71-73.

2 Célestin Bouglés Veroffentlichungen aus dem ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts (So-
lidarisme et libéralisme (1904), Le solidarisme (1907)) stellen allerdings die letzten gro-
Beren Schriften zur Sozialdoktrin des solidarisme dar. Danach scheint der Begriff aus den
Texten zur politischen Theorie weitgehend verschwunden zu sein. Zu Werk und Bedeu-
tung Bouglés, der sich als Durkheim-Schiiler dezidiert als Solidarist verstand, durkheim-
sche Sozialwissenschaft mit solidaristischer »Sozialdoktrin< zusammenbringen wollte und
sich parteipolitisch nicht, wie die anderen Durkheim-Schiiler, dem Reformfliigel der so-
zialistischen SFIO um Jean Jaurées, sondern dem eher kleinbiirgerlich gepréigten Parti ra-
dical — hier hat er sich mehrfach erfolglos um einen Sitz in der Nationalversammlung
bemiiht — verbunden fiihlte, vgl. ausfiihrlich Giilich 1991, bes. 123-268.

3 Vgl. dazu Marcel Ruby, Le solidarisme, Paris: Gedalge 1971 [im Folgenden: Ruby 1971],
62-79.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 261

ten der Solidaritdt im Gesetz« qualifizierte — Verordnung der Pariser Polizeiprifek-
tur vom Juli 1893, die wegen der Gefahr der Ausbreitung ansteckender Krankheiten
»das Ausspeien in den Stralenbahnwagen und im Omnibus< unter Strafe gestellt
hatte (vgl. Gide 1929a, 52; Kap. 3.2.1). Das vor allem gegen die Ausbreitung der
Tuberkulose gerichtete Gesetz zum Schutz der 6ffentlichen Gesundheit und der so-
zialen Hygiene — es trat im Jahr 1902 in Kraft, zwei Jahre, bevor Léon Bourgeois’
24-jahrige Tochter Héléne und seine 52-jahrige Ehefrau Virginie an dieser Krank-
heit verstarben — wurde denn auch allgemein als Loi Léon Bourgeois bezeichnet
(vgl. Ruby 1971, 77).

Schon in der nach jahrzehntelangen Auseinandersetzungen und endlosen un-
fruchtbaren Arbeitsgerichtsprozessen eingefiihrten Loi sur les accidents du travail
vom April 1898 hatte sich die solidaristische Einsicht vom >Ende des liberalen Ver-
antwortungsdispositivs< (Francois Ewald) Bahn gebrochen, die der modernen Ge-
sellschaft durch die neue Realitdt der groen Fabrikunfille im Bergbau und in der
Schwerindustrie gleichsam aufgenétigt wurde. Denn in dem Malle, wie diese zu ei-
ner gesellschaftlichen Normalitdt wurden, hatte man es mit einem industriellen Leid
zu tun bekommen, das mit der ersehnten 6konomischen Wohlstandsmehrung durch
Bergbau und Industrie, durch Dampfmaschinen und Grofitechnologie — zumindest
in gewissen Graden — unentrinnbar verkoppelt zu sein schien. Die Frage, wie mit
dieser Herausforderung umzugehen sei, 19ste die ersten grofen Irritationen der in-
dividualistischen Moral des liberalen Zeitalters aus, denn nun musste man schmerz-
haft lernen, dass man dieser sozialen Problemlage nicht mehr mit den Vorstellungen
von individueller Verantwortung, personlicher Haftung und juristischer Einzelfall-
gerechtigkeit begegnen konnte.”

4 Bourgeois selbst wertete die Politik der 6ffentlichen Gesundheit als »die dringendste so-
ziale Verpflichtung, die aus dem Faktum der Solidaritdt erwichst« (Léon Bourgeois, Pré-
face, in: Les applications sociales de la solidarité. Legons professées a 1’Ecole des hautes
études sociales, Paris: Alcan 1904, V-XXII, VII).

5 Fiir das deutsche Kaiserreich ist diese fiir die Entstehung der postliberalen Logik des mo-
dernen Wohlfahrtsstaates so zentrale »moralische Lerngeschichte« — anders als fir die
franzosische Republik — historisch und systematisch bisher kaum aufgearbeitet worden.
Fiir Frankreich ist hier die grole Studie des Foucault-Schiilers Frangois Ewald (Ewald
1993) zu nennen, die am Beispiel der schon in den 1840er Jahren einsetzenden Debatten
um die rechtliche Regulierung der Fabrikunfille detailliert nachzeichnet, wie sich hier —
gegen die moralischen Intuitionen des liberalen Dispositivs — mit der Zeit solidaristische
Theoriemotive geltend machen konnten und mussten. Ewald konstatiert zur Loi sur les
accidents du travail treffend: »Mit diesem Gesetz stiirzt eine ganze Welt um.« (ebd., 9)
Allerdings fehlt in der dt. Ubersetzung das »Vierte Buch« dieser groBen Studie (Frangois
Ewald, L’Etat providence, Paris: Grasset 1986, 381-606), das die neuen Regulierungen

des wohlfahrtsstaatlichen droit social in foucaultscher Manier als politische Herrschafts-

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

In diesem Rahmen entstand die zuvor unbekannte Kategorie des kollektiv abzu-
sichernden »Berufsrisikos«, die ein prima facie >unmoralisches< Konzept von kol-
lektiver Versicherung und anonymer Schadensabwicklung im Rahmen eines
postliberalen Sozialrechts erforderte. Denn nun ging es nicht mehr um einzelfallge-
rechten Schadensersatz, sondern um abstrakte, versicherungsmathematisch kalku-
lierbare Pauschalierungen, die das verungliickte Individuum gewissermalien zu ei-
nem anonymen Aktenvorgang neben anderen anonymen Aktenvorgingen machte.
Gerade dadurch aber konnten sich tragfahige, den massiven Konflikt zwischen Ar-
beitern und Unternehmern erfolgreich pazifizierende Wirkungen entfalten, die es
ermdglichten, die materiellen Erwartungen und Bediirfnisse aller Beteiligten ver-
lasslich und berechenbar abzusichern, auch wenn dieses Sozialrecht auf der mora-
lisch schwer ertraglichen Zumutung beruht, »daf} das Elend normal ist, dal3 es re-
gelmiBig und sozusagen statistisch vorkommt« (Ewald 1993, 322). Die individua-
listischen Verantwortungswahrnehmungen des liberalen Denkens wurden damit
durch ein kollektives, postliberal formatiertes Organisationsmodell zur Regulierung
der unfalltrichtigen sozialen Solidarititen des modernen industriegesellschaftlichen
Lebens ersetzt.

Auch das Gesetz zur Altersrente, die Loi sur les retraites ouvriéres et paysannes
(April 1910), die von einer Koalition aus Linksrepublikanern um Léon Bourgeois
und Reformsozialisten um Jean Jaureés gegen eine massive Opposition von konser-
vativen, liberalen und sozialistisch-syndikalistischen Kraften durchgesetzt werden
konnte, stand deutlich im Zeichen der solidarité sociale, denn die zur Finanzierung
dieser Renten neu aufzulegenden Steuerprogramme wurden in den Parlamentsde-
batten dieser Zeit explizit mit dem Argument der >Teilhabe der ganzen Nation am
Dienst der Altersrenten mithilfe der Einrichtung einer neuen und distinkten Steuer,
einer Steuer der Solidaritét< (vgl. Ruby 1971, 76), legitimiert. Dennoch dominierten
in der franzdsischen Nation nach wie vor deutliche Vorbehalte gegeniiber einem —
etwa am deutschen Beispiel angelehnten — staatlich garantierten System sozialer Si-
cherheit, das den auf iiberlieferten Selbsthilfeinitiativen und dem Prinzip der Frei-
willigkeit beruhenden Traditionen der mutuelles, der Hilfsvereine auf Gegenseitig-
keit und des selbstorganisierten Hilfskassenwesens, in die Quere kommen kdnnte.
In der vielschichtig und uniibersichtlich angelegten Landschaft der franzdsischen
Alterssicherung wirkt denn auch bis heute nach, dass »die franzosische Arbeiter-
und Handwerkerbewegung der Inkorporierung ihrer Organisationen in das Institu-

technik beschreibt. In den letzten Jahrzehnten ist Ewald vor allem als wohlfahrtsstaatskri-
tischer politischer Intellektueller des franzdsischen Arbeitgeberverbandes Medef in Er-
scheinung getreten; vgl. zu Leben und Werk Ewalds Michael C. Behrent, Accidents hap-
pen. Francois Ewald, the » Antirevolutionary« Foucault, and the Intellectual Politics of the
French Welfare State, in: The Journal of Modern History 82 (2010), 585-624.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 263

tionengefiige der Republik grundsitzlich skeptisch gegeniiberstand und eine Uber-
nahme des Bismarckschen Modells der sozialen Zwangsversicherung ablehnte«’.

Nach dem Krieg kam die solidaristische Reformstimmung allerdings rasch an
ihr Ende. Spétestens mit dem Tod Bourgeois’ (1926) sollte der solidarisme »als ei-
genstdndige gesellschaftspolitische Doktrin in Vergessenheit geraten« (Giilich
1991, 108) und keine weiteren Protagonisten mehr finden. Alain Laurent kann in
diesem Zusammenhang nicht zu Unrecht vom >groflen solidaristischen Jahrzehnt«
(vgl. Laurent 1991, 45f)) sprechen, das mit der Verdffentlichung von Bourgeois’
Solidarité im Jahr 1896 fulminant begonnen und mit den letzten solidaristischen
Veroffentlichungen aus den Jahren 1907 und 1908 geendet habe.”

In der Zwischenkriegszeit konnte der solidarisme den Auf- und Ausbau der
franzosischen Sozialpolitik nicht mehr entscheidend prigen. Der Parti radical hatte
schwere Sympathie- und Gefolgschaftsverluste in der franzdsischen Arbeiterschaft
hinzunehmen, die sich nach der erfolgreichen Revolution in Russland verstarkt den
marxistisch-syndikalistischen Bewegungen zuwendete. In der Folge entwickelte er
sich rasch zu einer reinen Klientelpartei des Kleinbiirgertums und verabschiedete
sich mit der Zeit zunehmend auch programmatisch von interventionistischer Sozi-
alpolitik. Und die revolutionédren Krifte der franzosischen Linken hatten der >ver-
s6hnlerischen< Programmatik des solidarisme noch nie etwas abgewinnen konnen.
Sie galt ihnen schlicht als politisch naiv und spalterisch, denn diese »Theoretiker
des sozialen Friedens« zielten, wie etwa Georges Sorel bissig anmerkte, nur darauf,
»die Kurse und Vortrage zu hiufen«, um auf diese Weise »den revolutiondren Syn-
dikalismus im Speichel der Herren Professoren zu ersiufen«.®

6 Ingo Bode, Solidaritdt im Vorsorgestaat. Der franzosische Weg sozialer Sicherung und
Gesundheitsversorgung, Frankfurt/M.-New York: Campus 1999, 81; vgl. zum franzosi-
schen Gefiige der sozialen Sicherung ebd., 120-164. Vgl. zu den Entstehungskontexten
der franzdsischen Sozialpolitik der Dritten Republik auch Philip Manow, Frankreich: Ein
christdemokratischer Wohlfahrtsstaat ohne Christdemokratie? Der franzosische Erat-
providence, 1880-1960, in: Ders., Religion und Sozialstaat. Die konfessionellen Grundla-
gen europdischer Wohlfahrtsstaatsregime, Frankfurt/M.-New York: Campus 2008, 135-
168.

7 Laurent verweist hier neben Bouglés Le solidarisme (1907) noch auf Mauranges’ Schrift
Sur Ihistoire de ’idée solidarité (1907) sowie auf G.-L. Duprat, La solidarité sociale.
Ses causes, son évolution, ses conséquences (1907), L. Fleurant, Sur la solidarité. La fait
et ses principales formes (1907) und T. Fallot, La religion de la solidarité (1908). Dane-
ben sind noch die beiden spéten, theoretisch und programmatisch aber wenig ambitionier-
ten Sammlungen von Texten Bourgeois’ zu nennen: La politique de la prévoyance socia-
le, Paris: Charpentier 1914 u. 1919.

8  Georges Sorel, Uber die Gewalt (1908). Nachwort von George Lichtheim, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1969, 248 u. 55.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Die franzosischen Selbstverstdndigungsdiskurse um Sozialpolitik und Wohl-
fahrtsstaatlichkeit liefen spéatestens seit den 1930er Jahren nur noch unter der Chiff-
re der securité sociale, zumal der Begriff der Solidaritdt nun auch von Kréften der
franzosischen Rechten zur Propagierung einer solidarité frangaise gegen die Be-
drohungen des internationalen Judentums und des Bolschewismus in Anspruch ge-
nommen wurde (vgl. Blais 2007, 321). Dennoch gehort auch in der Nachkriegszeit
ein politisch und moralisch positiv aufgeladener Begriff republikanischer Solidaritét
zur moralischen Tiefensemantik der franzosischen Nation. Fiir ihre Wirtschafts-
und Sozialpolitik ist ndmlich die — im Kontext der résistance in den 1940er Jahren
formulierte — Leitidee einer solidarité nationale bis heute kennzeichend, was sich
nicht zuletzt auch an den — freilich hdufig wechselnden — Bezeichnungen der fran-
zosischen Arbeits- und Sozialministerien ablesen ldsst, in denen die Rede von der
solidarité bzw. den solidarités eine wichtige Rolle spielt.”

In den letzten Jahrzehnten entsteht dariiber hinaus auch in den franzoésischen
Theoriedebatten ein neues, durchaus wahrnehmbares Interesse an einer Wiederbe-
lebung des jahrzehntelang vergessenen solidarisme der Jahrhundertwende, dem ge-
genwirtig einige Studien und Anthologien gewidmet werden. Die zentralen Theo-
riemotive der solidarité de fait und der solidarité devoir, der dette sociale und des
quasi-contrat sind in den politisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten in-
nerhalb wie auflerhalb Frankreichs gegenwirtig jedoch nicht in nennenswerter Wei-
se prasent.

Dennoch hat die Rede von der Solidaritdt im 20. Jahrhundert in unterschiedlich-
sten Facetten eine rasante Erfolgsgeschichte erlebt, obwohl — oder vielleicht gerade
weil — weitgehend unklar ist, was damit eigentlich gemeint ist. Klar scheint ledig-
lich zu sein, dass das Solidarititskonzept im Rahmen dieses Siegeszuges, in dem
ihm hohe Sympathien zugewachsen sind, seine soziologisch-deskriptive Bedeu-
tungsschicht als de facto-Solidaritdt nahezu vollstédndig eingebiifit hat. Von daher ist
unbestreitbar, dass wir es im 20. Jahrhundert — gegenldufig zum Siegeszug der So-
lidaritatsrhetorik — mit einem veritablen Zerfall der urspriinglichen Solidaritatstheo-
rie zu tun haben. Und dies zeigt sich nicht zuletzt daran, dass der vermeintlich so
charmante und allenthalben gern verwendete Topos der Solidaritdt kaum noch da-
rum weil}, ob der >kalte< sozialwissenschaftliche Traditionsstrom, dem er sich ur-

9 Interessant ist in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass auch die beriihmte Schuman-
Erklarung von Mai 1950, auf die die Griindung der Européischen Gemeinschaft fiir Kohle
und Stahl zuriickgeht, im Blick auf die politisch-6konomische Ordnung der europiischen
Nachkriegszeit von der solidarité de fait spricht: »L Europe ne se fera pas d’un coup, ni
dans une construction d’ensemble: elle se fera par des réalisations concretes, créant
d’abord une solidarité de fait.« In der deutschen Ubersetzung ist an dieser Stelle, durch-
aus missverstdndlich und mit moralisierendem Einschlag, von >Solidaritdt der Tat¢< die
Rede.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 265

spriinglich verdankt, fiir ihn heute noch relevant und bedeutsam sein kdnnte oder
gar miisste.

Vor diesem Hintergrund will ich im Folgenden die Entwicklungsgeschichte des
Konzepts der Solidaritdt im Verlauf des 20. Jahrhunderts — begrenzt auf die Dis-
kurslagen in Deutschland — in den Blick nehmen, wobei es vor allem um die Frage
geht, inwiefern hier solidaristische Theoriemotive aufgegriffen und weiterentwi-
ckelt wurden. Fiir die Zeit des Kaiserreichs und der Weimarer Republik sind in die-
ser Hinsicht erhebliche Rezeptionsaustille, vor allem im sozialistischen Theoriemi-
lieu, aber auch unerwartete und partiell durchaus erfolgreiche Beerbungsversuche,
etwa im Kontext des sozialen Katholismus, zu konstatieren (4.1). Auch fiir die
Nachkriegszeit ist ein nahezu vollstindiger Zerfall des solidaristischen Denkens
festzustellen, wie sich am Niedergang des katholischen Solidarismus (4.2), aber
auch an der weithin diffusen Verwendung des Solidaritétsbegriffs in den Grund-
satzprogrammen der politischen Parteien der Bundesrepublik ablesen lésst (4.3). An
dieser Verlust- und Verfallsdiagnose &ndert auch die durchaus prominente, aber
weithin ungeklirte Rolle, die die Kategorie der Solidaritit in der akademisch-
universitiren Textproduktion der letzten Jahrzehnte einzunehmen vermag, substan-
ziell nur wenig (4.4).

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

4.1 SOZIALISTISCHE REZEPTIONSAUSFALLE
UND KATHOLISCHE BEERBUNGSVERSUCHE:
SOLIDARISMUS IN KAISERREICH UND
WEIMARER REPUBLIK

Wihrend es in Frankreich immerhin eine gewisse Rezeptionsgeschichte des solida-
risme gibt, die hier nicht detailliert nachgezeichnet werden kann,' dringt sich fiir
Deutschland der Eindruck eines vollstindigen Rezeptionsausfalls auf. Dieser diirfte
sich zu erheblichen Teilen, aber kaum vollstindig durch die keineswegs einfachen
Bedingungen des deutsch-franzosischen Kulturtransfers in den Zeiten des Wilhel-
minischen Kaiserreichs erkldren, denn im Rahmen der >Erbfeindschaft< zwischen
Deutschland und Frankreich gab es insgesamt nur spérliche wechselseitige Rezepti-
onsprozesse. Dennoch sind etwa die AusmaBe der wechselseitigen Nichtbeachtung
zwischen den grofen Griindergestalten der modernen Soziologie, den Zeitgenossen
Emile Durkheim und Max Weber, irritierend. Befremdlich ist auch, dass sich weder
bei Adolph Wagner noch bei Gustav Schmoller Texte finden, die sich mit Autoren
des franzosischen solidarisme auseinandersetzen, wihrend sich diese durchaus eif-
rig, wenn auch durchgehend kritisch mit dem deutschen »>Katheder-Sozialismus«
und seinem obrigkeitsstaatlichen Selbstverstdndnis beschéftigten. Auch Georg
Simmel, der iiber lange Jahre personlichen Kontakt zu Célestin Bouglé pflegte und
regelméBig franzdsische Literatur in verschiedenen Periodika diesseits und jenseits
des Rheins besprach, hat sich, wie es scheint, zum solidarisme nie geduflert. Ein
dhnlicher Rezeptionsausfall ist auch fiir Lujo Brentano, Werner Sombart, Ferdinand
Tonnies, Alfred Weber u.a. zu konstatieren. So finden sich in der deutschen Sozio-
logie und Sozialwissenschaft dieser Zeit zwar zahlreiche Reflexionen zu Arbeitstei-
lung und sozialer Differenzierung; die theoretischen Anregungen aus dem franzosi-
schen Solidarismus haben hier jedoch so gut wie keine Aufnahme gefunden.’

Auch der Begriff der Solidaritit scheint in der politisch-sozialen Sprache des
deutschen Kaiserreichs keine nennenswerte Rolle gespielt zu haben. Nicht nur in
den preuBischen Staats- und Sozialwissenschaften,’ sondern auch in der freihéndle-

1 Vgl. dazu aus der deutschsprachigen Literatur — noch immer uniibertroffen — die Biele-
felder Dissertation von Christian Giilich (Giilich 1991). Aus der franzosischen Literatur
vgl. w.a. Blais 2007, 309-334 und Audier 2010, 78-84.

2 Zu nennen ist hier lediglich der bereits erwéhnte Text des Osterreichischen Nationaloko-
nomen und Juristen Siegmund Feilbogen, der als Pazifist 1915 in die Schweiz emigrieren
musste. Feilbogen beschéftigt sich hier recht ausfiihrlich mit Bourgeois (Feilbogen 1915,
67-71) und nennt ihn den »Philosophen der Solidaritét« (ebd., 70).

3 Im 1872 von Gustav Schmoller gegriindeten Verein fiir Socialpolitik spielte die Formel

der Solidaritit — im Unterschied zu der des Gemeinsinns und der Biirgertugend — offen-

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 267

rischen Nationalokonomie und den verschiedenen liberalen Parteien und Bewegun-
gen ist er — trotz seiner prominenten Verwendung bei dem >erzliberalen< Publizisten
Frédéric Bastiat, der in Deutschland durchaus seine Gefolgsleute hatte — kaum auf-
zufinden.” Bastiats frither Versuch, mit dem Topos vom 6konomischen >Gesetz der
Solidaritdt< die seit der 1848er-Revolution hohe Moralgehalte transportierende So-

sichtlich keine Rolle. Lediglich der regierungstreue Sozialreformer Lorenz von Stein, der
sich zwischen 1841 und 1843 im Auftrag der preuBlischen Regierung in Paris aufgehalten
hatte, spricht im Jahr 1850 von der Solidaritét: und zwar im Hinblick auf die Situation der
»industriellen Republik¢, die er als »Republik des gegenseitigen Interesses< beschreibt
(vgl. Lorenz von Stein, Geschichte der socialen Bewegung in Frankreich von 1789 bis auf
unsere Tage, Bd. 3: Das Konigtum, die Republik und die Souverénitit der franzdsischen
Gesellschaft seit der Februarrevolution 1848 (1850), hg. von Dr. Gottfried Salomon,
Miinchen: Drei Masken 1921, 194-210). So erkldrt von Stein: »Nun ist der hochste Kapi-
talerwerb durch die Arbeit das Interesse der besitzenden Klasse in der industriellen Ge-
sellschaft, der Erwerb geistiger Giiter und eines materiellen Kapitals das Interesse der
Nichtbesitzer. Beide Interessen sind daher ihrem Wesen nach identisch; das eine ist stets
die absolute Voraussetzung des anderen; die Wahrheit ist daher gegeben in der Gegensei-
tigkeit und der Solidaritdt der Interessen.« (ebd., 198; Herv. 1.0.) Allerdings l6se sich
gegenwirtig, so von Stein, »die Solidaritdt der Interessen aller Kapitalien in eine unendli-
che Menge von Einzelinteressen auf, die alle auf Kosten der Arbeit befriedigt werden
wollen; und darin liege »der Quell des Ubels« (ebd.; Herv. i.0.), der die Klassensolida-
ritdt der Besitzlosen hervorrufe und »die natiirliche Harmonie« zwischen den Klassen
zerstore. »Soll diese nun hergestellt werden, so mufl zunichst statt jener verkehrten, die
wahre Solidaritéit der Besitzenden wiederhergestellt, das allgemeine Kapitals-Interesse an
die Stelle des Einzelkapitals und seines Interesses gesetzt werden« (ebd., 200; Herv. 1.0.),
denn: »Damit das Kapital grof3en Erwerb mache, muf es die Arbeit haben; damit die Ar-
beit die Mittel der Bildung und des Erwerbs finde, muf sie das Kapital durch tiichtige
und willige Tdtigkeit unterstiitzen. Arbeit und Kapital, ihrem innersten Wesen nach sich
gegenseitig erzeugend und bedingend, haben daher ein solidarisches Interesse.« (ebd.,
203; Herv. 1.0.) Vgl. dazu auch Reisz 2006, 113-119.

4 Eine Ausnahme stellt Ludwig von Mises dar, der sich 1922 ausfiihrlich zum franzosi-
schen Solidarismus &uflert und ihn als eine »Spielart des Sozialismus« bezeichnet (Lud-
wig von Mises, Die Gemeinwirtschaft. Untersuchungen tiber den Sozialismus (1922), Je-
na: Gustav Fischer 1922 [im Folgenden: von Mises 1922], 248-252, 252). Er zeichne sich
»weder durch Tiefe seiner Theorie noch durch die Zahl seiner Anhdnger« (ebd., 250) aus.
Von Mises bilanziert lakonisch: »Die Theorie des Solidarismus ist ein unklarer Eklekti-
zismus. Mit ihr ist eine besondere Auseinandersetzung iiberfliissig.« (ebd.) Allerdings
merkt er an: »Was ihm immerhin eine gewisse Bedeutung verleiht, ist der Umstand, daf3
er viele der besten und edelsten Méanner und Frauen unserer Zeit beeinflufit hat.« (ebd.,
249)

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

lidaritdtssemantik fiir den Wirtschaftsliberalismus zu reklamieren und den sozialis-
tischen Bewegungen streitig zu machen, sollte in der liberalen Nationalokonomie
jedenfalls keinerlei Spuren hinterlassen. Seit dem Siegeszug des franzdsischen soli-
darisme der Jahrhundertwende stoft die Vokabel der Solidaritdt im Theoriemilieu
der liberalen Nationalokonomie diesseits wie jenseits des Rheins nur noch auf
scharfe Zuriickweisung; und auch ein sich als nationalokonomischer Soziologe ver-
stehender Autor wie Vilfredo Pareto sollte das Konzept der Solidaritit im Jahr 1900
nur noch als illegitimen moralischen Umverteilungsappell der Schwachen an die
Starken verstehen:

»Anscheinend ist die Solidaritdt nur gut, um zu nehmen, aber scheufllich, wenn es darum
geht, zu geben. Sie ist ein Vorwand fiir Leute, die von den Friichten der Arbeit anderer profi-
tieren wollen, und fiir Politiker, die das Bediirfnis empfinden, Anhénger auf Kosten der
Steuerzahler zu rekrutieren; sie ist einfach nur ein neuer Name fiir einen sehr ungesunden
Egoismus. Der Hauptfehler der ethischen Sozialisten besteht in der Vorstellung, man koénne
sehr komplexe Fragen durch mehr oder weniger intelligente Maximen 16sen, die a priori auf-
gestellt werden, ohne die Ergebnisse aus der Erfahrung der Wissenschaften, die diese Ergeb-

. .. . 5
nisse koordinieren, zur Kenntnis zu nehmen. «

Auch im Theoriemilieu des deutschen Sozialprotestantismus taucht der Begriff
nicht nennenswert auf.’ Sogar in der sozialistischen Literatur des Kaiserreichs

5 Vilfredo Pareto, Le péril socialiste, in: Journal des économistes 42 (1900), 161-178, 173f.
(Herv. i.0.). Schon zwei Jahre zuvor hatte er in derselben Zeitschrift heftig gegen die
normativ aufgeladene Schwirmerei iiber das neue Modewort der solidarité sociale pole-
misiert, gegen jene »siifle Solidaritét¢, die gegenwirtig gegen die >grausame Konkurrenz<
in Stellung gebracht und als »Allheilmittel< fiir alle sozialen und politischen Probleme an-
gerufen werde. Es gelte jedoch: »Die Theoreme der Politischen Okonomie sind noch im-
mer jene, die wir durch die Sozialwissenschaften mit der hochsten Gewissheit erkennen;
sie zu leugnen und durch vage und nebultse ethische Konzeptionen zu ersetzen, heifit,
sich von der Realitét verabschieden zu wollen.« (Pareto 1898, 171)

6 Vgl. dazu Traugott Jihnichen, Solidaritdt als Begriff der evangelischen Theologie und
Sozialethik, in: Karl Gabriel (Hg.), Solidaritdt (Jahrbuch fiir Christliche Sozialwissen-
schaften, Bd. 48), Miinster: Aschendorff 2007, 81-104. Jahnichen betont, dass der Begriff
der Solidaritdt in der protestantischen Ethik »erst nach 1945 auftaucht« (ebd., 81). Zuvor
seien die Debatten, so Jahnichen, iiber den Begriff der »Gemeinschaft« gelaufen, wobei
sie sich »nahezu einhellig auf die idealtypische Gegeniiberstellung von »Gemeinschaft«
und >Gesellschaft« bei Ferdinand Tonnies bezogen« (ebd.) hitten. Im bundesrepublikani-
schen Protestantismus vollziehen sich die sozialpolitischen Selbstverstindigungsdiskurse
ebenfalls kaum iiber den Solidaritétsbegriff, sondern vor allem tiber den der »Verantwor-

tung<.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 269

scheint ihm nur eine {iberraschend geringe Bedeutung zugewachsen zu sein. Das
Erfurter Programm der SPD von 1891 verwendet ihn gar nicht; und in den groflen
politischen Reden und Schriften prominenter Fiihrer der Arbeiterbewegung trifft
man ihn nur tiberraschend selten an. Er ist zu dieser Zeit jedenfalls auch in der So-
zialdemokratie weit davon entfernt, jener >hochste Kultur- und Moralbegriff< zu
sein, als den ihn Wilhelm Liebknecht im Jahr 1871 emphatisch ausgerufen hatte,
um dessen »volle Verwirklichung¢ zur zentralen >Aufgabe des Sozialismus< zu er-
kléren (vgl. Liebknecht 1871, 18; vgl. Kap. 1.3; Anm. 49).

Auch Kurt Eisners bezeichnenderweise privat gehaltene Reflexion aus dem Jahr
1908 iiber das >kalte und stahlharte Worts, iiber die Solidaritét, die »in der groflen
Stadt, zwischen Schldten und Straenbahnen zur Schule gegangenc« sei (vgl. Eisner
1919, 56), scheint in der sozialistischen Literatur keinerlei Aufnahme gefunden zu
haben. Nicht zuletzt sind auch Ferdinand Lassalles in den frilhen 1860er Jahren
formulierte Uberlegungen zur >Freiheit in der Solidarititc (vgl. Lassalle 1948, 47f.;
vgl. Kap. 1.3), deren inhaltlicher Fluchtpunkt genau auf der Linie der solidaris-
tischen Einsichten in die Notwendigkeit einer postliberalen Theorie von Gesell-
schaft, Recht und Moral liegen, in der deutschen Sozialdemokratie nicht rezipiert
oder gar weiterentwickelt worden. Es findet sich jedoch bei Eduard Bernstein
(1850-1932) im Jahr 1910 ein knapper, allerdings auf die Selbstorganisationsinte-
ressen der Arbeiterschaft enggefiihrter Abschnitt zu Lassalle und zur »Gemeinhaf-
tungg, in dem Sinn und Bedeutung des Wortes >Solidaritit< aber offensichtlich noch
eigens eingefiihrt und begrifflich geklart werden mussten:

»Die Arbeiter bekamen es bald zu empfinden, daf3 der kapitalistische Wettbewerb neue Ab-
héngigkeiten fiir sie zur Folge hatte, deren sie sich nur durch starken Zusammenschluf3 nach
Grundsétzen der Gemeinhaftung erwehren konnten. Diesen Zusammenschluf3 fanden sie in
den Gewerkschaften, und fiir die freiwillige Gemeinhaftung, die sie sich in ihnen auferlegten,
und das sie fordernde Empfinden kam, wie anderwirts, so auch in Deutschland der technisch-
juristische Ausdruck Solidaritdt in allgemeinen Gebrauch. In der Arbeiterbewegung wird er
fiir die Kennzeichnung eines ethischen Empfindens und das ihm entsprechende freiwillige
Handeln gebraucht. [...] Der Gedanke der Gemeinhaftung, das Solidaritdtsempfinden, ist
nicht nur in der Arbeiterbewegung lebendiger in Wirkung, als in allen anderen sozialen Par-
teiungen. Man kann auch sagen, daf} innerhalb der Arbeiterbewegung kein Prinzip, keine Idee
stirkere Kraft ausiiben, als die Erkenntnis von der Notwendigkeit der Solidaritdtsiibung. Ge-
gen sie kommt keines der anderen groflen normgebenden Prinzipien des sozialen Rechts auf —

weder das Prinzip der Gleichheit, noch das Prinzip der Freiheit.«’

7  Eduard Bernstein, Die Arbeiterbewegung, Frankfurt/M.: Riitten & Loening 1910, 128f.,
134; Herv. i.0.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Eine deutlich stirkere Relevanz als in der deutschen Sozialdemokratie scheinen
Motiv und Rhetorik der Solidaritit im Umfeld des syndikalistischen Anarchismus
gefunden zu haben. Hier reiissierte insbesondere der Begriff der »proletarischen So-
lidaritit<.® So findet sich in der von der Freien Arbeiter-Union Deutschlands
(FAUD) herausgegebenen Wochenzeitung Der Syndikalist im Jahr 1919 ein Text
des Hamburger Anarchosyndikalisten Karl Roche (1862-1931), der zu »>Streik und
Solidaritdtc als den einzigen Revolutionsmitteln des Proletariats im Kampf gegen
Privat- wie Staatskapitalismus gleichermafen aufruft. Darin heilit es u.a.:

»In den alten Gewerkschaften konzentrierte sich die proletarische Solidaritit in den Geld-
schranken. Streiks waren eine reine Unterstiitzungsfrage. Solidaritit wurde von den Fiihrern
anbefohlen oder verboten. Solidaritdtsstreiks verfielen fast immer dem Verbot. Mit solcher
Betitigung der rein materiellen Solidaritit, die nur mechanisch von der Leitung in wohl ab-
gemessenen Dosen zugelassen wird, ist natiirlich kein Streik zu gewinnen und kein Klassen-
kampf zu fithren. Der Erfolg jedes Streiks, wie der revolutiondren Betitigung tiberhaupt,
héngt von der Wucht des ersten Ansturms ab. [...] In der Gewerkschaftsbewegung muf3 Soli-
daritit die innere, die seelische Triebkraft sein. Das proletarische Zusammengehoren muf3
dem Einzelnen zur Religion werden. [...] Nur die Betitigung der Streiksolidaritét, die nicht
jedem Streikenden etwas gibt, in Form von Unterstiitzungen, sondern die von jedem gebiete-

risch Opfer fordert, erzieht zur inneren, seelischen Solidaritit.«’

Im syndikalistischen Theoriemilieu des frithen 20. Jahrhunderts entstand auch eine
eindrucksvolle >anti-normative« Beschreibung der Solidaritdt, die in der heutigen
Literatur ebenfalls keinerlei Erwdhnung findet. Sie stammt von dem deutsch-
italienischen Sozialwissenschaftler Robert Michels (1876-1936), dessen politische
Biographie sich vom frithen SPD-Mitglied zum Anhénger des revolutioniren Syn-
dikalismus und spéteren Adepten des italienischen Faschismus wandelte und der
1914, in seiner »syndikalistischen Phase«, einen knappen Text verfasste, in dem er

8 Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Tatsache, dass sich die anarchistischen
Stadtguerilleros im Spanien der 1920er Jahre als >Los Solidarios< bezeichneten, vgl. dazu
Hans Magnus Enzensberger, Der kurze Sommer der Anarchie. Buenaventura Durrutis
Leben und Tod, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1972, 38-50.

9 Karl Roche, Proletarische Solidaritdt, in: Der Syndikalist, Nr. 12/1919, zit. nach
www.anarchismus.at [Zugriff: 20.04.2017]. Zur syndikalistischen Bewegung in Deutsch-
land vgl. Hans Manfred Bock, Syndikalismus und Linkskommunismus von 1918-1923.
Zur Geschichte und Soziologie der Freien Arbeiter-Union Deutschlands (Syndikalisten),
der Allgemeinen Arbeiter-Union Deutschlands und der Kommunistischen Arbeiter-Partei
Deutschlands, Masch. Diss., Marburg 1967.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 271

die Solidaritit als »Ausflu der Klassenantagonismen« bezeichnet.'” Michels, fiir
den es Solidaritdt nur im Kontext antagonistischer Gesellschaftskonflikte geben
kann, schreibt hier mit Verve:

»Ich mochte den Haf} insofern als die bedeutendste Triebfeder der Solidaritit bezeichnen. Die
Himmelsblume der Solidaritdt wéchst und gedeiht blo3 auf dem vulkanischen Boden der
Interessengegensitze. Eine allgemeine Solidaritit der Gesellschaft — die Solidaritit in ihrer
reinen Form — besteht nur gewissen elementaren Naturereignissen gegeniiber — gegen die
Epidemien, die Erdbeben und evtl. Einfdlle barbarischer Volksstimme —, ohnehin auch dort
nicht ihren Charakter der Abwehr verleugnend. « (Michels 1914, 55)

Eine nichtkonfliktive, nicht gegen konkrete Bedrohungen, Gefahren oder Feinde
gerichtete Solidaritit ist fiir Michels als moralisches Handlungsmotiv bzw. soziales
Handlungsmuster schlechterdings unrealistisch. »Die Solidaritdt des Menschenge-
schlechts ist, gleich der Interessengemeinschaft der Gesellschaftsklassen, eine Uto-
pie« (ebd.), denn: »Zur Bildung eines Solidarititskreises ist a priori die Existenz
scharfer Gegensitze erforderlich; man ist nur solidarisch gegen jemand. [...] In ei-
nem Milieu, in dem keine Antagonismen vorhanden wéren, wiirde auch die Solida-
ritdt sich nicht entfalten kdnnen.« (ebd., 55f.; Herv. 1.0.)

Der aus Frankreich stammende, zwischen solidarité de fait und solidarité devoir
changierende Topos der Solidaritét hat in den Theoriekonzepten und der politisch-
sozialen Sprache Deutschlands zu Beginn des 20. Jahrhunderts also keinen syste-
matischen und auch kaum einen politisch-propagandistischen Niederschlag gefun-
den; und dies ist explizit auch fiir die sozialistische Literatur dieser Zeit zu konsta-
tieren.

Uberraschende Rezeptionen im sozialen Katholizismus: Heinrich Pesch SJ

Eine nicht zu erwartende, geradezu verbliiffende Ausnahme von diesem breiten Re-
zeptionsausfall stellt allerdings der soziale Katholizismus in Deutschland dar, in
dem es seit der Jahrhundertwende zu einer veritablen und bis heute nachwirkenden
Beschiftigung mit dem franzésischen Solidarismus gekommen ist.'" Tatsichlich hat
die deutschsprachige Rezeption des solidarisme ihren ersten — und man wird sagen

10 Robert Michels, Solidaritit und Kastenwesen, in: Ders., Probleme der Sozialphilosophie,
Leipzig-Berlin: Teubner 1914 [im Folgenden: Michels 1914], 53-63, 53.

11 Die Vokabel der Solidaritét lasst sich im Schrifttum des sozialen Katholizismus seit dem
spaten 19. Jahrhundert hdufiger auffinden, wurde in dieser Zeit jedoch nirgends néher

profiliert oder gar systematisch ausgearbeitet.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

kénnen: ihren zentralen'> — Ausgangspunkt in diesem konservativen, antimodernis-
tisch aufgeladenen und von allen republikanisch-laizistischen Interessen denkbar
weit entfernten Theoriemilieu gefunden. Im Jahr 1902 erschien ndmlich in der neu-
scholastisch-ultramontan ausgerichteten Jesuitenzeitschrift Stimmen aus Maria-
Laach — verteilt auf zwei verschiedene Hefte — ein Aufsatz aus der Feder des Jesui-
ten Heinrich Pesch (1854-1926) unter dem schlichten Titel »>Solidarismus<". Er
diirfte das erste Dokument der deutschsprachigen Rezeption des solidarisme dar-
stellen, denn er kommt explizit, wenn auch nur knapp, auf Charles Gide und Léon
Bourgeois zu sprechen.

Der aus dem Rheinland stammende Pesch wurde im Alter von 46 Jahren auf ei-
genen Wunsch — getragen von der Absicht, ein groles Buch zur Nationalokonomie
zu verfassen — von seinem Amt als Spiritual des Mainzer Priesterseminars entbun-
den, um 1901 zum Studium nach Berlin zu gehen und hier u.a. Gustav Schmoller,
vor allem aber Adolph Wagner zu horen, den er spéter als seinen wichtigsten Lehrer
bezeichnen sollte.'* In den Folgejahren hat er ein fiinfbindiges, knapp 4000 z.T.

12 Zwar erschien 1903 aus der Feder des Miinchener Ingenieurs Rudolf Diesel, des Erfin-
ders des gleichnamigen Motors, eine 124 Druckseiten umfassende Schrift unter dem
Titel: Solidarismus. Natiirliche wirtschafiliche Erlosung des Menschen (Miinchen-Berlin:
Oldenbourg). Diese Schrift ist aber weithin resonanzlos geblieben. Diesel propagiert hier
die flaichendeckende Errichtung von, wie er es nennt, »Bienenstocken« als eine Art von
Arbeiterbetrieben, die iber eine durch regelméBige Beitrdge aller Volksgenossen zu
finanzierende »Volkskasse« errichtet werden sollen. Seinen Lesern erklart er: »[...] euer
Lebenszweck ist fortan, Bienenstocke zu errichten, Bienen zu werden!« (ebd., 25) Dabei
gelte: »Erst Pflicht, dann Recht.« (ebd., 47) Als »Solidarismus< definiert Diesel »die Ge-
samtheit der auf Grundlage der Solidaritdt aufgebauten, vertragsmiflig festgelegten
konkreten Wirtschaftsorganisationen und ihrer sdmtlichen materiellen, geistigen und
ethischen Konsequenzen« (ebd.; Herv. i.0.). Und er ergénzt: »Der Solidarismus ist die
Sonne, welche gleichmaBig tiber alle scheinend, durch ihre milde Wérme und ihr glan-
zendes Licht die Menschheit aus ihrem Winterschlaf zur wirtschaftlichen Erlosung erwe-
cken wird.« (ebd., 26; Herv. i.0.) Woher der Autor seinen Programmbegriff bezogen hat,
lasst sich dem Text nicht entnehmen. Gesa Reisz notiert dazu: »Da Diesel weder zitiert
noch verweist, ist nicht nachzuvollziehen, wovon und von wem er inspiriert war. In sei-
nem Nachlass lie3 sich nur finden, dass er Bourgeois’ Biichlein mit den Aufsétzen beses-
sen hat. Zudem ist er des Ofteren geschiftlich nach Frankreich gereist. [...] Das Buch
wurde in 10.000 Exemplaren gedruckt, aber nur einige Hundert wurden abgesetzt.«
(Reisz 2006, 145)

13 Heinrich Pesch, Solidarismus, in: Stimmen aus Maria-Laach 63 (1902), 38-60 u. 307-324
[im Folgenden: Pesch 1902].

14 Wagner sei »unter den zeitgendssischen deutschen Nationalokonomen unbestritten der

hervorragendste Theoretiker. [...] Es ist mir geradezu ein Herzensbediirfnis, meinem

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 273

sehr eng bedruckte Seiten umfassendes und in den verschiedenen Auflagen immer
wieder iiberarbeitetes Lehrbuch der Nationalékonomie (1905-1923) vorgelegt, das
als »die erste groe Systematisierung christlichen Gesellschaftsdenkens im 20. Jahr-
hundert«" bezeichnet wurde. Und auch wenn Peschs Lehrbuch cher eine groBe
Systematisierung der neuzeitlichen Wirtschafts- und Soziallehren aus der Sicht ei-
nes neuscholastisch geprigten westdeutschen Jesuiten darstellt, bleibt festzuhalten,
dass ein vergleichbar breit und umfassend angelegtes und auf Soziologie, National-
o6konomie und Gesellschaftstheorie gleichermaBlen ausgreifendes sozialethisches
Grundlagenwerk im Kontext des sozialen Katholizismus seitdem nicht mehr er-
schienen ist.

Auch wenn sich Pesch durchgingig als Nationalokonom verstehen wollte, so
ging es ihm doch vor allem darum, sozialtheoretische Grundlagenarbeit zu leisten,
genauer gesagt: zentrale Leitmotive und Prinzipien fiir ein »solidaristisches< Wirt-
schafts- und Sozialmodell vorzulegen, das den Anspruch erheben kann, den Model-
len des individualistischen Liberalismus und des kollektivistischen Sozialismus po-
litisch-moralisch iiberlegen zu sein und den verdnderten wirtschaftlich-sozialen
Realitdten des 20. Jahrhunderts auch besser entsprechen zu koénnen als seine dlteren
Theoriekonkurrenten. Das Zeitalter des individualistischen Liberalismus sei jeden-
falls, so Pesch, endgiiltig vergangen; aber auch der Sozialismus sei nicht auf der
Hohe der Zeit, weil er »die Volkswirtschaft, aber auch die Personlichkeit des Biir-
gers, vollig dem Prinzip der Zwangsgemeinwirtschafi« (Pesch 1902, 321; Herv.
1.0.) iliberantworten wolle. Deshalb sei ein drittes sozialphilosophisches >Systemc¢
notwendig, dessen erste Ansdtze Pesch bereits 1893 — damals noch unter der Pro-
grammformel der >Christlichen Gesellschaftsordnung<'® — entwickelt hatte und das
er nun auf den neuen Namen >Solidarismus< taufte. Denn dieser Programmformel
traute er weit eher zu, als eigenstindige und zukunftsfdhige Alternative zu den
Programmen des Individualismus und des Sozialismus fungieren und dabei auch ei-
ner weltanschaulich-konfessionellen Engfithrung entgehen zu konnen.

hochverehrten Lehrer, Herrn Geheimrat Wagner, auch vor der Offentlichkeit zu danken
fiir das aufrichtige Wohlwollen, mit welchem er jederzeit den katholischen Geistlichen
begegnete, welche das Gliick hatten, zu seinen Schiilern zu gehoren.« (Heinrich Pesch,
Lehrbuch der Nationaldkonomie, Band 1: Grundlegung, Freiburg i.Br. 1905 [im Folgen-
den: Pesch 1905], VII)

15 Hans Fenske, Politisches Denken im 20. Jahrhundert, in: Hans-J. Lieber (Hg.), Politische
Theorien von der Antike bis zur Gegenwart, Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung
1991, 675-880, 729.

16 Heinrich Pesch, Liberalismus, Socialismus und christliche Gesellschaftsordnung, Erster
Theil: Einige Grundwahrheiten der Christlichen Gesellschaftslehre, Erste Hélfte, Freiburg
i.Br.: Herder 1893.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Peschs Solidarismus-Aufsatz enthilt bereits alle grundlegenden sozialphiloso-
phischen Uberlegungen zu Theorieanspruch und Selbstverstindnis seiner solidaris-
tischen Gesellschaftskonzeption. Er beginnt ohne nihere Hinfiihrung direkt mit der
Gegeniiberstellung dreier verschiedener »Systeme«: des Individualismus, des Sozia-
lismus und des Solidarismus:

»Zu jedem Systeme gehort ein das Ganze beherrschender und verbindender Grundgedanke.
Die leitende Idee des Individualismus war die der absoluten Freiheit und Selbstiandigkeit le-
diglich den eigenen Vorteil suchender Einzelwirtschaften. Der individualistischen Dezentrali-
sation stellte der Sozialismus die Forderung einer vollig einheitlichen, zentralisierten, univer-
salen Wirtschaftsgenossenschaft gegeniiber, mit Verwischung aller sozialen Differenzierung
zwischen Berufsgruppen, Klassen, Stinden. [...] In der Mitte zwischen beiden Extremen ei-
ner absoluten Zentralisation und einer absoluten Dezentralisation steht ein drittes System. Es
beldBlt der Einzelwirtschaft ihre relative Selbstindigkeit, fordert lediglich deren organische
Eingliederung in das gesellschaftliche Ganze. Da aber die Gesellschaft als Verbindung freier,
sittlicher Wesen eine moralische Einheit darstellt, so muf auch der in letzter Linie jedes so-
ziale System beherrschende Grundgedanke mit der moralischen Ordnung im Einklang stehen,
ja in sich selbst ein sittliches Postulat sein. Diese moralische Forderung nun, welche als ober-
stes und allgemeinstes soziales Gesetz fiir das Individuum, die Gesellschaft, den Staat sich
darstellt, mochten wir kurz mit dem Namen Solidaritit bezeichnen und das hierauf aufgebau-

te System selbst Solidarismus nennen.« (ebd., 38; Herv. 1.0.)

Zwischen thomistischer Sozialmetaphysik und solidaristischer Soziologie

Auch wenn Pesch die Solidaritit hier als ymoralische Forderung« einfiihrt, so steht
sein Solidaritétsverstdndnis gleichwohl in einer iliberraschenden — weil fiir die
Wahrnehmungsmuster und Interpretationsroutinen des damaligen sozialkatholi-
schen Schrifttums hochst ungewdhnlichen — Ndhe zur sozialwissenschaftlich-des-
kriptiven Solidaritdtskonzeption, wie sie in der von Comte und Durkheim gepréagten
laizistischen Soziologie Frankreichs entwickelt worden ist. Denn auch Pesch ver-
wendet den Begriff der Solidaritét zundchst als terminus technicus fiir die wechsel-
seitige Abhéngigkeit der Menschen voneinander, wie sie fiir die modernen Indus-
triegesellschaften kennzeichnend sei — auch wenn er diese Abhédngigkeit sofort in
den Interpretationsrahmen der neuscholastischen Sozialphilosophie einordnet. Die-
se war fiir die sozialkatholischen Autoren der damaligen Zeit, und insbesondere fiir
die Mitglieder des Jesuitenordens, schlicht eine lehramtlich vorgegebene Verbind-
lichkeit, nachdem Papst Leo XIII. im Jahr 1879 mit seiner Enzyklika Aeterni patris
»ilber die Erneuerung der Wissenschaft auf der Grundlage der philosophischen
Prinzipien des heiligen Thomas von Aquin¢ alle katholischen Philosophen autorita-
tiv auf diese Theorietradition verpflichtet hatte. Vor diesem Hintergrund ging es

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 275

Pesch darum, die Einsichten und Uberzeugungen moderner soziologischer Gesell-
schaftsbeschreibung mit der klassischen thomistischen Sozialmetaphysik zu kombi-
nieren. Sein Ausgangspunkt ist dementsprechend die

»in der allgemeinen menschlichen Natur begriindete, durch die geschichtliche Entwicklung
tausendfach verkniipfte und Tag fiir Tag sich neu schaffende thatsdchliche Abhangigkeit der
Menschen voneinander, das Ineinandergreifen der Arbeit, ihre Teilung und Vereinigung,
Tausch und Kauf, die Verteilung des Produktes unter die an der Produktion Beteiligten, die
wechselseitige Bedingtheit aller Lebensverhiltnisse, kurz das ganze Getriebe und Gewebe des
wirtschaftlichen Lebens mit seinen unzéhligen Relationen, seinem Anziehen und Abstofen,
seiner Gemeinschaft und Feindschaft« (Pesch 1902, 48; Herv. i.0.).

Diese Gemengelage biete, so Pesch, »nicht nur das Bild einer blof thatsdchlichen
Abhingigkeit«; vielmehr erkenne »die vernunftgemifle feleologische Auffassung
und Beurteilung« darin zugleich auch »das Mittel fiir ein Ziel, das durch und in je-
ner Abhingigkeit und Verkniipfung erreicht werden kann und pflichtmdfig erreicht
werden soll« (ebd.; Herv. i.0.); ndmlich »das materielle Wohl der Gesamtheit des
Volkes und der diese Gesamtheit bildenden Berufsgruppen, Klassen, Stande« (ebd.,
49).

Peschs Solidarititsverstdndnis kniipft mithin nicht, wie im neuscholastischen
Denken iiblich, unmittelbar an vorgegebene Normen eines »natiirlichen Sittenge-
setzes<, an eine aristotelische Naturteleologie und eine essentialistische Anthropo-
logie von der »Wesensnatur des Menschen« an, sondern — ganz im Sinne des franzo-
sischen solidarisme — zunéchst einmal am industriegesellschaftlichen »Getriebe und
Gewebe des wirtschaftlichen Lebens¢, am Faktum einer zunehmenden »>thatsdchli-
chen Abhingigkeit« der Menschen voneinander; und dies markiert die zentrale theo-
retische Innovation dieses Textes. Die de facto-Solidaritat wechselseitiger Arbeits-
teilung bildet also den Ausgangspunkt des Solidarismus Heinrich Peschs, der von
dieser Basis aus — vermittelt durch das thomistische Naturrechtsdenken — die nor-
mative Geltungskraft des Solidaritétsprinzips, d.h. »die Bedeutung der Solidaritét
als allgemeiner sozialer Rechtspflicht fiir Regierung und Volk« (ebd., 309; Herv.
1.0.), offenlegen und begriinden will. Vor diesem Hintergrund zielt die solidaris-
tische Idee fiir Pesch zentral auf die — freilich gegen die Gefahr einer Missachtung
der individuellen Freiheitsrechte der Einzelnen nicht hinreichend geschiitzte — Ein-
sicht in die

»Mitverpflichtung und — in gewissem Umfange — auch die Mitverantwortlichkeit aller Indivi-
duen, Gruppen, Stande im Hinblick auf das Gemeinwohl der ganzen staatlichen Gesellschaft.
Anders ausgedriickt: Der individuelle Wille, das individuelle oder auch Gruppeninteresse

muf sich den Forderungen des sozialen Rechtes, dem hoheren Rechte und Wohle der gesell-

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

schaftlichen Gesamtheit positiv und negativ anpassen, eventuell sich beugen und opfern nach
Mafgabe der fiir die Rechtskollision geltenden Grundsitze.« (ebd., 316; Herv. i.0.)

Um die Kluft zwischen Sein und Sollen, Faktizitit und Geltung, bloB jthatsdchli-
cher Abhingigkeit« und den >Forderungen des sozialen Rechtes< zu iiberwinden,
kommt fiir den neuscholastisch gepréigten Jesuiten Pesch — anders als fiir die repu-
blikanischen Solidaristen in Frankreich — einzig eine feste sozialmetaphysische
Grundlage dieser Verpflichtung in Frage, die sich letztlich nur in der gottlichen
Schopfungsordnung finden lasse. Denn wenn »die obersten Gesetze des gesell-
schaftlichen Lebens nicht in Gott, dem allein Unwandelbaren, ihre letzte Stiitze, ihr
tiefstes Fundament« hitten, dann hétten sie »fiir keinen Zeitpunkt irgend welche
Festigkeit« (ebd., 319; Herv. 1.0.). Insofern sieht Pesch die de facto-Solidaritit und
die ihr korrespondierende soziale Rechtspflicht, die den Staat nicht nur als Rechts-,
sondern auch als Wohlfahrtsstaat in Anspruch nimmt,"” in der gottgegebenen >Sozi-
alnatur des Menschen« angelegt. Und in diesem Rahmen offenbare sich

»die thatsdchliche und mit fortschreitender Arbeitsteilung intensiver sich gestaltende, wech-
selseitige Abhangigkeit als ein von Gott gewolltes, teleologisches, durch den Zweck des
Wohles aller Beteiligten beherrschtes Verhiltnis, als ein Zustand, innerhalb dessen die Indi-
viduen nicht als isolierte, rein auf ihr Ich gestellte Wesen sich einander pflichtlos gegeniiber
treten diirfen, sondern durch Pflichten gegenseitiger Riicksichtnahme und Hilfe miteinander
verbunden sind« (ebd., 320).

Peschs katholischer Solidarismus nimmt also moderne sozialwissenschaftliche Ein-
sichten in die zunehmende Relevanz arbeitsteilig induzierter gesellschaftlicher Ab-
héngigkeitsverhéltnisse ebenso auf wie die historische Einsicht seiner Zeit, dass die
liberalen Konzepte individueller und assoziativer Selbsthilfe nicht mehr ausreichen,
um die Problemlagen moderner Industriegesellschaften erfolgreich zu bearbeiten.
Wihrend sich aber seit den 1890er Jahren zumindest im westdeutschen Sozialka-
tholizismus die Einsicht in die Notwendigkeit dieses Perspektivenwechsels von
Selbsthilfe und Almosen zu staatlicher Sozialpolitik allméhlich durchsetzte, ist das
Motiv der de facto-solidarischen Verhiltnisse im Schrifttum des sozialen Katholi-

17 In diesem Sinne gelte es zu erkennen, »wie viele und wie groBartige Aufgaben der Staat
in der modernen Entwicklung zu l6sen hat, wenn er auch nur seinem ersten und héchsten
Zwecke, dem Rechtszwecke, voll und ganz geniigen will« (Pesch 1902, 53; Herv. 1.0).
Die soziale Rechtspflicht verlange ndmlich, »allen Volksgenossen nach Moglichkeit die
gesicherten Bedingungen zu verschaffen fiir eine normale und giinstige Entwicklung ihrer
geistigen und korperlichen Existenz, wobei als wahrer Mal3stab fortschreitender Kultur
vor allem die materielle, geistige und soziale Hebung gerade der unteren und mittleren
Klassen gilt« (ebd., 60; Herv. i.0.).

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 277

zismus bis dahin in keiner Weise rezipiert worden. Hier hat Heinrich Pesch Pionier-
arbeit geleistet, auch wenn er diese Einsichten wieder mit den Wahrnehmungsmus-
tern der aristotelisch-scholastischen Naturrechtsteleologie zu interpretieren ver-
sucht. Aber auch wenn Pesch die gerade erst eroffneten Chancen fiir einen Dialog
mit den nachmetaphysischen Plausibilititen der politischen Moderne damit gleich
wieder gefahrdete,'® so hat er doch Perspektiven eroffnet, die im Kontext der Wei-
marer Republik einen produktiven Briickenschlag zwischen der katholisch-tho-
mistischen Lehrtradition und der modernen sozialwissenschaftlichen Analyse der
industriekapitalistischen Gegenwartsgesellschaft ermoglichen konnten.

Ambivalente Distanzierungen: »Abgeschwdchter Liberalismus,
proklamierter »Klassenkampfc und »gottliches Sittengesetz¢

In den Folgejahren verfasste Pesch dann sein fiinfbéndiges Lehrbuch der National-
6konomie, mit dem er endgiiltig zum Begriinder des katholischen Solidarismus
wurde. Zwar vermochte er die Diskurse der Nationaldkonomie und der Staatswis-
senschaften seiner Zeit damit kaum zu beeinflussen; und auch der erhoffte Sieges-
zug der neuen Programmformel >Solidarismus< blieb aus. Dennoch konnte Pesch
nicht nur jiingeren Jesuiten wie Gustav Gundlach und Oswald von Nell-Breuning,
sondern auch einer ganzen Generation katholischer Sozialwissenschaftler der Wei-
marer Republik zentrale Impulse zu einer grundlegenden Erneuerung des sozialka-
tholischen Denkens vermitteln, mit deren Hilfe es dem westdeutschen Katholizis-
mus — anders als dem nach wie vor von stidndisch-feudalen Ordnungsvorstellungen
geprigten Sozialkatholizismus Osterreichs — seit den spiten 1920er Jahren gelang,
einen kritisch-konstruktiven Anschluss an die Realitdten der industriekapitalisti-
schen Verhéltnisse zu finden und die Traditionen einer intransigenten Pauschalver-

werfung der européischen Moderne produktiv zu iiberwinden. "°

18 So notiert Fiegle 2003, 266 zu Recht: »Fiir die Glaubigen mag die von Pesch vorgebrach-
te neothomistische Begriindung des Solidarismus ausreichen. In der Gesellschaft, in der
Pesch lebt, kann der Versuch, an Reform [gemeint ist: Reformation; HIGK] und Aufkla-
rung vorbei an der scholastischen Philosophie des christlichen Mittelalters anzuschlieen,
allerdings kaum iiberzeugend wirken.«

19 Neben Gundlach und Nell-Breuning sind zu den katholischen Solidaristen der spéten
Weimarer Zeit Theodor Brauer, Gtz Briefs, Paul Jostock, Heinrich Lechtape, Franz H.
Miiller und Heinrich Rommen zu rechnen, die sich zwischen 1930 und 1932 zum soge-
nannten >Konigswinterer Kreis< zusammenfanden, um im Auftrag des Monchengladba-
cher Volksvereins fiir das katholische Deutschland aus westdeutscher sozialkatholischer
Sicht wirtschafts- und sozialpolitische Grundfragen im Blick auf die spezifischen Heraus-

forderungen der spdten Weimarer Republik zu besprechen. In diesem Rahmen wurden

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Peschs Solidarismus speist sich also nicht nur aus der thomistischen Sozialphi-
losophie und der »staatssozialistischen< Nationalokonomie Adolph Wagners, son-
dern auch aus Theorieimpulsen des franzésischen solidarisme. Diese Anleihen gibt
Pesch allerdings nur vorsichtig zu erkennen; er verhehlt sie jedoch nicht. Auf die
entsprechende Literatur nimmt er bereits in seinem Artikel von 1902 in breiter
Form Bezug (vgl. Pesch 1902, 307-310); und auch in seinem Lehrbuch werden die
zentralen Texte des franzosischen Solidaritdtsdiskurses nicht nur genannt, sondern
in vielen Féllen auch ausfiihrlich vorgestellt und einer kritischen Wiirdigung unter-
zogen (vgl. Pesch 1905, 394-398).%° Allerdings werden die Beziige zum solidarisme
in den Schriften Peschs mit der Zeit immer spérlicher; und seinen spéteren Schriften
ist diese Inspirationsquelle kaum noch anzumerken.

In seinem Solidarismus-Artikel von 1902 verweist er jedoch noch deutlich auf
die »aus franzdsischen Schriftstellern gebildete Schule, die heute den Namen »>Soli-
darismus« fiir ihre Lehre in Anspruch nimmt«, wobei sich unter ihren Anhéngern
»mehr Philosophen und Soziologen als eigentliche Nationalokonomen« (Pesch
1902, 307) befinden.”' Thre Anliegen beschreibt er dabei durchaus treffend:

»Was sie wollen, ist nur das eine: nach und nach aus der sich unabwendbar, wie ein Fatum
durchsetzenden und weiter verzweigenden faktischen Solidaritit eine kontraktliche zu ma-
chen, eine freiwillig anerkannte und angenommene Solidaritét. Denn die freiwillige subjekti-
ve Annahme ist ihnen zufolge das einzige Mittel, durch welches die rein thatsidchliche Solida-
ritit einen sittlichen Charakter und Wert erhalten konne. Daher auch das Bestreben, den Indi-
viduen ein immer lebhafteres BewulBtsein jener Thatsache der wechselseitigen Abhéngigkeit

zu vermitteln.« (ebd.; Herv. i.0.)

nicht nur grundsitzliche Kldrungen zum Kapitalismusbegriff und zur Legitimitét der Re-
de von der Klassengesellschaft herbeigefiihrt, sondern auch wertvolle Vorarbeiten fiir die
1931 erschienene und wesentlich auf Vorarbeiten von Oswald von Nell-Breuning zu-
riickgehende Sozialenzyklika Quadragesimo anno geleistet. Archivmaterial zu den Bera-
tungen in Konigswinter scheint nicht mehr vorhanden zu sein (vgl. dazu von Nell-
Breuning, Der Konigswinterer Kreis und sein Anteil an »Quadragesimo anno, in: Ders.,
Wie sozial ist die Kirche? Leistung und Versagen der katholischen Soziallehre, Diissel-
dorf: Patmos 1972, 99-115).

20 Umgekehrte Rezeptionsbemiihungen westlich des Rheins scheint es dagegen nicht gege-
ben zu haben. Der Autor Pesch taucht in den Texten der franzdsischen Solidaristen des
frithen 20. Jahrhunderts, etwa bei Bouglé, nicht auf. Auch Giilich notiert, Pesch sei hier
»vollig ignoriert« worden (Giilich 1991, 7).

21 Namentlich nennt er u.a. Bourgeois, Durkheim, Gide und Fouillée, wobei er auf die ers-

ten drei ndher zu sprechen kommt.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 279

Pesch unterstiitzt dabei mit Nachdruck das Eintreten der franzosischen Solidaristen
fiir den Staatsinterventionismus im Blick auf die »Reglementierung der Arbeit, oder
im Hinblick auf ungesunde Wohnungsverhéltnisse, Verfalschungen von Lebensmit-
teln und dgl.«. Auch begriiBlt er mit ihnen, »wenn das Gesetz durch gewisse Formen
einer obligatorischen Association den verschiedenen Klassen der Gesellschaft den
Geist der Solidaritit einzuprdgen sucht«. Dies alles reiche jedoch nicht aus, denn in
dieser »Pflege der Solidaritdt durch die staatliche Gesetzgebung« werde in Frank-
reich, wie er zumindest im Blick auf Charles Gide nicht unzutreffend anmerkt, »fast
nur ein in der Gegenwart unentbehrliches Mittel gesehen, um den Boden zu ebnen,
auf dem sich dann spéter die freie Kooperation mehr und mehr entfalten konne«
(ebd., 308; Herv. i.0.). Fiir diese vorrangige Option fiir einen nichtetatistischen
Kooperatismus gelte aber: Sie »kann uns nicht geniigen!« (ebd.) Die Solidaritét sei
vielmehr »als ein objektives soziales, dauerhaftes Rechtsgesetz zu kennzeichnen,
das, von dem Urheber der Natur fiir die menschliche Gesellschaft {iberhaupt aufge-
stellt, im Staate seine Verwirklichung finden soll«, sodass »fiir die gesamte Staats-
thitigkeit die offentliche Wohlfahrt und das allgemeine Wohl des Volkes den
hochsten Zweck, die oberste Norm darstellt« (ebd., 309; Herv. i.0.).

Dass sich der neuscholastische Sozialphilosoph Pesch vom republikanisch-
laizistischen solidarisme zugleich auch theoretisch abzugrenzen versucht, kann
nicht verwundern. Allerdings ist auffillig, dass er sich offensichtlich nicht recht
entscheiden kann, worin er den zentralen Fehler dieser Sozialdoktrin sehen will. Er
schwankt hier zwischen dem frithen Verdacht, der franzdsische Solidarismus sei im
Grunde nur ein >abgeschwéchter Liberalismus< — und dem spéteren Vorwurf, er lie-
fe in letzter Konsequenz auf eine sozialistische Enteignung der Besitzenden hinaus.

So konstatiert Pesch in seinem Aufsatz aus dem Jahr 1902 im Blick auf die Idee
des Quasi-Vertrags, es sei »eben der groBe, aber selbstverstindliche Mangel des
»Solidarismus« eines Bourgeois, daf} er vollig au3er stande bleibt, von der thatsdch-
lichen Solidaritit die Briicke zu schlagen zur sittlichen Solidaritit!« (ebd., 308;
Herv. 1.0.) Die Geltung der Solidaritit konne ndmlich nicht von vertraglichen Zu-
stimmungen abhéngen. Sie habe vielmehr »als soziales Gesetz jederzeit unabhingig
von der Willkiir der Individuen und eventuell auch gegen deren Willen zur Durch-
fiihrung zu gelangen« (ebd., 309), sodass der solidarisme »im Grunde genommen
nur ein abgeschwdchter Liberalismus« sei und letztlich »im Dienste der Individual-
interessen« stehe (ebd., 310; Herv. 1.0.).”> Dem »wahren Solidarismus« gehe es da-

22 Noch schirfer urteilt Pesch in diesem Zusammenhang {iber Durkheims Division du tra-
vail social, der er zwei ebenso knappe wie konzise Absétze widmet. Die Arbeitsteilung
erscheine hier »geradezu als das Fundament der >Moral¢; denn es ist jene Differenzierung
unter den Individuen, welche die Einzelnen unfahig macht, sich selbst zu geniigen, und
sie daher verpflichtet, sich gegenseitig Dienste zu leisten. Mit andern Worten: Die Ar-
beitsteilung schafft die Solidaritét als Pflicht.« (Pesch 1902, 309) Eine solche Moralkon-

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

gegen, so Pesch, um »die Anerkennung der Solidaritét als einer von Gott gewollten,
vom Christentum laut verkiindeten sittlichen Pflicht, zu deren Erfiilllung und Durch-
fiihrung nicht bloB die Individuen, sondern auch die Lenker der Staaten als solche
von Gott berufen sind«. Solange deshalb der franzosische Solidarismus in seiner
»Losreifsung von Gott und Christentum« verharre, bleiben dessen Grundlagen fiir
Pesch mithin unzureichend, denn: »Die »>Sitten< d&ndern sich, aber das géttliche Sit-
tengesetz bleibt ewig dasselbe.« (ebd., 308; Herv. i.0.)

Meinte Pesch im Jahr 1902 also noch, die franzosischen Solidaristen dem Libe-
ralismus zurechnen zu sollen, so énderte sich der Tenor seiner Rezeption des soli-
darisme einige Jahre spiter, im ersten Band seines Lehrbuchs, der Grundlegung,
deutlich, denn nun gilt ihm der kontraktualistische Solidarismus Léon Bourgeois’
als eine Doktrin, die nur dazu fithren konne,

»den sozialen Frieden zu storen, den Klassenkampf zu proklamieren, dem Kollektivismus die
Wege zu ebnen, mag dies beabsichtigt sein oder nicht. [...] Die grofle Masse des Volkes er-
scheint hier als quasikontraktlicher Glaubiger der Besitzenden, und des Staates Aufgabe wird
und muB es sein, dem kontraktlichen Rechte der Glaubiger Geltung zu verschaffen, die Zah-
lung der Schuld zu erzwingen, das Eigentum der Besitzenden zu liquidieren. Warum hat man
da nicht gleich die Gesellschaft als solche zur alleinigen Eigentiimerin aller Giiter erklért und
ihr deren Verteilung zugewiesen, die Gesellschaft der Gegenwart zum Testamentsvollstrecker
der Gesellschaft unserer Vorfahren gemacht? Das wire wenigstens klarer gedacht und wiirde
doch nur zu dem gleichen Ziele gefiihrt haben, wohin die juristisch abenteuerlichen Konstruk-

tionen dieses Solidarismus mit zwingender Logik fiihren miissen. « (Pesch 1905, 396f.)

In der zweiten Auflage der Grundlegung aus dem Jahr 1914 hat sich das Bild dann
abermals verschoben. Der solidarisme wird nur noch ganz am Rande erwihnt.”

zeption sei aber unzureichend, denn »dieser Solidarismus, der sich lediglich auf das ge-
schichtlich Gewordene stiitzen will, der den rein faktischen Verhéltnissen, welche gerade
der Ordnung durch ein hoheres Prinzip und Gesetz bediirfen, eben jenes Prinzip wieder
entlehnt, kommt nicht zum Ziele, schafft weder fiir die Theorie Klarheit noch Heil fiir die
Praxis« (ebd., 310). Einige Jahre spéter urteilt Pesch dann — nun in der Sache grob unzu-
treffend: »Im tibrigen erblickt Durkheim fiir die Zukunft den einzigen Regulator der ge-
sellschaftlichen Beziehung im Vertrage, dessen Innehaltung der Staat zu bewachen hat.
Dabei erkennt er die Notwendigkeit gemeinsamer sittlicher Ideen nicht an. Das ist freilich
eine Solidaritit, bei der auch ein entfesselter Kapitalismus seine Rechnung finden diirf-
te.« (Pesch 1905, 394f.)

23 In der ersten Auflage von 1905, in der sich ein eigenes Kapitel zum »kontraktlichen »So-
lidarismec« der >Ecole nouvelle« findet (Pesch 1905, 394-398), beschiftigt sich Pesch u.a.
mit Comte, Durkheim, Fouillée, Gide und Bourgeois. Befremdlich ist allerdings, dass

Fouillée hier in einem Atemzug mit Autoren wie Herbert Spencer, Paul von Lilienfeld

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 281

Stattdessen kommt Pesch nun auch auf Donoso Cortés und seinen Versuch iiber den
Katholizismus, den Liberalismus und Sozialismus zu sprechen; eine Schrift, die er
wohl erst nach Verdffentlichung der Erstauflage seiner Grundlegung entdeckt hat
und deren Bedeutung fiir Peschs Solidarismus nicht iiberschitzt werden sollte.”*
Man wird aber konstatieren miissen, dass Heinrich Pesch im Laufe der Ausarbei-
tung seines »Systems des Solidarismus< naheliegende Briickenschldge zum Selbst-
verstdndnis der politischen Moderne zunehmend ausgeblendet hat. Seine frontale
Verurteilung des Vertragsgedankens lésst vielmehr deutlich werden, dass er — wie
der Katholizismus seiner Zeit insgesamt — nicht in der Lage war, die normativen Er-
rungenschaften der politischen Moderne, das Prinzip der unbedingten moralischen
Autonomie des Individuums und die egalitiren Freiheits- und Gleichheitsrechte al-
ler, als Ausgangspunkt legitimer Politik und Staatlichkeit anzuerkennen, obwohl er
der Idee individueller Freiheit durchaus deutliche Sympathien entgegenbringt.”> An
Anndherungen an den modernen Linksrepublikanismus hatte Pesch keinerlei Inter-

und René Worms genannt und »zu den Vertretern der biologischen Soziologie« (ebd., 82)
gerechnet wird. Auch in der griindlich umgearbeiteten zweiten Auflage finden diese Au-
toren noch Erwdhnung, ein eigenes Kapitel zum >kontraktlichen Solidarismus< findet sich
aber nicht mehr.

24 Vgl. Heinrich Pesch, Lehrbuch der Nationalokonomie, Bd. 1: Grundlegung, 2., neu be-
arb. Aufl., Freiburg i.Br. 1914 [im Folgenden: Pesch 1914], 396. Es ist allerdings irrefiih-
rend, wenn Fiegle 2003, 264 — wohl in Anlehnung an Schmelter 1991, 46 u. 92 — die
These formuliert, Pesch fasse den Solidaritatsbegriff »durch die Vermittlung von Juan
Donoso Cortés [...] ganz im Sinne des franzosischen Ultrakatholizismus: als eine Heils-
solidaritdt, die sich aus der Erbschuld des Menschen und dessen Erlosung durch Jesus
Christus ergibt«. Entsprechende Belege dafiir bringt Fiegle nicht bei. Dasselbe ist auch
gegeniiber Felix Dirsch, Solidarismus und Sozialethik. Ansétze zur Neuinterpretation ei-
ner modernen Stromung der katholischen Sozialphilosophie, Berlin 2006 [im Folgenden:
Dirsch 2006], 337 zu betonen, der Donoso Cortés sogar als Peschs >theologischen Ge-
wahrsmann« ausgibt. Dirsch hat sich ausweislich seines Literaturverzeichnisses allerdings
ohnehin nur auf die zweite Auflage der Grundlegung bezogen.

25 So erklért er gegeniiber biologistischen und organizistischen Gesellschaftsauffassungen
feierlich: »Individuum ineffabile. Es mag uns ein Rétsel bleiben. Aber so in die Ecke stel-
len, wie die Theorien der gesetzlichen Entwicklung es versuchen, 146t sich denn doch die
Individualitit, die Sonderart, die ureigene Kraft der Personlichkeit noch lange nicht! [...]
In dem Augenblick, wo das Individuum der naturhaften Notwendigkeit eines ehernen
»Mull< geschichtlicher Evolution vollig iiberantwortet [wére; HIGK], nicht mehr durch
sich selbst und aus sich selbst Quell neuen, frischen, hoheren Lebens fiir die Gesamtheit
sein konnte, hitte alle soziale Entwicklung, aller Fortschritt auch fiir die Gesellschaft sein
Ende erreicht.« (Pesch 1905, 111)

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

esse; und die Chance, in ihm einen sozialpolitischen Verbiindeten zu erkennen,
konnte und wollte er offensichtlich nicht ergreifen.

Katholischer Solidarismus in der frithen Weimarer Republik

Im universitdren Milieu und in den wirtschafts- und sozialwissenschaftlichen Theo-
riedebatten der Weimarer Republik ist der katholische Solidarismus des jesuitischen
AuBenseiters und Autodidakten Pesch kaum zur Kenntnis genommen worden, was
nicht nur die Rezeption der katholischen Soziallehre, sondern auch die des franzdsi-
schen solidarisme erheblich erschwert haben diirfte. Und es war schlielich kein
Geringerer als der >erzliberale< Publizist und Okonom Ludwig von Mises, der schon
1922 »die franzdsischen Solidaristen und den vom franzdsischen Geiste stark be-
einflulten Jesuiten Pesch« (von Mises 1922, 252) in einem Atemzug nannte und
beide unter die Rubrik >pseudosozialistische Gebilde« einordnete.

In der Zeit der friihen Weimarer Republik entstanden im Kontext des katholi-
schen Solidarismus jedoch mehrere wirtschafts- und sozialpolitische Broschiiren,
die zumeist aus dem Umfeld des Monchengladbacher Volksvereins fiir das katholi-
sche Deutschland stammten. Die sogenannte >Mdnchen-Gladbacher Richtung« des
Sozialkatholizismus, die auch die Sozialpolitik der Zentrumspartei entscheidend
prégte, vertrat eine auf dem Boden der industriekapitalistischen Realitéten stehende
Kapitalismuskritik und fiihlte sich einem Wirtschafts- und Sozialmodell >jenseits
von Markt und Staat< verpflichtet, wobei hier nicht durchgehend vom »>christlichen
Solidarismus¢, sondern gerne auch vom schristlichen Sozialismus< geredet wurde.
Pesch selbst hat sich im Rahmen der Zentrumspartei und des Volksvereins fiir sei-
nen Solidarismus stark gemacht und zwischen 1918 und 1924 einige in einer Aufla-
ge von mehreren tausend Exemplaren erschienene Flugschriften verfasst, mit denen
er sich vehement in die Auseinandersetzungen um die zukiinftige Wirtschafts- und
Sozialordnung stiirzte und fiir berufsstindisch-korporatistische Arrangements mit
starken gemeinwirtschaftlichen Elementen als Alternative zum individualistischen
Kapitalismus und zum kollektivistischen Sozialismus pladierte.”®

26 Im Dezember 1918 hatte Pesch unter der Fahne des »christlichen Sozialismus< mit einer
flammenden Flugschrift Einfluss auf den Wahlkampf zu den Wahlen zur Nationalver-
sammlung am 19.01.1919 zu nehmen versucht: Heinrich Pesch, Nicht kommunistischer,
sondern christlicher Sozialismus! (Flugschriften der Deutschen Zentrumspartei), Berlin:
Germania 1918. Im Friihjahr 1919 folgte eine weitere Flugschrift unter dem Titel Neubau
der Gesellschafft, in der es u.a. heifit: »Kapitalismus und Christentum stehen einander ge-
geniiber wie Feuer und Wasser! Das miissen wir heute fortgesetzt und mit lautester
Stimme verkiinden, so laut und so oft, dal es bis unter die Déacher der Mietskasernen

dringt und dem BewuBtsein der Massen geradezu eingehdmmert wird.« Es miisse um den

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 283

Noch deutlich ambitionierter fillt die aus dem Jahr 1921 stammende Flugschrift
Christlicher Solidarismus — als Weltprinzip®' des im selben Jahr ermordeten Zen-
trumspolitikers Matthias Erzberger (1875-1921) aus, des ersten Finanzministers der
neuen Republik. Erzberger, fiir den sich die rivalisierenden Systeme von Kapitalis-
mus und Sozialismus gleichermallen iiberlebt hatten, legt seinen Zeitgenossen hier
einen christlichen Solidarismus als neue Welt- und Wirtschaftsordnung ans Herz.
Heute seien, so schreibt er, im Volkerleben Europas »Gerechtigkeit, Gleichberech-
tigung der Nationen, Recht statt Macht die Leitsterne des Solidarismus« (Erzberger
1921, 19), sodass sich das Staatsleben an folgenden drei Grundsétzen zu orientieren
habe: »1. keine Klassenherrschaft, 2. Anteilnahme des ganzen Volkes an der Regie-
rung und Verwaltung durch besondere Pflege der Selbstverwaltung, 3. Gerechtig-
keit in der Verteilung der Staatslasten« (ebd., 22). Erzberger, der sich auf Heinrich
Pesch, vor allem aber auf die Sozialenzyklika Rerum novarum (1891) von Leo
XIII., beruft, erklért in diesem Zusammenhang:

»Gerechtigkeit in der Verteilung der Steuerlasten ist ein wesentliches Merkmal des christli-
chen Solidarismus. Ich nehme fiir mich in Anspruch, dal ich den Gedanken des christlichen
Solidarismus in der neuen deutschen Steuergesetzgebung verwirklicht habe, mehr verwirk-

licht habe, als das bisher in irgendeinem Lande der Welt geschehen ist. [...] 75 Prozent der

Aufbau einer »echt sozialen solidaristischen Arbeitsverfassung« gehen, die sich am Ziel
der »Bedarfsversorgung des Volkes« auf der »Hohe der erreichten Kulturstufe« orientiere
und ihre »Regelung« durch »das Gewissen der einzelnen, durch die berufsgenossen-
schaftlichen Organisationen [...] und in hochster Instanz durch den Staat« erfahre (Hein-
rich Pesch, Neubau der Gesellschaft (Flugschriften der »Stimmen der Zeitc 1), Freiburg
i.Br.: Herder, 9f.; 1.0. mit Herv.). Im selben Jahr erschien auch die Flugschrift Sozialisie-
rung, die eine Verstaatlichung bzw. Vergesellschaftung ganzer Wirtschaftsgebiete nur in
Ausnahmefillen zulassen will, in ihr jedenfalls kein »Universalheilmittel« sieht und statt-
dessen eher fiir »eine auch sehr betrachtliche Vermogensabgabe« pladiert (Heinrich
Pesch, Sozialisierung (Flugschriften der »Stimmen der Zeit, 5), Freiburg i.Br. 1919, 18 u.
30f.). Im Jahr 1920 erschien dann der Text Christlicher Solidarismus und soziales Ar-
beitssystem (Flugschriften des Generalsekretariats der Studentischen Ortsgruppen der
Deutschen Zentrumspartei, 1), Berlin: Germania o0.J., der schon deutlich behutsamer for-
mulierte und dem man die Erleichterung anmerkt, dass die grofiten Stiirme der Revoluti-
on iiberstanden waren. 1924 folgte schlielich noch eine tiberarbeitete Fassung des Kapi-
tels iiber den Sozialismus aus dem ersten Band des Lehrbuchs, in dessen Vorwort es
heifit: »Vergesellschaftung des Menschen ohne Vergesellschaftung der Produktionsmit-
tel, das ist die Losung der Zukunft!« (Heinrich Pesch, Des wissenschaftlichen Sozialis-
mus Irrgang und Ende, Freiburg i.Br.: Herder 1924, Vorwort)

27 Matthias Erzberger, Christlicher Solidarismus — als Weltprinzip, Moénchen-Gladbach:
Staatsbiirgerliche Vereinigung 1921 [im Folgenden: Erzberger 1921].

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Steuern ruhen auf dem Besitz und den hohen Einkommen. Nur 25 Prozent des Riesenbedarfs
sind auf die breiten Volksschichten direkt gelegt worden; das ist eine soziale Gestaltung der

Steuern, wie kein anderes Land sie aufweist.« (ebd., 24; Herv. i.0.)

Auch die als Parteiprogramm angelegten Richtlinien der Zentrumspartei vom Ja-
nuar 1922 rekurrieren, wenn auch nur behutsam und mit dezidiert >verséhnleri-
scher< Intention, auf den Begriff der Solidaritit, wenn es dort heifit: »Das organi-
sche Wachstum der deutschen Volksgemeinschaft beruht auf der Solidaritit aller
Schichten und Stdmme«, weshalb Klassenkampf und Klassenherrschaft grundsétz-
lich abzulehnen seien zugunsten der »natiirlich gegebene[n] Gemeinsamkeit im
Geiste christlich-sozialer Lebensauffassung«, die man zu »einem starken Gemein-
schaftsbewuBtsein entwickeln« miisse.”® Hier zeigt sich deutlich der das katholische
Sozialdenken insgesamt kennzeichnende sozialkonservative Trend, die Rede von
der Solidaritdt mehr oder weniger explizit immer auch gegen das politische Projekt
der Moderne in Stellung zu bringen, auch wenn an der prinzipiellen Akzeptanz der
Weimarer Republik durch den von »Moénchen-Gladbach« gepréigten Sozialkatholi-
zismus nicht gezweifelt werden kann.

Im katholischen Schrifttum der frithen Weimarer Republik konnte Peschs Soli-
darismus — nicht nur,”” aber vor allem in wirtschafts- und sozialpolitischer Hin-

28 Richtlinien der Deutschen Zentrumspartei vom 16. Januar 1922, zit. nach: Wilhelm
Mommsen (Hg.), Deutsche Parteiprogramme (Deutsches Handbuch der Politik, Bd. 1),
Miinchen: Olzog 1960, 486-489, 487.

29 Auch der Philosoph Max Scheler, der den Begriff der Solidaritét in seiner »materialen
Wertethik« gegen das kontraktualistische Denken und die moralische Autonomie der kan-
tischen Ethik in Stellung bringt, bedient sich dieser Begriftlichkeit, wobei sein >christli-
cher Personalismus«< oder »Solidarismus< allerdings nichts mit Pesch und dem franzosi-
schen solidarisme zu tun haben will. Scheler distanziert sich explizit von der >Mdnchen-
Gladbacher Richtung¢, die ihm erscheine »als eine Bewegung von Katholiken, die sich in
ihren gesellschaftlichen Anschauungen und Prinzipien hochstens graduell von den sozial-
demokratischen Revisionisten und Mehrheitssozialisten unterscheidet, nicht aber als eine
christlich-katholische sozialistische Richtung, d.h. als eine Richtung, die aus christlich-
katholischem Geiste heraus eine neue Ideologie und ein neues Programm gefunden hat«
(Max Scheler, Prophetischer oder marxistischer Sozialismus? (Hochland 17 (1920), 71-
84), in: Gesammelte Werke, Bd. 6, 3., durchges. Aufl., Bonn: Bouvier 1986, 259-272,
267). Stattdessen kniipft er an die klassische Korporationslehre der christlichen Dogmatik
an, der zufolge alle in Adam gefallen und in Christus erlst und gerettet wurden. »Der
Springpunkt dieser Korporationslehre ist der Gedanke der wechselseitigen realen Solida-
ritdt aller fiir alle, aller fur jedes Ganze in Schuld und Verdienst und allen ihren Folgen,
trotz, ja in der selbstdndigen individuellen Substanzialitdt jeder Seele.« (ebd., 264; Herv.

i.0.) Scheler notiert hier, er habe »in verschiedenen akademischen Vorlesungen und

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 285

sicht’’ — durchaus eine nennenswerte Resonanz entfalten. Allerdings sollte sich kein
Autor finden, der Peschs »System des Solidarismus«< dhnlich ambitioniert wie sein
Urheber weiterfiihrte und es sich zur Aufgabe gemacht hitte, die solidaristische In-
tuition eines >dritten Weges jenseits von Individualismus und Kollektivismus< zum
Ausgangspunkt einer spezifisch postliberal ansetzenden Theorie der industriekapi-
talistischen Gesellschaft zu nehmen.

Solidarismus und der »Probelauf des Korporatismus¢

Der gerade auch von Politikern der Zentrumspartei in vielfacher Form mitgetragene
»Probelauf des Korporatismus«< (Detlev J. K. Peukert) in den Anfangsjahren der
Weimarer Republik wurde denn auch nicht von einer solidaristischen Sozialdoktrin
begleitet. Dieser »Probelauf< begann mit der im November 1918 verabredeten und
bis 1924 bestehenden »>Zentralarbeitsgemeinschaft« (ZAG) zur institutionellen Ko-
operation von Unternehmern und Gewerkschaften, zu der nicht nur der Untergang
des Kaiserreichs und die drohende sozialistische Revolution, sondern auch der mitt-

Ubungen die drei sozialphilosophischen Grundprinzipien: Sozialismus — Individualismus
— Solidarismus eingehend entwickelt« (ebd., 265; Anm. 1); veroffentlicht hat er diese je-
doch nicht.

Im Vorwort zur zweiten Auflage seiner Schrift Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik vom September 1921 spricht Scheler von »einem besonderen Buche
iiber Solidarismus als Grundlage der Sozial- und Geschichtsphilosophie«, das er vorzule-
gen gedenke (zit. nach Gesammelte Werke, Bd. 2, 6., durchges. Aufl., Bern-Miinchen:
Francke 1980, 12-16, 14). Der von ihm vertretene »strenge Personalismus« schliefie je-
denfalls, wie er hier betont, den »falschen Individualismus« aus, denn »nicht eine >isolier-
te« Person, sondern nur die urspriinglich sich mit Gott verkniipft wissende, auf die Welt
in Liebe gerichtete und sich mit dem Ganzen der Geisteswelt und der Menschheit solida-
risch geeint fithlende Person ist fiir den Verfasser die sittlich wertvolle« (ebd., 15).

30 So erschien im Jahr 1926 auch im Handworterbuch der Staatswissenschaften ein infor-
mativer Artikel zum Solidarismus und seinen wirtschafts- und sozialpolitischen Absich-
ten. Er stammt aus der Feder des katholischen Solidaristen Theodor Brauer und prisen-
tiert vor allem »>Grundgedanken des Solidarismus nach Heinrich Pesch« (Theodor Brauer,
Art. Solidarismus, in: Handworterbuch der Staatswissenschaften, 4. Aufl., Bd. 7, Jena:
Fischer 1926, 503-507). Am Rande kommt Brauer auch auf die franzosischen Solidaris-
ten zu sprechen, »deren Grundlage utilitaristische, positivistische, evolutionédre oder so-
zialistische Theorien sind oder eine Soziologie, die sich empirisch nennt, tatsachlich aber
durch ihre iiberspitzten biologischen Analogien ihren Apriorismus zu erkennen gibt«.

Zwischen ihnen und Heinrich Pesch bestehe »keinerlei Verwandtschaft« (ebd., 503).

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

lerweile erreichte »Reifegrad der deutschen Industriegesellschaft«’' driangten, bevor
dieses neokorporatistische Politikarrangement >jenseits von Markt und Staat< im
Verlauf der 1920er Jahre dann von Arbeitgeberseite aufgekiindigt wurde. Hier hitte
sich ein Rekurs auf normative Theoriemotive des solidaristischen Denkens durch-
aus angeboten. Aber auch der ehemalige Essener Kaplan Heinrich Brauns, der als
langjdhriger Reichsarbeitsminister der Weimarer Republik (1920-1928) diese post-
liberal-korporatistischen Politikmuster entscheidend prigte, hat sie offensichtlich
nie mit dem Programmetikett des Solidarismus versehen.”

Dabei war der Solidarismus Heinrich Peschs recht passgenau auf die postlibera-
len Komplexitétslagen der industriellen Moderne in Deutschland zugeschnitten.
Diese war seit den 1880er Jahren ndmlich endgiiltig aus den Kinderschuhen des na-
tionaldkonomischen Liberalismus herausgewachsen und begann nun, sich auf das
Koordinationsmuster einer nicht iiber individuelle Marktteilnehmer, sondern iiber
organisierte Kollektivakteure organisierten Wirtschafts- und Sozialstruktur umzu-
stellen. Diese Umstellung entsprach den Vermachtungs- und Konzentrationsprozes-
sen der mit imperialer GroBmachtpolitik verbundenen Wirtschaftsgesellschaft des
Kaiserreichs, in der sich neue, korporatistische Formen einer verbandlich organi-
sierten Interessenartikulation entwickelten, die auf die Gestaltungs- und Regulie-
rungsinteressen des wilhelminischen Machtstaates trafen und zuvor unbekannte In-
stitutionen politischer Koordination und Kooperation hervorbrachten. Diese setzten
nicht allein auf marktliche oder staatliche Steuerung, sondern vor allem auf kollek-
tive Problemdefinitionen und gemeinsame Verantwortlichkeiten, auf Verhandlung,
Ausgleich und Kompromiss zwischen unterschiedlichen gesellschaftlichen Lagern,
Kriften und Interessen, mit dem sie einen spezifisch postliberalen Modus politi-
scher und sozialer Regulierung hervorbrachten. In dieser Zeit entstand nicht nur
eine Vielzahl von Verbanden und Kartellen; es entstanden auch erste anerkannte
Gewerkschaften, grole kommunale Versorgungsbetriebe und vor allem eine 6ffent-
lich organisierte, aber »staatsferne« Sozialversicherung auf der Basis von Beitrags-
zahlungen und Selbstverwaltung, sodass nun nicht ldnger allein der Obrigkeitsstaat,
sondern erstmals groBe Kollektivorganisationen und Interessenverbiande in den Fo-
kus wirtschafts- und sozialpolitischer Mitverantwortung gerieten.

31 Detlev J. K. Peukert, Die Weimarer Republik. Krisenjahre der Klassischen Moderne,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1987, 112-116, 113.

32 Zur Rolle Brauns’ in der Weimarer Republik vgl. Ernst Deuerlein, Heinrich Brauns —
Schattenrif eines Sozialpolitikers, in: Ferdinand A. Hermens/Theodor Schieder (Hg.),
Staat, Wirtschaft und Politik in der Weimarer Republik (FS Briining), Berlin: Duncker &
Humblot 1967, 41-96 und Markus Lingen, Heinrich Brauns (1868-1939) — Reichsar-
beitsministerium und Sozialpolitik in der Weimarer Republik, in: Historisch-Politische
Mitteilungen 19/2012, 77-108.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 287

Die frithe Weimarer Republik erlebte dann die eigentliche Formierungsphase
des Wohlfahrtskorporatismus und konstituierte Deutschland damit endgiiltig als
»First Post-liberal Nation« (Werner Abelshauser)”. Denn nun wurde erstmals sys-
tematisch versucht, die spater so genannten >Sozialpartner< politisch mit in die Ver-
antwortung zu nehmen und ihnen ein vielschichtiges quasi-staatliches Aufgabenfeld
zu {iberantworten: insbesondere das Recht und die Pflicht zur kooperativen, selbst-
verantworteten Lohnfindung (Tarifautonomie), aber auch das breite Feld des kol-
lektiven Arbeits- und Sozialrechts (betriebliche Mitbestimmung, parititische Beset-
zung von Arbeitsgerichten, duale Berufsausbildung etc.). Dies geschah nicht zuletzt
im Wissen darum, dass die ungeliebte Republik, die der Mehrheitssozialdemokratie
und dem katholischen Zentrum gleichsam vor die Fiile gefallen war, nur dann eine
Chance auf politischen Bestand haben wiirde, wenn sich neben den radikalen politi-
schen Kraften von links und rechts nicht auch noch die groflen Interessengruppen
von Kapital und Arbeit als ihre dauerhaften Gegner positionierten und inszenierten.
Dementsprechend kam es entscheidend darauf an, diese wirtschafts- und sozialpoli-
tisch >mit ins Boot«< zu holen, um ihnen eine entsprechende staatspolitische Mitver-
antwortlichkeit abverlangen zu konnen. In diesem Rahmen begann sich mit der
Umstellung vom etatistischen Politikmuster eines obrigkeitlichen Durchregierens
zum korporatistisch-kooperativen Leitbild einer gesellschaftlichen Selbstorganisati-
on, einer »Subsidiaritit der Kollektivititen< (Oswald von Nell-Breuning)**, nun ein
ganzes Set an intermedidren wirtschafts- und sozialpolitischen Arrangements zu
entwickeln. Und dazu gehdrt nicht zuletzt auch die 1924 vorgenommene >Inkorpo-
rierung« der Trédger der freien Wohlfahrtspflege in den Weimarer Wohlfahrtsstaat
und die dadurch geschaffene, spezifisch deutsche Struktur einer weder allein auf
den Staat noch allein auf den Markt vertrauenden Wohlfahrtsverantwortung. Mit ihr
wurde es moglich, die kontrdren Akteure und Interessenlagen der deutschen Wirt-

33 Werner Abelshauser, The First Post-liberal Nation: Stages in the Development of Modern
Corporatism in Germany, in: European History Quarterly 14 (1984), 285-318. Fiir Abels-
hauser sind korporatistische Arrangements insofern nicht als {ibrig gebliebene Relikte der
standisch-vorindustriellen Verfassungstradition, sondern vor allem als »zeitgemdf3e For-
men der Vergesellschaftung wirtschaftlicher Tatigkeit in Zeiten der Hochindustrialisie-
rung« zu verstehen; und in diesem Sinne kdnnen sie fiir ihn »als angemessene Antwort
auf die Herausforderung des Konzentrationsprozesses und der zyklischen Wachstums-
schwankungen seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert« gelten (Werner Abelshauser, Frei-
heitlicher Korporatismus im Kaiserreich und in der Weimarer Republik, in: Ders. (Hg.),
Die Weimarer Republik als Wohlfahrtsstaat. Zum Verhiltnis von Wirtschafts- und Sozi-
alpolitik in der Industriegesellschaft (Vierteljahresschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsge-
schichte, Beiheft 81), Stuttgart: Steiner 1987, 147-170, 149).

34 Vgl. Oswald von Nell-Breuning, Zur Krise des Versorgungsstaates, in: Schweizerische
Rundschau. Monatsschrift fiir Geistesleben und Kultur 32 (1931/32), 112-125, 122.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

schaftsgesellschaft ebenso wie die heterogenen weltanschaulich-religiésen Bekennt-
nisse und Milieus in das fragile Institutionengefiige der »Republik ohne Republika-
ner< zu integrieren und so nachhaltig zur politisch-moralischen wie zur institutio-
nell-organisatorischen Stabilisierung der jungen Demokratie beizutragen.

Solidarismus bei Gustav Gundlach und Oswald von Nell-Breuning

Der Anspruch des katholischen Solidarismus, iiber einen origindren, jenseits von
Individualismus und Kollektivismus angesiedelten sozialen Ordnungsentwurf zu
verfiigen, der grundsétzlich in der Lage sein konnte, dem Komplexitétsniveau mo-
derner Industriegesellschaften und ihrer korporatistischen Arrangements gerecht zu
werden, klingt in den Schriften der katholischen Solidaristen zwar immer wieder
einmal deutlich durch, wird aber nie explizit und systematisch ausgearbeitet. Zudem
vermochte der katholische Solidarismus auch gegeniiber innerkatholischer Theorie-
konkurrenz nie die erhoffte Hegemonie zu erringen. Denn allen ultramontanen
Formierungs- und Vereinheitlichungstendenzen zum Trotz war der deutsche Katho-
lizismus nicht nur im Kaiserreich, sondern auch in der Zeit der Weimarer Republik
auch in wirtschafts- und sozialpolitischer Hinsicht derart plural, heterogen und
konfliktiv, dass die immer wieder aufkeimenden Hoffnungen, ihn auf eine >katho-
lisch-soziale Einheitslinie« solidaristischer Provenienz verpflichten zu kénnen, nicht
aufgehen konnten.

Auch im Jesuitenorden wurde Peschs >System des Solidarismus< soziologisch
und gesellschaftsethisch nicht weiter ausgebaut, auch wenn sich die Jesuiten Gustav
Gundlach (1892-1963) und Oswald von Nell-Breuning (1890-1991) als unmittel-
bare Nachfolger Heinrich Peschs ausdriicklich in dessen Tradition stellten und dazu
beitrugen, den Begriff des Solidarismus im 20. Jahrhundert auf der Agenda sozial-
katholischer Selbstverstdndigungsdiskurse zu halten. Gundlach, der den Auftrag
hatte, das Lebenswerk von Heinrich Pesch fortzufiihren und deutlich stirker als die-
ser als streitbarer homme politique gelten kann,” hielt zwar zeitlebens am Solida-
rismus Peschs und dessen sozialphilosophischen Ambitionen fest, arbeitete ihn je-
doch zu einer geschichts- und gesellschaftslosen Sozialmetaphysik um, die nicht an
Arbeitsteilung und sozialer Differenzierung, sondern allein an den unverénderlichen
»Wesensbestimmungen« sozialer Gemeinschaften und menschlicher Personalitdt im
Allgemeinen ansetzt. So sei der Solidarismus, wie Gundlach 1931 im Solidarismus-
Artikel des Staatslexikons der Gorres-Gesellschaft formulierte, »das Gesellschafts-
system, das die solidarische Verbundenheit jeder Gemeinschaft mit ihren Gliedern

35 Zur Biographie Gundlachs vgl. Johannes Schwarte, Gustav Gundlach S. J. (1892-1963).
Mal3geblicher Reprdsentant der katholischen Soziallehre wéihrend der Pontifikate Pius’
XI. und Pius’ XII., Paderborn: Schoningh 1975, 15-198.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 289

und der Glieder mit ihrer Gemeinschaft zum beherrschenden Prinzip menschlichen
Zusammenlebens macht«, wobei sich diese »Doppelrichtung des Bindungsverhalt-
nisses [...] nicht zufillig, sondern aus dem Wesen des Menschen heraus« ergebe.*
Trotz der »Betonung der Eigenstindigkeit und Selbstverantwortlichkeit der Indivi-
duen« (Gundlach 1931, 1619), die den Solidarismus kennzeichne, sei mit ihm »eine
Unterordnung des Wohles des einzelnen als solchen unter das Wohl der Gemein-
schaft« (ebd., 1613) verbunden, aber auch eine Hinordnung der Gemeinschaft
»wzwar nicht auf den Zweck des einzelnen als solchen, aber auf die Zwecke aller
einzelnen Glieder insgesamt« (ebd., 1614). Und dies kennzeichne »das ontologische
Prinzip des Gesellschaftslebens« und den eigentlichen »Seinsgrund der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit« (ebd., 1615; Herv. i.0.).

Fiir Gundlachs Sozialontologie mit ihrer Rede von der »Baustruktur der Ge-
meinschaft« bzw. dem »Bauprinzip der Gesellschaft« (ebd., 1614) hitte ein ndheres
Sicheinlassen auf die empirischen Entwicklungstendenzen gegenwértiger Industrie-
gesellschaften, auf das von Pesch thematisierte >Getriebe und Gewebe des wirt-
schaftlichen Lebens«< (vgl. Pesch 1902, 48), nur stérend wirken konnen. Soziolo-
gische Kategorien wie Industrialisierung und Arbeitsteilung, Differenzierung und
Verflechtung, wachsende soziale Interdependenzen, steigende soziale Dichte und
zunehmende 6konomische Abhéngigkeiten spielen in seiner Konzeption des Solida-
rismus dementsprechend systematisch keine Rolle. Denn es kommt fiir ihn einzig
und allein darauf an, die gottgegebenen, ewig giiltigen und unverriickbaren gesell-
schaftlichen >Bauprinzipien< mit den Mitteln neuscholastischer Naturrechtsphiloso-
phie ein fiir allemal zu identifizieren und den Staat, die Familien, die verschiedenen
sozialen Gruppen und nicht zuletzt auch die einzelnen Individuen autoritativ auf de-
ren Beachtung und Befolgung zu verpflichten. Die franzésisch-republikanischen
Solidaritatsmotive wurden von Gundlach denn auch komplett aufgegeben, weil die
»dort vorwaltende rein historische, positivistische oder rationalistisch-juridische
Begriindung [...] als unzureichend abzulehnen« (Gundlach 1931, 1617) sei. Aller-
dings rdumt er ein, dass »gerade die franzdsische Literatur {iber den Solidarismus«
(ebd., 1615) im Blick auf die Solidaritét als »sich immer wieder durchsetzende Tat-
sache« des historisch-gesellschaftlichen Lebens wertvolle Beitrdge geliefert habe
(ebd.; Herv. i.0).”

36 Gustav Gundlach, Art. Solidarismus, in: Staatslexikon, 5., von Grund auf neu bearb.
Aufl., Bd. 4, Freiburg i.Br.: Herder 1931, 1613-1621 [im Folgenden: Gundlach 1931],
1613.

37 Als Bezugsautoren nennt er Léon Bourgeois, Charles Gide und — irrtiimlich — den libera-
len Publizisten und Okonomen Yves Guyot, der in der Zeit der Dritten Republik als »der
unversohnlichste und leidenschaftlichste Gegner des Sozialismus in Frankreich« (de Wa-
ha 1910, 98) galt. Pesch hatte Guyot noch korrekt unter die >liberalen Volkswirte« sub-
sumiert (vgl. Pesch 1914, 395). Explizit distanziert sich Gundlach in diesem Artikel auch

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Dennoch konnte Gundlach mit seinen solidaristischen Theoriebeitrdgen zur Pro-
filierung und Erneuerung der katholischen Soziallehre auf dem Problemniveau der
modernen Industriegesellschaft und der parlamentarischen Demokratie in den
1920er und 1930er Jahren durchaus einige Erfolge erzielen. So gelang es ihm u.a.,
den marxistisch geprigten Theoriekonzepten der Klasse, der Klassengesellschaft
und des Klassenkampfes — gegen die im Katholizismus seiner Zeit noch vorherr-
schenden stindisch-feudalen Ordnungsvorstellungen — Heimatrecht im sozialkatho-
lischen Denken zu verschaffen und damit wesentlich auch die Sozialenzyklika
Quadragesimo anno (1931) von Papst Pius XI. zu inspirieren.”® Auch gegen die in
weiten Teilen des deutschen Katholizismus vorherrschenden Aversionen gegeniiber
liberalen Freiheitsrechten und parlamentarischer Demokratie zeigte er deutlich
Flagge, wobei er die Konfrontation mit der vélkisch-nationalsozialistischen Bewe-
gung nicht scheute, was auch zu einer gewissen Gefahrdung seiner eigenen Person
fiihrte, sodass er ab 1938 in Rom blieb und es vermied, deutschen Boden zu betre-

39
ten.

von Othmar Spann und seinem >Universalismus< sowie von Max Scheler, der »einen ein-
seitig spiritualistischen Weg« verfolge und einzig »eine Verbundenheit in der geistigen
Haltung und Gesinnung« betone, wihrend es um die Verbundenheit »auch im Rechtlich-
Organisatorischen« gehen miisse (Gundlach 1931, 1616; Herv. i.0.).

38 Vgl. dazu u.a. die Hinweise in von Nell-Breuning 1972 und in Ders., Zur Erinnerung an
Gustav Gundlach S.J., in: Mitteilungen aus den deutschen Provinzen der Gesellschaft Je-
su, Bd. 20, K6ln: Balduin Pick 1964, 322-332 [im Folgenden: von Nell-Breuning 1964].

39 Gundlach richtete sich in den frithen 1930er Jahren zum einen gegen die dezisionisti-
schen Machtstaatskonzeptionen Carl Schmitts, die er als fiir Katholiken unannehmbar zu-
rickwies (vgl. dazu Manfred Dahlheimer, Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus
1888-1936, Paderborn: Schoningh 1998, 194). Zum anderen lieferte er sich scharfe Ge-
fechte mit dem sogenannten >Universalismus«< des auch im deutschen Katholizismus sehr
einflussreichen osterreichischen Nationalokonomen Othmar Spann, der fiir eine sozial-
romantisch-organizistische Fundamentalverweigerung der politischen Moderne stand.
Spanns bedingungslose Opposition gegen die »Ideen von 1789¢, auf denen er Individua-
lismus, Liberalismus, Kapitalismus und parlamentarische Demokratie gleichermaf3en auf-
ruhen sah, verurteilte Gundlach ebenfalls mit deutlichen Worten als unkatholisch. Und er
zdgerte auch nicht, »Spann und Schmitt in die gleiche politische Schublade zu stecken,
als er 1932 im Sténdestaat universalistischer Pragung den »Weg zur Beseitigung der par-
lamentarischen Demokratie und zur Aufrichtung des durchaus nicht unmissverstindli-
chen »>totalen Staates«« sah (ebd., 80; das Zitat im Zitat stammt aus Gustav Gundlach,
Art. Standestaat, in: Staatslexikon, 5. Aufl., Bd. 5, Freiburg i.Br.: Herder 1932, 67-71,
71). Zu Gundlachs personlicher Lebenssituation wihrend der Zeit des Nationalsozialis-
mus vgl. Schwarte 1975, 43-71.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 291

Auch Oswald von Nell-Breuning, der zwei Jahre dltere Ordensbruder Gund-
lachs, der von seinen Oberen urspriinglich fiir die Nachfolge Heinrich Peschs vor-
gesehen War4°, hat auf die theoretische Weiterentwicklung des katholischen Solida-
rismus als einer soziologisch reflektierten postliberalen Gesellschaftstheorie jenseits
von Individualismus und Kollektivismus nur wenig systematischen Wert gelegt. Er
hat sich, anders als Pesch, auch nie als systematischer Sozialtheoretiker verstanden,
der in jahrelanger Schreibtischarbeit ein opus magnum vorlegen wollte. Vielmehr
arbeitete er als konkret intervenierender Soziallehrer, der mit zahlreichen Klein-
schriften und Stellungnahmen in die jeweils aktuellen Auseinandersetzungen seiner
Zeit eingreifen wollte. So verfasste er schon in der Zwischenkriegszeit eine kaum
noch iiberschaubare Summe an Texten, etwa zum Baubodenrecht und zum Sied-
lungswesen, zu wihrungs-, konjunktur- und zinspolitischen Fragen, zur Aktien-
rechtsreform, zum Sozialversicherungssystem etc., mit denen er die wirtschafts-
und sozialpolitischen Auseinandersetzungen der Weimarer Republik und der frithen
Bundesrepublik beeinflussen und seiner Kirche einen kritisch-konstruktiven Zu-
gang zu den Komplexititslagen der industriekapitalistischen Moderne vermitteln
wollte. Zum Theorieprogramm des Solidarismus sollte sich von Nell-Breuning ex-
plizit aber erst nach dem Zweiten Weltkrieg duflern.

Nationalsozialistischer Solidarismus?

Der Begriff des Solidarismus sollte in der Zeit der Weimarer Republik aber nicht
nur im Katholizismus, sondern auch im rechtsextremistischen Milieu reiissieren. In
der Zeit des »Dritten Reiches¢, in der die katholischen Solidaristen in die Emigrati-
on gingen oder, sofern sie in Deutschland geblieben waren, vollstandig verstumm-
ten, spielte ein volkisch aufgeladener Solidarismus-Begriff durchaus eine — aller-
dings eher marginale — Rolle. Und bis heute findet sich die Rede vom »Solidarismus
der Volksgemeinschaft< bzw. der »solidarischen Volksgemeinschaft< in verschiede-

40 Allerdings war es schon frith zu Irritationen gekommen, als der damals 34-jéhrige von
Nell-Breuning den 70-jdhrigen Pesch bei ihrer ersten Begegnung von der Notwendigkeit
iiberzeugen wollte, das fiinfbandige Werk noch einmal auf einen Band zu reduzieren. An-
schlieBend wurde dann Gundlach mit der Nachfolge betraut. Von Nell-Breuning selbst
notierte dazu spéter: »Unverkennbar verstand P. Gundlach sehr viel besser als ich, sich
den Eigenarten des Altmeisters anzupassen; insbesondere Pesch’s gemiitliche Art, seine
Neigung, die Arbeit, auch die wissenschaftliche Aussprache, mit einem Scherz aufzulo-
ckern, lag mir ganz und gar nicht. Uberdies habe ich Pater Pesch offenbar tief verletzt
durch die AuBerung, die erste Notwendigkeit sei, aus seinen fiinf Bénden einen zu ma-
chen.« (von Nell-Breuning 1964, 322f.; Herv. 1.0.)

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nen europdischen Ladndern mitunter in Programm- und Propagandatexten alter und
neuer rechtsextremistischer Bewegungen.

Die Karriere des Solidarismus-Konzepts in der alten und neuen Rechten diirfte
zuriickgehen auf entsprechende Verwendungsweisen im volkisch-jungkonservati-
ven Milieu der Weimarer Republik, die sich schon bei den sogenannten >Solida-
riern< der 1918 von Heinrich von Gleichen-RuBwurm gegriindeten »Vereinigung fiir
nationale und soziale Solidaritdt< finden; einer Vereinigung, der spéter Eduard
Stadtler vorstand, der sich u.a. rithmte, der eigentliche Auftraggeber der Morde an
Karl Liebknecht, Rosa Luxemburg und Karl Radek gewesen zu sein.*' Diese Verei-
nigung, aus der spiter der »Deutsche Herrenclub< hervorging, gab seit 1919 die
Wochenzeitung Das Gewissen heraus, die sich zwar nur mithsam finanzieren konn-
te, »jedoch den kommunikativen Dreh- und Angelpunkt des jungkonservativen
Netzwerks« bildete und zugleich ein bildungsbiirgerliches Publikum zu erreichen
vermochte.*

Die Ausmafe und Dimensionen, die inhaltlichen Aufladungen und die semanti-
schen Erfolge der Rede von Solidaritit und Solidarismus im rechtsradikalen Milieu
der Weimarer Republik sind bis heute nicht systematisch aufgearbeitet worden.
Ahnliches gilt auch fiir den Siegeszug der Solidarititssemantik auf dem j>linkenc
Fliigel des Nationalsozialismus um Gregor Strasser und — vor allem — seinen jlinge-
ren Bruder Otto. 1930 trat dieser aus der NSDAP aus und griindete die >Kampfge-
meinschaft revolutiondrer Nationalsozialisten¢, die sich 1931 zur »Schwarzen Front«
erweiterte. Diese wolle Otto Strasser nach dem Krieg erneut unter der Flagge des
Solidarismus versammeln. Zu diesem Zweck publizierte er 1946 — im Rahmen einer
Schrift zu Deutschlands Erneuerung — aus dem argentinischen Exil heraus nicht nur
einen Aufruf zur Wiederbelebung der »Schwarzen Front<, sondern auch ein viersei-
tiges »Manifest des Solidarismusg, das bis heute in Kreisen der Neuen Rechten kur-
siert.” Im Kontrast zu Kapitalismus und Kommunismus verfolge der Solidarismus,
wie Strasser ausfiihrt, auf der Basis von Innung und Zunft-Ordnung, von Erblehen
und Fabrik-Genossenschaft »das Interesse des gesamten Volkes in allen Klassen
und Stdnden, ohne Bevorzugung und ohne Benachteiligung« (Strasser 1946, 34).
Auf diese Weise sichere er »das Entstehen und die Fortdauer einer wahren Volks-
gemeinschaft« (ebd., 38), die nicht »zu einer unwahren und lebenswidrigen
Gleichmacherei« (ebd., 42) verfalscht werden diirfe. Ziel miisse es sein, »daB alle

41 Vgl. zu dieser Gruppierung, der »nie mehr als 20 Personen« angehérten, Armin Moh-
ler/Karlheinz Weissmann, Die konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Ein
Handbuch, 6., vollig tiberarb. und erw. Aufl., Graz: Ares 2005, 79-85, 81.

42 Claudia Kemper, Das »Gewissen< 1919-1925. Kommunikation und Vernetzung der Jung-
konservativen, Miinchen: Oldenbourg 2011, 11; zu Stadtler bes. 121-130.

43 Otto Strasser, Deutschlands Erneuerung, Buenos Aires: Editorial Trenkelbach o0.J. (1946)
[im Folgenden: Strasser 1946], 175-178.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 293

natiirlichen Reichtiimer Deutschlands in das Ober-Eigentum der gesamten Nation
iibergehen — aber bewirtschaftet werden durch Einzel-Besitzer oder Genossen-
schafts-Besitzer, die der Nation verantwortlich sind« (ebd., 43), wobei an die Stelle
von Parteien und Parlamenten eine >stindische Selbstverwaltung« (vgl. ebd., 177)
zu treten habe.

Auch der wohl von Joseph Goebbels als Gegenbegriff zur >internationalen Soli-
daritdt« gepragte Topos der »nationalen Solidaritéit< entfaltete in der Zeit des >Drit-
ten Reiches< eine gewisse Prominenz, auch wenn die Anrufung der Solidaritét zwi-
schen 1933 und 1945 stets im Schatten der Rede von der »Volksgemeinschaft«
stand. Dies gilt etwa fiir den seit 1933 jéhrlich stattfindenden >Tag der nationalen
Solidaritdt¢, dem Auftakt der jdhrlichen Sammlung fiir das Winterhilfswerk, in des-
sen Griindungsaufruf Adolf Hitler im September 1933 erklért hatte: »Diese groBe
Aktion gegen Hunger und Kélte mufl unter dem Motto stehen: Die internationale
Solidaritit des Proletariats haben wir zerbrochen, dafiir wollen wir aufbauen die le-
bendige nationale Solidaritdt des deutschen Volkes«, die als solche »blutmifBig
ewig begriindet« sei.* Die Zeitschrift Muttersprache des >Deutschen Sprachver-
eins< hatte in diesem Zusammenhang allerdings schon Ende 1935 moniert: »Jeder,
dem seine deutsche Muttersprache als teuerstes Erbgut von den Ahnen her, als
reinster Ausdruck der deutschen Seele am Herzen liegt, muf} sich aufs tiefste ge-
kréankt fithlen durch die ungliickliche Wahl jener welschen Bezeichnung fiir eine so
heilige, gute deutsche Sache, einer Bezeichnung, die zudem erinnert an die »interna-
tionale Solidaritét< unseligen Angedenkens.« (zit. nach Schmitz-Berning 2007, 602)

44 Zit. nach Cornelia Schmitz-Berning, Vokabular des Nationalsozialismus, 2., durchges.
und iiberarb. Aufl., Berlin-New York: De Gruyter 2007 [im Folgenden: Schmitz-Berning
2007], 602. Adolf Hitler selbst hat in Mein Kampf und in seinen spiteren grolen Reden

und Ansprachen die Solidarititsvokabel nicht in nennenswerter Weise verwendet.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

4.2 VERDAMPFENDE RESTBESTANDE:
KATHOLISCHER SOLIDARISMUS IN
DER NACHKRIEGSZEIT

Nach dem Zweiten Weltkrieg vermochte der Programmbegriff des Solidarismus
kaum noch nennenswerte Relevanz zu entfalten. In den Handbiichern und Lexika
der Bundesrepublik spielt er nur eine sehr geringe Rolle, und auch im politischen
und sozialen Katholizismus wurde er nicht mehr prominent aufgegriffen und fortge-
fiihrt. Das zwischen 1956 und 1965 erschienene zwolfbéndige Handwdrterbuch der
Sozialwissenschaften, die Neuauflage des Handwdrterbuchs der Staatswissenschaf-
ten der Weimarer Republik, enthilt zwar noch einen knappen Eintrag aus der Feder
Gundlachs;' in der zwischen 1977 und 1982 erschienenen und zum Handwérter-
buch der Wirtschaftswissenschaft gewordenen Neuauflage dieses Werks findet sich
dann allerdings weder ein Eintrag zum Solidarismus noch zur Solidaritidt. Gablers
Wirtschafislexikon enthélt in der 13. Auflage von 1992 unter dem Stichwort >Soli-
darismus< noch einen knappen Hinweis auf Pesch und die »von Aristoteles beein-
fluBte Naturrechtslehre des Thomas von Aquino«’; seit der 14. Auflage von 1997 ist
dann aber ebenfalls kein Eintrag zu Solidaritit/Solidarismus mehr zu finden. Die
zwischen 2005 und 2012 erschienene Enzyklopddie der Neuzeit weill nichts iiber
Solidaritit und Solidarismus zu berichten. Und auch in der gingigen Uberblicks-
und Einfiihrungsliteratur zur politischen Theorie und Ideengeschichte findet man
Hinweise auf die solidaristische Theorietradition eher selten.’

1 Gustav Gundlach, Art. Solidarismus, in: Handworterbuch der Sozialwissenschaften, Bd.
9, Stuttgart-Tiibingen: Gustav Fischer-Mohr 1956, 296-298. Gundlach erwéhnt hier u.a.
Gide und Bourgeois und présentiert den Solidarismus als den »so oder so unternomme-
nen Versuch eines Weges zwischen Individualismus und Kollektivismus« (ebd., 298).

2 Gablers Wirtschaftslexikon, 13., vollst. tiberarb. Aufl., Wiesbaden 1992, 2987.

3 Andreas Wildt widmet dem franzosischen Solidarismus, insbesondere Léon Bourgeois,
im Historischen Worterbuch der Philosophie aber einen ganzen Abschnitt (Wildt 1995,
1008). Das im Jahr 2008 erschienene Handbuch der Politischen Philosophie und Sozial-
philosophie erwahnt den franzosischen Solidarismus nur noch mit einem treffsicheren
Satz und nennt ihn »eine Bewegung oder Lehre, die von der Tatsache der wechselseitigen
Abhingigkeit der Individuen (>solidarité de fait() eine soziale Schuld aller gegeniiber der
Gesellschaft ableitet, aus der sich Solidaritdtspflichten (>solidarité devoir¢) zum Aus-
gleich von natiirlichen und sozialen Benachteiligungen ergeben« (Kurt Bayertz/Susanne
Boshammer, Art. Solidaritit, Bd. 2, Berlin: De Gruyter 2008, 1197-1201 [im Folgenden:
Bayertz/Boshammer 2008], 1198). Das katholisch gepragte, im Jahr 2011 erschienene
Neue Handbuch philosophischer Grundbegriffe enthélt zwar einen groflen Artikel zur So-

lidaritdt, in dem u.a. Durkheims Arbeitsteilungsbuch und der katholische Solidarismus im

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 295

Solidaristische Selbst-Preisgaben: Gundlach und von Nell-Breuning

Auch Gustav Gundlach und Oswald von Nell-Breuning, die eigentlichen Protago-
nisten des katholischen Solidarismus in der Zeit der Bundesrepublik, haben kaum
Impulse fiir die systematisch-theoretische Weiterentwicklung der solidaristischen
Sozialdoktrin gesetzt. Gundlach, der sich zeitlebens als kdmpferischer Gegner der
europdischen Aufkldrungsphilosophie verstand und in der Kriegs- und Nachkriegs-
zeit zum zentralen wirtschafts- und sozialpolitischen ghostwriter Papst Pius’ XII.
wurde,4 hielt zwar am Solidarismus-Begriff fest; er entwickelte in der Zeit der frii-
hen, durch die Mentalitétslagen des Kalten Krieges geprigten Bundesrepublik aber
heftige Aversionen gegeniiber Gewerkschaften und Mitbestimmung, Sozialdemo-
kratie und Wohlfahrtsstaat und vertrat zunehmend wirtschafts- und sozialpolitische
Positionen, mit denen er sich auch innerhalb des politischen und sozialen Katholi-
zismus immer mehr zu isolieren begann.

In der zwischen 1957 und 1963 erschienenen sechsten Auflage des katholischen
Staatslexikons, in der das Lemma >Solidarismus< durch »Solidaritétsprinzip«< ersetzt
worden ist, widmet sich Gundlach drei Jahrzehnte nach seinem Solidarismus-
Artikel von 1931 erneut dem franzosischen solidarisme, nachdem er zundchst auf
Proudhon und Comte, auf Lassalle und auf das Godesberger Programm der SPD zu
sprechen kommt und ihnen allesamt die Unfahigkeit attestiert, »zur Eindeutigkeit
einer Struktur der Gesellschaft im Sinn des Subsidiarititsprinzips zu kommen«’.

Gefolge Heinrich Peschs, nicht aber der solidarisme Léon Bourgeois’ zur Sprache kom-
men (Ursula Nothelle-Wildfeuer/Arnd Kiippers, Art. Solidaritit, Bd. 3, Freiburg-
Miinchen: Alber 2011, 2027-2041).

4 Unter dem Pontifikat Pius’ XII. (1939-1958) war Gundlach der maBgebliche Gestalter
der gesamten Sozialverkiindigung des Papstes. Fiir nahezu alle wirtschafts- und sozialpo-
litischen Verlautbarungen dieser Zeit wird man Gundlach als Autor oder wenigstens als
wesentlichen Vorbereiter vermuten diirfen. Nell-Breuning notiert 1964 in seinem Nachruf
auf den Ordensbruder in diesem Zusammenhang, dass es Gundlach im Laufe der Jahre
»allméhlich zur Gewohnheit wurde, seine wissenschaftliche Meinung kurzerhand mit der
Lehre der Kirche gleichzusetzen und ihr >Unfehlbarkeit< beizumessen« (von Nell-
Breuning 1964, 329). Anton Rauscher SJ attestiert ihm dagegen, wie es scheint ohne jede
Beimischung ironisierender Distanz: »Er besal} in hervorragendem Mafe die seltene Ga-
be, aus der Einsicht in die letzten Zusammenhinge des Seins die gottgegebenen Prinzi-
pien fiir die Ordnung der menschlichen Gesellschaft zu erarbeiten.« (Anton Rauscher, Die
Ordnung der menschlichen Gesellschaft. In memoriam P. Gustav Gundlach, in: Ordo So-
cialis 11 (1963), 272-280, 272; Herv. 1.0.)

5 Gustav Gundlach, Art. Solidarititsprinzip, in: Staatslexikon, 6., vollig neu bearb. und
erw. Aufl., Bd. 7, Freiburg i.Br.: Herder 1962, 119-122 [im Folgenden: Gundlach 1962],
120. In der siebten Auflage (1985-1989) erwidhnt Anton Rauscher dann nur noch knapp

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Sodann wendet er sich der »empirischen Soziologie« zu, die »verschiedentlich ein
»Gesetz< behaupte, wonach die Solidaritét als Tatsache mit dem >Fortschritt« oder
auch mit der bloBen Zunahme der Dichtigkeit gesellschaftlicher Lebensiduflerungen
immer mehr das menschliche Bewultsein prige« (Gundlach 1962, 120). Und
schlieBlich prisentiert er treffend die zentralen Theoreme der groBen franzdsischen
Solidaritdtstheoretiker, wenn er schreibt:

»So tritt bei Ch. Gide die Solidaritét in Verbindung mit der Genossenschaftsidee als Schutz
des einzelnen vor Willkiir durch die individuelle Vertragsfreiheit [ein; HIGK]; bei L. Bour-
geois dringt gerade die zunehmende Solidaritt aller als Tatsache zur Anerkennung einer po-
sitiven Gemeinschaftsordnung, in der jedem Menschen der Rechtsanspruch auf Existenz, Bil-
dung, allseitige Lebensicherung gewéhrt ist; nach E. Durkheim wiachst mit der Differenzie-
rung der Aufgaben der Individuen auch ihre Solidaritit als organische, nicht mechanische
Einheit; fir 4. Fouillé [sic!] ist Solidaritit Tatsache in der Gesellschaft, die er als [eine;
HJGK] Art Organismus betrachtet, wo >leitende Ideen< (idées-forces) Formkrifte solidari-
scher Verbundenheit sind und Bereitschaft zu gegenseitiger EinfluBnahme, freiwilliger Unter-

ordnung und gesellschaftlicher Hoherentwicklung erwirken.« (ebd.; Herv. i.0.)

Am Ende kommt Gundlach dann jedoch, wie zu erwarten war, zu dem vernichten-
den Urteil, dass die franzosischen Solidaritdtstheorien »in der historisch-gesell-
schaftlichen Erscheinungswelt befangen« blieben und »nicht zum Solidaritétsprin-
zip als Prinzip gesellschaftlichen Aufbaus« (ebd.) vordringen. Gundlachs Solidari-
titsartikel aus dem Jahr 1962 diirfte der letzte Text aus der katholischen Handbuch-
literatur der Bundesrepublik sein, der sich explizit mit dem franzosischen Solida-
rismus und verschiedenen seiner Vertreter auseinandersetzt.’

Oswald von Nell-Breuning, der seit den 1950er Jahren deutliche Sympathien fiir
die Einheitsgewerkschaften und die Sozialdemokratie ausbildete und sich in den
1970er Jahren den unbestrittenen Ruf des »Nestors der katholischen Soziallehre«

die Namen von L. Bourgeois, Y. Gyot (sic!) und Ch. Gide (vgl. Anton Rauscher, Art. So-
lidaritét, in: Staatslexikon, 7. Aufl., Bd. 4, Freiburg i.Br.: Herder 1988, 1191-1194, 1191).
6 Im Katholischen Soziallexikon findet sich ein Solidarismus-Artikel aus der Feder Franz
Kliibers, der jedoch nur von Pesch handelt und den franzosischen solidarisme mit keinem
Wort erwdhnt. Stattdessen wird hier angemerkt, dass der Begriff auch im katholischen
Raum »nur eine schwache Resonanz gefunden« habe. »Er tritt immer mehr zuriick, weil
er zu matt und zu farblos ist [...].« (Franz Kliiber, Art. Solidarismus, in: Katholisches
Soziallexikon, Innsbruck: Tyrolia 1964, 996-998, 996) Dieser Artikel wurde unverdndert
in die Neuauflage von 1980 iibernommen. Im von Anton Rauscher herausgegebenen,
iiber 1100 Druckseiten umfassenden Handbuch der Katholischen Soziallehre aus dem
Jahr 2008 taucht das Stichwort dann nur noch marginal in einigen historischen Reminis-

zenzen auf.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 297

erworben hatte, hat sich im Unterschied zu Gundlach schon zu Beginn der 1950er
Jahre vom Solidarismus als politisch-programmatischer Chiffre zur Kennzeichnung
seiner eigenen Theoriebemiihungen distanziert.” So notiert er in seinem Solidaris-
mus-Artikel im 1951 erschienenen und fiir die damaligen Selbstverstandigungspro-
zesse des Katholizismus sehr bedeutsamen Worterbuch der Politik gleich zu Be-
ginn: »Aus der Erfahrung steht fest, da die Namensgebung >Solidarismus< nicht
gliicklich war, obwohl sie sachlich durchaus zutreffend ist.«* Es gebe namlich zwei
regelmdfig auftretende Schwierigkeiten dieses Begriffs: Zum einen werde der Soli-
darismus oft fdlschlich als »Appell an die Gesinnung des Menschen« gedeutet, so
als ziele er darauf, »die Ordnung der menschlichen Gesellschaft auf die Gesinnung
des »einer fiir alle und alle fiir einen< zu griinden. So wurde der Solidarismus miss-
verstanden als eine Gesellschaftsethik, als Lehre vom gesellschaftlichen Sollen,
wihrend er in Wirklichkeit eine Lehre vom gesellschaftlichen Seir ist.« (von Nell-
Breuning 1951, 359; Herv. i.0.) Zum anderen habe sich der Name Solidarismus
»als nicht »ziigig«« erwiesen: »Kapitalismus und Sozialismus sind ziigige Schlag-
worte [...]. Kapitalismus ist irgend etwas Verabscheuenswertes, Sozialismus klingt
nach sozial und muf} also wohl etwas Liebenswertes sein. »Solidarismus< klingt —
wenn auch zu Unrecht! — nach Moralpredigt; damit aber lockt man keinen Hund
hinterm Ofen hervor.« (ebd.)

Den franzdsischen Solidaristen — von Nell-Breuning nennt Bourgeois, Gide und
filschlicherweise Guyot (vgl. ebd., 361)’, ohne deren Theorien niher zu skizzieren
— wirft auch er ganz im Sinne Gundlachs vor, sie verfiigten »noch {iber keine klare

7 Gundlach dagegen hat sein 1962, ein Jahr vor seinem Tod, verfasstes »Verméchtnis«
programmatisch mit den Worten enden lassen: »Die pianische Linie sollte keiner prak-
tisch-pastoralen Wendigkeit geopfert werden. Ich selber bleibe dem Solidarismus treu.«
(Gustav Gundlach, Meine Bestimmung zur Sozialwissenschaft (23. Februar 1962), in:
Wider den Rassismus. Entwurf einer nicht erschienenen Enzyklika (1938). Texte aus dem
Nachlaf3 von Gustav Gundlach SJ, hg., eingeleitet und kommentiert von Anton Rauscher,
Paderborn: Schoningh 2001, 192-208, 208). Gundlachs Solidarismus einer antisozialde-
mokratisch ausgerichteten Naturrechts-Metaphysik, die in der Nachkriegszeit vor allem
auf Familie und Privateigentum fokussierte und den Solidarismus schlicht mit der Sozial-
philosophie von Papst Pius XII. gleichsetzte, hat freilich mit dem republikanischen soli-
darisme Frankreichs nichts zu tun; und auch die Schnittmengen zu Werk und Intentionen
Heinrich Peschs diirften geringer sein als Gundlach nahelegte.

8  Oswald von Nell-Breuning, Art. Solidarismus, in: Ders./Hermann Sacher (Hg.), Gesell-
schaftliche Ordnungssysteme (Heft V der Beitrdge zu einem Worterbuch der Politik),
Freiburg i.Br.: Herder 1951, 357-376 [im Folgenden: von Nell-Breuning 1951], 359.

9  Von Nell-Breuning hat hier mutmaBlich ungepriift entsprechende — und im Falle Guyots
fehlerhafte — Angaben aus Gundlachs Solidarismus-Artikel des Jahres 1931 iibernom-

men.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und folgerecht durchdachte Einsicht in die Wesensverhalte des gesellschaftlichen
Seins« (ebd.; Herv. i.0.), zu denen u.a. die Einsicht in die mit der Sozialnatur des
Menschen immer und iiberall gegebene wechselseitige Abhdngigkeit von Glied und
Gemeinschaft gehore, aber auch »eine gewisse Unterordnung des Wohles des Ein-
zelnen als solchen unter das Wohl des Ganzen, dessen Glied er ist« (ebd., 364). Von
Nell-Breuning veranschaulicht dies dhnlich wie Gundlach mit dem Doppelmotiv
von »Gemeinverstrickung« und »>Gemeinhaftungs, das er zeitlebens gerne mit nauti-
scher Metaphorik illustrierte:

»wir fahren alle in einem Boot; sinkt das Boot, so gehen wir alle unter; kommt das Boot
gliicklich ans Ziel, so sind wir alle gerettet; was zur Sicherung einer gliicklichen Fahrt des
Bootes geschieht, kommt allen Insassen des Bootes zustatten; was diesbeziiglich gesdumt
oder gefehlt wird, gereicht allen zum Schaden; um das Boot gliicklich ans Ziel zu bringen,
bedarf es des Zusammenwirkens aller seiner Insassen; tun und lassen diese, was sie wollen,
ohne Riicksicht auf die sichere Fahrt des Bootes, so gefidhrden sie dessen Sicherheit und fiih-
ren u.U. dessen Untergang und damit auch den eigenen herbei. Das sind keine >ethischen
Postulate<, sondern ganz niichterne Tatsachen; sind diese Tatsachen aber einmal richtig er-
kannt, dann allerdings ergeben sich aus ihnen sittliche Gebote: Rechte und Pflichten fiir die
Schiffsleitung, wie auch Rechte und Pflichten fiir alle Insassen des Fahrzeugs.« (ebd., 361)

Diese Rechte und Pflichten von >Insassen< und »>Schiffsleitung< hat von Nell-
Breuning vor allem auf die sozialen und 6konomischen Macht- und Herrschaftsver-
héltnisse seiner Zeit bezogen; und er hat sich hier in vermdgenspolitischer und un-
ternehmensverfassungsrechtlicher, in wirtschafts- und sozialpolitischer Hinsicht
stets filir erhebliche regulatorische Eingriffe und >lenkerische MaBnahmenc« stark
gemacht, die iiber den ordnungspolitischen Rahmen des ordoliberalen Leitbildes ei-
ner >Sozialen Marktwirtschaft< weit hinausgehen. "

Noch im Jahr 1968 hat von Nell-Breuning dann, gewissermaf3en als Spéatschrift
des Solidarismus, unter dem Titel Baugesetze der Gesellschaft eine kleine Pro-

10 Das »Sachziel« der Wirtschaft verlange, diese so zu steuern, »da3 sowohl ihr Ablauf als
auch ihre Ergebnisse sozial befriedigend sind«, »dal} jeder Mensch Subjekt des Sozial-
prozesses der Wirtschaft ist und keiner bloBes Objekt«, dass »der Mensch im Produkti-
onsprozef3 seiner Menschenwiirde gemaf eingesetzt« und dass »am Ertrag der Wirtschaft
alle in einer Weise beteiligt« sind, die »als >sozial gerecht« bezeichnet werden kann«.
Diese Sachziele und die nétige »Umkehr« in der Einkommens- und Vermégensverteilung
erreiche »die Wettbewerbsordnung von alleine nicht«. Deshalb bediirfe es »lenkerischer
Mafnahmen, um sie herbeizufithren« (Oswald von Nell-Breuning, Die soziale Marktwirt-
schaft im Urteil der katholischen Soziallehre (Sendung des Siiddeutschen Rundfunks,
05.10.1956), in: Ders., Wirtschaft und Gesellschaft heute, Bd. III: Zeitfragen 1955-1959,
Freiburg i.Br.: Herder 1960, 99-102, 101f.; Herv. i.0.).

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 299

grammschrift vorgelegt, die sich als »Kurzfassung« des Solidarismus-Konzepts von
Heinrich Pesch versteht, die Formel des Solidarismus aber zu vermeiden versucht."’
Er hat damit eine Aufgabe abgearbeitet, die Gustav Gundlach schon mehr als 40
Jahre zuvor hatte erledigen wollen, die aber seinerzeit liegen geblieben war. Das
Prinzip der Solidaritét beschreibt von Nell-Breuning hier — erneut in deutlicher An-
lehnung an die sozialmetaphysisch-deduktiven Wahrnehmungsmuster der Sozial-
philosophie Gustav Gundlachs, auch wenn er sich mit ihm selbst seit den 1950er
Jahren wirtschafts- und sozialpolitisch zunehmend iiberworfen hatte — als »Grund-
gesetz der gegenseitigen Verantwortung«. Es bestimme »das ganze Baugertist (die
»Struktur<) der menschlichen Gesellschaft und #rdgt damit die Gesellschaft, wie die
Pfeiler und Strebepfeiler den Bau des gotischen Domes oder das Stahlskelett den
modernen Wolkenkratzer« (von Nell-Breuning 1990, 11; Herv. i.0.). Dabei bemiiht
von Nell-Breuning erneut das Motiv vom >gemeinsamen Boot< und distanziert sich
— ganz im Sinne Heinrich Peschs — mit ironischem Unterton von den Plausibilitats-
strukturen des politischen und 6konomischen Liberalismus, wobei er argumentativ
iiber Rekurse auf die vermeintliche »Natur des Menschen« aber nicht hinausgeht:

»Die Gemeinschaft und ihre Glieder sind in das gleiche Geschick verstrickt (>wir sitzen alle
in einem Boot¢). Darum sprechen wir von »Gemeinverstrickung« und konnen kurz sagen: Die
Gemeinhaftung hat ihren Grund in der Gemeinverstrickung. Was die einzelnen tun und las-
sen, wirkt — gleichviel, ob gewollt oder nicht — auf die Gemeinschaft. Und was die Gemein-
schaft tut oder 146t, das wirkt — wiederum gleichviel, ob bezweckt oder nicht — auf die einzel-
nen, die Glieder dieser Gemeinschaft sind.« (ebd., 17)

»Dal er [der Mensch; HIGK] in Gemeinschaft lebt, ist kein launischer Einfall, auch kein Er-
gebnis einer Niitzlichkeitserwdgung oder Vorteilsabwagung: soll ich oder soll ich lieber
nicht? Der Mensch, wie Gott ihn erschaffen hat, ist schlechterdings kein selbstgeniigsames
Einzelwesen, das darauf angelegt wére, fiir sich allein zu existieren, jedoch nebenher auch
noch einige Eigenschaften beséfle, die es ihm ermdglichen, wenn es ihm beliebt, Beziehungen
mit anderen aufzunehmen, die er aber auch wieder abbrechen konnte, wenn er sie leid gewor-
den ist. Ganz im Gegenteil: der Mensch ist seiner Natur nach auf das Leben in der Gemein-
schaft angelegt [...].« (ebd., 22)

Ansitze zu einer gesellschaftstheoretisch produktiven Weiterentwicklung der Ideen
und Intuitionen Heinrich Peschs auf dem nachmetaphysischen Normativitétsniveau
einer demokratisch-deliberativen Selbstverstindigung im Medium des »6ffentlichen
Vernunftgebrauchs< finden sich bei von Nell-Breuning nicht. Befremdlich ist zu-
dem, dass er — von allen makrosoziologischen Diskursen der Moderne scheinbar

11 Oswald von Nell-Breuning, Baugesetze der Gesellschaft. Solidaritit und Subsidiaritit,
Freiburg i.Br.: Herder 1968. Dieser Text erschien 1990 in einer unverdnderten Neuaufla-

ge [im Folgenden: von Nell-Breuning 1990].

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

vollig unberiihrt — ohne jedes Anzeichen von Ironie von >Baugesetzen< und einem
yBaugeriist« der Gesellschaft spricht, so als sei die Sozialstruktur der Gegenwarts-
gesellschaften tatsdchlich mit einem >gotischen Dom« oder einem »modernen Wol-
kenkratzer< zu vergleichen. Und nicht zuletzt scheint er mit seiner Beschreibung des
Motivs des »gemeinsamen Bootes< der — dem Katholizismus ja nicht zu Unrecht ge-
rade von sozialdemokratischer Seite immer wieder vorgeworfenen — >verséhnleri-
schen< Tendenz, die realen Konfliktlagen der industriekapitalistischen Moderne
eher invisibilisieren als offenlegen zu wollen, durchaus Vorschub zu leisten. Dabei
hat von Nell-Breuning selbst gerade auch innerkirchlich immer wieder auf die be-
stehenden strukturellen Machtungleichgewichte und Klassengegensitze der durch
die Trennung von Kapital und Arbeit gekennzeichneten Industriegesellschaften
hingewiesen und sich zeitlebens fiir die Uberwindung der kapitalistischen Klassen-
gesellschaft stark gemacht.'

Im Sog des rrestaurativen Charakters der Epoche¢

Insgesamt geriet das sozialkatholische Denken der Bundesrepublik unter den Be-
dingungen des Kalten Krieges — nachdem es in den ersten Jahren nach 1945 deutli-
che Nidhen zu antikapitalistisch-gemeinwirtschaftlichen Ordnungsvorstellungen
entwickelt hatte — zusehends in das Fahrwasser dezidiert antisozialdemokratischer
und antigewerkschaftlicher Stimmungslagen, die den jrestaurativen Charakter der
Epoche« (Walter Dirks) der 1950er und 1960er Jahre kennzeichneten. In dieser Zeit
schlugen sich die universitiren Vertreter der Katholischen Soziallehre nahezu ein-
hellig auf die Seite des real existierenden Kapitalismus der bundesdeutschen Nach-
kriegszeit. Von Nell-Breuning, der sich spétestens seit der Zeit der Debatten um das
Godesberger Programm der SPD von 1959 eher gewerkschaftsfreundlich positio-
nierte, markierte hier eine prominente Ausnahme; und er sollte es aufgrund dieser
Nihe mit veritablen innerkirchlichen Marginalisierungen zu tun bekommen. Das
urspriingliche Interesse an einem >Dritten Weg jenseits von Kapitalismus und Kol-
lektivismus< wurde von den Katholischen Soziallehrern in dieser Zeit zunehmend

12 Vgl. etwa Oswald von Nell-Breuning, Kapitalismus — kritisch betrachtet. Zur Auseinan-
dersetzung um das bessere »System< (1974). Durchges. Neuausgabe, Freiburg i.Br.: Her-
der 1986. Der kapitalismuskritische Solidarismus von Nell-Breunings ist in den gesell-
schaftstheoretischen Diskursen der Bundesrepublik kaum diskutiert worden. Eine seltene
Ausnahme bildet Hartmut Kliemt, Solidaritit in Freiheit. Von einem liberalen Stand-
punkt, Freiburg i.Br.-Miinchen: Alber 1995, 47-65, der aus dezidiert liberaler, an Fried-
rich August von Hayek angelehnter Perspektive von Nell-Breunings Solidarismus als
»einen klar kollektivistischen Ansatz« (ebd., 51) bezeichnet, der »letztlich in hohem Ma-

Be antiindividualistische Tendenzen« (ebd. 55) befordere.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 301

aufgekiindigt; eine Entwicklungstendenz, die sich im Kontext der Aufbriiche der
Studentenbewegung der spiten 1960er Jahre und im >sozialdemokratischen Jahr-
zehnt« der Bundesrepublik (1969-1982) angesichts zunehmender Virulenzen einer
linkskatholischen Politisierung noch deutlich — mitunter geradezu panisch — ver-
stirkte, sodass sich die Katholische Soziallehre der Bundesrepublik in den spiten
1970er Jahren auch von theologischer Seite den Vorwurf gefallen lassen musste,
zur »defitistisch gestimmten Apologie des spitkapitalistischen Biirgertums« " gera-
ten zu sein. Die kapitalismuskritischen Ambitionen des Solidarismus von Heinrich
Pesch sind spétestens seit dieser Zeit endgiiltig aufgegeben worden. Stattdessen fin-
den sich nun deutliche Tendenzen, den Solidaritatsbegriff nicht nur zu entsoziologi-
sieren, sondern ihn auch nachhaltig zu entpolitisieren und nur noch als harmonisie-
rende Legitimationskategorie zur Rechtfertigung der bestehenden gesellschaftlichen
Verhiltnisse oder schlicht als privates Tugendkonzept gelten zu lassen — und ihm
dabei eine dezidiert antisozialdemokratische Stofrichtung zu unterlegen.

So beklagt etwa der Jesuit Anton Rauscher, der nach dem Tod Gundlachs im
Jahr 1963 dessen Aufgabe als Leiter der Katholischen Sozialwissenschaftlichen
Zentralstelle der Deutschen Bischofskonferenz iibernommen hatte, dass seit den
1970er Jahren »die Begriffe >sozial< und >Solidaritét¢ [...] einseitig im Sinne der
Verteilungsgerechtigkeit interpretiert« worden seien.'* Es stelle namlich »eine Eng-
fiihrung« des katholischen Solidarismus dar, »wenn man unter Solidaritdt das Ein-
treten oder die Parteinahme fiir die Interessen der Benachteiligten, der Armen und
Notleidenden verstehen wollte. Solidaritdt darf nicht einfach als Hilfe gedeutet
werden, die wir den Armen und Notleidenden schulden. Vielmehr meint Solidaritit,
daB alle, die Starken und die Schwachen, ihre je eigenen Krifte einbringen miissen,
weil alle aufeinander angewiesen sind.«'’ Wihrend Rauscher aber noch daran erin-
nert, dass es dem katholischen Solidarismus nicht um Tugend- und Moralappelle
geht, will der Dominikanerpater Arthur Fridolin Utz, der von manchen ebenfalls als
»Nestor der katholischen Soziallehre< bezeichnet wird, die Solidaritit im Sinne des
christlichen Solidarismus, »wie er um die Jahrhundertwende formuliert wurde«, ex-
plizit nur als »ein individualethisches Gebot zur sittlichen Gestaltung der zwi-

13 Johann Baptist Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer prakti-
schen Fundamentaltheologie, Mainz: Griinewald 1977, 27.

14 Anton Rauscher, Die soziale Natur des Menschen, in: Ders. (Hg.), Handbuch der Katholi-
schen Soziallehre, Berlin: Duncker & Humblot 2008, 25-40, 39.

15 Anton Rauscher, Quellen der Solidarititsidee, in: Katholische Bildung 102 (2001), 153-
163; zit. nach Ders., Kirche in der Welt. Beitrdge zur christlichen Gesellschaftsverant-
wortung, Bd. 4, Wiirzburg: Echter 2006, 46-57, 55.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

schenmenschlichen Beziehungen« gelten lassen.'® Sie sei vor allem scharf abzuhe-
ben vom Solidaritdtsverstindnis der Sozialisten, denn diese verstiinden darunter
»die Pflicht aller Gesellschaftsmitglieder, zusammenzustehen, wo immer Not, wo
immer schicksalhafte, vom einzelnen nicht verursachte und von ihm nicht zu besei-
tigende Ungleichheiten bestehen« (Utz 1978, 77). Vor diesem Hintergrund verwun-
dert es nicht, wenn der Sozialdemokrat Gerhard Weisser, der sich zeitlebens als
freiheitlicher Sozialist verstand, im Jahr 1984 die Tatsache beklagt, »daB bestimmte
konfessionell orientierte Lehren iiber die Gesellschaft und ihre erstrebenswerte Ge-
stalt von dem Worte »>Solidarismus< in unzweckméfiger Weise Gebrauch machen.
Hier wurde besonders frither mit der Wahl dieses Wortes der Abstand dieser politi-
schen Richtung vom Sozialismus oder von bestimmten seiner Richtungen ge-
meint.«'’

Im deutschsprachigen sozialkatholischen Schrifttum der Gegenwart hinterldsst
die Idee des Solidarismus als einer dritten »Sozialdoktrin« jenseits von Kapitalismus
und Sozialismus also kaum noch Spuren.'® Allerdings kommt dem Solidarititsbe-
griff hier nach wie vor eine bedeutende Rolle zu, die keinen Vergleich mit der Pra-
senz dieser Vokabel etwa im Schrifttum der Sozialdemokratie zu scheuen braucht.
Im Gegentei: Auch heute stammen die meisten Autorinnen und Autoren, die sich
mit Programm und Profil des Solidarititskonzepts beschéftigen, aus dem Theorie-

16 Arthur Fridolin Utz, Solidaritit und Leistung. Philosophische Perspektiven, in: Solidaritdt
und Leistung (Ver6ffentlichungen der Walter-Raymond-Stiftung, Bd. 17), K6ln: Bachem
1978, 77-97 [im Folgenden: Utz 1978], 78.

17 Gerhard Weisser, Ist Solidaritit ein politischer »Grundwert«?, in: Bernd Rebe/Klaus
Lompe/Rudolph von Thadden (Hg.), Idee und Pragmatik in der politischen Entscheidung
(FS Alfred Kubel), Bonn: Neue Gesellschaft 1984, 123-128, 125. Allerdings liefert Weis-
ser selbst keine Hinweise, wie man denn >in zweckmaBiger Weise« mit dem Wort Solida-
rismus umzugehen habe.

18 Interessant ist jedoch, dass die zweite Auflage des Evangelischen Staatslexikons von
1975 dem solidarisme, vor allem Fouillée und Bourgeois, einige Aufmerksamkeit wid-
met. Insbesondere der Solidarismus Bourgeois’ habe »der franzosischen Sozialgesetzge-
bung Bahn« gebrochen, »nachdem sie unter Berufung auf die Doktrin des Liberalismus
ein Jahrhundert lang blockiert worden war« (Dieter Grimm, Art. Solidarititsprinzip,
Stuttgart: Kreuz 1975, 2314-2316, 2315). Auch die Neuausgabe des Evangelischen Sozi-
allexikons von 2001 kommt noch ausfiihrlich auf Léon Bourgeois zu sprechen, der »aus
dem Faktum sozialer Kooperation und der damit verbundenen wechselseitigen Abhdn-
gigkeit verbindliche soziale Forderungen herleitete und damit die politische Bewegung
des Solidarismus begriinden half, die nachdriickliche Wirkungen in der katholischen So-
ziallehre entwickelte (H. Pesch)« (Heinrich Bedford-Strohm, Art. Solidaritit, Solidari-
titsprinzip, Stuttgart-Berlin-K6Iln: Kohlhammer 2001, 1418-1421, 1419). Die jlingste

Auflage dieses Lexikons aus dem Jahr 2016 erwihnt den solidarisme nicht mehr.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 303

milieu der katholischen Sozialethik'®; ein Befund, der sich ohne die Vorgeschichte
des katholischen Solidarismus kaum erkléren lieBe. Umso bedauerlicher ist, dass in
der Nachkriegszeit keine ernsthaften Versuche unternommen wurden, die zentralen
Anliegen des solidaristischen Denkens aus ihren neuscholastisch-thomistischen
Fesseln zu befreien und auf dem sozialethischen Problemniveau einer nachmeta-
physischen Gesellschaftstheorie neu in die politisch-moralischen Selbstversténdi-
gungsdiskurse der Gegenwart einzubringen.”” Nachdem das II. Vatikanische Konzil
(1962-1965) friithere Denk- und Wahrnehmungsblockaden im katholischen Denken
aufgebrochen und den »>frischen Wind« der politischen Moderne auch in die Kir-
chenmauern eingelassen hat, ist dies nur als ein schweres Versaumnis der jlingeren
katholischen Sozialethik zu verbuchen.

Solidaritdt und Solidarismus in den Sozialenzykliken der Pdipste

Waihrend der jesuitische Solidarismus Heinrich Peschs im bundesrepublikanischen
Katholizismus einen nahezu vollstindigen Niedergang erlebte, finden sich in den
papstlichen Sozialenzykliken des 20. Jahrhunderts jedoch deutliche Spuren solida-
ristischen Denkens; und zwar mit durchaus zunehmender Tendenz. In der pépstli-
chen Sozialverkiindigung kommt dem Solidaritdtsthema ndmlich seit langem eine
zentrale, geradezu identitdtsstiftende Bedeutung zu, wobei hier zentrale Einsichten
der franzosischen Solidarititssoziologie mitschwingen, auch wenn diese als solche
nicht ausgewiesen werden und wohl auch nicht bewusst sind. Schon Leo XIII. und
Pius XI. betonten mit Nachdruck das Motiv der sozialen Abhéngigkeitsverhéltnisse
in den arbeitsteiligen Wirtschaftsformen der modernen Industriegesellschaft, ohne

19 Symptomatisch dafiir ist etwa die Autorenschaft des 2014 erschienenen Jahrbuchs fiir
Recht und Ethik zum Thema >Grund und Grenzen der Solidaritdt in Recht und Ethik«.
Von den 19 Beitrdgerinnen und Beitrdgern dieses Bandes stammen allein zehn aus der
katholischen Sozialethik.

20 Die einzige wissenschaftliche Qualifikationsarbeit der jiingeren Zeit zum Solidarismus
stammt aus dem explizit rechtskatholischen Milieu: Dirsch 2006. Fiir Dirsch ist der ka-
tholische Solidarismus »als phdnomen- und wissenschaftsnahe Richtung des katholischen
Gesellschaftsdenkens« (ebd., 117) besonders wertvoll, weil er eine »faszinierende Ver-
bindung der traditionellen philosophischen Grundlagen mit den Erfordernissen der zeit-
gendssischen Wirtschafts- und Sozialwissenschaft« (ebd., 344) herstelle. Dirsch konzen-
triert sich aber ausschlieBlich auf »die sozialphilosophischen und naturrechtlichen Mo-
mente« (ebd., 13) des katholischen Solidarismus, die er im Sinne der neuscholastisch-
thomistischen Tradition verteidigt, da »das neuzeitliche Denken«, so Dirschs programma-
tische Pridmisse, »dem klassischen Philosophieren der vorhergehenden Epochen nicht

prinzipiell iiberlegen« (ebd., 14) sei.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

allerdings das Wort Solidaritit zu verwenden. Dieses Motiv fungierte bei ihnen —
durchaus mit harmonisierenden Untertonen — geradezu als Schliisselkonzept, um fiir
die Losung der sozialen Frage eine eigenstdndige katholische Perspektive jenseits
von Individualismus und Sozialismus, von Markt und Staat anbieten zu konnen.
Statt einzig auf die Selbstheilungskrifte des Marktes und die ergénzende Praxis
mildtétiger Philanthropie oder umgekehrt auf Vollsozialisierung und die Abschaf-
fung des Privateigentums an Produktionsmitteln zu setzen, thematisierten sie iiber-
einstimmend das Faktum der wechselseitigen Verwiesenheit der sozialen Klassen
aufeinander als moglichen Ausgangspunkt politischer Sozialreform. So stellte Leo
XIII. in seiner Sozialenzyklika Rerum novarum (1891) fest: »Die eine hat die ande-
re durchaus notwendig. Sowenig das Kapital ohne die Arbeit, so wenig kann die
Arbeit ohne das Kapital bestehen.« (RN 15) Und &hnlich betonte Pius XI. 40 Jahre
spéter, in seiner Sozialenzylika Quadragesimo anno (1931): Immer dann, wenn
»jemand nicht gerade sein Eigentum bearbeitet, miissen der Produktionsfaktor Ar-
beit des einen und die sachlichen Produktionsmittel des andern eine Verbindung
eingehen, da kein Teil ohne den andern etwas ausrichten kann« (QA 81).21

Wihrend aber das — wesentlich von Gustav Gundlach formulierte — Motiv der
Subsidiaritdt schon von Papst Pius XI. in Quadragesimo anno als >hdchst gewichti-
ger sozialphilosophischer Grundsatz«< (vgl. QA 79) geadelt wurde, kam es zu einer
vergleichbar prominenten Auszeichnung des Solidarititsmotivs erst in den 1980er
Jahren; und zwar in den Sozialenzykliken von Johannes Paul II. In seiner Entwick-
lungsenzyklika Sollicitudo rei socialis (1987) hatte er im Blick auf die zunehmen-
den weltgesellschaftlichen Verflechtungs- und Verantwortungszusammenhénge ei-
ne wichtige theoretische Differenzierung zum Solidaritdtsbegriff eingefiihrt und
diesen damit explizit gegen die gidngige Engfiihrung auf ein politisch-moralisches
Tugendkonzept in Schutz genommen. Ausgangspunkt des kirchlich-lehramtlichen
Solidaritdtsverstandnisses ist demnach, wie der Text betont, das Bewusstsein einer
»tiefen wechselseitigen Abhéngigkeit«, denn: »Mehr als in der Vergangenheit wer-
den sich die Menschen heute dessen bewuft, durch ein gemeinsames Schicksal ver-
bunden zu sein, das man vereint gestalten mul3, wenn die Katastrophe fiir alle ver-
mieden werden soll.« (SRS 26, 5) Und aus diesem Wissen folgen dann, so Johannes
Paul II., unmittelbar politisch-moralische Konsequenzen:

»Wenn die gegenseitige Abhédngigkeit in diesem Sinne anerkannt wird, ist die ihr entspre-

chende Antwort als moralische und soziale Haltung, als >Tugend¢, die Solidaritdt. Diese ist

21 Die pipstlichen Sozialenzykliken werden im Folgenden zitiert nach: Texte zur katholi-
schen Soziallehre. Die sozialen Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche Doku-
mente. Mit Einfithrungen von Oswald von Nell-Breuning SJ und Johannes Schasching SJ
(hg. von der Katholischen Arbeitnehmerbewegung Deutschlands e.V.), 9., erw. Aufl.,
KolIn-Kevelaer: Ketteler-Butzon & Bercker 2007.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 305

nicht ein Gefiihl vagen Mitleids oder oberflachlicher Rithrung wegen der Leiden so vieler
Menschen nah und fern. Im Gegenteil, sie ist die feste und besténdige Entschlossenheit, sich
fiir das >Gemeinwohl« einzusetzen, das heif3t fiir das Wohl aller und eines jeden, weil wir fiir
alle verantwortlich sind.« (SRS 38, 6)

Der Sache nach hat Papst Johannes Paul II. hier also genau das Doppelmotiv von
solidarité de fait und solidarité devoir, wie es im republikanischen solidarisme im
Frankreich der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert formuliert worden war, thema-
tisiert und sozialethisch zur Geltung gebracht.

Auch die 1991 erschienene Enzyklika Centesimus annus, die erstmals das Wort
»Solidaritétsprinzip< (vgl. CA 10) enthélt, weist deutliche Ankldnge an die solida-
ristische Tradition auf, gerade im Blick auf das Motiv des >Dritten Weges« jenseits
von Markt und Staat, von Kapitalismus und Sozialismus. Kurz nach dem Untergang
der Staatenwelt des real existierenden Sozialismus Osteuropas warnt Johannes Paul
II. hier ndmlich nicht nur vor dem drohenden Siegeszug einer »radikalen kapitalisti-
schen Ideologie« (CA 42, 3); er hebt auch den »Subjektcharakter der Gesellschaft«
hervor und pladiert mit Nachdruck fiir die spezifischen Chancen einer demokra-
tisch-korporatistischen Selbstorganisation der Gesellschaft und ihrer sozialen Ver-
biande und Bewegungen. Diese konne verhindern, dass der Einzelne »zwischen den
beiden Polen Staat und Markt erdriickt« wird, so »als existiere er nur als Produzent
und Konsument von Waren oder als Objekt der staatlichen Verwaltung« (CA 49, 3).

Das Solidaritdtsverstindnis der papstlichen Sozialverkiindigung entspricht also
im Kern dem solidaristischen Motiv der de facto-Solidaritdt und vermeidet eine
voreilige moralisch-appellative Engfiihrung. Auch wenn die dlteren Motive christli-
cher Briiderlichkeit fiir den lehramtlichen Solidaritdtsbegriff natiirlich eine grof3e
Rolle spielen, bewegt dieser sich also keineswegs primér oder gar ausschlieBlich im
Rahmen tugendethischer und moralphilosophischer Vorstellungen. Er macht sich
vielmehr diejenigen postliberalen Einsichten in die Komplexitétslagen funktional
ausdifferenzierter und hochgradig arbeitsteilig organisierter Gegenwartsgesellschaf-
ten zu eigen, die erstmals in der franzosischen Soziologie des 19. Jahrhunderts the-
matisiert wurden und in der solidaristischen Bewegung der Jahrhundertwende ihren
normativen Niederschlag gefunden haben. Vorstellungen, die mit dem Stichwort
»Solidaritét« nicht das soziale Faktum wechselseitiger Abhédngigkeit, sondern nur
Intuitionen von moralischer Hilfs- und Unterstiitzungsbereitschaft fiir Schwéchere,
»ein Gefiihl vagen Mitleids« (Johannes Paul II.) assoziieren, werden sich also kaum
auf die Texte der pépstlichen Sozialverkiindigung berufen konnen. Stattdessen lésst
sich festhalten, dass das von Heinrich Pesch fiir den Katholizismus adaptierte post-
liberale Theorieangebot des franzdsischen solidarisme nach wie vor zur zentralen
Tiefengrammatik der katholischen Sozialethik gehdrt, auch wenn es hier — ebenso
wie im sozialdemokratischen Theoriemilieu — kaum theoretisch reflektiert und sys-
tematisch weitergefiihrt wird.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

4.3 DIFFUSE GRUNDWERT-SEMANTIKEN:
SOLIDARITATSRHETORIK IN
PARTEIPOLITISCHER PROGRAMMATIK

Fragt man nach der Relevanz der Rede von Solidaritit und Solidarismus im politi-
schen Sprachgebrauch Westdeutschlands nach 1945, dann féllt zunéchst auf, dass
zu dieser Frage {liberraschend wenig bekannt ist. Einschlégige Studien zu diesem
Thema scheint es nicht zu geben; und auch in Lexika und Handbiichern findet man
dazu kaum Hinweise. Es spricht aber einiges dafiir, dass die Rede von der Solidari-
tit erst im Kontext der Studentenbewegung der spiten 1960er Jahre ihre heutige
Prominenz und politisch-moralische Aufladung erhalten hat, wéhrend sie in der
frithen Bundesrepublik — zumindest bis zum Godesberger Programm der SPD von
1959, das die Trias von Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritit als »Grundwerte des
Sozialismus« einfiihrte — auch in der politischen Rhetorik keine besondere Rolle ge-
spielt zu haben scheint. In der DDR dagegen hat der politisch-publizistische Rekurs
auf die Solidaritdt offensichtlich schon friih eine zentrale Bedeutung erlangt. Hier
wire etwa die schon 1945 als Hilfsorganisation fiir die dltere Bevolkerung ins Le-
ben gerufene »Volkssolidaritit« oder das 1960 gegriindete >Solidaritétskomitee« fiir
Entwicklungshilfe und finanzielle Unterstiitzung von Léndern der Dritten Welt zu
nennen. So tiberrascht es auch nicht, dass Walter Ulbricht im Blick auf den >neuen
Menschen der sozialistischen Epoche« auf dem Fiinften Parteitag der SED im Juli
1958 »Zehn Gebote« einer neuen sozialistischen Ethik ausrufen konnte, die vom
Motiv der internationalen Solidaritit gleichsam eingerahmt wurden.' Hier klingt
deutlich das aus der anarchosyndikalistischen Tradition bekannte, massiv antiindi-
vidualistisch aufgeladene Bildungs- und Erziehungsideal der »solidarischen Diszi-
plin< durch, die auf »die vo6llige Unterordnung des einzelnen unter die Gemein-
schaft« zielt; ein Ideal, das sich etwa auch bei dem niederldndischen Ratekommu-

1 »l. Du sollst dich stets fiir die internationale Solidaritdt der Arbeiterklasse und aller
Werktitigen sowie fiir die unverbriichliche Verbundenheit aller sozialistischen Lander
einsetzen. [...] 10. Du sollst Solidaritéit mit den um ihre nationale Befreiung kimpfenden
und den ihre nationale Unabhingigkeit verteidigenden Vélkern iiben.« (Walter Ulbricht,
Der Kampf um den Frieden, fiir den Sieg des Sozialismus, fiir die nationale Wiedergeburt
Deutschlands als friedlebender demokratischer Staat, in: Neues Deutschland vom
11.07.1958, 3-11; zit. nach Helga Grebing, Ideengeschichte des Sozialismus in Deutsch-
land, Teil 11, in: Dies. (Hg.), Geschichte der sozialen Ideen in Deutschland. Sozialismus —
Katholische Soziallehre — Protestantische Sozialethik. Ein Handbuch, Essen: Klartext
2000, 355-595, 520)

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 307

nisten und Lenin-Gegner Anton Pannekoek findet.” Im erstmals im Jahr 1963 vor-
gelegten Programm der SED spielt die Rede von der Solidaritét allerdings systema-
tisch und propagandistisch keine Rolle. Und auch fiir die Programmatik der Partei-
en der Bundesrepublik ist zu konstatieren, dass dem Konzept der Solidaritit zwar
eine in den letzten Jahrzehnten deutlich zunehmende, in der Sache aber eher diffuse
rhetorisch-propagandistische Bedeutung zukommt. Was eigentlich gemeint ist,
wenn in parteipolitischen Grundsatzprogrammen von der Solidaritit die Rede ist,
bleibt dabei weitgehend unklar.

Leistung und Ndchstenliebe? Christdemokratische Solidaritdits-Unklarheiten

In der frithen Bundesrepublik konnten sich solidaristische Motive aus der Tradition
der katholischen Soziallehre auch in der neu gegriindeten Christlich-Demokra-
tischen Union kaum nachhaltig etablieren; und spétestens seit den 1970er Jahren
sind sie hier endgiiltig in Vergessenheit geraten. Schon die unmittelbar nach dem
Krieg entstandenen Programmtexte aus den Kreisen der CDU, die Kélner Leitsdtze
vom Juni 1945, die Frankfurter Leitsdtze vom September 1945 und das Ahlener
Programm vom Februar 1947 orientierten sich nicht am Leitbegriff des Solidaris-
mus, sondern an der Idee eines »Christlichen Sozialismus¢, der allerdings schon in
den Diisseldorfer Leitsditzen vom Juli 1949 durch das neue Programmwort der »So-
zialen Marktwirtschaft< abgeldst wurde. Die Formel der Solidaritét taucht hier nicht
auf, ebensowenig wie im Hamburger Programm vom April 1953, das sich fiir »eine
vom Christentum getragene Lebensgemeinschaft des ganzen deutschen Volkes«
ausspricht und statt Verstaatlichung und Gemeineigentum das »Miteigentum am
Betrieb« als eine »soziale Tat jenseits von Kapitalismus und Sozialismus« bezeich-

2 »Von allen anderen Vereinen unterscheiden sich die Arbeiterorganisationen dadurch, daf3
in ihnen die Solidaritdt, die vollige Unterordnung des einzelnen unter die Gemeinschaft
als das Wesen eines neuen, werdenden Menschentums aufwéchst und ihre Kraft bildet.
Die proletarische Organisation macht die zuvor zersplitterte machtlose Masse zu einer
Einheit, zu einem Wesen mit bewusstem Willen und selbstiandiger Kraft. [...] Und in den
Menschen wichst zugleich das Bewusstsein der Zusammengehorigkeit, die feste Solidari-
tit, die Briiderlichkeit, die sie zu einem von einheitlichem Willen beherrschten Organis-
mus zusammenbinden.« (Anton Pannekoek, Marxistische Theorie und revolutionére Tak-
tik (Die Neue Zeit 31 (1912), 272-281 u. 365-373); zit. nach Anton Pannekoek/Herman
Gorter, Organisation und Taktik der proletarischen Organisation, hg. und eingeleitet von
Hans Manfred Bock, Frankfurt/M.: Neue Kritik 1969, 56f.; vgl. Wildt 1995, 1012.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

net.’ Mit programmatischer Aufladung taucht der Solidarititsbegriff offenbar erst-
mals im Entwurf fiir ein Aktionsprogramm der CDU von 1968 auf.* Dort heifit es —
unter dem deutlich erkennbaren Einfluss der »Grundwerte-Trias< des Godesberger
Programms der SPD — zu den »Grundsétzen< der Partei: »Die Leitlinien christlich-
demokratischer Politik zielen auf die Freiheit der Person, die sich der Gemeinschaft
verpflichtet weil}, auf die Gerechtigkeit fiir jedermann und auf die Solidaritét, die
auf der Eigenverantwortung der Person aufbaut.« (I,1) Diese Formel fand dann un-
verdndert Eingang in die Prdambel der ersten Fassung des Berliner Programms
vom November 1968. In der zweiten Fassung dieses Programms vom Januar 1971
ist sie um die Chancengleichheit ergidnzt worden. So heifit es nun, es miisse gehen
um »die Freiheit des einzelnen, der sich der Gemeinschaft verpflichtet weil3, die
Gerechtigkeit und die Chancengleichheit fiir jedermann sowie die Solidaritit aller
Biirger, die auf der Eigenverantwortung der Person aufbaut«.’

Das Ludwigshafener Grundsatzprogramm der CDU vom Oktober 1978° kommt
dann erstmals ausfiihrlich auf die >Grundwerte« der Partei zu sprechen und erklért:
»Wir treten ein fiir die Grundwerte Freiheit, Solidaritit und Gerechtigkeit.« (Ziff.
12)7 Diese werden relativ ausfiihrlich erldutert, wobei betont wird, dass die Solidari-
tit als »Grundlage jeder Gemeinschaft« und als »Ausdruck der sozialen Natur des
Menschen« (Ziff. 21) mehr verlange als »die Kampfgemeinschaft derer, die ein
gemeinsames Interesse gegen andere vertreten« (Ziff. 25). Das »Gebot der Solidari-
tit« werde ndmlich erst dann erfiillt, »wenn es auch zwischen Machtungleichen und
Interessengegnern gilt«. Denn die Geschichte zeige, »dal auch zwischen Unglei-
chen Solidaritit moglich ist« (Ziff. 25).® Der Einzelne habe » Anspruch auf persén-

3 Deutschland. Sozialer Rechtsstaat im geeinten Europa. Hamburger Programm der CDU
fir den Zweiten Deutschen Bundestag (22.04.1953), I, IV; www.kas.de [Zugriff:
10.05.2017].

Entwurf fiir ein Aktionsprogramm der CDU; www kas.de [Zugriff: 10.05.2017].

Das Berliner Programm der CDU (2. Fassung 1971). Verabschiedet auf dem 18. Bundes-
parteitag vom 25.-27.01.1971 in Disseldorf, Praambel; www.kas.de [Zugriff:
10.05.2017].

6 Freiheit, Solidaritdt, Gerechtigkeit. Grundsatzprogramm der CDU. Verabschiedet auf
dem 26. Bundesparteitag vom 23.-25.10.1978 in Ludwigshafen; www.kas.de [Zugriff:
10.05.2017].

7 Auffillig ist, dass die Grundwerte identisch mit denen des Godesberger Programms der
SPD von 1959, aber anders gereiht sind. So steht die Solidaritit hier vor der Gerechtig-
keit, anders als bei der SPD und auch anders als in der klassischen Trias von Freiheit,
Gleichheit, Briiderlichkeit. Auffallig ist zudem, dass beide Volksparteien die Gleichheit
durch die Gerechtigkeit ersetzt haben.

8 Vgl zu dieser sozialkonservativ und dezidiert antiegalitaristisch akzentuierten Lesart des

Solidaritétsgedankens auch die Position des damaligen CDU-Generalsekretérs Kurt Bie-

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 309

liche Zuwendung und Hilfe. Das ist sein Recht auf Solidaritit«; er habe aber auch
»fiir die Gemeinschaft aller« einzustehen: »Das ist seine solidarische Pflicht. Soli-
daritdt erfordert personliche Leistung und gibt ihr den sozialen Sinn« (Ziff. 22),
weshalb auch von jedem »der Wille zur Solidaritit gefordert« sei (Ziff. 4). In die-
sem Sinne bekenne sich die CDU zur »wechselseitigen Verantwortlichkeit, die
gleich weit entfernt ist vom ungebundenen Individualismus wie vom Kollektivis-
mus« (Ziff. 22). Diese Doppel-Distanzierung vom >ungebundenen Individualismus<
und vom »Kollektivismus< findet sich in spéteren Programmtexten der CDU nicht
mehr.

Auch im Hamburger Grundsatzprogramm vom Februar 1994° finden sich aus-
fiihrliche Erlduterungen zu den Grundwerten von Freiheit, Solidaritdt und Gerech-
tigkeit (Ziff. 12-31), die sich im Wesentlichen an den Formulierungen des Lud-
wigshafener Programms orientieren, die Solidaritdt allerdings erstmals als »aus
dem Gebot der Nachstenliebe« (Ziff. 21) folgend vorstellen. Auch hier wird wieder
betont, dass jeder »das Recht auf und die Pflicht zur Solidaritit« habe, wobei aber
sozialstaatskritische Tone nun deutlich stirker zum Zuge kommen. So heifit es:
»Elementare Formen der Solidaritét sind Hilfe und Unterstiitzung im unmittelbaren
personlichen Miteinander — in der Familie, unter Nachbarn und in privaten Gemein-
schaften.« (Ziff. 22) Und ausdriicklich wird in diesem Zusammenhang betont, dass
die Solidaritdt »den Mifbrauch des Systems der sozialen Sicherheit« verbiete (Ziff.
23).

denkopf, der sich Ende 1973 ausfiihrlich zum »christlich-demokratischen Solidaritéitsbe-
griff< in seiner Distanz zum >sozialistischen Solidarititsbegriffc geduBert hatte: »Wir ver-
stehen unter Solidaritit das christliche Prinzip der Gemeinschaft, den Ausdruck des ge-
meinschaftlichen Handelns des Menschen als Teil seiner Selbsterfiillung, den Anspruch
des Schwicheren an den Nachbarn im Sinne der sozialen Solidaritét.« (Kurt Biedenkopf,
Die Politik der Unionsparteien — Die freiheitliche Alternative zum Sozialismus. Vortrag
vor der Katholischen Akademie in Bayern, Miinchen (09.12.1973), in: Siegfried Hergt
(Hg.), Parteiprogramme. Grundsatzprogrammatik und aktuelle politische Ziele von SPD,
CDU, CSU, FDP, DKP, NPD, Opladen: Heggen 1975, 165-185, 172) Als solche sei sie
nicht — wie die sozialistische Solidaritit — »auf die Uberwindung bestimmter gesellschaft-
licher und wirtschaftlicher Verhiltnisse« (ebd., 175) bezogen. Vielmehr fordere sie das
»geduldige Ertragen< sozialer Ungleichheiten, denn: »Wenn trotz Gleichheit der Chance
die Ergebnisse ungleich sind und dies als eine legitime, in Solidaritdt getragene oder ge-
duldete Folge menschlicher Ungleichheit anerkannt wird, so hat diese Ungleichheit, auch
bezogen auf die Selbsterfiillung des einzelnen, einen vollig anderen Stellenwert, als wenn
der einzelne sich seiner Talente und deren Konsequenzen gewissermaflen stindig scha-
men muf.« (ebd., 176)

9 Freiheit in Verantwortung. Grundsatzprogramm der CDU. Beschlossen auf dem 5. Partei-
tag vom 20.-23.02.1994 in Hamburg; www.kas.de [Zugriff: 10.05.2017].

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Das bis heute giiltige Hannoveraner Grundsatzprogramm vom Dezember
2007" hat auf dem Hohepunkt der damaligen neoliberalen Welle in seiner Praam-
bel dann — unter Beibehaltung der Grundwerte-Trias von Freiheit, Solidaritit und
Gerechtigkeit — das Leitbild der »Chancengesellschaft« ausgerufen, >die biirgerli-
chen Werte und Tugenden< ins normative Zentrum geriickt, yRespekt vor Leistung
und Erfolg¢« eingefordert und erklért, >die Bundesrepublik Deutschland im Geiste
der Freiheit, der Gerechtigkeit, der Sicherheit und als Chance fiir alle Menschen«
gestalten zu wollen. Der Abschnitt zur Solidaritét ist dabei deutlich kiirzer ausgefal-
len und iibernimmt vor allem die sozialstaatskritischen Formulierungen des Ham-
burger Programms. So ist zwar weiterhin vom >Recht auf< und der »Pflicht zur< So-
lidaritdt die Rede (Ziff. 19); die Verweise auf das System der sozialen Sicherheit
und die subsididr-korporatistischen Formen der gesellschaftlichen Organisation von
Solidaritdt werden aber deutlich zuriickgefahren. Hie3 es 1994 noch: »Solidaritét
mul} deshalb vor allem den Menschen gelten, die ihre Rechte nicht selbst vertreten
konnen« (Ziff. 21), so heilt es nun: »Solidaritit muss vor allem den Menschen gel-
ten, die noch nicht, nicht mehr oder dauerhaft nicht sich selbst die Grundlagen des
freien Lebens schaffen kdnnen.« (Ziff. 18)

Im Theoriemilieu der CDU artikulierten sich im Zusammenhang der Pro-
grammdebatten durchaus auch Riickfragen nach dem Sinn oder Unsinn der Rede
von der Solidaritdt als einem >Grundwert(, dem als solchem eigene Rechte und
Pflichten entsprechen sollen. So hat etwa Christoph Bohr, der damalige Landesvor-
sitzende der CDU Rheinland-Pfalz, der in mehreren CDU-Grundsatzkommissionen
mitgewirkt hat, im Jahr 2006 energisch gefragt: »Was in aller Welt macht Solidari-
tit zu einem Grundwert? [...] Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit — das alles mdgen
Grundwerte sein. Solidaritét ist vermutlich eine Tugend, auf jeden Fall eine Einstel-
lung und ein Begriff fiir eine besonders gestaltete Beziehung. Aber ein Grundwert,
der den Rang von Freiheit und Gerechtigkeit beanspruchen konnte, ist Solidaritét
zweifellos nicht.«'' Zudem miisse man bei der Rede von einem Recht und einer
Pflicht der Solidaritdt bedenken, dass es rechts- und moralphilosophisch »kein
Recht auf die tugendhafte Handlung eines anderen« (Bohr 2006, 56) geben konne.
So sei etwa zu fragen, ob sich der Samariter auf dem Weg von Jerusalem nach Jeri-
cho wirklich »solidarisch« oder »nicht einfach barmherzig« (ebd.) verhalten habe.
Bohr befiirchtet in diesem Zusammenhang, dass der Begriff der Solidaritdt, der
einst ein »aufriittelnder Kampfbegriff« gewesen sei, heute nur noch »ein beifalls-
trachtiger Allerweltsbegriff« sei, mit dem der jeweilige Redner vor allem deutlich

10 Freiheit und Sicherheit. Grundsétze fiir Deutschland. Grundsatzprogramm der CDU. Be-
schlossen auf dem 21. Parteitag vom 03.-04.12.2007; www.kas.de [Zugriff: 10.05.2017].

11 Christoph Bohr, Solidaritidt. Anmerkungen zu einem politischen Begriff, in: Christian
Bermes/Wolthart Henckmann/Heinz Leonardy (Hg.), Solidaritdt. Person & soziale Welt,
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2006, 49-60 [im Folgenden: Bohr 2006], 55.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 311

machen will, »daB} er es in jeder Hinsicht gut meint«, sodass er »eigentlich von allen
Anstindigen und Gutmeinenden unterstiitzt« werden miisse (ebd., 53f.). 12

Kampf und Hilfe? Sozialdemokratisches Fremdeln mit solidaristischer Solidaritdt

Anders als im Theoriemilieu der Christdemokraten haben sich in der Sozialdemo-
kratie — vor wie nach dem Krieg — offenbar keinerlei Ndhen zur solidaristischen
Tradition entwickelt, weder zu ihrer franzosisch-laizistischen noch zu ihrer katho-
lisch-naturrechtlichen Variante; ein ebenso befremdliches wie irritierendes Phéno-
men, das der deutschen Sozialdemokratie allerdings kaum bewusst zu sein scheint.

12 Am Rande kommt Bohr auch auf den Solidarismus zu sprechen, der »vor allem in Frank-
reich zu einer nicht unmafigeblichen Stromung« geworden und »in Deutschland nicht oh-
ne Einfluss auf die Katholische Soziallehre« geblieben sei (Bohr 2006, 57). Allerdings
bezieht er sich weder auf die franzosischen Solidaristen noch auf Pesch, Gundlach oder
von Nell-Breuning, sondern ausschlieB3lich auf Max Schelers Begriff der Solidaritét, d.h.
auf den Gedanken der »vollendeten Durchdringung von Selbst- und Mitverantwortlich-
keit in jeder Seele und jeder kleineren Gemeinschaft gegeniiber der sie umschlieBenden
groBeren (Familie fiir Volk, Volk fiir Nation, Nation fiir Kulturkreis, Kulturkreis fiir die
Menschheit, der Menschheit fiir das Reich aller endlichen Geister) — einer Solidaritit, die
nichts, aber auch gar nichts gemein hat mit allem, was z.B. in der sozialistischen Sprache
oft so genannt wird, ndmlich Interessengemeinschaft, bzw. das Gefiihl und das Wollen,
das sich aus erkannter Interessengemeinschaft ergibt« (Max Scheler, GW VI, 264f.; zit.
nach Béhr 2006, 58).

Die womdglich letzte Bezugnahme auf die Tradition des franzdsischen solidarisme im
Theoriemilieu der deutschen Christdemokratie konnte von Heribert Scharrenbroich, dem
damaligen Hauptgeschiftsfiihrer der yYCDU-Sozialausschiisse<, stammen. Er hat sich im
Jahr 1980 noch einmal affirmativ auf die »christlich-soziale Lehrmeinung« bezogen,
»daB3 wir Solidaritét bereits als sozialen Tatbestand vorfinden, d.h. daf3 Solidaritét als sitt-
liches Gebot nicht erst einer philosophischen oder religiésen Erkenntnis entspringt, son-
dern als Verpflichtung bereits in der Natur menschlicher Existenz zugrunde gelegt ist«
(Heribert Scharrenbroich, Solidaritét, in: Martin Greiffenhagen (Hg.), Kampf um Wor-
ter? Politische Begriffe im Meinungsstreit, Miinchen-Wien: Hanser 1980, 415-425, 415).
Scharrenbroich bezieht sich hier vor allem auf Gundlach und Nell-Breuning, verweist
aber auch knapp auf Ch. Gide, A. Fouillée und E. Diirkheim (sic!), die sich »bereits dem
Solidaritétsprinzip der christlichen Ethik« angendhert hitten, weil sie Solidaritdt als »ei-
nen Tatbestand der Gesellschaft« bestimmt hétten (ebd., 417). Ndhere Ausfithrungen zu
diesem Motiv liefert Scharrenbroich allerdings nicht; und auch sonst scheinen sich im
Kontext der deutschen Christdemokratie keine weiteren Hinweise auf solidaristische

Ideen und Impulse auffinden zu lassen.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Den ersten, eher randstdndigen Eingang in ein sozialdemokratisches Parteipro-
gramm fand der Begriff der Solidaritdt im Heidelberger Programm von 1925, das
noch keine »Grundwerte< der Sozialdemokratie kannte und im Sinne des »wissen-
schaftlichen Sozialismus< ganz in der Tradition des Erfurter Programms von 1891
mit einer politdkonomischen Analyse des gegenwirtigen Entwicklungsstands der
kapitalistischen Gesellschaft begann." Die seit der Jahrhundertwende — mit der En-
de des 19. Jahrhunderts einsetzenden Kant-Renaissance — aufbrechende Bewegung
eines »ethischen Sozialismus¢, die vom Marburger Neukantianismus um Hermann
Cohen, vom Goéttinger Philosophen Leonard Nelson und seinen Schiilerinnen und
Schiilern und vor allem von den Revisionisten um Eduard Bernstein getragen wur-
de, konnte sich hier noch nicht durchsetzen, obwohl das Bewusstsein wuchs, dass
sich der erwartete »groB3e Kladderadatsch« (August Bebel), mit dem die kapitalisti-
sche Gesellschaftsordnung in sich zusammenbrechen werde, nirgends abzeichnete.
In diesem Sinne hatte Bernstein schon 1899 der marxschen Devise, »die Arbeiter-
klasse habe keine Ideale zu verwirklichen<'*, die These entgegengesetzt, dass der
Sozialdemokratie »ein Kant noththut«, der ihr aufzeige, »dafl die Verachtung des
Ideals, die Erhebung der materiellen Faktoren zu den omnipotenten Méchten der
Entwicklung Selbsttiduschung ist«."

13 Heidelberger Programm. Beschlossen auf dem Parteitag der SPD vom 13.-18.09.1925 in
Heidelberg; zit. nach: Daniela Miinkel (Hg.), >Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritét«.
Die Programmgeschichte der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands, Berlin: Vor-
warts 2007 [im Folgenden: Miinkel 2007], 341-348. Darin heif3t es: »Dann erst wird die
Gesellschaft aus der Unterwerfung unter blinde Wirtschaftsmacht und aus allgemeiner
Zerrissenheit zu freier Selbstverwaltung in harmonischer Solidaritdt emporsteigen.«
(ebd., 342) »Die Sozialdemokratische Partei Deutschlands ist sich der internationalen So-
lidaritdt des Proletariats bewulit und entschlossen, alle Pflichten zu erfiillen, die ihr dar-
aus erwachsen. Dauernde Wohlfahrt der Nationen ist heute nur erreichbar durch ihr soli-
darisches Zusammenwirken.« (ebd., 343) Im Goérlitzer Programm von 1921 findet sich
die Vokabel der Solidaritit — ebenso wie im Gothaer (1875) und Erfurter (1891) Pro-
gramm — noch nicht.

14 »Sie [die Arbeiterklasse, HIGK] hat keine Ideale zu verwirklichen; sie hat nur die Ele-
mente der neuen Gesellschaft in Freiheit zu setzen, die sich bereits im Schof3 der zusam-
menbrechenden Bourgeoisgesellschaft entwickelt haben.« (Karl Marx, Der Biirgerkrieg
in Frankreich. Adresse des Generalraths der Internationalen Arbeiter-Association, 3.
Aufl. (1891), in: Marx/Engels: Werke 17, 313-362, 343)

15 Eduard Bernstein, Die Voraussetzungen des Sozialismus und die Aufgaben der Sozial-
demokratie, Stuttgart: Dietz 1899, 187.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 313

Im Godesberger Programm von 1959'°, mit dem sich die Sozialdemokratie als
Volkspartei definierte und auf den Boden der real bestehenden kapitalistischen In-
dustriegesellschaft stellte, fehlt dann der bisher iibliche Beginn mit der politdkono-
mischen Zeitanalyse, die nun — ganz im Sinne des >ethischen Sozialismus< — durch
einen knappen Abschnitt iiber die >Grundwerte des Sozialismus< ersetzt wurde.'’
Hier findet sich erstmals die seitdem standardisierte Trias von Freiheit, Gerechtig-
keit und Solidaritdt, ohne dass diese Begriffe allerdings erldutert wiirden. Es heif3t
lediglich: »Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritit, die aus der gemeinsamen Ver-
bundenheit folgende gegenseitige Verpflichtung, sind die Grundwerte des sozialis-
tischen Wollens.« (zit. nach Miinkel 2007, 220)18

Ausfiihrlicher wird die Solidaritdt dann im sogenannten Orientierungsrahmen
’85 aus dem Jahr 1975 thematisiert, in den u.a. theoretische Positionen und pro-
grammatische Anliegen der Studentenbewegung eingegangen sind.'” Im ausfiihrli-
chen Abschnitt iiber die »Ziele des demokratischen Sozialismus< (vgl. ebd., 117-
128) kommt von den drei Grundwerten vor allem die Solidaritdt zur Sprache. Sie
wird dabei nicht nur in die Geschichte der Arbeiterbewegung eingeordnet, sondern
auch mit den Prozessen arbeitsteiliger Vergesellschaftung in Verbindung gebracht:
»Okonomisch-soziale Grundlage der Solidaritit ist die Notwendigkeit gesellschaft-

16 Godesberger Programm. Grundsatzprogramm der SPD. Beschlossen auf dem AufBeror-
dentlichen Parteitag der SPD vom 13.-15.11.1959 in Bad Godesberg; zit. nach Miinkel
2007, 219-236.

17 Zunichst sollten — nach einem Vorschlag von Grete Henry-Hermann aus dem Jahr 1956 —
Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden als »Grundwerte« des Sozialismus festgeschrieben
werden, bevor dann Willi Eichler, der Vorsitzende des Unterausschusses >Grundsatzfra-
geng, im selben Jahr anregte, als vierten Grundwert >Solidaritét« zu ergénzen (vgl. Kurt
Klotzbach, Der Weg zur Staatspartei. Programmatik, praktische Politik und Organisation
der deutschen Sozialdemokratie 1945 bis 1965, Berlin-Bonn: Dietz 1982, 434f.). Wie
schlieBlich die Trias von Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritdt zustande kam, scheint
nicht ganz klar zu sein. Man wird aber davon ausgehen konnen, dass sie entscheidend auf
Willi Eichler zuriickgeht. Hier konnte vielleicht der bis heute nicht edierte Briefwechsel
zwischen Eichler und von Nell-Breuning aufschlussreich sein.

18 Merkwiirdig mutet an, dass dieser >Grundwert< der Arbeiterbewegung offensichtlich noch
eigens definiert werden musste. Dariiber hinaus taucht der Begriff der Solidaritdt nur
noch beildufig auf: im Blick auf die »solidarische, demokratisch geordnete Kraft« der
Gewerkschaften (vgl. Miinkel 2007, 228), auf die Arbeiterschaft und die »Solidaritit in ih-
ren Aktionen< (vgl. ebd., 235) und auf die sogenannten Entwicklungslander (vgl. ebd.,
233f)).

19 Okonomisch-politischer Orientierungsrahmen fiir die Jahre 1975-1985. Beschlossen auf
dem Parteitag der SPD vom 11.-15.11.1975 in Mannheim, zit. nach Miinkel 2007, 117-
214.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

licher Arbeitsteilung und Zusammenarbeit sowie die Niitzlichkeit gemeinsamen
Handelns.« (ebd., 118) Allerdings wird dieses durchaus an Durkheim erinnernde
Motiv der de facto-Solidaritét nicht weiter ausgefiihrt, wenn gleich im Anschluss
wieder an die kdmpferische Interessensolidaritét erinnert wird, die besonders im
»Zusammenhalt von Gruppen« zum Ausdruck komme, »deren Angehorige gemein-
sam gegen Abhéngigkeiten und Benachteiligungen zu kdmpfen haben« (ebd.). Soli-
daritit sei aber nicht nur »Waffe im sozialen Kampf«, sondern auch Ausdruck der
Einsicht, »dal3 wir als Freie und Gleiche nur dann menschlich miteinander leben
konnen, wenn wir uns fiireinander verantwortlich fithlen und einander helfen«
(ebd.). Die »verpflichtende Kraft« der Solidaritdt beruhe dabei »nicht auf blindem
Autorititsglauben, sondern auf dem bewufiten, verniinftigen Einverstidndnis freier
Menschen« (ebd.). In diesem Zusammenhang distanziert sich der Orientierungs-
rahmen ’85 programmatisch von fiinf »Irrtimern«, die im Blick auf die Solidaritét
den »Zusammenhang der drei Grundwerte und ihre Gleichrangigkeit« verkennen —
und dieser Abschnittt diirfte den solidaritdtstheoretischen Héhepunkt der program-
matischen Aussagen der Parteien der Bundesrepublik bilden:

»— Es ist der Irrtum des Liberalismus, Freiheit und Gerechtigkeit konnten in einer Gesell-
schaft krasser Ungleichheit und des Kampfes aller gegen alle ohne eine die ganze Gesell-
schaft umfassende menschliche Solidaritit geschaffen und bewahrt werden.

— Es ist der Irrtum des Konservatismus, es konne zwischen Reichen und Armen, Méchtigen
und Machtlosen, Wissenden und Unmiindigen wirkliche Solidaritdt geben und man kdnne die
rechtlich-politische Freiheit fiir alle bewahren, wenn man die 6konomische, soziale und kultu-
relle Freiheit einer Minderheit vorbehalt.

— Es ist der Irrtum der antiautoritdren Romantiker, eine freiheitliche und gerechte Ordnung sei
ohne bewufite und verbindliche Anerkennung gesellschaftlicher Pflichten und solidarischer
Zugehorigkeit moglich und nur das notwendige Ergebnis uneingeschrinkter individueller
Freiheit.

— Es ist der Irrtum der kommunistischen, marxistisch-leninistischen Bewegungen, es gébe
Gleichberechtigung ohne Freiheit und man konne Solidaritét erzwingen.

— Es ist der Irrtum des Faschismus, man konne eine solidarische Volksgemeinschaft auf der
Grundlage prinzipieller Ungleichheit der Menschen und ohne Freiheit der einzelnen errich-
ten.« (ebd., 119)20

20 Uber die Autorschaft dieser »fiinf Irrtiimer< scheint nichts bekannt zu sein. Der einleiten-
de Teil des Orientierungsrahmens ’85, in dem sie sich finden, diirfte wesentlich von Peter
von Oertzen stammen. Wichtige Impulse konnten auch von Horst Ehmke und Hugo
Brandt ausgegangen sein (so entsprechende Mitteilungen von Karlheinz Bentele und Jo-

hano Strasser an den Autor vom Mérz 2016).

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 315

Deutlich knapper zur sozialdemokratischen Wertetrias von Freiheit, Gerechtigkeit
und Solidaritit duBert sich dann das Berliner Programm von 1989”', das sich am
Leitbild einer >freien, gerechten und solidarischen Gesellschaft< (vgl. ebd., 65)
orientiert. Nachdem auch hier Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritéit als »Grund-
werte des demokratischen Sozialismus« (vgl. ebd., 54) vorgestellt werden, wird So-
lidaritdt nun — wesentlich enger als im Orientierungsrahmen ’85 — definiert als »Be-
reitschaft, iiber Rechtsverpflichtungen hinaus fiireinander einzustehen«, die sich als
solche »nicht erzwingen« lasse. Solidaritét sei »zugleich Waffe der Schwachen im
Kampf um ihr Recht und Konsequenz aus der Einsicht, dass der Mensch der Mit-
menschen bedarf. Wir kdnnen als Freie und Gleiche nur dann menschlich miteinan-
der leben, wenn wir fiireinander einstehen und die Freiheit des anderen wollen. Wer
in Not gerdt, muss sich auf die Solidaritidt der Gesellschaft verlassen koénnen.«
(ebd., 55)*

Auch das bis heute giiltige Hamburger Grundsatzprogramm von 20077, das die
Rede von der »freien, gerechten und solidarischen Gesellschaft« zwar fortfiihrt, aber
vor allem um die Leitbilder des »vorsorgenden Sozialstaates< und der »solidarischen
Biirgergesellschaft« kreist, spricht wieder, allerdings diesmal noch knapper, von
dieser Wertetrias, betont aber erstmals auch: »Leistung muss anerkannt und respek-
tiert werden.« (16) Der Solidaritit wird nur ein knapper Abschnitt gewidmet. Sie
wird hier — nun ohne Bezugnahme auf >arbeitsteilige Gesellschaft« und »verniinfti-
ges Einverstdndnis< — definiert als »Bereitschaft der Menschen, fiireinander einzu-
stehen und sich gegenseitig zu helfen«. Als solche gelte sie »zwischen Starken und
Schwachen, zwischen Generationen, zwischen den Volkern«. Der Verweis auf die
»Waffe der Schwachenc ist weggefallen und durch den Hinweis ersetzt worden, dass
Solidaritdt »Macht zur Verdnderung« schaffe, wie die »Erfahrung der Arbeiterbe-
wegung« gezeigt habe. Zudem wird nun betont, dass Solidaritit »eine starke Kraft«
sei, »die unsere Gesellschaft zusammenhilt — in spontaner und individueller Hilfs-
bereitschaft, mit gemeinsamen Regeln und Organisationen, im Sozialstaat als poli-
tisch verbiirgter und organisierter Solidaritit« (16). Insgesamt wird zur Grundwerte-
trias bilanziert: »Unser Verstindnis der Grundwerte bewahrt uns davor, Freiheit auf
die Freiheit des Marktes, Gerechtigkeit auf den Rechtsstaat, Solidaritit auf Armen-
fiirsorge zu reduzieren.« (15)

21 Berliner Grundsatzprogramm der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands. Beschlos-
sen vom Programm-Parteitag am 20.12.1989 in Berlin, geéndert auf dem Parteitag in
Leipzig am 17.04.1998; zit. nach Miinkel 2007, 47-113.

22 Zudem heif3t es noch: »Wir wollen durch solidarische Anstrengung Wohlstand fiir alle er-
reichen und gerecht verteilen.« (zit. nach Miinkel 2007, 47) »Frauen und Ménner sollen
gleichberechtigt und solidarisch zusammenwirken.« (zit. nach ebd., 53)

23 Hamburger Programm. Grundsatzprogramm der SPD. Beschlossen auf dem Hamburger
Bundesparteitag am 28.10.2007; www.spd.de [Zugriff: 10.05.2017].

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Im sozialdemokratischen Kontext hat der franzdsische solidarisme also trotz
seiner inhaltlichen Affinitdten und seiner dhnlichen politischen Ambitionen offen-
sichtlich keine erkennbaren Spuren hinterlassen. Auch der katholische Solidarismus
scheint hier in keiner Weise rezipiert worden zu sein. Und auch zur Frage, ob es
iiberhaupt sinnvoll ist, von Solidaritét als einem >Grundwert< zu reden,”* scheint es
im Theoriemilieu der Sozialdemokratie keine eigenen Debatten zu geben. Auf dem
groflen sozialdemokratischen Werte-Kongress der Friedrich-Ebert-Stiftung vom
Oktober 2012 sind entsprechende Fragestellungen jedenfalls nicht formuliert wor-

25
den.

Solidaritdtstheoretische Defizite auf breiter Linie

Von daher wird man festhalten kénnen, dass die theoretischen Einsichten und die
politisch-praktischen Intentionen des franzosischen Solidarismus diesseits des
Rheins im 20. Jahrhundert vor allem im sozialkatholischen Milieu — allen Aversio-
nen gegeniiber Laizismus und Republikanismus zum Trotz — auf fruchtbaren Boden
gefallen sind, wihrend sie in sozialdemokratischen Kontexten iiberraschenderweise
kaum auf Resonanz gestoBen sind. In die Grundsatzprogrammatik der gro3en bun-
desrepublikanischen Volksparteien haben sie kaum Eingang gefunden; und auch in
den anderen Parteien der Bundesrepublik findet sich nur eine iiberraschend spérli-
che Beschéftigung mit dem Solidaritétsthema.

In der FDP, die in ihren Programmtexten die Grundwerte-Trias der grofen
Volksparteien nicht {ibernimmt, spielt der Topos der Solidaritét traditionell keine

24 Dabei hat kein Geringerer als Gerhard Weisser, der bis zu seinem Lebensende an allen
Programmkommissionen der SPD beteiligt war, schon 1973 betont, dass der Grundwerte-
Abschnitt des Godesberger Programms »extrem diinn« wirke, nicht zuletzt im Blick auf
den ungeklédrten Begriff der Solidaritit. Das alte Wort der Briiderlichkeit sei allemal
»aussagekraftiger als das im Godesberger Programm gewéhlte Wort Solidaritit«; Ger-
hard Weisser, Freiheit durch Sozialismus, Gottingen: Otto Schwarz 1973, 31.

25 Vgl. Christian Krell/Tobias Mérschel (Hg.), Werte und Politik, Wiesbaden: Springer
2015. So verweist Thomas Meyer in seinem ideengeschichtlichen Riickblick zur Solidari-
tatssemantik zwar auf Durkheim, nicht aber auf den franzdsischen oder katholischen So-
lidarismus (vgl. Thomas Meyer, Solidaritit und Soziale Demokratie, in: ebd., 73-91,
74f). Ahnliches gilt auch fiir den umfangreichen historischen Abriss von Christian
Krell/Meik Woyke, Die Grundwerte der Sozialdemokratie. Historische Urspriinge und po-
litische Bedeutung, in: ebd., 93-137, in dem die Begriffsgeschichte der Solidaritit keine
Rolle spielt.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 317

Rolle. In den Wiesbadener Grundsdtzen vom Mai 1997°° heiBt es aber: »Die Solida-
ritdt mit Schwécheren in der Gesellschaft ist eine Forderung des Liberalismus. [...]
Diese Solidaritét kann jeder im alltdglichen Leben zeigen.« (11) Zugleich wird aber
— an zwei Stellen in nahezu identischem Wortlaut — moniert, dass Solidaritdt und
Mitmenschlichkeit »zur biirokratischen Dienstleistung verkommen« seien (3, vgl.
5). Die iiber 100 Seiten starken Karlsruher Freiheitsthesen vom April 2012, die
das Leitbild der »offenen Biirgergesellschaft< propagieren und als >Grundwerte« ei-
ner solchen Gesellschaft Freiheit, Fairness und Verantwortung nennen (vgl. Ziff. 2),
fiihren Solidaritdt dann am Rande als eine >liberale Tugend< neben Fairness, Ver-
antwortung und Toleranz ein: »Die Tugend der Solidaritét zeigt sich in sozialer
Verantwortung. Sie setzt Selbstverantwortung voraus, iibt sich in Riicksicht auf an-
dere und vollendet sich in der Sorge um die fairen Chancen der Anderen.« (Ziff.
74).

Im aktuellen Grundsatzprogramm von Biindnis 90/Die Griinen vom Mérz 2002
kommt die Solidaritit ebenfalls nur am Rande vor.*® Etwas mirakulds heifit es dort:
»Solidaritit lebt durch selbstbewusste Individuen« (13), und: »ohne Subsidiaritit
erstarrt soziale Solidaritdt zur Biirokratie« (43). Auch im aktuellen Programm der
Partei Die Linke vom Oktober 2011 findet die Solidaritét als >Grundwert< keine ei-
gene Erwihnung.” Hier ist nur allgemein von der >Leitidee einer solidarischen Ge-
sellschaft« die Rede (vgl. 5).

Trotz dieser unerwartet geringen Thematisierung des Solidarititsmotivs in den
Programmtexten der bundesrepublikanischen Parteien ist aber uniibersehbar, dass
sich die Rede von der Solidaritét seit den 1970er Jahren einen festen Platz in der
parteipolitischen Rhetorik erobert hat und zumindest von beiden groBen Volkspar-
teien als sympathisch klingende Programmformel eifrig bemiiht und intensiv be-
ansprucht wird, wobei es mitunter auch zu heftigen Auseinandersetzungen um die
kulturelle Deutungshoheit iiber die Solidaritdt kommen kann. Kennzeichnend dafiir
ist etwa eine Passage aus einer Rede Willy Brandts zum 15. Geburtstag des Godes-
berger Programmis, in der es 1974 bissig heifit:

26 Wiesbadener Grundsdtze. Fiir eine liberale Biirgergesellschaft. Beschlossen auf dem
Bundesparteitag, Mai 1997; www.fdp.de [Zugriff: 10.05.2017].

27 Verantwortung fiir die Freiheit. Karlsruher Freiheitsthesen der FDP fiir eine offene Biir-
gergesellschaft. Beschluss des 63. Ordentlichen Bundesparteitages, April 2012;
www.fdp.de [Zugriff: 20.05.2017].

28 Die Zukunft ist griin. Grundsatzprogramm von Biindnis 90/Die Griinen. Beschlossen auf
der Bundesdelegiertenkonferenz vom 15.-17. Mérz 2002, Berlin; www.gruene.de [Zu-
griff: 10.05.2017].

29 Programm der Partei Die Linke. Beschluss des Parteitages vom 21.-23.10.2011, Erfurt;
www.die-linke.de [Zugriff: 10.05.2017].

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Es geniligt nicht, wenn sprachgewandte Mitarbeiter der »Arbeitsgruppe Semantik< beim
CDU-Bundesvorstand den Unions-Strategen ganz unverbliimt anraten, in 6ffentlichen Aufle-
rungen moglichst oft das Wort Solidaritit einzukleben, wenn sie zugleich unsere aus der Tra-
dition der Arbeiterbewegung erwachsene Solidaritdt als Gleichmacherei und Kollektivismus
verteufeln. Man sollte einmal in der katholischen Soziallehre nachschlagen lassen, ehe man
die Arbeitsgruppe Semantik auf neue demagogische Féhrten setzt. Die Freiheit des Christen
ist doch immer die >Freiheit zu etwas< und niemals die altliberale >Freiheit von etwas«<. Diese
Freiheit konkretisiert sich in Werken der Gerechtigkeit und in der Gemeinschaft, in der soli-
darischen Aktion: yDer einzelne kommt allein nie zum Heil.«< Ich sage dies nicht, um theolo-
gische Bildung zu beweisen, sondern um mit Nachdruck zu unterstreichen: wer von unseren
Zielsetzungen behauptet, sie seien zutiefst unvereinbar mit dem Christentum, der stellt die

Dinge grotesk auf den Kopf.<<30

30 Willy Brandt, Godesberg geht es um die menschliche Gestaltung der Gesellschaft, in:
Siegfried Hergt (Hg.), Parteiprogramme. Grundsatzprogrammatik und aktuelle politische
Ziele von SPD, CDU, FDP, DKP, NPD, 8., akt. und erw. Aufl., Opladen: Heggen 1975,
58-75, 69.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 319

4.4 EINE EXISTENZ ALS STIEFKIND:
SOLIDARITAT IM AKADEMISCHEN GEGENWARTSDISKURS

Fragt man nach der Prisenz solidaristischer Impulse und Motive in der sozialtheo-
retischen Literatur der Gegenwart, so lassen sich auch hier keine nennenswerten
Spuren auffinden, auch wenn die Rede von der Solidaritdt in diesen Diskursen
durchaus eine hohe und seit Jahren anwachsende Wertschitzung genief3t. Der Soli-
daritatsbegriff bleibt allerdings auch hier merkwiirdig unbestimmt. Eine gemeinsam
geteilte Vorstellung von dem, was man heute unter Solidaritdt verstehen kénnte und
sollte, hat sich in der soziologischen Literatur ebenso wie in den Texten der Moral-,
Rechts- und Gesellschaftsphilosophie nicht herausgebildet; und systematische Aus-
arbeitungen zu einer allgemein zustimmungsfahigen Solidaritétstheorie, die es auch
nur in Ansétzen mit den prominenten Freiheits- und Gerechtigkeitstheorien der letz-
ten Jahrzehnte aufnehmen konnen, liegen nicht vor. Dass im Blick auf eine moder-
ne Solidaritdtstheorie erhebliche Reflexionsdefizite bestehen, wird aber durchaus
vermerkt. Schon Andreas Wildt hat als Quintessenz seiner Forschungen zur Ideen-
geschichte der Solidaritit angemerkt, dass dieser Begriff heute immer mehr »zu
einem blofen Schlagwort« werde, »das vorziiglich Sonntagsreden, Kongresse und
Sammelbénde ziert« (Wildt 1995, 1008); eine Entwicklung, die ihn zu dem energi-
schen Zwischenruf veranlasst, er wolle »ausdriicklich dagegen protestieren, allem
Guten, besonders in der Sozialethik, moglichst das abgegriffene Markenzeichen
»Solidaritdt« aufzukleben« (Wildt 1998, 215). Auch Kurt Bayertz verweist auf den
ungeklédrten theoretischen Status der Rede von der Solidaritdt und vermutet, dass
dieser die allgemeine Beliebtheit des Solidaritatsbegriffs noch deutlich erhéhe, denn
»je unklarer seine Voraussetzungen und Implikationen sind, desto unbeschwerter
scheint er benutzt zu werden. Der Appell an die Solidaritit konnte auf diese Weise
— ebenso iibrigens wie die Klage iiber ihr Verschwinden — zu einem rituellen
Sprachspiel werden, bei dem kaum jemand abseits stehen méochte.«' Herfried
Miinkler konstatiert in diesem Zusammenhang zu Recht, dass die Solidaritdt »das
Stiefkind der Moralphilosophie, aber auch der Gesellschaftstheorie« sei: »Wéhrend
tiber Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in jlingster Zeit buchstablich ganze Bi-
bliotheken geschrieben worden sind, finden sich zur Solidaritit nur ein paar Biicher
und Aufsitze. Offenbar ist Solidaritit nicht sonderlich theoriefihig.«’

1 Kurt Bayertz, Vorwort, in: Ders. (Hg.), Solidaritit. Begriff und Problem, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1998, 9-10, 9.

2 Herfried Miinkler, Enzyklopédie der Ideen der Zukunft: Solidaritdt, in: Jens Beckert u.a.
(Hg.), Transnationale Solidaritdt. Chancen und Grenzen, Frankfurt/M.-New York: Cam-
pus 2004, 15-28, 15.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Ohne Frage genieit die Solidaritét heute jedoch, was durchaus verwunderlich
ist, eine durchgehend hohe Sympathie. Eine negative Konnotierung dieses Leitbe-
griffs, der doch im 20. Jahrhundert mehrfach und in verheerender Weise fiir Men-
schenrechtsverletzungen und massive kollektivistische Vereinnahmungen, fiir die
Missachtung der Freiheit und Autonomie der Einzelnen und ihre rigorose Aufopfe-
rung fiir angeblich libergeordnete Anliegen und Anspriiche welcher Gemeinschaf-
ten auch immer missbraucht wurde, ist in den sozialtheoretischen Diskursen der
Gegenwart kaum auszumachen. Und auch dort, wo man gegeniiber moralisch auf-
geladenen Wertbegriffen und ihrer >Ideologielastigkeit< grundsitzlich skeptisch
eingestellt ist, finden sich kaum nennenswerte Versuche, den diffusen, aber omni-
priasenten Wohlklang der Solidarititsvokabel nachhaltig zu erschiittern.

Soziologische Kldrungsversuche: Niklas Luhmann und Franz-Xaver Kaufimann

Im soziologischen Diskurs der Gegenwart spielt der solidaristische Begriff der So-
lidaritdt, der am Phidnomen der Arbeitsteilung ansetzt und auf das >gleichzeitige
Wachstum des individuellen und sozialen Lebens< (Alfred Fouillée), personaler
Freiheit und individueller Selbstentfaltungschancen einerseits und gesellschaftlicher
Verstrickungs- und Abhéngigkeitsverhdltnisse andererseits zielt und damit eine
neuartige, nicht nur posttraditionale, sondern auch postliberale Form gesellschaftli-
cher Moral in den Blick nimmt, keine tragende Rolle. Zwar wird immer wieder be-
tont, dass Solidaritét seit der Entstehung der Soziologie im 19. Jahrhundert zu den
unverzichtbaren Fundamentalbegriffen des Faches gehore; makrosoziologische
Analysen zu den postliberalen Komplexititslagen arbeitsteiliger Industriegesell-
schaften, die — wie noch bei Durkheim — auch semantisch unter der Leitperspektive
der de facto-Solidaritit laufen, sucht man aber vergebens.

Bei Niklas Luhmann etwa, dem wohl einflussreichsten Soziologen der Bundes-
republik, dessen funktional-strukturalistische Systemtheorie moderner Gesellschaf-
ten in zentraler Weise auf den differenzierungstheoretischen Arbeiten Durkheims
aufruht, spielt die Kategorie der Solidaritit gesellschaftsanalytisch und auch poli-
tisch-normativ keine Rolle. Als intimer Kenner der durkheimschen Theorie arbeits-
teilig induzierter sozialer Solidaritét, der am Rande auch auf Charles Gides beriihm-
ten Hinweis auf das durch die Pariser Polizeipréafektur erlassene Verbot des »Aus-
speiens in den StraBenbahnwagen und im Omnibus< vom Juli 1893 zu sprechen
kommt,” pladiert er vielmehr fiir einen vollstindigen Verzicht auf die Solidaritits-

3 Niklas Luhmann, Die Differenzierung von Interaktion und Gesellschaft. Probleme der so-
zialen Solidaritét, in: Robert Kopp (Hg.), Solidaritit in der Welt der 80er Jahre: Leis-
tungsgesellschaft und Sozialstaat, Basel-Frankfurt/M.: Helbing & Lichtenhahn 1984, 79-
96 [im Folgenden: Luhmann 1984], 79.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 321

semantik. Die im spéten 19. Jahrhundert entstehende Soziologie habe mit diesem
Begriff angesichts einer sich von Sozial- auf Systemintegration umstellenden ge-
sellschaftlichen Selbstorganisation »keine Analyse der Problemlage« (Luhmann
1984, 80) geliefert, sondern lediglich »etwas fast schon Verlorenes zu halten oder
wiederzugewinnen« (ebd., 79f.) versucht: »Die Wiederbeschaffung von Solidaritét
wird damit zum Anliegen der beginnenden Soziologie, und diese stimuliert da-
durch, daB sie es nicht gleich fiir hoffnungslos erklért, politische und 6konomische
Programmatik: den Syndikalismus, den Gildensozialismus, die Berufsstindebewe-
gung, die Genossenschaftsbewegung, den Faschismus.« (ebd., 80) Als Wissenschaft
von der Gesellschaft habe die Soziologie aber nicht auf eine »neue Suche nach So-
lidaritdt« (ebd., 89) zu gehen, sondern auf »eine angemessene Beschreibung der
Gesellschaft hinzuwirken« und diese »iiber ihre eigene Komplexitit aufzukldren«
(ebd., 91). Und vor diesem Hintergrund kénne der ideologielastige Rekurs auf Soli-
daritdt — wie der auf »gesellschaftlich riithmenswerte Ideen« (ebd., 86) insgesamt —
nur als soziologisch naiv gelten. Dass der Topos der Solidaritét in der frithen fran-
zosischen Soziologie aber gerade nicht als normativer Wertbegriff oder als soziales
Zusammengehdrigkeitsgefiihl, sondern vor allem als »kalte« Kategorie systemisch-
struktureller Ausdifferenzierung in den Blick genommen wurde, auch wenn sich
damit zugleich die Suche nach neuartigen, spezifisch postliberalen Solidarititspo-
tenzialen verband, wird von Luhmann also nicht als eine gesellschaftstheoretisch
relevante Herausforderung angenommen.

Auch wenn in jedem soziologischen Lexikon wiederholt wird, dass Solidaritét
ein zentraler Grundbegriff dieses Faches sei, so bleibt im soziologischen Gegen-
wartsdiskurs — ganz unabhéngig von der Frage, ob dieser Begriff heute noch Ver-
wendung finden sollte oder nicht — die inhaltliche Fassung dessen, was man unter
Solidaritét verstehen kénnte und sollte, hochgradig heterogen. Ein klarer soziologi-
scher Solidarititsbegriff hat sich jedenfalls nicht ausgebildet, oder vielleicht ge-
nauer: er ist trotz seiner Prominenz bei Comte und Durkheim, den franzosischen
Griindervitern des Faches, verloren gegangen. Der Umgang mit der Frage, ob das
Konzept der Solidaritidt nun makro-, meso- oder mikrosoziologische Phédnomene
des Sozialen beschreiben soll, ob sie durch sozialstrukturelle Prozesse der Arbeits-
teilung >hinter dem Riicken der Subjekte« auf gesamtgesellschaftlicher, gar weltge-
sellschaftlicher Ebene entsteht, ob sie ihren eigentlichen Ort im Rahmen korporatis-
tischer oder zivilgesellschaftlicher Strukturen in intermedidren Institutionen und
Organisationen hat oder ob sie primér oder gar ausschlie8lich auf konkret erfahrba-
ren sozialen Néhebeziehungen und Gruppenzugehorigkeiten, auf emotionalen Bin-
dungen und daraus resultierenden moralischen Gefiihlslagen und Handlungsmus-
tern beruht, ist in der sozialwissenschaftlichen Literatur schon theoretisch und kon-
zeptionell hochst vielschichtig und diffus.

Allerdings fallt auf, dass der Solidarititsbegriff heute kaum noch makrosoziolo-
gisch gefasst und mit j>kalten< gesamtgesellschaftlichen Zusammenhidngen asso-

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ziiert, sondern zumeist auf soziale, mit moralischen Wertaufladungen verbundene
Gruppenphidnomene bezogen wird, sofern er nicht auch in der Soziologie selbst nur
noch als tugendethische — und als solche vollig sozialitdtsfreie — Kategorie indivi-
dueller Moralitit gefiihrt wird.* Ob Solidaritit heute noch als soziologische Be-
schreibungskategorie moderner Gesellschaften taugen kann oder ob sie nicht kon-
sequent nur noch zur Erfassung einer individuellen — und als solcher stets geféhrde-
ten — Moralitit moderner Subjekte Verwendung finden sollte, ist also auch in der
Soziologie selbst hochgradig ungeklart.

Einer der wenigen Versuche, den Begriff der Solidaritdt soziologisch klar zu
theoretisieren, stammt von Franz-Xaver Kaufmann, der seit langem u.a. zu den kon-
fessionellen Wurzeln des deutschen Sozialstaatsdenkens forscht und in diesem Zu-
sammenhang eine im soziologischen Diskurs der Gegenwart eher seltene Sensibili-
tit fir die Wahrnehmungs- und Interpretationsmuster des sozialen Katholizismus
entwickelt hat. Bei ihm finden sich deutliche Reminiszenzen an den franzdsischen
Solidarismus, auch wenn Kaufmann keine solidaristische Solidaritdtskonzeption
vertritt.” Solidaritit gilt ihm nicht als arbeitsteilig induzierter Zusammenhang wech-
selseitiger Abhédngigkeits- und Verpflichtungsverhiltnisse, sondern als ein spezifi-
scher »Modus der Handlungskoordination« (Kaufmann 2002, 20), der sich »stets im
Handeln, nicht in bloen GefiihlsduBerungen« (ebd., 40) darstelle; und zwar in einer
Weise, die durch »die Nachrangigkeit des Eigeninteresses bzw. das Fehlen einer
egoistischen Interessenverfolgung im Handlungsvollzug« (ebd., 41) gekennzeichnet
sei. In diesem Sinne artikuliert sich Solidaritét fiir Kaufmann in den Erscheinungs-
formen von Loyalitdt, Altruismus, erweiterter Reziprozitit und kollektivitdtsorien-
tiertem Handeln (vgl. ebd., 41-44). Sie stelle eine »Steuerungsform menschlichen

4 Dies gilt etwa fiir die eher seltenen Versuche, »solidarische« Handlungsmuster und Erwar-
tungshaltungen mit dem Begriffsinstrumentarium der rational choice-Theorie soziolo-
gisch zu erfassen; vgl. etwa Ulf Tranow, Das Konzept der Solidaritiat. Handlungstheoreti-
sche Fundierung eines soziologischen Schliisselbegriffs, Wiesbaden: Springer VS 2012.
Eher spektisch gegeniiber der vermeintlichen Leistungsfahigkeit sozialmoralischer, also
»solidarischer< Ressourcen in der modernen Gesellschaft positioniert sich auch Ursula
Dallinger, Die Solidaritdt der modernen Gesellschaft. Der Diskurs um rationale oder
normative Ordnung in Sozialtheorie und Soziologie des Wohlfahrtsstaats, Wiesbaden: VS
2009.

5 Franz-Xaver Kaufmann, Sozialpolitik zwischen Gemeinwohl und Solidaritdt, in: Herfried
Miinkler/Karsten Fischer (Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn. Rhetoriken und Perspek-
tiven sozial-moralischer Orientierung, Berlin: Akademie 2002, 19-54 [im Folgenden:
Kaufmann 2002], 27f. Kaufmann kommt hier auch auf Bourgeois’ Quasi-Vertrag zu
sprechen und sieht bei ihm eine dhnliche Argumentation am Werk wie bei Lorenz von
Stein, »allerdings auf einem niedrigeren analytischen Niveau«, da bei Bourgeois »die

Thematisierung des intermediéren Bereichs« vollstindig fehle (ebd., 28).

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 323

Handelns« (ebd., 45) dar, die sich von anderen Typen der Handlungskoordination —
Kaufmann nennt als solche Hierarchie, Markt, Professionalitit und Korporatismus
(vgl. ebd., 45f.) — »durch ihren informellen, nur an implizite Regeln gebundenen
Charakter« (ebd., 47) unterscheide, denn sie operiere »essentiell auf der personalen
und interaktiven, nicht der organisatorischen Ebene« (ebd., 44).

Kaufmanns Konzeptualisierungsversuch, der sich vor allem an mikro- und me-
sosoziologischen Phénomenen orientiert, bringt also u.a. Solidaritdt und Korpora-
tismus gegeneinander in Stellung, obwohl es in der Ideengeschichte der Solidaritét
seit Durkheims Uberlegungen zur sozialintegrativen Kraft der sogenannten Berufs-
verbinde und seit den Bemiihungen der Weimarer Republik um den Aufbau eines
postliberalen Wohlfahrtskorporatismus immer wieder darum ging, die moralischen
Gehalte der Idee der Solidaritdt mit den institutionellen Arrangements einer korpo-
ratistischen Wirtschafts- und Sozialpolitik in Beziehung zu setzen. Denn davon ver-
sprach man sich die Chance, zu einer — bis heute weithin fehlenden — normativen
Theorie des modernen Wohlfahrtsstaates zu gelangen, der es gelingen konnte, nicht
nur die von ihm gewiéhrleisteten Teilhabe- und Integrationsanspriiche benachteilig-
ter Individuen, sondern gerade auch dessen strukturelles Institutionengefiige »zwi-
schen Staat und Markt< nicht nur als funktional, sondern auch normativ als legitim
und wiinschenswert auszuzeichnen.

Gesellschafistheoretische Kldrungsversuche: Jiirgen Habermas und Axel Honneth

Auch in der sozialphilosophischen Gegenwartsliteratur spielen solidaristische Mo-
tive keine Rolle. Die Frage nach den spezifisch postliberalen Anregungen einer so-
ziologisch informierten und sich politisch-normativ >jenseits von Liberalismus und
Sozialismus< ansiedelnden solidaristischen Gesellschaftstheorie gerédt hier kaum in
den Blick. Léon Bourgeois’ Vorschlag, eine politische Philosophie der sozialen Ge-
rechtigkeit mit Hilfe der Idee eines riickwirkenden Quasi-Vertrags zu entwerfen,
scheint in der — im Gefolge der sehr erfolgreichen Theory of Justice (1971) von
John Rawls — intensiv gefiihrten gerechtigkeitstheoretischen Debatte der Bundesre-
publik Deutschland komplett unbekannt geblieben zu sein. Stattdessen ist hier eine
nur selten problematisierte Hegemonie von Wahrnehmungsmustern und Interpreta-
tionsroutinen aus der Theorienwelt des 18. Jahrhunderts am Werke, in der die libe-
ralen Lektionen der Aufklarungsphilosophie, die individuellen Kategorien von
Freiheit und Gleichheit im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen und ganz selbstver-
standlich hohe normative Prominenz genieen, wihrend die postliberalen Lektionen
der Solidaritétssoziologie des 19. Jahrhunderts ausgeblendet werden. Das solidaris-
tische Solidarititskonzept vermag hier keinerlei Resonanz zu entfalten. Der Begriff
der Solidaritdt wird in der aktuellen sozialphilosophischen Literatur jedenfalls nicht
mehr als gesellschaftstheoretische Kategorie zur Erfassung de facto-solidarischer

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Sozialverhiltnisse in Anspruch genommen, aus denen sich individuelle Entfaltungs-
chancen ebenso wie soziale Verpflichtungen ergeben.

Bei Jiirgen Habermas etwa, dem ohne Frage einflussreichsten Gesellschafts-
theoretiker der bundesrepublikanischen Gegenwart, findet der Begriff der Solidari-
tit zwar breite Aufmerksamkeit und hohe Sympathie; er wird aber in einer mehr-
deutigen und nicht klar abgegrenzten Weise verwendet. So wird Solidaritit bei Ha-
bermas einerseits explizit als gesellschaftstheoretisch und nicht normativ gemeintes
Konzept zur Beschreibung sozialer Phinomene, andererseits aber auch ganz selbst-
verstindlich als modernes Moralprinzip gefiihrt und in einem Atemzug mit der Ge-
rechtigkeit genannt. In seiner 1981 erschienenen Theorie des kommunikativen Han-
delns kommt Habermas im Blick auf das Verhéltnis von Sozial- und Systemintegra-
tion zwar u.a. auf Durkheims Arbeitsteilungstheorem und den Formwandel von me-
chanischer zu organischer Solidaritit zu sprechen;’ allerdings greift er Durkheims
soziologische Frage nach den Entwicklungschancen einer neuen, nachtraditionalen
sozialen Solidaritét arbeitsteiliger Gesellschaften nicht auf. Er ersetzt sie vielmehr
durch die kommunikationstheoretischen Theoreme der »Versprachlichung des Sa-
kralen< und der »Rationalisierung der Lebenswelt¢, um die soziale Integration funk-
tional ausdifferenzierter Gesellschaften — gegen die sich ausweitende moralfreie
Sozialitdt einer rein systemischen Sozialintegration — in ihrem letzten Grund auf das
Rationalitdtspotenzial verstdndigungsorientierten Handelns zuriickzufiihren. Denn
fiir Habermas gilt grundsétzlich, wie er auch in seinem rechts- und demokratietheo-
retischen Hauptwerk Faktizitit und Geltung von 1992 deutlich machen will, dass
sich »die Integration einer hochkomplexen Gesellschaft [...] nicht systempaternalis-
tisch, also an der kommunikativen Macht des Staatsbiirgerpublikums vorbei, abwi-
ckeln«’ lasse, da »die Gesellschaft lezztlich iiber kommunikatives Handeln integriert
werden« miisse (Habermas 1992, 43; Herv. 1.0.).

Vor diesem Hintergrund sieht Habermas seit den spéten 1980er Jahren mit
»Markt, Staat und Solidaritdt« bzw. mit »Geld, Macht und Kommunikation< drei
voneinander unabhéngige »Ressourcen der gesellschaftlichen Integration« (ebd.,
59) am Werk, auf die die funktional ausdifferenzierten Gegenwartsgesellschaften
gleichermallen angewiesen seien. Neben den systemisch verselbstdndigten und in-
stitutionell stabilisierten Steuerungsmedien von Geld und Macht bildet dabei die auf
eine permanente lebensweltlich-kommunikative Regenerierung angewiesene gesell-
schaftliche Solidaritit fiir Habermas »die eigentlich geféihrdete Ressource« (ebd.,
12; Herv. 1.0.). Eine klare definitorische Bestimmung dessen, was als gesellschaft-

6 Jiirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik der funktio-
nalistischen Vernunft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1981, 127-131 u. 173-179.

7  Jiirgen Habermas, Faktizitiat und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992 [im Folgenden: Haber-
mas 1992], 427.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 325

liche Solidaritét gelten kann und soll, liefert er nicht. Er riickt diese allerdings in die
Nihe von Zivilgesellschaft, politischer Offentlichkeit und kommunikativer Alltags-
praxis und bezieht sie im Rahmen seines Modells einer deliberativen Demokratie
explizit auf die »auf Verstindigung oder kommunikativ erzielten Konsens angeleg-
te politische Willensbildung«®, wobei er zugleich betont, dass er Solidaritit nicht als
einen normativen, sondern als einen gesellschaftstheoretischen Begriff verstanden
wissen will (vgl. ebd., 363; Anm. 11).

Getragen ist diese dreipolige Konzeptualisierung von sozialer Integration iiber
Geld, Macht und Solidaritét von der Hoffnung, dass »Solidaritit und Gemeinwohl-
orientierung als eine dritte Quelle der gesellschaftlichen Integration« der Dominanz
von Markt und Staat, von individuellem Eigeninteresse und administrativer Macht
entgegenwirken konnten, da sie, wie Habermas mit Nachdruck betont, »genetisch
wie normativ betrachtet, Vorrang genieBen« (ebd., 327; Herv. i.0.). Mit anderen
Worten: »Die sozialintegrative Kraft der Solidaritt [...] soll sich iiber weit ausge-
ficherte autonome Offentlichkeiten und rechtsstaatlich institutionalisierte Verfahren
der demokratischen Meinungs- und Willensbildung entfalten und iiber das Rechts-
medium auch gegen die beiden anderen Mechanismen gesellschaftlicher Integra-
tion, Geld und administrative Macht, behaupten kdnnen.« (ebd., 363)

Hier bleibt jedoch ungeklirt, ob eine solche Solidaritit allein auf einer national
begrenzten politischen Offentlichkeit und den ihr entsprechenden staatsbiirgerlichen
Identitédten aufruhen kann und insofern partikular bleibt, oder ob sie sich im Sinne
des universalistischen Menschenrechtskonzepts der europdischen Moderne konse-
quent zur »Solidaritit mit allem, was Menschenantlitz trigt«’, ausweiten lassen
muss — und wie sie sich dann noch von der normativen Idee der Gerechtigkeit ab-
hebt. Habermas’ Interesse an der Ausweitung »staatsbiirgerlicher Solidaritédt unter
Gesichtspunkten des egalitdren Universalismus« hin zu einer »Solidaritit unter
»Anderen«' stoBt jedenfalls auf das Problem, dass die Unterschiede zwischen So-
lidaritits- und Gerechtigkeitsbeziehungen, zwischen notwendigerweise partikula-
ren, weil sozial eingelebten Gemeinschafts- und notwendigerweise universalisti-
schen, weil formal-abstrakt verfassten Rechtsverhéltnissen, diffus werden, denn:
»Eine Rechtspflicht zur Solidaritdt wire ein hdlzernes Eisen« (Habermas 2005,

8  Jiirgen Habermas, Drei normative Modelle der Demokratie, in: Ders., Die Einbeziehung
des Anderen, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996, 277-291, 278.

9 Jiirgen Habermas, Gerechtigkeit und Solidaritit. Zur Diskussion iiber »Stufe 6< (1986),
in: Ders., Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991, 49-76 [im Fol-
genden: Habermas 1991], 72.

10 Jiirgen Habermas, Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen eines Postmodernen
Liberalismus (2003), in: Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische
Aufsitze, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 279-323 [im Folgenden: Habermas 2005], 282.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

283) und konnte, wie er betont, dem originidren Eigenwert solidarischer Beziehun-
gen und Zusammenhénge nicht gerecht werden.

Wie sehr sich hier gesellschaftstheoretische und moralphilosophische Fragen in
die Quere kommen, wird auch daran deutlich, dass Habermas die Solidaritdt an vie-
len Stellen seines Werkes ohnehin eher normativ als Moralprinzip fiihrt und die
Prinzipien der Gerechtigkeit und der Solidaritdt »zwei Aspekte derselben Sache«
(Habermas 1991, 70) sein lisst.'' Dabei hat Habermas durchaus ein Gespiir fiir die
Ideologietrachtigkeit der Solidaritdtssemantik, wenn er an den »Charakter von er-
zwungener Opferbereitschaft flir ein kollektives Selbstbehauptungssystem« erin-
nert, »das in vormodernen Formen der Solidaritét stets mitschwingt. Auf die Formel
des »Alle fiir Einen, und Einer fiir Alle< kann sich die Formel »Fiihrer befiehl, wir
folgen Dir< — wie auf den Plakatsdulen meiner Jugend in Nazi-Deutschland — rei-
men, weil in dem traditionalistischen Sinn von Solidaritit die Genossenschaft mit
der Gefolgschaft verflochten blieb.« (ebd., 70f.)

Ob sich die »moderne« Solidaritit nun iiberzeugend als ein empirisch-soziales
Phénomen und zugleich als ein moralisch-normatives Postulat bestimmen 14sst und
ob sie am Ende konstitutiv gemeinschaftlich-partikular bleiben muss oder men-
schenrechtlich-universalistisch auftreten kann und soll, bleibt bei Habermas insge-
samt jedenfalls unbestimmt. Dies dndert jedoch nichts daran, dass er auf die Strahl-
kraft dieses Konzepts weder gesellschaftstheoretisch noch moralphilosophisch zu
verzichten bereit ist.

Ahnlich wie Habermas will auch der Habermas-Schiiler Axel Honneth die Ka-
tegorie der Solidaritdt in seinem Versuch, »die Grundlagen einer normativ gehalt-
vollen Gesellschaftstheorie zu entwickeln«'?, affirmativ in Anspruch nehmen und in
seine um das Konzept der Anerkennung kreisende Sozialphilosophie integrieren.
Durkheims Theorie der Arbeitsteilung und soziologische Uberlegungen zur Frage
nach dem Verhdltnis von Sozial- und Systemintegration spielen hier aber keine
zentrale Rolle, da Honneth sich von vornherein auf das sozialintegrative Feld der
Normativitdt fokussiert. So unterscheidet er in seiner Habilitationsschrift aus dem
Jahr 1992 mit Liebe, Recht und Solidaritét drei verschiedene Sphéren intersubjekti-
ver Anerkennung. »Solidaritdt« verwendet er dabei schlicht als Synonym zu »Wert-
schitzung(, wenn er fiir intersubjektive Wahrnehmungs- und Begegnungsmuster
»einer bis ins Affektive hineinreichenden Anerkennung« (Honneth 1992, 44), die
Hegel als »wechselseitige Anschauung¢ bezeichnet habe (vgl. ebd. u. 146), den

11 »Gerechtigkeit bezieht sich auf die gleichen Freiheiten unvertretbarer und sich selbst be-
stimmender Individuen, wihrend sich Solidaritdit auf das Wohl der in einer intersubjektiv
geteilten Lebensform verschwisterten Genossen bezieht — und damit auch auf die Erhal-
tung der Integritét dieser Lebensform selbst.« (Habermas 1991, 70; Herv. 1.0.)

12 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992 [im Folgenden: Honneth 1992], 7.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 327

charmanter klingenden Solidaritdtsbegriff in Anspruch nimmt. Denn, so Honneth,
»um zu einem ungebrochenen Selbstverhdltnis gelangen zu konnen, bediirfen
menschliche Subjekte iiber die Erfahrung von affektiver Zuwendung und rechtli-
cher Anerkennung hinaus stets auch noch einer sozialen Wertschitzung, die es ih-
nen erlaubt, sich auf ihre konkreten Eigenschaften und Fahigkeiten positiv zu be-
ziehen« (ebd., 196). Dementsprechend definiert Honneth Solidaritét hier als »eine
Art von Interaktionsverhiltnis [...], in dem die Subjekte wechselseitig an ihren un-
terschiedlichen Lebenswegen Anteil nehmen, weil sie sich untereinander auf sym-
metrische Weise wertschitzen« (ebd., 208).13

Unter den Bedingungen heutiger Gesellschaften konne sich eine Person, wie
Honneth einschrankend ergénzt, allerdings nur dann als sozial wertvoll empfinden,
»wenn sie sich in Leistungen anerkannt weil3, die sie gerade nicht mit anderen un-
terschiedslos teilt« (ebd., 203), sodass die Kategorie der Solidaritdt hier in eine ei-
gentiimliche Néhe zur Kategorie der Leistungsgerechtigkeit gerit; eine Nahe, die
im Jahr 2003, in der Debatte zwischen Axel Honneth und Nancy Fraser iiber Aner-
kennung und Umverteilung,"* dazu fiihrt, dass Honneth die Anerkennungstrias von
»Liebe, Recht und Solidaritdt« durch die Trias von >Liebe, Recht und Leistung« er-
setzt. Hier spricht er durchaus affirmativ »von der kapitalistischen Gesellschaft als
einer institutionalisierten Anerkennungsordnung«, in der es um einen moralisch
motivierten Kampf »um die Deutung und Bewertung des Anerkennungsprinzips der
»Leistungc« gehe."” Denn in dem MaBe, wie sich »das individualistische Leistungs-
prinzip« in der européischen Moderne »nach der Auflésung der stédndischen Status-
hierarchie als neues Kriterium der sozialen Wertschiatzung« (Honneth 2003, 174)
herausbilde, seien es nun, so Honneth, »die drei Grundsitze der Liebe, der Gleich-
heit und des Verdienstes, die zusammengenommen bestimmen, was gegenwartig

13 In seiner groBen Studie Das Recht der Freiheit aus dem Jahr 2011 greift Honneth diese
Intuition historisch und systematisch breit auf und entwickelt sie nicht zuletzt im Blick
auf den Markt als mogliches >System sozialer Freiheit« differenziert weiter (4xel/ Hon-
neth, Das Recht der Freiheit. Grundrifl einer demokratischen Sittlichkeit, Berlin: Suhr-
kamp 2011, 317-470, 386). Dabei kommt er ausfiihrlich auf Hegel und Durkheim zu
sprechen; das solidaristische Motiv einer aus der Arbeitsteilung entstehenden de facto-
Solidaritit spielt dabei aber empirisch wie normativ keine Rolle.

14 Nancy Fraser/Axel Honneth, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-
philosophische Kontroverse, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2003 [im Folgenden: Fraser/
Honneth 2003].

15 Axel Honneth, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in:
Fraser/Honneth 2003, 129-224 [im Folgenden: Honneth 2003], 162.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

unter der Idee der sozialen Gerechtigkeit verstanden werden sollte« (ebd., 207)."°
Der Begriff der Solidaritdt wird dabei gesellschaftstheoretisch und normativ fallen
gelassen.

Freiheit, Demokratie, Gemeinschaft? Republikanische und
pragmatistische Perspektiven

Wihrend sich der Begriff der Solidaritit bei Honneth verfliichtigt, versucht ihn
Hauke Brunkhorst, der ebenfalls in der Theorietradition der jlingeren »Frankfurter
Schulec steht,'” vor allem fiir eine politische Reformperspektive auf postnationaler
Ebene fruchtbar zu machen. Er macht sich fiir ein Konzept radikaldemokratischer
Solidaritdt stark und betont, dass »das egalitire Solidaritdtsverstdndnis der jiidisch-
christlichen Tradition Europas« in den modernen Gesellschaften »mit dem Begriff
der Demokratie« zusammenfalle. Denn nach den Freiheitsaufbriichen der Franzosi-
schen Revolution kdnne man Solidaritit nicht mehr, wie noch in der Antike, »mit
den Freundschaftsbanden einer Biirgerelite identifizieren«.'® Heute sei sie »nichts
anderes als die demokratische Realisierung individueller Freiheit« (Brunkhorst
2002, 12), da das »Band der Solidaritét [...] in der modernen Demokratie mit dem
Band demokratischer Legitimation identisch« (ebd., 231) sei. Im Blick auf demo-
kratisch-rechtsstaatliche Ordnungen iiber die nationalstaatliche Ebene hinaus fokus-
siert Brunkhorst dabei vor allem auf die jlingeren Prozesse der »Entwicklung einer
globalen Rechtsordnung« und einer »Verstetigung postnationalen Verfassungs-
rechts«, die bereits »mit einem Minimum an Solidaritit« aufwarteten, auch wenn
ihnen bis heute »die politisch inklusive, demokratische Solidaritit« fehle (ebd., 18).
Es komme deshalb darauf an, eine »demokratische Solidaritit unter Fremden« auf

16 In Das Recht der Freiheit ist der Fokus auf die Kategorien von Leistung und Verdienst
dann wieder deutlich zuriickgenommen worden, ohne dass dies eigens ausgewiesen und
begriindet wiirde.

17 In dieser Theorietradition steht auch die Dissertation von Franziska Diibgen, Was ist ge-
recht? Kennzeichen einer transnationalen solidarischen Politik, Frankfurt/M.-New York:
Campus 2014, die dem Thema der Solidaritdt ein umfangreiches Kapitel widmet (ebd.,
240-294). Diibgen versucht, Solidaritdt »primér als vernunftgeleitete Praktik der Gerech-
tigkeit« zu bestimmen, »die auf einer gemeinsam gefiihrten politischen Kommunikation
fuBit« (ebd., 246). Im Sinne einer s>reflexiven Solidaritdt< geht es ihr im Rahmen einer
»philosophischen Suche nach einer neuen Politik der Solidaritit« (ebd., 296) darum, So-
lidaritdt als dialektischen »Gegenpol der Gerechtigkeit« (ebd., 299) in den Blick zu neh-
men. Die solidaristischen Theorien spielen dabei keine Rolle.

18 Hauke Brunkhorst, Solidaritidt. Von der Biirgerfreundschaft zur globalen Rechtsgenos-
senschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002 [im Folgenden: Brunkhorst 2002], 7.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 329

den Weg zu bringen; und diese werde in dem MaBe moglich, wie es republikani-
schen Aktivbiirgerinnen und -biirgern und ihren politischen Offentlichkeiten gelin-
ge, »die alte Idee des aufklérerischen Kontraktualismus der Franzosischen Revolu-
tion (Rousseau, Kant), Fremde »unter Rechtsgesetzen und gemeinsamen politischen
Verfahren und Handlungen< zusammenzufiihren, ein zweites Mal und diesmal jen-
seits der Grenzen des Nationalstaates zu verwirklichen« (ebd., 228; Herv. i.0.).
Warum sich Brunkhorst in seinen Uberlegungen zu einer demokratietheoretischen
Konzeption globaler Rechtsgenossenschaft so nachdriicklich auf den Begriff der
Solidaritdt bezieht, erschlieft sich freilich nicht; derartige Fragestellungen sind dem
Solidaritatsdiskurs der européischen Moderne jedenfalls eher fremd. Deshalb diirfte
sich auch hier das in den normativen Selbstverstindigungsdebatten der Gegenwart
so héufig anzutreffende Phdnomen zeigen, den modern und charmant klingenden
Begriff der Solidaritdt — ungeachtet seiner eigentlichen Bedeutungsschichten —
moglichst oft und mdglichst nachhaltig fiir die je eigenen Theorieintentionen in
Anspruch zu nehmen.

In der seit den 1980er Jahren von den USA ausgehenden kommunitaristischen
Bewegung, die sich gegen die Wahrnehmungsmuster und Standardtheoreme der
liberalen politischen Philosophie Amerikas richtet, die >Defizite liberaler Theorie<'’
ins Zentrum der Aufmerksamkeit riickt und dem freiheitlich-individualistischen
Wertekanon des Liberalismus den vermeintlichen Vorrang von community values
entgegenstellt, finden sich liberraschenderweise kaum systematische Ausfithrungen
und Reflexionen zum Konzept der Solidaritdt, obwohl hier inhaltliche Néhen und
Gemeinsamkeiten zur solidaristischen Tradition auf der Hand liegen. Schaut man
auf prominente Autoren wie Michael Sandel, Amitai Etzioni, Alasdair MacIntyre,
Michael Walzer und Charles Taylor, die sich — bei aller Unterschiedlichkeit — durch
gewisse Nédhen zu kommunitaristischen Intuitionen kennzeichnen, so stellt man ein
weitgehendes Fehlen systematischer gesellschaftstheoretischer Reflexionen zur So-
lidaritdtskategorie fest. Und wenn doch einmal von Solidaritdt die Rede ist, dann
fungiert der Begriff zumeist schlicht als Synonym fiir Hilfsbereitschaft, Mitmensch-
lichkeit und Zusammengehorigkeitsgefiihl. Die durkheimsche Frage, ob und wie die
komplexen Differenzierungsprozesse arbeitsteiliger Gesellschaften zur Entwicklung
einer ebenso posttraditionalen wie postliberalen Solidaritit beitragen kdnnten, wird
hier in der Regel nicht thematisiert.

19 Vgl. pars pro toto — und ohne die erheblichen theoretisch-normativen Differenzen inner-
halb des >kommunitaristischen Lagers«< geringschétzen zu wollen: Michael Walzer, Ver-
nunft, Politik und Leidenschaft. Defizite liberaler Theorie, Frankfurt/M.: Fischer 1999;
Michael Sandel, Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge: Cambridge University
Press 1982; Amitai Etzioni/Andrew Volmert/Elanit Rothschild (Hg.), The Communitarian
Reader. Beyond the Essentials, Lanham: Rowman & Littlefield 2004.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Ahnliches gilt auch fiir das neopragmatistische Theorieangebot von Richard
Rorty, der in den 1980er Jahren in den Titeln seiner Biicher und Aufsatzsammlun-
gen gerne auf den Begriff der Solidaritdt zuriickgriff, sich selbst als »Parteigdnger
der Solidaritit«*® bezeichnete und seine an Kontingenzbewusstsein, Ironie und Plu-
ralitdt orientierten neopragmatistischen Konzepte sogar explizit als eine »Philoso-
phie der Solidaritit«’' zu prisentieren versuchte. Rorty fasst Solidaritit als »das
wechselseitige Erkennen der Menschlichkeit, die uns allen gemeinsam ist«”*; und er
zeigt sich davon iiberzeugt, »daf es tatséchlich so etwas wie moralischen Fortschritt
gibt und daB dieser Fortschritt wirklich in Richtung auf mehr Solidaritét geht« (Ror-
ty 1989, 310). Allerdings diirfe man sich diese Solidaritdt nicht — wie in der meta-
physisch-begriffsrealistischen Tradition der abendldndischen Philosophie — »als das
Wiedererkennen eines Kern-Selbst, des wesentlich Menschlichen in allen Men-
schen, vorstellen« (ebd.), so als sei dieses etwas, »das schon besteht, bevor wir es
erkannt haben« (ebd., 317). Vielmehr sei die menschliche Solidaritét ein durch und
durch historisch kontingentes Produkt der sozialen und moralischen Entwicklung
der westeuropéischen Gesellschaften und ihrer Mitglieder. Gerade als solche konne
man sie aber bestimmen als »die Féhigkeit, auch Menschen, die himmelweit ver-
schieden von uns sind, doch zu >uns< zu zdhlen« — und dabei »immer mehr zu se-
hen, daf3 traditionelle Unterschiede (zwischen Stdmmen, Religionen, Rassen, Ge-
brauchen und dergleichen Unterschiede) vernachldssigbar sind im Vergleich zu den
Ahnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demiitigung« (ebd., 310). Die Tradi-
tionen der Solidaritdtssoziologie von Comte und Durkheim kommen bei Rorty aber
ebensowenig vor wie die republikanischen Theoriebemiithungen des solidarisme, in
denen er in vielfacher Hinsicht wertvolle Anregungen und Ergénzungen hitte fin-
den konnen.

Zur Solidaritdt verpflichtet? Rechts- und moralphilosophische Reflexionen

Ahnlich wie in den gesellschaftstheoretischen Diskursen der Gegenwart spielen An-
regungen und Impulse des solidaristischen Denkens auch in der heutigen Rechts-
und Moralphilosophie keine Rolle. Allerdings macht sich hier in den letzten Jahren
in Ansétzen ein neues — allerdings vollig soziologiefreies — Interesse an der Leitse-

20 Richard Rorty, Solidaritét oder Objektivitdt? (1986), in: Ders., Solidaritdt oder Objektivi-
tdt? Drei philosophische Essays, Stuttgart: Reclam 1988 [im Folgenden: Rorzy 1988], 11-
37,31.

21 »lch habe, wie gesagt, den Eindruck, da3 der Pragmatismus keine Philosophie der Ver-
zweiflung ist, sondern eine Philosophie der Solidaritat.« (Rorty 1988, 31)

22 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritédt (1989), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989
[im Folgenden: Rorty 19891, 306.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 331

mantik der Solidaritit bemerkbar, wie sich an zwei aktuellen moralphilosophischen
Dissertationen ablesen lésst, die sich systematisch um eine begrifflich trennscharfe
Fassung des Konzepts der Solidaritdt bemiihen, sich dabei allerdings durchgehend
im Theorierahmen der »Pflichtenlehren des 18. Jahrhunderts< bewegen und die so-
ziologischen Solidarititslektionen des 19. Jahrhunderts unbeachtet lassen.”

So schldgt Simon Derpmann vor, den Solidaritédtsbegriff — im Unterschied zur
Rede von Gerechtigkeit, Hilfsbereitschaft oder Briiderlichkeit — zu reservieren fiir
»besondere normative Erwartungen, die Angehorige solidarischer Gemeinschaften
aneinander richten«, wobei diese Erwartungen ihre moralische Dignitdt vor allem
daraus beziehen, dass sich Personen auf der Grundlage dieser Angehdrigkeiten da-
riiber vergewissern, »welche geteilten Uberzeugungen und Zwecke fiir sie so
grundlegend sind, dass sie diese nicht aufgeben kénnen, ohne sich damit einen Ver-
lust zuzufligen oder ihr Selbstverstdndnis zu beschddigen« (Derpmann 2013, 13).
Solidaritdt ziele demnach auf einen moralischen Anspruch, der iiber die bloBe
Achtung anderer in spezifischer Weise hinausgehe. Allerdings bestehe hier, wie
Derpmann notiert, die Gefahr, auch »zweifelhafte Loyalititen« auszuzeichnen und
»Solidaritit als Antrieb von Anfeindung und Ressentiment« zu fassen (ebd., 15),
sodass »die moralphilosophische Auseinandersetzung mit Solidaritdt diejenigen —
vermeintlichen — Solidaritdten identifizieren [muss], die keine moralische Geltung
beanspruchen konnen« (ebd., 18).

Ahnlich bestimmt auch Jorg Loschke Solidaritit als ein moralisches Konzept,
»das dazu auffordert, bestimmten Personen, die in einer identitdtskonstituierenden
Bezichung zu dem Forderungsadressaten stehen, bei der Durchsetzung moralisch
gebotener Ziele zu helfen« (Loschke 2015, 14), wobei er diese >Solidarititspflich-
ten< in einem breiten Sinne auf verschiedene »Solidaritdtsgruppen als partizipatori-
sche Gruppen« (ebd., 206) bezieht und keineswegs nur auf soziale Nahbeziehungen
beschrankt wissen will. Solidaritdtspflichten machen es Loschke zufolge — im Un-
terschied zu den Prinzipien von Unparteilichkeit und Universalitit — mdglich, »die
Menge der moralisch gebotenen Hilfspflichten« so aufzuteilen, »dass jeder Akteur
nur eine bestimmte Teilmenge erfiillen muss. Dies verhindert Uberforderungseffek-
te und erzeugt spezielle Pflichten« (ebd., 16). Loschke betont dabei explizit, dass
sich dieses Konzept von Solidaritdtspflichten nicht mit dem kantischen Pflichtenbe-
griff in Einklang bringen lasse, weil hier sehr wohl Pflichtenkollisionen moglich
seien. Und es bleibe dabei auch, wie er einrdumt, ungeklirt, was zu tun sei, wenn
»ein Akteur seinen Teil der moralischen Arbeit nicht erfiillt« (ebd., 207).

23 Simon Derpmann, Grinde der Solidaritdt, Miinster: Mentis 2013 [im Folgenden: Derp-
mann 2013]; Jorg Léschke, Solidaritdt als moralische Arbeitsteilung, Miinster: Mentis
2015 [im Folgenden: Loschke 2015].

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Es geht in diesen rechts- und moralphilosophischen Reflexionen zur Solidaritét
also zentral um die schon im solidaristischen Diskurs des spaten 19. Jahrhunderts
anhéngige und bis heute nicht hinreichend geklérte Frage, ob und wie sich Inhalte
und Ausmalfle, Rechte und Pflichten eines »solidarischen Handelns< plausibel be-
stimmen und trennscharf von Recht und Gerechtigkeit, von Nothilfe und Sympa-
thie, von >Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit« (Kurt Eisner) unterscheiden lassen.
Dabei gerit allerdings kaum die Frage in den Blick, ob es angesichts der Fiille be-
reitstehender Alternativbegriffe tiberhaupt sinnvoll und notwendig ist, auch das
Konzept der Solidaritit noch auf das enge Feld der Moral zu schicken, um hier in
der Konkurrenz zu alternativen Moralkonzepten noch einen eigenen Themenbereich
fiir sich zu erobern — oder ob es nicht doch sinnvoller wére, den Topos der Solidari-
tit primér als deskriptiven Analysebegriff der Sozialwissenschaften zu verwenden
und dessen moralische Dimension iiber die solidaristische Unterscheidung zwischen
solidarité de fait und solidarité devoir einzuholen.

Liberale Solidaritdt? Individuelle Moral und Sozialstaatskritik

Dass sich auch im Milieu der dezidiert liberal auftretenden politischen Theorie und
Publizistik kaum Versuche ausmachen lassen, den Solidaritétsbegriff fiir die norma-
tiven Selbstverstindigungsdebatten der Gegenwart fruchtbar zu machen, ist dage-
gen heute wenig verwunderlich, denn hier steht die politische Rede von der Solida-
ritdt — seit den Zeiten Frédéric Bastiats — durchgehend im Verdacht, einem sozialis-
tischen Umverteilungsstaat das Wort zu reden. In diesem Sinne gilt das Konzept der
Solidaritit in den Wahrnehmungsmustern marktliberaler Okonomie und Philoso-
phie in der Regel nur noch als ein durch und durch vorwissenschaftlicher Moralbe-
griff, der einer theoretisch-rationalen Konzeptualisierung unzugénglich sei und des-
halb nicht zum Gegenstand politischer und dkonomischer Theoriebildung tauge. So
wird die Kategorie der Solidaritdt im gegenwirtigen liberalen Diskurs denn auch,
sofern sie iiberhaupt bemiiht wird, zumeist energisch entpolitisiert, auf private Tu-
gendhaftigkeit enggefiihrt und auf dieser Basis dann gerne gegen die politischen
Umverteilungsambitionen des Wohlfahrtsstaates in Stellung gebracht. In diesem
Sinne plddiert etwa Sascha Tamm vom >Liberalen Institut< der Friedrich-Naumann-
Stiftung in einem knappen Text energisch dafiir, solidarisches Handeln »als indivi-
duelles, von den einzelnen Menschen selbst verantwortetes Handeln« zu verstehen,
und zwar aus einem doppelten Grund:

»Erstens: Nur eine derartige Solidaritét kann aus einer moralischen Perspektive den einzelnen
Individuen zugerechnet und damit auch hoch angerechnet werden. Nur wer Alternativen hat
und sich fiir eine von ihnen entscheidet, kann dafiir gelobt (oder auch kritisiert) werden. Die

Einzahler in die Sozialversicherungen handeln aus dieser Perspektive nicht in moralisch

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 333

wertvoller Weise — denn sie sind gezwungen, zu zahlen. Zweitens: Nur eine auf freiwilligem
Handeln aufgebaute Solidaritét ist mit dem Grundwert der individuellen Freiheit vollstindig
vereinbar. Alle Formen der durch Staaten erzwungenen Solidaritét stehen mit der Freiheit der

L . . 24
Menschen in einem kaum auflosbaren Widerspruch.«

Deshalb gelte, dass »auf Zwang aufgebaute Sozialsysteme und staatliche Umvertei-
lung« nicht in der Lage seien, »Anreize fiir moralisch wertvolles, solidarisches
Handeln« zu geben. Vielmehr ndhmen sie dem Einzelnen »Chancen fiir solidari-
sches Handeln, fiir die freiwillige Ubernahme von Verantwortung«; und damit leis-
teten sie, so Tamm, »langfristig keinen Beitrag zur Forderung von Zusammenbhalt
und Bindung an eine Gesellschaft, sondern bewirken eher das Gegenteil« (Tamm
2013, 47).

Allerdings kann die Rede von der Solidaritdt im liberalen Theoriemilieu auch
eine iiberraschende politische Aufwertung erfahren und affirmativ gegen den ver-
meintlich >wuchernden< Wohlfahrtsstaat in Stellung gebracht werden. Hier ist etwa
Wolfgang Kersting zu nennen, der seit den spédten 1990er Jahren mit polemischer
Vehemenz eine Differenzierung zwischen einer gerechtigkeits- und einer solidari-
tatstheoretischen Begriindung des Wohlfahrtsstaates einfordert.” Weil der real exis-
tierende Sozialstaat zur »Betreuungsmaschinerie und Entmiindigungsagentur« ver-
kommen sei, der eine »ebenso weinerliche wie dreiste Versorgungsmentalitit« er-
zeugt habe (Kersting 2000, 399), miisse man die Leitmaximen von Gleichheit, Ge-
rechtigkeit und Umverteilung in der Sozialpolitik radikal verabschieden und durch
ein Suffizienz-Konzept ersetzen, das sich nur noch an »den Erfordernissen einer
materialen Minimalausstattung biirgerlicher Lebensfiihrung« (ebd., 377) orientiere.
Denn grundsitzlich gelte: »Protagonist des Liberalismus ist das freie Individuum,
das handlungsméchtig ist und in seiner Lebensfithrung von fremder Unterstiitzung
unabhéngig ist, das iiber sich frei verfiigen kann und sich die erforderlichen Res-
sourcen fiir die Befriedigung seiner Bediirfnisse und Interessen selbst erarbeiten
kann.« (Kersting 1998, 426)

Ein solcher suffizienzbasierter Sozialstaat orientiere sich nicht an normativen
Leitbildern einer » Ausdehnung menschenrechtlicher Gleichheit auf den Bereich der
Giterversorgung«; vielmehr ziehe er seine Legitimation allein aus einem von den
Gesellschaftsmitgliedern bewusst getroffenen »politischen Entschluf3 zu kollektiver
Unterstiitzung bediirftiger Biirger« (Kersting 2000, 378; i.0O. herv.), d.h. aus einem

24 Sascha Tamm, Solidaritit aus freiheitlicher Perspektive, in: Aus Politik und Zeitgeschich-
te (O Politische Grundwerte<) 34-36/2013, 45-47 [im Folgenden: Tamm 2013], 47.

25 Vgl. Wolfgang Kersting, Internationale Solidaritit, in: Kurt Bayertz (Hg.), Solidaritit.
Begriff und Problem, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998, 411-429 [im Folgenden: Kersting
1998]; Ders., Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler 2000 [im Folgen-
den: Kersting 2000], bes. 376-403.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Akt politischer Selbstbestimmung, in dem sich die Staatsbiirger »zur mitbiirgerli-
chen Anteilnahme verpflichten und dafiir sorgen, daf all die Mitbiirger, die sich
nicht selbst versorgen konnen, mit dem, was fiir eine biirgerliche Lebensfiihrung er-
forderlich ist, versehen werden« (ebd., 397), um sich dann in der »Eigenverantwort-
lichkeits- und Selbsténdigkeitsschule des Wettbewerbsmarktes« (ebd., 271) behaup-
ten und bewdhren zu kdnnen.

Fir Kersting, der sich in diesem Zusammenhang explizit auf Kant und die
»Pflichtenlehre des 18. Jahrhunderts« (ebd., 394) beruft, geht es hier nicht um uni-
versalistische Rechtsanspriiche, auch nicht um allgemein verpflichtende Regeln der
Hilfeleistung, sondern um Normen einer Solidaritét, die konstitutiv partikularisti-
scher Natur ist und nur »Mitglieder einer bestimmten sozialen Gemeinschaft« (ebd.,
383; vgl. auch Kersting 1998, 413-415) betreffe; und zwar nach Maligabe der je-
weiligen, auf Klugheits- und Effizienziiberlegungen beruhenden politischen Ent-
scheidungen dieser Gemeinschaft. Dieser von universalistischen Rechtsanspriichen
abgekoppelte und den jeweils kontingenten Rahmenbedingungen politischer Ent-
scheidung iiberantwortete »Sozialstaat der Solidaritdt« (Kersting 2000, 385) miisse
sich deshalb im Namen des »Okkasionalismus der Solidaritit« (ebd., 387) weigern,
»Gleichheit und Ungleichheit zu moralisieren« (ebd., 386).

Kersting bringt sich mit dieser »okkasionalen< Solidaritdtskonzeption in einen
bewussten Gegensatz zu bisherigen Bemiihungen der politischen Philosophie,
wohlfahrtsstaatliche Unterstiitzungsrechte und Umverteilungspflichten ebenfalls
mit dem Solidaritdtsargument zu begriinden. Hier finden sich in der Tat Argumenta-
tionsmuster, in denen solidaristische Theoriemotive mitunter durchaus eine wichti-
ge Rolle spielen, auch wenn sie als solche nicht ausgewiesen werden. So sieht etwa
Kurt Bayertz die Legitimationsgrundlagen des modernen Sozialstaates ebenfalls in
— allerdings nicht auf freiwillig-okkasionale Klugheitsiiberlegungen enggefiihrten —
Solidarittspflichten begriindet. Er betont, dass die sozialen Unterscheide zwischen
den Menschen nicht, wie im liberalen bzw. libertdren Theoriemilieu hartnickig
suggeriert, allein aus »den natiirlichen Unterschieden zwischen den Individuen«®®,
also aus moralisch neutralen Differenzen des Gliicks und der Begabungen resultie-
ren, sondern wesentlich in gesellschaftlichen Ursachen griinden. Denn auch das
Gliick des einsamen Goldsuchers sei fiir diesen, wie Bayertz betont, nur dann be-
deutsam, »wenn es andere Menschen gibt, die an Gold interessiert sind und als
Tauschpartner zur Verfligung stehen« (Bayertz 1996, 314f.). Und auch die besonde-
re individuelle Begabung des Einzelnen bringe ihm nur dann materielle Vorteile,
wenn sie auf eine entsprechende »Wertschiatzung der Gesellschaft« treffe (ebd.,
315). Deshalb gelte, wie Bayertz ganz auf der — von ihm allerdings nicht erwahnten
— solidaristischen Argumentationslinie betont: »Wenn erst die Wertschétzung der

26 Kurt Bayertz, Staat und Solidaritét, in: Ders. (Hg.), Politik und Ethik, Stuttgart: Reclam
1996, 305-329 [im Folgenden: Bayertz 1996], 314.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 335

Gesellschaft eine bestimmte natiirliche Eigenschaft zur »Begabung« macht und ein
zufdlliges Ereignis zum >Gliick¢, dann sollten die Friichte, die eine solche >Bega-
bung« oder ein solches »Gliick«¢ zeitigt, nicht mehr ausschliefSlich individuell bean-
sprucht werden.« (ebd.)27

Allerdings weist Bayertz an anderer Stelle selbst darauf hin, dass der Rekurs auf
das Solidaritdtsargument zur Begriindung sozialer Teilhaberechte im Wohlfahrts-
staat in hohem MaBe problematisch sei, zumindest dann, wenn man Solidaritéts-
pflichten letztlich auf Freiwilligkeit griinden will. Der Sozialstaat sei ndmlich durch
Verrechtlichung und Institutionalisierung gekennzeichnet; und nicht dadurch, dass
in ihm »moralische ldeale oder Pflichten zur Unterstiitzung Bediirftiger beste-
hen«®®. Und da es, so Bayertz, unstrittig sein diirfte, »da3 von »Solidaritét« nur dort
die Rede sein kann, wo Hilfeleistungen freiwillig und aus einem Gefiihl der Ver-
bundenheit heraus erfolgen« (Bayertz 1998b, 37), sei es wenig plausibel, sozial-
staatliche Leistungen »unter dem Begriff der Solidaritit zu subsumieren« (ebd.).
Stattdessen gehe es hier um Fragen staatsbiirgerlicher Teilhaberechte und damit
verbundener sozialer Gerechtigkeit, fiir deren Klérung »ein Rekurs auf den Solida-
ritdtsbegriff [...] tiberhaupt nicht erforderlich« sei, denn: »Gerechtigkeit erfordert
keine gruppenspezifische Gemeinsamkeit und keine emotionale Verbundenheit,
sondern beruht auf der distanzierten Betrachtung und Abwigung konkurrierender
Anspriiche von einem unparteilichen Standpunkt aus.« (ebd., 40) Dass dieser
scheinbar so rigide und so selbstverstdndliche Gegensatz von freiwilliger Solidaritét
und sozialer Gerechtigkeit, von »Gefiihl der Verbundenheit« und >distanzierter Be-

27 Ahnlich beklagen auch Karl Otto Hondrich/Claudia Koch-Arzberger, Solidaritit in der
modernen Gesellschaft, Frankfurt/M.: Fischer 1992 [im Folgenden: Hondrich/Koch-
Arzberger 1992], dass in der aktuellen Sozialstaatsdebatte die Einsicht in die sozialen
Kontexte und Voraussetzungen individueller Freiheits- und Entfaltungschancen »nahezu
vollig« (ebd., 40) fehle. Und ganz in solidaristischer Diktion notieren sie: »Tiichtigkeit
und Reichtum sind nur scheinbar bzw. nur zum Teil das Verdienst von Individuen; viel-
mehr sind sie das Resultat einer bestimmten Gesellschaftsform [...]. Die Einsicht, daf3
Solidaritdt im Sozialstaat nicht nur humanitér, sondern auch soziologisch, also in hand-
festen sozialen Zusammenhéngen begriindet ist, miifite in einem Programm fiir die politi-
sche Bildung entwickelt werden.« (ebd., 41) Auch John Rawls notiert in seiner Theorie
der Gerechtigkeit diesbeziiglich: »Der Grad der Entwicklung und Betitigung natiirlicher
Fahigkeiten hdngt von allen moglichen gesellschaftlichen Verhiltnissen und klassenge-
bundenen Einstellungen ab. Selbst die Bereitschaft zum Einsatz, zur Bemiihung, die im
iiblichen Sinne verdienstvoll ist, hidngt noch von giinstigen Familienumstéinden und ge-
sellschaftlichen Verhéltnissen ab.« (John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (1971),
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1975 [im Folgenden: Rawls 1975, 94]

28 Kurt Bayertz, Begriff und Problem der Solidaritdt, in: Ders. 1998, 11-53 [im Folgenden:
Bayertz 1998b], 37; Herv. 1.0.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

trachtung, von sozialwissenschaftlicher Faktizitit und normativer Verbindlichkeit
den zentralen Einsichten der franzdsischen Solidarititssoziologie und der politi-
schen Theorie des solidarisme nicht zu entsprechen vermag, ist dabei offensichtlich.

Insgesamt ldsst sich vor diesem Hintergrund festhalten, dass die potenzielle
Leistungsfahigkeit der Traditionen des solidaristischen Denkens fiir eine normative
Theorie des modernen Wohlfahrtsstaates in der politischen Philosophie der Gegen-
wart nicht systematisch reflektiert und diskutiert wird. Stattdessen scheinen die po-
litischen Selbstverstandigungsdebatten iiber Recht und Freiheit, Demokratie und
Wohlfahrtsstaat gegenwirtig von den Mentalitéitslagen liberal-individualistischer
Sozialphilosophien beherrscht zu werden, die die politische Kultur der Bundesre-
publik seit den 1990er Jahren in einer zuvor kaum fiir moglich gehaltenen Wucht zu
iiberschwemmen vermochten. Die seit dieser Zeit omniprisenten — und erneut das
Normativitétsprofil des 18. Jahrhunderts aufrufenden — Gegensatzpaare von Markt
versus Staat, Individuum versus Kollektiv, Unabhédngigkeit versus Gebundenheit,
Eigenverantwortung versus Fremdverpflichtung fallen dabei in eklatanter Weise
hinter die im spdten 19. Jahrhundert entdeckten solidaristischen Einsichten in das
rgleichzeitige Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens< (Alfred Fouil-
1ée) zuriick. Und sie machen damit einmal mehr deutlich, in welchem Ausmal es
im 20. Jahrhundert zu einem vollstindigen Abbruch der solidaritétstheoretischen
Aufbriiche dieser Zeit gekommen ist.

Der Begriff der Solidaritidt wird in den politisch-moralischen Selbstverstandi-
gungsdebatten der Gegenwart nahezu ausschlieBlich als soziales (Klein-)Grup-
penphidnomen oder als moralisches Tugendkonzept gehandelt, ohne noch im Blick
zu haben, dass die Solidaritét in der politischen Moderne von Anfang an — im be-
wussten Gegensatz zu >Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit< — als makrosoziologi-
sche Fundamentalkategorie zur Beschreibung der zunehmenden gesellschaftlichen
Abhiéngigkeits- und Verstrickungsverhiltnisse fungierte, die die sozialen Lebensbe-
dingungen moderner Gesellschaften in ihren nationalen wie internationalen Kontex-
ten heute mehr denn je kennzeichnen. Ob sich dieser dramatische Zerfallsprozess
der gleichermaBien sozialwissenschaftlich wie sozialmoralisch verfassten Solidari-
titssemantik des 19. Jahrhunderts, die die geschichts- und gesellschaftslosen Mo-
ralkonzepte der Aufkldrungsphilosophie ebenso zu erden wie zu beerben versuchte,
im 21. Jahrhundert — nach dem Ende der marktliberalen Euphorie der letzten Jahr-
zehnte — unveridndert fortsetzen wird, oder ob nun Zeit und Raum fiir eine erinnern-
de Aufarbeitung dieser Verlustgeschichte entstehen, ist gegenwirtig noch nicht ab-
sehbar.

- am 19.02.2026, 06:20:12. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839441817-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

