Gerhard Neumann

Die Welt im Fenster’
Erkennungsszenen in der Literatur

Nes-tu pas notre géomérie,
Jenétre, tres simple forme

qui sans ¢ffort circonscris

notre vie énorme?

Rainer Maria Rilke, Les fenétres III"

Wenn ich wahllos einen Satx hinschreibe
2.B. Er schaute aus dem Fenster so ist er
schon vollkommen.

Franz Kafka im Tagebuch2

Fensterszenen in der Literatur haben bislang wenig Interesse geweckt,
sie gehdren gewissermafien fraglos zum Inventar des Interieurs und sei-
ner Darstellung.? Literarische Fensterszenen sind ja auch bei weitem un-

*  Fur die Kompetenz und Sorgfalt bei der Redaktion dieses Textes sei Friederike Wurst-
horn sehr herzlich gedankt.

1 Rainer Maria Rilke: Samtliche Werke. 2. Bd.: Gedichte. 2. Teil. Hg. vom Rilke-Ar-
chiv in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke besorgt durch Ernst Zinn. Frankfurt a. M. 1963,
S. 587.

2 Franz Kafka: Schriften, Tagebticher, Briefe. Kritische Ausgabe. Hg. von Jiirgen Born,
Gerhard Neumann, Jost Schillemeit und Malcolm Pasley. Tagebiicher. Hg. von Hans-Gerd
Koch, Michael Miller und Malcolm Pasley. Frankfurt a. M. 1990, S. 30. (Kiirzel KKA T und
Seitenzahl; kiinftig im laufenden Text); Band Nachgelassene Schriften und Fragmente IT: Kiir-
zel KKA NII; Band Drucke zu Lebzeiten: KKA D; Apparatband A.

3 Eine grofle Ausnahme bilden die vorziiglichen Biicher von Heinz Briggemann: Das
andere Fenster: Einblicke in Hauser und Menschen. Zur Literaturgeschichte einer urbanen
‘Wahrnehmungsform. Frankfurt a. M. 1989; Heinz Briiggemann: Architekturen des Augen-
blicks. Raum-Bilder und Bild-Raume einer urbanen Moderne in Literatur, Kunst und Archi-
tektur des 20. Jahrhunderts. Hannover 2002. Vgl. aber auch die frithe Studie von August
Langen: Vorstellungsformen in der deutschen Dichtung des 18. Jahrhunderts. Rahmenschau
und Rationalismus. Neudruck Darmstadt 1965; Gotthardt Frithsorge: Fenster. Augenblicke
der Aufklarung tiber Leben und Arbeit. Zur Funktionsgeschichte eines literarischen Motivs.
In: Euphorion 77 (1983), S. 346-358; Einblicke — Ausblicke. Fensterbilder von der Romantik
bis heute. Katalog der Ausstellung zu den Ruhrfestspielen Stadtische Kunsthalle Recklinghau-
sen 1976; Judith Holstein: Fenster-Blicke. Zur Poetik eines Parergons. Diss. Tiibingen 2004;

Erkennungsszenen in der Literatur 215

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheinbarer als diejenigen, die sich, von der Kunstwissenschaft durchaus
beachtet, als >gerahmte Rahmung« in der Malerei einstellen.* Um den
Umriff meines Themas anzudeuten, wende ich mich zu Beginn einem
der berihmtesten Texte des 20. Jahrhunderts zu; ndmlich Franz Kafkas
Erziahlung »Das Urteil«, die mit einer solchen Fensterszene ihren Anfang
nimmt. Es heif}t da:

Es war an einem Sonntagvormittag im schonsten Frihjahr. Georg Bende-
mann, ein junger Kaufmann, saf} in seinem Privatzimmer im ersten Stock
eines der niedrigen, leichtgebauten Hiuser, die entlang des Flusses in einer
langen Rethe, fast nur in der Héhe und Farbung unterschieden, sich hin-
zogen. Er hatte gerade einen Brief an einen sich im Ausland befindenden
Jugendfreund beendet, verschlof§ ihn in spielerischer Langsamkeit und sah
dann, den Ellbogen auf den Schreibtisch gestiitzt, aus dem Fenster auf den
Fluf3, die Briicke und die Anhéhen am anderen Ufer mit ihrem schwachen
Griin. (KKA D,43)

So weit Kafka. Hier ist ein junger Mann am Fenster seines Privatzim-
mers, der in die Offentlichkeit der Stadtlandschaft blickt und sich zu

Helmut Lethen: Blindfelder des Textarchivs. Vom Fenster zum Raster — und zurtick. In: Petra
Josting/Walter Fiahnders (Hg.): »Laboratorium der Vielseitigkeit«. Zur Literatur der Weima-
rer Republik. Festschrift fiir Helga Karrenbrock zum 60. Geburtstag. Bielefeld 2005, S. 19-30;
Veronika Schneider/Beatrix Birken/Evangelia Karamountzou (Hg.): Das Fenster in der Lite-
ratur. Eine Geschichte der freien Sicht. Frankfurt a. M. 2000; Harro Segeberg: Rahmen und
Schnitt. Zur Mediengeschichte des Sehens seit der Aufkliarung. In: WW 43 (1993), S. 286-
301. Vorstudien zu meiner vorliegenden Darstellung: Gerhard Neumann: »Tanzen mufl man
sie sehenl« Der Walzer in Goethes »Werther«. In: Bewegung im Blick. Beitrige zu einer thea-
terwissenschaftlichen Bewegungsforschung. Hg. von Claudia Jeschke und Hans-Peter Bayer-
dorfer. Berlin 2000, S. 138-153; Ders: Landschaft im Fenster. Liebeskonzept und Identitat
in Robert Musils Novelle »Die Vollendung der Liebe«. In: Neue Beitrige zur Germanistik 3
(2004), Heft 1, S. 15-31; Ders.: Ausblicke. E.T.A. Hoffmanns letzte Erzdhlung »Des Vetters
Eckfenster«. In: >Hoffmaneske Geschichte«. Zu einer Literaturwissenschaft als Kulturwissen-
schaft. Hg. von Gerhard Neumann. Wiirzburg 2005, S. 223-242. Soeben erschienen: Rolf
Selbmann: Eine Kulturgeschichte des Fensters von der Antike bis zur Moderne. Berlin 2010.
Selbmanns materialreiches Buch gibt zum ersten Mal die Verbindung von systematischer Per-
spektive, wie Schmoll gen. Eisenwerth sie bereits versucht hatte, mit einer historischen Aus-
richtung der Argumentation. In Selbmanns Buch findet sich eine ausfithrliche Bibliographie.

4 Vg. Johannes Langner: Zu den Fenster-Bildern von Robert Delaunay. In: Jahrbuch der
Hamburger Kunstsammlungen 7 (1962), S. 67-82; Erik Forssman: Fensterbilder von der
Romantik bis zur Moderne. In: Festschrift Konsthistoriska Studier tillignade Sten Karling.
Stockholm 1966, S. 289-320; J.A. Schmoll gen. Eisenwerth: Fensterbilder. Motivketten in der
européischen Malerei. In: Beitrage zur Motivkunde des 19. Jahrhunderts. Studien zur Kunst
des neunzehnten Jahrhunderts. Bd. 6. Ansbach 1970, S. 13-165; Giinter Neuhardt: Das Fen-
ster als Symbol. Versuch einer Systematik der Aspekte. In: Symbolon. Jahrbuch fir Symbolfor-
schung. Neue Folge, Bd. 4. Hg. von Ernst Thomas Reimbold. Kéln 1978, S. 77-91. Neuhardt
konzentriert sich auf die antike Geschichte des Motivs unter dem Aspekt des Himmelsfensters
als Ort der Grenziiberschreitung zwischen tibernatiirlicher und diesseitiger Welt.

216 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

orientieren sucht. Er hat gerade einen Briefdialog mit einem fernen
Freund gefiihrt, in dem er tiber sich selbst und seine Stellung in der Welt
rasoniert — die Szene am Fenster und an dem Schreibtisch, der davor
steht, schafft so etwas wie einen rituellen Erkenntnis-Raum zwischen
Offentlichkeit und Intimitit, dessen Ertrag sich (in der gegebenen Situa-
tion) soeben in einem Brief niedergeschlagen hat. Nun aber entschliefit
sich Georg, dem Vater, der noch in derselben Wohnung im Hinterzim-
mer lebt, den Brief, der (wie man spiter erfihrt) sein erotisches, famili-
enpolitisches und 6konomisches Lebenskonzept enthilt, zur Beurteilung
und Billigung vorzulegen. Es heiflt weiter im Text:

Mit diesem Brief in der Hand war Georg lange, das Gesicht dem Fenster
zugekehrt, an seinem Schreibtisch gesessen [...]. Endlich steckte er den Brief
in die Tasche und ging aus seinem Zimmer quer durch einen kleinen Gang
in das Zimmer seines Vaters, in dem er schon seit Monaten nicht gewesen
war. (KKA D,49)

Man weif}, wie die Sache weitergeht und zu Ende kommt: An dem Ge-
sprach tiber den Brief an den Petersburger Freund - und die in thm ent-
haltene Selbst-Deutung — entziindet sich Schritt um Schritt ein Rededuell
zwischen Vater und Sohn, das zu einem Kampf auf Leben und Tod wird
und zur Verurteilung des Sohnes durch den Vater »zum Tode des Ertrin-
kens« fithrt; einem Urteil, dem dieser sich am Ende widerstandslos un-
terwirft. Georg eilt die Treppe hinunter, schwingt sich — ausgezeichneter
Turner, der er zum Stolz seiner Eltern gewesen war (KKA D,60/61) -
iber das Brickengeldnder, stiirzt in den Fluf§ und ertrinkt.

Bei Betrachtung dieser Situation wird beispielhaft deutlich: Die Fenster-
szene, das Sinnieren einer Person (meist in einem Dialog mit einer zweiten)
beim Blick nach draufien, kann als ein Orientierungsritual aufgefafit wer-
den. Denn in der Situation am Fenster ereignet sich ein Doppeltes: Wahr-
nehmung der Welt und zugleich versuchsweise Belehnung dieser Welt und
der mit ihr ins Verhaltnis gesetzten Person mit Sinn. Das Grundmuster der
so verstandenen literarischen Fensterszene als Orientierungsritual ist der
Dialog, bald mit einem abwesenden, bald mit einem anwesenden Partner
gefiihrt, im vorliegenden Text also mit dem Freund und dem Vater: als ein
Prozef} einer versuchten Wechselerkennung und der mit dieser verkniipf-
ten Welterkennung. Georgs Brief ist — so betrachtet — als ein zweites, ima-
gindres Fenster zu verstehen, das sich nach innen wie nach auflen 6ffnet.

Erkennungsszenen in der Literatur 217

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Modellhafte dieser Kafkaschen Erkennungs-Szene am Fenster
wird noch dadurch verstirkt, dafy der Autor bekennt, er habe bei der
Arbeit am »Urteil« zunichst daran gedacht, einen Krieg darzustellen,
eine Menschenmenge sollte tiber die Briicke herankommen.” Dann habe
sich aber die Geschichte unter seinen Handen >gedreht< und sei in den
Familienkreis und seine Konfigurationen eingeschwenkt.® Der Dialog ist
also (probeweise) im Spannungsfeld von privater wie 6ffentlicher Kom-
munikation angesiedelt — Kafka nennt es den »Menschenverkehr«.”

Die hier betrachtete Fenstersituation, wie sie Kafka inszeniert, zeigt
also beispielhaft die (auf den ersten Blick) unauffillige Einbettung von
derartigen Orientierungsritualen in den laufenden Text, ihr Unschein-
barwerden in diesem; trotz ihrer Schlisselbedeutung fur das geschilderte
Geschehen. In der Malerei dagegen sind Fensterszenen wohl deshalb
nicht so leicht zu tibersehen, weil sie ihrerseits immer schon durch den
Rahmen (im buchstdblichen Sinne) betrachtet werden,® in den sie gefafit
sind. Denn der Bilderrahmen, der das Fensterbild in der Malerei um-
schliefit, ist ja in der Tat ein weiteres Fenster zur Weckung von Aufmerk-
samkeit, das sich auf das erste Fenster hin offnet: ein Blick des Betrach-
ters also, der seinen Focus auf den Blick des betrachteten Betrachters
richtet.

Meine Uberlegungen, die hier zu der literarischen Fensterszene ange-
stellt werden sollen, sind denn auch urspriinglich durch Beobachtungen
an gemalten Fensterszenen angestoflen worden. Ich méchte im Folgen-
den den Ertrag dieser Bild-Beobachtungen kursorisch mitteilen und da-
bei neun Typen von gemalten Fensterszenen in Vorschlag bringen.? Vor

5 Vgl. Brief an Felice Bauer vom 2. Juni 1913.

6 KKA DA,86 »[...] wollte ich [...] einen Krieg beschreiben, ein junger Mann sollte aus
seinem Fenster eine Menschenmenge iiber die Briicke herankommen sehn, dann aber drehte
sich mir alles unter den Hénden.«

7 Brief an den Vater KKA NII,185 »[...] daff Du ja von meinem Menschenverkehr eigent-
lich gar nichts erfuhrst [...]J«

8 Hier ist die Bedeutung des Umstandes hervorzuheben, daf} zahlreiche Maler die Rah-
mungen ihrer Bilder selbst vornehmen und die Rahmen selbst in Bezug zu dem Bild gestalten.

9 Fir das Verstandnis des Fensterbildes in der Kunstgeschichte ist die grofie Studie von
J-A. Schmoll gen. Eisenwerth: Fensterbilder (wie Anm. 4) unerlaflich. Diese Abhandlung ist
eigentlich eine Geschichte dieses Motivs in nuce, mit einer Fiille von Material und dem Ent-
wurf einer systematisch-historischen Deutung. Die leitende These: Das Motiv des Fenster-
bildes ist als ein »wesenhaftes Ordnungselement« (S. 150) aufzufassen. Es lebt aus der Dia-
lektik von Raumtiefe und gerahmter Fliche (S. 151). Eingelagert in diese Grofistruktur sind
die Dialektiken von Figur und Grund, Ferne und Nihe, Licht und Dunkel (S. 151). Diese
Dialektik wird erst durch die Maler des 20. Jahrhunderts, an ihrer Spitze Delaunay (S. 146)

218 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diesem Hintergrund wire dann das Strukturmuster literarischer Fen-
sterszenen anhand zweier fiir diesen Zusammenhang wegweisender Tex-
te zu erldutern: E'TA. Hoffmanns Erzidhlung »Des Vetters Eckfenster«"
und Stendhals Roman »La chartreuse de Parme«.!!

1. Einen ersten Typus gemalter Fensterszenen kénnte man mit dem Titel
'Blick ohne Figur« charakterisieren. Als Beispiel hierfiir dient mir ein Ge-
malde des dénischen Malers Christen Dalsgaard (1824-1907) mit dem
Titel »En fiskers sovekammer« (1853).

Das Bild zeigt den kargen Schlafraum eines Fischers. Das Bett links er-
scheint vom Bildrand angeschnitten; ein Uberrock und ein Spiegel - der
seinerseits ein imagindres Fenster nach innen 6ffnet — hingen an der
‘Wand, Taue und Anker, im rechten Bildteil auf einer Bank wie auf dem
Boden liegend, mogen eine allegorische Anspielung sein. Als das Beson-
dere dieses Fensterbild-Typus ist hervorzuheben, daf} hier kein schauen-
des Auge einer im Bild dargestellten Figur im Spiel ist, sondern nur eine
einzige (anonyme) Blickrichtung (perspektivisch leicht nach rechts ver-
setzt) konstruiert erscheint, in die der Betrachter vor dem Bild seinerseits
unvermerkt hineingezogen wird. Das Fenster, durch den Bildrahmen an
seiner oberen Kante angeschnitten, ist durch Sprossen geteilt und zeigt
halb Glastransparenz, durch ein Gittermuster parzelliert, und halb direk-
ten Blick auf den Meereshorizont draufien, der dem ganzen, gleichsam
aufgehdngten Raum von aufien Stabilitat und Haftung verleiht. Wenn die-
ses Gemilde die Lenkung des Blicks selbst zum Thema hat, wie man be-
haupten kann, dann tut es dies in gehoriger Differenzierung: Die Schwelle

(fenétres simultanées 1912) und Matisse (S. 129), aufgelost. Schmoll erarbeitet eine differen-
zierte Typologie des Fensterbildes, gibt etwa ein Dutzend Klassifizierungsvorschlige: figuren-
lose Fenster; Riickenfiguren am Fenster; seitliche Ansicht der Figuren; verinnerlichte oder
nach auflen schauende Figuren; titige oder nachdenkliche (sinnierende) Figuren; mehr weib-
liche als ménnliche Figuren: wartend oder neugierig; das Fenster: der Platz fiir einsame Men-
schen (19. Jahrhundert); Bildnisse und Kiinstlerportrits mit Fenster; das Paar im Fenster.

10 E-TA. Hoffmann: Des Vetters Eckfenster. In: Ders.: Spate Werke. Darmstadt 1965,
S. 595-622.

11 Stendhal: Die Kartause von Parma. Anmerkungen und Nachwort von Rainer Warning.
Miinchen 1988. Zitatnachweise nach dieser Ausgabe kiinftig im laufenden Text.

Erkennungsszenen in der Literatur 219

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Fensters zwischen innen und auflen kann auf zweifache Weise tiber-
schritten werden: in direktem Zugriff auf die Welt und ithren Horizont;
oder gefiltert durch ein transparentes, gleichsam gerastertes Medium.

=

A

Abb. 1: Christen Dalsgaard: »En fiskers sovekammer« (1853)
Den Hirschsprungske Samling, Kopenhagen

2. Der zweite Bildtypus, den ich hervorheben méchte, operiert mit ei-
ner menschlichen Figur, die als Blickende in die gemalte Fenstersituation
integriert ist. Ich mochte ihn nennen: >Einzelfigur — meist in Riickenan-
sicht — vor dem Fenster«. Zu diesem Typus kann bemerkt werden, dafl
in der Malerei hiufig eine einzelne Figur allein Trager des Fensterblickes
ist, also ein moglicher Blickdialog eher den literarischen Fensterblicken
vorbehalten bleibt. Fur den hier in Frage stchenden zweiten Bildtypus
gebe ich im Folgenden drei verschiedene Beispiele. Das erste ist ein Ge-
mélde von Anna Ancher (1859-1935) mit dem Titel »Pigen 1 kekkenet«
(1886):

220 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 2: Anna Ancher: »Pigen 1 kekkenet« (1886)

Aarhus Kunstmuseum, Aarhus

Hier erscheint eine Figur im Blickfeld des Bildes, deren Aufmerksamkeit
auf das Tun auf dem Kiichentisch gerichtet ist; deren Blick aber nicht
selbst wahrnehmbar wird, da sie dem Beschauer den Riicken zukehrt.

Erkennungsszenen in der Literatur 221

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In diesem Gemaélde wird der Blick nach drauflen nicht gesucht; und
zwar, weil die Gestaltung des Raums dies gar nicht gestattet. Der Blick
nach drauflen wird durch einen filternden Vorhang versperrt, der tiber
das Sprossenfenster gezogen ist; durch den Vorhang fillt gelbgoldenes
Sonnenlicht ins Innere, das seinen Schein bis auf die Kiichenwand links
fallen laf3t. Eine spaltbreit geoffnete Tiire am rechten Bildrand, die Tiir-
6ffnung von diesem angeschnitten, zeigt den Teil eines dhnlichen Fen-
sters mit Sprossenaufteilung im Nebenraum. Der hier geoffnete Raum
ist reines Interieur, nach draufien wird kein Blick vermittelt. Dabei ist es
das Spiel mit mehreren Rahmungen, dem der Blick des Betrachters sich
gleichzeitig ausgesetzt sicht. Es handelt sich um eine stumme, ja gedriick-
te Szene, gepragt durch den niedrigen Status der dargestellten, den Blick
senkenden Dienstbotenfigur.

Mein zweites Beispiel fiir den genannten zweiten Bildtypus (Einzelfi-
gur — meist in Riickenansicht — vor dem Fenster) stammt von Moritz
von Schwind (1804-1871). Es ist »Morgenstunde« betitelt und mag um
1860 entstanden sein.

Abb. 3: Moritz von Schwind: »Morgenstunde« (um 1860)
Schack-Galerie, Miinchen

222 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Thema des Bildes ist die Arbeit des Lichts und seiner Abstufungen
im Hinblick auf das Dunkel, das ihm widersteht und das es zu erhellen
gilt. Naturgemaf? ist dieses Spiel des Lichts auf der Schwelle zum Dunkel
das Thema vieler gemalter Fensterbilder; es steht meist im Wechselspiel
mit dem Thema der den Blick im Bild steuernden Figur(en). Im vor-
liegenden Gemalde ist es wieder eine einzelne Figur, die dem Beschau-
er den Riicken zukehrt. Das Auffallende an dieser Bildpragung ist die
leicht exzentrische Monofokalitat. Der Blick des Beschauers verschmilzt
gewissermaflen mit dem der dargestellten weiblichen Figur und folgt die-
sem unwillkiirlich durch die freie Luft ins Offene des bewaldeten Hiigels
und des Hochgebirges. Diese einsinnige Perspektive nach drauflen wird
gestiitzt durch die Verschlieflung (oder Erblindung) der drei anderen im
Zimmer sich einstellenden gerahmten Offnungen, die zwar theoretisch
weitere Durchblicke erschliefien konnten, dies hier aber nicht tun. Denn
das zweite Fenster links im Bild ist durch einen Vorhang verschlossen, an
dessen Réindern etwas Licht einsickert; der Spiegel zwischen den beiden
Fenster6ffnungen ist blind, und der halb gedffnete Bettvorhang schlief3-
lich gibt den Blick nur frei auf ein gedecktes Weif} und ein hinter diesem
sich ausbreitendes undurchdringliches Dunkel, welches das Rétsel der
Intimitdt in einer ansonsten serenen Welt in Szene setzt. Diesem unheim-
lichen Dunkel der Intimitit ist der so freigebig gedfinete Alpenblick ent-
gegengesetzt.

Das dritte Beispiel fiir den von mir als zweiten reklamierten Bildtypus
der>Einzelfigur vor dem Fenster«liefert der amerikanische Maler Edward
Hopper (1882-1967) mit seinem Gemailde »Morning Sun« (1952).

Das Bild Hoppers zeigt eine weibliche Figur im Negligé, auf dem auf-
geschlagenen Bett sitzend; sie ist dem Morgenlicht ausgesetzt, welches
durch das (am Bildrand angeschnittene) Fenster strémt; oder vielleicht
genauer gesagt: Sie ist dem Morgenlicht zugewendet, den Blick in die grel-
le Lichtquelle gerichtet. Es ist ein kaltes Licht, das hier ins Bild dringt,
ohne jeden Zauber der Intimitit, und die Sphére, in der die ganze Situa-
tion angesiedelt ist, tragt zu dieser Kélte bei: ein ins Frostige gewendetes
morgendliches Orientierungsritual. Das schiitzende Rollo ist hochgezo-
gen, das von auflen eindringende Licht wirft ein weiteres Scheinfenster
an die linke Wand, welches undurchdringliche Helle suggeriert. Was
aber der Blick nach auflen zeigt, ist nicht das Weltordnung Vermittelnde

Erkennungsszenen in der Literatur 223

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des landschaftlich Anderen, das als das Eigene erkannt werden kénnte,
sondern das Figene, das durch Vervielfachung verfremdet ist: namlich
abermals nur eine Serie von Fenstern. Sollte es der entleerende Blick auf
die Serialitit der modernen Welt sein, der hier in Szene gesetzt wird;
der Blick in eine Freiheit, die Negativitit bleibt; sollte es der Blick auf
die Serialitit des Erlebens und des Darstellens sein, auf welche hier auf-
merksam gemacht ist?

Abb. 4: Edward Hopper: »Morning Sun« (1952)
Columbus Museum of Art, Ohio

3. Der dritte von mir postulierte Bildtypus kénnte durch folgenden Ti-
tel gekennzeichnet werden: >Einzelne Figur samt Unschéarfe der Fenster-
schwelle«. Thema der Darstellung und Aushandlung des malerischen
Mehrwerts ist hier also weder der >Blick ohne Figur< noch die dargestell-
te blickende (menschliche)' Figur, sondern das Oszillieren der Grenze

12 Es kann auch ein Tier sein: Vgl. Franz Marcs Gemilde »Hund vor der Welt« oder
»Der weifle Hund« (1912), das Johannes Langner einer eindrucksvollen Interpretation, im
Vergleich mit Anselm Feuerbachs »Iphigenie« von 1871, unterzogen hat. Johannes Langner:
Iphigenie als Hund. Figurenbild im Tierbild bei Franz Marc. In: Franz Marc 1880-1916.
27.8.-26.10.1980. Stadtische Galerie im Lenbachhaus Miinchen, Katalog. Miinchen 1980,
S. 50-73.

224 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwischen Innen und Auflen.”® Als erstes Beispiel hierfiir kann ein Ge-
milde Fritz von Uhdes (1848-1911) namhaft gemacht werden, das »In
der Verandatiir« (1902) heifit und in der Miinchner Neuen Pinakothek

zu sehen 1st.

Abb. 5: Fritz von Uhde: »In der Verandatiir« (1902)
Neue Pinakothek, Miinchen

Dieses Bild verzichtet auf eine eindeutig bestimmte Grenze zwischen In-
nen und Auflen, wie sie ein Fenster tiblicherweise setzt. Zwar gibt es im
Mittelgrund ein weit geofinetes Fenster, das einen Blick auf die Land-

13 Es war Giorgio Agamben, der diese Struktur der oszillierenden Schwelle zwischen zwei
Groflen notorisch gemacht hat. Giorgio Agamben: Das Offene. Der Mensch und das Tier.
Frankfurt a. M. 2003.

Erkennungsszenen in der Literatur 225

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaft (oder den Garten) drauflen gestattet. Aber sein Rahmen ist durch
eine Pflanze tiberwuchert und durch einen Spiegeleffekt im gedffneten
Fenster zu einem gebrochenen Umrif} gemacht. Die Intimititszone des
Zimmers - oder genauer gesagt: die Schwelle zwischen den hintereinan-
der gelagerten beiden Rdumen, Veranda und Salon —, also zwischen dem
Drauflen der Landschaft und dem Drinnen, das von der lesenden Figur
beherrscht wird, zeigt sich nun aber als vielfach relativiert. Da ist die of-
fene Verandatir in dem durch Spiegelung des Fensters im Hintergrund
gebrochenen Rahmen. Da ist das aufgeschlagene Buch in der Hand der
Lesenden, das ein Fenster ins innere Imagindre 6ffnet. Da ist das vom
Bildrand links angeschnittene Sprossenfenster zwischen vorderem Salon
und hinterer Veranda. Da ist der Pfeilerspiegel zwischen diesem Fen-
ster und der Binnentiir, der einen Blick auf die Riickseite des vorderen
Zimmers freigibt. Da ist schliefllich der Spiegel- oder eher Bildrahmen
an der rechten vorderen Wand, dessen Inneres dunkel bleibt. So bietet
Fritz von Uhdes Bild eine komplexe Konstruktion einer durch vielfache
Brechung des Rahmens gewissermaflen doppelt geschiitzten Intimitit;
in Szene gesetzt durch eine gebrochene Fensterflucht, die eine Uberkreu-
zung verschiedener Blick-Perspektiven nahelegt.

Ein weiteres Beispiel fiir eine solche Figuration >geschiitzter« Intimi-
tat durch >Unschirfe der Fensterschwelle< bietet dann George Hendrik
Breitners (1857-1923) Gemiélde »Het oorringetje« (1893).

In einer Art narzisstischem Blick verwandelt sich der Spiegel, der von
einer Frau benutzt wird, die ein Schmuckstick anlegt, zu einem Fen-
ster nach innen, das in seiner Raum-Tiefe das auf den Garten gerichtete
Fenster zeigt. Es ist dies Gezeigte aber ein doppelt bestimmtes Innen:
das Interieur des Zimmers zum einen, dessen halb gedfinete Tir den
Blick ins ratselhaft Dunkel der hauslichen Intimitat sich verlieren laft;
die imaginire Innerlichkeit der Frau, die sich vor dem Spiegel schmiickt,
zum anderen.

Und schliefilich sei noch eine letzte Variation des Bild-Typus der >Un-
schirfe der Grenze zwischen Innen und Aufiens, die sich an der Fenster-
schwelle duflert, hier vorgestellt. Es ist die Zeichnung von Ida Apple-
brook (*1985) mit dem Titel »Hotel Taft« (1979/80).

Hier ist es das Rollo, der Vorhang im Fenster selbst, der, momentweise
alternierend, Intimitat schiitzt und Indezenz offenbart, also das Verbor-

226 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gene aufbricht, die Intimsphare verletzt. Es werden dabei zwei konkur-
rierende Perspektiven des Fensterblicks — der diesmal von auflen nach
innen fihrt'* — durchgespielt; genauer gesagt: Es wird die »jalousie«< in
threm funktionalen und affektiven Doppelsinn (Rollvorhang und Eifer-
sucht) heraufgerufen.

4. Einen vierten Bildtypus, den man in den hier behandelten Zusam-
menhang stellen kénnte, brachte dann die flieflende Grenze tiberhaupt
zwischen Figur und eigentlich perspektivierendem Fenster hervor; also
letztlich die Unméglichkeit, tiberhaupt eine feste Schwelle zwischen In-
nen und Auflen auszumachen. Diese Szene verdeutlicht eine Skizze von
Edgar Degas (1834-1917), welche »Frau am Fenster« (1871/72) betitelt
ist.

Edgar Degas’ Darstellung der »Frau am Fenster« zeigt eine durch Licht
ausgefranste Grenze zwischen Balkonfenster-Rahmen und Umrif} der Fi-
gur, die, als Repoussoir, in diesem Halblicht, in dieser raumlichen Halb-
schlichtigkeit ihren Platz hat. Es ist ein gleichsam schaumiger Ubergang
zwischen Innen und Aufien, der sich hier gewahren lafit; besser gesagt:
Weder ein Innen noch ein Aufien werden hier klar artikuliert.

5. Einen fiinften Bildtypus der Fensterszene nenne ich den der »ein-
zelnen Figur in geschlossenem Aufmerksamkeitsraume. Ein starkes Bei-
spiel hierfur bietet Albert Edelfelt (1854-1905) mit seinem Gemalde des
Titels »Louis Pasteur« von 1885, das sich im Musée d’Orsey in Paris
befindet.

Das Bild zeigt einen Schopfungsaugenblick, den Erkenntnis-Moment
des genialen Wissenschaftlers, im Sinne einer radikalen Verinnerlichung
und Abschlieflung monomanischer Aufmerksamkeit. »Was kiinstlich
ist, verlangt geschloss’nen Raum«, sagt Homunkulus einmal in Goethes
Faust-Dichtung.” Aus einem unsichtbaren Fenster kommt von rechts
Licht, das den Wissenschaftler beleuchtet, der den Inhalt einer Phiole
betrachtet. Der tibrige Raum liegt in ddmmernder Triibe. Die beiden
sichtbaren Fenster im Mittel- und Hintergrund sind durch Vorhiange ab-
gedunkelt. Das Licht spendende Fenster selbst liegt auflerhalb des Blick-
feldes.

14 Die genannten Studien von Briiggemann (wie Anm. 3) konzentrieren sich vorwiegend
auf den Blick von aufien durch das Fenster ins Innere, namentlich in der Welt der Stadte.

15 Johann Wolfgang Goethe: Samtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespriche. Bd. 7/1:
Faust. Texte. Hg. von Albrecht Schéne. Frankfurt a. M. 1994, S. 280, Vers 6884.

Erkennungsszenen in der Literatur 227

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 6: George Hendrik Breitner: »Het oorringetje« (1893)
Museum Boijmans Van Beuningen, Rotterdam

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|
] i
i| II

b |
Al

f

--""""-—
Py

e o

Abb. 7: Ida Applebrook: »Hotel Taft« (1979/80)

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 8: Edgar Degas: »Frau am Fenster« (1871/72)
Courtauld Institute Galleries, London

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 9: Albert Edelfelt: »Louis Pasteur« (1885)
Musée d’Orsey, Paris

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Einen sechsten Bildtypus des Fensterblicks kénnte man unter die
Devise »ausgestellter Intimitét« eingeordnet sehen. Dieses exhibitionisti-
sche Muster setzt beispielsweise eine Bildserie mit dem Titel »True Fal-
sies« (etwa: >wahre Falschungen in Szene. Mein hier herangezogenes
Exemplar dieser Serie steht unter der Uberschrift »Vermeer 2«.

Abb. 10: True Falsies: »Vermeer 2«

Es ist kein Zufall, dafi hier eine Kontrafaktur von Johannes Vermeer ins
Spiel gebracht wird: Ist dieser doch einer der grofiartigsten Maler von
Fensterszenen mit von links einfallendem Licht. »Die wahre Falschung«
siberhéht« nun aber die serene Lichtregie eines Vermeerschen Fenster-
bildes durch erotische Provokation.'® Man vergleiche das hier in An-
spruch genommene Beispiel mit einem Gemilde von Johannes Vermeer
(1632-1675) selbst, etwa mit dem Bild »De keukenmeid« (1658-60), das
sich im Rijksmuseum Amsterdam befindet.

16 Falsies heiflen z.B. Schaumgummieinlagen im BH.

232 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 11: Johannes Vermeer: »De keukenmeid« (1658-60)
Rijksmuseum, Amsterdam

7. Einen siebten Bildtypus mochte ich als den der >gesprengten Intimitétc
bezeichnen. Als Beispiel dient mir Ernst Ludwig Kirchners (1880-1938)
Gemalde »Interieur« (1915).

Hier geht es, genaugenommen, um die Subversion dessen, was die Tra-
dition der kunsthistorischen Forschung >Interieur< genannt hat. Hier wird
einerseits ein biirgerliches Wohnzimmer mit einer Familien-Konfigura-
tion — Vater, Mutter, Kind, Hund und Katze — gezeigt; andererseits aber
erscheinen die Zimmerwénde als nach innen gekehrte, fast bunkerartige

Erkennungsszenen in der Literatur 233

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hiuserfronten, also Aufienansichten, an deren einer, ndmlich der rechten,
sich Bilder, gleich blinden Spiegeln zeigen. Auf der linken Wand findet
sich eine Art Biicherbrett, das leicht mit einem hoch angesetzten Balkon
verwechselt werden kénnte. Der Blick nach draufien ist mit Vorhingen
drapiert, die die Sicht auf so etwas wie eine Bithne mit einer darauf agieren-
den Gestalt freigeben: eine theatralische Ironisierung der Fenster-Schwelle,
die doch traditionsgemaf} zwischen Innen und Auflen vermittelt.

Abb. 12: Ernst Ludwig Kirchner: »Interieur« (1915)
Pinakothek der Moderne, Minchen

8. Ein achter Bildtypus setzt eine weitere Subversion des Bildgenres >Inte-
rieur< in Szene: namlich in Form einer >Umstiilpung der Aufien- und der
Innenfokussierung. Ich gebe hierzu zwei Beispiele. Da wire zundchst
eine Zeichnung von Charles Frangois Daubigny (1817-1878), die »The
Boat-Studio« (1861) betitelt ist.

234 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 13: Charles Francois Daubigny: »The Boat-Studio« (1861)
Museum of Fine Arts, Boston

In diesem Bild 6ffnet sich nicht so sehr ein Fenster auf eine Landschaft;
vielmehr wird umgekehrt die Welt des Auflenraums in den Innenraum
des Bootes hereingeholt, der einem Atelier gleicht. Das Aufien wird durch
den schopferischen Akt gleichsam ins Innere gesaugt: Denn die Land-
schaft, die durch das Bootsfenster unmittelbar sichtbar wird, erscheint
jetzt auf dem Medium der Bildtafel, an der der Kiinstler gerade arbeitet,
wie in einem zweiten, dieser Innerlichkeit vorbehaltenen Fenster. An der
Wand des Raums lehnen weitere, gerahmte Bilder, die, gewissermafien
erblindet, dem Beschauer die Riickseite zukehren. Etwas Umgekehrtes
ereignet sich auf dem Bild, das ich als zweites Beispiel fiir den Bildtypus
»Umstiilpung der Aufen- und der Innenfokussierung« ausgewdhlt habe.
Es stammt von Teun Hocks und wird als »Untitled« (2001) bezeichnet.
Hier zeigt sich eine Schwelleniiberschreitung zwischen Innen und Au-
flen in entgegengesetzter Richtung. Das gerahmte Bild, das in eine Serie

Erkennungsszenen in der Literatur 235

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anderer Bilder eingereiht ist, wird selbst zum Fenster. Es erfolgt die Her-
austreibung des Innenraums in den Auflenraum durch den die Perspek-
tive tragenden und zugleich subvertierenden Betrachter, der sich hier als
Beobachter und geradezu als Forscher erweist.

Abb. 14: Teun Hocks: »Untitled« (2001)

9. Als neunten und letzten Typus des Fensterbildes méchte ich die pa-
radoxe Darstellung des >unsichtbaren Fensters« hervorheben. Ein pro-
minentes Beispiel hierfiir ist Johannes Vermeers Gemélde »De Schilder-
kunst«, das um 1665 entstand und im Kunsthistorischen Museum Wien
zu sehen ist.

An die Stelle des realen, Licht spendenden Fensters, das unsichtbar
bleibt, treten zwei imagindre: das entstechende Gemalde auf der Staffelei
einerseits; die Landkarte an der Wand andererseits, die ein Fenster auf
die sterra cognitac und >incognita< der Welt, ja des Kosmos 6ffnet. Man
konnte sagen, daf} es das unsichtbare Fenster ist, das auf dem Bild so
etwas wie einen stummen Dialog erzwingt; zwischen Maler und Modell
nimlich, und damit den Ubergang zum Narrativ der literarischen Fen-

236 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sterszene schafft. Auch hier verleiht der (Theater-) Vorhang der Schwelle
zwischen Innen und Auflen den Eindruck einer Inszenierung, einer thea-
tralen In-Szene-Setzung.

Abb. 15: Johannes Vermeer: »De Schilderkunst« (um 1665)
Kunsthistorisches Museum, Wien

Erkennungsszenen in der Literatur 237

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Durchgang durch die hier vorgeschlagenen neun Bildpragungen der
gemalten Fenster-Situation mag — in aller Abbreviatur — als Fokus fiir die
Argumentation tiber den literarischen Fenster-Blick dienen. Allen aufge-
zeigten Bildprigungen gemeinsam ist die unl6sbare, oder doch schwer zu
differenzierende Verbindung und Uberblendung von Fenster und Rah-
men. Die These, die meinen Uberlegungen zugrunde liegt, lautet: Die
Fensterszene in der Malerei zeigt vorwiegend einzelne Personen — das Fen-
ster dient als Dispositiv!’ der Blick-Ausrichtung, es fungiert, wenn man
es so ausdriicken will, als >Vor-Richtung« des Blicks. Und es geht dabei
primdr um das Fenster, nicht um die Person, die ihren Blick durch die-
ses lenken lafdt. Das heifdt aber, dafl der Fensterblick in der Malerei dem
Erkenntnisspiel auf der Grenze zwischen Innen und Auflen dient; einem
Schwellenphénomen, einer Ubergangsstelle, die der Rahmen des Fensters
setzt. Solche Fensterbilder spielen mit dem Blick auf den Blick: Sie richten
sich auf das Wahrnehmungsdispositiv des Fensters selbst.'®

Der Fensterblick in der Literatur dagegen, so wird meine These weiter-
gefiihrt, entwickelt sich nicht aus einer, sondern aus der Konfrontation
zweier Figuren angesichts des Fensters. Er ist nicht monoperspektivisch,
sondern vielmehr dialogisch strukturiert; er ist nicht stumm, sondern lebt
aus einem Narrativ, welches ihn zu einer Erkennungs-Szene, einer Situati-
on der Anagnorisis macht." Hier wird erzahlt; und zwar auf der Schwelle,
die das Fenster in der Spannung zwischen Innen und Auflen bildet; mit
der Absicht, Ich, Du und Welt zu erkennen und mit Sinn zu erfiillen.

Auch im literarischen Feld war es ein Kunstler, ein Schriftsteller, der die-
se — wenn man so will: poetologische — Struktur der Fensterszene scharf-
sichtig erkannte und auf einer halben Druckseite virtuos verdichtete. Ich
meine Charles Baudelaire in seinem Prosagedicht »Les fenétres«, das er
in der Sammlung »Le spleen de Paris« veréffentlichte.”” Indem Baudelaire

17" Den Begriff des Dispositivs entlehne ich hier und anderswo der Theorie Michel Fou-
caults; er wird im Sinne eines >Regelmechanismus« verstanden, eines >Gestaltungsantriebs<.
Auch die Vorstellungen von »Vorrichtung« (Vor-Richtung), ja von »>Apparat« liegen nahe.

18 Eine wichtige Studie zum Wahrnehmungsdispositiv des Rahmens (und des >Fensters<)
von seiten der medizinischen Psychologie hat der Hirnforscher Ernst Péppel vorgelegt: Der
Rahmen. Ein Blick des Gehirns auf unser Ich. Miinchen/Wien 2006.

19 Hier ist durchaus an die aristotelische Bestimmung der Erkennungsszene als eigentli-
chem Schliisselritual der Tragbdie gedacht; cine theatrale Restsubstanz wohnt diesem Ritual
auch im Gemilde noch inne.

20 Charles Baudelaire: (Fuvres. Texte établi et annoté par Y.-G. Le Dantec. Paris 1954,
S. 340. Kiinftig zitiert mit Seitenzahl im laufenden Text.

238 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeigt, wie aus der Situation des Beobachters am Fenster Geschichten ent-
stehen, liefert er eine vollkommene Diagnose des Phianomens. Der erste
Satz des kleinen Prosastiicks liefert die Experimentanordnung:

Celui qui regarde du dehors a travers une fenétre ouverte, ne voit jamais
autant de choses que celui qui regarde une fenétre fermée. Il n’est pas d’objet
plus profond, plus mystérieux, plus fécond, plus ténébreux, plus éblouissant
qu’une fenétre éclairée d’une chandelle. (S. 340)

Aus einer solchen Situation heraus, dem Blick in ein geheimnisvolles
Fenster im Kerzenlicht, beobachtet der Sprecher des Textes, seinerseits
durch ein Fenster, wie man nach dem Titel annehmen muf, eine alte
Frau und ihr Tun am Fenster. Er erfihrt die Fensteroffnung als schwarze
oder leuchtende Hohlung, aus der das Leben als Traum oder Schmerz
hervortritt: »un trou noir ou lumineux«. Und aus einem Nichts an In-
formation, Gesicht, Kleidern und Gesten, hat er die Geschichte dieser
Frau, ihre >Legendes, also das aus der Situation >Herauszulesendes, re-
konstruiert: »j’ai refait I'histoire de cette femme, ou plutdt sa légende«
(S. 340). Unter Tranen erzéhlt er diese sich selbst. Vielleicht wird man
thm vorhalten, ob er denn sicher sei, dafi seine Legende auch wahr ist?
Und er gibt selbst die Antwort: »Qu’importe ce que peut étre la réalité
placée hors de moi, si elle m’a aidé & vivre, a sentir que je suis et ce que
je suis?« (Ebd.)

Nicht auf die Wahrheit des Wirklichen kommt es an, sondern auf die
Geschichte, die aus der Fenstersituation heraustritt und hilft, die Welt
und das Ich zu modellieren, sich selbst und den anderen in der Erken-
nungsszene zu begreifen.

Mit der Frage nach dem Fensterblick ist ein grundsitzliches Thema der
Kulturgeschichte angeschnitten, und zwar in dreifacher Artikulation. Es
ist zum einen das Thema der Wahrnehmung der Welt. Es ist sodann
das Thema der Aufmerksamkeit und der Aufmerksamkeitslenkung als
fundamentale Treibkrifte des Weltverstehens. Und es ist schlieflich das
Thema der Ordnung des material Ungeordneten, also des >Aufraumens«
des Chaos der Eindriicke durch Rahmung des Blicks.

Erkennungsszenen in der Literatur 239

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dabei kann das Ereignis des Fensterblicks als einer Rahmung des
Wahrnehmungsvorgangs auf doppelte Weise aufgefafit werden: als eine
Rahmung, die sich schon im Kopf des Beobachters vollzieht, einerseits;
und zwar durch die Gehirnstrome, die das Bewufltsein bilden; und als
eine Rahmung durch den >Apparat« des Fensters andererseits, einer Grofi-
tat der Architektur,?! beim Auffassen der Eindriicke zu einer sinnvollen
Erscheinungswelt. Es handelt sich also zum einen um ein neuronales
Geschehen; und es handelt sich zum anderen um ein architektonisches
Ereignis, die aufeinander reagieren.

Der Hirnforscher Ernst Péppel schreibt in seinem fir das vorliegende
Thema bedeutsamen Buch »Der Rahmen« von 2006 mit dem Untertitel
»Ein Blick des Gehirns auf unser Ich«:

Die neuronalen Prozesse stellen den Rahmen bereit, durch den wir Zugang
zur Welt gewinnen: sie bestimmen, wie wir sie erfahren und wie wir uns zu
ihr verhalten.?

Ist damit die rahmenhafte Innenstruktur des Wahrnehmungsprozesses
bezeichnet, so markiert Péppel zugleich mit der Rahmungskraft des
Fensters als architektonischem Produkt auch dessen Aufienstruktur. Er
schreibt:

[...] mit dem Blick durch ein Fenster 6ffnet sich die Welt um mich, ich bin mit
anderen verbunden, und wenn ich meinen Blick zurticknehme, verliere ich
diese unmittelbare Verbindung; der Rahmen eines Bildes bestimmt das Feld
meiner Aufmerksamkeit. Alles, was geschieht, alles, was in uns geschieht, ist
immer schon in einen Rahmen gestellt.?®

Das heif3t aber: Rahmung ist zunichst ein Wahrnehmungsdispositiv un-
seres Gehirns; aber in der architekturalen Erfindung des Fensters kon-
kretisiert sich dieses Dispositiv gleichzeitig als ein Ordnungs-Apparat
in der dufleren Wahrnehmungswelt. Das Fenster, in diesem doppelten
Sinne verstanden, lenkt die Konstruktion dessen, was wir als Realitét
erfahren. Die von Péppel namhaft gemachte Wahrnehmungsstruktur ei-
nes nach innen wie nach auflen geéffneten Fensters gehort nun aber seit
langem zum unausgesprochenen Wissen bildender Kiinstler und lafit
sich, gewissermafien als implizites Formproblem, auch im Darstellungs-

21 Vgl. Vittorio Magnago Lampugnani (Hg.): The Architecture of the Window. Tokyo 1996.
22 Vgl. Péppel: Der Rahmen (wie Anm. 18): »Einen Rahmen findens, S. 18ff.
23 Ebd., S. 18.

240 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

feld von Gemalden auffinden: Das Problem wird vom Kiinstler, im Ge-
gensatz zum Wissenschaftler, durch Gestaltung zur Diskussion gestellt,
jedoch nicht explizit gemacht — und zwar als fundamentales Problem
jeden >realistischen< Darstellungsvorgangs: als Problem der Rahmung.

So ist beispielsweise Edward Hopper einer jener Kiinstler, die sich in
fast jedem ihrer Bilder nicht nur der Fenster-Problematik, sondern auch
der tber diese hinausgehenden (und sie theoretisch iiberschreitenden)
Rahmen-Problematik annehmen. Besonders ergiebig fiir diesen Zusam-
menhang ist ohne Zweifel Hoppers Bild »Hotel Lobby« von 1943, das
sich im Indianapolis Museum of Art befindet.

Abb. 16: Edward Hopper: »Hotel Lobby« (1943)
Indianapolis Museum of Art, Indianapolis

Das Gemalde stellt, in der Wiedergabe einer Empfangshalle in einem
mittelklassigen Hotel, die Frage nach der Wahrnehmung und den Rah-
mendispositiven zur Diskussion, die Bedingung der Méglichkeit ihres
Zustandekommens sind; und zwar unter der Hand, aber dabei auf

Erkennungsszenen in der Literatur 241

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hochst komplexe Weise.? Das Hotel, als urbane Institution, und speziell
seine Lobby, ist in ausgezeichneter Weise der Ubergangsort, das >Relais«
im urspringlichen Sinne,* zwischen Innenwelt und Auflenwelt in der
Kultur; zwischen privater und 6ffentlicher Sphare. Als der Ort, an dem
sich Strome des Menschenverkehrs tiberkreuzen oder mischen, ist die
Hotel-Lobby gleichzeitig eine Art Heterotop oder Experimentierfeld,® in
dem Rahmungen der Wahrnehmung aufscheinen, sich artikulieren, Be-
ziige sichtbar machen und wieder verschwinden lassen: in einem fluktu-
ierenden Spiel stets neuer Konfigurationen. Hoppers Bild »Hotel Lobby«
macht auf virtuose Weise ein Ensemble solcher sich tiberschneidender,
synchroner wie asynchroner, gebrochener wie geschlossener Rahmun-
gen sichtbar.

Das Spiel beginnt, im Sinne der Leserichtung des Bildes, mit einer
gebrochenen oder besser gesagt >offenen< Rahmung: dem Holz- und
Glas-Rand der Eingangstiir in das Hotel, ganz links im Bild, als einer
Begrenzung des Blickes. Die Loge des Portiers wird konturiert durch
die gleichfalls gebrochene Rahmung der beiden kannelierten Saulen,
die eine Holzwolbung tragen. Eine weitere, ebenfalls nur unvollstandig
sichtbare Rahmung bildet die Tiir im Hintergrund, die sich tber ein
schwaches Weif in die Dunkelheit 6ffnet beziehungsweise in dieser ih-
ren Fokus verliert — eine beunruhigende Rahmendisposition. Auch die
durch das Teppichmuster angedeutete Rahmung ist unvollstindig und
schneidet in die anderen Rahmungselemente ein. Zwei weibliche Figu-
ren sind durch die offenen Rahmen ihrer Fauteuils hinterfangen. Nur
zweil wirklich geschlossene Rahmen lassen sich ausmachen, die beide
medialen Charakters sind: der Bilderrahmen links an der Wand, der die
dargestellte Landschaft ganz umschliefit, und der Buchstaben-Rahmen
in den Héinden der blonden, lesenden Frau rechts im Bild; das Buch,
hier ein Rahmen, der den Text — und den in ihm enthaltenen Sinn -
umfingt.

24 Es ist kein Zufall, daf} dieses Bild in einer Ausstellung gezeigt wurde, die sich einem
generellen, nicht einem epochalen Begriff von Realismus (Wahrnehmung und Darstellung
von Wirklichkeit) verpflichtet wufite. Realismus. Das Abenteuer der Wirklichkeit. Hg. von
Christiane Lange und Nils Ohlsen. Miinchen 2010 ( Katalog Kunsthalle der Hypo-Kulturstif-
tung, Minchen), S. 227.

25 Relais hief} die Poststation, auf der die Pferde gewechselt wurden.

26 Vicky Baum: Menschen im Hotel. Kéln 2007.

242 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit all diesen Strategien der rahmenden Relativierung gibt Hopper
die komplexe Struktur einer Wahrnehmungsszene, eines Relais im Men-
schenverkehr, wieder, in welcher unmittelbare Wahrnehmungsdispositi-
ve mit medialen — ndmlich mit Bild und Schrift - zusammenwirken. Vor
dem Hintergrund dieses doppelten Wahrnehmungsdispositivs und seiner
Vermittlung von Innen und Auflen, namlich von Fenster und Rahmung,
wird deutlich: Das Fenster - sei es nun in der bildenden Kunst oder in li-
terarischen Texten — gewinnt damit Schlisselfunktion fiir die Bedingung
der Moglichkeit sinnerfiillter, also mit kultureller Bedeutung belehnter
Wahrnehmung. Damit steht aber zugleich ein Problem im Mittelpunkt,
das seit einigen Jahren das Interesse verschiedener Wissenschaften gefun-
den hat: das Problem der Aufmerksamkeit und der Aufmerksamkeits-
Lenkung. Es sei nur an die Forschungen zur Aufmerksamkeit von Florian
Rotzer und Wolf Singer in der Wissenschaft von der Informationsver-
marktung (namentlich der Werbung) erinnert;* an die Studien von Alois
Hahn in der Soziologie;*® von Georg Franck in der sozialen und politi-
schen Okonomie;* von Helen Fisher in der Erforschung der >Romantic
Love<* von Aleida und Jan Assmann in den Kulturwissenschaften;*
von Lorraine Daston in der Wissenschaftsgeschichte;** und von dem
Philosophen Bernhard Waldenfels in seinem Buch »Phinomenologie
der Aufmerksamkeit« von 2005.%* Fur den hier zur Diskussion stehen-
den Zusammenhang des Fensters in bildender Kunst und Literatur ist
die Frage nach der Aufmerksamkeitsbildung und nach der Aufmerk-
samkeits-Fokussierung von grofier Bedeutung.** Denn es sind die inne-
ren und dufleren Fenster, die die Aufmerksamkeit steuern: im Inneren

27 Florian Rétzer: Zur Neurowissenschaft der Aufmerksamkeit. Florian Rotzer im Gesprich
mit Wolf Singer, dem Direktor des Max-Planck-Instituts fiir Hirnforschung in Frankfurt a. M.
In: Kunstforum. Bd. 184: Dezember 1999 - Januar 2000, S. 108-110.

28 Alois Hahn: Aufmerksamkeit. In: A. und J. Assmann (Hg.): Aufmerksamkeiten. Archéo-
logie der literarischen Kommunikation VII. Miinchen 2001, S. 25-56.

29 Georg Franck: Okonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf. Miinchen/Wien 1998.

30" Helen Fisher: Why We Love. The Nature und Chemistry of Romantic Love. New York
2004, hier S. 69f.

31 Aleida Assmann: Einleitung / Jan Assmann: Die Aufmerksamkeit Gottes. Die religidse
Dimension der Aufmerksamkeit in Israel und Agypten. In: Dies.: Aufmerksamkeiten (wie
Anm. 28).

32 Lorraine Daston: Eine kurze Geschichte der wissenschaftlichen Aufmerksamkeit. Miin-
chen 2000.

33 Bernhard Waldenfels: Phinomenologie der Aufmerksamkeit. Frankfurt a. M. 2005.

34 Vgl. dazu noch Liechtensteiner Exkurse III. Aufmerksamkeit. Hg. von Norbert Haas,
Rainer Nigele und Hans-Jorg Rheinberger. Eggingen 1998.

Erkennungsszenen in der Literatur 243

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geleitet durch die Neurotransmitter Acetylcholin, Noradrematin, Dopa-
min und Serotonin;* im Auflen gelenkt durch Rahmung des Blicks im
Architektur-Dispositiv des Fensters.*® Waldenfels beschreibt diesen Vor-
gang der Wahrnehmung durch Aufmerksamkeits-Steuerung mit dem
dynamisch aufgefafiten Begriffspaar von >Aufmerken< und >Auffallen::
also mit zwei aufeinander zugeordneten, in Friktion befindlichen Prozes-
sen. Da ist — im Akt der Wahrnehmung - das Auf-einen-Zukommende
von >Etwas«< einerseits; und da ist das Von-einem-selbst-Ausgehende im
Prozef} der sich bildenden Wahrnehmung andererseits. Auffallen und
Aufmerken sind aber nicht rein und bruchlos komplementir. Wo sie
aufeinandertreffen, entsteht Reibung, ein Bruch, eine Differenz. »Der
Spalt zwischen Aufmerken und Auffallen«, schreibt Waldenfels, »wird
sich niemals schlieflen, solange Erfahrung Erfahrung bleibt.«*

Genau dieser virulente Punkt der Aufmerksamkeits-Initiation und
-Lenkung sowie der Aufmerksamkeits-Brechung ist es, den das Fenster,
als Schwelle zwischen Innen und Auflen, markiert; als den Prozef}, als
die Performance von Wahrnehmung zwischen Innen und Auflen, als
das Aushandeln eines die Wahrnehmung steuernden Rahmungs-Expe-
riments. Mit der Terminologie Ernst Péppels kénnte man sagen: Es ist
der Konflikt, es ist die Reibung zwischen >innerem« und >duflerem« Fen-
ster, an der das Experiment mit Wahrnehmung und Wahrnehmungs-
Steuerung angestellt wird: und zwar primér durch die Kunst. Denn das
Unverfiigbare, das an dieser Grenzstelle zutage kommt, ist ja das ei-
gentliche Wirkungs- und Argumentationsfeld der Kunst; an ihm arbeitet
die bildende Kunst wie die Literatur unabléssig wie unabschlieffbar: die
erstere, indem sie den Blick und seine personale Struktur immer wieder
in Frage stellt; die letztere, indem sie mit Narrativen experimentiert, die
aus dem Blick und im Dialog entwickelt werden.

Das Fenster, eines der entscheidenden Architektur-Ereignisse® in der
Geschichte der Wahrnehmung, wird so zu dem Ort, an dem die Ent-
scheidung tiber die Ausrichtung der Aufmerksamkeit fallt: und damit

35 Poppel: Der Rahmen (wie Anm. 18), S. 109, 1111f.,, 137ff. und 6fter.
Lampugnani (Hg.): The Architecture of the Window (wie Anm. 21).
7 Waldenfels: Phanomenologie der Aufmerksamkeit (wie Anm. 33), S. 65-72, hier S. 67.
38 Lampugnani (Hg.): The Architecture of the Window (wie Anm. 21).

W w
>

244 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Entscheidung iiber die Belehnung der Welt mit kulturellem Sinn, mit
Bedeutung, mit Handlungsimpulsen.

v

In diesem Feld der Aufmerksamkeitslenkung als der eigentlichen Dy-
namik der Kultur finden sich — wenn man so sagen darf — zwei exem-
plarische Urszenen der Blick-Konstruktion, die die Welt in der Wahr-
nehmung zu erfassen suchen; Urszenen, die mit zwei konkurrierenden
oder komplementiren Modellen der Blickausrichtung experimentieren;
nimlich mit dem panoramatischen Blick aus der zu erklimmenden Héhe
einerseits; und mit dem durch das Fenster fokussierten Blick anderer-
seits. Man konnte sagen, dafl >Welt« oder >Landschaft, als &sthetische
Erfahrung von Natur, durch diese beiden Urszenen in der abendlindi-
schen Kulturgeschichte zweimal neu erfunden wurden.

Da ist auf der einen Seite Petrarca, der 1335, bei seiner Besteigung
des Mont Ventoux in der Provence, den Blick des Philosophen, im Weg
nach oben, auf die Natur richtet — und sich dabei der Irritation dieses
Blickes durch die plétzlich entbundene dsthetische Kraft der beobachte-
ten Natur bewuf3t wird.* Es war Joachim Ritter, der in einem legenda-
ren Aufsatz mit dem Titel »Landschaft« auf dieses Kernereignis in der
Geschichte der Wahrnehmung aufmerksam gemacht hat.*’

Da steht aber, auf der anderen Seite, Leon Battista Alberti, mit seinem
Traktat »Della Pittura« von 1435/36.* Ihn interessiert der durch einen
Rahmen fokussierte Blick auf die Welt. Es ist der stereometrische Blick
des Mechanikers und Mathematikers, der, als Maler, der er gleichzeitig
ist, behauptet, ein Bild nur dann malen zu kénnen - das heifit aber: es
gestalten und sinnvoll herstellen zu kénnen —, wenn er, wie er schreibt,
»auf der zu bemalenden Fliche ein rechtwinkliges Viereck« gezeichnet

39 Petrarcas Bericht tiber die Bergbesteigung in einem Brief an Diogini da Borgo San Sepol-
cro ist zuganglich in: Petrarca: Dichtungen, Briefe, Schriften. Ausgew. und eingel. von H.W.
Eppelsheimer. Miinchen 1956, S. 80ff.

40 Joachim Ritter: Landschaft (1963). Zur Funktion des Asthetischen in der modernen
Gesellschaft. In: Ders.: Subjektivitat. Frankfurt a. M. 1974, S. 141-163.

41 Leon Battista Alberti: Della Pittura — Uber die Malkunst. Italienisch und Deutsch. Hg.,
eingel., iibers. und komm. von Oskar Bitschmann und Sandra Gianfreda. Darmstadt 2002.

Erkennungsszenen in der Literatur 245

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

habe, von dem er annehme, daf} es »ein offenstehendes Fenster« sei,
»durch das [er] betrachte, was hier gemalt werden soll.«*

Diese beiden Blickkonstruktionen Petrarcas und Albertis, die panora-
matische und die durch Fensterrahmung fokussierte, gehoren in der Ge-
schichte der Wahrnehmung fortan auf spannungsreiche Weise zusam-
men und haben in der Literatur, die den Blick auf die Welt und das
Subjekt in ihr immer wieder von neuem probt, Schule gemacht. Am
eindrucksvollsten laf3t sich dies vielleicht mit der Wirkung dieser beiden
Dispositive auf Goethe vergegenwirtigen.* Ich wende mich zunéchst
dem panoramatischen Modell Petrarcas zu, um dann, als dessen Gegen-
part, das Fenstermodell Albertis in seiner Wirkung zu erldutern.

Petrarca beschreibt in einem berithmten Brief seine Besteigung des
Mont Ventoux, am 26. April 1336, die erste >erlebtec Naturschilderung
in der europdischen Literatur; eine Beschreibung, die dazu dient, die
Selbstbehauptung des Subjekts gegeniiber der Erhabenheit der Natur
zu Gberpriifen. Und Petrarca kommt zu der Einsicht: »Nichts ist bewun-
dernswert aufler der Seele, nichts ist grof neben ihrer Grofie«.* Trotz
dieser definitiven Abwertung der asthetischen Kraft der Natur entwik-
kelt sich diese Szene zum Paradigma fir die kommende Literatur und
ithre Konstruktion von Subjektivitit angesichts der Natur.

Es war Goethe mit seinem Gedicht »Harzreise im Winter« von 1777, der
diese Szene auf unvergleichliche Weise nachgestellt hat. Goethe inszeniert
ein Wahrnehmungsereignis als Poesie; man kdnnte auch sagen, er erfindet
Poesie als Wahrnehmungsereignis. Und zwar tut er dies auf folgende Wei-
se: Goethe unterrichtet niemand von seinem bislang unerhérten Vorha-
ben, im strengsten Winter einen beschneiten Berg zu besteigen — namlich
den Brockenim Harz. Am 10. Dezember 1777 bricht er allein und heimlich
auf. Und die bis dahin fir unméglich gehaltene Besteigung gelingt. Es ist
die bewufite, kiinstlich inszenierte Umsetzung eines Korperereignisses in
ein Schriftereignis der Literatur. Der schrittweise Aufstieg auf den Berg
und die stufenweise Erweiterung des Horizonts werden zur doppelten

42 Ebd., Kap. 19, S. 93.

43 Es war schon der junge Goethe, der dieses Doppelmodell aufgriff und verarbeitete, und
es war der spéte Goethe, der es kategorial wie exemplarisch in seiner »Novelle« noch einmal
durchexerzierte. Vgl. hierzu meinen Aufsatz: Fernrohr und Flote. Erzéhlte Raume in Goethes
»Novelle«. In: DVjs 84 (2010), S. 342-363.

44 Petrarca: Dichtungen, Briefe, Schriften (wie Anm. 39), S. 87.

246 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konstruktion des erlebenden Selbst und des Kunstwerks, das im Erle-
ben entsteht. Das Gedicht sagt es mit seiner ersten Strophe:

Dem Geyer gleich,

Der auf Morgenschloflen Wolken
Mit sanftem Fittich ruhend

Nach Beute schaut,

Schwebe mein Lied*

Der Vorgang, auf den es mir ankommit, ist der folgende: Goethe schafft,
durch einen inszenatorischen Akt, die Gelegenheit fiir ein Blick-Ereig-
nis, welches bewirkt, daf} das Erlebnis des Bedeutens der Welt zustande
kommt und daf} es Sprache wird: daf} sich also ein Narrativ artikuliert.

Nun zum zweiten Paradigma. Komplementér zu diesem im Aufstieg
auf einen Berg gewonnenen panoramatischen Blick, der zum Gedicht,
das heifit aber: zur Welt-Ordnung durch Sprache wird, ist der Blick
durch das Fenster aufzufassen, der einen analogen Prozef} der Selbstfin-
dung des Subjekts und seiner Wechsel-Erkennung mit einem Du und
der Welt einleitet: als ein fokussierender Blick. Man kénnte sagen, dafl
Alberti diese Situation am Fenster als Ort der Selbstfindung in der fokus-
sierten Weltwahrnehmung fiir die Malerei gewissermafien theoretisch
serfundenc hat. Die Literatur hat sie aber vorweggenommen und, lange
vor dem Theoretiker Alberti, als Inzitament von Narrativen aufgefafit,
die zu Erkennungs-Szenen fithren. Man erinnere sich des Kirchenvaters
Augustinus und einer berithmten Szene, die sich im neunten Buch, im
zehnten Kapitel seiner »Konfessionen« findet und die um das Jahr 400
zu datieren ist.*® Diese Szene liefert das Paradigma der Selbstfindung
und Wechselerkennung des Subjekts zwischen dem Blick nach auflen
und demjenigen nach innen, der im Dialog erworben wird: dem Blick
auf die duflere Landschaft in der Natur und dem Blick auf die innere
Landschaft der Seele. Es ist die Szene und jener Augenblick gemeint,
wo Augustinus, mit seiner Mutter Monica bei deren Abschied in Ostia,
am Fenster steht und versunken ist in den gemeinsamen Blick auf den

45 Text der ersten Fassung nach Albrecht Schéne: Gétterzeichen. Liebeszauber. Satanskult.
Neue Einblicke in alte Goethetexte. Miinchen 1982, S. 20.

46 Augustinus: Confessiones. Bekenntnisse. Lateinisch und Deutsch. Eingel., tibers. und
erlaut. von Joseph Bernhart. Darmstadt 1984, Neuntes Buch, Kap. X, Abschn. 23.

Erkennungsszenen in der Literatur 247

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Garten; zugleich vertieft in das grofle Gesprich tiber die Menschenord-
nung, die Weltordnung und die Gottesordnung. Es ist ein Augenblick
mnigster Selbsterkundung der beiden Dialogpartner, ja ein Augenblick
der Bekehrung, der Konversion. Es ist der Moment, in dem Augustinus
zum christlichen Glauben findet, sich selbst und die Welt in neuem Licht
wahrnimmt.

Seit der Konzeption dieser Szene durch Augustinus ist der Blick durch
das Fenster auf die Landschaft der Welt zugleich der Prifstein fir die
Erfahrung von Individualitit und liebendem Bezug. Man kénnte auch
sagen: Diese Szene ist ein Priifstein fiir die »Theoriec der Welt, im grie-
chischen Sinne des Wortes; als die *Offnung eines Schauraumss, in dem
Sehen, Begehren und Ordnen ineinanderwirken. Die Szene des Fenster-
blicks ist also zugleich der Augenblick der Erfindung eines neuen Kon-
zepts von Individualitit, die aus dem Dialog, aus dem Narrativ, das die
Partner gemeinsam entwickeln, geboren wird.

Die bekannteste Wiederbelebung dieser von Augustinus gestellten
Urszene des liecbenden Paars am Fenster, das den Sinn seines Lebens
sucht, ist dann die unvergefiliche sogenannte >Klopstock«Situation in
Goethes »Werther«-Roman. Wie Goethes panoramatischer Blick in der
»Harzreise« in Bezug auf Petrarcas Anabasis, so ist Goethes »Werther«-
Text, in Bezug auf Augustinus und Alberti, eine der wichtigsten lite-
rarischen Fortschreibungen der Individualitit in der Welt griindenden
Szenen. Bei der genannten >Klopstock«Situation handelt es sich um das
Miteinander am Fenster von Werther und Lotte, in dem Augenblick, in
dem das wihrend des Tanzvergniigens ausgebrochene Unwetter sich
zu verzichen beginnt.” Diese Situation ist die zentrale Erkennungsszene
der beiden Protagonisten des Romans. Lotte und Werther haben den ei-
gentlich (wegen Indezenz)*® behérdlich noch verbotenen Walzer getanzt
und den Rausch des Begehrens erfahren. Das Gewitter, als Bedrohung
von drauflen, hat den Tanz unterbrochen. Beim Nachlassen des Regens
treten Werther und Lotte ans Fenster. Lotte spricht den Namen Klop-
stock vor sich hin und beide erfahren, in einem coup de foudre, ihr Wech-
selverstehen im Sinne liebenden Wechselerkennens. Denn beide kennen
Klopstocks Gedicht »Die Friithlingsfeier« auswendig, ein Gedicht, das

47 Erster Teil, Brief vom 16. Juni.
48 Vgl. Rémi Hess: Der Walzer. Geschichte eines Skandals. Hamburg 1996; ferner meinen
Aufsatz: »Tanzen mufl man sie sehenl« (wie Anm. 3)

248 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genau diese Situation eines Gewitters und seines Abklingens als einen
Moment der Ordnung, die in das Chaos kommt, also des Welt- und
Selbst-Erkennens feiert.

Mit der exemplarischen Gestaltung und komplementiren Zuordnung
dieser beiden Szenen wahrnehmenden Welt- und Selbsterkennens — in
der »Harzreise« und im »Werther« — hat Goethe Leitbilder der literari-
schen Weltwahrnehmung geschaffen, die aus der Literatur nicht mehr
wegzudenken sind;* und zwar als ein zweifaches Spiel: das Spiel zwi-
schen einem Blick auf das Ganze beim Aufstieg in die Hohe, im Sinne
einer stheorias, als Offnung eines Schauraums einerseits; und das Spiel
mit dem Blick auf das Einzelne, der durch das Fenster, durch Rahmung
und Fokussierung gelenkt wird, andererseits.

\%

Wie beide Modelle, das panoramatische Petrarcas und das fokussieren-
de Albertis, auf kunstvolle Weise in immer neuen Varianten kontami-
niert werden, mochte ich nun noch an zwei bedeutenden Texten des
19. Jahrhunderts erortern: der Novelle »Des Vetters Eckfenster« (1822)
von E.-T'A. Hoffmann als einem Wahrnehmungsexperiment auf der
Grenze zwischen Romantik und Realismus, das in seiner Komplexitit
seinesgleichen sucht, auf der einen Seite; an dem Roman »La chartreuse
de Parme« (1839) des franzosischen Autors Stendhal, der ein vergleich-
bares Experiment auf die Wahrnehmung in der Zeit der Restauration
— und kurzen Wiederkehr Napoleons in den hundert Tagen — anstellt,
auf der anderen Seite.

Bevor ich mich diesen beiden Texten von Hoffmann und Stendhal
zuwende, ist aber noch auf ein Moment aufmerksam zu machen, das
sich mit dem Motiv des wahrnehmenden Blicks in der Erkennungsszene
verknupft: sei es vom Gipfel eines Berges, sei es bei der Fokussierung
durch den Rahmen des Fensters, ndmlich die Frage nach den Medien
solcher Wahrnehmung und ihrer Verstarkerfunktion. Es geht, seit Lich-
tenberg und Jean Paul, seit Brentano oder Goethe, um die Rolle solcher
Instrumente der Wahrnehmungsintensivierung wie Fernrohr, Feldste-

49 Vgl. meinen Aufsatz: Landschaft im Fenster (wie Anm. 3).

Erkennungsszenen in der Literatur 249

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cher, Opernglas, Mikroskop, Aussichtsturm oder Luftballon.’® Wahr-
nehmungsgeschichte ist ja auch eine Geschichte der Experimente mit
den Medien der Wahrnehmung und ihrer technischen Verbesserung.
Dieses Bewuf3tsein von der mit dem Blickdispositiv des Fensters ver-
bundenen Situation als einer medial gesteuerten ist tibrigens bei den Ma-
lern schon frith vorhanden. Schmoll gen. Eisenwerth gibt in seiner Stu-
die zum Fensterbild zwei Beispiele: eines aus dem 18. Jahrhundert, van
Loos Gemailde »Familie des Kiinstlers mit camera obscura« von 1764,
und eines aus dem 19. Jahrhundert, Garl Ludwig Kaaz’ (1776-1810)
Gemalde »Aussicht aus der Villa Grassi bei Dresden« von 1807.

Abb. 17: Carl Ludwig Kaaz: »Aussicht aus der Villa Grassi bei Dresden« (1807)
Privatbesitz, Dortmund

50 Vgl. meinen Aufsatz: Fernrohr und Fl6te (wie Anm. 43).
51 Schmoll gen. Eisenwerth: Fensterbilder (wie Anm. 4), S. 20, Nr. 15.

250 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Bild von Carl Ludwig Kaaz erweist sich in diesem medialen Zusam-
menhang als besonders ergiebig. Der Blick geht zum Teil durch die freie
Luft, zum Teil ist er durch Glas gefiltert. Die Sprossenfenster geometri-
sieren den gerichteten Blick. Die Spiegelung im gedffneten Fensterfliigel
bricht die Perspektive. Der geraffte Vorhang links oben weist auf das In-
szenierte der Situation. Auf dem Fensterbrett steht ein Taschenperspektiv,
neben diesem liegt ein aufgeschlagenes Buch, dessen Buchstabenreihen
sichtbar sind. Hinter dem rechten Fensterfliigel ist, halb nur diaphan,
durch das spiegelnde Glas sichtbar, eine Palette an der Wand befestigt.
Schmoll faflt dieses Bild als Allegorie des Augensinns auf*® und legt die
Bedeutung des Fensters als >Auge< nahe. Man kénnte hinzufiigen, dafl
dieses kiinstliche Arrangement zugleich von der medialen Verfassung
dieser Blicksituation am Fenster zeugt: der Blick und sein Gesehenes,
welche tber die »Szene« des Fensters an die Malerei und an die Schrift
der Buchstaben vermittelt werden. Es sind also in diesem Bild beide in
der Kultur dominanten Medien der Welterfahrung représentiert, das der
Malerei und dasjenige der Texte.

Literarische Texte greifen, wie ich mit »Des Vetters Eckfenster« und
Stendhals Roman »La chartreuse de Parme« zeigen méchte, die Errun-
genschaften der technischen optischen Medien auf und werden so zu
Generatoren neuer Textlandschaften, zu Ausgangspunkten fir neue
Modelle der Narration. Die beiden Vettern in Hoffmanns Erzihlung
erklimmen keinen Berg, sondern nutzen das hohe Stockwerk in einem
Haus am Berliner Gendarmenmarkt als Beobachtungspunkt: Und sie
bedienen sich am Fenster eines Fernglases. Und parallel dazu: Fabrice
del Dongo, der Held des Romans »Die Kartause von Parmax, bezieht
(freiwillig/unfreiwillig) seinen Beobachtungsposten auf dem Farnese-
Turm, dem hochsten Punkt der Stadt: Und er bedient sich dabei eines
Signalcodes zur Verstindigung durch das Fenster.

An dieser Stelle ist aber noch etwas anderes anzumerken: Mit der tech-
nischen Schirfung des Blicks ist nicht ohne weiteres auch eine Verbes-
serung der Wahrnehmung verbunden. Die komplementire Zuordnung
von mentalem Apparat und fokussierendem optischen Gerit fihrt nicht
ohne weiteres zu der Giiltigkeit der Aufklarungsdevise >Ich habe eine
Zentralperspektive, also bin ich«. In den drei Erfindungen des Fernrohrs,

52 Vgl. ebd., S. 116.

Erkennungsszenen in der Literatur 251

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Feldstechers und des Luftballons (auch das Mikroskop gehért in
diese Reihe), die eine neue Experimentiersituation der Wahrnehmung
ermoglichen und darstellen, spiegelt sich vielmehr die tiefgreifende Ir-
ritation des Wahrnehmungsgeschehens, das doch eigentlich durch die
Konstruierbarkeit der Zentralperspektive endlich als prazise gesichert
gegolten hatte.

Ich komme nun zunéchst auf Hoffmanns Erzahlung »Des Vetters Eck-
fenster« zu sprechen. In der Reihe literarischer Fensterszenen als Erken-
nungsszenen nimmt dieser Text ganz ohne Frage eine Schliisselstellung
ein. Er erzdhlt von einem Vetternpaar, das vom Fenster eines hohen
Hauses am Berliner Gendarmenmarkt die Welt der modernen Grof3-
stadt wahrzunehmen versucht — und damit zuletzt scheitert; wobei ihr
Selbst- wie ihr Weltgefiihl gefahrlichen Schaden leiden. Das Medium,
dessen sie sich zur Wahrnehmung der Grofistadt-Welt und zur Orientie-
rung in dieser bedienen, ist ein Fernglas.”® Hoffmann verkntipft also die
beiden Blick-Paradigmen des Aufstiegs auf die Hohe (Petrarca) und der
Beobachtung nach draufien durch das Fenster (Alberti) mit den Medi-
en der Darstellung von solcher wahrzunehmenden Welt: dem Blick mit
dem unbewaffneten Auge; dem Blick durch das Fernglas; der Fixierung
des Erblickten durch die Schrift.

Das Experiment des Fensterblicks der beiden Vettern aus der Hohe
scheitert aber schliellich an einer doppelten Gespaltenheit: Es scheitert
zum einen an der Gespaltenheit der Autorfigur in die beiden Vettern (ein
erzromantisches Motiv, das des Doppelgingers); der eine der beiden
kann beobachten, hat aber eine Schreibhemmung; der andere kann fliis-
sig schreiben, aber er besitzt keine Beobachtungsgabe. Die zweite Ge-
spaltenheit betrifft aber dann die beobachtete Welt. Wirklichkeit erweist
sich nicht als ein homogenes Gebilde, sondern als dynamischer, dysfunk-
tionaler Prozef} eines fortgesetzten Umschlagens von Faktischem in Fik-
tionales und von Fiktionalem in Faktisches — es ist das Darstellungspara-
digma der Romantik schlechthin.®* So fithrt der Dialog am Fenster zwar
zu einer Reihe von Narrativen, aber zu keinem Welterkennen mehr. Die
Doppelinstanz von Beobachter und Schreiber vermag nicht mehr zur
wahrnehmenden Instanz des klassischen >Autors< zusammenzuwachsen.

53 Alfred Hitchcocks Film »Das Fenster zum Hof« wird diese Konstellation aufgreifen.
54 Vgl. meinen Aufsatz: Ausblicke. E'T.A. Hoffmanns letzte Erzahlung »Des Vetters Eck-
fenster« (wie Anm. 3).

252 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Protagonisten der Erzdhlung sind nicht mehr in erster Linie die beiden
auf die Welt blickenden Figuren am Fenster; sondern eigentlicher Prot-
agonist ist der Prozefi der Wahrnehmung selbst. Es ist ein Prozefl der
Koinzidenz von >geblendeter< Beobachtung und radikaler Schreibhem-
mung; ein Prozef3, in dem ein neues Konzept von Wirklichkeit - als die
Verkeilung von Faktischem und Fiktionalem in ihr — und ein neues Kon-
zept von Subjektivitidt — der Konflikt im Subjekt zwischen Beobachter
und Gestalter (Konstrukteur) von Wirklichkeit — in aller Scharfe zutage
treten. Aus dem bewaffneten Blick entsteht ein Dialog konkurrierender,
einander zerreibender Narrative.

Mit meinem letzten Beispiel wende ich mich nun einem der bedeu-
tendsten Romane des 19. Jahrhunderts zu, der die Fensterszene in Ver-
bindung mit dem Panorama-Blick von oben als Orientierungsritual ganz
und gar in den Mittelpunkt riickt — ich meine Stendhals Roman »La
chartreuse de Parme«, der 1839 erschien.

Dieser Roman hat ein einziges Thema: die Suche des Protagonisten
Fabrice del Dongo nach dem Gefiihl passionierter Liebe; nach der au-
thentischen erotischen Erkennungsszene zwischen Mann und Frau;
nach dem Erlebnis der >Liebe auf den ersten Blicks, dem coup de_foudre,
als Erfilllung des hochsten Lebenssinns. Der Roman setzt dabei in ein
Narrativ um, was Stendhal in seinem >Lebenswerk<, dem umfangreichen
Traktat »De 'amour«,% als Theorie der Kristallisation im Entstehen der
Liebe zu beschreiben sucht; Kristallisation als ein Prozefy der immer aus-
schliefllicher werdenden Fokussierung erotischer Aufmerksamkeit auf
den geliebten Menschen verstanden.

Stendhals »Kartause von Parma« schildert die Welt in der Zeitspanne
zwischen 1796 und 1815: Es ist die Welt zwischen Napoleons Einmarsch
in Mailand, als Schliisselereignis der Unterwerfung Italiens, und der Nie-
derlage des Napoleonischen Heeres bei Waterloo nach Napoleons Riick-
kehr aus Elba. In dieser kriegerischen Welt sucht Fabrice zwei Karrieren
zu realisieren, die thm die Erreichung seines Lebenszieles eines vollen-
deten, voll entfalteten Individuums erméglichen sollen: eine Karriere als
militdrischer Held in der Schlacht; und eine Karriere als Liebender im
Zuge einer >grande passion«. Beide Karrieren werden ithm verwehrt. Die
Karriere als militarischer Held scheitert an der Uniibersichtlichkeit der

55 Stendhal: De I'amour. Chronologie et préface par Michel Crouzot. Paris 1965.

Erkennungsszenen in der Literatur 253

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlacht bei Waterloo, in der Fabrice nur im Nebel herumstolpert, ohne
Freund und Feind unterscheiden zu kénnen. Die Karriere als grofler
Liebender scheitert an der restaurativen Intrigen-Gesellschaft und Klein-
staaterel, in der er in Italien zu leben gezwungen ist.

Das Besondere an Stendhals Roman ist aber nun, daf} sein Held sich
das Szenario einer groflen Passion, welches thm die Gesellschaft und
ithre Verhiltnisse und Institutionen verweigern, wie aus Trotz selbst er-
schafft: als die Fensterszene, in der sich Mann und Frau, ausschliefilich
aufeinander bezogen (fokussiert(), als grofie Liebende wahrzunchmen
und zu erkennen vermégen, gegen eine geldgierige und intrigante Welt.
Fabrice del Dongo konstruiert genau jene Szene selbst, die dem Goethe-
schen Werther von einer poetischen Welt, der Welt der Empfindsamkeit,
gewissermaflen >geschenkt« wird, aus eigener Erfindungskraft gegen eine
bornierte Gesellschaft; und zwar als eine Architekturphantasie: als Ge-
winnung eines erhdhten und isolierten Orts, namlich des hochsten Bau-
werks der Stadt, von dem aus er durch das Fenster mithilfe verschiede-
ner Zeichensysteme und semiotischen Praktiken mit seiner Geliebten zu
kommunizieren vermag, in einem Spiel der passionierten Liebesblicke.
Diese werden aber nicht aus der Position der beiden Liebenden neben-
einander getauscht, wie bei Werther und Lotte, sondern aus der Stellung
einander gegeniiber, durch das Fenster und die Schwelle, die es bildet,
getrennt.

Den Anfang in dieser Geschichte einer (inszenierten) grofien Passion
macht eine Prophezeiung des von Fabrice verehrten Abbé Blanes, Fabrice
werde lange Zeit in einem Gefingnis verbringen. Diese Prophezeiung
wird zum Steuerungselement von Fabrizios Leben. Als er Clelia erblickt
ist sein erster Gedanke: »Sie wire eine reizende Gesellschaft im Kerker!«
(S. 102) Und er beginnt, auf sein Ziel hinzuarbeiten; er 14fit sich in ein
Duell verwickeln und wird von seinen Feinden in den Gefingnisturm
auf der Zitadelle von Parma verbannt. Aus dem Fenster seiner Zelle
in diesem sogenannten »Farneseturm« blickt er in das Fenster Clelias,
welche die Tochter des Generals ist, der als Direktor des Gefiangnisses in
der Zitadelle wohnt.

Von diesem Augenblick an entspinnt sich iiber und durch das Fenster
der Dialog zwischen den beiden Liebenden. Der Farneseturm erhebt sich
mit 180 Fufl Hohe auf der Plattform oben auf der Zitadelle. Vom Fenster

254 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus - so heifit es im Text — »iberschaute Fabrizio die weite Ebene und
weit in der Ferne die Alpenkette« (S. 366). So gewinnt er als erstes den
Panorama-Blick. Als nichstes aber gewahrt er, im fokussierenden Blick
aus dem Fenster, Clelia, die Geliebte. Sie seien ja beide hier allein, kon-
statiert er, und versucht, diesen Doppelblick der Passion zu stabilisieren;
und zwar als zweiseitig gerahmten Blick, als Fenster-Perspektive. Seine
Feinde, die ithn gefangenhalten, suchen das zu verhindern; erst durch
Bretterschirme am Fenster, die den Blick einschrianken; dann durch An-
bringung von Fensterblenden, die den Blick hinaus unméglich machen.
Fabrice — und Clelia ihrerseits — erfinden technische und semiotische
Mafinahmen, der Schlieffung des Fensters zum Trotz. Er, Fabrice, agiert
mit gestischen Zeichen, die in die Ferne wirken. Sie, Clelia, sucht ihr
Klavierspiel zum Kommunikations-Medium zu machen. Fabrice kom-
biniert Buchstaben, die er mit Kohle auf die Handflichen zeichnet, zu
Zeichen- und Worterketten. Er schmuggelt Briefe aus dem Turm. Er
schreibt Buchstabentifelchen und tbermittelt damit seine Botschaften.
Er gibt Lichtsignale, wobei er zundchst analog verfahrt, dann aber den
Gode verschliisselt — Stendhal profitiert hier von seiner Erfahrung aus
den Napoleonischen Kriegen mit militarischer Nachrichtentechnik. Fa-
brice schleudert Bleikugeln mit Liebesbotschaften aus dem Fenster. Und
er bohrt schliefilich Locher in die Bretterblenden, um den Blick durch
das Fenster auf Clelia wiederzugewinnen. »Dieser Augenblick«, so heifit
es im Text,

war unvergleichbar der schonste in Fabrizios Leben. Mit welcher Begei-
sterung hitte er die Freiheit zuriickgewiesen, wenn man sie ihm in diesem
Augenblick angeboten hitte (S. 385)

Als 1thm wenig spdter die Moglichkeit zur Flucht tatsdchlich geboten
wird, erkldrt er kategorisch: »Ich will nicht fliichten. Ich will hier ster-
benl« (S. 414)

Stendhals Roman ist deshalb fur die Geschichte des Fensterblicks in
der Literatur von so zentraler Bedeutung, weil er nicht nur seine ganze
Romanhandlung auf die Fensterszene als Erkennungsszene passionier-
ter Liebender abstellt, sondern zugleich das Konstruktionsprinzip dieser
Szene vor Augen bringt und seinen Helden damit experimentieren lafit.
Fabrice, der Protagonist des Romans, wartet nicht, bis die Erkennungs-
szene sich wie von selbst einstellt, thm also ohne eigenes Zutun wider-

Erkennungsszenen in der Literatur 255

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiahrt, sondern er >fabriziert« sie — nomen est omen — in eine Welt hinein,
die grofler Passionen langst nicht mehr fihig ist. Fabrizio verwirklicht
fur sich aus einer Lebensprognose, die er ernst nimmit, eine fiir seinen
Lebensbau entscheidende Architekturphantasie, und zwar tut er das in
drei Szenarien. Da ist einmal die Fliche der ebenen Welt, in der un-
tibersichtliche Schlachten und kleinliche Intrigen stattfinden: ein verdor-
benes Panorama. Da ist des weiteren das Turmzimmer, als Gefangnis,
das einen Fensterblick auf die Geliebte gewdhrt und — unter starksten
medialen Anstrengungen — einen Dialog mit ithr ermdglicht: die grofie
Passion. Und da ist zuletzt die Kartause von Parma, einstockig und ohne
Fenster nach auflen, in die Fabrizio sich nach dem Tod Clelias zurtick-
zieht, um zu sterben: fatale Einsamkeit. Fabrizios Lebenswerk, wenn
man denn sein Tun so nennen will, kombiniert also alle drei Momente,
die in der langen Geschichte des Motivs bei der literarischen Konstruk-
tion der Fensterszene eine Rolle spielen: die Situation am Fenster als Er-
kennungsszene aus dem fokussierenden Blick; die Gewinnung des héch-
sten Standpunkts — Berg oder Turm - als Bedingung der Moglichkeit
des panoramatischen Blicks; und zuletzt der Einsatz technischer Mittel
als Blickprothesen, wenn man es so ausdriicken will,*® die auf Einsicht
zielen und Verwirrung stiften.

\4

Ein kurzes Fazit ist zu zichen: Wenn man Literaturwissenschaft als Kul-
turwissenschaft betreiben méchte, und dies war hier in diesen Uberle-
gungen der Fall, dann liegt es nahe und ist fast unausweichlich, diese
doppelte Fragestellung zugleich auf die Geschichte der Wahrnehmung
zu beziehen. Wenn dies geschieht, richtet sich die Aufmerksamkeit in er-
ster Linie auf die Dispositive, die Regelmechanismen und Ordnungsvor-
richtungen dieses Wahrnehmungsgeschehens, von denen zwei beson-
ders bedeutsame in meiner Darstellung eine Rolle gespielt haben: auf
der einen Seite das Modell des Aufstiegs auf einen erhabenen Punkt und

56 Sigmund Freud nennt in seiner Abhandlung »Das Unbehagen in der Kultur« (1930) den
Menschen einen >Prothesengott«. Sigmund Freud: Studienausgabe. Hg. von Alexander Mit-
scherlich u. a. Bd IX: Fragen der Gesellschaft. Urspriinge der Religion. Frankfurt a. M. 1974,
S.222.

256 Gerhard Neumann

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53. A



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Entwicklung eines panoramatischen Blicks; auf der anderen Seite
der Blick durch das Fenster aus dem Interieur in die Offentlichkeit und,
damit verbunden, die Offnung einer fokussierenden Perspektive. Im kul-
turellen Prozefl kommt es — im Sinne von Experimenten auf die Diffe-
renzierung von Wahrnehmung, wie sie namentlich den Kiinsten obliegt
— nicht selten zu Uberschneidungen zwischen beiden Szenarien, dem
panoramatischen und dem fokussierenden. Diese dienen dem Spiel der
Wahrnehmung zwischen Ganzem und Einzelnem: Sie sind als Orientie-
rungsexperimente in der Erkennungsszene aufzufassen. In diesem Pro-
zefl verdienen technische Instrumente und semiotische Vorrichtungen,
also die verschiedenen Wahrnehmungs-Prothesen, welche den Blick in
diesen Szenarien bald verscharfen und bald verunklaren, besondere Auf-
merksamkeit: Instrumente wie Fernrohr, Feldstecher oder Opernglas, se-
miotische Apparate wie Lichtzeichen oder Buchstabensignale.

Aus den hier angestellten Uberlegungen 14}t sich ein Vorschlag zur
Abgrenzung des Fensterblicks in der Malerei von demjenigen in der Li-
teratur in Bezug auf Darstellung und Funktion solcher Ordnungsstif-
tung wagen: Die Malerei richtet ihr Interesse vorwiegend auf das Fenster
selbst als Schwellenmedium, auf seine bewegliche Position im Grenzfeld
zwischen Innen und Auflen. Der Blick aus dem Fenster in der Malerei
rechnet dabei oft mit einer einzigen Figur: er artikuliert sich als Dispo-
sitiv, also als Vorrichtung der Steuerung perspektivischen Sehens. Der
Blick aus dem Fenster in der Literatur dagegen geht zuletzt nicht auf die
Schwelle, die das Fenster bildet, sondern auf die Erzdhlung, die an dieser
Fensterschwelle geboren wird — aus dem Gesprich zweier Figuren. Der
Blick aus dem Fenster in der Literatur entwickelt sich also dialogisch und
gestaltet sich als Narrativ - es sind Blickgeschichten, die da erzahlt wer-
den. Einige dieser Geschichten sind bei den vorliegenden Uberlegungen
zur Sprache gekommen. Sie alle handeln vom Anfang des Blickes auf die
Welt. Sie alle stellen die Frage nach der Entstehung von Kultur.

Erkennungsszenen in der Literatur 257

https://doi.ora/10.5771/9783968218928-215 - am 18.01.2026, 00:46:53.



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.ora/10.5771/8783988218928-215 - am 18.01.2028, 00:



https://doi.org/10.5771/9783968216928-215
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

