
4. Kapitel: Ausrufezeichen

Auch ich habe Ängste ausgestanden, Ängste um mein Vaterland, meine Glaubens-
gemeinde, um die Menschen, die ich liebe, um mich selbst... 
Aber mir ist bewusst geworden, dass man, auch wenn man Angst hat, noch denken 
kann, und die Hoffnung, die am Ende der Angst steht, die Menschen die Wahrheit 
lehren kann. 
Ich habe Menschen geliebt und bin geliebt worden. 
Ich habe die Macht der Liebe und Freundschaft erfahren, die die Angst besiegt hat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 145 

Leben, allem zum Trotz. Im Leben kann alles passieren, aber „Alles ist nur zum 
Wohl der Menschen”, wie die Alten zu sagen pflegen. Manchmal ist es müßig, ei-
nen Sinn in gewissen Ereignissen zu suchen und sie erklären zu wollen. Manch-
mal ist es dem menschlichen Verstand einfach nicht möglich, auf gewisse Fragen 
eine Antwort zu finden. Wie Nazım Hikmet einst sagte: „Das Leben ist schön, ist 
hoffnungsvoll.” Und zum Glück hängt der Mensch an ihm. Und ich bin der 
Meinung, dass wir unsere Kinder zu Menschen erziehen sollten, die in der Lage 
sind, ein Leben voller Liebe, Verständnis, Eintracht und Gemeinschaft zu führen 
und Liebe für ihre Mitmenschen in ihren Herzen zu tragen. Denn die Welt 
braucht solche Menschen. 

Wir hatten es in unserer Jugend einfacher. Auch wenn wir nicht so fortschritt-
lich wie die Jugendlichen von heute erscheinen mögen, maß man ideellen Werten 
zu unserer Zeit noch einen viel größeren Stellenwert bei. In der heutigen Welt 
dreht sich alles nur um materielle Werte. Die Ideologien der Menschen, ihre 
Weltanschauung, ihre Zukunftspläne oder sogar was für ein Mensch einmal aus 
ihnen werden wird, all das hängt von den kleinen bunten Scheinchen ab. Wir 
müssen unsere Kinder vor dieser Gefahr bewahren. Wir müssen ihnen ohne zu 
zögern, ohne es je leid zu werden, den Weg aufzeigen, wie sie anständige Men-
schen aus sich machen können. Kein Kind kommt bereits als Terrorist oder Mör-
der auf die Welt. Bei seiner Geburt wird jedes Baby mit denselben guten Wün-
schen bedacht: „Möge dieses Kind seinem Vaterland, seinem Volke und seinen El-
tern ein Segen sein”, sagt man. Heutzutage braucht die Welt noch viel mehr se-
genbringende Kinder als früher. Wir brauchen Menschen, die allen Sprachen, Re-
ligionen, Rassen und Konfessionen offen und tolerant gegenüberstehen, sich oh-
ne Waffengewalt zu behaupten verstehen und an die Notwendigkeit glauben, ihre 
Kinder für die Zukunft zu wappnen. Was auch immer geschehen mag, wir müssen 
aufstehen und weitergehen. Wir dürfen unser Leben nie aufgeben. Wir müssen an 
die Zukunft glauben. Für alle neugeborenen Babys, für unsere heranwachsenden 
Kinder, für unsere Jugend, die sich auf den Ernst des Lebens vorbereitet. 

Nach den zwei Anschlägen, die auf die Jüdische Gemeinde der Türkei verübt 
wurden , hat sich die Gemeinde im wahrsten Sinne des Wortes wieder aufgerafft, 
hat neues Vertrauen in die Zukunft gefasst und die Schmerzen in ihrem Herzen 
begraben. Doch die beiden Daten sind als schwarze Tage in die Geschichte einge-
gangen. Wenn man jung ist, begreift man den Ernst gewisser Ereignisse meist erst, 
wenn sie bereits der Vergangenheit angehören. Ich hatte die Leitung der Gemein-
de noch nicht übernommen, als ich am 6. September 1986 der Einladung eines 
sehr guten Freundes zur Bar Mitzwa  seines Sohnes in der Caddebostan-Synagoge 
folgte. Plötzlich erreichte uns jedoch eine Nachricht, die uns alle erschütterte: Auf 
die Neve Schalom-Synagoge war ein Bombenanschlag verübt worden! Im ersten 
Augenblick konnte ich es überhaupt nicht fassen. So etwas war in der Geschichte 
der Republik Türkei noch nie geschehen, ja sogar über Jahrhunderte der in diesem 
Land lebenden jüdischen Gemeinschaft nicht zugestoßen. Ich zweifelte am Wahr-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 146 

heitsgehalt der Nachricht. Um herauszufinden, was an der ganzen Sache dran war, 
verließ ich die Synagoge, nahm das nächste Schiff und fuhr auf die Insel. Es war 
unmöglich, dass man uns so etwas angetan hatte. Ich glaubte, dass ich jemanden 
finden würde, der diese Nachricht dementieren würde. Wenn man in einer be-
stimmten Hinsicht keinerlei Befürchtungen hat, seinem Staat und seinem Volk 
voll vertraut, ist die Wahrscheinlichkeit etwas zu erleben, das man noch nie erlebt 
und dessen Schmerzlichkeit man noch nie erfahren hat, gleich null. Dann weiß 
man auch nicht, wie man sich fürchtet, wie man traurig ist oder sich Sorgen 
macht. Nicht aus kindlicher Naivität oder blindem Vertrauen, sondern weil man 
bis zu jenem Tag voller Vertrauen in dem Land gelebt hat, in dem man geboren 
wurde und sich deshalb dort rundum sicher und geborgen fühlt. „Ich bin nicht al-
leine in meinem Vaterland, ich habe eine Regierung, einen Staat, Soldaten, die für 
mich da sind. Es gibt nichts, wovor ich mich fürchten müsste, eine derartige 
Nachricht kann nur eine Finte sein”, wird man sich sagen. Auch wenn ich in der 
Vergangenheit einige schmerzliche Dinge erlebt hatte, so habe ich es doch stets 
vorgezogen, auch so zu denken, weil am Ende der Nacht stets ein hellerer Morgen 
auf uns wartet. 

Die Ereignisse jenes Tages waren jedoch ein Schock für mich. Ich zog die Mög-
lichkeit überhaupt nicht in Betracht, dass die Nachricht wahr sein könnte. Damit 
ich den Ernst der Dinge begriff, musste Eti mir erst die Augen öffnen. Ich fuhr 
direkt zu Niso Albuher, einem meiner Freunde. Eti hatte sich bereits zuvor dort-
hin begeben. Als ich sagte „Die Zeremonie heute Morgen war sehr schön, es war 
eine wunderbare Bar Mitzwa, und heute Abend müssen wir ja noch nach Istan-
bul übersetzen”, schaute Eti mich ungläubig an. Als sich unsere Blicke trafen, be-
griff ich, dass etwas Außergewöhnliches passiert war. Etis Augen waren vom vie-
len Weinen ganz gerötet. 

„Du hast wohl keine Nachrichten gehört.” 
„Was ist denn passiert?” 
„Man hat einen Bombenanschlag auf die Neve Schalom-Synagoge verübt. Es 

hat dreiundzwanzig Tote gegeben. Hast Du denn überhaupt nicht mitbekom-
men, was passiert ist?” 

„Was? Es ist also wahr?” 
Ich sprang auf. 
„Ich fahre nach Istanbul rüber.” 
Wie ich so schnell von unserem Haus zum Anleger und dann aufs Schiff ge-

langt bin, weiß ich nicht mehr. Alle Wege, die von Karaköy nach Şişhane führten, 
waren gesperrt. Nur die Sammeltaxis durften bis zu einem bestimmten Punkt fah-
ren. Alles wurde von der Polizei überwacht. Ich stieg aus dem Sammeltaxi und 
rannte los. Um genau ein Uhr dreißig war ich vor Ort. Das Innere der Synagoge 
war vollkommen zerstört, als hätte dort ein Tornado gewütet. Überall lagen Lei-
chenteile der Terroristen und unserer Glaubensbrüder verstreut, die bei dem An-
schlag ums Leben gekommen waren. In derartigen Ausnahmesituationen schenkt 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 147 

Gott den Menschen eine solche Kraft, dass ich mich nur darüber wundern kann, 
dass ich nicht in Ohnmacht gefallen bin oder den Verstand verloren habe. Es war 
die reinste Hölle. Der Brandgeruch reizte meine Schleimhäute. Auch die Überle-
benden befanden sich in einem erbärmlichen Zustand. Ein Dutzend blut- und 
rußverschmierter Menschen, die außerstande waren, ihre Familien zu benachrich-
tigen. Weinende, schreiende Leute oder Menschen, die noch so unter Schock 
standen, dass sie kein einziges Wort über die Lippen zu bringen vermochten. Die-
jenigen, die gerade in der Synagoge die Thora gelesen hatten, waren in tausend 
Stücke zerfetzt worden. Mir traten unwillkürlich Tränen in die Augen. Schließlich 
konnte ich den Anblick nicht mehr ertragen und verließ die Synagoge. 

Wie würden diese Wunden jemals verheilen können? Wer würde uns dabei 
helfen, uns wieder Hoffnung geben? Würden wir noch weiteren solchen Kata-
strophen zum Opfer fallen? Wer hatte das getan? Und vor allem warum? Immer 
wieder wurde berichtet, dass überall auf der Welt Anschläge gegen Juden verübt 
wurden. Aber die Türkei war doch unsere Heimat. Hier passierte so etwas nicht. 
Plötzlich hob ich den Kopf und betrachtete die Tür der Synagoge. Ich dachte an 
all die Gebete, die ich jahrelang von unserer Terrasse aus hatte hören können, an 
all die Beschneidungen, Hochzeiten und Bar Mitzwas, die hier veranstaltet wor-
den waren. Sie war für mich stets ein Ort gewesen, mit dem ich schöne Dinge 
verband. Natürlich fanden in der Neve Schalom-Synagoge auch Beisetzungen 
statt, doch liegt es ja stets in Gottes Ermessen, wann jemandes Zeit auf Erden ab-
gelaufen ist und er ihn aus unserer Mitte nehmen möchte, und nicht in den 
Händen der Menschen. Und nun war die Neve Schalom-Synagoge zum Grab für 
fünfundzwanzig Menschen geworden. Denn bis zu meinem Eintreffen waren 
noch zwei weitere Personen verstorben. Wer ging überhaupt in die Synagoge? 
Hauptsächlich ältere Leute, Menschen, die sich um etwas oder jemanden sorgten 
und sich von Gott Hilfe erhofften oder Zuflucht bei ihm suchten und beten 
wollten. Ansonsten befanden sich alle, die es sich leisten konnten, im Urlaub 
oder auf Reisen oder verrichteten ihr Gebet dort, wo sie sich gerade befanden. 
Dennoch betraf das, was geschehen war, auch sie, schmerzte auch sie. Fromme, 
bescheidene Menschen, die Gottes Weg gingen, sich wirklich in der Synagoge be-
fanden, um zu beten. Fünfundzwanzig Menschen! Was hatten sie nur getan? 

Ich rief sofort meine Frau an: 
„Wir fahren nirgendwohin. Ich bleibe in Istanbul. Warte heute Abend nicht 

auf mich. Pass gut auf Dich und die Kinder auf.” 
Als ich aufgelegt hatte, war ich wütend auf mich selbst. Was mutete man uns 

hier überhaupt zu? Waren wir etwa im Krieg, dass ich derartige Gespräche mit 
meiner Frau führen musste? Da ich kein Amt in der Gemeinde bekleidete, begab 
ich mich zu einem Freund, um zu sehen, ob es inzwischen weitere Informationen 
gab, und ob man irgendwie helfen konnte. Die Familie, die an jenem Tag Bar 
Mitzwa  feierte, bat die Gemeinde um Erlaubnis, die für jenen Abend geplante 
Feier trotz Allem veranstalten zu dürfen, da sie der Auffassung war, dass man ja 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 148 

nur einmal lebe und nicht mit den Toten stürbe. Leider gibt es Momente, in de-
nen man die Menschlichkeit gewisser Leute hinterfragen muss. Dies war ein sol-
cher Moment. Während die Leichen von fünfundzwanzig Menschen noch nicht 
einmal unter der Erde waren, wurde schon wieder an rauschende Feste gedacht. 
Alleine schon die Tatsache, dass man so etwas in Betracht zog, war ein Indiz da-
für, dass man sich künftig nach den guten alten Zeiten zurücksehnen würde. Jak 
Veissid, der unsere Glaubensgemeinde bereits lange Zeit vorbildlich geführt hatte, 
stellte an jenem Tag einmal mehr unter Beweis, was für ein fähiger Vorsitzender er 
war. Er kümmerte sich vorbildlich um die Gemeinde. Mit den Statements, die er 
vor der Presse abgab, seinem ganzen Verhalten, der Anleitung der Helfer und An-
gestellten und der Art und Weise, wie er die Bestattungsfeiern gestaltete, zeigte er, 
dass er eine hervorragende Führungspersönlichkeit war. Auch der Familie, die ihre 
Bar Mitzwa feiern wollte, erteilte er eine klare Antwort: „Wenn es Ihnen wirklich 
ein inneres Bedürfnis ist, dann veranstalten Sie in Gottes Namen Ihre Feier, aber 
ob Sie dann als Mitglied einer Gemeinde, die gerade fünfundzwanzig Menschen 
verloren hat, diese schwere Verantwortung, diese Gewissenslast tragen können, 
weiß ich nicht. Es liegt in Ihrem Ermessen, wie angemessen es ist, nach einem sol-
chen Tag Bauchtänzerinnen auf den Tischen tanzen zu lassen”, sagte er. Leider 
fand die Feier dann tatsächlich statt, was die Gemeinde jedoch nie vergessen hat. 
Natürlich gibt es einen Grund dafür, dass ich diese Angelegenheit nach so vielen 
Jahren wieder aufwärme. Eine Gemeinde zu sein, bedeutet eine Gemeinschaft zu 
sein. Wenn wir in guten Tagen zu einander halten können, dann sollten wir auch 
in schlechten Tagen dazu in der Lage sein, ja, uns sogar noch mehr darum bemü-
hen. Und damit möchte ich nicht nur jene Familie kritisieren, die auf ihrer Bar 
Mitzwa -Feier bestand, sondern auch alle diejenigen, die daran teilnahmen. Der 
Preis einer spontanen Entscheidung kann in ideeller Hinsicht sehr hoch sein. Es 
gibt nichts Wichtigeres als stets vorausschauend zu handeln. Dank unseres Vorsit-
zenden Jak Veissid sind die Wunden allmählich verheilt, wobei die Zeit natürlich 
auch das Ihrige tat. Die Gemeinde hat sich langsam wieder gesammelt und ist zu 
ihrem Alltag zurückgekehrt, doch das Geschehene ist selbstverständlich unverges-
sen geblieben. 

Manchmal zeigt sich das Leben von seiner grausamen Seite. Doch es geht wei-
ter, geht allem zum Trotz weiter und reißt einen einfach mit. Trotz all des Leids, 
das man erlebt hat, kann man eines Tages wieder lachen, träumen, essen, auf der 
Straße laufen, einer Melodie lauschen, abends Brot kaufen und nach Hause ge-
hen. Auch wenn man nicht vergessen kann, und einem der Schmerz noch immer 
wie in den ersten Tagen auf der Seele lastet, so geht man dennoch nicht an ihm 
zugrunde. Denn aus jedem Leid wird auch immer eine Hoffnung geboren. 

Seither sind einige Jahre vergangen, aber keines, ohne dass wir nicht für unsere 
Toten gebetet und ihrer gedacht hätten. Notgedrungen verschärften wir auch un-
sere Sicherheitsvorkehrungen. Das war eigentlich etwas, über das ich mir nie hat-
te Gedanken machen wollen. Wo lebten wir denn? Was für eine Bedrohung, was 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 149 

für eine Not bestand denn für uns? Warum mussten wir die Sicherheitsmaßnah-
men verschärfen? Musste man jetzt um sein Leben fürchten, wenn man sein Ge-
betshaus betrat? War dies nicht genau der Ort, an dem man sich eigentlich am si-
chersten und geborgensten fühlen sollte? War es denn nicht Gottes Haus? Bete-
ten wir denn nicht alle zu demselben Gott? Würden wir in unserem eigenen 
Heimatland unsere Türen mit noch größeren Schlössern versehen und die Mau-
ern verstärken müssen? Als ich eines Abends auf dem Weg nach Hause über die-
se Fragen grübelte, merkte ich plötzlich, dass ich weinte. Darauf bedacht, es nie-
manden merken zu lassen, holte ich mein Taschentuch hervor und trocknete mir 
die Augen. Plötzlich fiel mir ein, dass man mir dieses Taschentuch einst anläss-
lich eines Ramadanfestes geschenkt hatte. Ich lief weiter. Ich wollte meine Tränen 
vor niemandem mehr verbergen. 

Nach dem Anschlag von 1986 trafen wir einige Sicherheitsvorkehrungen, die 
sich langfristig auch bewährten. Am 1. März 1992 konnten zwei Personen, die ei-
nen Bombenanschlag auf die Neve Schalom-Synagoge verüben wollten, am Ein-
gang gefasst werden. Ihren eigenen Aussagen zufolge hatten sie die Nacht zuvor 
in einem verlassenen Gebäude gegenüber der Synagoge verbracht und wollten die 
Tat am Morgen begehen. Von jenem Tag an sorgten die verfallenen Gebäude in 
der Nähe der Synagoge stets für Beunruhigung. Wir informierten die Stadtverwal-
tung, die diesbezüglich stets ihre Pflicht erfüllte und uns somit zu beruhigen ver-
mochte. Dennoch erhielt die Jüdische Gemeinde der Türkei jahrelang unzählige 
Drohungen und sehnte sich nach ihrem einstigen Frieden. Ich habe viel darüber 
nachgedacht, warum das wohl so war. Inzwischen bin ich einundsiebzig Jahre alt 
und habe noch immer keine Antwort auf diese Frage. Warum? Unser Name be-
sagt es doch, wir sind die Jüdische Gemeinde der Türkei. Diese Gemeinde gehört 
hierher. Mindestens genauso wie Mustafa, wie Niyazi, wie Mehmet. Wenn wir ir-
gendwo anders hinzögen, würden wir trotzdem immer noch Türkisch reden, ge-
füllte Weinblätter essen und auf Hochzeiten Bauchtanzmusik spielen. Man kann 
einen Menschen nicht einfach aus seiner Heimat entwurzeln. Man kann ihn nicht 
von seiner Luft, seinem Wasser, seinen Leuten, seiner Geschichte und seiner Ver-
gangenheit trennen. Und warum überhaupt sollte man so etwas tun? Nur weil 
derjenige ein Jude ist? Hatten die türkischen Juden ihrer Heimat etwa in irgendei-
ner Weise geschadet? Eines Tages wird man vielleicht Antworten auf diese Fragen 
finden. Ich hoffe, dass unsere Jugendlichen auch wieder so friedliche, glückliche, 
sorglose und angstfreie Zeiten wie unsere Großväter erleben werden. 

Seitdem waren so einige Jahre vergangen, und als betagter Mann kam ich all-
mählich zu dem Schluss, dass es an der Zeit wäre, die Gemeinde in die Hände 
Jüngerer zu übergeben. Doch ich ahnte nicht, dass erneut Schlimmes zu passieren 
drohte, auch wenn wir spürten, dass eine gewisse Gefahr im Verzug war. Israel be-
rücksichtigte bei der Ausrichtung seiner Außenpolitik leider nicht die in anderen 
Ländern lebenden Juden. Und das Allerschlimmste war, dass einige wenige in der 
Türkei lebenden Juden wegen gewisser politischer Maßnahmen um ihr Leben 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 150 

fürchten mussten. Gibt es etwas Schlimmeres, als wenn Leute, die in Israel zwar 
Verwandte oder Bekannte und somit eine gewisse persönliche Verbindung zu dem 
Land haben, jedoch zu keiner Zeit je mit dem Gedanken spielten, dorthin zu zie-
hen und auch noch nie dort waren, in ihrer eigenen Heimat in Angst und Schre- 
cken leben müssen? Mussten sie damit für irgendetwas büßen? Der gesamte Ge-
meindevorstand hatte die Vermutung, dass 2003 erneut ein Terroranschlag verübt 
werden könnte. Wenn nicht an jenem Tag, dann an einem anderen, wenn nicht in 
jenem Jahr, dann in einem anderen. Egal, wie viele Maßnahmen wir ergriffen, wir 
waren letztendlich machtlos. 

Wenn man Jude und auch noch stolz darauf ist, dann muss man auch die 
eventuell daraus resultierenden schwerwiegenden Konsequenzen tragen. Ganz 
gleich, ob man sich in seiner Heimat oder andernorts befinden mag, und ganz 
gleich, ob man seinem Glauben sein Leben verschrieben hat, oder er einem mehr 
oder weniger gleichgültig ist. Staaten bekriegen sich unter einander. Doch wenn 
auch die Zivilbevölkerung angegriffen wird, ist das unmenschlich. Salomon wird 
genauso wie Ahmet weinen, wenn er sein Kind verliert. Und dasselbe gilt auch 
für John, für Hans und für Mehmet. Tränen fließen, ohne einen Unterschied 
zwischen den Religionen zu machen. Genauso wie man unabhängig von seiner 
Religion Vater ist, Mensch ist. Warum die Juden erneut zur Zielscheibe des Ter-
rors wurden, ist mir unverständlich. Letzten Endes sind doch alle Menschen mit 
einander verwandt. Wie nahe verwandt Judentum und Islam miteinander sind, 
weiß jeder Gelehrte. Wenn die Menschheit sich doch auch nur diesbezüglich ein 
wenig Gedanken machen würde. Oder sich zumindest darauf besinnen würde, 
von wem sie geschaffen wurde und wie mächtig dieser Schöpfer ist. Wenn Gott 
schon so einen wichtigen Stellenwert für diese Leute hat, dann sollte sie auch 
keinem seiner Geschöpfe etwas zuleide tut. 

Zu mir sagte mal jemand: 
„Mensch Bensiyon, Du bist zwar Jude, aber Du bist ja gar nicht wie die.” 
Was eigentlich als Kompliment gemeint war, verletzte mich jedoch zutiefst. 

Wer war ich überhaupt? Wenn wir alle Kinder dieses Landes waren, was unter-
schied mich dann von meiner Glaubensgemeinde und was unterschied meine 
Gemeinde von der Mehrheitsgesellschaft? Dass ich ausgerechnet auf diese Frage 
keine Antwort zu finden vermag, bekümmert mich mehr als alles andere. 

Leider wurde am 15. November 2003 erneut ein Anschlag verübt. An jenem 
Tag schämte ich mich als Mensch vor Gott. Und an jenem Tag blieb die Zeit, 
blieb das Leben stehen. An jenem Tage verspürte ich zum ersten Mal den kalten 
Atem des Todes in meinem Nacken. An jenem Tag glaubte ich für einen Augen-
blick, meine Frau, meine Söhne, meine Schwiegertöchter und meine Enkel nie-
mals wiederzusehen. Ich werde nun versuchen, all dies hier in Worte zu fassen. 
Ob es mir wohl glücken wird? Ich bin mir nicht sicher. 

Erlebten wir an jenem Tag die Hölle auf Erden, einen Albtraum oder eine Re-
volte? Oder nur ein Ereignis, das wieder eine Frage aufwarf, auf die es keine Ant-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 151 

wort gab? Das vermag wohl niemand zu sagen. Der Anschlag hätte den Aussagen 
der Angeklagten zufolge bereits eine Woche zuvor verübt werden sollen, hatte 
sich jedoch aufgrund der ausgezeichneten Sicherheitsvorkehrungen schließlich 
verzögert. Die Beth Israel-Synagoge in Şişli war erst vor kurzem restauriert wor-
den. Da die Sommerferien vorüber waren, sollte an jenem Tag das erste Gebet der 
Wintersaison stattfinden und der Thoraschrein erstmals geöffnet werden. Die Er-
neuerung des Thoraschreins hatte eine sehr große Bedeutung für uns, denn in 
ihm werden die Thora aufbewahrt. Auffällig ist, dass die Anschläge stets nach Re-
staurationsarbeiten verübt wurden. Auch 1986 war es so gewesen, und der An-
schlagsversuch von 1992 hatte ebenfalls nach einer großen Reinigungsaktion 
stattgefunden. Zur selben Zeit wurde in der Neve Schalom-Synagoge eine Bar 
Mitzwa  gefeiert, zu der ich auch eingeladen war. Da ich jedoch unbedingt der Er-
öffnungsfeier beiwohnen musste, fuhr ich nach Şişli. Eti blieb zu Hause. Die El-
tern meiner Schwiegertochter, Albert und Çela Kaspi, waren der Einladung in die 
Neve Schalom-Synagoge gefolgt. Um genau zwanzig nach acht erreichte ich die 
Synagoge in Şişli. Ich stieg aus dem Auto. Das Sicherheitspersonal empfing mich 
am Eingang. Unter ihnen befand sich auch Yoel Ülçer Kohen, der natürlich noch 
nicht ahnte, was geschehen würde, und lächelte. Normalerweise erwartete mich 
das Sicherheitspersonal immer am Haupteingang an der Efe-Gasse. Der Vorder-
eingang führte in die große Synagoge. Sie bestand aus zwei benachbarten Gebäu-
den, die durch einen Gang verbunden waren. Entgegen meiner Gewohnheiten 
betrat ich das Gebäude durch die Hintertür an der Kırağı-Gasse. Einer der Sicher-
heitsleute sagte: „Herr Vorsitzender, wir positionieren uns hinten.” Ich zögerte ei-
ne kurze Weile. Aus irgendeinem Grund wollte ich nicht die Hintertür benutzen. 

„Nein, Jungs, stellt Euch oben vor den Haupteingang, ich gehe heute dort hin-
aus.” 

Die Andacht würde lange dauern. Vielleicht hatte ich mich so entschieden, 
damit die Kinder sich hinten nicht langweilten. Ich weiß es nicht genau. Meine 
Entscheidung war eine Sache von Sekunden. Ein Augenblick, der das Schicksal 
jedes einzelnen von uns änderte. Wäre es denkbar, dass man sich selbst mit einer 
spontan getroffenen Entscheidung das Leben retten kann? Das weiß Gott allein. 
Denn er ist es, der uns das Leben schenkt, der entscheidet, wie lange wir leben 
werden. Wenn ich die Männer nicht nach oben geschickt hätte, wären sie in tau-
send Stücke zerfetzt worden, hätten keine Überlebenschance gehabt, wären hun-
dertprozentig gestorben. Das ist Schicksal! 

Ich strich dem Sicherheitsbeauftragten Yoel über die Wange und ging hinein. 
Die Synagoge war brechend voll. Wichtige Amtsträger der Gemeinde, meine 
Stellvertreter, Jugendliche, Kinder, ältere Leute. Ein riesiges Menschengewimmel. 
Ich drehte mich um und schaute in den hinteren Teil der Synagoge. Auch bei 
den Frauen gab es keinen freien Platz mehr. Genau wie in den Moscheen feiern 
die Frauen auch bei uns im oberen Stockwerk, in einem separaten Bereich den 
Gottesdienst. An jenem Tag jedoch hatten sie hinter dem Bereich der Männer 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 152 

Platz genommen. „Wie schön”, dachte ich bei mir, „An so einem herrlichem Tag 
wie diesen ist es voll hier. Wenn wir eine gläubige Gemeinde sind, die ihrer Reli-
gion verbunden ist, dann werden wir damit auch unserer Jugend ein Vorbild 
sein.” Wie immer galt auch in diesem Zusammenhang mein Hauptgedanke wie-
der den Jugendlichen. Ich wollte, dass sie sich weiterentwickelten, keinen Scha-
den nahmen. Die Zukunft gehörte ihnen. Denn sie würden diejenigen sein, die 
dieses Land ins Licht führen werden. 

Ich begrüßte den Oberrabbiner und setzte mich auf meinen Platz. In der Syn-
agoge sitzt der Gemeindevorstand immer ganz vorne. Der Platz des Oberrabbi-
ners ist jedoch rechts vor dem Thoraschrein, so dass die Besucher der Synagoge 
ihm gegenüber sitzen. Direkt neben ihm befinden sich die hölzernen Türen des 
Thoraschreins. Genau wie in Moscheen findet man auch in Synagogen keinerlei 
Bilder oder Statuen. Nur an den Türen des Thoraschreins und rings um ihn, so-
fern dort Platz ist, ist gläserner Schmuck angebracht. Es wurde ein sehr schönes 
Gebet gelesen. Doch tief in meinem Inneren verspürte ich eine mir unerklärliche 
Beklommenheit. Plötzlich wurde ich gebeten, aus der Thora zu lesen, was eine 
sehr große Ehre für einen Juden ist. Dreimal pro Woche, montags, donnerstags 
und freitags wird in der Synagoge aus der Thora vorgelesen. Da der Freitag in un-
serer Religion den größten Stellenwert hat, ist es Tradition, während des Gottes-
dienstes an jenem Tag bestimmte wichtige Persönlichkeiten mit dieser Ehrenauf-
gabe zu betrauen. Der Rabbiner widmet das Gebet der betreffenden Person und 
ehrt sie somit. Dabei wird einer bestimmten Hierarchie gefolgt. Gleich nach dem 
Oberrabbiner aufgefordert zu werden, war eine sehr große Ehre für mich. Ich las 
das Gebet, stieg von der Kanzel und setzte mich wieder. Der Platz zu meiner 
Rechten war frei. Daneben saß mein Stellvertreter Sami Herman. Dann war wie-
der ein Platz unbesetzt. Daneben saß Robert Abudaram. Als ich mich wieder 
setzte, war er zum Gebet nach vorne gerufen worden. Yona Romano kam zu mir, 
um mich zu beglückwünschen. In jenem Moment ahnte ich noch nicht, dass er 
wenige Minuten später tot sein würde. Auch ein weiterer junger Freund, der den 
Anschlag nicht überleben würde, beglückwünschte mich. Bei diesen Beglückwün-
schungen handelt es sich auch um einen Brauch. Da es eine große Ehre ist, zum 
Gebet nach vorne eingeladen zu werden, beglückwünscht man diejenigen, die 
nach dem Gebet wieder auf ihren Platz zurückkehren und schüttelt ihnen die 
Hand. Und genau in jenem Moment vernahm ich einen unvorstellbar lauten 
Knall, der sich mit nichts vergleichen ließ, was ich je gehört hatte. Im selben 
Moment hörte ich Sami Herman schreien: 

„Sie haben wieder zugeschlagen!” 
Ich war über und über blutverschmiert. „Keine Panik”, rief ich, „keine Panik!” 
„Raus, lauft sofort Alle nach draußen! Und passt auf, dass Ihr nicht auf die 

Verletzten tretet, die auf dem Boden liegen!” 
Es war ein Augenblick, in dem die Zeit still stand, und den man sich nur vor-

stellen konnte, wenn man ihn selbst miterlebt hatte. Ich glaubte, die Welt würde 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 153 

untergehen und wir alle müssten sterben! Ich hob ein paar Menschen, die auf 
dem Boden lagen, auf und übergab sie jemand anderem. In diesem Moment war 
ich vollkommen neben mir und rannte daher zur Hintertür hinaus, anstatt den 
Vordereingang zu benutzen. Worte allein würden nicht genügen, um den An-
blick zu beschreiben, der sich mir bot. Vor mir nur Elend und Verwüstung. Hin-
ter der Tür eröffnete sich einem die Hölle! 

Ein Glaubensbruder lag auf dem Boden und alle trampelten über ihn hinweg. 
Er war in diesem Tumult außerstande aufzustehen und fortzulaufen. Ich beugte 
mich schützend über den Mann und zog ihn hoch. Dann schaute ich mich zum 
ersten Mal richtig um. Ich hatte nie etwas Vergleichbares erlebt. Es war im wahr-
sten Sinne des Wortes ein Albtraum. Doch was sah ich da? Aus dem Hals des 
Sohnes des Oberrabbiners schossen wahre Blutfontänen! Sein Gesicht war bis 
zur Unkenntlichkeit entstellt. Das Sicherheitspersonal versuchte, mich und den 
Oberrabbiner von ihm fernzuhalten. In Augenblicken wie diesem vergisst man 
sich selber völlig. Ich erinnere mich daran, dass ich den Oberrabbiner an jenem 
Tag noch mehr schätzen lernte. Er war ein leuchtendes Bespiel der Menschlich-
keit. Anstatt sich weiter um seinen Sohn zu kümmern, bemühte er sich den an-
deren Menschen zu helfen, versuchte sie vom Boden hochzuziehen. Offenbar 
genügte es ihm zu wissen, dass sein Sohn noch lebte. Einer der Sicherheitsleute 
nahm sich seines Sohnes an und brachte ihn ins Krankenhaus. Als ich mich aus 
dem Menschengewirr befreit hatte, kam einer der Sicherheitsleute zu mir und 
sagte: „Das war eine Erdgasexplosion, Herr Vorsitzender, machen Sie Sich keine 
Sorgen.” Doch ich hatte den Ernst der Angelegenheit schon lange erfasst. Ich 
starrte ihn verständnislos an. Es handelte sich garantiert nicht um eine Erdgasex-
plosion oder Ähnliches. 

„Von wegen Erdgas, Junge.” 
Mehr brachte ich nicht heraus. Es war ein menschliches Drama. Sie hatten uns 

getroffen! Bei der Bombenexplosion war auch Yoel Ülçer ums Leben gekommen, 
dem ich noch bei meiner Ankunft über die Wange gestrichen hatte; er lag direkt 
vor mir. Auch muslimische Brüder waren umgekommen. Überall lagen abge-
trennte Gliedmaßen herum. Die Fensterscheiben der anliegenden Häuser und 
Läden waren zersplittert. Die Leute waren aus ihren Häusern geeilt, rannten 
kreuz und quer und bemühten sich, uns zu helfen. Das Sicherheitspersonal 
konnte es schließlich nicht mehr länger mit ansehen und brachte mich zu mei-
nem Auto. Fünf Minuten später klingelte mein Telefon und man überbrachte 
mir eine weitere Schreckensnachricht: 

„Herr Vorsitzender, in der Neve Schalom-Synagoge ist auch eine Bombe 
hochgegangen!” 

Einen Augenblick lang glaubte ich, die Zeit bliebe stehen. Das, was ich erlebt, 
gesehen und soeben gehört hatte, konnte einfach nicht wahr sein! „Das Leben 
wird nie wieder so sein wie vorher”, dachte ich bei mir. Denn alle waren sie Zeu-
gen gewesen, alle Jugendlichen, alle Kinder. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 154 

Ich rief zunächst Eti an, um ihr zu sagen, dass es mir gut ging, und sie sich 
keine Sorgen machen sollte. Plötzlich fiel mir ein, dass man ja das Krankenhaus 
wegen der vielen Verletzten verständigen musste und rief sofort das Amerikani-
sche Krankenhaus an: 

„Mein Name ist Bensiyon Pinto, ich bin der Vorsitzende der Jüdischen Ge-
meinde. Auf zwei unserer Synagogen sind Bombenanschläge verübt worden. 
Demnächst werden jede Menge Verletzte bei ihnen eingeliefert werden. Bitte tref-
fen Sie die entsprechenden Vorbereitungen. Schauen Sie nicht aufs Geld. Behan-
deln Sie jeden, der zu ihnen kommt, umgehend, egal, um wen es sich handelt, 
egal welcher Religion er angehört. Ich übernehme sämtliche Kosten.” 

Plötzlich schoss mir durch den Kopf, wie unsere Gemeinde mit dieser Bela-
stung wohl zurechtkommen würde. „Dann verkaufe ich eben unsere Wohnung”, 
dachte ich bei mir. Ohne mich mit jemandem zu beraten, hatte ich auf eigene 
Faust eine Entscheidung getroffen. Das war das einzig Richtige, und vor allem 
selbstverständlich. Um noch mehr Krankenwagen anzufordern, die schnell vor 
Ort sein würden, rief ich das Orahayim- und schließlich auch noch das Florence 
Nightingale-Krankenhaus an, das von Cemşit Demiroğlu geleitet wurde. Ich 
sprach mit ihm und bat ihn ebenfalls, die entsprechenden Vorbereitungen zu 
treffen. 

„Keine Sorge, wir werden alle erforderlichen Maßnahmen in die Wege leiten.” 
Als ich an mir heruntersah, merkte ich plötzlich, das ich über und über blutver-

schmiert war. Ich setzte mich ins Auto und sah nach, ob ich irgendwo verletzt 
war. Meine Sicherheitsangestellten Serdar und Gürkan sagten: „Ihnen fehlt nichts, 
Herr Vorsitzender, sie haben nur Blutspritzer abbekommen.” Ich war also nicht 
verletzt, sondern mit dem Blut der Leute verschmiert, die sich in meiner Nähe be-
funden hatten! Darüber kann man doch auch nicht froh sein. 

Plötzlich kam ich auf die Idee, meinen Sohn anzurufen. Da ich ständig telefo-
nierte, hätte er mich nicht erreichen können, um zu erfahren, ob es mir gut ging. 
Ich rief also Hayim an. 

„Ich lebe noch, mein Sohn, und Deine Mutter auch. Ruf alle Familienmitglie-
der an und sag ihnen Bescheid. Sie sollen mich nicht anrufen, damit meine Lei-
tung nicht blockiert ist.” 

Gottseidank waren sie zu Hause. Benjamens Kinder waren beim Training. 
Aber da Hayims Zwillinge erst viereinhalb Monate alt waren, konnten sie sie 
nicht alleine lassen und irgendwohin gehen. Ich fuhr nach Hause. Doch unsere 
Wohnung kam mir an jenem Tag nicht mehr wie ein Ort vor, an dem ich schöne 
Tage verbracht hatte, sondern wie eine fremde Wohnung. Sie war mir so fern. Ich 
erinnere mich noch daran, dass ich mir die Kleider förmlich vom Leib riss. Unter 
der Dusche weinte ich wie ein kleines Kind. Ich war außerstande mich weiter zu 
beherrschen. Die Ereignisse hatten mich zutiefst geschockt. Und als ich nun al-
leine war, konnte ich mich nicht mehr zusammenreißen, ich musste alle An-
spannung, alle Gefühle herauslassen. Was ich erlebt hatte, war ein harter Schlag, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 155 

doch ich musste stark sein. Ich berief zu Hause eine Krisensitzung ein und erteil-
te sofort Instruktionen. Aber letztlich war es immer noch meine Wohnung und 
nicht mein Arbeitsplatz. Ich hatte keinerlei Unterlagen oder Telefonnummern 
bei mir. Und außerdem hielt ich das Haus für nicht besonders sicher. Da ich zu 
dem Schluss kam, dass kein Weg daran vorbeiführte, ließ ich das Oberrabbinat 
ausnahmsweise einmal an einem Samstag, unserem heiligen Ruhetag öffnen. 
Auch der Oberrabbiner setzte sich in sein Auto und kam, ohne sich Gedanken 
um irgendwelche Sicherheitsvorkehrungen zu machen oder darum, dass eigent-
lich Sabbat war. Sein Sohn lag im Krankenhaus und war operiert worden. Durch 
die Detonation waren die Synagogenfenster zersprungen und die Splitter hatten 
sein Gesicht zerschnitten. Es war ein Wunder, dass er noch lebte. Dem lieben 
Gott sei es gedankt, seine Zeit auf Erden war noch nicht vorüber. 

Mir war bewusst, dass die Wunden nach diesem Ereignis nur sehr schwer wie-
der verheilen würden. Ich konnte die Gemeinde niemals in einem solchen Zu-
stand alleine lassen, sonst wäre es für die Mitglieder, als hätten sie ihren Vater 
verloren. Dennoch sollte ich dreißig Tage später aus meinem Amt scheiden. Da 
ich der Meinung war, dass die Gemeinde sich als allererstes wieder in Sicherheit 
fühlen sollte, beschloss ich, die Amtsübergabe zu verschieben und gab deshalb 
bekannt, dass ich vorerst noch im Amt bleiben und es zu einem späteren Zeit-
punkt abgeben würde. Es herrschte eine verängstigte Grundstimmung, man hatte 
kein Vertrauen in die Zukunft mehr. Die Menschen lebten in ständiger Furcht. 
Nicht umsonst sagte man „Möge Gott den Staat schützen.” Der Staat war immer 
für uns da. Wirklich immer! Die Regierung kümmerte sich überaus intensiv um 
uns. Nach den Anschlägen rief uns Ministerpräsident Recep Tayyip Erdoğan an, 
der sich damals gerade in Nordzypern befand, und fragte uns, nachdem er uns 
sein Bedauern und sein Beileid ausgesprochen hatte, ob er irgendetwas für uns 
tun könnte. Er sagte, dass man sich um alles kümmern würde, und wir uns keine 
Sorgen machen sollten. Gleich nach seiner Rückkehr kam er mit seinen Mini-
stern ins Oberrabbinat und informierte sich in einem fast einstündigen Gespräch 
mit uns über das, was geschehen war. Auch der Staatsanwalt des Staatssicher-
heitsgerichtes Aykut Cengiz Engin sagte, dass die Bombenangriffe ganz nach An-
schlägen mit terroristischem Hintergrund aussahen. Der Innenminister Abdülka-
dir Aksu kam nach Istanbul und machte sich zusammen mit dem Gouverneur 
Muammer Güler ein Bild von dem Ort des Geschehens. Nicht nur ich, sondern 
wir alle spürten, dass wir den Staat und die Regierung hinter uns hatten, sie uns 
unterstützten. Aksu besuchte später das Istanbuler Polizeipräsidium um mit dem 
Istanbuler Polizeichef Celalettin Cerrah die Lage zu bewerten. 

Nach dem Attentat von 1986, das dreiundzwanzig Menschen das Leben geko-
stet hatte, und nach dem vereitelten Anschlag im Jahre 1992 waren wir zwar auch 
vom Staat und der Regierung unterstützt worden, jedoch nicht so intensiv wie es 
nun der Fall war. Damals war der Gouverneur die höchstrangigste Persönlichkeit 
gewesen, die uns besucht hatte. Dieses Mal jedoch riefen sowohl der Minister-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 156 

präsident, als auch der Oppositionsführer, der Außenminister, der Justizminister, 
der Kultusminister und der Industrie- und Handelsminister alle persönlich an 
und statteten uns einen Besuch ab. Ich verbrachte meine gesamte Zeit mit den 
Vorbereitungen für die Beerdigungen und damit, die Angehörigen zu trösten. 
Man konnte tatsächlich an einem einzigen Tag um zehn Jahre altern. Als ich mir 
abends das Gesicht wusch, erkannte ich mich im Spiegel nicht wieder. War das 
etwa mein Gesicht, in das ich da blickte? 

Am Abend fuhr ich noch einmal ins Krankenhaus. Yosi, der Sohn des Ober-
rabbiners war inzwischen operiert worden. Sein Gesicht war nicht mehr wieder-
zuerkennen. Es gab keinen einzigen Flecken Haut, der keine Naht aufwies. Als 
ich meine Genesungswünsche überbrachte, merkte ich plötzlich, dass das Sicher-
heitspersonal vor der Tür plötzlich in Bewegung geriet, und öffnete die Tür. Vor 
mir stand ein hochgewachsener Mann: Ministerpräsident Recep Tayyip Erdoğan. 
Er gab sich nicht mit einem Anruf zufrieden, er hatte uns sehen wollen. Da ich 
älter war als er, könnte ich sagen, dass ich mich bei seinem Anblick so sehr freu-
te, als hätte ich meinen eigenen Sohn gesehen. Wenn man sich seinen Arm oder 
seinen Flügel bricht, dann braucht man jemanden, der noch kräftiger ist als man 
selbst und einen wieder auf die Beine bringt. Und als ich ihn sah, dachte ich: 
„Gut, jetzt werde ich alles viel leichter bewältigen können.” Ich sagte zu ihm: 
„Dieses Ereignis war nicht nur ein Anschlag auf die Jüdische Gemeinde, sondern 
auf die gesamte Republik Türkei, auf das türkische Volk und die türkische Flagge. 
Und die ganze Welt soll dies so erfahren.” Und er entgegnete: 

„Wir können die Menschen, die diesen Anschlägen zum Opfer gefallen sind 
nicht wieder zum Leben erwecken, aber wir sind bereit, alles zu tun, was nötig 
ist, um die Wunden schnellst möglich wieder verheilen zu lassen. Wir sind für 
Sie da und werden alles tun, was nötig ist. Machen Sie Sich keine Sorgen.” 

Am folgenden Tag trafen wir die letzten Vorbereitungen für die Beisetzungen. 
Ich rief Muammer Güler an, den Gouverneur von Istanbul: 

„Werter Herr Gouverneur, diese Menschen sind einem Terroranschlag zum 
Opfer gefallen. Ich weiß, dass es gesetzlich geregelt ist, ob ein Leichnam in eine 
türkische Flagge gehüllt bestattet werden darf, und man sich dafür eine Sonder-
genehmigung einholen muss. Deshalb möchte ich Sie bitten, lassen Sie uns diese 
Terroropfer auf ihrer letzten Reise in dieses ganz besondere Gewand kleiden und 
ihnen ein ehrenvolles Geleit geben – sofern das auf Ihre Zustimmung trifft, na-
türlich.” 

Der Gouverneur versprach, sich umgehend darum zu kümmern, beendete un-
ser Gespräch und rief bereits drei Minuten später zurück: 

„Herr Pinto, wir sind bereit, alles Ihren Wünschen entsprechend zu gestalten, 
es wird da keinerlei Probleme geben.” 

In der Tat kümmerte man sich für uns um alles. Ohne auf Schwierigkeiten ir-
gendeiner Art zu stoßen, trugen wir unsere Toten zu Grabe. Das war eigentlich ei-
ne Selbstverständlichkeit, aber bis zu jenem Tag hatten noch nie ein Gouverneur 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 157 

oder ein Polizeichef so große Anteilnahme wie Muammer Güler und Celalettin 
Cerrah gezeigt. Wir waren überaus beeindruckt. Ich hätte mir gewünscht, dass 
auch der Staatspräsident uns angerufen und sich erkundigt hätte, ob er etwas für 
uns tun könnte. Doch nichts dergleichen geschah, wohingegen die türkischen Ju-
den im Rahmen jeder Trauungszeremonie dafür beten, dass Gott den aktuellen 
Staatspräsidenten der Gemeinde und dem Volk lange erhalten möge. Ich hätte mir 
gewünscht, dass dieser Glaube, dieses Vertrauen sich nicht als müßig erweisen 
würde. Wir hätten seine Unterstützung zumindest in moralischer Hinsicht benö-
tigt. Ein Besuch, ein paar Worte wären in jenen Tagen für uns sehr wichtig gewe-
sen, um der Welt unseren Stellenwert unter Beweis zu stellen. Was die 59. Regie-
rung der Türkischen Republik anbetraf, so war es ihre eigene Sache, was für einen 
politischen Kurs sie fuhr. Für uns war wichtig, dass sie für die Bürger da war, wenn 
sie sie brauchten. Unsere Gemeinde ist der 59. Regierung zu großem Dank ver-
pflichtet. 

Yunus Dolar, ein enger Freund und Sicherheitsbeauftragter, den ich während 
der Regierungszeit Mesut Yılmaz‘ kennengelernt hatte, sagte an jenem Tag zu mir: 
„Es ist unsere Aufgabe, Euch zu schützen. Nach dem Anschlag bin ich vor Scham 
fast im Boden versunken.” Aber was hätten die Sicherheitsleute noch tun sollen? 
Sie gaben ohnehin schon mit Leib und Seele ihr Bestes, um uns rund um die Uhr 
zu beschützen. Doch leider ist die Niederträchtigkeit einiger Menschen genauso 
unerschöpflich wie die Güte anderer. Yunus hatte eine Beobachtung gemacht: 
Immer wenn mir etwas gefiel, freute ich mich und sagte zu meinem Gegenüber: 
„Möge Gott Dein Leben segnen!” Das kam mir in jenen Tagen in den Sinn. Ich 
ließ die schrecklichen Ereignisse noch einmal vor meinem geistigen Auge Revue 
passieren. Was war nur aus den Menschen geworden, denen ich einst gewünscht 
hatte, dass Gott ihnen ein segenreiches Leben schenken möge. Aus dem alten 
Hadschi, dessen Laden in die Luft gegangen war, dem Sicherheitspersonal vor der 
Neve Schalom-Synagoge, den unschuldigen Passanten und all den wunderbaren 
Menschen, die sich zu jenem Zeitpunkt in der Synagoge befunden hatten. 

Ein paar Tage nach den Anschlägen fuhr ich zur Neve Schalom-Synagoge, um 
mir anzusehen, was von den umstehenden Gebäuden übrig geblieben war. Der 
Anblick, der sich mir bot, war erschütternd. Die wunderschöne Synagoge war nur 
noch ein einziger Trümmerhaufen. Eine Tür gab es ohnehin nicht mehr. Von 
dem Lampenladen gegenüber, der immer fröhlich vor sich hin geblinkt hatte, 
war nur noch pechschwarzes Mauerwerk übriggeblieben. Plötzlich fiel mein Blick 
auf einen alten Mann. Ich ging zu ihm. Er hatte Tränen in den Augen. Es schien, 
als würde ein einziger Schmerz sein ganzes Gesicht beherrschen. 

„Was ist Dir widerfahren, alter Mann?” 
„Ich habe meinen Sohn hier verloren. Es ist unbeschreiblich, was hier an je-

nem Tag passiert ist. Wir haben hier die Hölle durchlebt.” 
Er betrieb ein Elektrofachgeschäft in der Straße. Und sein Sohn hatte sich 

zum Zeitpunkt der Explosion vor dem Geschäft befunden. Er war noch so jung 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 158 

und hatte nicht geahnt, was geschehen würde. Der Verlust schmerzte den armen 
Mann unsagbar. Aber was hätte ich tun können, um ihn zu trösten? Sollte ich 
ihm „herzliches Beileid” wünschen? Ich schwieg. Ein paar Monate später besuch-
te ich ihn an einem Freitag in seinem Laden und schenkte ihm einen Koran. Ei-
ne weitere tragische Geschichte im Zusammenhang mit den Anschlägen war die 
von Berta und Ahmet. Diese beiden jungen Menschen, die unterschiedlichen Re-
ligionen angehörten, liebten einander und hatten sich die Erlaubnis ihrer Famili-
en eingeholt, um zu heiraten. Berta erwartete ein Kind. An jenem Tag hatten sie 
sich in der Neve Schalom-Synagoge eingefunden, um die Bar Mitzwa  des Soh-
nes einer befreundeten Familie feiern. Alles, was sie wollten, war, geliebten Men-
schen eine Freude zu machen und diesen schönen und wichtigen Tag mit ihnen 
gemeinsam zu begehen. Doch der Tod raffte sie Beide gemeinsam hinweg. Beide 
kamen bei dem Anschlag ums Leben, und mit ihnen ihr ungeborenes Kind. 
Ahmets Beerdigung fand gegenüber in der Galip Pascha-Moschee statt, und Berta 
wurde auf dem Friedhof von Ulus beigesetzt. Für Berta wurde die Fatiha gebetet 
und für Ahmet ein Totengebet gesprochen. Sie waren Kinder zweier unterschied-
licher Religionen, deren Herzen jedoch im Einklang schlugen. Sie starben sozu-
sagen diesem üblen Werke zum Trotz, dem Bestreben der Attentäter zum Trotz 
Seite an Seite. 

Die Anschläge waren ein weiteres Attentat im Zuge eines antisemitischen 
Trends, der den Juden überall auf der Welt über Jahre das Leben zur Hölle machte 
und sie zu einem Feindbild stilisierte. Nach den Bombenattentaten hielten Au-
ßenminister Abdullah Gül und Justizminister Mehmet Çiçek überall auf der Welt, 
insbesondere in islamischen Ländern, Reden, in denen sie Antisemitismus aufs 
Schärfste verurteilten. Aber ich glaube nicht, dass diese Auftritte in der Türkei ei-
ne große Wirkung hatten, denn man dachte, dass es sich lediglich um eine Bot-
schaft an die anderen Länder handelte, und schenkte ihnen nicht die nötige Be-
achtung. Meiner Meinung nach sollte man diese Statements mit lauter Stimme in 
der Türkei verkünden. Ich weiß, dass diese Attentate das gesamte türkische Volk 
zutiefst erschüttert haben, und alle sich gefragt haben, auf welche Weise sie uns 
helfen könnten. Alle waren an unserer Seite, waren für uns da. Wir haben stets ge-
spürt, wie engagiert man uns den Rücken stärkte, aber mitunter gab es auch Men-
schen, die uns keine solche Anteilnahme entgegenbrachten oder die sich über den 
Tod von Menschen freuten, deren Namen sie nicht einmal kannten, über deren 
Kultur und Religion sie nichts wussten und keine Ahnung hatten, wann sie in die-
ses Land gekommen waren und was für ein Leben sie führten, und gar der Mei-
nung waren, dass man mit den Attentaten eine gute Tat begangen hatte. Der 
Staatsspitze fiel also die Aufgabe zu, gegebenenfalls sofort Stellung zu beziehen, 
um dieses Gedankengut auszumerzen und diese jungen Menschen aufzuklären 
und zu unterstreichen, dass auch wir Kinder dieses Landes waren. Wir durften 
nicht zulassen, dass sich unsere Jugend solches Gedankengut aneignete, und 
mussten sicherstellen, dass sie mit den anderen Menschen in Eintracht und Brü-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 159 

derlichkeit zusammenlebte. Man musste das Volk unbedingt informieren, aufklä-
ren. Das war unser aller menschliche Pflicht. Meines Erachtens waren all diese Er-
eignisse das Ergebnis eines in eigenem Interesse erdachten Werkes der Europäer. 
Dies ist meiner Meinung nach die Antwort auf die Frage „Warum immer die Ju-
den?” 

Der Westen hat zunächst Israel Land geschenkt und dann den Arabern einge-
schärft: „Aber nicht, dass Ihr denen Euer Land überlasst, lasst sie hier keine Wur-
zeln schlagen!” So hat der ganze Nahost-Konflikt begonnen. Auch hinter dem 
Zerfall des Osmanischen Reiches steckt Europa. Genau, wie es überall sonst auf 
der Welt noch seine Finger im Spiel hat. Man verfolgt Erdölinteressen, Rüstungs-
interessen. Und dieses Gedankengut wird auch schon blutjungen Menschen ein-
geimpft. 

An dem Tag, an dem die Beisetzungen stattfinden sollten, herrschte große 
Hektik in der Gemeinde. Doch meine Berater behielten einen kühlen Kopf. In 
Augenblicken wie diesem sind sehr wichtige Entscheidungen zu treffen, wichtige 
Telefongespräche zu führen. Man musste die Angehörigen, die Familien der ver-
letzten Polizisten besuchen, und den Angehörigen der Toten sein Beileid bekun-
den, ihnen beistehen. Man durfte sie in den schwersten Stunden ihres Lebens 
nicht alleine lassen. Mit der Hilfe meines hervorragenden Teams bewältigte ich 
all diese schweren Aufgaben. Es dauerte einige Zeit, bis wieder alles seinen gere-
gelten Gang ging. 

Natürlich konnte man das, was geschehen war, unmöglich vergessen machen, 
aber dennoch musste man sich zumindest wieder um seine Arbeit kümmern und 
sein Bestes tun, damit die Wunden irgendwann zu verheilen begannen. Wir muss-
ten die Schule nach den Anschlägen sofort wieder in Betrieb nehmen. Wenn wir 
sie einmal schlössen, würden wir sie nie wieder öffnen können. Wie der Weg zur 
Schule dieser Kinder an jenem Tag jedoch ausgesehen haben mag, wie sie ihren 
Unterricht wieder hatten aufnehmen können, war unvorstellbar. Die Schulleitung 
und die Lehrer hatten sich am Sonntag vollständig in der Schule versammelt und 
die Vorbereitungen für den Empfang der Schüler am folgenden Tag getroffen. Es 
herrschte allgemeine Krisenstimmung. Ich blieb noch bis zum Juni im Amt. 

Bis die Gemeinde wieder einigermaßen im Alltag Fuß gefasst hatte, die Syn-
agogen wieder in Stand gesetzt, die notwendigen Sicherheitsmaßnahmen getrof-
fen und sämtliche Finanzierungsfragen geklärt waren, schrieben wir bereits den 
17. Juni. Ich wollte unbedingt noch erleben, wie meine Patienten entlassen wur-
den. Ich musste dafür sorgen, dass die verängstigte Gemeinde, die nicht wusste, 
wie sie je wieder zum Gebet eine Synagoge betreten sollte, wieder zu ihrem alten 
Leben zurückkehrte, und sie wieder in die Gesellschaft eingliedern. Fünf Tage 
später wurden Bombenanschläge auf die HSBC-Bank und das Englische Gene-
ralkonsulat verübt. Achtundvierzig Menschen kamen dabei ums Leben. Es war 
alles andere als einfach, eine Gemeinde zu beschwichtigen, die ausgerechnet zu 
dem Zeitpunkt erneut mit einer Katastrophe konfrontiert wurde, als man dachte, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 160 

alles sei ausgestanden und vorbei. All dies bedeutete jedoch nicht, dass nicht 
noch weitere Attentate folgen würden. Alles war jederzeit möglich. 

Ein in der Nähe der Synagoge von Şişli ansässiger Ladeninhaber war schwer 
verletzt worden. Um ihn und natürlich auch andere Verletzte zu besuchen, fuhr 
ich ins Florence Nightingale-Krankenhaus. „Aber nicht doch, Herr Pinto, Sie 
müssen hier gar nichts zahlen. Wir übernehmen sämtliche Kosten”, versicherten 
mir dort Prof. Dr. Cemşit Demiroğlu und der Vorsitzende der Krankenhaus-
Stiftung, Prof. Dr. Azmi Hamzoğlu. Auch die Geste des Amerikanischen Kran-
kenhauses werde ich meinen Lebtag nicht vergessen. Sie haben alle Verletzten 
großzügig aufgenommen und im Gegenzug nichts dafür verlangt. Ich bin der 
Familie Koç über alle Maßen dankbar. Der Chefarzt hat alles getan, was in seiner 
Macht stand. Auch das Deutsche Krankenhaus und Azmi Ofluoğlu sagten: „Wir 
möchten kein Geld oder sonst irgendetwas von Ihnen, Herr Pinto.” So etwas er-
lebt man nur bei uns in der Türkei. Ganz gleich, in welchem Land dieser Welt 
man sich auch immer befinden mag, man wird im Falle eines solch schmerzli-
chen Ereignisses nirgends so viel Menschlichkeit begegnen. 

Dennoch brauchten wir Geld: Für die Restaurationsarbeiten, um wieder auf-
stehen und weitergehen zu können. Wir mussten einträchtig und gemeinschaft-
lich unsere Wunden kurieren und nach vorne blicken. Wir traten an mitfühlende 
und freigiebige Menschen heran und baten sie um Spenden. Sogar ein Herr, von 
dem ich wusste, dass er mich überhaupt nicht mochte, vergaß seine persönliche 
Abneigung und beteiligte sich mit einer unvorstellbar hohen Summe an der Ak-
tion. Als ich aus dem Amt schied, war er einer der Menschen, die mir am mei-
sten nachtrauerten. Denn hier ging es nicht um persönliche Abneigungen oder 
Vorlieben, nicht um Ahmet, Mehmet oder Bensiyon. Wir arbeiteten alle für die 
Gemeinde. Auch die Republik Türkei erbrachte uns gegenüber eine große Geste 
und versprach uns, uns ein Grundstück zu schenken, auf dem dann ein Komplex 
zur Nutzung für Synagogen, Vereine, Jugendliche und ältere Leute errichtet wer-
den sollte. Leider ist dieses Projekt jedoch immer noch nicht verwirklicht wor-
den. Weshalb, weiß ich nicht. Aber ich wünsche mir von ganzem Herzen, dass 
dieses Versprechen eines Tages eingelöst werden wird. Manchmal sorgen Todes-
fälle dafür, dass gewisse Wahrheiten ans Licht kommen. Bei solchen großen Ter-
roranschlägen weiß man sowohl wie man mit den Attentätern als auch mit den 
Überlebenden umgehen soll – doch was ist mit den Toten? Leider werden die 
Gehirne junger Menschen für sinnlose Zwecke manipuliert. 

Nun zu meiner Familie. Es fiel mir sehr schwer, meinen Enkeln zu erzählen, 
was geschehen war. Obwohl meine großen Enkel bereits in einem Alter waren, in 
dem sie es begreifen konnten, waren ihnen die Hintergründe völlig unverständ-
lich. Eigentlich unterschied mich in dieser Hinsicht nichts von meinen Enkeln. 
Wie konnte ich ihnen eine Frage beantworten, die ich mir selbst nicht zu beant-
worten vermochte? Meine anderen beiden Enkel waren erst viereinhalb Monate 
alt und bekamen somit von der ganzen Sache natürlich nichts mit. Ganz im Ge-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 161 

gensatz zu ihrer Mutter. Sie erlitt einen so großen Schock, dass sie die Sprache 
verlor und plötzlich auch keine Milch mehr hatte. Meine Schwiegertochter Nil 
sprach eine geschlagene Woche mit niemandem. Sie brachte einfach keinen Ton 
mehr hervor und konnte von jenem Tag an auch ihre Babys nicht mehr stillen. 
Wie viel von all dem, was wir durchmachten, war wohl Schicksal und wie viel 
geplant? Darüber habe ich mir stets Gedanken gemacht. Wenn man sein Leben 
ganz alleine bestimmen konnte, was war dann der Sinn all dieser Ereignisse? Ich 
habe stets in dem Bewusstsein gelebt, dass es so etwas wie Glück gibt. Egal was 
geschah, es kam immer irgendwann hervor und fand die Menschen. Ich habe 
stets an das Glück geglaubt, daran, dass es im Leben der Menschen seine Finger 
im Spiel hatte. Wenn ich jungen Leuten meine guten Wünsche überbrachte, sag-
te ich immer: „Mögen Euch Liebe, Gesundheit, Zufriedenheit und Glück ein Le-
ben lang begleiten.” Der Mensch braucht Liebe, Gesundheit und Glück. Meiner 
Meinung nach beeinflusst Glück unser Leben zu dreißig Prozent, hält einen auf-
recht. Ich war einer derjenigen, die die Anschläge vom 15. November unverletzt 
überlebt hatten. War dabei Glück im Spiel gewesen? Oder hatte Gott mich ge-
schützt? Wenn ich so darüber nachdenke, komme ich zu dem Schluss, dass dies 
kein Glück, sondern vollkommen Gottes Werk war. Gott hatte mich mit offenen 
Armen empfangen und beschützt. Alles liegt in Gottes Hand. Auch das Phäno-
men, das wir Glück nennen. Selbst wenn wir es als Glück bezeichnen, ist es doch 
Gott, der uns die Hand reicht. Manchmal denke ich, welch große Macht doch 
hinter dieser Ordnung steckt. Er ist es auch, der unser Glück erwirkt, der dies als 
angemessen für uns erachtet, der uns gestattet, es Glück zu nennen. Der Mensch 
tut Gutes, solange er lebt, ohne dafür eine Gegenleistung zu erwarten. Doch es 
ist schwer zu sagen, ob Gott diese guten Taten auch als solche schätzen wird. Die 
Natur vermag das nicht zu leisten, vermag kein Gleichgewicht herzustellen, nicht 
den richtigen Zeitpunkt zu finden. Nur weil der Mensch es für angemessen hält, 
kann er es nicht als Glück bezeichnen. Ein Mann trat vor Gott hin und sagte: 
„Ich habe da einen guten Freund, der Dir auch sehr verbunden ist, bitte lass ihn 
doch ein wenig Geld in der Lotterie gewinnen, damit er es im Leben leichter 
hat.” Und Gott sprach: „Dann soll er sich erst einmal einen Lottoschein kaufen.” 
Die Lottoscheine, die wir uns kaufen, indem wir von unserem Verstand und un-
serer Intelligenz Gebrauch machen, sind die Wege, die wir uns selbst weisen. 
Doch derjenige, der dies plant und ins Werk setzt, ist Gott, der uns auf unserem 
Lebensweg die Richtung weist. Ich glaube, dass alle Zufälle von Gott geplant sind 
und all dies Auswirkungen sind, die darauf warten, dass ihre Zeit gekommen ist. 
Wir können es als Glück bezeichnen, dass ich an jenem Tag überlebt habe oder 
die Andacht ein wenig länger dauerte als sonst, doch man sollte sich der Tatsache 
bewusst sein, dass mir eine gewisse Lebensdauer vorbestimmt ist, und die Dauer 
der Andacht an jenem Tag kein Zufall war. Auch die Zeit auf Erden der anderen 
Überlebenden war noch nicht um, ihre Frist noch nicht verstrichen. Nun könnte 
man behaupten: „Wenn die Anschläge nicht verübt worden wären, dann wären 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 162 

aber nicht so viele Menschen ums Leben gekommen.” Doch meiner Meinung 
nach lässt sich sowieso nichts mehr tun, wenn unsere Zeit auf Erden abgelaufen 
ist. Wenn man dies doch nur Gottes Ermessen und zeitlicher Planung überlassen 
und nicht Schicksalsmacht gespielt hätte. Vor dem Tod gibt es kein Entkommen, 
doch die Todesursache sollte Gott bestimmen. Da wir nur zu ihm allein heim-
kehren können, hat dies auch nichts mit Glück oder Zufall zu tun. Doch der 
Mensch kann nicht anders als zu glauben, dass er Anrecht auf einen anständigen 
Tod hat. Es ist überaus schmerzlich, wenn Menschen, die gerne ein schönes Er-
eignis mit einem Freund teilen möchten, bei einer Freitagsandacht Gott um Gu-
tes bitten wollen, sich zum Gebet zusammengefunden haben, um Gott zu folgen 
oder einfach nur ahnungslos vorübergingen, einem Bombenanschlag zum Opfer 
fallen und sterben. Nicht umsonst pflegten die Alten zu sagen: „Möge Gott Dir 
einen schönen Tod schenken.” Plötzlich passiert ein Unfall oder wird ein Mord 
verübt, und wir sagen uns dann, derjenige, dessen Zeit um ist, muss gehen; doch 
wäre dieser Unfall nicht geschehen, wäre der Betroffene auf eine segensreichere 
Weise zu Gott heimgekehrt. Die Menschen besitzen nicht die Macht, unge-
schriebene Schicksale zu schreiben oder geschriebene Schicksale zu manipulie-
ren. Sie sollten nur in der Lage sein, in ihrem Leben richtige Entscheidungen zu 
treffen und diese umzusetzen und müssen wissen, dass man dem Leben mit ei-
nem gewissen Fatalismus begegnen sollte. Es ist ein Geschenk, dass der Mensch 
einen Freundeskreis, eine Familie hat. Ein Geschenk Gottes. Aus diesem Grund 
ist es sehr wichtig, an das Schicksal zu glauben. 

Ich ging zur Gedenkfeier für Nebile und İhsan Vardal, hatte aber nur wenig 
Zeit. Der Hodscha rezitierte aus dem Koran. Es überkam mich ein unglaublicher 
Friede und ich hörte ihm bis zum Ende zu. Da ich jemand bin, der die Men-
schen liebt und allen Religionen Respekt entgegenbringt, habe ich stets versucht, 
allen meinen Freunden so nah wie möglich zu sein. Auch ich habe mich zum To-
tengebet eingereiht und habe meine Hände zum Gebet geöffnet, während die 
Fatiha gesprochen wurde. All dies machte natürlich keinen Moslem aus mir, aber 
da ich wusste, dass die Wege, die zu Gott führten, sich nicht von einander unter-
schieden, machte mich stets alles, was ich erlebte, tat und sagte, glücklich. Diese 
Eigenschaft mochte ich sehr an mir. Auf diese Weise gelang es mir, mich selbst 
glücklich zu machen. Ich glaubte noch stärker an das, was ich tat und sagte. Ich 
konnte die Menschen noch herzlicher in die Arme schließen. Niemand weiß, wo 
man wirklichen inneren Frieden finden kann. Das hängt mit unserem Seelenle-
ben zusammen und geht nur uns allein etwas an. Es gibt nur eine einzige Macht, 
die dies ermessen kann. An jenem Tag beobachtete ich voller Bewunderung, wie 
der Hodscha seinen Glauben lebte. Es war kein Zufall, dass ich zu jener Feier ge-
gangen war. Es war mein eigener Wunsch gewesen, dort hinzugehen. Es war 
niemand anders als Gott selbst, der dafür sorgte, dass mir all dies auffiel. 

Ich habe in meinem Leben viele Dinge erfolgreich auf die Beine gestellt, und 
dies war kein Ergebnis des Zufalls. Auch Arbeit ist kein Ergebnis des Zufalls. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 163 

Und es war kein Zufall, wenn man Bedürftige suchte und fand, ihnen half, Men-
schen, die einander nicht kannten, aus beruflichen Gründen zusammenführte, 
einem Arbeitslosen Arbeit vermittelte oder Schülern die Möglichkeit gab, zu ler-
nen. Ich habe mich dafür sehr engagiert, mich sehr bemüht, es sehr gewollt. Und 
Gott hat mir dabei geholfen, mir stets den Weg bereitet. Dafür bin ich ihm sehr 
dankbar. Gott gibt uns gewisse grobe Umrisse für unser Leben vor, doch wie wir 
diese ausfüllen, bleibt letztendlich uns überlassen. Er schafft gewisse Zufälle für 
uns und prüft dann, ob wir diesbezüglich in der Lage sind, unseren Verstand zu 
gebrauchen und sie uns zunutze zu machen. Egal, womit uns die Eigendynamik 
des Lebens konfrontieren mag, wir dürfen es nicht einfach ohne darüber nach-
zudenken als Zufall oder Glückssache bezeichnen. Wenn wir einmal ein wenig 
darüber nachdenken, werden wir merken, wie wichtig es ist, dass wir diese Chan-
ce nutzen. Junge Leute sollten stets wachsam sein. Wie ein großer Denker einst 
sagte, klopfen einige Chancen nur zaghaft an die Tür. Um dieses Klopfen zu hö-
ren, muss man stets aufmerksam und wachsam sein, es könnten sich einem un-
erwartete Möglichkeiten eröffnen. Wachsam zu sein, ist eine persönliche Ent-
scheidung. Das hat nichts mit Glück oder Zufall zu tun. 

Ich wünsche mir nur eines von Gott, und zwar, dass die jungen Menschen auf 
dieser Welt ihren Verstand gebrauchen, etwas aus ihrem Leben machen und sich 
bemühen, für die Welt, für die Menschheit gute, schöne und anständige Dinge 
zu schaffen, als gute Menschen den Weg zu Gott finden und, anstelle zu versu-
chen an seiner Statt Entscheidungen zu treffen, nach Gottes Plänen leben. Auf 
diese Weise würde die Geschichte nie wieder befleckt, würden nie wieder Kinder 
weinen und ungeborene Babys sterben, nie wieder Eltern ein Leben unter Tränen 
führen müssen und die Welt ein lebenswerterer Ort sein. 

 

Der İski1-Skandal 

Ich habe mich stets darum bemüht, mein Heimatland zu unterstützen und nie in 
irgendeiner Hinsicht gegen andere Stellung bezogen, und stets versucht, Dinge 
zu tun, die dem Staat und dem Volke von Nutzen sein würden. Die Arbeit und 
die Arbeitsweise gewisser Menschen mag einem gefallen und man mag diesen 
Menschen persönlich helfen, das ist etwas, was jeder zu leisten in der Lage ist, 
aber um etwas für sein Land, das Volk, den Staat und zu Ehren seiner Flagge zu 
tun, muss man sehr hart arbeiten und ich habe mein Bestes gegeben, um dies zu 
tun. Und zwar habe ich dies nicht als eine Hilfe, sondern als meine Pflicht be-
trachtet. Immer wenn türkische Staatsleute eine Dienstreise ins Ausland unter-
nahmen, habe ich es als meine Pflicht angesehen, ihnen zu helfen. Wenn sie et-
was Grundlegendes für die Zukunft der Türkei tun wollten, so habe ich mich 
                                                                                          
1  Istanbuler Wasser- und Abwasserverwaltung (İstanbul Su ve Kanalizasyon İdaresi (İSKİ)). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 164 

darum bemüht, dabei zu helfen, den Weg dafür zu bereiten. Ich versuchte in Er-
fahrung zu bringen, in welcher Angelegenheit sie die Reise unternahmen und 
überlegte, zu wem ich für sie Kontakte herstellen konnte, und habe sie somit im 
wahrsten Sinne des Wortes nach Kräften unterstützt. 

Die Jahresfeier der 500. Yıl Vakfı* hatte gerade stattgefunden und die Kom-
munalwahlen standen kurz bevor, als ich eines Tages in der Zeitung las, dass ein 
gewisser Ergun Göknel Leiter der İSKİ geworden war. Er war der Freund des Be-
sitzers der Firma, in der ich Teilhaber war, und ein guter Chemiker. Ich war 
mehrmals Zeuge ihrer Unterhaltungen geworden und hatte so erfahren, dass er 
bereits Leiter mehrerer Firmen gewesen war. Ich hatte auch gehört, dass er mit 
noch einem weiteren Kollegen zusammengearbeitet hatte, aber ich kannte ihn 
nicht persönlich. Und nun schlug mein Geschäftspartner Erol Baruh vor: „Schic-
ken wir ihm doch ein paar Blumen und eine Glückwunschkarte, die Du dann 
auch unterzeichnest.” Gesagt, getan. Kurz darauf klingelte mein Telefon, Ergun 
Göknel war am Apparat: 

„Haben Sie vielen Dank für die Blumen, das war sehr freundlich von Ihnen.” 
„Ich kenne Sie zwar nicht persönlich, Ergun Bey, aber ich weiß, dass Sie ein 

Freund von Erol sind. Wir wollten Ihnen alles Gute und viel Erfolg für Ihre neue 
Aufgabe wünschen. Möge Gott Ihnen jederzeit beistehen.” 

„Aber ich kenne Sie, Efendim. Falls Sie irgendwann einmal Probleme haben 
sollten – ich bin jederzeit für Sie da.” 

Als wir während meiner Amtszeit als Gemeindevorsitzender unsere Schule 
von Beyoğlu nach Ulus verlegen wollten, gab es zwischen uns und der Istanbuler 
Stadtverwaltung, der damals Nurettin Sözen vorstand, gewisse Probleme. Die 
Bürgermeisterin von Beşiktaş war damals Ayfer Atay. Wenn mit ihr alles glatt lief, 
stellte sich die andere Seite quer, weshalb sich die ganze Angelegenheit furchtbar 
in die Länge zog. Da rief ich Ergun Göknel an und erzählte ihm alles. 

Und er rief Sözen an und vereinbarte einen Termin mit ihm. Wir trafen uns in 
Sözens Büro. Sözen war sehr entgegenkommend, ließ sich unser Anliegen schil-
dern und löste unser Problem. Ergun Bey und ich begegneten uns nun immer öf-
ter bei offiziellen Einladungen. Ich wurde als Vertreter unserer Glaubensgemein-
de eingeladen und er als Leiter einer der wichtigsten Behörden Istanbuls. Wir 
pflegten uns zu begrüßen und uns nach dem Befinden des anderen zu erkundi-
gen. Eines Tages schickte er mir ein Fax. Er plante, in die Vereinigten Staaten zu 
reisen und bat mich um Hilfe, weil er unsere dortigen Freunde kennenlernen 
wollte. „Aber selbstverständlich”, sagte ich. „Schicken Sie mir einfach ein Fax 
und informieren Sie mich darüber, wann, wie und mit wem Sie reisen werden 
und ich werde mich bemühen und alles tun, was mir möglich ist.” Er schrieb mir 

* 500. Yıl Vakfı: „500. Jahr-Stiftung”. Eine Stiftung, die 1992 anlässlich des 500. Jahrestages
der Vertreibung der Juden aus Spanien und ihrer Aufnahme durch Sultan Beyazıt II. und
ihre anschließende Ansiedlung in türkisch-osmanischen Gebieten gegründet wurde und
das Ziel verfolgt, stets an dieses geschichtsträchtige Ereignis zu erinnern.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 165 

sein Reisedatum, den Namen seines Reisebüros und die Namen der anderen 
Ausschussmitglieder, und wir übermittelten diese Informationen in die USA und 
vereinbarten zwei Termine für sie. 

Später erfuhr ich, dass Ergun Bey nur einen der Termine wahrgenommen hat-
te. Nach seiner Rückkehr rief er mich an, bedankte sich und sagte, dass er sehr 
wertvolle Kontakte hatte knüpfen können. Zu jener Zeit begannen Gerüchte zu 
kursieren, dass er sich von seiner Frau trennen würde. 

Als ich mich gerade auf eine Israelreise mit Außenminister Hikmet Çetin vor-
bereitete, stach mir eine Überschrift auf Seite 2 der Hürriyet-Zeitung ins Auge: 
„Wer ist der Jude, der Ergun Göknel 800.000 Dollar geschenkt hat?” Ich fragte 
mich, ob es sich wohl um ein Mitglied meiner Gemeinde handeln mochte und 
wunderte mich darüber, wie man jemandem einfach so 800.000 Dollar schenken 
konnte. Während ich mich mit Hikmet Çetin in Israel befand, gab es zwischen 
Israel und Syrien einen Konflikt. Da das Anliegen auch die Türkei betraf, musste 
sie Stellung beziehen. Hikmet Çetin und seine Begleiter beschlossen, in die Tür-
kei zurückzukehren. Der Besuch wurde auf die nähere Zukunft verschoben. Da 
die vorgesehenen Treffen nicht stattfanden, kehrten wir nach Istanbul zurück, wo 
gerade die Nachricht von Ergun Göknels Scheidung durch die Presse ging. Sämt-
liche Zeitungen schrieben darüber. Als ein paar Tage später plötzlich mein eige-
ner Namen in Verbindung mit dieser Angelegenheit auftauchte, glaubte ich, 
meinen Augen nicht zu trauen. Mein Name und darunter Yıldırım Çavlıs Unter-
schrift. Nach Aussage von Ergun Göknels Frau sollte ich derjenige gewesen sein, 
der Göknel 800.000 Dollar geschenkt hatte. Die Frau sollte sogar behauptet ha-
ben, „Er regelt unsere Devisengeschäfte.” Ich suchte sofort Yıldırım Çavlı auf. 

„Werter Herr Çavlı, ich bin der Vorsitzende der Jüdischen Gemeinde. Was Sie 
da schreiben, stimmt überhaupt nicht. Weshalb sollte ich diesem Mann 800.000 
Dollar schenken? Ich bin weder ein Geldverleiher, noch eine Wechselstube. Wes-
halb sollte dieser Mann mich brauchen?” 

„Kennen Sie jemanden, der so und so heißt?” 
„Nein, kenne ich nicht.” 
„Na schön, und hat Ergun Göknel sich in Amerika mit Mitgliedern der jüdi-

schen Lobby getroffen?” 
„Ja, das hat er. Und er hat auch gesagt, dass dieses Treffen sehr zufriedenstel-

lend für ihn verlaufen ist, und die betreffenden Personen ihn sogar bei ihrem 
nächsten Türkeibesuch noch einmal wiedersehen wollen.” 

Ergun Bey war Doktor der Chemie und sprach ausgezeichnet Englisch und 
Deutsch. Sie waren sehr angetan von ihm und seinem beruflichen Erfolg gewe-
sen und wollten ihn wiedersehen. 

„Aber Ergun Bey und ich sind privat überhaupt nicht befreundet. Er hat auf 
unseren Wunsch hin nur einmal für unsere Gemeinde einen Termin mit Herrn 
Sözen vereinbart, das ist alles. Als er heiratete, hat er uns sowohl zur Trauung als 
auch zur Hochzeitsfeier eingeladen, aber da uns keine wirkliche Freundschaft mit 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 166 

ihm verband, haben wir damals entschieden, dass wir als Gemeindevorsitzender 
an der Trauung, aber nicht an der Feier teilnehmen würden. Und da wir es nicht 
für angemessen hielten, ein Geschenk zu kaufen, haben wir sozusagen als Dan-
keschön für die freundliche Einladung Geld an die Türkische Bildungsstiftung 
gespendet. Das ist alles.” 

Eines Samstags, als ich gerade meine Schwiegermutter im Krankenhaus be-
suchte, stand plötzlich einer meiner Angestellten vor der Tür. Ich war über alle 
Maßen überrascht, ihn mit einem Mal vor mir zu sehen. Was hatte er an einem 
Samstag im Krankenhaus zu suchen? 

„Ist etwa den Kindern etwas zugestoßen? 
„Aber nein, Efendim. Diese Herren hier würden Sie gerne sprechen.” 
Neben ihm standen zwei weitere Personen. 
„Bitte sehr.” 
„Wir sind von der Finanzpolizei und müssen Sie bitten, mitzukommen.” 
Ich versuchte zu verstehen, was los war, konnte mir aber auf das Ganze keinen 

Reim machen. Verwundert ließ ich mein Portemonnaie mitsamt Geld auf dem 
Stuhl zurück und folgte ihnen. Meine Schwiegermutter ermahnte meine Frau 
später: „Passt gut auf den Jungen auf. Er hat uns sogar Geld dagelassen, damit 
wir nicht in Schwierigkeiten geraten und das Krankenhaus auch bezahlen kön-
nen. Also wird er so bald nicht wiederkommen. Lasst ihn nicht im Stich. Mal se-
hen, was das alles zu bedeuten hat.” Damit versetzte sie alle in höchstes Erstau-
nen, denn eigentlich lag sie im Halbkoma. Was für eine Angst sie wohl ausge-
standen haben musste, die arme Frau. Wir fuhren zu meinem Büro. Und was 
musste ich da sehen? Alles war durchwühlt worden, unsere Computer und Ak-
tenordner waren im ganzen Raum verstreut. Nichts befand sich mehr dort, wo es 
hingehörte. 

„Was bitte suchen Sie denn, meine Herren? Wenn Sie mir sagen, wonach Sie 
suchen, kann ich Ihnen weiterhelfen.” 

„Du sollst Ergun Göknel Geld geschenkt haben.” 
„Ich habe niemandem Geld geschenkt, mein Herr. Und wenn Sie noch so lan-

ge suchen, Sie werden nichts finden, denn Sie suchen nach einem Dokument, 
das überhaupt nicht existiert.” 

Sie stellten mein ganzes Büro komplett auf den Kopf und nahmen mich 
schließlich mit aufs Präsidium. Das war das Ende meiner Teilhaberschaft in der 
Firma. Jener Tag war einer der schwersten meines Lebens. Wenn man seine Eltern 
verliert, kann man sich sagen „Gott hat es so gewollt”, und sich irgendwie damit 
abfinden. Doch wenn man einmal dermaßen erniedrigt wurde, vergisst man diesen 
bitteren Schmerz nie wieder, denn dafür gibt es keine Rechtfertigung. Sie schnapp-
ten sich einfach einen Mann, der stets alles getan hatte, was in seiner Macht stand, 
um seinem Staat, dessen Volk, seinem Heimatland eine Stütze zu sein, und brach-
ten ihn in ein eiskaltes Treppenhaus. Dort wartete bereits der stellvertretende Poli-
zeipräsident auf mich, ein hochgewachsener Mann mit schmalem Schnauzbart, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 167 

mit einer Waffe im Halfter. Ich bat den Polizisten neben mir leise um ein Glas 
Wasser. Der stellvertretende Polizeipräsident hatte gehört, was ich gesagt hatte, 
doch anscheinend betrachtete er mich nicht als würdigen Gesprächspartner. 

„Dann lasst ihn auf der Toilette Wasser trinken.” 
Ich ging auf die Toilette, stillte meinen Durst am Wasserhahn und kehrte wie-

der in den Raum zurück. Niemand bot mir einen Stuhl an, ich musste im Stehen 
warten. Plötzlich kam der Direktor der Finanzpolizei herein. 

„Los, bringt ihn rein, worauf wartet Ihr denn?” 
Dann wandte er sich an mich: 
„So Freundchen, dann pack mal aus. Wie viel Dollar hast Du im Ausland ge-

bunkert?” 
„Ach, so ein paar Milliönchen, sind’s bestimmt”, antwortete ich lachend. Er 

hob die Faust und schrie: 
„Mach Dich gefälligst nicht über mich lustig!” 
„Hören Sie, Herr Direktor, wenn Sie Sich nicht wieder beruhigen und ernst-

haft von Ihrer Faust Gebrauch machen, wird Sie das teuer zu stehen kommen. 
Versuchen Sie nicht, die Dinge mit Gewalt zu lösen. Wenn Sie glauben, dass ich 
irgendetwas verbrochen habe, dann liefern Sie Beweise. Dann können Sie ma-
chen, was Sie wollen.” 

„Wieso hast Du Ergun Göknel Geld geschenkt?” 
„Ich habe ihm kein Geld geschenkt. Woher hätte ich das denn nehmen sollen? 

Und warum sollte ich dem Leiter der Wasserwerke Geld schenken?” 
„Schafft mir sofort diesen Mann hier raus”, schrie er. Dann wandte er sich 

noch einmal an mich: 
„Ich werde dafür sorgen, dass Du hier verschimmelst.” 
„Aber natürlich. Machen Sie, was Sie wollen. Ich kann Ihnen das heute nicht 

erklären. Aber ich werde es auf jeden Fall nachholen! Es wird sich sowieso her-
ausstellen, dass ich unschuldig bin!” 

Als mein Anwalt, Rıfat Saban, im Untersuchungsgefängnis eintraf, saß ich in 
einer Ecke und wartete. Er sprach mit dem Direktor der Finanzpolizei. „Ich bin 
der Anwalt dieses Herren, ich bürge für ihn”, sagte er. Man verlangte von ihm ei-
nen entsprechenden Nachweis. Er hatte eine Vollmacht bei sich, die ich ihm 
einst erteilt hatte, und die sich nun als nützlich erwies. Abends um acht war ich 
wieder ein freier Mann. Ich ging nach Hause, flüchtete aber bald darauf wieder 
nach draußen, da die Medien pausenlos anriefen, und das Telefon ständig klin-
gelte. Wie in einem Krimi. Ich beschloss, bei einem Freund zu übernachten. Als 
irgendwann in der Nacht plötzlich die Polizei mit heulenden Sirenen unten vor-
fuhr, dachte ich: „Die sind bestimmt gekommen, um mich abzuholen.” Doch sie 
wollten zu Kenan Evrens Tochter im Nachbarhaus. Ich war völlig fertig mit den 
Nerven! Einerseits wegen der erniedrigenden Behandlung, die ich erfahren hatte, 
andererseits weil es mich belastete, nicht erklären zu können, was geschehen war. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 168 

Am Montag ging ich noch einmal ins Präsidium und wieder begann die glei-
che Leier. 

„Los, schreib hier ihn: „Ich habe 800.000 Dollar an diesen Mann gezahlt.” Na, 
wird’s bald?” 

„Warum soll ich schreiben, dass ich ihm Geld gegeben habe, wenn es doch 
überhaupt nicht stimmt? Das mache ich nicht. Ich habe nie jemandem so viel 
Geld geschenkt. Und würde es auch nie tun. Selbst wenn es jemand wäre, der 
mir sehr nahesteht. Das ist ja eine gigantische Summe!” 

„Es heißt aber, dass man sie ihm gezahlt hat.” 
„Das mag ja sein. Ich bin der Vorsitzende der Jüdischen Gemeinde und gebe 

regelmäßig eine Vermögenserklärung ab. Wie viel Geld ich auf welcher Bank ha-
be, wissen Sie am allerbesten. Ihr wisst, wo ich wohne, Ihr wisst, wo ich arbeite. 
Ihr wart ja schon vor mir da und habt alles durchwühlt. Und Ihr habt nichts ge-
funden, was wollt Ihr denn noch?” 

Sie bestellten mich in gewissen Abständen immer wieder aufs Präsidium und 
verhörten mich. Alle Welt schaute auf mich. Ich fürchtete, dass mein Ruf Scha-
den nehmen könnte. Jener Sommer war der reinste Alptraum für mich. Als ich 
wieder einmal für einen Tag auf die Insel fuhr, saß ich zufällig hinter einem 
Mann, der vor Jahren einmal geschäftlich mit Ergun Göknel zu tun gehabt hatte. 
Wir schauten uns auf der Schnellfähre die Nachrichten im Fernsehen an. Es wur-
de berichtet, dass mein Sitznachbar ins Ausland geflüchtet sei. Man versuchte al-
so auch ihn in die Sache mit hineinzuziehen. Wir sahen einander an und began-
nen dann laut zu lachen. Jetzt behauptete man sogar noch von einem Mann, der 
nicht das Geringste mit der ganzen Angelegenheit zu tun und nur vor langer Zeit 
einmal geschäftlich mit Göknel in Verbindung gestanden hatte, dass er sich ins 
Ausland abgeseilt habe, obwohl er gerade auf die Insel in sein Ferienhaus fuhr. 
„Aber ich bin doch hier, was soll denn das heißen?”, wollte der arme Mann wis-
sen. Die Gerüchte nahmen kein Ende. 

„Bensiyon Pinto fungierte als Geldschleuser!” 
Und dabei war Bensiyon Pinto nur der Vorsitzende der Jüdischen Gemeinde 

der Türkei. Man versuchte, ihn zu diffamieren. Ich kam vor Gericht. Doch der 
Richter wies die Klage ab. „Damit ist die Angelegenheit erledigt, Sie brauchen 
nicht mehr herzukommen”, hieß es. Unter all den Leuten, die mit meinem Fall 
zu tun hatten, gab es nur einen einzigen, der sich wie ein Gentleman verhielt: 
Uğur Dündar. Als die Wahrheit ans Licht kam, und klar war, dass ich nie irgend-
welche Spenden an Göknel getätigt hatte, wandte er sich in einem Interview an 
alle Zuschauer und sagte: „Ich danke Ihnen für Ihr Verständnis und möchte mich 
bei Bensiyon Pinto in aller Form entschuldigen. Er ist in dieser Angelegenheit 
vollkommen unschuldig.” Und einige Zeit später traf ich den Direktor der Fi-
nanzpolizei auf der Straße. Er sah mir in die Augen und sagte: „Bitte haben Sie 
Nachsehen mit uns, Bensiyon Bey, uns ist da ein großer Fehler unterlaufen. Ich 
bitte Sie um Entschuldigung.” 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 169 

Die Affäre hatte für alle einen überraschenden Ausgang gehabt, nicht nur für 
mich. Da ich die Wahrheit jedoch von Anfang an gekannt hatte, war die ganze 
Angelegenheit nur zermürbend für mich gewesen und hatte mich um zehn Jahre 
altern lassen. So etwas durchzumachen ist alles andere als leicht. Die Menschen 
ziehen es vor, dem Glauben zu schenken, was sie gehört oder gelesen haben, und 
was man sich so erzählt. Ich hatte einen großen Freundes- und Bekanntenkreis, 
eine Familie und Kinder und repräsentierte eine Gemeinde. Und auch unter die-
sen Menschen gab es etliche, die es vorzogen, nicht mir zu glauben, sondern 
dem, was sie irgendwo gehört hatten. Ich war mehr als nur ein Vor- und ein 
Nachname. Man hatte mich in eine schmutzige Angelegenheit hineingezogen, 
die mich eigentlich überhaupt nicht betraf, und nun hatte ich meine liebe Mühe, 
mich wieder reinzuwaschen. Immerhin hatte mir die ganze Affäre gezeigt, wer 
meine wahren Freunde und wer meine Feinde waren. „Aber wo kein Feuer ist, ist 
eigentlich auch kein Rauch – so ein Verdacht kommt ja nicht von ungefähr”, sti-
chelten einige und begannen, mich zu schneiden. So habe ich auf menschlicher 
Ebene sehr bitter für die ganze Angelegenheit bezahlen müssen. Es dauerte lan-
ge, bis meine Familie und ich diesen Schock überwunden hatten. Jahrelang 
schlugen wir die Zeitung mit einem beklommenen Gefühl auf. Meine Frau sitzt 
sogar heute noch eine gewisse Angst im Nacken. Immer, wenn ich wieder jeman-
dem helfen möchte, sagt sie: „Sei um Himmelswillen vorsichtig. Du weißt ja, was 
wir alles erlebt haben!” Wann immer jedoch ich vom Staat um Hilfe gebeten 
werde, tue ich mein Bestes, um in der jeweiligen Angelegenheit behilflich zu sein 
und die Dinge zu erleichtern. Daran hat weder das, was ich erlebt habe, noch die 
Tatsache, dass gewisse Leute schlecht über mich gedacht haben, etwas ändern 
können. Nur wegen ein paar Leuten lasse ich mich nicht von meiner Liebe zu 
meinem Vaterland und meinem Volk abbringen. Die Türkei ist meine Heimat, 
und ich werde mich bis zu meinem letzten Atemzug für sie einsetzen. Hauptsa-
che, ich kann ihr von Nutzen sein. 

Ich habe mir stets gesagt: 
„Bensiyon, mein Junge, da Du schon einmal auf dem Stuhl eines Gemeinde-

vorsitzenden sitzt, da Dich sämtliche Vorsitzende der jüdischen Gemeinden die-
ser Welt, die gesamte jüdische Lobby kennen, und Du in einem so jungen, dy-
namischen Land mit unbegrenzten Zukunftsperspektiven lebst und arbeitest, 
wirst Du, wenn nötig, auch dem Staat helfen. Musst ihm helfen.” 

Leider haben die Medien mich damals völlig fertig gemacht. Nur die Regie-
rung stand hinter mir. Dem Istanbuler Gouverneur und der Finanzpolizei tat die 
ganze Sache sehr leid. Die Finanzpolizei war entsprechend der kursierenden Ge-
rüchte natürlich nur ihrer Pflicht nachgegangen, aber für mich war ausschlagge-
bend, auf welche Art und Weise sie dies getan hatten. Sie hätten mich wegen ei-
nes reinen Verdachtes, einer Anschuldigung, für die es keinerlei Beweise gab, 
nicht wie einen Schuldigen und Bürger zweiter Klasse behandeln dürfen. Im-
merhin war ich jemand, der unter Umständen auch nach Israel flog, um dort un-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 170 

seren Staat zu repräsentieren. Und dann gestand mir die Polizei desselben Staates 
wegen eines Verdachts noch nicht mal ein Glas Wasser zu. Wie konnte denn so 
etwas möglich sein? Diese Frage stellte ich zu gegebener Zeit auch Ministerpräsi-
dent Mesut Yılmaz und dem damaligen Innenminister. So mussten diejenigen, 
die mich als Geldschleuser bezeichnet hatten, nun sehen, wie sie dies mit ihrem 
Gewissen vereinbarten. Man hatte meine Ehre dermaßen in den Dreck gezogen, 
dass ich sogar darüber nachdachte, meinem Leben ein Ende zu setzen. Das Le-
ben schien mir nicht mehr lebenswert. Ich fürchtete, meine Unschuld nicht be-
weisen zu können und ein Leben lang mit einer befleckten Ehre leben zu müs-
sen. Doch mein Glaube bewahrte mich davor, einen solchen Fehler zu begehen. 

Der Orden Alfons X. des Weisen 

Das Leben hält manchmal neben all den überraschenden, zermürbenden und 
aufwühlenden Ereignissen auch mit Ausrufezeichen versehene Ehrungen, Freu-
den und glückliche Stunden für uns bereit. Und das ist auch gut so. Sonst wäre 
das Leben unerträglich. Da ich Spanisch beherrsche, hatte ich stets sehr gute Ver-
bindungen sowohl zum spanischen Botschafter als auch zum spanischen Gene-
ralkonsul. Und weil unsere Wurzeln in Spanien lagen, und unsere Kulturen noch 
stets Gemeinsamkeiten aufwiesen, hatten wir nie Schwierigkeiten, ging uns nie 
der Gesprächsstoff aus. Da auch die Spanier ein Mittelmeervolk sind, sind sie 
sehr warmherzig und fröhlich. Ich habe ihre Freundschaft stets sehr geschätzt. 

Während eines Türkeibesuchs mehrerer spanischer Minister kam ich mit ei-
nem von ihnen ins Gespräch. Und nachdem wir uns schon eine Weile unterhal-
ten hatten, erläuterte ich ihm, wie Spanien die Türkei betrachten sollte, wie die 
Türkei sich entwickelte, wie warmherzig die Menschen waren und wie sehr unse-
re beiden Völker einander ähnelten. „Als Mittelmeranrainer schauen wir auf das-
selbe Gewässer”, sagte ich. Bei solchen Gesprächen wurde ich immer noch stolzer 
darauf, ein Türke zu sein. „Als Ihr uns aus Eurem Land vertrieben habt, hat uns 
das Osmanische Reich mit offenen Armen empfangen. Und jetzt sind wir Tür-
keitürken und viel glücklicher. Wir lieben unser Land sehr. Fragt sich also, wer 
letztendlich den Nutzen und wer den Schaden davongetragen hat. Wenn ich von 
Euch irgendein Recht einfordern würde, täte ich damit der Türkei, die uns vor 
Jahrhunderten herzlich empfangen und uns eine neue Heimat gegeben hat, und 
vor allem mir selbst Unrecht. Deshalb gibt es von Seiten der türkischen Juden 
keinerlei Forderungen mehr an Spanien”, sagte ich. „Und das ist auch richtig so. 
Spanien hat damals das Schicksal aller Juden verändert. Wenn es heute den Be-
griff „türkischer Jude” gibt, dann wegen jener Vertreibung. Unsere Vorfahren ha-
ben damals viele schmerzliche Dinge erlebt. Spanien war ihre Heimat. Unsere 
Heimat jedoch ist hier. So steht es in unserer Geschichte geschrieben. Die Tatsa-
che, dass die Juden damals auf Schiffe gesetzt und fortgeschickt wurden, hat dazu 
geführt, dass sie jahrhundertelang friedlich und glücklich in diesem Land gelebt 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 171 

haben. Ihre Traditionen und Bräuche haben sich mit denen der Mehrheitsgesell-
schaft vermischt, wie die in einander verwobenen Fasern eines Teppichs, wie ein 
Lied, das man gemeinsam singt. Und wir genießen es, Feste, den Ramadan, 
Hochzeiten oder Beerdigungen gemeinsam zu erleben und sind dermaßen eins 
mit einander geworden, dass es für mich undenkbar wäre, eine andere Staatsan-
gehörigkeit anzunehmen. Und die in Israel lebenden hundertzwanzigtausend 
Türken fühlen das Gleiche. Alle sind stolz darauf, Türken zu sein. Sie sprechen 
seit drei Generationen Türkisch”, fügte ich hinzu. Die Spanier waren sehr gerührt 
von meiner kleinen Rede. „Wir haben gehört, dass Sie Sich mit den spanischen 
Vertretern in der Türkei sehr gut verstehen und Sich sehr zuvorkommend gegen-
über ihnen verhalten haben. Das hat uns sehr gefreut”, sagten sie. Sechs Monate 
später bekam ich plötzlich einen Brief. Es hieß darin, dass der spanische König 
mir den Orden Alfons X. des Weisen verleihen wollte, und der Botschafter mich 
in seine Residenz einlud. Zu der Verleihung dürfte ich einladen, wen ich wollte. 
Das war eine sehr große Ehre für mich und mein Land. Es hat sich schon immer 
bewährt, die Beziehungen zu anderen Ländern zu pflegen. Man kann nie wissen, 
wer einem wann und wo und in welcher Hinsicht einmal von Nutzen sein könn-
te. Natürlich schließt man Freundschaften nicht nur aus Interesse, denn nur 
Freunde machen das Leben letztendlich lebenswert. An jenem Abend war ich 
schrecklich aufgeregt. Ich rasierte mich und kleidete mich sehr sorgfältig. Ich 
wählte einen dunkelblauen Anzug und eine schöne Krawatte. Ich schwebte förm-
lich, als ich zusammen mit Eti das Haus verließ und in unser Auto stieg. Wir 
fuhren zur Residenz des spanischen Botschafters, in die wir eingeladen worden 
waren. Es war ein prächtiges Gebäude. Der Botschafter, seine Gattin, der Gene-
ralkonsul und sein Sekretär empfingen uns an der Tür. Vor der Verleihung gab es 
einen Begrüßungscocktail. Wir begaben uns in einen grünenden und blühenden 
Garten, wo die bereits eingetroffenen Gäste in kleinen Gruppen an Bistro-
Tischen beisammenstanden und sich unterhielten. Mich befiel eine gewisse inne-
re Unruhe und Aufregung. Ich hatte eine Rede vorbereitet, in der ich die Gründe 
erörtern wollte, weshalb die Türkei in die Europäische Union aufgenommen 
werden sollte. Das passte hervorragend. Auf meine Einladung hin waren auch 
der Oberrabbiner, der Journalist Sami Kohen, Mario Frayman, Niso Albuher 
und die Gebrüder Rıfat und Eli Duvenyaz zu der Verleihung gekommen, ebenso 
wie mein guter Freund General2 Necdet Timur und seine Frau, der Bürgermeister 
der Prinzeninseln und der Stellvertretende Oberbürgermeister von Istanbul und 
viele andere unserer Freunde. Und natürlich waren auch meine Söhne, meine 
Schwiegertöchter und meine Enkel Yoni und Iris dort, um dieses große Ereignis 
mit mir zu teilen. Und so wurde mir am Montag, dem 22. September 2003, in 

                                                                                          
2  General Necdet Timur hatte den Rang eines Orgeneral nach den Dienstrangbezeichnungen 

der türkischen Streitkräfte inne. Dieser Dienstrang wird hier mit dem vergleichbaren Gene-
ralsrang der deutschen Bundeswehr nach NATO-Einstufung OF-9 als „General” wieder- 
gegeben.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 172 

der Residenz des spanischen Botschafters Manuel De La Camara der Orden Al-
fons X. des Weisen verliehen. Für seine zahlreichen Beiträge über spanische Lite-
ratur zeichnete man zudem Salamon Biçerano von der Şalom-Zeitung aus. Da er 
jedoch inzwischen verstorben war, nahm seine Familie die Ehrung entgegen, und 
auch alle Mitarbeiter der Şalom-Zeitung3 waren gekommen. Als ich zur Ordens-
verleihung nach vorne gebeten wurde, nahm ich meine Frau und vor allem mei-
ne Enkel Iris und Yoni mit. Aber auch Nil, Megi, Benjamen und Hayim waren 
ganz nah bei mir. Es herrschte eine überaus emotionale Atmosphäre, auch der 
Botschafter war sehr gerührt. In der Rede, die ich eigenes für jenen Abend vorbe-
reitet hatte, wollte ich noch einmal die Botschaft, die mir am Herzen lag, formu-
lieren: „Ich glaube, dass ich als ein Jude, der in diesem Land geboren und aufge-
wachsen ist, sehr viel für mein Heimatland getan habe. Es mag vielleicht so er-
scheinen, dass ich all das, was ich geleistet habe, aus persönlichem Antrieb getan 
habe, aber so ist es nicht. Mein einziges Anliegen bestand darin, zur Verbesse-
rung und Stärkung der Beziehungen meines Landes zu den anderen Nationen 
beizutragen”, bemühte ich mich klarzustellen. 

Nur weil meine jüdischen Vorfahren einst aus Spanien vertrieben worden wa-
ren, wurde mir nun als Geste der Freundschaft dieser Orden verliehen. Zwei-
felsohne war diese Auszeichnung für mich von sehr großer Bedeutung und uner-
messlichem Wert. Weiterhin sagte ich in meiner Rede, dass es sehr wichtig ist, sich 
die Geschichte stets wieder in Erinnerung zu rufen, Weltfrieden und Brüderlich-
keit jedoch über alles gehen. Mindestens genauso wichtig wie die Auszeichnung 
war es mir zudem, die Gemeinsamkeiten zwischen Spanien und der Türkei aufzu-
zeigen und diesbezüglich einen Dienst an meinem Vaterland tun. Abschließend 
betonte ich, dass die Türkei unbedingt in die Europäische Union aufgenommen 
werden müsste, und eigentlich auch ganz Europa sich dessen bewusst sein sollte. 

Der Botschafter redete mich stets mit „mi querido amigo”, „mein lieber Freund”, 
an, und begann nun auch seine Rede mit diesen Worten. Indem er mein herzli-
ches Verhältnis zu dem amtierenden spanischen Botschafter und dem Konsul be-
sonders hervorhob, sagte er: „Das ist die schönste Art und Weise internationale 
Freundschaften zu knüpfen.” Dann gratulierte er mir und steckte mir den an ei-
nem Band aus bordeauxfarbenem Samt befestigten Orden an. Es wurden Fotos 
geschossen, um diesen schönen Tag zu dokumentieren. Im Anschluss an die Ze-
remonie lud ich meine Familie zum Essen ein. Ich kann mich noch daran ent-
sinnen, dass sich meine Aufregung immer noch nicht gelegt hatte, als wir schon 
längst zu Hause waren. Und da ich keinen Alkohol trinke, war es auch schwierig 
ein Mittel zu finden, um mich wieder zu beruhigen. An jenem Abend beneidete 
ich zum ersten Mal diejenigen, die sich mit Hilfe von Alkohol zu beruhigen 
vermögen. 

3  Die Şalom-Zeitung (Şalom Gazetesi) ist eine seit 1947 in Istanbul erscheinende Wochenzei-
tung in türkischer Sprache mit Beilagen und Textteilen in Judeospanisch. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 173 

Es gibt nur eine einzige Sache, die mich an der Türkei stört, und zwar, dass es 
immer heißt: „Aus uns wird nie etwas.” Aus irgendeinem Grund sind wir nicht in 
der Lage uns selbst zu lieben. Was soll das denn heißen „aus uns wir nie etwas”? 
Was soll denn noch aus uns werden? Bei uns gibt es Loyalität, Treue, Freund-
schaft, Glaube und Verbundenheit. Was wollen wir mehr? Die Türkei ist eine 
sehr junge Republik, die Atatürk uns geschenkt hat. Gott möge es ihm vergelten. 
Wir sind ihm für alles, was er getan hat überaus dankbar. Diese junge Republik 
ist aus einer jahrhundertealten Geschichte hervorgegangen und hat, während sie 
an der Seite Atatürks neue Wege beschritt, jedoch ihre Vergangenheit nie verges-
sen, sondern sich zu ihr bekannt. 

Ein Leben als Jude in der Mehrheitsgesellschaft 

Ich gehöre zu den Leuten, die stets gegen den Gebrauch des Begriffes „Minder-
heit” in der Türkei waren, und das habe ich auch auf verschiedenen Plattformen 
zur Sprache gebracht. Wir sind eine religiöse Minderheit. Zwischen den Begriffen 
„Minderheit” und „religiöse Minderheit” besteht ein sehr großer und wichtiger 
Unterschied. Ich ziehe es vor, den Teil der Bevölkerung, der nicht der jüdischen 
Gemeinde angehört, sprich, die Muslime, die neunundneunzig Prozent der Ge-
samtbevölkerung ausmachen, als „geniş toplum”, also sozusagen als „Mehrheitsge-
sellschaft” zu bezeichnen, und habe mich auch bemüht, diesen Begriff im 
Sprachgebrauch meiner Gemeinde zu etablieren. Niemand muss wissen, was für 
einer Religion man angehört. Religionsbezeichnungen haben noch nie eine posi-
tive Wirkung auf Menschen unterschiedlicher Weltanschauung gehabt. Religi-
onsbezeichnungen werden immer weniger verwendet, um einen Glauben zu be-
zeichnen, sondern um jemanden „anders” zu machen. Die Juden sind eine Ge-
meinde, die bis heute immer wieder Schwierigkeiten erlebt hat und auch in Zu-
kunft immer wieder erleben wird. Die Jüdische Gemeinde hat leider erst sehr spät 
begriffen, dass die Welt im Wandel begriffen ist und musste deshalb viele 
schmerzliche Erfahrungen machen. Alles Unrecht heute in der Türkei der Mehr-
heitsgesellschaft anzulasten, ist jedoch nicht fair. Manchmal muss man die 
Schuld auch bei sich selbst suchen. Die Jüdische Gemeinde hat nach der Grün-
dung der Republik die „Vorfälle in Thrakien” durchgemacht und geglaubt, so et-
was nie wieder zu erleben. Einige Jahre später wurde dann aber die Zwangsabga-
be auf Vermögen eingeführt. Die Menschen müssen lernen, aus der Geschichte 
zu lernen. Diese Gemeinde hat den Fehler begangen und sich gesagt: „Es hat die 
Vorfälle in Thrakien gegeben, das hat einigen Menschen das Leben gekostet, die 
anderen sind nach Istanbul abgewandert, haben die Vergangenheit unter den 
Teppich gekehrt, und so geht das Leben weiter”, und später mit der Zwangsabga-
be sehr teuer dafür bezahlt. Die Jüdische Gemeinde, die es vorgezogen hatte, das 
Erlebte zu vergessen, fiel somit aus allen Wolken und wusste nicht, wie ihr ge-
schah. All ihre Träume, alles, was sie sich von der Zukunft erhofft hatte, ihr Ver-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 174 

trauen in die Zukunft waren ins Wanken geraten. Und das war nun umso 
schlimmer. Diejenigen, die keine Lehre aus dem Erlebten gezogen hatten, muss-
ten teuer dafür bezahlen. Von denen, die nach Aşkale gebracht wurden, kamen 
einige nicht mehr zurück, andere verloren ihr gesamtes Hab und Gut. 

Man muss beobachten, wie sich die Umstände an dem Ort und in der Zeit, in 
der man lebt, verändern. Und dafür muss man nicht unbedingt einer religiösen 
Minderheit angehören. Auch wenn man ein Teil der Mehrheitsgesellschaft ist, 
muss man, um auf diese Art von Entwicklungen und Veränderungen vorbereitet 
zu sein, das Welt- und Zeitgeschehen verfolgen, was die Jüdische Gemeinde erst 
sehr spät gelernt hat. Bereits im Osmanischen Reich hatten die religiösen Min-
derheiten stets die Nase vorn, was Geld und Handel anging. Sie waren etwas 
westlicher geprägt, verfügten über gute fachliche Kompetenzen, sie spiegelten die 
Vielfalt des Reiches wieder und lasen auch ausländische Literatur. Die in den 
1930er Jahren aus Deutschland zugewanderten jüdischen Ärzte sind dafür das 
beste Beispiel. Sie arbeiteten in den Universitätskliniken. Die Medikamente, die 
sie verschrieben, wurden in der Rebul-Apotheke angemischt. Sie waren die jun-
gen, vielversprechenden Ärzte, Ingenieure und Apotheker der Zukunft. Es gab 
nur einen einzigen Grund, weshalb sie nach dem Krieg nach Deutschland zu-
rückkehrten: Der Wunsch, in ihrem Heimatland zu leben. Wir waren junge, 
hoffnungsvolle Menschen, die den Weg beschritten, den Atatürk uns vorgegeben 
hatte. Es wäre uns nie in den Sinn gekommen, dass wir eine Minderheit waren. 
Wie alle Kinder verfolgten wir das Ideal, zu lernen, erwachsen zu werden und 
unserem Heimatland und unserem Volk von Nutzen zu sein. Aber aufgrund der 
Strömungen und Paradigmen, die darauf abzielten, die damalige Weltordnung zu 
zerstören, erlebten wir auch unerwünschte Dinge. Der jüdischen Gemeinschaft in 
der Türkei war es gleich, welcher Religion, welcher Glaubensrichtung, die Leute 
angehörten, die sie anstellten, sie interessierten sich nicht dafür, wer sie waren. 
Ein guter Mitarbeiter zu sein, war wichtiger als alles andere, und wir mussten un-
ser Bestes tun, damit dieser Standard im gesamten Land erreicht wurde. Und 
zum Glück ist es uns gelungen. Und für die Mehrheitsgesellschaft waren diese 
Eigenschaften vorrangig. Es spielte keine Rolle mehr, ob man ein jüdischer oder 
ein muslimischer Türke war. Der Hauptgrund dafür war, dass die Mehrheitsge-
sellschaft sich allmählich daran gewöhnte, die Juden herzlich zu behandeln und 
kein Problem mehr darin sah. Wenn man sich in eine Gesellschaft integriert, 
heißt das noch lange nicht, dass man dadurch seine Religion aufgibt. Sich zu in-
tegrieren bedeutet, dass man lernt, mit der Mehrheitsgesellschaft zusammenzu-
leben und dies gerne zu tun. Wer sich die Traditionen und Bräuche des Landes, 
in dem er lebt, zu Eigen macht, macht sich auch die jeweilige nationale Identität 
zu Eigen. Sich zu integrieren, bedeutet nicht, assimiliert zu werden. Die türkische 
Gesellschaft findet nur schwerlich ihresgleichen. Die Mehrheitsgesellschaft hat 
nie Partei ergriffen, solange sie nicht provoziert wurde. Da ich einen ständigen 
Dialog mit den Journalisten der konservativen Medien pflegte, kannten, moch-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 175 

ten und respektierten sie mich. Sie wissen, dass ich ihnen wie allen Menschen ge-
genüber aufrichtig bin. Unser größtes Problem war und ist, dass es immer wieder 
Menschen gibt, die andere gegen uns aufhetzen. Wenn Ihr den Türken Euer 
Herz öffnet, Euch erklärt, ihnen sagt, dass Ihr ihnen ihr Brot nicht wegnehmen 
werdet, werden sie Euch herzlich aufnehmen. Natürlich nur unter der Vorausset-
zung, dass keine unbekannten Mächte sie gegen uns aufhetzen und ihre reinen 
Gefühle zunichte machen.  

Vergangenen Sommer habe ich etwas erlebt, das mich zutiefst verletzt hat. Ich 
hatte mir überlegt, vor dem Ramadan eine gute Tat zu begehen. Der erste Abend 
des Ramadan fiel mit unserem Neujahrstag, dem ersten Abend unseres größten 
Festes zusammen, und es ist sehr wichtig, dass man den Kindern und Jugendli-
chen in diesen heiligen Monaten eine Freude bereitet. Deshalb kaufte ich ein 
paar Computer und bat einige meiner Freunde, für mich ein paar Erkundigun-
gen anzustellen. Ich wollte jungen Menschen, die in diesem Jahr die Aufnahme-
prüfung für die Universität bestanden hatten, jedoch aus weniger betuchten Fa-
milien stammten, jeweils einen Computer schenken, und sie auf diese Weise so-
wohl für ihren Erfolg belohnen als auch ihre Familien unterstützen. Dabei war es 
mir aber nicht unbedingt wichtig, dass es sich bei diesen Jugendlichen um Juden 
handelte. Einer meiner Freunde fand in einer Kleinstadt in Thrakien ein paar 
Schüler, die für mein Vorhaben infrage kamen, und setzte sich mit ihren Lehrern 
in Verbindung. Doch das Ergebnis ihres Gespräches war erschütternd. Als allerer-
stes fragten die Lehrer, von denen ich geglaubt hatte, dass sie über einen wachen, 
scharfsinnigen Verstand verfügten und ihre Schüler auf die Zukunft vorbereiten 
wollten, nach dem Grund meiner Hilfe. Weshalb wollte der ehemalige Vorsit-
zende einer Glaubensgemeinschaft wohl ein solches Hilfsprojekt durchführen? 
Was würde er am Ende im Gegenzug von den Kindern verlangen? Würde er ver-
langen, dass sie als Missionare für ihn arbeiteten? Unser Freund rief uns schließ-
lich an und sagte: „Geben Sie die Sache auf. Leider haben die Menschen eine 
solch eingeschränkte Sichtweise — es ist mir sehr unangenehm, Ihnen das alles 
übermitteln zu müssen —, sie denken, dass Sie später irgendwelche Forderungen 
an die Jugendlichen stellen werden, und dass es sich bei Ihrem Vorhaben um ir-
gendein Missionierungsprojekt handelt.” Und dabei war er unterwegs in Thraki-
en. Nur weil ich Jude war, hielt man meine Idee, den jungen Menschen, die auf 
der sogenannten anderen Seite der Meeresenge, im aufgeklärten Thrakien, das di-
rekt an Europa grenzte, die Aufnahmeprüfung für die Universität bestanden hat-
ten, eine Freude zu bereiten und ihnen Computer zu schenken, für ein Missi-
onsprojekt! Selbst die Nachbarn, die unserem Freund dabei geholfen hatten, die 
Schüler zu finden, reagierten erstaunt. Das erleichterte mich ein wenig, und ich 
sagte mir: „Na ja, wenigstens gibt es doch noch ein paar Menschen, die so den-
ken wie wir.” Was war bloß aus unserer Gesellschaft geworden? Nur weil ich Jude 
war, durfte ich in meinem eigenen Heimatland keinem Kind helfen! Herrschte 
wirklich so großes Misstrauen unter uns? Standen nun sogar erwachsene, gebilde-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 176 

te Menschen unter dem Einfluss aussenstehender Mächte? Konnten die Türken 
wirklich ihre Geschichte, ihren Reichtum, ihre Lebensanschauung, ihre Lebens-
weise vergessen haben? Vergessen haben, was für Menschen sie waren? Weil man 
sich vor uns fürchtete, konnten wir diesen Kindern nicht helfen. 

Neben dieser schmerzlichen Erfahrung habe ich noch eine weitere Sache erlebt, 
die mich sehr nachdenklich gestimmt hat. Als ich aus meinem Amt als Gemein-
devorsitzender schied und in Rente ging, fragte ich mich, was ich nur tun könnte, 
um Bedürftigen zu helfen und nahm mir vor, im wohltätigen Bereich tätig zu 
werden. Ich fungierte lediglich als Vermittler, ließ mir Geld von wohlhabenden 
Leuten geben und gab es an diejenigen weiter, die es brauchten. Wir bemühten 
uns zunächst, Kindern eine gute Ausbildung zu ermöglichen. Doch es fiel mir 
letztendlich schwer, loszuziehen und zu sagen: „Komm, spende mal so und so 
viel Lira für diese Kinder.” Den vielen edlen Spendern sei Dank, aber einige hiel-
ten leider ihr Versprechen nicht. Aus diesem Grund gab ich diese Tätigkeit wieder 
auf, da ich mir sagte: „Ich will ja nicht mehr schaden, als ich von Nutzen bin.” 
Aber vielleicht hätte das ein Geheimnis bleiben sollen. Wie ich schon sagte, war 
dies eine so schmerzliche Erfahrung, dass es nicht ehrlich gegenüber mir selbst 
gewesen wäre, wenn ich nicht auch davon in meinem Buch geschrieben hätte. 

Aber ich habe noch ganz andere Dinge erlebt, über die ich mich immer wieder 
wundern kann, die mir Angst machen, ja mich sogar mit Besorgnis im Hinblick 
auf die Zukunft erfüllen. Vor ein paar Jahren gab es wieder einmal einen Konflikt 
zwischen Israel und Palästina. Wir hatten im Radio und im Fernsehen davon ge-
hört. Damals war ich gerade auf die Insel gefahren, um meine Enkel zu sehen. 
Als ich auf dem Rückweg in Bostancı das Schiff verließ, sah ich eine Gruppe Ju-
gendlicher. Sie schwenkten Fußballflaggen und brüllten Slogans. Es war offen-
sichtlich, dass sie von einem Spiel kamen und sich auf dem Rückweg nach Kadı-
köy befanden. Wie jede Sportart vermag auch der Fußball die Menschen unter-
einander zu verbinden. Er vermittelt den Jugendlichen vor allem Teamgeist, lehrt 
die Menschen Eintracht und Gemeinschaftssinn oder — besser gesagt —, sollte es 
sie lehren. Die Jugendlichen grölten weiterhin Slogans, die ihre Mannschaft ver-
herrlichten und die gegnerische herabwürdigten. Plötzlich begannen sie, die geg-
nerische Mannschaft zu beschimpfen. Sie wurden immer zorniger und schrien 
schließlich: „Nieder mit den Juden, nieder mit Israel!” Meine Freunde, meine 
Frau und ich waren wie versteinert. Israels Politik betraf doch nur die Israelis, 
und nicht die Türkei oder die türkischen Juden. Natürlich war es unmöglich, dies 
Jugendlichen, denen das Blut in den Adern kochte, und deren Weltanschauung 
man nicht kannte, zu erklären. Das, was mich jedoch eigentlich an der ganzen 
Sache erstaunt, ist, wie diese jungen Menschen, die sich für ein Spiel gekleidet 
und ausgerüstet haben und eigentlich nur vorhatten, sich zu vergnügen, plötzlich 
so rassistisch werden konnten! Wenn dann jemand zu ihnen sagen würde: „Hört 
mal, der Herr da drüben ist der ehemalige Vorsitzende der Jüdischen Gemeinde”, 
wäre es durchaus denkbar, dass sie mich im nächsten Moment angreifen würden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 177 

Ich erzählte dem Ministerpräsidenten während eines Treffens von dem Vorfall. 
„Ich bin bereits über alles unterrichtet worden”, sagte er. 

„Hören Sie, Herr Ministerpräsident, Sie müssen Sich an den Staat, an die Re-
gierung, an die Nation wenden und ihnen folgende Botschaft vermitteln: ‘Diese 
Menschen sind unsere Brüder.’ Sie müssen der Mehrheitsgesellschaft erklären, 
dass wir in diesem Land keine ungeliebten Gäste sondern gleichberechtigte Bür-
ger sind. Und damit das weiterhin so bleibt, benötigen wir Ihre Hilfe.” 

„Das weiß ich, Du hast Recht. Mach Dir keine Sorgen, ich werde mich darum 
kümmern.” 

Danach rief ich meinen Sohn an. „Geht nicht mehr auf die Straße, das könnte 
als Provokation aufgefasst werden”, sagte ich. Ich rief den Bürgermeister der Prin-
zeninseln, Coşkun Özden, an. „Hören Sie, Herr Bürgermeister, ich habe das und 
das in Bostancı erlebt. Bitte knöpfen Sie Sich die Jungs bei ihrer Ankunft einmal 
vor”, bat ich ihn. Der Bürgermeister führte ein offenes und verständnisvolles Ge-
spräch mit den Jugendlichen, und damit war die Angelegenheit noch an jenem 
Tag erledigt. Der Istanbuler Polizeichef, Celalettin Cerrah, sowie der Leiter der 
zuständigen Polizeieinheit und deren Beamten reagieren in solchen Fällen immer 
sehr sensibel, um zu vermeiden, dass irgendjemandem etwas zustößt. Sie haben 
mich in dieser und in ähnlichen Angelegenheiten sehr häufig angerufen und 
mich beruhigt: „Machen Sie Sich keine Sorgen, wir sind immer für Sie da. Sie 
brauchen keine Angst zu haben.” Dasselbe war mir bereits etliche Male sowohl 
von staatlichen Einrichtungen als auch von den Angestellten der Ministerien ver-
sichert worden. Ich bin ihnen allen zwar zu großem Dank verpflichtet, aber an-
dererseits glaube ich auch, dass niemand von ihnen merkt, auf welch ironische 
Weise uns das Schicksal mitspielt. Kein Jude hält sich für irgendwie anders. Er 
kommt auf die Welt, wächst heran, besucht die Schule, bildet sich, leistet seinen 
Wehrdienst ab, ergreift einen Beruf und lebt wie alle anderen auch, und dann 
plötzlich muss er in seinem Heimatland den Staat um Hilfe bitten, damit dieser 
ihn vor seinen eigenen Landsleuten beschützt – ohne dabei jedoch seine Liebe 
und sein Vertrauen in sie zu verlieren. 

Wenn dies einmal ein Inhaber eines hohen Staatsamtes der Mehrheitsgesell-
schaft offen erläutern würde, wenn ein Ministerpräsident oder Staatspräsident 
uns anlässlich einer unserer Feste einmal Glückwünsche überbringen würde, 
dann erführen die Menschen, wer wir sind, wie wir leben, was wir tun oder nicht 
tun. Wir werden von Mitgliedern der Mehrheitsgesellschaft oft gefragt: „Gibt es 
bei Euch zu Hause ein Kreuz? Ihr wart doch die, die Ostern feiern, oder?” Denn 
sie glauben, dass wir der christlichen Welt angehören. Die Menschen in der Tür-
kei trennen nicht zwischen Juden, Griechen und Armeniern, sie machen es sich 
leicht und klassifizieren sie alle einfach nur als „die Anderen.” Ich bin ein Mit-
glied dieser Gesellschaft. Würde ich im Kriegsfalle für mein Heimatland an die 
Front ziehen? Würde ich, wenn nötig, für die Unabhängigkeit meines Landes 
mein Leben lassen? Für jemanden, der einer religiösen Minderheit angehört, in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 178 

der Türkei geboren und aufgewachsen ist und noch immer dort lebt, käme nichts 
anderes in Frage. Auch wenn er gezwungen wäre, woanders zu leben, hinge sein 
Herz noch stets an seinem Vaterland. Dieses Land und seine Flagge zu lieben ist 
etwas ganz Besonderes. Die israelischen Juden und die türkischen Juden gehören 
zwar ein und derselben Religion an, leben jedoch in unterschiedlichen Welten. 
Religionszugehörigkeit und Staatsangehörigkeit sind zwei unterschiedliche Kon-
zepte. Da es immer noch Menschen gibt, die diese verwechseln, wirft jedes Miss-
verständnis die Beziehung zwischen den türkischen Juden und der Mehrheitsge-
sellschaft, in der sie leben, um zehn Jahre zurück. Warum muss das so sein? Wir 
sind nicht anders. Wir sind keine Israelis. Wir haben vielleicht Freunde oder 
Verwandte in Israel. Aber viele unserer Landsleute haben ja auch unzählige Ver-
wandte in anderen Ländern. Albaner in Albanien, im Kosovo; die Türken aus 
Westthrakien in Griechenland, in Bulgarien. Und einige von uns eben in Israel. 
Wird ein in der Türkei lebender Albaner der Türkei Feindschaft erklären, wenn es 
in den Beziehungen zwischen Albanien und der Türkei zu einer Krise kommen 
sollte? Er wird darauf bedacht sein, das zu tun, was seinem Land am ehesten 
nützt. Wenn er wollte, könnte er dorthin ziehen und sich für das Wohl jenes 
Landes einsetzen. Kann es denn da ein größeres Unrecht geben, als ihm, nur weil 
er dies nicht tut, ein Leben lang vorzuwerfen, dass er ja erst später in dieses Land 
eingewandert ist? Fakt ist, dass wir bereits seit mindestens fünfhundert Jahren 
hier leben. Und dann kommen solche Kommentare wie „Für Israel würdet Ihr ja 
alles tun.” Gab es denn Israel, als der Vertrag von Lausanne geschlossen wurde? 
Wie kann denn jemand auf die Idee kommen, mich mit Israel in Verbindung zu 
bringen? Ich habe doch nichts verbrochen. Ich bin doch ein Kind dieses Landes. 
Auch wenn Du all meine Ländereien in Anatolien beschlagnahmst, mich immer 
wieder ignorierst, ich bin und bleibe Dein Kind. Denn ich bin hier, in Deinem 
Schoße geboren worden. 

Ich möchte nicht jedes Mal, wenn es im Nahen Osten wieder zu Konflikten 
kommt, die Sicherheitsvorkehrungen an meiner Türe verschärfen müssen. Natür-
lich tut es mir als einem Weltbürger, einem Mensch, einem Juden, der dort Ge-
schwister, Neffen, Verwandte und Freunde hat, leid, wenn so etwas passiert. Egal, 
wo auf der Welt so etwas passieren mag, es tut mir immer leid. Ich möchte als 
Jude keine Angst haben und unsere Kinder stets mit der Frage „Was mag jetzt 
wohl als nächstes passieren?” im Hinterkopf großziehen müssen. Denn sie wer-
den ihr Leben hier leben, und dieses Land morgen als Türken im Ausland vertre-
ten. Denn aus dieser Gemeinde werden noch viele Jak Kamhis hervorgehen. Ich 
kann nicht umhin, hier auch den Satz zu zitieren, der mich in diesem Zusam-
menhang am allermeisten getroffen hat: 

„Sag Deinen Leuten, dass sie mit diesem Krieg aufhören sollen!” 
„Deinen Leuten”! Wer sind denn „meine Leute”? Wer ist denn Bensiyon Pin-

to? Wenn er ein türkischer Jude ist, wie sollte er sich denn in die Angelegenhei-
ten derer einmischen, die man „seine Leute” nennt? Sollte er sich wirklich einmi-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 179 

schen? Würde er sich dann nicht lächerlich machen? Warum sollte er sich einmi-
schen? Ging es ihn etwas an, was dort geschah? Wenn aber Bensiyon Pinto ein 
Israeli ist, warum sollte er dann in der Türkei leben? Warum sollte er überall, 
wohin er ging, von der Türkei schwärmen? Weshalb sollte er alles tun, um dieje-
nigen, die eine falsche Vorstellung von der Türkei haben, eines Besseren zu be-
lehren, sie in sein Land einzuladen, sie zu beherbergen und ihnen zu zeigen, wie 
es wirklich ist? Wer ist Bensiyon Pinto schon für Israel? Ist er etwa ein so mächti-
ger Mann, dass er Israel befehlen könnte „Jetzt hört mal auf, Euch zu bekriegen”, 
und Israel würde den Krieg beenden? 

Während eines Türkeibesuches von Ehud Olmert, kamen auf dem Empfang, 
den der Ministerpräsident zu seinen Ehren gegeben hatte, ein paar unserer Regie-
rungsmitarbeiter zu mir und fragten mich: „Sag mal, Bensiyon, ist Dein Mini-
sterpräsident jemand, der sein Wort hält?” Ich schaute sie lachend an und sagte 
„Ihr arbeitet viel enger mit ihm zusammen und kennt ihn mindestens genauso 
gut wie ich.” Nun war es an ihnen, sich zu wundern. Einer von ihnen begriff je-
doch, was ich damit meinte. Sofort fügte ich hinzu: 

„Mein Lieber, Dein Ministerpräsident ist auch mein Ministerpräsident. Mit 
Deiner Frage musst Du Dich schon an einen Israeli wenden.” 

„Ach, Du weißt schon, ich meine Deinen Mann damit.” 
Warum sollte denn Ehud Olmert „mein Mann” sein? War das etwa ein Witz 

oder musste ich seine Worte ernst nehmen und ihm ohne zu zögern den eigentli-
chen Sachverhalt erklären, obwohl ich wusste, dass er es nicht verstehen würde? 
Das frage ich mich ehrlich gesagt immer noch. Und ich schreibe hier bewusst, 
dass mir klar war, dass er mich nicht verstehen würde, denn es liegt auf der Hand, 
dass jemand, der eine solche These vertritt, den eigentlichen Sachverhalt gar nicht 
wissen oder verstehen möchte. Wie schrecklich! Und obendrein waren es staatli-
che Amtsträger verschiedenen Ranges, die so etwas von sich gegeben haben. Aber 
ich bin mit der Zeit klüger und gelassener geworden und habe gelernt, mich über 
derartige Äußerungen nicht aufzuregen. Meistens antworte ich nun schmunzelnd: 
„Aber welchem Staat gehöre ich denn an, dass Sie so etwas sagen?” Wenn ich 
Türke bin, dann ist mein Ministerpräsident der türkische Ministerpräsident. Ich 
lebe doch nicht in Israel. Nur weil diese Leute Juden sind, macht sie das noch lan-
ge nicht zu meinen Staatsmännern. Wenn, dann höchstens zu meinen Glaubens-
brüdern. Mein Ministerpräsident ist Recep Tayyip Erdoğan. Und zuvor waren es 
Bülent Ecevit, Mesut Yılmaz, Tansu Çiller, und Necmettin Erbakan. Egal, wie 
man mich betiteln mag, niemand kann etwas daran ändern, dass ich ein Türke 
bin. Ich bin ein türkischer Patriot. Ich bin zwar kein Rassist, dafür aber ein Natio-
nalist. Wenn ich unsere Flagge sehe, kommen mir die Tränen, und mein Herz 
pocht wie wild. Das kann nur jemand nachvollziehen, dem es auch so geht. Alle 
Menschen dieser Erde lieben ihr Vaterland, aber wir Türken lieben es auf eine 
ganz besondere Art und Weise. Türken sind Nationalisten, aber sie haben eine 
liebevolle und weiche nationalistische Haltung, wie sie bei keinem Volk sonst zu 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 180 

beobachten ist. Das ist ein kemalistischer Nationalismus, der alle einschließt, die 
sich als „Türken” definieren. So etwas sucht auf der ganzen Welt seinesgleichen. 

Immer wenn es heißt: „Schau Dir mal diese Juden an, sie greifen das Heiligtum 
des Islams an”, bekommen wir es mit der Angst zu tun. Vor allem, weil wir Tau-
sende von Glaubensbrüdern haben, die in der Türkei geboren sind, aber noch nie 
einen Fuß auf israelischen Boden gesetzt haben. Einige von ihnen waren neugie-
rig, sind dorthin gereist oder haben sich sogar dafür entschieden, dort zu leben, 
während dies einigen anderen dagegen im Traum nicht eingefallen wäre. Manche 
Leute glauben, dass, derjenige, in dessen Personalausweis „jüdisch” als Religions-
zugehörigkeit vermerkt ist, ein potentieller Spitzel ist. Einer, der das Land spalten 
möchte, dessen Ein und Alles Israel ist. Wenn man hört, was diese Leute so alles 
von sich geben, bleibt einem die Spucke weg. Ich merke, wie oft ich das Wort 
„Heimat” benutze. Egal, worüber man die Leute auch aufklären möchte, man 
wählt dafür immer passende Beispiele. Und wenn dieses Land für mich über alle 
Maßen wichtig ist und ich stets für sein Wohl gearbeitet habe, dann ist es doch ei-
gentlich nur natürlich, dass ich alle zwei Seiten dieselben Ausdrücke verwende. 
Niemand darf die Menschen, die in diesem Land leben, in ihrem Frieden stören, 
seine bereits geschriebene Geschichte verzerren und es irgendwelcher Dinge be-
zichtigen, die es überhaupt nicht getan hat. Die USA verhalten sich heutzutage 
genauso, wie sich alle anderen imperialistischen Staaten im Laufe der Geschichte 
auch verhalten haben. Aber das ist auch normal. Dieses Verhalten ist auch bei 
großen Firmen zu beobachten. Wer den Markt beherrscht, spürt diese Macht auch 
in sich. Er kann gewisse Ansprüche stellen, aber auch gewisse Sanktionen erteilen, 
aber jeder Staat muss sich seiner Macht bewusst sein und wissen, was er für ein 
Blatt in der der Hand hält, wenn er sich an den Verhandlungstisch setzt. 

Man darf nicht immer sofort zu allem Ja und Amen sagen. Es ist nicht meine 
Aufgabe, Staaten oder Regierungen zu kritisieren. Dafür stecke ich nicht tief ge-
nug in der Materie drin. Was ich damit meine, ist, dass die Türkei ein Land ist, 
das eigenständig Entscheidungen trifft und in die Tat umsetzt. Das sollte die 
ganze Welt wissen, und wenn sie es nicht weiß, dann sollte sie es erfahren. Ich 
habe nie den Wunsch oder den Ehrgeiz gehegt, nach Amerika auszuwandern und 
die Türkei stets gegen die dortige Lobby verteidigt. Mal lässt sie sich in ihrem 
Verhalten im wahrsten Sinne des Wortes durch ihre Interessen leiten, manchmal 
provoziert sie auch bewusst, und mal benehmen sich ihre Mitglieder wie Ban-
kiers. Sie sollten erstmal zu uns kommen und die Türkei besser kennenlernen. 
Bülent Ecevit hat vor Jahren einmal eine Erklärung abgegeben, in der er die is-
raelischen Handlungen in Palästina als Völkermord bezeichnete, was sowohl in 
Israel als auch in den USA für Furore gesorgt hatte. Egal wo eine jüdische Ge-
meinschaft leben mag, sie reagiert stets sehr empfindlich auf das Wort „Völker-
mord”. Denn sie ist sich einig, dass der größte Völkermord der Geschichte einst 
von Nazideutschland verübt wurde. Als ich damals merkte, dass die Dinge sich 
zum Schlechten entwickelten, schickte ich zwei meiner Freunde in die USA. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 181 

„Falls Ihr in dieser Angelegenheit gekommen seid, dann müssen wir Euch leider 
mitteilen, dass wir diesbezüglich keinerlei Gesprächsbedarf mit Euch sehen”, 
wurde ihnen dort gesagt. Und so kehrten meine Freunde unverrichteter Dinge 
zurück. Daraufhin schrieb ich Marc Grosman, der einige Zeit lang amerikani-
scher Botschafter in der Türkei gewesen war und zu jenem Zeitpunkt zum eng-
sten Kreis um den Außenminister der USA gehörte, einen Brief: „Sie dürfen eine 
Rede, die von einem unserer Landsmänner gehalten wurde, nicht einem ganzen 
Volk übelnehmen. In meinem Land gibt es Nichtregierungsorganisationen, Me-
dien, eine Handelswelt, die einen guten Ruf genießt, politische Parteien, religiöse 
Minderheiten und eine Armee. Ich hielte es für sinnvoll, wenn Sie Sich zunächst 
einmal darüber informieren würden, was diese Menschen und Institutionen den-
ken, bevor Sie handeln. Wen wollen Sie denn bestrafen? In der Politik kommen 
und gehen die Ministerpräsidenten, und es kommen und gehen die Minister. 
Was bleibt, ist jedoch das Volk. Wenn Ihr Politiker Euch über etwas ärgert, könnt 
Ihr das Volk nicht dafür büßen lassen. Das ist nicht richtig. Die Entscheidungen, 
die man auf dieser Ebene trifft, werden auch viele Jahre später noch für die he-
ranwachsenden Generationen bindend sein. Wir sollten lieber langfristig denken, 
als kurzsichtige Politik zu betreiben. Ich bitte Sie zu verhindern, dass die für die 
Türkei geplanten Sanktionen umgesetzt werden. Werter Herr Grosman, Sie ha-
ben in der Türkei gelebt, die Menschen hier kennengelernt. Ich habe keinerlei 
Zweifel, dass Sie dies bei Ihrer Entscheidung berücksichtigen werden.” Meine 
Ausführungen wurden zunächst von meinen Kollegen und dann von der Lobby 
begrüßt, und die Spannung löste sich allmählich. Was ich da tat, war nicht ein-
fach. Und ich schreibe dies jetzt nicht, damit man denkt, ich sei jemand, für den 
schwierige Angelegenheiten überhaupt kein Problem seien. Ich muss es so be-
schreiben, weil es keinen einfacheren Weg gibt, um den jungen Leuten zu erklä-
ren, dass es sich um sehr komplizierte Angelegenheiten handelte. Ich bin hier ein 
Teil der Gesellschaft, diese Tatsache möchte ich ganz besonders unterstreichen. 

Nach den Ereignissen des 11. Septembers hat George W. Bush die gesamte is-
lamische Welt verurteilt und ihr damit großes Unrecht angetan. So schrieb ich 
schließlich diesbezüglich auch einen Brief an Außenministerin Rice und wies dar-
in darauf hin, wie falsch es ist, eine Religion mit dem Wort „Terror” gleichzuset-
zen. In letzter Zeit herrschte große Unruhe in den USA, Israel, ganz Europa und 
der Türkei wegen der Haltung der Lobbys bezüglich des sogenannten Völkermor-
des an den Armeniern. Im Jahre 2007 kam es zu großen Spannungen, nachdem 
das Komitee für Auswärtige Angelegenheiten des Repräsentantenhauses der Ver-
einigten Staaten den sogenannten Völkermord an den Armeniern als Genozid 
eingestuft hatte. In diesem Zusammenhang spreche ich bereits seit drei Jahren 
deutliche Worte. Ich bemühe mich, meinem Umfeld, meiner Gemeinde und den 
höchsten Staatsbediensteten bei unterschiedlichen Gelegenheiten zu erklären, 
dass auf jeden Fall ein größeres Team eingesetzt werden muss, um sich dieser An-
gelegenheit anzunehmen. Die derzeitige Herangehensweise ist nicht richtig. Das 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 182 

wird nicht lange so weitergehen können, aber man schenkt mir ganz eindeutig so 
gut wie kein Gehör. Man kann nicht einfach erst wenn es brennt, sagen: „Los, 
Ahmet Bey, Mehmet Bey, Jak Bey, Bensiyon Bey, packt Eure Koffer und begebt 
Euch da und da hin. Setzt Euch mit den verantwortlichen Leuten zusammen, re-
det mit ihnen und klärt die Sache.” Heutzutage gibt es in unserem Land eine sehr 
aktive Kammervereinigung, es gibt die TÜSİAD4 und andere Nichtregierungsor-
ganisationen. Auch sie versuchen, über ihre persönlichen Kontakte etwas zu errei-
chen. Doch all diese Initiativen genügen nicht, um diese Probleme zu lösen. Ein 
Beispiel: Am 8. Juli 2003 gab unser Staatspräsident zu Ehren des israelischen 
Staatspräsidenten Mosche Katzaw einen Empfang in seiner Residenz. Er lud auch 
uns dazu ein, und so fuhr ich zusammen mit ein paar Freunden nach Ankara. 
Nach einem Essen in sehr schöner, herzlicher Atmosphäre nahm die Unterhal-
tung zwischen unserem Ministerpräsidenten und Mosche Katzaw beinah familiä-
ren Charakter an. Als wir uns gegen dreiundzwanzig Uhr verabschiedeten, wandte 
sich der Ministerpräsident an mich und fragte: „Möchten Sie morgen auch zur 
Hochzeit des Sohnes von Kadir Topbaş kommen?” Als ich dies bejahte, sagte er: 
„In Ordnung, dann werden wir dort nebeneinander sitzen, ich habe Dir etwas zu 
sagen.” „Die werden mich nicht neben Ihnen sitzen lassen, Herr Ministerpräsi-
dent. Man steht sozusagen Schlange, um neben Ihnen sitzen zu dürfen. Aber ich 
werde zu der Hochzeit kommen, so dass wir uns dort auf jeden Fall sehen wer-
den”, entgegnete ich. „Dann möchte ich Dich jetzt um etwas bitten. Würdest Du 
mit Herrn Katzaw über die Unannehmlichkeiten sprechen, die wir im Zusam-
menhang mit dem angeblichen Völkermord erlebt haben? Wir müssen in der An-
gelegenheit mit Amerika irgendwas tun, er soll uns dabei helfen”, sagte er. „Ich 
werde mein Bestes tun”, erwiderte ich und empfahl mich. Wir wünschten einan-
der eine gute Nacht und trennten uns. Am nächsten Tag kehrte ich mit dem Acht-
Uhr-Flieger nach Istanbul zurück. Mosche Katzaw würde zwei Stunden später mit 
einem Privatjet nach Istanbul fliegen und wir hatten eigens für ihn eine Zeremo-
nie in der Neve Schalom-Synagoge konzipiert. Im Anschluss wollte die damalige 
israelische Generalkonsulin Amira Arnon eine Bootsfahrt mit ihm unternehmen. 
Danach würde Katzaw nach Moldawien weiterreisen. Er besuchte unsere Synago-
ge gemeinsam mit seiner Frau, und die Zeremonie gefiel ihm sehr. Immer wieder 
umarmte er mich und bedankte sich bei mir. Er war eigentlich ein richtiger 
Freund der Türken. Im Übrigen hat er iranische Wurzeln, und die Kultur unseres 
Nachbarlandes muss ihn merklich geprägt haben. Außerdem hatte er während 
seiner Amtszeit als Fremdenverkehrsminister stets einen guten Draht zur Türkei 
und den türkischen Ministern gehabt. Im Anschluss an den Besuch in der Syn-
agoge wurde ihm zu Ehren ein weiteres Essen im Hotel veranstaltet. Danach fuh-
ren wir auf einem Boot auf den Bosporus hinaus. Ich setzte mich neben ihn und 

4  Verband türkischer Industrieller und Geschäftsleute (Türk Sanayicileri ve İşadamları Derneği 
(TÜSİAD)). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 183 

erläuterte ihm die Unannehmlichkeiten, die unser Staat im Zusammenhang mit 
dem angeblichen Völkermord an den Armeniern erlebte. Dann reichte ich ihm 
ein Telefon. „Herr Staatspräsident, bitte vereinbaren Sie jetzt gleich einen Termin 
für Ihr Treffen mit den USA”, sagte ich. Ich musste es unzählige Male wiederholen 
und darauf beharren, sagte mir aber andererseits auch: „Mensch, Bensiyon, ist Dir 
bewusst, was Du da tust? Der Mann hat Dich gern, schätzt Dich, aber im Endef-
fekt ist und bleibt er immer noch ein Staatspräsident. Jetzt komm mal wieder zur 
Besinnung.” Dennoch ließ ich nicht locker. Schließlich rang er sich zu dem Anruf 
durch, doch derjenige, mit dem er sprechen wollte, befand sich nicht an seinem 
Platz. „Grüß den Ministerpräsidenten von mir. Ich verspreche Dir, die Sache zu 
erledigen, noch bevor ich nach Moldawien fliege”, sagte er. Wir verabschiedeten 
uns von einander. Wieder zu Hause bereitete ich mich für die Hochzeitsfeier des 
Sohnes von Kadir Topbaş vor. Am selben Abend feierte auch die Tochter sehr gu-
ter Freunde ihre Hochzeit, wo Eti sich hinbegab, während ich in Richtung Khedi-
ven-Palast (Hıdiv Kasrı) aufbrach. Der Tisch, an dem ich saß, befand sich direkt 
neben dem des Ministerpräsidenten. Wir grüßten einander und nahmen Platz. 
Um fünfundzwanzig Minuten vor elf klingelte mein Telefon. Katzaw war am Ap-
parat. „Richte dem Herrn Ministerpräsidenten aus, dass die Sache in Ordnung 
geht”, sagte er. Neben mir saß Ali Bayramoğlu, der ehemalige Vorsitzende der 
MÜSİAD5 und damals gerade Parlamentsabgeordneter. Wir teilten uns einen 
Tisch mit Celalettin Cerrah. Ich empfahl mich und ging zum Tisch des Minister-
präsidenten. Er wollte aufstehen, doch ich hielt ihn am Arm fest und sagte: „Aber 
ich bitte Sie.” Dann beugte ich mich zu ihm hinunter, raunte ihm ins Ohr: „Ich 
habe gerade einen Anruf bekommen. Die Sache geht in Ordnung” und entfernte 
mich wieder. Erleichterung machte sich in mir breit, aber irgendwie spürte ich, 
dass sie nicht von langer Dauer sein würde. Das waren nur kurzfristige Lösungen. 
Solch wichtige Angelegenheiten konnte man zwar vorübergehend auf Eis legen, 
sie damit aber nicht gänzlich vergessen machen. Es mussten andere und dauerhaf-
tere Maßnahmen getroffen werden. Dies sagte ich bei einer günstigen Gelegenheit 
auch dem Ministerpräsidenten. Bislang hatten wir nur kleine und ungenügende 
Schritte unternommen. Man müsste ein neues Ministerium oder einen Berater-
ausschuss gründen und hierfür Fachleute ausbilden. Solche Angelegenheiten durf-
ten nicht laienhaft und in Vetternwirtschaft gelöst werden, sondern man musste 
sich dem Ganzen professionell nähern und vernünftige Arbeit leisten. In den 
USA finanzieren sich solche Institutionen über Spenden, die auch die Angestell-
tengehälter und sämtliche weitere Kosten abdecken. Und aus diesem Grunde gibt 
es in den USA auch keine Bestechungen. 

Dies ist keine Erfindung von Bensiyon Pinto, sondern es handelt sich um eine 
Methode, die auf der ganzen Welt Anwendung findet. Leute, die nicht wissen, 

                                                                                          
5  Verein unabhängiger Industrieller und Unternehmer (Müstakil Sanayici ve İşadamları Der-

neği). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 184 

wie internationale politische Beziehungen funktionieren, mögen sich vielleicht 
fragen „Finanzieren wir etwa die amerikanischen Institutionen?” Doch so läuft 
das nicht. Mit persönlichen Interpretationen, Voreingenommenheit und kurzfri-
stigen Lösungen lässt sich unmöglich wirklicher Fortschritt erzielen. Man muss 
die Dinge aus einem weiteren Blickwinkel betrachten. Man muss sein Gegenüber 
mit kleinen Gesten erfreuen, ihn spüren lassen, dass man ihn schätzt. Wichtige 
Angelegenheiten bedürfen dieser Dinge. Ein Staatssekretär kann in der Bezie-
hung zu einem anderen Land so aufrichtig sein und sagen „Bitte nimm Dich die-
ser Angelegenheit an und erledige das.” Doch auf die Dauer wird diese Art von 
Arbeitsmethode nicht funktionieren. Seine Aufgabe durch andere erledigen zu 
lassen ist wie eine Mühle mit mühsam herbeigeschlepptem Wasser zum Laufen 
bringen zu wollen. Hätte ich Mosche Katzaw während des Bootsausfluges fest-
nageln können, wenn ich ihn nicht gekannt hätte? Hätte er auf mich gehört, 
wenn wir nicht in so einem innigen Verhältnis zu einander gestanden hätten? 
Diese Aspekte gilt es wohl zu bedenken. Egal wohin ich reise, ich besuche immer 
alle, egal welchen Rang sie haben mögen oder nicht, überbringe ihnen gute 
Wünsche anlässlich ihrer Feste und verfolge das dortige politische Geschehen. 
Ich breche zu niemandem je die Beziehungen ab. Freundschaften entstehen, 
wenn man den Menschen mit echter Herzlichkeit und aufrichtigem Interesse be-
gegnet. Ich habe mich in letzter Zeit stets bemüht, mein Bestes zu tun. Auf dem 
Cocktailempfang, der für den neuen US-amerikanischen Generalkonsul in Istan-
bul gegeben wurde, habe ich mit sehr wichtigen Leuten darüber gesprochen, wie 
wichtig es ist, die Angelegenheit mit dem angeblichen Völkermord an den Ar-
meniern zu lösen. Als das US-amerikanische Komitee für Auswärtige Angelegen-
heiten bekannt gab, dass es die damaligen Geschehnisse als Völkermord an den 
Armeniern anerkannte, schrieb ich sofort Briefe an den ADL National Director, 
Abraham Foxman, und den ADL National Chair, Glen S. Lewy, und erläuterte ih-
nen meine persönliche Meinung und für welch einen großen Fehler ich ihre Ent-
scheidung hielt. Man teilt ja nicht jeden Schritt, den man tut, und jedes Wort, 
das einem über die Lippen kommt, mit den Medien. Ich glaube nicht, dass das 
richtig wäre. Ich möchte damit jetzt nicht zu extremem Nationalismus aufrufen, 
aber dazu, hinter der Geschichte seines Landes zu stehen. Wenn Ihr den Geset-
zesentwurf zum Thema Armenier annehmt, dann kann niemand mehr behaup-
ten, dass die Ermordung von sechs Millionen Juden während des Zweiten Welt-
kriegs einmalig in der Geschichte und ein Völkermord gewesen ist. Die Juden 
wurden aufgrund der rassistischen Ideologie der Nazis umgebracht. Damals hat 
man nach dem Motto gehandelt „Dieser Stamm muss ganz und gar beseitigt, 
diese Rasse völlig ausgemerzt werden.” Es ging darum, die Juden vollkommen 
vom Erdboden verschwinden zu lassen, sozusagen eine ethnische Säuberung 
durchzuführen — die größte Schande in der Geschichte der Menschheit. 

Anlässlich der am 30. September 2005 in der dänischen Zeitung Jyllands Po-
sten erschienenen Mohammed-Karikaturen, die zu Recht die gesamte islamische 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 185 

Welt auf die Barrikaden gebracht hatten, telefonierte ich mit dem geistigen 
Oberhaupt der orthodoxen Welt, Patriarch Bartholomäus, dem Erzbischof und 
Patriarchen der Armenischen Apostolischen Kirche, Mesrop Mutafyan, und dem 
Oberrabbiner der Republik Türkei, İsak Haleva. Meiner Auffassung nach war es 
sehr wichtig, dass wir in unseren Stellungnahmen, die wir gegenüber der auslän-
dischen Presse abgeben würden, alle dieselben Worte gebrauchten. Dies erklärte 
ich den geistigen Oberhäuptern folgendermaßen: „Genauso wie wir nicht wollen, 
dass unsere Religion oder unsere Heilige Schrift verunglimpft wird, möchten wir 
auch nicht, dass jemand die Religion, den Propheten oder den Koran der islami-
schen Welt respektlos behandelt. Das ist schändlich, sündhaft, respektlos und 
niederträchtig.” Mit dieser deutlichen Botschaft wandten sich an jenem Tage 
sämtliche religiöse Minderheiten an die Welt. 

Den aus dem Ausland kommenden Medien und Parlamentariern versuche ich 
stets etwas über die Türkei zu vermitteln, ebenso, wie ich auch immer wenn ich 
ins Ausland fahre, meinen Freunden und Bekannten, die hochrangige Ämter be-
kleiden, von der Türkei erzähle. Und bis zu meinem Tode werde ich stets weiter-
hin überall von der Türkei erzählen. Wer mir zuhören möchte, hört mir zu, wer 
nicht, der lässt es bleiben. Ich tue das nicht, damit man davon hört und mich 
schätzt, sondern weil ich daran glaube, es möchte, und weiß, dass es richtig ist, 
und ich ein Kind dieser Nation bin. Wenn jemand irgendetwas tut, nur um ge-
schätzt zu werden, so wird man dies früher oder später durchschauen. Wenn in 
Europa ein Angehöriger einer religiösen Minderheit etwas dergleichen sagen 
würde, trüge man sie auf Händen. Hier kann man sich noch nicht einmal sicher 
sein, dass es auch wirklich wahrgenommen wird. Wenn ich dieselben Dinge, die 
ich hier getan habe, um mein Land zu unterstützen, anderswo geleistet hätte, 
würde ich nur noch auf Händen getragen. Eines der wichtigsten Ziele, die ich mit 
diesem Buch verfolge, ist, der Mehrheitsgesellschaft etwas über die Jüdische Ge-
meinde zu vermitteln und beide einander näher zu bringen. Ich möchte, dass die 
islamische Gemeinde der Türkei ihre Juden in die Arme schließt und sie nicht 
verstößt. Dafür habe ich mein Leben lang gearbeitet, damit eines Tages niemand 
mehr zwischen „wir” und „die Anderen” unterscheiden wird. Wenn man ein ge-
wisses Alter erreicht hat, setzt man sich hin, denkt über sein Leben nach und sagt 
sich: „Was ich doch alles erlebt habe, wie oft ich verletzt worden bin, wie viel 
Liebe ich erfahren durfte, wie viel Unrecht mir widerfahren ist, wie glücklich ich 
doch war, aber trotz alledem bin ich nie wirklich ein Teil des Ganzen geworden, 
bin immer „der Andere” geblieben.” Aber ich bin nicht anders.  

Trotzdem bin ich dankbar. Ich habe stets mein Bestes getan, um meine Ge-
meinde und die Mehrheitsgesellschaft zusammenzuführen. Ich wünsche mir, 
dass unsere Kinder wie schon seit Jahrhunderten friedlich und glücklich wie Ge-
schwister mit einander leben. 

Für jene Juden, die sich dafür entschieden hatten, in einem riesigen Reich zu 
leben, war es nahezu unmöglich, sich dem Einfluss der Mehrheitsgesellschaft zu 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 186 

entziehen. Als die jüdische Bevölkerung aus Spanien ins Osmanische Reich ein-
wanderte, verteilte sie sich auf verschiedene Regionen. Manche verließen die 
Ghettos und begannen ein anderes Leben. Mit der Zeit näherten sich manche 
einander räumlich wieder an. Manche jüdische Häuser betrat man einfach, ohne 
die Schuhe auszuziehen. Entgegen der allgemeinen Annahme war dies keine alt-
hergebrachte europäische Angewohnheit. Es war eine Frage der reinen Bequem-
lichkeit. Bei uns zu Hause hingegen zog man auf jeden Fall die Schuhe aus. 
Denn in den Häusern gab es keine Aufzüge. Der Hausmeister putzte das Trep-
penhaus nur an bestimmten Tagen. Unsere Mutter ließ uns nie mit Schuhen 
hinein. Ab und zu durften Gäste die Wohnung mit Schuhen betreten. Solche al-
ten Sitten wurden auch bei uns gepflegt, aber ich musste nie, wie andere Kinder 
meiner Zeit, jemandem die Hand küssen. Weder habe ich jemandem die Hand 
geküsst, noch habe ich mir die Hand küssen lassen. Wenn ich jemandem die 
Hand küssen würde, so müsste derjenige schon ein hoher Gelehrter sein, um es 
zu verdienen. Denn nicht jeder verdient einen Handkuss. Nicht umsonst gibt es 
im Türkischen den Ausdruck „das ist jemand, dem man die Hände küsst.” Wir 
haben versucht, die Gewohnheiten der Jüdischen Gemeinde, die in einer anderen 
Kultur lebte, allmählich aufzuweichen, damit sie in die Mehrheitsgesellschaft hi-
neinwachsen konnte. Und ich glaube, dass uns dies gelungen ist. In einer Mehr-
heit die Minderheit auszumachen ist einerseits auf merkwürdige Art schön, und 
andererseits auf Wehmut erregende Art schwer. Eine Position, in der es möglich 
ist, zugleich Freude, Fröhlichkeit, Wehmut und Schmerz zu verspüren. Es gibt 
immer Leute, die, wenn Du sagst „das ist mein”, stets trotzig beharren „das ge-
hört Dir nicht und hat auch nie Dir gehört”. Uns ist es gelungen, einige Verhal-
tensweisen zu aufzubrechen. Und die, die nach uns kommen, werden auch eini-
ge aufbrechen. Auf uns wartet ein hellerer Morgen. Davon bin ich überzeugt. 
Wenn man mich „Monsieur Pinto” nennt, ermahne ich sofort mein Gegenüber. 

„Nennen Sie mich bitte nicht ‘Monsieur Pinto’ oder ‘Herr Pinto’. Nennen Sie 
mich Bensiyon Bey.” 

Das ist nämlich Diskriminierung. Mit der Anrede, die man in der Absicht 
wählt, höflich zu sein, macht man aus mir mit einem Mal jemand anderes, ohne 
sich dessen bewusst zu sein. Es klingt merkwürdig, wenn man eine Frau mit „Ma-
dame So und so” anredet. Wenn man Hatice Hanım sagen kann, warum kann 
man dann nicht auch Ester Hanım sagen? Ester Hanım ist doch noch nie eine 
Madame gewesen. Womöglich spricht sie noch nicht einmal Französisch. Aber 
indem sie in dem Land, in dem sie geboren und aufgewachsen ist, immer wieder 
das Wort „Madame” hört, gewöhnt sie sich daran, sich selbst als Fremde zu be-
trachten. Einer meiner Freunde, ein pensionierter Militär, hatte mich eines Tages 
einmal „Monsieur Pinto” genannt. Ich werde es nie vergessen, ich entgegnete ihm: 

„Herr Kommandant, wenn Sie mich Monsieur Pinto nennen, fühle ich mich 
unwohl. Ich würde mich freuen, wenn Sie Bensiyon Bey zu mir sagen würden.” 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 187 

Unsere Muttersprache birgt so wunderschöne Wörter in sich. Und wenn sie 
einem schon einmal zur Verfügung stehen, so ist es doch sinnlos, diejenigen, die 
einer anderen Religion angehören, durch Anreden, die aus fremden Sprachen 
entlehnt sind, als Fremde zu brandmarken. Vielleicht hegen die Leute, die diese 
Wörter wählen, im Grunde gar nicht die Absicht, uns als Fremde zu brandmar-
ken, aber sie sollten sie nichtsdestotrotz vermeiden. Wo es im Türkischen doch 
„hanım” und „bey” gibt, sollte man das „Monsieur” und „Madame” den Franzo-
sen überlassen. Wir sind Türken. Die Mehrheitsgesellschaft sollte dies nicht dul-
den. Wenn wir dazu bereit sind, die Menschheit als Ganze zu umarmen, wenn 
wir aufgehört haben, nach irgendwelchen Unterschieden in irgendeiner Hinsicht 
zwischen uns zu suchen, es aufgegeben haben, sie finden zu wollen, wenn wir 
bereit sind, allen Religionen in gleichem Maße die nötige Achtung entgegen zu 
bringen, dann, erst dann, wird diese Welt ein lebenswerter Ort sein. 

Einst hatten wir große Schwierigkeiten mit nicht handlungsfähigen Stiftungen. 
Der damalige Stellvertretende Ministerpräsident Mesut Yılmaz beschloss, eine Ver-
sammlung einzuberufen, und wir fanden uns im Lütfü Kırdar-Sport- und Ausstel-
lungspalast ein. Der Versammlung wohnten auch der Innenminister Rüştü Kazım 
Yücelen, der Gouverneur von Istanbul, Erol Çakır, der Polizeipräsident Hasan 
Özdemir, der Direktor des Stiftungsverbandes, Ümit Çoban, und der Regierungs-
berater Ömer Kayır bei. Und ich und meine Freunde, Nedim Karako, Sami Her-
man, Ester Zonana und Robert Abudaram, nahmen ebenfalls teil. Wir trugen un-
sere Probleme vor. Ich muss zugeben, dass wir sehr nervös waren. Denn wir wür-
den uns vor den Staat stellen und sagen: „Ihr habt uns unsere Stiftungen wegge-
nommen.” Und das war alles andere als einfach. Aber es war uns überaus wichtig, 
die Dinge beim Namen zu nennen und offen über alles zu sprechen. Bis zu jenem 
Tage hatte ich noch keinen meiner Gedanken mit der Presse geteilt. Ich hatte es 
stets vorgezogen, die zuständigen Leute persönlich aufzusuchen und ihnen in ei-
nem direkten Gespräch zu erläutern, was ich dachte. Daher würde ich nun in die-
ser Versammlung zum ersten Mal öffentlich über dieses Thema reden. Ich war auf-
geregt. Man begann, die Punkte der Tagesordnung der Reihe nach zu behandeln. 
Reihum wurde den einzelnen Sprechern das Wort erteilt. Alle betitelten uns als 
„Minderheit”. Das störte mich sehr. Irgendwann kreuzte sich mein Blick mit dem 
der Polizeipräsidentin von Antalya, Naciye Ekmekçibaşı. Ich spürte, dass sie 
verstand, was ich dachte. Da dauerte es nicht mehr lange und mir platzte der Kra-
gen. Ich schlug mit der Faust auf den Tisch. Und im selben Augenblick merkte ich, 
dass das, was ich da getan hatte, unangemessen war. Konnte man sich so etwa in 
Gegenwart des Stellvertretenden Ministerpräsidenten benehmen? Ich versuchte, 
mich zu beherrschen und sagte: „Nun aber genug, meine Herren. Von welcher 
Minderheit ist denn hier die Rede? Meine Vorfahren leben bereits seit neunhun-
dert Jahren auf diesem Grund und Boden. Also betiteln Sie uns nicht als Minder-
heit! Ich bin genauso ein Türke wie alle anderen! Wenn überhaupt, dann gehöre 
ich einer religiösen Minderheit an. Bezeichnen Sie weder mich, noch irgendein 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 188 

Mitglied meiner Gemeinde jemals wieder als ‘Minderheit’, das verletzt mich. Auf 
diese Weise fühle ich mich ausgegrenzt. Bitte benutzen Sie dieses Wort nie wieder.” 

Daraufhin ergriff Mesut Yılmaz das Wort: 
„Mit jedem Problem, das wir der religiösen Minderheit bereiten, laden wir 

Schande auf uns. Ich weiß sehr gut, wie viel unter Herrn Pintos Vorsitz zum 
Wohle unseres Landes getan wurde. Wenn Sie Sich an den Europäischen Ge-
richtshof für Menschenrechte wenden würden, bekämen Sie hundert Mal Recht. 
Wenn Sie nicht vor Gericht ziehen, so nur aus Vaterlandsliebe.” 

Zum ersten Mal in der Geschichte der Republik hatte ein Vize-Ministerpräsi- 
dent so viel Verantwortungsbewusstsein und Einfühlsamkeit bewiesen, auf diese 
Tatsache hinzuweisen. Allen, die sich diesem Thema einfühlsam genähert haben, 
bin ich auf ewig zu Dank verpflichtet, allen voran Minister Bülent Akarcalı und 
Regierungsberater Ömer Kayır. Ich habe über das Thema auch mit dem neunten 
Staatspräsidenten, Süleyman Demirel, gesprochen.6 Und er sagte: 

„Nun ja, im Grunde ist es fraglich, wer türkischer ist.” 
In der Tat. Die auf dieser Welt einzigartigen Türken sollten sich an immateriel-

len Werten orientieren und nicht vergessen, dass sie aus einer multikulturellen 
Vergangenheit hervorgegangen sind, sie sollten sich immer wieder vor Augen 
führen, dass sie einst auch in Istanbul, in Anatolien, auf dem Balkan, in Thraki-
en, in Nordafrika und Asien die Menschen, die hunderte von verschiedenen 
Sprachen sprachen, als ihresgleichen angenommen haben, und in der Lage sein, 
die Juden, die auf diesem Grund und Boden leben und ebenfalls Türken sind, 
mit derselben Herzlichkeit in die Arme zu schließen. Diese Fähigkeit ist ihnen 
ohnehin in die Wiege gelegt, und ihre Herzlichkeit dient der Welt bereits seit 
Jahrhunderten als Vorbild. Ich glaube, dass es keine schönere Antwort gibt auf 
die Bemühungen all jener, die sich anschicken, falsches Gedankengut zu verbrei-
ten, politische Verschwörungen zu organisieren oder die Geschichte zu beflecken. 

6  Die Amtsperiode Süleyman Demirels als neuntem Republikspräsidenten dauerte vom 
16.5.93 bis 15.5.2000. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143 - am 20.01.2026, 05:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

