
6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen –

von der Isolation zur Kollektivierung von Care

In diesem Kapitel nehme ich Praktiken kollektiver Fürsorge und Prozesse der

Vergemeinschaftung von trans Sorgearbeit in den Blick. Im Zentrum steht

die Frage, wie trans und nicht-binäre Personen Fürsorge-Räume aufbauen

und aufrechterhalten. Care als Arbeit an Gemeinschaft, so meine These,

bewegt sich zwischen Professionalisierung und Entprofessionalisierung,

zwischen erschöpfendem Ehrenamt und Institutionalisierung. Praktiken

gemeinschaftlich organisierter Sorgearbeit bezeichne ich als Community-

Care (Laufenberg 2012). Der Soziologe Mike Laufenberg argumentiert, dass

sich ausgehend von der Aids-Care-Krise in den 1980er-Jahren neue queere

Praktiken der Für_Sorge herausgebildet hätten. Da staatliche Unterstützung

der Betroffenen zunächst oder langfristig ausgeblieben sei, hätten Betrof-

fene und Aktivist_innen eigene Versorgungsstrukturen und Formen der

Fürsorge schaffen müssen (ebd.).1 Unter Caring Communitys, sorgenden

Gemeinschaften, versteht Laufenberg soziale Bewegungen und Initiativen,

die gemeinschaftliche Sorgeformen schaffen, beispielsweise im Bereich

Gesundheitsversorgung und Pflege. Sie organisieren Sorgearbeit kollektiv

und überwiegend unbezahlt (Laufenberg 2012, 2014, 2018).

Auf den ersten Blick harmonisieren sorgende Gemeinschaften mit so-

zialstaatlichen Strategien, ehrenamtliche Sorge-Ressourcen zu mobilisieren,

um strukturelle Versorgungslücken zu schließen (van Dyk 2019). Laut Mike

Laufenberg greift es jedoch zu kurz, Caring Communitys als Entlastungsres-

source neoliberaler Sozialstaatlichkeit zu kritisieren. Er zeigt am Beispiel von

1 Hier gibt es Parallelen zur Corona-Krise und dem ungleichen Zugang zu Care (Hark

2020a, 2020b). Auf trans/queere Care in Zeiten von Corona werde ich im Fazit einge-

hen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Care trans_formieren

Aids- und Demenz-Aktivismus, wie von Sorgegemeinschaften initiierte Po-

litiken kollektiver Reproduktion emanzipatorische Potenziale entwickelten:

Sie brächten einen Gewinn an Selbstbestimmung gegenüber Entsicherung,

Diskriminierung, Disziplinierung und Pathologisierungmit sich (Laufenberg

2012, 2018, 2019). Gleichwohl stelle sich die Frage, »wie diese Potenziale gegen

ihre neoliberale Vereinnahmung gewendet und im Sinne einer gesellschaft-

lichen Transformationsperspektive entwickelt werden können« (Laufenberg

2018).

Ein zweiter Bezugspunkt dieses Kapitels sind feministische Theorien zu

Care und Kollektivität. Feministische Theoretiker_innen betonen, dass alle

Menschen im Laufe ihres Lebens in Für_Sorge-Netzwerke eingebunden und

abhängig von Sorgearbeit seien (Tronto 1993). Sie zeigen auf, dass der Zu-

gang zu Sorge-Netzwerken nicht allen gleichermaßen offenstehe und dass

Für_Sorge-Arbeit entlang von Klassen-, Race- und Geschlechterverhältnissen

ungleich verteilt sei (Gutiérrez-Rodríguez 2010; Wiles 2011).

In den Ansätzen von Mike Laufenberg bleibt offen, wie Fürsorge

in queeren sorgenden Gemeinschaften konkret organisiert wird. Trans-

Fürsorge-Praktiken bleiben in seinen Arbeiten ebenso wie in feministischen

Auseinandersetzungen mit Care weitgehend unsichtbar. Dabei werden ins-

besondere in trans Communitys Versorgungslücken durch ehrenamtlichen

Aktivismus geschlossen. In diesem Kapitel werfe ich einen ethnographi-

schen Blick auf die Praktiken trans/queerer sorgender Gemeinschaften.

Ich frage: Wie stoßen Sorge-Praktiken Prozesse der Kollektivierung an und

mit welchen Effekten? Wie werden in bereits existierenden Gemeinschafts-

strukturen Care-Praktiken entwickelt? Welche Ausschlüsse, Hierarchien und

Care-Lücken entstehen? Was ist das Spezifische an trans Community-Care?

Ich nehme zwei Felder sorgender trans Gemeinschaften in den Blick, zum

einen Transcafés, zum anderen die Begleitungs-, Beratungs- und Vernet-

zungsarbeit von Transvereinen. In 6.1 steht die Frage im Mittelpunkt, wie im

Rahmen von Transcafés Prozesse der Kollektivierung von Care angestoßen

werden. Ich beobachtete in drei Städten, an Transcafés und -stammtischen

teilnehmend, und interviewte Organisator_innen.2 Transcafés sind im Ver-

gleich zu Selbsthilfegruppen und Vereinsarbeit niedrigschwellig: Sie sind

erste Anlaufpunkte für Personen, die andere trans Menschen kennenlernen

möchten oder Informationen brauchen. Anders als Transselbsthilfegruppen

2 Im Folgenden spreche ich von Transcafés, außer wenn Interviewpartner_innen explizit

von trans Stammtischen sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 171

stehen sie jeweils allen trans »Variationen« offen – trans männlichen, trans

weiblichen, nicht-binären oder anders verorteten gender-nicht-konformen

Menschen. Transcafés verstehe ich als Knotenpunkte für trans Verge-

meinschaftung. In 6.2 geht es um Care-Vorstellungen und -Praktiken von

Aktivist_innen, die diese physischen Care-Räume aufbauen.3 Ich frage: Wel-

che Formen von Care und Kollektivität werden entwickelt? Welche Rolle spielt

hierbei kollektive Gefühlsarbeit? In 6.3 begleite ich drei Aktivist_innen der

Organisation Trans-Hilfe.4 Diese verstehen ihre Sorgearbeit als eine professio-

nelle temporäre Wegbegleitung, um die trans Community in der Schweiz zu

unterstützen. In dem Zusammenhang spielt der Prozess der Professionalisie-

rung der Aktivist_innen und des Vereins eine zentrale Rolle. Ich frage: Welche

Effekte hat die Vorstellung von Fürsorge als Wegbegleitung? Ausgehend von

den affekttheoretischen Überlegungen Sarah Ahmeds interessiert mich, wel-

che Bedeutung die Wegmetaphern trans und nicht-binärer Aktivist_innen

haben. In 6.4 nehme ich die aktivistischen Biographien der Aktivist_innen

in den Blick, insbesondere die Erzählungen persönlicher Transformation

von einer selbst »betroffenen« Person zur_m »Transexpert_in«. In 5.5 ste-

hen die Erwartungen an Trans-Care-Nutzer_innen im Mittelpunkt. Einige

Forschungspartner_innen beschreiben Trans-Fürsorge-Räume enttäuscht

als »Durchlauferhitzer« oder »Hängematte«. Hier wird die Ambivalenz von

trans Sorgearbeit deutlich, die sich zwischen erschöpfendem Ehrenamt und

Professionalisierung bewegt. Ich frage: Wer übernimmt Verantwortung für

ehrenamtliche Transräume? Welche ambivalenten Gefühle, Wünsche und

Erwartungen sind mit dem Engagement verbunden? Welche Erwartungen

werden an Care-Nutzer_innen/Umsorgte gestellt? Welche Strategien entwi-

ckeln Aktivist_innen, um unter prekären Bedingungen Fürsorge organisieren

zu können? In 6.5 stehen Care-Lücken im Mittelpunkt. Welche ambivalenten

Effekte haben Prozesse der Institutionalisierung und Professionalisierung?

Was verändert sich, wenn die informelle Begleitung auf eine Weise transfor-

miert wird, dass der Pfad zu einem breiten, ausgeschilderten Weg wird? Und

wer kümmert sich um die ehrenamtlichen Aktivist_innen? Um Praktiken der

Für_Sorge zwischen Aktivist_innen geht es in 6.6.

3 Virtuelle Care-Räume werden insbesondere im Kapitel 5, »Care jenseits von Transnor-

mativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge«, adressiert.

4 DenNamen der Organisation habe ich in Absprachemit den Forschungspartner_innen

anonymisiert. Ein Interviewpartner schlug den Namen Trans-Hilfe vor.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Care trans_formieren

6.1 Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen.
Fürsorge-Netze und Mikrozellen

Meine Interviewpartnerin Sophie nimmt mich mit zum Transcafé, das sie

mitorganisiert. Sie informiert mich, dass es keine Vorstellungsrunde gebe

und ich mich zu allen Gruppen dazusetzen könne. »Der Ort ist auch gut zum

Flirten, da alle wissen, dass man trans ist«, fügt sie hinzu. Als Erstes fällt

mir die Trauerwand auf, an der Fotos von an Aids-Verstorbenen hängen.

Daneben liegen Flyer für LGBTIQ-Veranstaltungen. Im Raum stehen runde

Holztische, an denen jeweils sechs Menschen sitzen können. Auf der Theke

steht ein Schokokuchen, mit goldenem Zuckerguss, umgeben von Konfetti.

»Was wird gefeiert?«, frage ich in die Runde. »Na, die Ehe für alle«, erklärt

Sophie. Alle sind sich einig: Das müssen wir feiern! Eine Person fragt in

die Runde: »Was machen die schwul-lesbischen Aktivist_innen nun, wo ihr

Ziel erreicht ist? Werden sie trans Aktivismus unterstützen oder es sich im

Häuslichen gemütlich machen?« Ich schaue auf meine Armbanduhr, es ist

20 Uhr, und plötzlich kommen alle gleichzeitig in den Raum.

Stühle werden umgestellt. In einer Ecke wird diskutiert: »Wie finde ich

transsensible Therapeut_innen?« In einer anderen geht es um Coming-

out-Erfahrungen. In der dritten Ecke bespricht eine Gruppe Strategien, um

im Sportverein als nicht-binär anerkannt zu werden. Manche saßen vier

Stunden im Zug, um teilnehmen zu können, andere wohnen in einer WG

um die Ecke. Einige verschwinden, sobald sie Infos haben. Sam kam mit

verschwitzten Händen zum Treffen. Er stand die letzten Male vor der Tür

und traute sich nicht, den Raum zu betreten. Lea wirkt wie ein Fisch im

Wasser, lässt sich von einem Gespräch zum anderen treiben. Lisa wurde von

einem Organisator am Bahnhof abgeholt; nach ihrer Ankunft geht sie erst

mal auf die Toilette, um sich umzuziehen und zu schminken. Einigen wurde

vor dem Treffen zur Erstattung der Fahrtkosten Geld überwiesen.

Ich frage Café-Besucher_innen meines Alters, ob ich mich dazusetzen kann.

»Dein Antrag ist genehmigt«, antwortet eine Person lachend. »Die trans

Community hat mir beim Umzug geholfen. Da waren Leute dabei, die kann-

te ich gar nicht«, berichtet Sam, der gerade für das Studium hergezogen

ist. Alle sind heute zum ersten oder zweiten Mal hier. Plötzlich ertönt ein

Gong. Kai ruft, dass es ein Treffen gebe, um über die Teilnahme am CSD zu

diskutieren. »Wer hat Interesse?« – »Das ist das Besondere an dem Café«,

wird er später im Gespräch unterstreichen. »Es ist keine Selbsthilfegruppe,

hier machen wir auch Politik.«

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 173

Einige Menschen scheinen niemanden zu kennen. Ich setze mich zu einer

trans Frau, die an der Bar sitzt und in die Luft schaut. »Bist du das erste Mal

hier?«, frage ich sie und stellemich vor. »Nein, ich kenne das hier, aber damit

zu tun hatte ich noch nie.« Ohne dass ich danach frage, erzählt mir Anna, bei

welchem Therapeuten sie ist, seit wann sie Hormone nimmt und dass sie die

Testo-Blocker5 aus gesundheitlichen Gründen absetzen müsse. »Ich weiß

nicht, wie das wird«, flüstert sie. »In dem Betrieb, in dem ich arbeite, hat

niemand ein Problem.« Anna erklärt, dass sie eine andere Realität lebe als

die Jüngeren hier. Bei Letzteren gehe es um den Einstieg in das Berufsleben

– bei ihr um die Rente. »Mit denen habe ich nicht viel zu bereden.« Ich sage:

»Ich finde es schön, mit den Generationen.« Sie ist nicht überzeugt. »Wo

sind die Älteren hier?«, fragt sie mich. Einige Minuten später setzen sich

einige Personen an die Theke und unterhalten sich über ihr Studium. Anna

nickt mir zu.

Am Ende des Abends setze ichmich an die Theke zu Lion, der sich als Opern-

sänger vorstellt. Ich erzähle, dass ein trans Freund vonmir auchOpernsänger

ist. »Ftm?«6, fragt er zurück. »Ja«, sage ich. »Soll ich euch vernetzen?« Lion ist

begeistert: »Ich bin mir nicht sicher, ob ich nach Testo noch in dem Bereich

arbeiten kann, und will mich austauschen.« Er gibt mir seine Visitenkarte,

und ich verspreche, die beiden zu vernetzen. Sophie verabschiedet sich

von mir und gibt mir den Schlüssel zu ihrer WG, wo ich im Gästezimmer

übernachten werde. Nach und nach verlassen die Besucher_innen das

Café, einige vielleicht durchströmt von Energie, Pläne umzusetzen, andere

mit Traurigkeit im Bauch, wieder andere frisch verknallt mit einer neuen

Nummer in der Hosentasche oder mit Ideen für ein politisches Manifest im

Kopf. Ein Geruch aus Schweiß, Schokokuchen, Parfüm und Nagellack liegt

in der Luft. Die Organisator_innen fegen durch, Glitzerpartikel und Staub

vermischt mit Kuchenkrümeln. Sie schließen den Raum ab und werfen den

Schlüssel in den Briefkasten des Schwulenzentrums, in dem sie zu Gast

waren.7

In diesem Ausschnitt aus meinem Forschungstagebuch spielen diverse The-

men eine Rolle, die für meine Studie relevant sind, zum Beispiel die Bezie-

hung zu lesbisch/schwulem Aktivismus, Alters- und Klassenunterschiede, die

5 Testo-Blocker: Testosteron-Blocker.

6 Ftm: female to male/trans männlich.

7 Diese teilnehmende Beobachtung fand im Juli 2017 statt.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Care trans_formieren

Verbindung von Sexualität, Körper und Care und die Bedeutung von Ehren-

amt. Viele Transcafés haben keine eigenen Räumlichkeiten, sondern nutzen

wie in diesem Fall schwul/lesbische oder feministische Vereinsräume; auf-

grund der stärkeren Institutionalisierung schwuler, feministischer und les-

bischer Bewegungen verfügen diese eher über räumliche Infrastrukturen.8

In diesem Transcafé sind die Besucher_innen lesbisch/schwulen Aktivismen

offenbar ambivalent verbunden: Sie feierten die Ehe für alle, forderten aber

auch, dass sich schwule und lesbische cis-Aktivist_innen stärker für transThe-

men einsetzen, statt sich ins Private zurückzuziehen.

Für einen Abend kommen Personen mit diversen Anliegen und Wün-

schen zusammen. Sie schaffen einen Moment der parallelen Normalität,

in dem marginalisiertes Geschlechterwissen weitergegeben wird (Schirmer

2010). Transcafés stellen temporäre und niedrigschwellige Räume kollektiver

Fürsorge dar, in denen Trans-Sorge-Netze geschaffen werden. Temporär

sind diese Räume, da monatlich neue Menschen dazukommen, während

andere verschwinden; so tauchen Personen, die auf der Suche nach Informa-

tionen waren, etwa Hinweisen zu Gutachter_innen, vielleicht kein zweites

Mal auf. Gleichzeitig gibt es Personen, die diesen Raum langfristig nutzen

und mitgestalten. Besucher_innen bringen Wissen mit und tragen es weiter.

Es ist ein Raum, in dem trans Personen mit ganz verschiedenen Vorstel-

lungen von Geschlecht anwesend sind. Während sich einige zu Hormonen,

genitalangleichenden Operationen, Personen- und Namensänderungen aus-

tauschen, steht für andere der Zugang zu Arbeit oder Geschlecht jenseits von

Binaritäten im Vordergrund.9

Deutlich wird die Verbindung von Geschlecht, Care und Aktivismus. In

dem geschützten Rahmen des Cafés eröffnet sich ein Raum, in dem geflirtet

werden kann, da von der Norm abweichende Körper die Normalität sind. Ei-

nige der Anwesenden sind (miteinander) vernetzt und verbunden, zum Bei-

spiel die Organisator_innen. Andere, zum Beispiel Anna, stehen am Rand,

8 Die ambivalenten Effekte der Institutionalisierung feministischer und lesbischer Be-

wegungen zeigt Sabine Hark in der Studie »Dissidente Partizipation« (Hark 2006). Für

denUS-amerikanischen Raumweist David Valentine in der Studie »Imaging Transgen-

der« auf die zunehmende Institutionalisierung der trans Bewegungen hin (Valentine

2007).

9 Während in diesem Café trans Personen mit diversen Vorstellungen von Geschlecht

zusammenkommen (wenngleich sie tendenziell an unterschiedlichen Tischen disku-

tieren), führt dies andernorts zu Konflikten. Aktuell kreist ein Konflikt um den Vor-

schlag, zwischen trans und transsexuell zu trennen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 175

sitzen allein an der Bar und finden auch hier keine Community. Wie im vor-

herigen Kapitel diskutiert, spielen Klassenunterschiede dabei eine große Rol-

le, aber auch Ableismus, Altersunterschiede und Rassismus in trans Räumen.

Die Mehrzahl der Teilnehmenden des Cafés ist studentisch, akademisch und

zwischen 15 und dreißig.Menschen wie Anna, die nicht in akademischen Jobs

arbeiten oder einer anderen Altersgruppe angehören, stechen heraus; sie sind

auch in Räumen wie diesem von Isolation betroffen und finden keinen An-

schluss.

Deutlich wird meine Rolle als Vernetzer_in. Da ich im Laufe meiner For-

schung viele trans und nicht-binäre Personen, die mit ihren Themen allein

waren, kennenlernte, konnte ich Personen miteinander vernetzen. Oft blie-

ben sie miteinander in Kontakt. In einem schnellen Tempo wechselte ich

zwischen Knotenpunkten, folgte Aktivist_innen und knüpfte aktiv an einem

Sorge-Netz, das ich gleichzeitig beforschte. Das Wissen, das ich generierte,

trug ich wieder in die Gruppen und Cafés zurück. In trans Kontexten gibt es,

anders als etwa beim schwulen Aktivismus, jenseits der Großstädte wenige

Vereine, in denen ich langfristig hätte forschen können.10 So war das Kartie-

ren temporärer Care-Räume, die kurzzeitig entstehen, um sich dann wieder

aufzulösen, ein zentraler Bestandteil meiner Forschung.

Ich möchte nun eine Brücke schlagen zu einer anderen Vorstellung von

Care bei Transcafés. Michelle, die diese Cafés in der Schweiz organisiert, ver-

wendet das Bild einer Mikrozelle als Teil der Sorge-Netze, die an diesen Orten

geknüpft werden.11 Sie erzählt:

»Ich sehe mit Freude, wie sich die Teilnehmer_innen bei Events vernetzen

und dann über eine längere Zeit als Kleingruppe die Transition durchma-

chen und sich gegenseitig unterstützen. Es entsteht eine kleine Mikrozelle,

die einen gemeinsamen Nenner hat und gegenseitigen Support liefert. Der

Support ist vielschichtig, es entstehen Freund_innenschaften, es sind Aben-

de, an denenMenschen vergessen können, was sie gerade plagt. Und eswird

oft nicht über die Schwierigkeiten des Lebens diskutiert, sondern über die

Schönheiten, im Wissen darüber, dass das Gegenüber den gleichen Back-

ground hat.«

10 Vergleiche Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie undGeschlechtliche Zusammenarbeit«.

11 Ich begleiteMichelle ausführlicher in Kapitel 3, »›Da wirst du vonmir eine ganz andere

Geschichte hören.‹ Trans Prekarität, Klasse und Care«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Care trans_formieren

Was bedeutet es, von der Entstehung einer Mikrozelle zu sprechen? Der Be-

griff Zelle bezeichnet laut Duden unter anderem eine »geschlossene kleine

Gruppe durch gleiche Ziele verbundener [gemeinschaftlich agierender] Per-

sonen; kleinste Einheit bestimmter Organisationen, Vereinigungen«. Es ist

also ein eher statisches Konzept; demnach wären Sorgebeziehungen kaum in

Bewegung, und es bestünde eine klare Zugehörigkeit zu einer Gruppe. Und

weiter:Was bedeutet es, eineMikrozelle zu bilden und sich gegenseitig zu un-

terstützen? »Mikro-« hebt hervor, dass die betreffenden Gruppen klein sind,

aber Teil eines Ganzen. Es geht in diesem Bild um Verbundenheit – trotz

der Aufteilung in Kleingruppen. Die Metapher verweist aber auch, so möchte

ich ergänzen, auf Biologie und Körper. Ich schlage vor, im Feld Trans-Care

eher von einer Care-Assemblage zu sprechen. Das Konzept der Assemblage

verweist auf Fragmentierung, Heterogenität und Flüchtigkeit (Marcus/Saka

2006). Trans-Care als Assemblage zu verstehen, erlaubt, die Gleichzeitigkeit

verschiedener und die Fluidität von Sorgebeziehungen und Sorgearbeit in

den Blick zu nehmen.

»Transition« ist in Michelles Erzählung temporär – mit klarem Ende –

und auf Coming-out-Prozesse und eine körperliche sowie rechtliche Tran-

sition bezogen. Auch Trans-Fürsorge konzipiert Michelle als an körperliche

Veränderungen gebunden. Wo aber finden trans Menschen, die sich nicht in

einem Transitionsprozess befinden, Platz? Offener gefragt: Wer wird einge-

schlossen in den »gemeinsamen Nenner« – und wer gegebenenfalls nicht?

Einerseits schafft der »gleiche Background« Sicherheit, wie Michelle hervor-

hebt. Andererseits bringt der starke Bezug auf gemeinsame und geteilte Er-

fahrungen Normativitäten hervor undHierarchien; hier zeigen sich die Gren-

zen identitätspolitischer Konzeptionen von Care.

6.2 »Aus der Vereinzelung raus«.
Transpädagogische12 Sorgearbeit gegen Isolation
und für einen anderen Blick auf Geschlecht

Ich möchte noch mal einen Schritt zurückgehen: Aus welchen Gründen ent-

schließen sich Aktivist_innen, Transcafés aufzubauen?

12 Danke an Jan Niggemann für das inspirierende Gespräch zu diesem Kapitel und den

Impuls, die hier beschriebene Sorgearbeit auch als transpädagogische zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 177

Elia und Robin berichtenmir im Interviewverlauf, dass sie ein Transcafé auf-

gebaut haben, da sie sich allein gefühlt hatten. Robin wurde in der Stadt X

geboren, zog fürs Studiumweg und nach zehn Jahren zurück. Sie_er erzählt:

»Ich hatte diese Vereinzelungserfahrung, als ich Kind und jugendlich war

und es noch kein Internet gab.« Robin hatte dieHoffnung, dass sichwährend

ihrer_seiner Abwesenheit viel getan hat: dass »ich mich nur in eine Grup-

pe reinsetzen muss.« Dem war nicht so, deshalb wurde Robin selbst aktiv:

»Okay, dann muss ich selbst was gründen.« Elia beschreibt, dass es in der

kleinen süddeutschen Stadt zwar queere Gruppen gegeben habe, aber kei-

nen spezifischen Raum für trans Personen: »Ichmerkte, dass ich einen Raum

brauche, wo Trans Thema ist. Dann gab es diese glückliche Fügung: Robin ist

zurückgekommen und hatte auch die Idee, so etwas anzustoßen.« Gemein-

sam riefen sie das Café trans ins Leben, mit der Idee, so Elia, »eine Gruppe

zu machen, den Raum zu haben für Austausch und zu sehen, wen gibt es –

aus der Vereinzelung raus, die ja in der Provinz da ist«. Daneben planten sie,

eine Bibliothek aufzubauen.

Das Café trans nutzt die Räume eines Frauenzentrums. Robin erklärt dazu:

»Das Verhältnis ist manchmal eine Herausforderung. […] [D]as ist ein un-

klarer Willkommensstatus für trans Personen, speziell für trans Frauen, in

dem Haus. Es ist schwierig, da unterschiedliche Institutionen drin hängen,

die ganz unterschiedliche Öffnungsprozesse gemacht haben.« Sie empfin-

den ihren Status im Frauenzentrum als undurchsichtig, unklar sei: »Wann

bin ichwillkommen?Wann sindmeine Freund_innenwillkommen? – Es sind

auch schon Leute entrüstet in ein Gruppentreffen reingeplatzt, das wir dort

machten.«

Robin arbeitet nun in einer anderen Stadt, reist monatlich an, um dabei sein

zu können. »Großartig« findet Elia, »dass bei jedem Treffen Leute kommen,

sogar aus dem Umland.« Elia und Robin erklären mir, dass sie einen ent-

spannten Austausch bei Kaffee und Kuchen ermöglichen wollen, frei von

Druck. Es gebe jeweils eine Vorstellungsrunde, in der alle ihre gewünsch-

tenNamen und Pronomenmitteilen könnten. »Diese findet erst in derMitte

statt, da noch Leute eintrudeln, und ist natürlich komplett freiwillig«, erklärt

Elia. Die beiden verstehen Care »nicht als etwas Großes und Außergewöhn-

liches«. Für Robin kann es bedeuten, mit anderen trans Personen Kaffee zu

trinken und Kuchen zu essen.

Elia beschreibt dieGruppe als unglaublich unterstützendund stellt fest, dass

er_sie durch sie »im Leben Schritte nach vorne gemacht« habe. Robin ver-

steht die Gruppe als Rückzugsraum und »Rückhalt für meinen Aktivismus«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Care trans_formieren

Gleichzeitig empfindet Robin sie als stressig; belastend sei dabei weniger

der organisatorische Aufwand, sondern »das Gefühl zu haben, ich habe eine

verantwortliche Position und kann nie ganz davon abschalten oder wegge-

hen«. Auch nach einer queeren Revolution, so halten Elia und Robin fest,

würden sie hier zu Kaffee und Kuchen mit anderen trans Personen zusam-

menkommen. »Den Kuchen soll aber bitte jemand anders backen zur Ab-

wechslung«, sagt Robin lachend.13

Robin und Elia beschreiben Für_Sorge als Kreislauf: Energie abgeben und

Transformationsenergie erlangen. Für beide ist es persönlich wichtig, das Ca-

fé trans zu besuchen, deswegen haben sie es aufgebaut. Durch ihre Rolle als

Organisator_innen tragen sie Verantwortung: Sie selbst »könnten sich nicht

einfach in eine Gruppe setzen« im Café. Ihr Ideal sei eigentlich ein rotieren-

des System, das sich in der Praxis allerdings nicht zur Gänze umsetzen lasse.

Elia scheint überrascht zu sein, dass jedes Mal Leute kommen, dass sie beim

Transcafé nicht allein sind.Daran zeigt sich die Normalität der Isolation in ei-

ner binären, zweigeschlechtlich strukturierten Gesellschaft. Während mir im

Transcafé in der Eingangssequenz ein Aktivist erklärt, sie seien keine Selbst-

hilfegruppe, betonen Elia und Robin die politische Dimension von Selbsthil-

fe. Sie legen dar, dass ihnen die Gruppe Rückhalt gebe; zugleich berichten sie

von der Erschöpfung, die die Organisation der monatlichen Treffen mit sich

bringe.

Ich frage mich, woher die Erschöpfung, die Elia und Robin benennen,

rührt. Die Auseinandersetzung mit dem Konzept Geschlechterarbeit hilft

mir, die Sorgearbeit, die Robin und Elia leisten, zu fassen.14 Die Community-

Sorgearbeit von Robin und Elia besteht nicht »nur« darin, Kuchen zu backen

und den Café-Raum im materiellen Sinne aufzuschließen, sondern auch

darin, Geschlechterarbeit zu leisten, indem sie einen Raum dafür schaffen.

Solche Formen der Arbeit werden häufig nebenbei geleistet und bleiben

unsichtbar. Elia und Robin haben Verantwortung übernommen, den Raum –

das Café trans – so zu gestalten, dass geschlechtliche Vielfalt lebbar wird. Die

Erschöpfung, die Robin und Elia zur Sprache bringen, mag also auch mit

ihrer transpädagogischen Rolle zusammenzuhängen.

13 Das Interview führte ich im Dezember 2017.

14 Vergleiche Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie undGeschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 179

Auch Sophie organisiert ein Transcafé; die Sorge füreinander sieht sie als

einen wichtigen Aspekt des Cafés an. Für sich persönlich hält sie zumThema

Community fest:

»Die trans Community hier und die trans Community allgemein habenmich

aufgefangen. Dadurch habe ich ein anderes Bild auf Gesellschaft bekom-

men, auf Therapeut_innen und habe die Möglichkeit, mich auszutauschen,

welche Therapeut_innen vernünftig sind undwelche eher anstrengend. Das

ist etwas, was ich bei Sorge einrechne: dass man sich vorher informieren

kann, mit welchen Leuten man sich beschäftigt und mit welchen nicht.«15

Sich mit anderen trans Personen zu vernetzen, war wichtig für Sophie, um

mit Selbsthass gegenüber ihrem Körper umgehen zu können. Sie fragte sich:

»Welchen Bezug habe ich zu meinem Körper? Wie kann ich ihn erleben, jen-

seits von Normen?« Sorge im Kontext von trans Aktivismus verbindet Sophie

mit der Weitergabe marginalisierten Wissens und gegenseitig unterstützen-

der Gefühlsarbeit, etwa zu Selbsthass und Scham. Sie erzählt, dass sie aus

persönlicher Betroffenheit zur Organisatorin von trans Räumen geworden

sei: Das Sprechen über Scham und Isolation habe den Antrieb gegeben. Auch

Sophies Arbeit lässt sich als transpädagogisch verstehen, insofern es ihr dar-

um geht, gemeinsame Lernräume aufzubauen, in denen ein anderer Blick auf

Geschlecht gelernt werden kann.

Für Sophie funktioniert Trans-Care »als Versicherung für den Worst Ca-

se beim Thema Outing. Für trans Jugendliche, die ein Abhängigkeitsverhält-

nis zu ihren Eltern haben, ist es wichtig, zu wissen: ›Falls ich mich oute und

meine Eltern werfen mich raus, kann ich da unterkommen.‹« Sophie spricht

damit materielle Care-Aspekte an, etwa wenn trans Personen wohnungslos

werden; im Begriff und im Wunsch nach »Versicherung« klingt die prekä-

re Ausgangssituation an. In Sophies Konzeption von Fürsorge können sich

trans Personen im Notfall auf die Community verlassen. Es geht darum, Si-

cherheitskonzepte aufzubauen. In einem Kontext, in dem staatliche Care und

staatlicher Schutz weitgehend fehlen, sind Fragen von Schutz, Care und Ver-

antwortung umso bedeutender (Fine/Farre/Frost 2018: 624). Hier zeigt sich,

dass Transcafés nicht nur Orte der Vernetzung sind, sondern dass hier auch

Für_Sorge-Netzwerke aufgebaut werden, die in materiellen und existenziel-

len Krisen Halt geben können.

15 Das Interview führte ich im Juli 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Care trans_formieren

Michelle, die Transcafés in der Schweiz organisiert, unterstreicht die Be-

deutung der »positiven Emotionen«, die bei diesen Treffen entstehen. Sie er-

zählt:

»Vor zwei Wochen waren wir 25 Leute, und das funktioniert, ohne etwas da-

für zu tun. Ich habe Menschen am Start, die mit den Menschen, die ihnen

passen, in Kontakt kommen, sich austauschen. Im Laufe des Abends wer-

den Stühle rumgerückt und umplatziert. Gruppen entstehen, es gibt einen

Wechsel. Es ist ein reger Austausch.Man sieht, wie dieMenschen zu strahlen

beginnen, man spürt das an der Energie. Eine positive Energie entsteht.«

In der Erzählung von Michelle hängen Emotionen und Kollektivierung eng

zusammen: Vergemeinschaftung hebt sie hervor als etwas, das durch das Tei-

len von Emotionen entsteht. Es bildet sich so etwas wie eine Community. Die

Theoretikerin Sara Ahmed konzeptualisiert Emotionen als Kitt des Sozialen

(Ahmed 2001: 21). Emotionen unterstützten die Bildung und das Fortbestehen

vonGemeinschaften, da siemit Erwartungen verbunden seien: »Emotionmay

function as a ›contingent attachment‹ to the world« (ebd.). Auffällig ist, dass

in Michelles Erzählung negative Emotionen unbenannt bleiben.

Zusammenfassend sind Transcafés Räume, in denen trans Personen für

einen begrenzten Zeitraum Fürsorge füreinander leisten, in Form von Wis-

sensweitergabe, Geschlechterarbeit und emotionaler Für_Sorge. Aus diesen

Begegnungen gehen längerfristige Sorge-Netzwerke und -beziehungen her-

vor. Gleichzeitig entstehen sie auch auf der Basis bereits existierender Netz-

werke, bauen diese aus, weiten und stabilisieren sie. Die Organisator_innen

beschreiben den Aufbau dieser Räume als einen Akt der Selbstsorge und beto-

nen, dass Care in beide Richtungen fließe.Was sich zudem abzeichnet, ist ei-

ne transpädagogische Praxis: Gemeinsam wird gelernt, Sorge zu tragen, und

wird über Care und Geschlecht gesprochen. Den Begriff trans pädagogisch

verwende ich angelehnt an Jutta Hartmanns Konzeptionen queerer Pädago-

gik. Sie betont:

»Die Verwobenheit geschlechtlicher und sexueller Identität mit heteronor-

mativer Zweigeschlechtlichkeit aufzugreifen befördert die normalitätskriti-

sche Ausrichtung sowie das Transformationspotential von Bildung.« (Hart-

mann 2013: 272)

Organisator_innen von Transcafés bauen trans pädagogische Räume auf:

Wissen zu Gender wird weiterentwickelt und ebenso pädagogische Tools wie

Pronomen- und Vorstellungsrunden.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 181

Persönliche Gefühle der Einsamkeit und Isolation sind oft der Antrieb, um

kollektive Räume für trans und nicht-binäre Personen aufzubauen. Die At-

mosphäre fasse ich als Transformationsenergie; sowohl den ehrenamtlichen

Aktivist_innen als auch den Teilnehmenden geben die Cafés Energie. Dass

zugleich Gefühle der Erschöpfung angesprochen werden, zeigt mutmaßlich

an, dass Belastungsgrenzen überschritten oder zu viel Verantwortung über-

nommen wurde.

6.3 »Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut,
ausgesteckt mit Wegweisern und Steighilfen.«
Wege der Institutionalisierung

Während meines Forschungsaufenthaltes in der Schweiz interviewe ich

Alecs, Gründungsmitglied von Trans-Hilfe in Zürich. Er ist Jurist, leitet die

Rechtsberatung. Ich kann einige Tage bei ihmwohnen, das Interview führen

wir in der Küche. Er erzählt mir von der Bedeutung von trans Kontakten

und Transstammtischen für seine Biographie. Über ein virtuelles Forum

lernte Alecs zwei trans Männer aus Zürich kennen, sie trafen sich offline

und freundeten sich an. Er erinnert sich mit leuchtenden Augen:

»Schnell war klar: Es ist schön, dass es Treffen von trans Selbsthilfegruppen

gibt – diese sind aber primär für trans Weiblichkeiten und entsprechen

nicht dem, was wir suchen. Wir bildeten dann eine eigene kleine Com-

munity zu dritt, auch einen Care-Teil, und stützen uns gegenseitig. Aber

wir merkten, dass es großartig wäre, einen Stammtisch zu haben für trans

Männlichkeiten und dass sich politisch viel bewegen müsste. Dann sagten

wir im Scherz: ›Na ja, du studierst Jura, du hast politische Erfahrung, du

kannst die Organisation aufziehen, und du bist Psychologe, du kannst einen

Treff organisieren.‹ – Genau so kam es. Der eine Freund von mir hat einen

trans Männer-Stammtisch gestaltet: monatliche Treffen in einem Café.

Den gibt es heute noch. Es gibt andere, die das weiterführen. Ich selbst

trug das Thema mit mir rum, dass man eine Advocacy-Organisation auf

Schweizer Ebene haben sollte. Auf dem TGEU-Council16 in Berlin 2008 lernte

ich eine Aktivistin aus der französischsprachigen Schweiz kennen. Mein

erster Gedanke nach ein paar Wortwechseln mit ihr war: Wenn es in der

Schweiz solche Menschen gibt, kann man hier eine Organisation gründen!

16 TGEU: Transgender Network Europe.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Care trans_formieren

Das ist eine tolle Aktivistin, mit der arbeite ich heute noch zusammen.

2009 saß ich in meinem Lieblingscafé und schrieb eine Mail an Leute, die

Interesse haben könnten an so einer Organisation. Wir trafen uns Ende

Oktober 2009 in Bern das erste Mal mit der Idee: Wer Interesse hat an einer

Vernetzung national, soll vorbeikommen. Da kamen 36 Leute. Wir hätten

nie gedacht, dass es so viele werden. Vielleicht zehn, zwanzig. Das war eine

Aufbruchsstimmung! Die Frage war nicht, ob wir etwas machen, ob wir uns

vernetzen, ob wir Arbeit machen wollen, gesellschaftspolitische, sondern

nur noch:Wie, wer ist alles dabei, und wie funktionieren wir? So ist das Baby

entstanden.«

2012, drei Jahre nach Gründung von Trans-Hilfe, wurden die Rechtsberatung

und die erste Teilzeitstelle für allgemeine Beratung geschaffen. Mittlerwei-

le hat die Organisation zwei Teilzeitstellen. Der Großteil der Arbeit findet

ehrenamtlich statt. Die enorme Anzahl an Beratungsanfragen, so Alecs,

könnten sie kaum bewältigen.

Ich frage Alecs: »Was denkst du, welche Rolle spielt Unterstützung für trans

Menschen?« Alecs antwortet: »Unterstützung ist, zu wissen: Ich bin nicht die

einzige trans Person. Es muss nicht Unterstützung sein im Sinne von: Wir

haben jetzt hier regelmäßig Therapiesitzungen, sondern dieses Gefühl von:

Ich bin nicht allein. Freund_innen zu haben, die trans sind. Im Rahmen einer

Jugendgruppe mal die Norm zu sein. Es gibt auch konkrete Unterstützung:

Rechtsberatung, damit die Leute ihren Namen und ihr amtliches Geschlecht

ändern können; konkrete Dinge, zum Beispiel, dass die Jugendgruppe eine

Sammlung von gebrauchten Bindern hat, die sie weitergibt. […] Ich finde

schön, wie groß die Community geworden ist und wie man zueinander

schaut, einander unterstützt.«

Bei Trans-Hilfe beschäftigt sich Alecs außerdem mit Diskriminierung auf

dem Arbeitsmarkt und in der Gesundheitsversorgung. Er sieht Hürden,

»wenn es um eine Kostenübernahme geht für geschlechtsangleichende

Maßnahmen wie Operationen, Epilationen, Logopädie. Da haben wir in

der Schweiz ein System von Unternehmen, die in der Regel nicht bezahlen

wollen«. Dies führt laut Alecs zu einem »Dreiklassensystem«. Die erste

Gruppe seien trans Personen, die sagen: »Ist mir egal. Ich habe die Kohle

ohnehin und mach es nicht in der Schweiz.« Die zweite Gruppe seien Per-

sonen, die eine Zusatzversicherung hätten oder sich einen Anwalt leisten

könnten. Die dritte Gruppe habe keine ökonomischen Ressourcen, um für

die Maßnahmen ins Ausland zu gehen und sie selbst zu bezahlen oder sich

eine_n Anwält_in zu nehmen; so »haben sie am Ende keinen Zugang zur

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 183

Gesundheitsversorgung«, wenn die OP-Kosten in der Schweiz abgelehnt

würden, so Alecs. Viele Personen, die Alecs berät, sind in dieser Situation.

»Wir können juristisch nichts machen. Das Einzige, was wir können, ist die

Frustration und den Ärger der Person teilen, was auf der emotionalen Ebene

hilft, aber langfristig ist es nicht die Lösung.«

Die trans Community-Räume, die Alecs vor zehn Jahren mit aufgebaut

hat, haben sich für ihn persönlich verändert. Er erklärt: »Für mich hat die

Rechtsberatung den Nachteil, dass mich in der Community die Leute als

Rechtsberater sehen. Wenn ich in meiner Freizeit auf einem Treffen bin,

um ein Bier zu trinken, werde ich als Rechtsberater gesehen.« Selbst auf

Geburtstagsfeiern werde er um rechtlichen Rat gebeten. Er werde »primär

gesehen als jemand, der da ist für die anderen und weniger als Teil der

Community, als Privatperson«.17

Alecs beschreibt seine aktivistische Biographie und den Aufbau der ersten

Schweizer trans Organisation als einen Weg, der von der Vereinzelung hin

zur Vergemeinschaftung führte. In seiner Erzählung verbinden sich die per-

sönliche Politisierung und das Kennenlernen einer trans Communitymit dem

Aufbau gemeinschaftlicher trans Sorgeräume. Während Alecs vor zehn Jah-

ren Für_Sorge-Netzwerke mit anderen trans Männern aufzubauen begann,

kann er, der inzwischen trans Berater ist, sie heute nur selten privat nutzen.

Alecs skizziert nicht nur die Professionalisierungsgeschichte von Trans-Hilfe,

sondern auch seine eigene: von einer vereinzelten trans Person über eine, die

Teil einer trans Community ist, bis hin zu einem trans Experten.

Infolge seiner langjährigen Beratungstätigkeit kennt Alecs die struktu-

rellen Hürden, die trans und nicht-binäre Personen auf ihrem Weg zu ge-

schlechtlicher Selbstbestimmung einschränken; er hat einen Überblick über

die Herausforderungen, vor denen trans Personen in der Schweiz stehen. Er

betont, dass Unterstützungsarbeit aber nicht immer professionalisiert sein,

also zwingend durch trans Berater_innen geleistet werden müsse: Für_Sor-

ge böten auch Begegnungen mit weniger Hierarchien. Hier zeigt sich jedoch

auch eine gewisse Ambivalenz. So weist Alecs durchaus auf Wissen hin, das

notwendig sei, um effektiv unterstützen zu können – ein Wissen, das er sich

durch die jahrelange Beratungsarbeit angeeignet hat.

Alecs resümiert, dass Sorgearbeit nicht ausreiche, um strukturelle Dis-

kriminierung abzubauen; hierfür brauche es auch rechtliche Veränderungen.

17 Das Interview führte ich im Mai 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Care trans_formieren

Alecs möchte Hürden abbauen und sich als Rechtsberater langfristig über-

flüssigmachen. In seinemVerständnis ist der politische Einsatz für rechtliche

Veränderungen nicht unbedingt Teil von Care.

Die AktivistinMichelle, die ebenfalls seit vielen Jahren bei Trans-Hilfe aktiv

ist, stellt die Rolle der Organisation folgendermaßen dar:

»Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut, ausgesteckt mit

Wegweisern, mit Steighilfen, mit dem Angebot, temporär jemanden an

der Hand zu haben, der über eine schwierige Passage hinweghilft. Dieser

Weg wird breiter werden, wird besser ausgebaut werden, bis hin zu einer

Seilbahn, die auf einen Berg hochfährt, wo man einsteigen und den Weg

hürdenfrei überwinden kann. Vielleicht ist einem dann nicht mehr bewusst,

wie viel Effort nötig war, um dieses Ziel zu erreichen.«

Michelle beschreibt denWeg zur »Selbstfindung« und zurmedizinisch-recht-

lichen Anerkennung für trans und nicht-binäre Personen als hürdenreich und

die Arbeit von Trans-Hilfe als Wegbegleitung. Ich fragte mich: Wo beginnt der

Weg? Wer stellt die Wegweiser auf, und was steht auf ihnen? Beim Wandern

brauche ich Schilder für die Orientierung: Wo bin ich? Wie lange dauert es

noch?Wo kann ichmich ausruhen und neue Kraft tanken?Wird die Steighilfe

jedem Körper angepasst?Wie funktioniert das »Angebot, jemanden temporär

an der Hand zu haben«? In diesem Bild, jemanden an die Hand zu nehmen,

gibt es eine erfahrene Seite und eine unerfahrene. Wer nimmt wen an die

Hand? – Oder ist es zeitweise ein gegenseitiges Sich-Stützen, Hand in Hand?

Was passiert, wenn eine Person nicht nur temporär Unterstützung benötigt?

Wenn sie auf demWeg steckenbleibt, wird sie dann von einemHubschrauber

gerettet? Oder geht sie den Weg mit gesenktem Kopf zurück? Wie wird der

Weg breiter? Wird dafür eine Baufirma beauftragt, wird er nach und nach

durch viele Fußstapfen breiter oder mithilfe eines ehrenamtlichen Arbeits-

einsatzes?

Ziel von Trans-Hilfe ist laut Michelle, den Weg abzuschaffen und durch ei-

ne Seilbahn zu ersetzen. Kostet die Seilbahn Eintritt? Können sich das alle

leisten? Wer betreibt sie? Was sind die Betriebszeiten? Was bedeutet es, wenn

die Anstrengung nicht mehr von allen als persönliche erfahren wird, wenn

die einen den mühsamen Weg gehen mussten, die anderen in die Seilbahn

steigen können? Entstehen dann generationenabhängige Unterschiede? Die

Arbeit von Trans-Hilfe, Wegweiser aufzustellen, die Wegbegleitung, die Lob-

byarbeit für die Seilbahn würden eventuell unsichtbar und in Vergessenheit

geraten.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 185

Was das Bild, das Michelle zeichnet, nur bedingt transportiert, ist die Be-

sonderheit der Beziehung zwischen Begleiter_innen und Begleiteten. Nicht

alle sind gute Weggefährt_innen, worauf einige meiner Forschungspart-

ner_innen hinweisen: Manchmal versuchen Begleiter_innen die Begleiteten

dazu zu drängen, ihremWeg zu folgen – auch wenn diese vielleicht Umwege

gehenmöchten oder einen neuen Pfad einschlagen.18 Gibt es die Möglichkeit,

Begleiter_innen wegzuschicken und um eine andere Begleitung zu bitten?

Was eine gute trans Begleitung ausmacht und wie dies ausgehandelt wird,

bleibt in der Metapher unsichtbar. Was passiert mit der Wegbegleitung,

wenn eine Seilbahn den schweren Aufstieg zu vermeiden erlaubt? Besteht

die Möglichkeit, mit einer begleitenden Person hochzufahren, um die eigene

Höhenangst zu überwinden? Oder fährt man gemeinsammit anderen hinauf

und ermutigt und unterstützt sich so gegenseitig?

Inspiriert von Sara Ahmeds Studie »Queer Phenomenology« (2006), in der

Des_Orientierung imZentrum steht, lässt sich der Ansatz von Trans-Hilfe auch

als Praktik der Orientierung verstehen. Laut Sara Ahmed folgen Lebenswege

Orientierungen, die bedingen, wie Menschen die eigene Gegenwart und Zu-

kunft imaginieren:

»The concept of ›orientations‹ allows us to expose how life gets directed in

some ways rather than others, through the very requirement that we follow

what is already given to us. For a life to count as a good life, then it must

return the debt of its life by taking on thedirection promised as a social good,

which means imagining one’s futurity in terms of reaching certain points

along a life course. A queer lifemight be one that fails tomake such gestures

of return.« (Ahmed 2006: 21)

Viele trans Personen erleben eine Phase der Desorientierung und Isolation,

nachdem sie die vorgesehenen cis-normativen Pfade verlassen haben. Wie

geht es weiter, wenn Personen die »offizielle« Richtung nicht einschlagen?

Trans-Hilfe bietet Orientierung und Begleitung auf Wegen jenseits hetero-

normativer Pfade. Trans Aktivist_innen müssen dabei mit der Ambivalenz

umzugehen imstande sein, dass durch eine Wegbegleitung und den Ausbau

von Pfaden neue Normativitäten entstehen. Zudem kann auch das Ziel der

Orientierung kritisch hinterfragt werden. Sara Ahmed definiert Desorien-

tierung – »out of place« – als einen queeren Moment, der das Potenzial,

18 Diese Auseinandersetzungen zu »guter trans Community-Care« wurde in Kapitel 4,

»Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum«, deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Care trans_formieren

politisch radikal zu sein, und Hoffnung auf neue Richtungen berge (ebd.:

10). Trans Aktivist_innen stehen vor der Herausforderung, eine professionelle

Care-Versorgung zu gewährleisten – und gleichzeitig multiple Wege offenzu-

halten und selbstkritisch mit der Herausbildung normierter trans Wege um-

zugehen.

6.4 Becoming trans-professional. Ein Weg vom Betroffenen
zum Experten

Ich interviewe Oskar im Büro von Trans-Hilfe. Er stammt aus Deutschland

und leitet ein Schweizer Kunstmuseum. Schnell wird klar: Oskar gibt viele

Interviews. Seit der Gründung von Trans-Hilfe ist er im Vorstand und seit

2012 Präsident des Dachverbandes für, wie er sagt, »trans Menschen in der

Schweiz der gesamten Bandbreite des Spektrums«. Er charakterisiert sich

als Netzwerker. Bei der Gründung hätten sie »offene Türen eingerannt«, da

es das T in LGBT in Vereinsform noch nicht gegeben habe. Mit Elan seien

sie gestartet. Oskar verfolgt das Anliegen, »in dem komplizierten Feld der

Schweizer Politik unsere Positionen zu vertreten und bekannt zu machen«.

2010, zeitgleich mit der Gründung von Trans-Hilfe, begann Oskar mit 46

Jahren seine Transition. »Das war spät«, sagt er. Seine Transition sei unkom-

pliziert verlaufen: Er ist weiterhin mit seinemMann zusammen, arbeitet im

gleichen Job, und sein Freund_innenkreis hat ihn unterstützt. Er kennt »viele

andere, wo es nicht nur schwierig, sondern dramatisch war«. Oskar erinnert

sich an die Berliner Transtagung 2009, ein Jahr vor dem Beginn seiner

Transition: »Ich stand eine halbe Stunde vorm Eingang und schlotterte und

überlegte, ob ich reingehe. War flashig. Ich hatte noch nie so viele trans und

queere Personen auf einmal gesehen«, berichtet Oskar. Lachend ergänzt er:

»Ich wusste auch nicht, was Hormone anrichten können.«

»Dann ist man plötzlich im Aktivismus drin«, erklärt Oskar. Zentral war für

ihn zunächst, andere trans Menschen kennenzulernen, anfangs über ein

Ftm-Portal. 2011 begründete er einen Stammtisch in der Schweiz. Dieser

sei nicht nur für Leute, die am Anfang stehen, wichtig, sondern auch, »um

zusammenzukommen, sich nicht erklären zu müssen«. Sie träfen sich in

einem Schwulenzentrum; dort seien sie zu Beginn kritisch beäugt worden.

Stammtische gebe es nur für größere Regionen, und viele müssten weit

fahren, um teilzunehmen: »Wenn man in Graubünden wohnt, muss man

sich nach Chur oder gar Zürich bewegen, um irgendwas zu finden.«

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 187

»Was meinst du überhaupt mit trans Community?«, frage ich Oskar. Er defi-

niert sie als kleine Gemeinschaft, deren Schwerpunkt in den Städten liege.

»Aber wir sind überall, manchmal weit weg von jeglicher Unterstützung«,

fügt er hinzu. Schwul/lesbische Zentren nützten trans Personen oft nichts,

da sie häufig nicht trans-sensibel seien. Mit Community meint er »die trans

Menschen, die zutage treten und sich als solche sichtbar zeigen«. Anderer-

seits, unterstreicht er, seien sie so wenige, dass eigentlich alle zusammen

eine Community seien: »Die Schweiz, das ist wie Berlin, nur weniger aktiv

und verteilter. Wahrscheinlich hat es in Berlin mehr trans Personen als in

der Schweiz.«

Oskar spricht an, dass manche trans Personen mit anderen trans Menschen

nichts zu tun haben wollten: »Ich kenne das aus der Beratung. Es gibt

viele, die sagen: ›Ich ziehe das allein durch. Ich kann das. Ich will mich

nicht in die Szene reinbegeben. Ich mach mein Ding und fertig.‹ Da gibt

es Angehörige, die zu uns kommen und sagen: ›Ich habe ein trans Kind,

das sitzt den ganzen Tag vorm Computer und sagt: Ich weiß alles über das

Thema, aber war nie draußen damit.‹ Teilweise sind es dramatische Fälle.«

Ich frage ihn, worin die Gründe für die Selbst-Isolation liegen. Er erklärt,

»dass sie Jahre oder Jahrzehnte allein mit ihren Gedanken um trans waren,

sich [deshalb] anderen nicht öffnen können oder wollen«. Er verstehe die

Berührungsängste. Daher bemühten sie sich darum, es den anderen leicht

zu machen beim Stammtisch: »Für den Berner Stammtisch: Wenn jemand

kommen will, aber sagt, ›ich trau mich nicht‹, oder fragt, ›wo kann ich mich

umziehen?‹, bieten wir an, sie am Bahnhof abzuholen, sie vorher zu treffen

und zu unterstützen. Einige sagen: ›Ichmöchte da nicht hinkommen. Das ist

mir zu exponiert. Ich treffe mich lieber in einem Hinterkämmerchen einer

Kneipe, wo mich niemand sieht.«

Trans-Hilfe versteht Oskar als Anlaufstelle für trans Personen des gesamten

Spektrums. Er erklärt mir, dass es einen unglaublichen Beratungsbedarf

gebe; angeboten würden Erst-, Walk-in- und Rechtsberatung. Bei der Erst-

beratung geht es um folgende Fragen: »Wie geht das los? Was muss ich

tun? Was bin ich überhaupt?« Dafür steht eine Zwanzig-Prozent-Stelle zur

Verfügung. Die Rechtsberatung findet Oskar wichtig: »Wir haben kein trans

Gesetz in der Schweiz, es muss also in der Rechtspraxis laufen, Namens-

änderung und Personenstandsänderung. Das ist kantonal unterschiedlich

komplex, 26Möglichkeiten. Für die Personenstandsänderungmussmanwie

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Care trans_formieren

in Deutschland vor Gericht.«19 Oskar beklagt, dass trans Themen im Recht

nicht vorkommen. »Wir existieren trotzdem!« Die fünf ehrenamtlichen

Rechtsberater_innen arbeiteten mit komplexen Fällen, von ihrer Arbeit

hingen Schicksale ab.

Gerade können sie die Vielzahl der Anfragen nicht mehr bewältigen. Sie

müssen sondieren und gegebenenfalls mitteilen: »Tut mir leid, dein Fall

ist easy, das kannst du selbst machen.« Für Prozesskosten haben sie Geld

zurückgelegt, auch die 20.000 Franken, die sie anlässlich des Gleichstel-

lungspreises der Stadt erhalten haben. Aufgrund der starken Nachfrage

und Belastung suchen sie nach einer Möglichkeit, die Rechtsberatung zu

finanzieren. Oskar stellt heraus: »Was hier geleistet wird, ehrenamtlich,

vom Niveau her – das ist weit über dem, was so Vereinsarbeit eigentlich ist.

Das ist eine hochverantwortungsvolle Tätigkeit. Da hängen Schicksale von

ab.«

Er erachtet es als wichtig, dass die Berater_innen trans sind und dabei

das ganze Spektrum abbilden. Dadurch »weiß die Person genau, worüber

sie spricht und das bringt viel«. Monatlich organisieren sie eine Walk-

in-Beratung, die trans Personen ohne Anmeldung nutzen können. Die

Jugendgruppe hat als »Empfangskomitee« eine wichtige Funktion inne,

erzählt Oskar mit strahlenden Augen: »Sie managen das Vorzimmer. Wenn

hier jetzt ein Beratungsgespräch stattfinden würde, wären die draußen

im Korridor, hätten Kaffee gemacht. Es gibt Kekse für die Leute, die zum

ersten Mal kommen und schlottern und zittern. Die kümmern sich ganz

rührend. Da gibt es Leute, die wollen am Ende nicht mehr gehen.« Wir

lachen gemeinsam. Manchmal kämen Leute in die Beratung, »die muss

man an die Hand nehmen, vom Briefeschreiben bis zum Zu-Ämtern-Gehen.

Die brauchen viel Unterstützung.«

Eines der Kernthemen ist Arbeitslosigkeit. Oskar erzählt: »Es gibt eine

Menge trans Personen, die weder in der Ausbildung oder im Beruf noch in

der Familie Unterstützung bekommen. Wenn solche Komponenten fehlen

im Rahmen einer Transition, geht es schnell bergab. Da gibt es nichts,

19 Die rechtliche Anerkennung von trans ist in der Schweiz kantonal unterschiedlich ge-

regelt. So sind beispielsweise die Voraussetzungen für eine Personenstandsänderung

unterschiedlich geregelt. Das Transgender Network Switzerland schreibt hierzu: »Die

Voraussetzungen sind nicht einheitlich geregelt, die Schweiz hat kein spezielles Trans-

Gesetz. Deshalb hängt es von der für das Gesuch zuständigen Richter_in ab, was ver-

langt wird.« (TGNS o. J.)

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 189

was Leute auffängt. Wir oder Stammtische versuchen, Leute zu begleiten,

zu betreuen, aber wir sind eine sehr kleine Community in der Schweiz.«

Oskar betont: »Wenn der Job weg ist, wird alles schwierig.« Die Bedeutung

von Klasse spiegelt sich auch im Zugang zu medizinischer Care wider;

er berichtet: »Die OP-Qualität ist grottenschlecht in der Schweiz, außer

für Mastektomie.« Als Berater_innen empfehlen sie »denen, die es sich

finanziell leisten können, als Frau Thailand oder Deutschland, München

und so. Da fängt die Zweiklassengesellschaft an. Diejenigen mit Grundsi-

cherung müssen alles in der Schweiz machen lassen, obwohl es in Thailand

oder Deutschland viel günstiger wäre.« Er führt aus: »Es gibt vieles, wo es

arg daneben geht.« Manche seien »verzweifelt […], wenn sie aus diesen

Unispitälern kommen«. In besonders schlimmen Fällen könnten nur noch

Ärzt_innen in München helfen, mit einer Nach-OP. »Wo das der letzte Weg

ist, versuchen wir, auch da zu helfen.«

Oskar benennt als Problem auch: »Es gibt Leute, die sind mit allem zufrie-

den.« Und weiter: »Wennman so viel erreicht hat und durchgemacht, findet

man alles gut, was hinterher rauskommt – obwohl man selbst im Grunde

des Herzens weiß, dass es eigentlich nicht gut ist.«20 Er erzählt, dass sie im

Rahmen einer trans Tagungmal einenWorkshop für Betroffene veranstaltet

haben, um ehrlich über OP-Ergebnisse zu reden. »Da wird viel schöngeredet

– und dann ändert sich nichts.«21

Oskar liefert klare Definitionen für die Formen von Care, die Trans-Hilfe leis-

tet. Während die Rechtsberatung ihm zufolge professionalisiert sein muss,

hebt er auch die informelle Arbeit des »Empfangskomitees« als äußerst wich-

tig hervor.Oskar stellt an Trans-Hilfeden Anspruch,Gemeinschaften vonMen-

schen aufzubauen, die vorher isoliert waren. Das zeigt sich auch im (in trans

Räumen umstrittenen) Verhältnis zu Crossdressing-Gruppen, auf die Oskar

zu sprechen kommt. Er sagt dazu: »Das ist ein Einlasstor. Es gibt viele, die

jahrelang überzeugtwaren, dass sie ›nur‹ Crossdresser sind, und dann stimmt

es nicht. Es ist eine Möglichkeit, seinen Weg zu uns zu finden.«

Erneut taucht das Bild des Weges auf. Oskar möchte neue Wege erschlie-

ßen, um trans Communitys zu schaffen. Ihm zufolge wird aus einer Gruppe

trans Personen dann eine Community, wenn sie im öffentlichen Bewusstsein

ist, sichtbar wird. Das Interview macht deutlich, dass Oskars Vorstellungen

20 Hier werden Schönheitsnormen in trans Räumen deutlich.

21 Das Interview führte ich im Mai 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Care trans_formieren

von Aktivismus stark in RichtungNormalisierung weisen. So wünscht er sich,

dass trans Vereine imKontext der Schweizer Politik ernst genommenwerden.

Normenkritischmerkt er an, dass in trans Räumen die Norm bestehe, nur po-

sitive Gefühle nach außen zu tragen. Er versucht hingegen, Care-Räume zu

schaffen, in denen Gefühle wie Scham und Wut artikuliert werden können.

Oskar fordert zum Sichtbarmachen negativer Emotionen auf, um sich poli-

tisch für eine Verbesserung der Gesundheitsversorgung einsetzen zu können.

Oskar schildert seinen eigenen Weg als trans Person: angefangen bei der

Suche nach Verbindung bis hin zur Rolle eines trans Experten. Hierbei waren

Becoming-trans-activist-Stationen relevant, die mir auch in anderen Erzäh-

lungen begegnet sind. Der erste Schritt für Oskar nach dem inneren Coming-

out war es, über virtuelle Plattformen Kontakt mit anderen trans Personen zu

knüpfen. Darauf folgten der erste trans Kontakt, das erste Treffen mit ande-

ren trans Männern und der Besuch der Trans-Tagung 2009 in Berlin. Dort

zum ersten Mal so vielen anderen trans Personen zu begegnen, beschreibt

Oskar als einschneidenden Moment. Zurück in der Schweiz baute er einen

Stammtisch für trans Männer auf.

Oskar beschreibt seinen Wechsel in den Aktivismus als schnell vollzogen.

Voller Elan haben sie den trans Verein aufgebaut. Seine Transition war von

Kontinuität geprägt, weder seine berufliche noch seine soziale Situation ver-

änderten sich. Oskar stellt sich in dem Interview sehr stark als Experte dar;

darüber, wie er selbst von trans Feindlichkeit betroffen ist, verliert er wenige

Worte. Dies mag mit seiner Klassenposition zusammenhängen, er leitet ein

Schweizer Museum und ist dort an die Expertenrolle gewöhnt.

Nicht für alle trans Personen ist es möglich und erstrebenswert, Ex-

pert_innenrollen einzunehmen oder Teil einer »Trans Elite« zu werden

(Irving 2008, 2009, 2012, 2014; Spade 2011). In den Erzählungen von Os-

kar wird deutlich, dass er trans Aktivismus stark auf Professionalisierung

ausrichtet. Rickke Mananzala und Dean Spade kritisieren, dass die Heraus-

bildung eines Nonprofit-Sektors dazu geführt habe, dass sich aktivistische

Kultur stärker in Richtung Professionalisierung bewege, was auch einen

Kampf um die knappen Ressourcen mit sich bringe (Mananzala/Spade 2008:

58). Dies nehmen sie auch im Kontext von trans Aktivismus wahr (ebd.).

Was Trans-Hilfe betrifft, lässt sich eine eher prekäre Professionalisierung

wahrnehmen, insofern der Großteil der Arbeit immer noch ehrenamtlich

geleistet wird.

Für Oskar ist es wichtig, sich als Experte zu positionieren und nicht als

Betroffener wahrgenommen zu werden. Auf diese Weise grenzt er sich von

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 191

Selbsthilfe ab und erschafft eine Hierarchie, in der Selbsthilfe der rechtlichen

und politischen Lobbyarbeit untergeordnet ist. Auch Aspekte der eigenen Ar-

beit, etwa der Aufbau von Selbsthilfestrukturen, wird abgewertet, um sich als

professioneller Experte zu positionieren.

6.5 Hängematte, Durchlaufstation oder Aktivist_innenschmiede?

Oskar macht als Problem aus, dass Trans-Hilfe als »Durchlauferhitzer« fungie-

re, während der Aktivismus von wenigen betrieben werde. Er argumentiert:

»Die Leute, die vor zehn, zwanzig, dreißig Jahren transitionierten, die fin-

dest du nicht. Die müssen irgendwo sein, aber die sind sicher nicht bei uns

Mitglied.Wir sind einDurchlauferhitzer, woman anfängt, seinenWeg zu su-

chen. Danach diffundieren viele weg. Ichmeine, das ist ihr gutes Recht. Man

will sowie alle sein,manchewollendas nicht, aber viele. Das ist inOrdnung.«

Michelle erklärt:

»Viele haben kein politisches Bewusstsein. Sie nutzen diese Support-

Netzwerke aus, im Sinne einer Hängematte. Sie lassen sich reinfallen,

tragen, und sobald sie allein laufen, sind sie weg. Und es kommt nichts

zurück. Dann gibt es die anderen, die die Notwendigkeit und Chance sehen

und sich engagieren. Die Szene entwickelt sich weiter, sie wächst, aber

langsam.«

Ich war irritiert: Forschungspartner_innen kritisieren, dass trans Personen

Fürsorge-Räume als »Hängematte« nutzten, oder beschreiben sie negativ als

Durchlaufstation. Ist nicht genau das der Sinn von Care: sich auszuruhen und

umsorgt zu werden, ohne etwas zurückgeben zu müssen?

Michelle versteht Care offenbar nicht als konditionslos. Hier wird ein Wi-

derspruch deutlich: Einerseits fasst sie ihre Sorgearbeit als Wegbegleitung

auf, die einen temporären Charakter hat und von Hierarchien durchzogen

ist (mit wissenden Begleiter_innen und hilfesuchenden Begleiteten); ande-

rerseits wünscht sie sich nachhaltige Strukturen, in die sich alle einbringen,

und fordert Umsorgte auf, sich zu beteiligen, statt sich in die »Hängemat-

te« fallen zu lassen. Die Metapher der Hängematte hat einen neoliberalen

Beigeschmack: Im Zuge des Abbaus sozialstaatlicher Leistungen wurde in

Deutschland aus dem »sozialen Netz« die »soziale Hängematte« (Wolfgang

Schäuble, CDU); mit diesem Paradigmenwechsel wurden insbesondere Be-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Care trans_formieren

zieher_innen von ALG II unter Generalverdacht gestellt, ihnen wird pauschal

Faulheit unterstellt. Ähnlich unterstellt Michelle denNutzer_innen von Trans-

Care, dass sie Support-Netzwerke ausnutzten. Ich frage mich: Was sind die

vielfältigen Gründe, warum sich trans Personen nicht aktivistisch beteiligen

wollen oder können. Ist es nicht erstrebenswert, wenn sich Menschen in ei-

ner Hängematte ausruhen können? Ist es nicht Sinn eines Sorge-Netzwerkes,

dass Menschen es nutzen, ohne zurückgeben zu müssen?

Ich frage Michelle nach ihrer Einschätzung dazu, warum sich viele nicht

aktivistisch einbringen. Sie erwidert: »Viele wenden sich von der Szene ab,

um nicht mehrmit der Szene in Verbindung gebracht zu werden.Weil sie den

Wunsch haben, stealth zu leben, unsichtbar.« Als Grund für Nichtengagement

führt sie also den Wunsch nach Unsichtbarkeit an. Michelle warnt aber auch

davor, sich zu früh zu engagieren:

»Das sind existenzielle Situationen, mit denen man konfrontiert ist und in

denenman sich verantwortlich fühlt, sich verausgabt –was nicht die Zustän-

digkeit der sich verausgabenden Person ist. Das sehe ich häufig. Ein ande-

res Phänomen ist, dass viele Aktivismus betreiben wollen, die die Reserven

nicht haben, nochmitten auf demWeg sind. Es kommtmir vor, wie wenn je-

mand den ersten Treppenschritt erklommen hat und dann schon bereit ist,

den anderen hoch zu helfen, anstatt erst die Treppe hochzugehen, bis zum

ersten Zwischenplateau, sich dort zu erholen, runter zu schauen, den Erfolg

zu feiern, stolz auf sich selber zu sein, denWeg neu zu definieren, in sich zu

fühlen: Wo stehe ich, wo will ich hin?«

Hier offenbart sich eine Ambivalenz in der Haltung Michelles: Sie kritisiert

zum einen, dass sich nicht genug trans Personen ehrenamtlich engagierten;

zum anderen verweist sie darauf, dass es kräftezehrend und überfordernd

sei, wenn das Engagement zu einem Zeitpunkt beginnt, an dem eine Person

selbst noch viel Fürsorge benötigt.Diese Ambivalenz spiegelt ein strukturelles

Dilemma wider: Es gibt viel Bedarf an Unterstützung und Begleitung, aber

nicht genug Begleitende, die diese Arbeit machen können, ohne sich selbst zu

überfordern. Mit diesem Dilemma und dieser Ambivalenz sind Aktivist_in-

nen wie Michelle konfrontiert: Wie unterstützen, ohne sich dabei selbst zu

überfordern?

Das Bild des Durchlauferhitzers bringe ich in das Interview mit Persson

ein, der im Bereich Trans-Aktivismus publiziert:

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 193

Das Interview mit Persson führe ich im Beratungsraum eines queeren Ver-

eins. Zum Einstieg frage ich ihn: »Wie bist du zu Trans-Aktivismus gekom-

men?« Es folgt eine lange Erklärung, warum dies eine schwierige Frage sei.

»Bin ich Aktivist oder nicht?« Diese Frage beschäftige ihn. Teilweise fühle er

sich wie ein »absoluter Unaktivist«. Eine Zeit lang habe er sich als trans Ak-

tivist verstanden und einen Verein aufgebaut. Um den Begriff für sich ver-

wenden zu dürfen, müsse man etwas tun.

Ich frage ihn, warum Aktivist_innen trans Räume als Durchlauferhitzer be-

zeichnen. Er sagt: »Das ist etwas, womit trans Räume zu tun haben: dass die

oft Durchlaufstellen sind, dass Leute kommen für Informationen und um für

bestimmte Zeit Support zu bekommen und dann wieder gehen. Es sind seit

Jahrzehnten dieselben, die da den Rücken herhalten.

Gleichzeitig nimmt Persson wahr, dass trans Selbsthilfegruppen abgewer-

tet werden: Das seien keine Aktivist_innen, heiße es dann oder: »Die treffen

sich nur und gehen Kaffee trinken. Und wir machen die politische Arbeit.«

Er betont hingegen: »Für manche ist es mehr als Aktivismus, mit einem be-

stimmten geschlechtlichen Auftreten in dieWelt zu gehen und einen Kaffee

zu trinken. Das kann Todesängste auslösen oder einWohlgefühl, wennman

das mit anderen Leuten macht.« Er fügt hinzu: »Ich sehe es als aktivistisch

an, wenn sich Selbsthilfegruppen treffen. Ich finde das schlimm, dass die

von Aktivist_innen runtergemacht werden. Das ist der Boden, auf dem wir

Aktivismus machen können!« Außerdem »hat es die Selbsthilfegruppen ge-

geben, bevor es aktivistische gab. Und die Treffen [der Selbsthilfegruppen]

waren schon aktivistisch!«22

In der Erzählung von Persson werden der Mangel an Ressourcen für Sorge-

arbeit und der steigende Sorgebedarf in der trans Community herausgestellt:

Es rücken nicht genug Aktivist_innen nach, die sich langfristig beteiligen.

Gleichzeitig werden strukturelle Fragen an die Individuen delegiert.

6.6 Fürsorge unter trans Aktivist_innen

Wer kümmert sich um Aktivist_innen, die Zeit, Arbeit und Kraft aufwenden,

um trans Räume unter prekären Bedingungen aufzubauen und aufrechtzu-

22 Das Interview führte ich im März 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Care trans_formieren

erhalten? Das fragte ich mich im Laufe meiner Forschung immer wieder. Mi-

chelle erklärt:

»Als Aktivistin brauch ich meinen Support. Ich habe meinen Austausch. Der

findet mit anderen Aktivist_innen statt, die Ähnliches machen, um Erfah-

rungen auszutauschen, Ideen zu sammeln, um das Rad nicht jedes Mal neu

zu erfinden, sondern mit copy and pastewas zu übernehmen. […] Selbstsorge

ist für mich ein tägliches elementares Thema durch meine zurückgesetzte

körperliche Leistungsfähigkeit. Unsere Gesellschaft leidet daran, dass viele

Menschen diese Ressource, um adäquat zu reagieren, nicht haben. Das sieht

man im Straßenverkehr, beim Anstehen im Einkaufszentrum. Die Leute ha-

ben keine Geduld, keine Nerven, sie sind am Anschlag. Dieses Polster der

Gelassenheit ist kaum vorhanden.«

Viele Veranstaltungen im Bereich trans Aktivismus erlebt Michelle als nicht

fürsorgend. Als Beispiel nennt sie Trans-Tagungen:

»Die Organisator_innen von Großanlässen sind in der Regel vor Beginn

ausgepowert. […] Ich sehe das auch bei den trans Menschen, die Workshop

für Workshop für Workshop machen. Am dritten Tag schlafen dir die Leute

ein, weil sie ausgepowert sind vom extensiven Konsumieren und davon,

sich um die eigene Geschichte zu drehen. Die gehen Montag nach Hause,

dann kommt der Zusammenbruch. Das Loch, Depression, man hat sich

ausgepowert. Hier beim ›Zürcher Trans*tag‹ ist es anders: Es ist ein Tag mit

einem Abschluss. Hier gehen die Leute empowernd los und meistens nicht

ins Loch der Depression rein, sondern auf den Weg der Transition oder mit

Schwung, den sie mitnehmen, mit aufgeladenen Akkus nach Hause.«

Trans-Aktivist_innen bilden Sorge-Netze und Räume für den Austausch von

Wissen, und sie erlernen Selbstsorgestrategien, um die ehrenamtliche Arbeit

zu leisten; in dem Zusammenhang spielen Vorstellungen von Energie als Res-

source eine wichtige Rolle. Michelle ist als chronisch kranke Aktivistin auf

diese Selbstsorgestrategien angewiesen.

Welche Strategien nutzen andere Aktivist_innen, um mit Care-Lücken

umzugehen? Oskar erklärt: »Bei Leuten mit Potenzial, die in Richtung Ak-

tivismus gehen, müssen wir schauen, dass wir sie uns angeln können.« Aus

Stammtischen »erwächst auch ein gewisser Aktivismus«, dieseMenschen ver-

suchten sie einzubinden. Trotzdem:

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 195

»Das Thema Ausbrennen ist in allen Freiwilligenorganisationen ein Thema.

Bei einem internationalen Treffen hatten wir das Thema ›Well-being for Ac-

tivists‹. Da musste ich mir an die eigene Nase fassen. Ich habe gelernt, dass

es Abende geben sollte, wo man nicht in die Mails schaut, sondern auf sich

selbst. Das versuchen wir im Vorstand zu leben, andererseits ist immer alles

dringend. Alles muss sofort sein. Jede Person muss auch schauen, dass sie

nicht überlastet ist. Wir können keine Whirlpool-Gutscheine vergeben. Bei

mir wurden während der Transition unglaubliche Energien freigesetzt. Da

habe ich viel gemacht, da muss man aufpassen, dass es nicht von einem Tag

auf den anderen ›plopp‹ macht – und das war es dann.«

Oskar ergänzt: »Wir werden als zuverlässige Organisation wahrgenommen.

Die Leute sagen: ›Auf Mails wird schnell geantwortet.‹ Wir können was orga-

nisieren, zum Beispiel innerhalb eines Tages ein 13-jähriges trans Kind unter-

zubringen.« Gleichzeitig sei es »eine brutale Ausnutzung. Die Person auf der

Zwanzig-Prozent-Beratungsstelle macht viel mehr, als auf dem Papier steht.

Es ist nur eine kleine Entschädigung«. Oskar stellt die Notwendigkeit einer

weiteren Professionalisierung heraus: »Seit zwei Jahren sindwir imUmbruch,

der persönliche Enthusiasmus reicht nicht mehr aus für das, was kommt.Wir

müssen in eine professionellere Schiene gehen. Das braucht Geld; das ist et-

was, das uns beunruhigt.« Er vermutet, »dass die Community in zehn Jahren

professioneller organisiert dastehen wird, was Beratung, Broschüren angeht,

aber auch die Erfolge in der Politik mit Gesetzesanpassungen«.

Für die Zukunft wünscht sich Oskar, weitere Beratungsstellen aufzubau-

en. Diese könnten durchaus ehrenamtlicher Natur sein, aber die Leute müss-

ten ausgebildet sein. Das sei wichtig, »da sonst der Gedanke aufkommt, ›ich

habe das durchgemacht, ich weiß, wie das geht‹, und Weltbilder aufgedrückt

werden«. Er möchte gerne Beratungsstellen außerhalb des urbanen Raumes

aufbauen: »Wir könnten besser präsent sein, auch in entlegeneren Regionen.«

Das Ziel sei, eine

»solide Grundlage als Vertretung von transMenschen in der ganzen Schweiz

[zu] schaffen, auch in der Romandie und im Tessin. Vielleicht können wir

irgendwann unsere Rechtsberatungen reduzieren, weil es ganz einfach ge-

worden ist in zehn Jahren, sein amtliches Geschlecht in dem Papier zu än-

dern. Oder es gibt den nicht-binären Geschlechtsausweis.«

Die Arbeit von Trans-Hilfe sei ein Spagat, »da wir den einen Fuß bei der Politik

da oben haben, den anderen bei unseren Leuten da unten«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Care trans_formieren

Auch Sophies Verein will

»weg von Activist-Burn-out. Wir würden die Leute, die hauptamtlich für uns

arbeiten, [gerne] bezahlen: also alle, die regelmäßig Aufgaben überneh-

men, Peerberatung, Rechtsberatung und Sprachmittlung, damit sich das

für die Leute lohnt und die das nicht nebenbei machen; und damit sie uns

erhalten bleiben und nicht in zwei Jahren weg sind mit einem Burn-out«.

Sophies Verein hat sich zum Ziel gesetzt, »trans Menschen Ausbildungen zu

finanzieren, die an die Community zurückgehen, zum Beispiel eine Wendo-

Trainer_innen-Ausbildung für eine trans Person. Hier wird also der Versuch

unternommen Sorge-Lücken durch eine Professionalisierung von Aktivist_in-

nen entgegen zu wirken.

6.7 Zusammenfassung

In diesemKapitel habe ich nachgezeichnet,wie trans Aktivist_innen sorgende

Gemeinschaften aufbauen, welche Vorstellungen von Care und Community

verhandelt werden und wo die Grenzen sorgender Gemeinschaften gezogen

werden. Deutlich wurde das Ausmaß an Sorgearbeit, die trans Aktivist_innen

leisten und leisten müssen.

Diese Form des Aktivismus würde ich ausgehend von dem partizipati-

ven LGBTQ-Forschungsprojekt »What’s your issue?« als intimen oder Care-

Aktivismus bezeichnen (Fine/Farre/Frost 2018). Im Unterschied zu traditio-

nellem Aktivismus, beispielsweise dem Organisieren von Demonstrationen,

bezeichne intimer Aktivismus alltägliche und unsichtbare Praxen des Carings

und der Arbeit für das kollektive Wohlergehen von Diskriminierung betrof-

fener Communitys (ebd.: 609). Diese intimen Politiken des Aktivismus be-

schreiben die Autor_innen als »the hidden and bold, relational and solitary,

everyday enactments of interruptions, care and solidarity« (ebd.: 623).

Trans und nicht-binäre Personen, die bisher vereinzelt waren, organisie-

ren sich. Es findet eine Vergemeinschaftung von Sorgearbeit statt, und neue

Unterstützungsformen werden entwickelt. Eine Herausforderung für die oft

ehrenamtlich tätigen Aktivist_innen besteht darin, den Bedarf an Fürsorge

abzudecken:Was kannmit knappen Ressourcen realisiert werden? Durch den

steigenden Bedarf an Begleitung und die prekären ehrenamtlichen Struktu-

ren entstehen Care-Lücken, Überlastung und Burn-out der Aktivist_innen.

Zudem identifizieren sich nicht alle gleichermaßen mit den geschaffenen

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 197

Räumen – den Transcafés, den Netzwerken und Vereinen –, nicht alle sind

also bereit, sich ehrenamtlich zu engagieren. Mit der Ambivalenz zwischen

demWunsch, Begleitung mit wenig Hierarchien zu organisieren, und jenem,

dem erschöpfenden Ehrenamt durch Professionalisierung zu begegnen,

finden Aktivist_innen einen kontextspezifischen Umgang.

David Valentine argumentiert: »Whether geographically bounded or not,

community is not a natural fact but an achievement.« (Valentine 2007: 73)

Auch trans und nicht-binäre Gemeinschaften werden durch die Arbeit von

Aktivist_innen hergestellt. Den Ausgangspunkt für das Engagement von Ak-

tivist_innen bilden die Erfahrung der Vereinzelung in der cis-normativen Ge-

sellschaft und derWunsch, durch das gemeinsameOrganisieren etwas zu ver-

ändern. Trans-Professionals wie Oskar, Michelle, Alecs und Sophie berichten,

ihrerseits Care von der trans Community erhalten zu haben. Sie beschrei-

ben Für_Sorge als Kreislauf. Damit dieser nachhaltig funktioniert, müssen

Leute nachrücken und dürfen Aktivist_innen nicht ausbrennen. Sorgearbeit

wird zwar von vielen als erschöpfend beschrieben, gleichzeitig aber wird ihr

transformativer und energiegebender Charakter deutlich.

Meine queer/feministische Haltung »Care ist politisch« fand nicht immer

Zustimmung. Einigen war es wichtig, Care und Aktivismus/Politik vonein-

ander abzugrenzen. Mit dem Aufbau von Caring Communitys berücksichti-

gen und betonen Care-Aktivist_innen, dass wir keine autonomen Subjekte,

sondern aufeinander angewiesen sind – alle, wenn auch in unterschiedlicher

Form. Einige der interviewten Aktivist_innen gaben aber auch zu verstehen,

dass sich niemand allzu lange in der »Hängematte« ausruhen dürfe, weil es

dafür nicht genug Ressourcen gebe. Gewissermaßen werden damit Forde-

rungen an die Betroffenen gerichtet statt etwa an den Staat. Manche Akti-

vist_innen versprechen sich von Trans-Selbsthilfe eine Politisierung der Nut-

zer_innen; manche davon wollen aber lediglich Informationen und Fürsorge

erhalten, ohne selbst aktivistisch tätig zu werden. Die unausgesprochene Er-

wartungshaltung gegenüber Care-Nutzer_innen/Umsorgten führt zu Abwer-

tungen und Moralisierungen und verhindert eine Care-Versorgung, die ohne

Gegenleistung auskommt.

Ich habe in diesem Kapitel gezeigt, wie herausfordernd der Aufbau von

Sorge-Gemeinschaften ist, da diese oft einen fluktuierenden Charakter ha-

ben. In diesem Prozess wird verhandelt, was als Care und was als Commu-

nity verstanden wird, ebenso, wie Fürsorge geleistet werden kann, ohne dass

sich die Sorgearbeiter_innen/Sorgenden überfordern und erschöpfen. Care-

Konzepte in trans Räumen sind nicht frei von Normativität, und es stellt eine

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Care trans_formieren

Herausforderung dar, selbstbestimmte Für_Sorge zu organisieren. So ist im

Trans-Aktivismus die Annahme eines Weges von A nach B, »zu sich selbst«,

prägend; viele Vorstellungen von Care, verstanden als Wegbegleitung, orien-

tieren sich an transnormativen Ideen. Nicht-binäre oder gender-fluide Ver-

ortungen werden dann oft als Abweichungen konstituiert.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007 - am 13.02.2026, 20:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

