8. Das Gesellschaftliche und das Politische

In Vita activa schreibt Arendt: »Was wir heute Gesellschaft nennen, ist ein Familien-
kollektiv, das sich 6konomisch als eine gigantische Uber-Familie versteht und des-
sen politische Organisationsform die Nation bildet« (VA: 39). Dieses moderne Ver-
standnis von Gesellschaft, das die Politik als Funktion von 6konomisch integrier-
ten Gesellschaften versteht, l4sst sich nicht mit Arendts politischem Handlungsbe-
griff und ihrer Auffassung von Offentlichkeit vereinbaren. Nach Arendt entspricht
die Verschrankung von »Politischem« und »Sozialem« einer Kolonisierung der Po-
litik durch die Gesellschaft. Arendt fordert eine deutliche Trennung zwischen dem
privaten Haushalt und dem Offentlichen. Hier zeigt sich Arendts Orientierung an
der Polis. Die Tatsache, dass die Arbeit in der Polis aus den 6ffentlichen Angelegen-
heiten ausgeschlossenen war und im oikos (Haushalt) ihren Platz hatte, legt sie als
Instrument der Deutung neuzeitlicher Entwicklung zugrunde. Die antike Vorstel-
lung, dass Arbeiten »Sklave der Notwendigkeit sein hief3 und dies Versklavtsein im
Wesen des menschlichen Lebens lag« (VA: 101), rechtfertigte im Haushaltsbereich
Zwang und Gewalt, um den Notwendigkeiten des Lebens Herr zu werden. Wahrend
von Hegel, so die Antwort des der Kritischen Theorie nahestehenden Soziologen und
Erziehungswissenschaftlers Hauke Brunkhorst auf Arendt, »die Trennung der un-
politischen biirgerlichen Wirtschaftsgesellschaft von der politischen Gemeinschaft
einer selbstorganisierten Biirgerschaft als Differenzierungs- und Freiheitsgewinn ge-
deutet wordenc« sei, sehe Arendt »in dieser Entwicklung einen von massiven Frei-
heitsverlusten begleiteten Entdifferenzierungsprozef3«'.

1 Hauke Brunkhorst: Brot und Spiele? Hannah Arendts zweideutiger Begriff der Offentlichkeit,
in: Ursula Kubes-Hofmann (Hg.), Sagen, was ist. Zur Aktualitit Hannah Arendts, Wien 1994,
S.153f.

am 14.02.2026, 03:28:48,


https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

136

Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

8.1 Die Unterwerfung unter die Logik des Geldes und der Verlust
der Freiheit

Fiir Arendt ist die Gesellschaft, in der sich die Menschen bewegen und Handel trei-
ben, ein Ort der Konkurrenz und des Konsums, in dem die Logik der Technik und
des Wirtschaftens den Menschen meist ein Verhaltensmodell vorgibt und damit
Wohlstand mit Freiheit verwechselt. In der modernen Massengesellschaft wiirden
Menschen »bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge beraubt«: der Wirklichkeit,
die »durch das Gesehen- und Gehértwerden« entstehe, »beraubt einer »objektivens,
d.h. gegenstindlichen Beziehung zu anderenc, schlieRlich der »Méglichkeit, etwas
zu leisten, das bestindiger ist als das Leben« (VA: 73). Der Grund dafir besteht
nach Arendt darin, dass »die Massengesellschaft nicht nur den 6ffentlichen Raum,
sondern auch den privaten Bereich zerstort, dass sie also die Menschen nicht nur
ihres Platzes in der Welt beraubt, sondern ihnen auch die Sicherheit ihrer eigenen
vier Winde nimmyt, in denen sie sich einst vor der Welt gerade geborgen fiihlten
und wo jedenfalls auch diejenigen, welche die Offentlichkeit ausgeschlossen hatte,
einen Wirklichkeitsersatz an der Wirme des eigenen Herdes innerhalb der Grenzen
der Familie finden konnten« (VA: 74). Wie schon Karl Marx und Friedrich Engels im
Manifest der Kommunistischen Partei analysiert Arendt die Entwicklung der globalen
Moderne mit ihren kulturellen Folgen. Es war der Bourgeois, der den »mittelalter-
lichen Schutt« entsorgte und alle anderen gesellschaftlichen Gruppen einer ganz
neuen, der biirgerlich-kapitalistischen Ordnung unterwarf.

Die Bourgeoisie reifdt durch die rasche Verbesserung aller Produktionsinstrumen-
te, durch die unendlich erleichterte Kommunikation alle, auch die barbarischs-
ten Nationen in die Zivilisation. [...] Sie zwingt alle Nationen, die Produktionswei-
se der Bourgeoisie sich anzueignen, wenn sie nicht zugrunde gehen wollen; sie
zwingt sie, die sogenannte Zivilisation bei sich selbst einzufiihren, d.h. Bourgeois
zu werden. Mit einem Wort, sie schafft sich eine Welt nach ihrem eigenen Bilde.

Kapitalfreie Riume gibt es im globalisierten Kapitalismus nicht mehr und auch kei-
nen privaten Ort, an dem man noch ungestért ist. Dem Geist des Geldes miissen al-
le Menschen folgen, ganz gleich, wer und wo sie leben. Die Logik dieser modernen
Welt des Geldes ist in einen Bereich eingedrungen, der nicht der ihre ist. Sie ist zum
Allgemeinen geworden und hat das Besondere und so die Sphire der Politik in sich
aufgesogen. Der Traum von Marx ist Wirklichkeit geworden. Fiir Arendt produziert
er Entfremdung und nicht Emanzipation. Die Konstruktion einer kiinstlichen Welt
wie der Konsumismus der Wachstumsgesellschaft dringt nicht nur in den privaten
Bereich. Der Bourgeois, nicht der Citoyen, hat iiberlebt und folgt Regeln, denen er
sich nicht entziehen kann.

2 Karl Marx, Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei, Peking 1970, S. 38.

am 14.02.2026, 03:28:48,


https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

8. Das Gesellschaftliche und das Politische

»Die menschliche Existenz«, schreibt Paolo Flores d’Arcais, kenne »eine Vielfalt
von Ebenen; die Spannbreite« reiche »von der Notwendigkeit bis zur Freiheit, von
der Natur bis zur Politik«. Aber gerade diese Vielfalt gelte es zu bewahren. In radi-
kalem Gegensatz zum Marxismus ziele »Arendt darauf ab, die Politik als eine eigen-
stindige Sphire zu behandeln, eben weil es sich um eine besondere Sphire handelt,
die gerade aus diesem Grunde den Imperativen einer technischen Neutralitit ent-
zogen ist«. Sie sei »der Ort der Verstindigung und des Meinungsstreits, Kreuzungs-
punkt frei vorgebrachter Projekte und absolut nicht neutral und objektiv, sondern
bevorzugt Ort der Parteinahme<.

Ob es sich bei Arendts Konzeption von Offentlichkeit und Privatheit sowie den
drei Tdtigkeitsformen um normative Konstruktionen handelt, die sich an histori-
schen Modellen orientieren, ist umstritten. Arendt beschreibt einerseits Sachver-
halte, wenn sie auf die Freiheitsgrade der unterschiedlichen Titigkeiten hinweist.
Andererseits erinnert sie uns an unsere Freiheitsvergessenheit. In jhrem Vortrag
Kultur und Politik, den sie auf dem Kulturkritikerkongress anlisslich der 80o-Jahr-
Feier der Stadt Miinchen 1958 gehalten hat, sagte sie dazu:

Daf3 [...] ohne geschichtliche Modelle [..] politische Wissenschaft nicht arbeiten«
konne, »nicht nur, weil Geschichte ihrja das Material fiirihr Studium«liefere, »son-
dern auch weil wir nur durch die Zuhilfenahme der in der Geschichte niederge-
schlagenen Erfahrungen mit solchen Dingen wie Politik und Kultur unseren eige-
nen, immer begrenzten Erfahrungshorizont so erweitern kénnen, dafd wir solch
allgemeiner Phinomene wie des Verhiltnisses zwischen Kultur und Politik tiber-
haupt ansichtig werden. Mein sachlicher Grund nun, vorzuschlagen, uns aus der
Neuzeit zu entfernen, ist einfach, dass der politisch 6ffentliche Raum im Leben
der Antike eine ungleich grofRere Dignitat und fiir das Leben der Menschen hohe-
re Relevanz besafs. Fiir die politische Wissenschaft besagt dies, dass bestimmte
Phanomene und Probleme elementarer Art sich in diesem geschichtlichen Hori-
zont klarer zeigen und einfacher stellen lassen als zu irgendeiner spiteren Zeit.
(ZVZ: 282)

Wenn Arendt die antike Polis als »Modell« fiir die Politik vorschligt, dann nicht im
Sinne eines starren Bauplans, sondern einer normativen Idee, in deren Mittelpunkt
Gleichheit, Differenz, Pluralitit und Freiheit stehen. In Hinblick auf die Unterschei-
dung zwischen dem Gesellschaftlichen und dem Politischen gibt es bei Arendt keine
einfache Antwort. Mit dem Begriff des Gesellschaftlichen (the social) wird Bezug ge-
nommen auf drei soziale Prozesse der Neuzeit: den Aufstieg von kapitalistischen
Warentauschbeziehungen, das Verhalten und Handeln sowie die Mentalitit der In-
dividuen in der Massengesellschaft wie auf die »Geselligkeit«, das »Leben in der Zi-
vilgesellschaft« (Benhabib 1998: 58). Es wire ein Missverstindnis, Arendt als nost-

3 P Flores d’Arcais: Libertdrer Existenzialismus, S. 42f.

am 14.02.2026, 03:28:48,

137


https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

138

Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

algische und unhistorische Denkerin zu verstehen. Mit der aus der aristotelischen
Vorstellungswelt entlehnten Entgegensetzung zwischen dem Politischen und den
Lebensnotwendigkeiten zeigt Arendt, dass Politik als Freiheit nicht auf die Sorge um
das Leben beschrinkt bleiben darf. Arendt besteht darauf, dass erst ein gesicherter
privater Raum politische Freiheit ermoglicht.

8.2 Politik als Uberwindung der Eigeninteressen

Man kann Arendts Unterscheidung zwischen oikos und Polis bzw. dem Gesellschaft-
lichen und Politischen, wie die Politikwissenschaftlerin Rahel Jaeggi ausfiihrt, als
eine Differenzierung verstehen, »die sich weniger auf Gegenstandsbereiche als viel-
mehr auf den Modus der Thematisierung von Fragen bezieht«, die das »gemeinsa-
me Zusammenleben betreffen«*. Diese Fragen, so Arendt in ihren Gesprichen mit
Kolleg:innen in Toronto, wiren es wert, »in der Offentlichkeit beredet zu werden«
(Iwv: 88). Dies wiren Fragen, die iiber das Okonomische hinausgehen. Fiir Arendt,
notiert Benhabib, beinhalte »das Politische die Umwandlung der parteiischen und
beschriankten Perspektive einer einzelnen Klasse, einer Gruppe oder eines Indivi-
duums in die umfassende Sicht einer erweiterten Denkungsart« (Benhabib 1996:
232). Das Politische sei demzufolge nicht die Summe fest umrissener Themen. Es
sei vielmehr »eine bestimmte Qualitit des gemeinsamen Redens und Handelns mit
anderen, die einem gleichgestellt sind« (ebd.: 233). Diese Qualitit sei charakterisiert
durch die Bereitschaft, die »Diktatur des Eigeninteresses in ein gemeinsames of-
fentliches Ziel umzugestalten« (ebd.: 233). Keine Frage wire demnach von vornher-
ein politisch oder unpolitisch.

Manche sozialen Fragen, so Arendt (Iwv: 90), hitten »zwei Gesichter«. Die Fra-
ge, ob »angemessener Wohnraum im Zeichen der Integration stehen soll oder nicht,
sei mit Sicherheit eine politische Frage«. Aber »das eine sollte nicht diskutiert wer-
den - es solle keine Diskussion dariiber geben, dass jedem eine anstindige Woh-
nung gebithrt« (Iwv: 91); manche Fragen, besonders ckonomische, gestatteten »ver-
waltungsgetragene« Losungen. Arendt weist darauf hin, dass Fragen, »die es wert
sind, in der Offentlichkeit beredet zu werdenc, sich im Laufe der Geschichte inder-
ten (Iwv: 88). Jede Zeit hat ihre zu lésenden Aufgaben. Infolge der Emanzipationsbe-
wegungen ist der 6ffentliche Raum durchldssiger. Mit dem Eintritt neuer Gruppen
in diesen Raum, erst der Arbeiter:innen, der Frauen, der Black and People of Color,
der LGBTQI+, dann der Fridays for Future, sind ihre Themen zu politischen gewor-
den. Arendt hielt die soziale Frage, wie wir sie besonders aus dem 19. Jahrhundert
kennen, nicht mehr fiir vorrangig. »Fast hundert Jahre lang«, hitten »die Arbeiter

4 Rahel Jaeggi: Die im Dunkeln sieht man nicht. Hannah Arendts Theorie der Politisierung, in:
H. Arendt: Verborgene Tradition — Unzeitgemafe Aktualitdt, S. 242.

am 14.02.2026, 03:28:48,


https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

8. Das Gesellschaftliche und das Politische

das Volk als Ganzes reprisentiert«, aber »diese Zeiten« seien »wohl endgiiltig vor-
bei« (VA: 278). Heute stiinden die Arbeiter nicht mehr auflerhalb der Gesellschaft;
sie seien »vollberechtigte Biirger« und »in die moderne Gesellschaft eingegliedert.
Damit verlore die Arbeiterbewegung »ihre politische Bedeutung« und werde zu ei-
ner der »Pressure-Gruppen, die diese Gesellschaft« regulierten.

In den Industrielindern ist seit den 1980er-Jahren ein Modernisierungsschub
mit grofler Dynamik im Gang, bei dem sich ehemalige gesellschaftliche Formen wie
Klasse, Familie, Partei und Beruf verindern und auflésen. Die sozialen Ungleich-
heiten bestehen jedoch weiter, sie werden klassenlos. Die Arbeiterschaft hat sich
ein gutes Stiick aus ihrer Armut befreit: Einkommen, Bildung, Konsum und Mo-
bilitit sind gewachsen. An die Stelle der Klassenwelten sind Konsumstile getreten.
Die Menschen sind einer Steuerung durch Massenmarkt und Massenmedien aus-
gesetzt. Auch Gebrauchsartikel, Meinungen, Gewohnheiten und Lebensstile wer-
den von der Konsumgesellschaft geprigt. Trotz fortbestehender und neu entste-
hender sozialer Ungleichheiten leben wir heute jenseits der industriellen Klassenge-
sellschaft. Somit werden die Verteilungsprobleme und Konflikte durch die Proble-
me iberlagert, die aus der Produktion von Gefihrdungen und Risiken entstehen,
und zwar als Nebenfolge unkontrollierten Wachstums. Der Modernisierungspro-
zess wird sich selbst zum Problem und lisst sich nicht mehr in Klassenkategorien
fassen und begreifen. Von der Verschmutzung und Verseuchung der Umwelt und
dem Klimawandel ist die gesamte Menschheit betroffen.

Eine antidemokratische Polemik gegen Arbeit und Konsum (Brunkhorst 1994)
ist bei Arendt nicht zu finden. Sie verweist in Vita activa darauf, dass Wohlstand und
die alleinige Verfolgung von Privatinteressen nicht mit der Emanzipation von Herr-
schaft zusammenfallen. Offentliches Gliick werde so auf privates Gliick reduziert.
Arendt warnt davor, die Freiheit dem Wohlstand zu opfern. Ein Blick in die Gegen-
wart zeigt, wohin Realititsverweigerung, blindes Vertrauen nur des Profits und der
Macht willen, fithren kann: zum Verlust der Freiheit. Soziale Wohlfahrt und Dikta-
tur schliefSen sich nicht aus.

Arendt befiirchtete, wie Adorno und die Generation der 68er, die Dominanz des
Aninmal laborans und eines betiubenden Konsums, der die »Polis-Energien«® Biir-
ger:innen wie ihren Freiheitswillen und den Gemeinsinn zerstort. Arendt erkannte
die Unvereinbarkeit von Armut und Freiheit und sah in ihrer Beseitigung ein vor-
dringliches Problem. Sie hoffte auf »eine Emanzipation der gesamten Menschheit«
(UR: 12), freie Selbstbestimmung, eine Welt ohne Herrschaft. Allein durch die Stei-
gerung der Produktivitit und technischer Mittel kénne die Armut beseitigt werden
- nicht durch die gewaltsame Anderung der Eigentumsverhiltnisse, aber durch ihre
politische Gestaltung.

5 Thomas Assheuer: Was wiirde Hannah Arendt dazu sagen? Die Zeit, Nr. 19, 09.05.2021, S. 52.

am 14.02.2026, 03:28:48,

139


https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

140

Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

Fiir Arendt sind wir nur die »fliichtigen Bewohner dieser Welt«. Das, worum es
gehe, sei »diese Welt«. »Wenn wir diese Welt genug« liebten, um »an ihr interes-
siert zu sein, erklirt sie in ihrem letzten Interview mit dem Schriftsteller Sebastian
Haffner und dem Kultusminister von Rheinland-Pfalz Bernhard Vogel am 27. Mai
1975, dann sei das der Zweck, fiir den es sich lohne, »auch wenn diese Welt in einzel-
ne Kontinente, in einzelne Nationen etc. zerbrochen zu sein scheint«. Die »Wiirde
des Staatsmannes« zeichne sich dadurch aus, so Arendt zu Vogel, »dass er um die-
ses, was schon vorhanden war, was jetzt noch ist und was iber unsere Zeit hinaus er-
halten bleiben« soll, dass das im »Mittelpunkt seines Interesses« steht. Davor miisse
»das Interesse des einzelnen zuriickstehen«. Es gehe also um den Bestand und um
das Wohl des Hauses, in dem wir wohnen und leben, um unsere Welt.

Die 6konomische Theorie Adam Smiths, wonach eine unsichtbare Hand das Ge-
samte leite, dass, »wenn alle ihr Privatinteresse verteidigen, sich das sozusagen zum
Gemeinwohl« addiere, hilt Arendt fiir eine der »schidlichsten, verderblichsten und
auch falschesten Theorienc, die es gebe®. Das macht Arendt nicht zu einer Sozia-
listin. Auch noch nach der ungarischen Revolution plidierte sie fiir eine Trennung
zwischen Politik und Wirtschaft. Sie hielt es, hier folgt sie der antiken Vorstellung,
fiir »sehr zweifelhaft, ob die politischen Prinzipien der Gleichheit und Freiheit ohne
Weiteres auf den 6konomischen Bereich anwendbar« seien, da »wirtschaftliche An-
gelegenheiten ganz anderen Gesetzen« unterstiinden als die politischen (IdG: 104).
»Es konnte seing, so Arendt, »dass das politische Denken der Antike [..] nicht so
Unrecht hatte, wenn es meinte, dass das Okonomische, sei es des Familienhaushal-
tes oder des Staatshaushaltes, nur unter einem Herrn und Meister gedeihen und
in Gang gehalten werden« kénne. Schon die aristotelische Polis sei auf dem Privat-
besitz aufgebaut gewesen und habe die platonische »Giiter-, Weiber- und Kinder-
gemeinschaft« verworfen. Das Prinzip der Herrschaft entspreche der »Okonomie
der Notwendigkeit, unter welcher menschliches Leben« stehe. Fiir Arendt begin-
nen Freiheit und Gleichheit erst »jenseits der Sorge um den Lebensunterhalt un-
serer Zeit«. Freiheit und Gleichheit seien innerweltliche Prinzipien, die aus dem
»Miteinander der Menschen« direkt erwiichsen. Diese antike Blickrichtung stehe
im Widerspruch zu derjenigen, »welche die Geschichte in erster Linie als das Pro-
dukt 6konomischer Krifte sahen und deshalb zu dem Schluss« gekommen seien,
»der Mensch selbst sei nicht frei und seine Geschichte sei die zeitliche Entfaltung
einer Notwendigkeit« (IdG: 104). Damit stellte sich Arendt gegen die vorpolitischen
und 6konomistischen Ideen der Linken, die sie lange Zeit auf der eher konservativen
Seite wihnten.

6 H. Arendt, Beitrage beim Podiums-Gesprach »Legitimitat der Liige in der Politik, S. 190f.

am 14.02.2026, 03:28:48,


https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

