
8. Das Gesellschaftliche und das Politische

In Vita activa schreibt Arendt: »Was wir heute Gesellschaft nennen, ist ein Familien-

kollektiv, das sich ökonomisch als eine gigantische Über-Familie versteht und des-

sen politische Organisationsform die Nation bildet« (VA: 39). Dieses moderne Ver-

ständnis von Gesellschaft, das die Politik als Funktion von ökonomisch integrier-

ten Gesellschaften versteht, lässt sich nicht mit Arendts politischemHandlungsbe-

griff und ihrer Auffassung von Öffentlichkeit vereinbaren. Nach Arendt entspricht

die Verschränkung von »Politischem« und »Sozialem« einer Kolonisierung der Po-

litik durch die Gesellschaft. Arendt fordert eine deutliche Trennung zwischen dem

privaten Haushalt und dem Öffentlichen. Hier zeigt sich Arendts Orientierung an

der Polis. Die Tatsache, dass die Arbeit in der Polis aus den öffentlichen Angelegen-

heiten ausgeschlossenen war und im oikos (Haushalt) ihren Platz hatte, legt sie als

Instrument der Deutung neuzeitlicher Entwicklung zugrunde. Die antike Vorstel-

lung, dass Arbeiten »Sklave der Notwendigkeit sein hieß und dies Versklavtsein im

Wesen des menschlichen Lebens lag« (VA: 101), rechtfertigte im Haushaltsbereich

Zwang undGewalt, umdenNotwendigkeiten des LebensHerr zuwerden.Während

vonHegel, sodieAntwort desderKritischenTheorienahestehendenSoziologenund

Erziehungswissenschaftlers Hauke Brunkhorst auf Arendt, »die Trennung der un-

politischen bürgerlichenWirtschaftsgesellschaft von der politischen Gemeinschaft

einer selbstorganisierten Bürgerschaft als Differenzierungs- und Freiheitsgewinn ge-

deutet worden« sei, sehe Arendt »in dieser Entwicklung einen von massiven Frei-

heitsverlusten begleiteten Entdifferenzierungsprozeß«1.

1 Hauke Brunkhorst: Brot und Spiele? Hannah Arendts zweideutiger Begriff der Öffentlichkeit,

in: Ursula Kubes-Hofmann (Hg.), Sagen, was ist. Zur Aktualität Hannah Arendts, Wien 1994,

S. 153f.

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008 - am 14.02.2026, 03:28:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


136 Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

8.1 Die Unterwerfung unter die Logik des Geldes und der Verlust
der Freiheit

Für Arendt ist die Gesellschaft, in der sich die Menschen bewegen und Handel trei-

ben, ein Ort der Konkurrenz und des Konsums, in dem die Logik der Technik und

des Wirtschaftens den Menschen meist ein Verhaltensmodell vorgibt und damit

Wohlstand mit Freiheit verwechselt. In der modernen Massengesellschaft würden

Menschen »bestimmter,wesentlichmenschlicherDinge beraubt«: derWirklichkeit,

die »durch das Gesehen- und Gehörtwerden« entstehe, »beraubt einer ›objektiven‹,

d.h. gegenständlichen Beziehung zu anderen«, schließlich der »Möglichkeit, etwas

zu leisten, das beständiger ist als das Leben« (VA: 73). Der Grund dafür besteht

nach Arendt darin, dass »die Massengesellschaft nicht nur den öffentlichen Raum,

sondern auch den privaten Bereich zerstört, dass sie also die Menschen nicht nur

ihres Platzes in der Welt beraubt, sondern ihnen auch die Sicherheit ihrer eigenen

vier Wände nimmt, in denen sie sich einst vor der Welt gerade geborgen fühlten

und wo jedenfalls auch diejenigen, welche die Öffentlichkeit ausgeschlossen hatte,

einenWirklichkeitsersatz an derWärmedes eigenenHerdes innerhalb derGrenzen

der Familie finden konnten« (VA: 74).Wie schon Karl Marx und Friedrich Engels im

Manifest der Kommunistischen Partei analysiert Arendt die Entwicklung der globalen

Moderne mit ihren kulturellen Folgen. Es war der Bourgeois, der den »mittelalter-

lichen Schutt« entsorgte und alle anderen gesellschaftlichen Gruppen einer ganz

neuen, der bürgerlich-kapitalistischen Ordnung unterwarf.

Die Bourgeoisie reißt durch die rasche Verbesserung aller Produktionsinstrumen-

te, durch die unendlich erleichterte Kommunikation alle, auch die barbarischs-

ten Nationen in die Zivilisation. […] Sie zwingt alle Nationen, die Produktionswei-

se der Bourgeoisie sich anzueignen, wenn sie nicht zugrunde gehen wollen; sie

zwingt sie, die sogenannte Zivilisation bei sich selbst einzuführen, d.h. Bourgeois

zu werden. Mit einemWort, sie schafft sich eineWelt nach ihrem eigenen Bilde.2

Kapitalfreie Räume gibt es im globalisierten Kapitalismus nichtmehr und auch kei-

nen privaten Ort, an demman noch ungestört ist. DemGeist des Geldesmüssen al-

le Menschen folgen, ganz gleich, wer und wo sie leben. Die Logik dieser modernen

Welt des Geldes ist in einen Bereich eingedrungen, der nicht der ihre ist. Sie ist zum

Allgemeinen geworden und hat das Besondere und so die Sphäre der Politik in sich

aufgesogen.Der Traum vonMarx istWirklichkeit geworden. Für Arendt produziert

er Entfremdung und nicht Emanzipation. Die Konstruktion einer künstlichenWelt

wie der Konsumismus derWachstumsgesellschaft dringt nicht nur in den privaten

Bereich. Der Bourgeois, nicht der Citoyen, hat überlebt und folgt Regeln, denen er

sich nicht entziehen kann.

2 Karl Marx, Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei, Peking 1970, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008 - am 14.02.2026, 03:28:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


8. Das Gesellschaftliche und das Politische 137

»Die menschliche Existenz«, schreibt Paolo Flores d’Arcais, kenne »eine Vielfalt

von Ebenen; die Spannbreite« reiche »von der Notwendigkeit bis zur Freiheit, von

der Natur bis zur Politik«. Aber gerade diese Vielfalt gelte es zu bewahren. In radi-

kalemGegensatz zumMarxismus ziele »Arendt darauf ab, die Politik als eine eigen-

ständige Sphäre zu behandeln, ebenweil es sich umeine besondere Sphäre handelt,

die gerade aus diesem Grunde den Imperativen einer technischen Neutralität ent-

zogen ist«. Sie sei »derOrt derVerständigungunddesMeinungsstreits,Kreuzungs-

punkt frei vorgebrachter Projekte und absolut nicht neutral und objektiv, sondern

bevorzugt Ort der Parteinahme«3.

Ob es sich bei Arendts Konzeption von Öffentlichkeit und Privatheit sowie den

drei Tätigkeitsformen um normative Konstruktionen handelt, die sich an histori-

schen Modellen orientieren, ist umstritten. Arendt beschreibt einerseits Sachver-

halte, wenn sie auf die Freiheitsgrade der unterschiedlichen Tätigkeiten hinweist.

Andererseits erinnert sie uns an unsere Freiheitsvergessenheit. In ihrem Vortrag

Kultur und Politik, den sie auf dem Kulturkritikerkongress anlässlich der 800-Jahr-

Feier der Stadt München 1958 gehalten hat, sagte sie dazu:

Daß […] ohne geschichtliche Modelle […] politische Wissenschaft nicht arbeiten«

könne, »nicht nur,weil Geschichte ihr ja dasMaterial für ihr Studium« liefere, »son-

dern auch weil wir nur durch die Zuhilfenahme der in der Geschichte niederge-

schlagenen Erfahrungenmit solchen Dingen wie Politik und Kultur unseren eige-

nen, immer begrenzten Erfahrungshorizont so erweitern können, daß wir solch

allgemeiner Phänomene wie des Verhältnisses zwischen Kultur und Politik über-

haupt ansichtig werden. Mein sachlicher Grund nun, vorzuschlagen, uns aus der

Neuzeit zu entfernen, ist einfach, dass der politisch öffentliche Raum im Leben

der Antike eine ungleich größere Dignität und für das Leben der Menschen höhe-

re Relevanz besaß. Für die politische Wissenschaft besagt dies, dass bestimmte

Phänomene und Probleme elementarer Art sich in diesem geschichtlichen Hori-

zont klarer zeigen und einfacher stellen lassen als zu irgendeiner späteren Zeit.

(ZVZ: 282)

Wenn Arendt die antike Polis als »Modell« für die Politik vorschlägt, dann nicht im

Sinne eines starren Bauplans, sondern einer normativen Idee, in derenMittelpunkt

Gleichheit,Differenz,Pluralität undFreiheit stehen. InHinblick auf dieUnterschei-

dung zwischen demGesellschaftlichen und demPolitischen gibt es bei Arendt keine

einfache Antwort.Mit dem Begriff des Gesellschaftlichen (the social) wird Bezug ge-

nommen auf drei soziale Prozesse der Neuzeit: den Aufstieg von kapitalistischen

Warentauschbeziehungen, das Verhalten undHandeln sowie dieMentalität der In-

dividuen in derMassengesellschaft wie auf die »Geselligkeit«, das »Leben in der Zi-

vilgesellschaft« (Benhabib 1998: 58). Es wäre ein Missverständnis, Arendt als nost-

3 P. Flores d’Arcais: Libertärer Existenzialismus, S. 42f.

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008 - am 14.02.2026, 03:28:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


138 Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

algische und unhistorische Denkerin zu verstehen. Mit der aus der aristotelischen

Vorstellungswelt entlehnten Entgegensetzung zwischen dem Politischen und den

LebensnotwendigkeitenzeigtArendt,dassPolitik als Freiheit nicht aufdieSorgeum

das Leben beschränkt bleiben darf. Arendt besteht darauf, dass erst ein gesicherter

privater Raum politische Freiheit ermöglicht.

8.2 Politik als Überwindung der Eigeninteressen

Man kann Arendts Unterscheidung zwischen oikos und Polis bzw. demGesellschaft-

lichen und Politischen, wie die Politikwissenschaftlerin Rahel Jaeggi ausführt, als

eineDifferenzierung verstehen, »die sichweniger aufGegenstandsbereiche als viel-

mehr auf den Modus der Thematisierung von Fragen bezieht«, die das »gemeinsa-

me Zusammenleben betreffen«4. Diese Fragen, so Arendt in ihren Gesprächen mit

Kolleg:innen in Toronto, wären es wert, »in der Öffentlichkeit beredet zu werden«

(Iwv: 88). Dies wären Fragen, die über das Ökonomische hinausgehen. Für Arendt,

notiert Benhabib, beinhalte »das Politische die Umwandlung der parteiischen und

beschränkten Perspektive einer einzelnen Klasse, einer Gruppe oder eines Indivi-

duums in die umfassende Sicht einer ›erweiterten Denkungsart‹« (Benhabib 1996:

232). Das Politische sei demzufolge nicht die Summe fest umrissener Themen. Es

sei vielmehr »eine bestimmte Qualität des gemeinsamen Redens undHandelnsmit

anderen,die einemgleichgestellt sind« (ebd.: 233).DieseQualität sei charakterisiert

durch die Bereitschaft, die »Diktatur des Eigeninteresses in ein gemeinsames öf-

fentliches Ziel umzugestalten« (ebd.: 233). Keine Frage wäre demnach von vornher-

ein politisch oder unpolitisch.

Manche sozialen Fragen, so Arendt (Iwv: 90), hätten »zwei Gesichter«. Die Fra-

ge, ob »angemessenerWohnraum imZeichender Integration stehen soll oder nicht,

sei mit Sicherheit eine politische Frage«. Aber »das eine sollte nicht diskutiert wer-

den – es solle keine Diskussion darüber geben, dass jedem eine anständige Woh-

nung gebührt« (Iwv: 91); manche Fragen, besonders ökonomische, gestatteten »ver-

waltungsgetragene« Lösungen. Arendt weist darauf hin, dass Fragen, »die es wert

sind, in der Öffentlichkeit beredet zu werden«, sich im Laufe der Geschichte änder-

ten (Iwv: 88). JedeZeit hat ihre zu lösendenAufgaben. Infolge derEmanzipationsbe-

wegungen ist der öffentliche Raum durchlässiger. Mit dem Eintritt neuer Gruppen

in diesen Raum, erst der Arbeiter:innen, der Frauen, der Black and People of Color,

der LGBTQI+, dann der Fridays for Future, sind ihre Themen zu politischen gewor-

den. Arendt hielt die soziale Frage, wie wir sie besonders aus dem 19. Jahrhundert

kennen, nicht mehr für vorrangig. »Fast hundert Jahre lang«, hätten »die Arbeiter

4 Rahel Jaeggi: Die im Dunkeln sieht man nicht. Hannah Arendts Theorie der Politisierung, in:

H. Arendt: Verborgene Tradition – Unzeitgemäße Aktualität, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008 - am 14.02.2026, 03:28:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


8. Das Gesellschaftliche und das Politische 139

das Volk als Ganzes repräsentiert«, aber »diese Zeiten« seien »wohl endgültig vor-

bei« (VA: 278). Heute stünden die Arbeiter nicht mehr außerhalb der Gesellschaft;

sie seien »vollberechtigte Bürger« und »in die moderne Gesellschaft eingegliedert«.

Damit verlöre die Arbeiterbewegung »ihre politische Bedeutung« und werde zu ei-

ner der »Pressure-Gruppen, die diese Gesellschaft« regulierten.

In den Industrieländern ist seit den 1980er-Jahren ein Modernisierungsschub

mit großerDynamik imGang, bei dem sich ehemalige gesellschaftliche Formenwie

Klasse, Familie, Partei und Beruf verändern und auflösen. Die sozialen Ungleich-

heiten bestehen jedoch weiter, sie werden klassenlos. Die Arbeiterschaft hat sich

ein gutes Stück aus ihrer Armut befreit: Einkommen, Bildung, Konsum und Mo-

bilität sind gewachsen. An die Stelle der Klassenwelten sind Konsumstile getreten.

Die Menschen sind einer Steuerung durch Massenmarkt und Massenmedien aus-

gesetzt. Auch Gebrauchsartikel, Meinungen, Gewohnheiten und Lebensstile wer-

den von der Konsumgesellschaft geprägt. Trotz fortbestehender und neu entste-

hender sozialerUngleichheiten lebenwirheute jenseitsder industriellenKlassenge-

sellschaft. Somit werden die Verteilungsprobleme und Konflikte durch die Proble-

me überlagert, die aus der Produktion von Gefährdungen und Risiken entstehen,

und zwar als Nebenfolge unkontrollierten Wachstums. Der Modernisierungspro-

zess wird sich selbst zum Problem und lässt sich nicht mehr in Klassenkategorien

fassen und begreifen. Von der Verschmutzung und Verseuchung der Umwelt und

dem Klimawandel ist die gesamte Menschheit betroffen.

Eine antidemokratische Polemik gegen Arbeit und Konsum (Brunkhorst 1994)

ist bei Arendt nicht zu finden. Sie verweist inVita activa darauf, dassWohlstand und

die alleinige Verfolgung von Privatinteressen nichtmit der Emanzipation vonHerr-

schaft zusammenfallen. Öffentliches Glück werde so auf privates Glück reduziert.

Arendt warnt davor, die Freiheit demWohlstand zu opfern. Ein Blick in die Gegen-

wart zeigt, wohin Realitätsverweigerung, blindes Vertrauen nur des Profits und der

Macht willen, führen kann: zum Verlust der Freiheit. Soziale Wohlfahrt und Dikta-

tur schließen sich nicht aus.

Arendt befürchtete, wie Adorno und die Generation der 68er, die Dominanz des

Aninmal laborans und eines betäubenden Konsums, der die »Polis-Energien«5 Bür-

ger:innen wie ihren Freiheitswillen und den Gemeinsinn zerstört. Arendt erkannte

die Unvereinbarkeit von Armut und Freiheit und sah in ihrer Beseitigung ein vor-

dringliches Problem. Sie hoffte auf »eine Emanzipation der gesamtenMenschheit«

(ÜR: 12), freie Selbstbestimmung, eineWelt ohne Herrschaft. Allein durch die Stei-

gerung der Produktivität und technischer Mittel könne die Armut beseitigt werden

–nicht durchdie gewaltsameÄnderungderEigentumsverhältnisse, aber durch ihre

politische Gestaltung.

5 Thomas Assheuer: Was würde Hannah Arendt dazu sagen? Die Zeit, Nr. 19, 09.05.2021, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008 - am 14.02.2026, 03:28:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


140 Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

Für Arendt sind wir nur die »flüchtigen Bewohner dieser Welt«. Das, worum es

gehe, sei »diese Welt«. »Wenn wir diese Welt genug« liebten, um »an ihr interes-

siert zu sein«, erklärt sie in ihrem letzten Interviewmit demSchriftsteller Sebastian

Haffner und dem Kultusminister von Rheinland-Pfalz Bernhard Vogel am 27. Mai

1975, dann sei das der Zweck, für den es sich lohne, »auchwenn dieseWelt in einzel-

ne Kontinente, in einzelne Nationen etc. zerbrochen zu sein scheint«. Die »Würde

des Staatsmannes« zeichne sich dadurch aus, so Arendt zu Vogel, »dass er um die-

ses,was schon vorhandenwar,was jetzt noch ist undwasüber unsereZeit hinaus er-

halten bleiben« soll, dass das im »Mittelpunkt seines Interesses« steht.Davormüsse

»das Interesse des einzelnen zurückstehen«. Es gehe also um den Bestand und um

dasWohl des Hauses, in demwir wohnen und leben, um unsereWelt.

Die ökonomischeTheorie AdamSmiths,wonach eine unsichtbareHand dasGe-

samte leite,dass, »wennalle ihr Privatinteresse verteidigen, sichdas sozusagen zum

Gemeinwohl« addiere, hält Arendt für eine der »schädlichsten, verderblichsten und

auch falschesten Theorien«, die es gebe6. Das macht Arendt nicht zu einer Sozia-

listin. Auch noch nach der ungarischen Revolution plädierte sie für eine Trennung

zwischen Politik undWirtschaft. Sie hielt es, hier folgt sie der antiken Vorstellung,

für »sehr zweifelhaft, ob die politischen Prinzipien der Gleichheit und Freiheit ohne

Weiteres auf den ökonomischen Bereich anwendbar« seien, da »wirtschaftliche An-

gelegenheiten ganz anderen Gesetzen« unterstünden als die politischen (IdG: 104).

»Es könnte sein«, so Arendt, »dass das politische Denken der Antike […] nicht so

Unrecht hatte, wenn esmeinte, dass das Ökonomische, sei es des Familienhaushal-

tes oder des Staatshaushaltes, nur unter einem Herrn und Meister gedeihen und

in Gang gehalten werden« könne. Schon die aristotelische Polis sei auf dem Privat-

besitz aufgebaut gewesen und habe die platonische »Güter-, Weiber- und Kinder-

gemeinschaft« verworfen. Das Prinzip der Herrschaft entspreche der »Ökonomie

der Notwendigkeit, unter welcher menschliches Leben« stehe. Für Arendt begin-

nen Freiheit und Gleichheit erst »jenseits der Sorge um den Lebensunterhalt un-

serer Zeit«. Freiheit und Gleichheit seien innerweltliche Prinzipien, die aus dem

»Miteinander der Menschen« direkt erwüchsen. Diese antike Blickrichtung stehe

im Widerspruch zu derjenigen, »welche die Geschichte in erster Linie als das Pro-

dukt ökonomischer Kräfte sahen und deshalb zu dem Schluss« gekommen seien,

»der Mensch selbst sei nicht frei und seine Geschichte sei die zeitliche Entfaltung

einer Notwendigkeit« (IdG: 104). Damit stellte sich Arendt gegen die vorpolitischen

undökonomistischen Ideender Linken,die sie langeZeit auf der eher konservativen

Seite wähnten.

6 H. Arendt, Beiträge beim Podiums-Gespräch »Legitimität der Lüge in der Politik«, S. 190f.

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008 - am 14.02.2026, 03:28:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

