
3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 

Einwanderung ist in Argentinien kein Phänomen, das erst mit Beginn der Fluchtbe

wegungen vor den faschistischen Regimen Europas und dem Exil in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts größere Dimensionen angenommen hat. Es ist vielmehr eines, 
das seit Anbeginn der Republikgründung einen markanten Einfluss auf wirtschaftliche, 
politische und kulturelle Entwicklungen sowie auf die voranschreitenden Nationsbil

dungsprozesse ausübte.1 Die Künstlerinnen Grete Stern, Hedwig Schlichter und Irena 
Dodalová begaben sich durch ihre Entscheidung in Argentinien Exil zu suchen, also 
nicht in ein neutrales Umfeld – ein Bild, das vor allem seitens des argentinischen Staa

tes in den 1930er- und 40er-Jahren propagiert wurde, indem er lange auf die politische 
Neutralität im Zweiten Weltkrieg beharrte2 – sondern sie traten in bereits vielfach 
prädeterminierte Strukturen ein, die sowohl positive als auch negative Auswirkungen 
für die Exil-Communities der 1930er- und -40er-Jahre hatten. Positiv zu bewerten ist 
etwa, dass Argentinien durch die Erfahrung der großen Einwanderungswellen seit 

1 Grundlegende Arbeit zur Geschichte der Einwanderung in Argentinien leistete der Historiker Fer

nando Devoto, vgl. Fernando Devoto, Historia de la inmigración en la Argentina. Con un apéndice 
sobre la inmigración limítrofe, Buenos Aires 2009; Außerdem arbeitete Devoto zur italienischen 
Einwanderung in Argentinien: Fernando Devoto, Historia de los italianos en la Argentina, Bue

nos Aires 2006; Ebenso erschienen weitere länder- oder regionsspezifische Studien, vgl. Samuel 
L. Baily, Immigrants in the Lands of Promise. Italians in Buenos Aires and New York City, 1870–1914, 
Ithaca 2016; Benjamin Bryce, To Belong in Buenos Aires. Germans, Argentines, and the Rise of 
a Pluralist Society, Stanford 2018; Hebe Clementi (Hg.), Inmigración española en la Argentina, 
Buenos Aires 1991; Steven Hyland Jr., More Argentine Than You. Arabic-Speaking Immigrants in 
Argentina, Albuquerque 2017; Jose C. Moya, Cousins and Strangers. Spanish Immigrants in Buenos 
Aires, 1850–1930, Berkeley 1998; Regula Rohland de Langbehn, Los Alemanes en la Argentina. 500 
años de historia, Buenos Aires 2014; Anne Saint Sauveur-Henn, Un siècle d’émigration allemande 
vers lꞋArgentine, 1853–1945, Köln/Wien/Weimar 1995; Arnd Schneider, Futures lost. Nostalgia and 
identity among Italian immigrants in Argentina, Oxford 2000. Für die jüdische Einwanderung in 
Argentinien sind allen voran die Arbeiten von Ricardo Feierstein und Haim Avni zu nennen: Haim 
Avni, Argentina y la historia de la inmigración judía (1810–1950), Jerusalem 1983; Ders., Argentina 
y Las Migraciones Judías. De la Inqiuisición al Holocausto y Después, Buenos Aires 2005; Ricardo 
Feierstein, Historia de los judíos argentinos, Buenos Aires 2006. 

2 Vgl. Avni, Argentina y Las Migraciones Judías, 351–363. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

Mitte des 19. Jahrhunderts eine Infrastruktur aufgebaut hatte, die Geflüchteten bei der 
Ankunft half, sowie, dass besonders frühere Einwander*innen Netzwerke und Organi

sationen geschaffen hatten, die den Neuankommenden die Eingewöhnung erleichterte. 
Die Kehrseite dessen ist, dass insbesondere jüdische Geflüchtete mit antisemitischen 
Vorurteilen konfrontiert waren, die in Argentinien zusätzlich zu jenen, die durch die 
nationalsozialistische Propaganda verbreitet wurden, bereits existierten.3 Außerdem – 
und auf diesen Punkt wird in der Folge noch näher eingegangen – waren die Anliegen 
und Ansichten der Einwander*innen in Argentinien durchaus divers, was es möglich 
machte, dass nicht nur jüdische und/oder links-politische Communities Strukturen 
aufbauen konnten, sondern parallel dazu deutschnationale, nationalsozialistische und 
faschistische Gesinnungen unter Einwander*innen weit verbreitet waren. 

Diese Spannungen und Widersprüche innerhalb der argentinischen Einwande

rungspolitik und die damit einhergehenden Herausforderungen für die Einwander*in

nen und Exilierten berücksichtigend, werde ich im Folgenden einen historischen 
Überblick zur jüdischen Einwanderung in Argentinien geben, beginnend mit den gro

ßen Einwanderungsbewegungen am Ende des 19. Jahrhunderts bis zum Exil in der Zeit 
des Nationalsozialismus. Besonders werde ich mich dabei auf kulturelle Entwicklungen 
und Erfahrungen von Frauen konzentrieren, um jene Strukturen greifbar zu machen, 
in die sich die hier behandelten Künstlerinnen durch das Exil in Argentinien begaben. 
Zwar werde ich erst in den folgenden Kapiteln im Zuge der biografischen und werkana

lytischen Vorstellung dieser Künstlerinnen explizit auf gewisse persönliche, politische 
oder künstlerische Netzwerke des Exils eingehen. Dennoch sollen die folgenden Unter

kapitel dazu dienen, kulturelle, ideelle und strukturelle Vorläufer vorzustellen, die als 
Bedingungs- und Gestaltungsfaktoren für die späteren Exilnetzwerke berücksichtigt 
werden müssen. 

3.1 Die frühe jüdische Einwanderung. Von jüdischen Gauchos und cuentaniks 

Bereits seit Ende der Kolonialherrschaft 1810 und der Gründung der Republik 1853 spiel

te Einwanderung für die fortan kontroversiell diskutierten Nationsbildungsprozesse in 
Argentinien eine zentrale Rolle. Anfängliche politische und wirtschaftliche Instabilitäten 
in den ersten Jahren der Unabhängigkeit wurden schon in den 1850er-Jahren durch neue 
Export- und Marktregelungen bewältigt und damit einhergehend eine neue Migrations

gesetzgebung eingeführt. Besonders die Einwanderung europäischer Arbeitssuchender 
wurde durch politische Reformen befördert, wie in der liberalen, die Republik begrün

denden Verfassung von 1853 ersichtlich wird.4 

3 Zu Antisemitismus in Argentinien, vgl. Federico Finchelstein, La Argentina fascista: Los orígenes 
ideológicos de la dictadura, Buenos Aires 2012; Daniel Lvovich, Nacionalismo y Antisemitismo en 
la Argentina, Buenos Aires 2003; Sandra McGee Deutsch, Las derechas. La extrema derecha en la 
Argentina, Brasil y Chile 1890–1939, Buenos Aires 2005; Dies., Crossing Borders, Claiming a Na

tion. A History of Argentine Jewish Women, 1850–1955, Durham/London 2010, 172–204; Leonardo 
Senkman (Hg.), El antisemitismo en la Argentina, Buenos Aires 1989. 

4 Zur frühen Einwanderungspolitik in Argentinien, vgl. Devoto, Historia de la Inmigración, 247–293. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 89 

Kaum vorhandene Einreiserestriktionen und geringe rechtliche Unterschiede 
zwischen argentinischen und nicht-argentinischen Staatsbürger*innen waren Maß

nahmen, die das Regierungsprogramm stützten, Argentinien in Europa bewusst als 
Einwanderungsland zu bewerben und auf diesem Wege die ruralen Gebiete des Landes 
zu bewirtschaften. Dieses Bestreben führte schließlich zum Einwanderungsgesetz von 
1876, das neben Reisekostenförderungen für die Überfahrt und der Bereitstellung von 
gratis Unterkünften bei der Ankunft, auch den freien Transport von Buenos Aires in die 
Zieldestination beinhaltete – Privilegien, die jedoch exklusiv für europäische Einwan

der*innen galten.5 In dieser einseitigen Verteilung von Privilegien zeigen sich bereits 
jene ideologischen Positionen hinter der argentinischen Einwanderungspolitik, die 
europäische Einwander*innen als besonders zivilisiert und kultiviert ansahen. Europäi

sche Einwanderung sollte schließlich die wirtschaftliche Kultivierung des Landes und 
die Zivilisierung der Landbevölkerung vorantreiben. Dieser Gedanke, der auf die wohl 
bekannteste, früh-argentinische Staatstheorie des 1868 bis 1875 amtierenden Präsiden

ten Domingo Faustino Sarmiento (1811–1888) und sein 1845 erschienenes Werk Facundo 
o civilización y barbarie en las pampas argentinas zurückgeht,6 führte schließlich dazu, dass 
Argentinien in den 1870er- und -80er-Jahren neben den USA zu einem der wichtigsten 
Zielländer für europäische Einwander*innen wurde.7 

Die überwiegende Mehrheit der Menschen, die in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun

derts nach Argentinien kamen, stammte aus südeuropäischen Ländern, insbesondere 
aus Italien und Spanien. Fast zeitgleich gelangten auch zahlreiche Jüdinnen und Juden 
aus dem russischen Zarenreich nach Argentinien, die vor Pogromen geflüchtet waren. 
Diese Einwanderungsströme führten in den ersten Jahren der Republik zu weitreichen

den Veränderungen der demografischen, kulturellen, wirtschaftlichen sowie politischen 
Strukturen. Besonders die rasant voranschreitende Urbanisierung, die Buenos Aires in 

5 Rassistische Strukturen in der Einwanderungspolitik, die besonders Schwarze Menschen in Argen

tinien trafen, beschreiben etwa Eugenia Scarzanella und George Ried Andrews. Vgl. George Ried 
Andrews, The Afro-Argentines of Buenos Aires, 1800–1900, Madison 1980; Eugenia Scarzanella, 
Ni gringos ni Indios. Inmigración, criminalidad y racismo en Argentina. 1890–1940, Buenos Aires 
2002. 

6 Domingo Faustino Sarmientos Werk ist Ausdruck des politischen Diskurses Ende des 19. Jahrhun

derts, welcher gesellschaftliche und soziale Kämpfe als solche zwischen Zivilisation und Barbarei 
inszenierte. Sinngebend für die Zivilisation stand die Stadt und eine von aufklärerischen Ideen in

spirierte Gesetzgebung, wohingegen ländliche Gebiete von Barbarei und von Klans organisierten 
Machenschaften dominiert gewesen seien. Als Gegenspieler des Diktators Juan Manuel Ortiz de 
Rosas (1793–1877) stand Domingo Faustino Sarmiento für das Vorhaben, durch europäische Ein

wanderung eine neue, liberale Gesellschaft zu begründen. Eine wichtige Rolle spielten in diesem 
Prozess neben der Zentralisierung der Regierungsangelegenheiten in Buenos Aires auch Koloni

sierungsvorhaben, wodurch die Provinzen im Inneren Argentiniens in landwirtschaftlich nutzba

res Land umgewandelt werden sollten. Zu Sarmientos Einfluss auf die Einwanderungspolitik, vgl. 
Samuel L. Baily, Sarmiento and Immigration: Changing Views on the Role of Immigration in the 
Development of Argentina, in: Joseph Criscenti (Hg.), Sarmiento and His Argentina, London 1993, 
131–142. 

7 Die jeweiligen Einwanderungsbedingungen und -strukturen in New York und Buenos Aires unter

sucht Baily in seiner Studie zur italienischen Einwanderung. Vgl. Baily, Immigrants in the Lands of 
Promise, 47–68. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

weniger als hundert Jahren – gemessen im Zeitraum von 1855 bis 1936 – von unter einer 
Million auf fast 2,5 Millionen Einwohner*innen anwachsen ließ, war von kultureller Be

deutung.8 Buenos Aires entwickelte sich zu einem Zentrum des kulturellen Austauschs, 
das von Einflüssen unterschiedlicher europäischer Einwanderungstraditionen gleicher

maßen wie von lokalen Strukturen geprägt war. Außerdem führte die kulturelle Vielfalt 
des städtischen Umfeldes zur Genese spezifischer Stadt-Zugehörigkeiten, die zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts die Kulturproduktion besonders in Buenos Aires ankurbelten. Allen 
voran war die porteño-Zugehörigkeit Ausdruck des multikulturellen Austauschs, der seit 
Ende des 19. Jahrhunderts stattfand. »Porteños«, die Bewohner der Stadt am Hafen, stell

ten einen neuen und unabhängigen Gegenentwurf zu der alten, kolonial geprägten criol
lo-Figur dar und waren Ausdruck der Modernisierung und der urbanen Kultur, die um 
die Jahrhundertwende, nicht zuletzt durch den Einfluss europäischer Einwanderungs

communities, aufblühte.9 
Dass sich innerhalb der porteño-Zugehörigkeit auch spezifisch jüdische Formen und 

Figuren herausbildeten, hält eine Karikatur der jiddischen Satirezeitschrift Far Groys un 
Kleyn (Für Groß und Klein) fest. Das Cover der Juni-Ausgabe von 1923 (Abb. 25) präsentiert 
zwei Optionen, die jüdischen Einwander*innen in Argentinien offenstanden, einerseits 
das Leben in der Landwirtschaft, »wo Gottes Sonne scheint und Wohlstand bringt«,10 an

dererseits jenes im städtischen Umfeld, das sichtlich düsterer und weniger ertragreich 
präsentiert wird. Bemerkenswert an der Karikatur ist nicht nur, dass sie die zwei para

digmatischen, jüdischen Figuren der frühen Einwanderungsgeschichte gegenüberstellt, 
den jüdischen Gaucho am Land und den städtischen cuentanik, sondern auch, dass jüdi

sche Einwanderung primär als männliches Phänomen inszeniert wird. Bevor ich auf die 
geschlechterspezifische Dimension der Einwanderung zurückkomme, möchte ich aber 
noch auf die eben genannten Figuren eingehen, die beide vielfältige kulturelle Repräsen

tationen in der argentinischen Populärkultur fanden. 
Da es sich bei Far Groys un Kleyn um eine Satirezeitschrift handelt, ist davon auszu

gehen, dass das Coverbild durchaus überspitzt die Lebensrealitäten in Stadt und Land 
abbildete. Dennoch schließt es formsprachlich an zionistische Darstellungen und Ideen 
an, die in Argentinien ein potenzielles Zielland für Jüdinnen und Juden sahen.11 Die auf

gehende Sonne am Horizont, ihre schützenden Strahlen, die Weite des Landes und die 
vielversprechende Zukunft in der Landwirtschaft erinnern etwa an frühe Bildnisse aus 
Eretz Israel, die von der Hoffnung zeugen, in einem jüdischen Staat Heimat zu finden.12 

8 Vgl. Mollie Lewis Nouwen, Oy, My Buenos Aires: Jewish Immigrants and the Creation of Argentine 
National Identity, Albuquerque 2013, 23. 

9 Vgl. ebd., 57–59. 
10 S. Lapidus, Far Groys un Kleyn, Juni 1923, Buenos Aires. Übersetzt durch die Autorin. 
11 Maurice de Hirsch, der Gründer der Jewish Colonization Association, war bemüht darum, Argenti

nien als realistische Alternative zu Palästina zur Umsetzung zionistischer Pläne zu präsentieren. 
Diese Option soll Hirsch sogar mit Theodor Herzl persönlich besprochen haben. Vgl. Haim Avni, 
The Origins of Zionism in Latin America, in: Judith Laikin Elkin/Gilbert Merkx (Hg.), The Jewish 
Presence in Latin America, Boston 1987, 135–155. 

12 Besonders Michael Berkowitz’ Arbeiten zu kulturellen Repräsentationen des Zionismus erlauben 
hier interessante Bezüge. Vgl. Michael Berkowitz, Zionist Culture and West European Jewry before 
the First World War, Cambridge 1993. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 91 

Mehr denn diese Hoffnung weiterzutragen, scheint die Motivation des Karikaturisten S. 
Lapidus jedoch gewesen zu sein, einen verklärten Blick auf die Zustände in den jüdischen 
Kolonien der argentinischen Provinzen zu hinterfragen. 

Abb. 25: Cover von Far Groys un Kleyn (Juni 1923) 

Seit der Ankunft des Schiffs Weser am 14. August 1889, das 820 geflüchtete Jüdinnen 
und Juden aus dem zaristischen Russland nach Argentinien brachte, wurden die meis

ten jüdischen Einwander*innen direkt nach ihrer Ankunft in landwirtschaftliche Kolo

nien weiterverschickt. Das Ankommen in den Provinzen war von tiefgreifenden Konflik

ten zwischen jüdischen Kolonist*innen und ansässigen, gauchesken Landbesitzern ge

prägt. Die Neuankommenden brachten kaum Erfahrung im Bereich der Landwirtschaft 
mit, sprachen kein Spanisch und die kulturellen Unterschiede schienen unüberwind

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

bar. Da viele der jüdischen Siedler*innen aufgrund der schlechten Lebensbedingungen 
in den Kolonien schon bald wieder in ihre Herkunftsländer zurückkehren wollten, wur

den neue Organisationsformen etabliert, die die Ankunft erleichtern und den Verbleib 
garantieren sollten. Die von Maurice de Hirsch (1831–1896) gegründete Jewish Coloniza
tion Association (JCA) leistete in diesem Prozess einen maßgeblichen Beitrag. Zahlreiche 
neue Kolonien wurden gegründet, darunter Moisés Ville (1889), Mauricio (1892) und Villa 
Clara (1892), dennoch war das Leben in den argentinischen Provinzen kein leichtes und 
durchaus konfliktgeladen.13 Bemerkenswert ist deshalb, dass durch Alberto Gerchunoffs 
(1883–1950) bekannten Roman Los Gauchos Judíos (1910) in erster Linie ein idyllisches Zu

sammenleben zwischen jüdischen und nicht-jüdischen Landbewohner*innen die kultu

relle Erinnerung prägte. Gerchunoff war selbst Einwanderer der ersten Generation und 
wuchs in Moisés Ville auf. Der Roman ist damit nicht nur eine wichtige kulturelle Aufar

beitung des jüdischen Landlebens in Argentinien, sondern gleichzeitig ein historisches 
Dokument, das Auskunft über die Gepflogenheiten und Interessen der jüdischen Sied

ler*innen gibt.14 Judith Noemí Friedenberg setzte sich in ihrer Forschung intensiv mit 
der Figur des jüdischen Gauchos auseinander, den sie als sozialen Typus beschreibt, des

sen Aufstieg von unterschiedlichen Faktoren beeinflusst war, etwa »a vital need to adapt 
to new life conditions, daily exposure to gaucho culture, and the Argentine-born gene

ration’s profound desire to assimilate and break away from the strict rules imposed by 
their immigrant ancestors, such as the adherence to food habits prescribed by religious 
codes«.15 

Ähnliche emanzipative und assimilierende Entwicklungen zeigen sich auch bei dem 
städtischen Pendant des cuentaniks, welcher der Historikerin Mollie Lewis Nouwen zufol

ge von besonderer Bedeutung für das sich im Entstehen befindende jüdisch-städtische 
Selbstverständnis und die damit einhergehende Identifikation mit der porteño-Lebens

weise war.16 Die Bezeichnung cuentanik ist eine neologistische Fusion des spanischen 
Wortes cuenta (Rechnung) mit dem jiddischen Suffix -nik. Es handelt sich dabei um ei

ne in der jüdisch-argentinischen Populärkultur wiederkehrende Figur, die als Hausierer 
durch die Stadt zog und die neue Umgebung von Buenos Aires erkundete. Cuentaniks 
sprachen zumeist nur gebrochenes Spanisch, dennoch interagierten sie durch den Ver

kauf von für den Alltag notwendigen Handelswaren intensiv mit den bereits ansässigen 
Stadtbewohner*innen und trugen zur Sichtbarkeit der jüdischen Community in Bue

nos Aires bei. Die literarischen Auseinandersetzungen mit cuentaniks, etwa Pomerantz’ 
Stück Do iz Amerike, Israel Helfmans »Bashpign« oder Samuel Glusbergs »Mate amargo«, 
begleiten die Figuren auf ihren Streifzügen durch die Stadt und schildern ihre Erlebnis

se und Eindrücke. Der cuentanik wurde auf diesem Wege zu einem wichtigen Teil des 
Netzwerks von Handelstreibenden sowie zum Symbol »of the new, diverse urban iden

tity that included both immigrants and natives, modern consumption and purchasing 

13 Vgl. Avni, Argentina y Las Migraciones Judías, 83–115, 149–170. 
14 Zu Alberto Gerchunoff und seinem kulturellen Vermächtnis, vgl. Liliana Ruth Feierstein, Vorwort, 

in: Alberto Gerchunoff, Jüdische Gauchos, Berlin 2010, 7–24. 
15 Judith Noemí Freidenberg, The invention of the Jewish Gaucho: Villa Clara and the Construction 

of Argentine Identity, Austin 2009, 77. 
16 Vgl. Nouwen, Oy, My Buenos Aires, 33–36. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 93 

patterns and the space in which all of these interactions took place«.17 Durch die Interak

tion mit anderen Einwanderungscommunities sowie mit den bereits ansässigen Bewoh

ner*innen von Buenos Aires entstand also genau jene porteño-Zugehörigkeit, die durch 
die Integration bzw. Fusion unterschiedlicher Traditionen eine weitreichende kulturel

le Entwicklung in Gang setzte. Die jüdische Community gewann mehr an Sichtbarkeit, 
bewegte sich selbstbewusster durch die Stadt – besonders durch die Stadtteile Once und 
Villa Crespo, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu Zentren des jüdischen Lebens wur

den – und fand vielfältige Möglichkeiten der kulturellen Partizipation, von Literatur über 
Theater bis zur Musik.18 

3.2 Erfahrungen jüdischer Frauen und ihre kulturellen Repräsentationen 

Anders als das männliche Sozialleben, fand das weibliche weniger im öffentlichen und 
mehr im privaten Raum statt – ein gesamtgesellschaftliches Muster, auf das ich in den 
folgenden Kapiteln immer wieder zurückkommen werde. Schon aufgrund dieser Tat

sache gibt es kein weibliches Pendant zum jüdischen Gaucho oder zum cuentanik, wel

ches in vergleichbarer Weise kulturelle Repräsentation gefunden hätte. In ihrer Studie 
Crossing Borders, Claiming A Nation. A History of Argentine Jewish Women, 1880–1955 widmet 
sich die Historikerin Sandra McGee Deutsch allerdings Erfahrungen von Frauen in den 
jüdischen Kolonien und in Buenos Aires. Für die Kolonien streicht die Autorin heraus, 
dass, obgleich es die Vorgaben der JCA jüdischen Frauen verboten hatten, selbst Landbe

sitzerinnen zu werden, Jüdinnen im ländlichen Argentinien unterschiedlichen Berufen 
nachgingen, sich politisch weiterbildeten, organisierten und engagierten, emanzipier

te Selbstbildnisse entwarfen und auf diesem Wege soziale Grenzen überschritten. Nicht 
zuletzt, so McGee Deutsch, schrieben sie sich – wenngleich weniger sichtbar – in ar

gentinische Nationsbildungsprozesse ein. Sowohl in den Kolonien als auch in der Stadt 
waren es Akteurinnen wie die Sozialistin Fenia Chertkoff (1869–1927), die Kommunistin 
Ida Bondareff de Kantor (1887–1977) oder die Anarchistin Rosa Dubovsky (1885–1972), 
die sich für weibliche politische Partizipation und Frauenrechte einsetzten. Gleichzei

tig waren auch zionistische Frauenorganisationen, etwa die 1908 gegründete Sociedad de 
Damas Israelitas de Beneficencia, von zentraler Bedeutung für das politische Engagement 
von Jüdinnen in Argentinien sowie für die Gestaltung eines weiblichen Soziallebens.19 

Jüdische Frauen waren vielfach mit den Herausforderungen der Mehrfachzugehö

rigkeit konfrontiert, weshalb sich auch in weiblichen Kontexten und Beziehungsmus

17 Ebd., 34. 
18 Interessante musikalische Fusionen gelangen etwa durch den jiddischen Tango, der klassische 

Tangomelodien mit jiddischen Sprachelementen oder Instrumenten aus dem osteuropäischen 
Raum kombinierte. Einer der wichtigsten Vertreter war der Tangomusiker Jevel Katz, der in Vilnius 
geboren wurde, schon früh nach Argentinien auswanderte und dort sowohl in jüdischen Kolonien 
am Land als auch in Buenos Aires lebte. Sein weitreichender Einfluss als Tangomusiker wird auch 
dadurch deutlich, dass er zumeist als jüdischer Carlos Gardel bezeichnet wurde. Vgl. Nouwen, Oy, 
My Buenos Aires, 64–74. 

19 Vgl. Sandra McGee Deutsch, Crossing Borders, Claiming a Nation. A History of Argentine Jewish 
Women, 1850–1955, Durham/London 2010, 148–171, 205–235. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

tern zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine Abnabelung von den konservativen Gepflogen

heiten der ersten Einwanderungsgeneration sowie eine kulturelle Aneignung argentini

scher Lebensweisen erkennen lässt. Diese Entwicklung hält etwa eine weitere Karikatur 
aus der Zeitschrift Far Groys un Kleyn von 1924 fest, die den Titel »Wie man den Sommer 
genießt« (Abb. 26) trägt. 

Abb. 26: Karikatur aus Far Groys un Kleyn (Jänner 1924) 

In der Karikatur, die einen sommerlichen Tag beim Picknick abbildet, lassen sich 
mehrere Verweise darauf finden, dass sich Geschlechterrollen und kulturelle Traditio

nen im Wandel befanden. Picknicks waren unter argentinischen Jüdinnen und Juden ei

ne beliebte Wochenendbeschäftigung sowie ein sozialer Treffpunkt, der neben Essen, 
Spiel, Musik und Tanz, Möglichkeiten für traute Zweisamkeit oder gemeinschaftliche 
Familienaktivitäten bot.20 Die Notwendigkeit für junge Frauen, einen geeigneten Part

ner zu finden, ist in der Karikatur unübersehbar, denn während einige Männer allein den 
sonnigen Tag genießen, sind Frauen, bis auf eine Ausnahme, in klassischen Mann-Frau- 
Paarkonstellationen abgebildet. Die Ausnahme bildet die zentral gestellte, stillende Frau 
mit ihrem Baby, die zwar im engeren Sinne auch nicht allein in Erscheinung tritt, jedoch 
ohne partnerschaftlichen Begleiter. Auffallend an dieser Frau ist zudem, dass sie Mate 
trinkt, das argentinische Nationalgetränk, was als Verweis auf die erfolgreiche Integra

tion sowie die kulturelle Aneignung durch die Einwanderungscommunity interpretiert 
werden kann. Zudem ist bemerkenswert, dass die Frau im öffentlichen Raum ihr Kind 

20 Vgl. Nouwen, Oy, My Buenos Aires, 102–103. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 95 

stillt, eine Handlung, die darauf verweist, dass die Grenzen zwischen privatem und öf

fentlichem Raum stetig mehr verschwammen und jüdische Einwanderinnen mit neuem 
Selbstbewusstsein nach Außen traten. 

Diese Entwicklungen wurden maßgeblich von diversen Medien, etwa dem regen jü

dischen Zeitungswesen, sowie von anderen kulturellen Produktionen vorangetrieben. 
Die Medienlandschaft, das Theaterwesen und die Filmproduktion schufen Räume des 
kulturellen Austauschs, die besonders für Frauen von Bedeutung waren. Schließlich bo

ten sie Wege, um sich eine breite Öffentlichkeit anzueignen und politisch und kulturell 
mitzugestalten. Jiddischsprachige Zeitungen wie Di Yiddishe Tsaitung, Der Avantgard oder 
Di Presse dienten als Plattformen, um politische und kulturelle Themen zu verhandeln 
und sich zu vernetzen. In ähnlicher Weise trugen auch der Film und das Theater dazu 
bei, dass die jüdische Community stetig mehr an Sichtbarkeit gewann und sich durch 
kulturelle Aktivität eine spezifisch jüdisch-argentinische Mehrfachzugehörigkeit entwi

ckeln konnte.21 Da jüdisch-argentinische Mehrfachzugehörigkeiten überdies zu einem 
entscheidenden Ausmaß von internationalem Austausch gezeichnet waren, führte dies 
in weiterer Folge auch dazu, dass die nicht-jüdische, nationale Kunst- und Kulturszene 
allmählich mehr über die eigenen Grenzen hinausblickte.22 

Nicht nur für die jüdische Geschichte des Landes, auch für die argentinische Film

geschichte allgemein sollte Max Glücksmann (1875–1946), der ursprünglich aus der Bu

kowina stammte, zur Pionierfigur werden. Glücksmann emigrierte im Alter von fünf

zehn Jahren nach Argentinien, wo er anfänglich bei dem Fotografieausstattungsbetrieb 
Casa Lepage arbeitete. Wenig später wurde Glücksmann selbst zum Eigentümer des Un

ternehmens, trieb zahlreiche Film- und Musikproduktionen voran und eröffnete große 
Kinosäle, die das kulturelle Leben bereicherten, und vor allem die breitere Teilhabe dar

an massiv erleichterten. Bemerkenswert ist überdies, dass Glücksmann seit den frühen 
Jahren der argentinischen Filmgeschichte darum bemüht war, Film nicht nur als Un

terhaltungsmedium zu etablieren, sondern zugleich als Medium der politischen Kom

munikation. In dieser Form diente der Film auch der jüdischen Community als Sprach

   
22 Obgleich ich im Folgenden nur auf Film und Theater eingehen werde, bietet der Sammelband Bue

nos Aires Idish eine besonders interessante Zusammenstellung an Texten, die sich der jiddischen 
Kultur der Stadt, von Literatur bis Musik über Humor und philosophische Strömungen, auf unter

schiedliche Weise annähern. Vgl. Perla Sneh (Hg.), Buenos Aires Idish, Buenos Aires 2006. 

21 Für theoretische Annäherungen an den Komplex der Mehrfachzugehörigkeit sowie etwaige Fall-

beispiele, vgl. Dagmar Freist/Sabine Kyora/Melanie Unseld (Hg.), Transkulturelle Mehrfachzuge-

hörigkeit als kulturhistorisches Phänomen. Räume – Materialitäten – Erinnerungen, Bielefeld 
2019; Claudia Ulbrich/Hans Medick/Angelika Schaser (Hg.), Selbstzeugnis und Person. Transkul-

turelle Perspektiven, Köln/Weimar/Wien 2012, insbesondere 181–272; außerdem: Doerte Bischoff/ 
Miriam Rürup, Ausgeschlossen: Staatsbürgerschaft, Staatenlosigkeit und Exil. Zur Einleitung, in: 
Dies. (Hg.), Ausgeschlossen. Staatsbürgerschaft, Staatenlosigkeit und Exil, München 2018, 9–20; 
Burcu Dogramaci/Elizabeth Otto, Passagen des Exils: Zur Einleitung/Passages of Exile: An Intro-

duction, in: Dies. (Hg.), Passagen des Exils/Passages of Exile, München 2017, 7–23; Carolina Hilf-

rich/Natasha Gordinsky/Susanne Zepp (Hg.), Passages of Belonging. Interpreting Jewish Litera- 
ture, Berlin/Boston 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

rohr.23 Die von Glücksmann produzierten Nachrichtenschauen, die wöchentlich erschie

nen und landesweit vor Kinovorstellungen gezeigt wurden, dokumentierten etwa die Er

öffnung des Hotel de Inmigrantes (1912)24 – jener Ort, an dem die Mehrzahl der Ein

wander*innen in Buenos Aires ankam und die erste Zeit verweilte – oder aber die Eröff

nung des Hospital Israelita (1928).25 Die Aufnahmen des Israelitischen Krankenhau

ses wurden zudem von spanischen und jiddischen Zwischentiteln begleitet, wodurch ein 
jüdisches Publikum explizit adressiert wurde. Insbesondere durch Sonderbeiträge, etwa 
zum Frauen-Golf-Spiel in Mar de Plata, schaffte es Glücksmann Frauen anzusprechen.26 
Es kann außerdem nicht ausgeschlossen werden, dass Max Glücksmanns Ehefrau, Re

becca Glücksmann, auf die Produktionen einwirkte, die zudem viele Jahre als Präsiden

tin der Sociedad de Damas Israelitas de Beneficencia, einer jüdischen, gemeinnützigen Or

ganisation, fungierte. Insgesamt war Rebecca Glücksmann eine zentrale Persönlichkeit 
in spezifisch weiblichen Wohltätigkeitskreisen der jüdischen Community, die Kinderbe

treuung, Gesundheitsversorgung und Kulturveranstaltungen anboten.27 
Zwar erreichten einige jüdische Schauspielerinnen später durch ihr Mitwirken im 

Film in Argentinien und international große Bekanntschaft, darunter etwa Berta Sin

german (1901–1998), Golde Flami (1918–1907) und Cipe Lincovsky (1929–2015), tatsäch

lich geht ihr künstlerisches Engagement allerdings ursprünglich auf das Theater zurück. 
Denn mehr noch als der Glücksmann-Filmproduktion ist dem jiddischsprachigen Thea

ter eine entscheidende Funktion in der Genese einer jüdisch-argentinischen Mehrfach

zugehörigkeit zuzusprechen.28 Dieses war schließlich nicht nur ein Ausdrucksmedium 
für die jüdische Community des Landes, es war insbesondere ein sozialer Raum, der für 
jüdische Frauen emanzipatives Potenzial bot. 

Jiddischsprachige Theater existierten in Argentinien sowohl in der Stadt als auch in 
den Provinzen, und ihr Schaffen kann bis in die erste Phase der jüdischen Einwanderung 
zurück dokumentiert werden. Besondere Anerkennung innerhalb des jiddischen Thea

ters genoss das Idisher Folks Teater (IFT, ursprünglich Idishe Dramatishe Stude), das 1932 ge

gründet wurde. Das IFT, das in den 1930er- und -40er-Jahren stetig mehr an Bedeutung 

23 Zu Glücksmann, vgl. Irene Marrone, Imágenes del mundo histórico. Identidades y representacio

nes en el noticiero y el documental en el cine mudo argentino, Buenos Aires 2003; Nouwen, Oy, 
My Buenos Aires, 115–119. 

24 Hotel de inmigrantes. El Presidente Roque Saenz Peña e invitados especiales recorren las 
instalaciones del nuevo edificio del Hotel, 1912, Documento fílmico, Colección Max Glücks

mann, YouTube-Kanal des Archivo General de la Nacion, URL: https://www.youtube.com/watch?v 
=x2F_ZihQ13E (abgerufen am 19.9.2024). 

25 Der Film wird von Mollie Lewis Nouwen erwähnt und soll in der Sammlung des Archivo General 
de la Nación erhalten sein. Vgl. Nouwen, Oy, My Buenos Aires, 50. 

26 Mujeres jugando al golf. Copa Zuberbühler. Golf Club de Mar del Plata, 1913, Documento 
filmico, Departamento Documentos de Cine, Audio y Video, YouTube-Kanal des Archivo General 
de la Nacion, URL: https://www.youtube.com/watch?v=wj4Z44Kfbic (abgerufen am 19.9.2024). 

27 Vgl. Nouwen, Oy, My Buenos Aires, 117–118. 
28 Wie Diego Rotman anhand seiner Studie über Shimen Dzigan und Yisroel Shomacher zeigt, war 

das jiddische Theater auch international ein Raum, der zumindest temporär Gefühle der Zuge

hörigkeit bzw. Heimatgefühle in der Emigration und im Exil zu kreieren vermochte. Vgl. Diego 
Rotman, The Yiddish Stage as a Temporary Home. Dzigan and Shumacher’s Satirical Theater 
(1927–1980), München/Wien/Oldenburg 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=x2F_ZihQ13
https://www.youtube.com/watch?v=x2F_ZihQ13
https://www.youtube.com/watch?v=wj4Z44Kfbi
https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=x2F_ZihQ13
https://www.youtube.com/watch?v=x2F_ZihQ13
https://www.youtube.com/watch?v=wj4Z44Kfbi


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 97 

gewann, ist eine jener Organisationen, die alte und neue Einwanderungscommunities 
miteinander vertraut machte und ineinander überführte. Bevor ich jedoch auf Übergän

ge von der frühen jüdischen Einwanderung seit Ende des 19. Jahrhunderts zum Exil der 
1930er- und -40er-Jahre eingehen werde, möchte ich noch darlegen, weshalb das jiddi

sche Theater eine derart wichtige Funktion für die jüdische Community übernahm.29 
Das jiddischsprachige Theater schaffte schnell, sich einen Namen innerhalb der ar

gentinischen Theaterszene zu machen, was das Ansehen der jüdischen Gemeinschaft ra

sant steigerte. Zudem bot es Raum, um neue weibliche Rollen zu entwerfen und vorherr

schende Vorurteile mit Gegenentwürfen zu konfrontieren oder diese abzubauen. Ent

scheidend für die Etablierung war zudem, dass es sich an internationalen Vorbildern, 
etwa dem jiddischen Theater in New York oder Warschau, orientierte und es einen inten

siven künstlerischen Austausch mit ebendiesen vorantrieb. Einerseits bestritt das jiddi

sche Theater diverse Gastspiele, andererseits – und dies war tatsächlich einer der maß

geblichen Faktoren, weshalb es innerhalb der argentinischen Theaterszene rasch hohe 
Anerkennung genoss – lud es internationale Stars nach Buenos Aires ein. Durch Gastauf

tritte von Joseph Buloff (1899–1985), Jacob Ben Ami (1890–1977) oder Maurice Schwartz 
(1890–1960) etablierte das jiddische Theater in Buenos Aires eine Form des Star-Systems, 
welches das lokale Publikum, besonders junge argentinische Schauspieler*innen, die 
neue Methoden und Stücke lernen wollten, anlockte, und machte gleichzeitig Schau

spieler*innen aus den eigenen Reihen bekannt, die neben großen Namen der interna

tionalen jiddischen Szene auftraten.30 Das jiddische Theater war damit maßgeblich dar

an beteiligt die Kunstszene innerhalb des Landes sowie die argentinische Kunst- und 
Kulturproduktion international zu vernetzen.31 Diese Internationalität stattete jüdische 
Kontexte gleichzeitig mit einer Form der Expertise aus, die auch später noch angehöri

gen Kunstschaffenden – darunter Grete Stern, Hedwig Schlichter und Irena Dodalová – 
zugutekommen sollte. 

29 Zum jiddischen Theater in Argentinien, vgl. Paula Ansaldo, Teatro popular, teatro judío: el Idisher 
Folks Teater (IFT) y el movimiento de teatro independiente, in: Jorge Dubatti (Hg.), Teatro indepen

diente. Historia y actualidad, Buenos Aires 2017, 67−83; Leonor Slavsky/Susana Skura, 1901–2001, 
100 años de teatro en idish en Buenos Aires, URL: https://www.academia.edu/43350448/1901_20 
01_Cien_a%C3%B1os_de_teatro_%C3%ADdish_en_Buenos_Aires (abgerufen am 19.9.2024); No

ra Glickman (Hg.), Argentine Jewish Theatre. A Critical Anthology, London 1996; sowie die Beiträ

ge von Paula Ansaldo, Susana Skura, Zachary Baker und C. Tova Markenson des Digital Yiddish 
Theatre Project, URL: https://web.uwm.edu/yiddish-stage/places/south-america (abgerufen am 
19.9.2024). 

30 Vgl. Susana Skura, Yiddish Theatre in Buenos Aires Between the Two World Wars, Digital Yid

dish Theatre Project, April 2019, URL: https://web.uwm.edu/yiddish-stage/yiddish-theatre-in-bu 
enos-aires-between-the-two-world-wars (abgerufen am 19.9.2024); Zachary Bakter, Ven Moysh iz 
geforn: Maurice Schwartz on the Yiddish Theatre in Argentina in 1930 (Part I), Digital Yiddish The

atre Project, November 2020, URL: https://web.uwm.edu/yiddish-stage/ven-moysh-iz-geforn-ma 
urice-schwartz-on-the-yiddish-theatre-in-argentina-in-1930 (abgerufen am 19.9.2024). 

31 Sandra McGee Deutsch streicht diesen Punkt hervor, indem sie die Biografien der Schauspiele

rinnen Golde Flami, Berta Singerman und Cipe Lincovsky im Spannungsfeld ihres nationalen und 
internationalen Schaffens sowie von jiddischem und spanischsprachigem Theater analysiert. Vgl. 
McGee Deutsch, Crossing Borders, Claiming a Nation, 92–105. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.academia.edu/43350448/1901_2001_Cien_a%C3%B1os_de_teatro_%C3%ADdish_en_Buenos_Aires
https://www.academia.edu/43350448/1901_2001_Cien_a%C3%B1os_de_teatro_%C3%ADdish_en_Buenos_Aires
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/places/south-americ
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/yiddish-theatre-in-buenos-aires-between-the-two-world-war
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/yiddish-theatre-in-buenos-aires-between-the-two-world-war
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/ven-moysh-iz-geforn-maurice-schwartz-on-the-yiddish-theatre-in-argentina-in-193
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/ven-moysh-iz-geforn-maurice-schwartz-on-the-yiddish-theatre-in-argentina-in-193
https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.academia.edu/43350448/1901_2001_Cien_a%C3%B1os_de_teatro_%C3%ADdish_en_Buenos_Aires
https://www.academia.edu/43350448/1901_2001_Cien_a%C3%B1os_de_teatro_%C3%ADdish_en_Buenos_Aires
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/places/south-americ
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/yiddish-theatre-in-buenos-aires-between-the-two-world-war
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/yiddish-theatre-in-buenos-aires-between-the-two-world-war
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/ven-moysh-iz-geforn-maurice-schwartz-on-the-yiddish-theatre-in-argentina-in-193
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/ven-moysh-iz-geforn-maurice-schwartz-on-the-yiddish-theatre-in-argentina-in-193


98 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

Darüber hinaus leisteten die Organisationseinheiten des jiddischen Theaters, das 
nicht unwesentlich von sozialistischen Traditionen geprägt war, einen essenziellen Bei

trag dazu, Frauen in ihrer Berufstätigkeit zu unterstützen. Die Organisation von koope

rativen Kinderbetreuungsmöglichkeiten spielte dabei eine entscheidende Rolle. Wie Per

la Rozenblum in ihren Kindheitserinnerungen berichtete, sollen sich einige im Theater 
aktive Mütter zusammengeschlossen haben, um eine ältere, alleinstehende Frau aus der 
Gemeinde zu engagieren, die in ihrer Wohnung ein Matratzenlager aufbaute und dort 
die Kinder betreute oder zur Schule brachte, während Proben und Aufführungen statt

fanden. Auf diesem Wege konnten nicht nur die Mütter der Schauspielerei nachgehen 
und genossen berufliche Unabhängigkeit, sondern es wurde auch eine Form der Sozial

fürsorge für ältere Frauen, die besonders von Armut betroffen waren, geschaffen.32 
Solidarität unter Frauen in der jüdischen Community bot nicht nur Hilfestellungen 

für die Bewältigung alltäglicher Aufgaben, sie war auch geprägt von spezifischen Er

fahrungen des Antisemitismus – darunter auch der pauschale Vorwurf, Jüdinnen wür

den sich prostituieren. Denn sofern ein weibliches Pendant zum jüdischen Gaucho oder 
zum cuentanik existierte, war es das negativ konnotierte der jüdischen Prostituierten – 
eine Figur, die historisch gewachsen ist und auf die kriminellen Machenschaften der 
Zwi Migdal zurückgeht.33 Die Zwi Migdal war eine Zuhältervereinigung, die seit En

de des 19. Jahrhunderts organisierten Frauenhandel mit Jüdinnen aus Osteuropa be

trieb. Ursprünglich als Varsovia (Warschau) gegründet, wurde die Organisation in den 
1920er-Jahren in Zwi Migdal, nach den Migdal Brüdern, die eine führende Position in 
der Organisation innehatten, umbenannt. Junge Frauen und Mädchen wurden unter 
Vortäuschung falscher Tatsachen, etwa unter dem Vorwand einer Ehe- oder Arbeitsver

mittlung, nach Südamerika verschleppt und dort zwangsprostituiert. In Argentinien, 
wo Prostitution zu diesem Zeitpunkt zudem illegal war, wurden die Frauen schließlich 
selbst in die Kriminalität getrieben. Neben der körperlichen und finanziellen Ausbeu

tung prägte die schlechte medizinische Versorgung die Lebensumstände der Betroffe

nen, die weder auf soziale Netzwerke zurückgreifen konnten, da sie zumeist von ihren 
Familien in den Herkunftsländern isoliert waren, noch wirtschaftliche oder politische 
Möglichkeiten hatten, um sich aus diesen Strukturen zu befreien. 

Mittlerweile liegen einige einschlägige Arbeiten zur Zwi Migdal und zu den betrof

fenen Frauen vor,34 allerdings ist das Thema bis heute eines, das innerhalb der jüdischen 

32 Vgl. C. Tova Markenson, Perla Rozenblum: A Porteño Life in Yiddish Theatre, Digital Yiddish The

atre Project, November 2017, URL: https://web.uwm.edu/yiddish-stage/perla-rosenblum (abgeru

fen am 19.9.2024). 
33 Die anfänglichen Verstrickungen zwischen Zwi Migdal und dem jiddischen Theater behandelt et

wa Susana Skura. Vgl. Skura, Yiddish Theatre in Buenos Aires Between the Two World Wars; Leonor 
Slavsky/Susana Skura, 100 años de teatro en idish en Buenos Aires. 

34 Vgl. Nora Glickman, The Jewish white slave trade and the untold story of Raquel Liberman, New 
York/London 2000; McGee Deutsch, Crossing Borders, Claiming a Nation, 105–122; José Luis Scar

si, Cómo y por qué se formó la Zwi Migdal, in: Todo es historia 482 (2007), 6–22; Ders., Tmeiim: 
los judíos impuros. Historia de la Zwi Migdal, Buenos Aires 2018; Cristiana Schettini, A Social His

tory of Prostitution in Buenos Aires, in: Magaly Rodríguez García/Lex Heerma van Voss/Elise van 
Nederveen Meerkerk (Hg.), Selling Sex in the City: A Global History of Prostitution, 1600s–2000s, 
Leiden/Boston 2017, 357–285. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.uwm.edu/yiddish-stage/perla-rosenblu
https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://web.uwm.edu/yiddish-stage/perla-rosenblu


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 99 

Gemeinde Argentiniens nur ungern angesprochen und weitgehend verschwiegen 
wird.35 Film und Theater fanden dennoch Wege, um diesen verdrängten Teil der jüdi

schen Geschichte aufzuarbeiten. Zwar wurde die Zwi Migdal Anfang der 1930er-Jahre 
zerschlagen, dennoch wurde die Gleichsetzung von jüdischen Frauen mit Prostituierten 
weiterhin instrumentalisiert, um antisemitische Vorurteile zu schüren. Dies erschwerte 
das Leben von Jüdinnen in Argentinien massiv, besonders, wenn sie beruflich in der 
Öffentlichkeit standen, wie etwa die Schauspielerinnen Berta Singerman, Golde Flami 
und Cipe Lincovsky. Alle drei kamen aus jüdischen Einwanderungsfamilien, wurden 
im Umfeld des jiddischen Theaters und zugleich in einem politisierten, sozialistisch- 
kommunistisch geprägten Kontext sozialisiert. Das jiddische Theater bot ihnen Raum, 
um sich ebendieser Vorurteile zu entledigen, um eine berufliche Karriere einzuschla

gen und um jüdisch-argentinische Mehrfachzugehörigkeit für sich neu zu definieren. 
Dennoch wurden sie außerhalb des jiddischen Theaters, in der argentinischen Theater- 
und Filmszene, wie McGee Deutsch schreibt, wiederholt als »sensual other«36 markiert 
– eine Fremdzuschreibung, die auf die Erfahrungen der Zwangsprostitution durch die 
Zwi Migdal zurückzuführen ist. 

3.3 Fliehen vor dem Nationalsozialismus 

Obgleich die meisten Studien die Einwanderung nach Argentinien in zwei Phasen glie

dern – einerseits bis in die frühen 1930er-Jahre, andererseits ab den Fluchtbewegun

gen verursacht durch den italienischen, spanischen und deutschen Faschismus –, gilt 
es zu betonen, dass das Exil der 1930er- und -40er-Jahre, insbesondere seine Struktu

ren, Organisationen und Netzwerke, ohne vorangegangene Einwanderungsbewegungen 
nicht gedacht werden kann. Zwar bedingte das Exil einige gesellschaftliche und politi

sche Veränderungen, allerdings waren viele Anliegen von Exilierten, jenen früherer Ein

wander*innen sehr ähnlich. Mehrfachzugehörigkeit blieb ein zentrales Thema, die Aus

einandersetzung mit religiösen, kulturellen und politischen Gepflogenheiten im Her

kunfts- und im Aufnahmeland waren ebenso Konstanten des Exils wie auch der frühe

ren Einwanderung. Was das Exil der 1930er- und -40er-Jahre jedoch maßgeblich von der 
Einwanderung zuvor unterscheidet, ist erstens, dass die politischen Strukturen im Auf

nahmeland sich deutlich verändert hatten, und zweitens, dass es nicht mehr hauptsäch

lich Jüdinnen und Juden aus Osteuropa waren, die nach Argentinien gelangten, sondern 
deutlich mehr aus dem mitteleuropäischen, speziell aus dem deutschsprachigen Raum. 
Dies führte auch dazu, dass Personen aus unterschiedlichen Berufsfeldern nach Argen

tinien kamen, die aus wirtschaftlichen Gründen die Stadt bevorzugten, während das Le

ben am Land, das den jüdischen Kolonist*innen einst als ertragreich versprochen wurde, 

35 Diesen Punkt behandeln auch die Filmemacher*innen Florencia Mujica und Daniel Najenson in 
ihrem Dokumentarfilm Impuros (ARG/ISR 2017), der sich der Geschichte des Frauenhandels und 
der Zwangsprostitution durch die Zwi Migdal widmet und sie mit aktuellen Debatten zu Sexarbeit 
verknüpft. 

36 McGee Deutsch, Crossing Borders, Claiming a Nation, 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

für viele keine Option mehr war.37 Drittens, und dieser Punkt gibt Anlass zur intensi

veren Auseinandersetzung mit den Künstlerinnen Grete Stern, Hedwig Schlichter und 
Irena Dodalová, kam eine neue Generation von jungen, emanzipierten Frauen nach Ar

gentinien, die zwar weiterhin verhältnismäßig wenig Repräsentanz innerhalb von Exil

kreisen fand, jedoch maßgeblichen Einfluss auf die Kunst- und Kulturproduktion sowie 
auf folgende Emanzipationsbewegungen des Landes hatte. 

Bevor ich also weiter auf die Biografien und das Schaffen dieser Künstlerinnen ein

gehe, werde ich noch eben genannte Punkte behandeln, um zu verdeutlichen, welche 
Strukturen deren Exil bedingten. (1) Die ursprünglich offene Einwanderungspolitik Ar

gentiniens begann sich ab den 1930er-Jahren stetig mehr zu verändern und restriktivere 
Züge anzunehmen. Im Jahr 1930 ereignete sich ein folgenschwerer Staatsstreich, der den 
amtierenden Präsidenten Hipólito Yrigoyen (1852–1933) stürzte und eine Phase autoritä

rer, teils diktatorischer Führung einleitete. Autoritäre Tendenzen schlugen sich ebenso 
in Verschärfungen der Einwanderungspolitik nieder. Bereits 1932, als Agustín Pedro Jus

to (1876–1943) durch Wahlbetrug zum Präsidenten wurde, wurde ein Dekret eingeführt, 
das Einwander*innen dazu verpflichtete, einen Nachweis zur Selbstversorgung zu er

bringen – eine Bestätigung also, dass sie nicht auf staatliche Hilfeleistungen angewie

sen waren. Weitere Verschärfungen, etwa die sogenannte »llamada«, die verlangte, dass 
Exilierte zwei Jahre in Argentinien leben mussten, bevor sie ihre Familienangehörigen 
nachholen konnten, oder das im Jahr 1936 verabschiedete Dekret, demnach Personen die 
Einreise verweigert werden konnte, wenn sie eine Gefahr für die physische oder mora

lische Gesundheit der Bevölkerung darstellten, erschwerten Einwanderung und Famili

enzusammenführung maßgeblich. Ab 1938 war sogar ein »permiso de libre desembarco« 
(Bescheid zur freien Einreise) nötig, der vorab von den Konsulaten ausgestellt wurde und 
in erheblichem Maße dazu beitrug, jüdischen Geflüchteten den Weg nach Argentinien zu 
erschweren.38 

Die durch die autoritäre Regierung eingeführten Einreiserestriktionen wiesen zwar 
deutlich antisemitische Züge auf, insbesondere, da politische Ereignisse, wie die »An

schluss«- und Novemberpogrome von 1938 nicht zu einer Lockerung, sondern vielmehr 
zu einer Verschärfung der Bestimmungen führten und besonders jüdische Geflüchte

te davon betroffen waren; dennoch sind diese frühen Verschärfungen vor allem auf den 
stark verbreiteten Antikommunismus innerhalb der Regierungsgarde zurückzuführen. 
Schließlich waren es Einwander*innen aus Italien, Spanien und Frankreich, die seit der 
Jahrhundertwende sozialistische, kommunistische und anarchistische Ideen nach Ar

gentinien brachten und diese besonders seit der Weltwirtschaftskrise von 1929 in poli

tische Formen zu bringen vermochten. Für die Machthaber stellte Einwanderung damit 
pauschal eine Gefahr dar.39 

37 Vgl. Avni, Argentina y Las Migraciones Judías, 302–381. 
38 Vgl. ebd., 323–338. 
39 Diverse Historiker*innen erforschten den weitverbreiteten Antikommunismus der rechten Regie

rungen in Argentinien, insbesondere die Verstrickung von Antikommunismus und Antisemitis

mus. Dabei geht hervor, dass antisemitische Rhetoriken wiederholt dazu genutzt wurden, um an

tikommunistische Denkmuster zu verbreiten. Vgl. Fernando Devoto, Nacionalismo, fascismo y tra

dicionalismo en la Argentina moderna, Buenos Aires 2002; Federico Finchelstein, Transatlantic 
Fascism. Ideology, Violence, and the Sacred in Argentina and Italy, 1919–1945, Durham 2010; Lvo

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 101 

Die antikommunistischen, autoritären Züge der Regierung manifestierten sich auch 
darin, dass obwohl Argentinien stets auf seine Neutralität im Zweiten Weltkrieg poch

te, innerhalb des Landes das nationalsozialistische Lager weitgehend unterstützt wur

de. Dass Argentinien nach dem Zweiten Weltkrieg eines der zentralen Aufnahmelän

der für nationalsozialistische Kriegsverbrecher war, wurde in diversen Studien heraus

gestellt.40 Besonders die Studie des Historikers Uki Goñi The Real Odessa legt ihren Fo

kus darauf, wie Argentinien schon während der sogenannten »decada infame« Struk

turen etablierte, die die nationalsozialistische Gemeinde in Argentinien unterstützten. 
Goñi betont überdies, dass nach dem Militärputsch von 1943, dem Juan Domingo Perón 
(1895–1974) – der von 1946 bis 1955 amtierende Präsident und Begründer des Peronismus 
– angehörte, diese Strukturen strategisch ausgebaut und dafür genutzt wurden, die Re

gierungsmacht zu sichern und untergetauchten Kriegsverbrechern die Einreise zu er

möglichen.41 Der Peronismus, obgleich er als Massenbewegung erst im Laufe des Jahres 
1945, und damit nach Ende des Zweiten Weltkriegs, ins Leben gerufen wurde, hatte al

so massive Auswirkungen auf das Leben von jüdischen Geflüchteten in Argentinien, die 
nicht nur das Nebeneinander mit Nationalsozialist*innen, sondern auch die autoritären 
Züge des Peronismus fürchteten.42 

(2) Obwohl ab Anfang der 1930er-Jahre immer restriktivere Bestimmungen einge

führt wurden, um Geflüchteten die Einreise zu erschweren, war Argentinien dennoch 
jenes südamerikanische Land, das im Zeitraum von 1933 bis 1945 am meisten Geflüch

tete aufnahm.43 Buenos Aires wurde zu einer Metropole des Exils, die besonders unter 
Kunstschaffenden als erstrebenswerte Destination galt.44 Anders als die frühen Einwan

vich, Nacionalismo y Antisemitismo; McGee Deutsch, Las derechas; David Rock, La Argentina Au

toritaria, Buenos Aires 1993. 
40 Vgl. Linda Erker/Raanan Rein (Hg.), Nazis and Nazi Sympathizers in Latin America after 1945, Lei

den/Boston 2024; Roland Newton, The »Nazi Menace« in Argentina, 1931–1947, Stanford 1992; Leo

nardo Senkmann, Argentina, la segunda guerra mundial y los refugiados indeseables, 1933–1945, 
Buenos Aires 1991; Leonardo Senkman/Saul Sosnowski, Fascismo y Nazismo en las letras argenti

nas, Buenos Aires 2009. 
41 Vgl. Uki Goñi, The Real Odessa. How Perón Brought the Nazi War Criminals to Argentina, London/ 

New York 2002. 
42 Obgleich beispielsweise die Arbeiten von Raanan Rein nahelegen, dass es seitens des Peronismus 

intensive Bestrebungen gab, die jüdische Community in Argentinien sowie den neu gegründeten 
Staat Israel zu unterstützen, legen meine Recherchen hingegen nahe, dass seitens der jüdischen 
Bevölkerung in Argentinien große Skepsis gegenüber dem Peronismus vorherrschte. Dies kann 
jedoch ebenso an der linkspolitischen Gesinnung der von mir behandelten Künstlerinnen und de

ren Netzwerke liegen. Dass es jedoch zahlreiche Kooperationen zwischen der peronistischen Re

gierung und jüdischen Organisationen gab, streicht Rein in seinen Arbeiten mehrfach hervor. Vgl. 
Raanan Rein, Los muchachos peronistas judíos. Los argentinos judíos y el apoyo al Justicialismo, 
Buenos Aires 2015. 

43 Vgl. Anne Saint Sauveur-Henn, Exotische Zuflucht? Buenos Aires, eine unbekannte und vielseiti

ge Exilmetropole (1933–1945), in: Claus-Dieter Krohn (Hg.), Metropolen des Exils, München 2002, 
242–268, 243. 

44 Vgl. Laura Karp Lugo, Alone Together: Exile Sociability and Aristic Networks in Buenos Aires at the 
Beginning of the 20th Century, in: Burcu Dogramaci/Mareike Hetschold/Laura Karp Lugo/Rachel 
Lee/Helene Roth (Hg.), Arrival Cities. Migrating Artists and New Metropolitan Topographies in the 
20th Century, Leuven 2020, 33–54. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

der*innen des 19. und frühen 20. Jahrhunderts handelte es sich bei dem Großteil der Ge

flüchteten ab 1933 nicht um Arbeiter*innen, die aufgrund mangelnder wirtschaftlicher 
Möglichkeiten ins Land kamen, sondern um Personen, die flüchten mussten und zuvor 
künstlerisch, schriftstellerisch, intellektuell oder wissenschaftlich tätig waren. Sie hat

ten dementsprechend wenig Interesse an landwirtschaftlicher Arbeit, wie sie die frühen 
Kolonist*innen bestritten, und bevorzugten die urbane Atmosphäre von Buenos Aires. 

Buenos Aires hatte sich bereits in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts zu ei

ner der wichtigsten Kunst- und Kulturhauptstädte des südamerikanischen Kontinents 
entwickelt und mit Stolz das Bild von sich selbst propagiert, das Paris Südamerikas zu 
sein. Tatsächlich gab es seit der Jahrhundertwende und insbesondere ab den 1920er- 
und -30er-Jahren intensiven Austausch mit der Kunstszene von Paris sowie mit anderen 
europäischen Metropolen. Zahlreiche argentinische Intellektuelle und Kunstschaffende 
besuchten diese für Studienreisen und aus dem dort gewonnen Wissen schöpften sie 
später, zurück in ihrem Herkunftsland, um neue künstlerische Ideen umzusetzen und 
Bewegungen ins Leben zu rufen.45 Buenos Aires war für viele jüdische und/oder politi

sche Geflüchtete damit nicht nur eine ferne, exotische Stadt der südlichen Hemisphäre 
auf der anderen Seite des Ozeans, sie war durchaus eine Stadt, der bereits ein intellektu

eller und kultureller Ruf vorauseilte. Dennoch gelangten viele Exilierte mit exotisieren

den Vorstellungen nach Buenos Aires, was mitunter zu Enttäuschungen führte. Diese 
hält der Schriftsteller Paul Zech (1881–1946) in seinem Roman Michael M. irrt durch Buenos 
Aires fest.46 Zech beschreibt in seinem Roman das Ankommen des Michael M. aufgela

den mit Erwartungen, die von kolonialen Erfahrungsbildern geprägt waren und den süd

amerikanischen Kontinent trotz seiner Größe und Diversität für ein einziges, einfältiges 
Gebiet hielten. Michael M.s Enttäuschung darüber, keine paradiesischen Szenarien der 
Pflanzen- und Tiervielfalt im tropischen Klima vorzufinden, sondern Großstadtasphalt, 
treibende Hitze und hektisches Stadtleben, erlebten auch andere Exilierte. Die Hitze, 
das urbane Klima sowie die Sprachbarrieren wurden deshalb von vielen als besonders 
herausfordernd beschrieben.47 

Ein entscheidender Unterschied zwischen früher Einwanderung und Exil ab den 
1930er-Jahren war zudem, dass Jüdinnen und Juden nicht mehr zwangsläufig inner

halb ihres eher geschlossenen sozialen Milieus verweilten, sondern viele Exilierte zwar 
jüdischer Herkunft waren, sich selbst aber in erster Linie als politische Geflüchtete ver

standen und sich stärker in antifaschistischen Exilorganisationen engagierten. Antifa

schistische Organisationen wie Das andere Deutschland oder der Verein Vorwärts leisteten 
einen essenziellen Beitrag zum Widerstand gegen den Nationalsozialismus im Exil; 
auch gegen autoritäre Tendenzen im Aufnahmeland, indem sie ihre Publikationsorgane 
nutzten, um die Exilcommunity in ihrer Erstsprache über die politischen Geschehnisse 
aufzuklären. Sie organisierten Spendenaktionen, Solidaritätsveranstaltungen und un

terstützten jüdische Vereinigungen, z.B. den Hilfsverein Deutschsprechender Juden, der von 

45 Beatriz Sarlos Arbeit zur »peripheren Moderne« ist bis heute eine der scharfsinnigsten Analysen 
des Kulturschaffens in der argentinischen Hauptstadt. Vgl. Beatriz Sarlo, Una modernidad per

iférica. Buenos Aires 1920 y 1930, Buenos Aires 1998. 
46 Vgl. Paul Zech, Michael M. irrt durch Buenos Aires, Frankfurt a. M. 1985, 17–19. 
47 Vgl. Saint Sauveur-Henn, Exotische Zuflucht?, 242–268, 249–250. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 103 

bereits länger in Argentinien lebenden Jüdinnen und Juden betrieben wurde und Hilfe

leistungen für Neuankommende anbot. Das Angebot reichte von der Unterstützung bei 
der Arbeitssuche über Sprachkurse bis hin zu kulturellen Aktivitäten. Neugegründete 
antifaschistische und bereits existierende jüdische Organisationen arbeiteten eng zu

sammen, selbst wenn sie teils unterschiedliche politische Positionen vertraten.48 Hinzu 
kamen Vereine, Organisationen oder Kollektive spanisch-republikanischer Geflüchteter, 
die seit Beginn des Bürger*innenkriegs nach Argentinien gelangten und sich ebenso 
mit jüdischen und/oder antifaschistischen Organisationen solidarisierten.49 Besonders 
diese Vielzahl an Vereinen, Organisationen und künstlerischen Kollektiven, die parallel 
existierten, machte Buenos Aires zu einem südamerikanischen Zentrum des Exils, das 
für Kunstschaffende vielversprechende Möglichkeiten bot. 

Abb. 27: Clément Moreau, Los emigrantes (1940) 

(3) An dieser Stelle gilt es noch jenen Punkt zu behandeln, der die politische, 
gesellschaftliche und kulturelle Funktion jüdischer Künstlerinnen betrifft, die aus 
Deutschland, Österreich oder der Tschechoslowakei kamen, die in links-politischen 
Kontexten sozialisiert wurden, ihr Emanzipationsverständnis ins Exil mitbrachten und 
wegweisende Entwicklungen mittrugen, die zu mehr Sichtbarkeit von Frauen in der 
Kunst und anderswo führten. Erneut scheint ein Bildverweis geeignet, um über diesen 

48 Zum antifaschistischen Exil in Argentinien und den diversen Kooperationen oder Konflikten mit 
jüdischen Organisationseinheiten, vgl. Germán Friedmann, Alemanes antinazis en la Argentina, 
Buenos Aires 2010, insbesondere 145–178. 

49 Zum spanisch-republikanischen Exil in Argentinien, vgl. Andrea Pagni (Hg.), El exilio republicano 
español en México y Argentina. Historia cultural, instituciones literarias, medios, Frankfurt a. M./ 
Madrid 2011; Dora Schwarzstein, Entre Franco y Perón. Memoria e identidad del exilio republicano 
español en Argentina, Barcelona 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

beginnenden gesellschaftlichen Wandel zu sprechen. Los emigrantes (1940, Die Emigran

ten, Abb. 27) lautet der Titel eines Bildes von Clément Moreau (bürgerlich Carl Meffert, 
1903–1988), der 1935 nach Argentinien kam und dort durch seine Linolschnitte zu einem 
der prominentesten Vertreter des antifaschistischen Exils wurde. Nacht über Deutschland 
heißt der bekannteste Linolschnittzyklus Moreaus, der 1937/1938 entstand und sich 
mit den Folgen der nationalsozialistischen Diktatur auseinandersetzte. Los emigrantes 
stammt aus der Sammlung Grafik für den Mitmenschen und zeigt ein Hafenszenario, das 
die Abreise im Herkunftsland oder an einer Transitstation des Exils zum Gegenstand 
macht.50 Am Schiff stehen junge Männer und winken mit Taschentüchern; am Hafen 
verweilen Frauen, die am Abschiedsort bleiben. Moreau präsentiert das Exil also in 
erster Linie als ein männliches Phänomen. 

Schon die Historikerin Marion A. Kaplan machte in ihrer Forschung darauf auf

merksam, dass die Wahrnehmung, primär Männer wären vom Exil betroffen gewesen, 
keine ist, die auf historischen Fakten basiert, sondern durch die überdurchschnittliche 
Repräsentanz männlicher Vertreter des Exils in Kultur und Forschung bedingt wird.51 
Erfahrungen der Flucht und des Exils von Frauen – dies zeigt sich besonders bei ge

nauerer Betrachtung der drei Künstlerinnen und wird in den folgenden Kapiteln weiter 
ausgeführt werden – unterschieden sich nicht nur maßgeblich von männlichen,52 sie 
manifestierten sich auch auf anderen Ebenen der Kunstproduktion und traten teils 
zeitverzögert in Erscheinung. Das Wirken von Künstlerinnen im argentinischen Exil – 
darunter Fotografinnen wie Grete Stern und Gisèle Freund (1908–2000), die Tänzerin 
Renate Schottelius (1921–1998), die Schauspielerinnen Hedwig Schlichter und Liselott 
Reger-Jacob (1899–1972), die Filmemacherin Irena Dodalová, die Malerinnen Gertrudis 
Chale (1898–1954) und Mariette Lydis (1887–1970), die Schriftstellerin Livia Neumann 

50 Vgl. Clément Moreau/Carl Meffert, Grafik für den Mitmenschen. Mit einem unvollständigen Werk

verzeichnis, Berlin 1978. 
51 Vgl. Kaplan, Between Dignity and Despair, 62–73; Marion A. Kaplan, Prologue: Jewish Women in 

Nazi Germany Before Emigration, in: Sibylle Quack (Hg.), Between Sorrow and Strength, Cam

bridge 2013, 11–48. 
52 In den letzten Jahren sind stetig mehr Arbeiten entstanden, die sich spezifischen Erfahrungen 

von Frauen in Exilzusammenhängen widmen. Auch die Gründung von Forschungsnetzwerken, et

wa der frauenAG der Österreichischen Gesellschaft für Exilforschung, unterstreicht die Notwen

digkeit, Erfahrungen von Frauen innerhalb der Exilforschung verstärkt Aufmerksamkeit zu schen

ken. Vgl. Bolbecher, Frauen im Exil; Charmian Brinson/Andrea Hammel (Hg.), Exile and Gender I. 
Literature and the Press, Leiden 2016; Charmian Brinson/Andrea Hammel/Jana Barbora Buresova 
(Hg.), Exile and Gender II: Politics, Education and the Arts, Leiden 2017; Alena Heitlinger (Hg.), 
Émigré Feminism. Transnational Perspectives, Toronto 1999; Ursula Hudson-Wiedenmann/Beater 
Schmeichel-Falkenberg (Hg.), Grenzen überschreiten. Frauen, Kunst und Exil, Würzburg 2005; 
Claus-Dieter Krohn/Erwin Rotermund/Lutz Winckler/Wulf Koepke (Hg.), Frauen und Exil. Zwi

schen Anpassung und Selbstbehauptung, München 1993; Kaplan, Between Dignity and Despair; 
Birgit Maier-Katkin/Marje Schuetze-Coburn/Michaela Ullmann (Hg.), Women in Exile. Feucht

wanger and Gender Dynamics in Exile and Exile Literature, Berlin/Bern/Brüssel/Oxford/New York 
2024; Messinger/Prager, Doing Gender in Exile; Sibylle Quack (Hg.), Between Sorrow and Strength, 
Cambridge 2013; Maureen Tobin Stanley/Gesa Zinn (Hg.), Female Exiles in Twentieth and Twenty- 
first Century Europe, New York 2007; Gesa Zinn (Hg.), Exile Through a Gendered Lens. Women in 
European History, Literature and Cinema, New York 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Von der Einwanderung zum Exil in Argentinien 105 

(1912–1978) und viele mehr – ist nicht nur aufgrund bestehender patriarchaler Struk

turen in Vergessenheit geraten, sondern auch deshalb, da es oft nicht unmittelbar auf 
politische Geschehnisse des Aufnahme- oder Herkunftslands rekurrierte. In vielen Fäl

len ging dem Schaffen von Frauen ein intensives Studium der neuen Umgebung voraus 
und dieses führte zu einer Verzögerung in der Verarbeitung ihrer eigenen Exilerfahrung. 
Dieses Studium ist aber zugleich eine zentrale Bedingung für kulturelle Übersetzung, 
auf die in den folgenden Kapiteln noch intensiv eingegangen wird. Dies bedeutet, dass 
im Falle der von mir behandelten Künstlerinnen das Exil nicht nur für den Zeitraum 
von 1933 bis 1945 gedacht werden kann, denn diese zeitliche Einschränkung würde die 
Fortsetzung von Fluchtbewegungen ab 1945,53 von denen etwa Irena Dodalová betroffen 
war, verleugnen und essenzielle Aspekte ausklammern. Es bedeutet auch, dass diese 
Künstlerinnen durch das vorangegangene Studium der neuen Umgebung sowie durch 
ihre kulturelle Übersetzungstätigkeit teils nachhaltiger im Aufnahmeland wirkten und 
einen weitreichenden Einfluss auf die Entwicklungen der argentinischen Kunst- und 
Kulturproduktion hatten. Diese Künstlerinnen, die das Selbstbewusstsein einer neuen 
Generation von gebildeten und selbstbestimmten Frauen mit ins Exil trugen, schu

fen durch alternative Ansätze, durch Lehrtätigkeiten oder durch Zusammenschlüsse 
mit exilierten, jüdischen oder lokalen Kollektiven Wege, um nicht nur innerhalb der 
Exilcommunities, sondern darüber hinaus in der argentinischen Mehrheitsgesellschaft 
wirken zu können. Ihre Ansätze stießen auf große Resonanz und fanden Anklang 
bei nachkommenden Fotografinnen, Schauspielerinnen oder Filmemacherinnen, die 
die Ideen, Konzepte und Anliegen dieser exilierten Künstlerinnen weitertrugen und 
langfristig und dauerhaft im argentinischen Kunstschaffen verankerten. 

53 Insbesondere in Kapitel 6 werde ich diesen Punkt erneut aufgreifen und auf Aspekte des Post-Exils 
eingehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476796-005 - am 14.02.2026, 11:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

