Das Verschwinden der Autorin: Sexualitatsdispositiv
und asthetischer Diskurs

Bouhours verwandelt entsprechend die im Salon innerhalb der Liebesdiskurse behan-
delte delicatesse fiir Schonheit in eine neue Form des von Sex gereinigten Geschmacksur-
teils des je ne sais quoi, das in einer Abstraktion an Sprache erst dem inneren wie duferen
stummen Bild entspricht. In seinem Dialog La Maniere de bien penser dans les ouvrages d’es-
prit fordert er die fetischisierende Konzentration auf die substanziale Dinglichkeit durch
vom Alltag abstrahiertes Sehen wie beim Mikroskop. Die entziickende Entdeckung einer
einheitlichen Mikrosubstanz an dieser gegeniiber dem Alltag uninteressierten und ge-
geniiber dem normalen Sehen reduzierende Abstraktion soll mit dem je ne sais quoi nie
mit Sprache vollkommen tibereinstimmen.

»[...] il faut avoir de bons yeux, & employer mesme ceux de I'art, je veux dire les lunettes
& les microscopes, pour bien voir les chef-d’oeuvres de la nature; il "appartient qu'aux
personnes intelligentes & éclairées de pénétrer tout le sens d’'une pensée délicate. Ce
petit mystere est comme I'ame de la délicatesse des pensées, en sorte que celles qui
n'ont rien de mystérieux ni dans le fond, ni dans le tour, & qui se montrent toutes ent-
ieres a la premiére velie, ne sont pas délicates proprement, quelque spirituelles quelles
soient ailleurs. D’'oli 'on peut conclure que la délicatesse ajo(ite je ne scay quoi au sub-
lime & a I'agréable, & que les pensées qui ne sont que nobles ou jolies ressemblent
en quelque facon a ces Héroines ou a ces Bergéres de Roman qui n'ont sur le visage ni
masque ni crespe; [..].«'

1 Dominique de Bouhours, La Maniere de bien penser dans les ouvrages d’esprit, Dialogues. Brighton 1971
[2. Ed. v.1691], S. 216: »[...] man braucht gute Augen und selbst solche der Kunst [Handwerk, Th.B.],
womit ich die Brillen und die Mikroskope meine, um die Meisterwerke der Natur gut zu sehen. Es
gehort nur den intelligenten und aufgeklarten Personen zu, den ganzen Sinn eines delikaten Ge-
dankens zu durchdringen. Dieses kleine Geheimnis ist wie die Seele der delicatesse in Gedanken,
[und] insofern diese im Grunde und rundum nichts Geheimnisvolles haben und sich vollstindig
aufden ersten Blick preisgeben, so sind sie eigentlich nicht delicate, so geistig sie auch sein mogen.
Von daher kann man schliefien, dass die delicatesse ein je ne sais quoi zum Erhabenen und Angeneh-
men hinzufiigt und dass Gedanken, die einfach nur edel und hiibsch sind in gewisser Weise den
Heldinnen und Schéferinnen aus den Romanen gleichen, die auf ihren Gesichtern keine Maske
oder Tuch tragen; [..].« [Ubersetzung Th.B.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

All das, was dem Auge daher sofort eindeutig verstehbar wie im Alltag ins Auge springe,
verdiene nicht einen esprit der delictesse des neu von Bouhours angesetzten Geschmacks-
urteils im je ne sais quoi, die den Schifern durch die im Salon geschitzten Liebesromane
zu Unrecht als delicatesse zugeschrieben werde, da sie dort ohne Maske und Verkleidung
und damit zu deutlich und ohne jedes Geheimnis daherkimen. Eine Brille oder gar Mi-
kroskop entfremdet nicht wie das Zerteilen durch sprachliche Beschreibungen, aber es
lasst klarer sehen, was daher allein sprachlich gerade nicht eindeutig benannt werden
kann. Anders in der Allegorie bleibt es in der Devise beim kurzen Motto durch Sprache.

Es war in der Tat das Ideal der die modernes vertretenen Literatursalons, Schon-
heit méglichst natiirlich im Sinne der offenen nonchalance zu reprisentieren,” die hier
Bouhours in eine neue isthetische Wendung bringt, um einen ethisch legitimeren
Geschmack der geistigen, an erotisch eindeutig erkennbaren Reizen uninteressierte
Reinheit zu prisentieren. Die Interesselosigkeit gegeniiber den erotischen Reizen kann
und soll sich im je ne sais quoi keineswegs sprachlich eindeutig duflern, weil reine Asthetik
nur in sprachloser Uberwindung von sozialer Anerkennung befreit ist wie die sprachlose
Wahrnehmung von plétzlich ebenso eindeutigen wie neuen Bildern des Mikroskops:
Geheimnis gegeniiber der alltiglichen Kommunikation und visuell klares Sehen vereint
als elitire Praxeologie der Devise des Hofes. Das ist nicht das Ende der Allegorie, sondern
ihre fortgesetzte Ubersetzung in Bildung eines gehobenen Geschmacksurteils fiir eine
Verbindung von stummen Bild mit einer reduzierten Sprache. Die transformierte alle-
gorische Asthetik der ebenso sprachlich geheimen, aber visuell eindeutigen Sichtbarkeit
ist im savoir vivre des hofischen gentil homme sowohl gegen die zu pedantisch abstrakte
Wissenschaft der Mathematik als auch gegen das allzu beredte Interesse an profaner
Erotik des phonetischen Romans im Salon zu wenden, um den aristokratischen Hof
als Ort des gehobenen Geschmacks der an Sprache und Logik uninteressierten und
damit des wesentlich reineren, normativ vorbildlichen Geschmacks einer delicatesse zu
prasentieren.

Das je ne sais quoi stammt zwar von Blaise Pascal, der es fiir das Gefiihl der Liebe be-
schreibt, die er gegen den Salon vergeistigt. Aber vor allem Bouhours begriindet mit die-
ser Wendung eine neue Asthetik der Wahrnehmung, welche die von Sprache zu schiit-
zende rein visuell und ebenso stumme Assoziation im isthetischen Urteil wahrt, das
folglich weder mathematisch-relational noch erotisch eindeutig wie in den Liebesroma-
nen decodiert werden kann. Diese abstrahierende Reinigung von sozialer Anerkennung
verwandelt mit der Reinheit des dsthetischen Urteils die in der Sexualitit des Salons erst
entstandene Form der Reinheit an Ritualisierung nun gegen Sexualitit, so dass damit
eine weibliche Autorschaft des Schreibens tiber die Erhaltung einer delicatesse der Liebe
verdringt werden konnte.? Es ist offensichtlich, dass diesen die Devise neu interpretie-
renden katholischen Priester die promisken, urbanen und intellektuell selbstbewussten

2 Thomas Becker, Mann und Weib, schwarz und weif3. Die wissenschaftliche Konstruktion von Geschlecht
und Rasse 1650 —1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 22, 101 (Quellenangaben), 107ff.

3 Die in weiblichen Salons anerkannte Autorschaft diente daher keinesfalls einfach nur der rein dis-
tinktiven Reprasentation des Adels. Im zweiten Band des Dictionnaire des Prétieuses von 1661 wird
von dem anonymen Schreiber Somaize hingegen behauptet, dass derjenige, der gut schreiben
kann und regelmaRiger Besucher der Salons sei, als einer der »Nobles des lettres« anerkannt sei,
welchem aber auch »tous les priviléeges« wie alle anderen Adligen zukommen. Ebd., S. 47f. Dazu

hittps://dol.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Verschwinden der Autorin: Sexualitatsdispositiv und asthetischer Diskurs

femmes savantes ein Dorn im Auge waren, zumal die Liebesreligion der Salons, von denen
die von Frauen geschriebenen Romane kiindeten, eine bewusste, nur der Aristokratie zu-
stehende Unabhingigkeit der Sexualitit vom christlichen Glauben transportierten, in-
dem Schreiben eine gegenseitige sich tragende Emanzipation von bitrgerlichen Autoren
und adligen Autorinnen war, was bis auf Balzac und Flaubert hinauf (in je unterschied-
lichem Sinne) die Klassifikation des neu im 19. Jahrhundert entstehenden Romans und
Romanlesens als Tradition weiblicher Praxis verstanden wurde. Und wenn, dann muss
hier von einem Dispositiv der Sexualitit geredet werden, wo Sexualitit zur Selbstver-
wirklichung und sozialen Abgrenzung des franzdsischen Adels als Identititsstiftung fiir
eine soziale Gruppe gehorte, die zugleich mit der damit nicht identischen, aber zusam-
menhingenden Praxis weiblicher Autorschaft verbunden war.

Die franzdsische Aristokratie des sich zentralisierenden Staates verspiirte im 17.
Jahrhundert keine Lust mehr, sich fiir religiése Dogmen und Riten in Religionskriegen
gegenseitig abzuschlachten, sah aber dafiir im kinderlosen und subjektauflosenden
Sexes eine die eigene Klasse bestitigendes ebenso religiéses wie aber wiederholbares
Erlebnis des Sterbens im sexuellen Rausch, der von Statuten der Religion gereinigt war.*
Sexualitit mag ein Begriff des 19. Jahrhunderts sein, aber die praxeologische Gegenre-
ligion eines Sexes, der nicht auf Nachwuchs ausgerichtet war, sondern auf das Erlebnis
des individuellen geschlechtlich sich von konventionell religiésen Ritualisierungen
reinigenden Exzess der Selbstverwirklichung ist eine Erfindung des franzésischen
Salons in Frankreich des 17. Jahrhunderts, die mit Emanzipation weiblicher Autorinnen
verbunden war. Um den im stidtischen Salon verkehrenden Adel bei Stange zu halten,
gehorte auch die Liebe zu einer maitresse des Konigs in Frankreich seit dem 17. Jahr-
hundert zur Staatsrison eines zentralistischen Staates, so dass die Salons als Ort der
nationalen Vereinigung der beiden unterschiedlichen Aristokraten von Schwert und Fe-
der, Militir und Steuern, d.i. einer noblesse d’epée und noblesse de robe, ihre Anerkennung
als Ort der Zentralisierung einer synchronisierenden Nation fanden. Dieses Dispositiv
ist auch hier schon wie im Grunde jedes Dispositiv als Konsens der Zentralisierung (der
Aristokratie) angelegt, der durch einen Dissens permanent zur Erhaltung eines Macht-
feldes angereizt wurde, ohne dass damit Literatur schon eine institutionelle eigene
Stellung als autonomes Feld innehatte.

Esist gerade die Doppelung von reinigender Entritualisierung zum reinen Ritus im
Sex, die der dsthetische Diskurs des je ne sais quoi mit seiner radikaleren Reinheitsforde-
rung gegen die literarische Allegorie der Liebesromane iitbernimmt, um das darin ent-
haltene Sexualititsdispositiv gegen weibliche Autorschaft auszuspielen — mit auch ganz
wenigen Ausnahmen zu Beginn des 18. Jahrhundert wie z.B. die aus dem verarmten Adel
stammende Madame de Graffigny, die noch 6ffentlich schreibt. Selbstredend ist Liebe
von der differenten Artikulation mit Maximen, Zeichen und Handlungen abhingig, In-
timit4t also nur mittels Codierung durch differente, externalisierbare Zeichen moglich,

auch mit lingerem Zitat: Thomas Becker, Mann und Weib, schwarz und weif3. Die wissenschaftliche
Konstruktion von Geschlecht und Rasse 1650 —1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 87.

4 Dazu: Jean Michel Pelous, Amour Précieus. Amour Galant (1654 —1675). Essai sur la représentation de
l'amour dans littérature de la société mondaine, Paris 1980.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. -[@

293


https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

die gerade auch in von Frauen geschriebenen Romanen behandelt werden: Briefe, Au-
genkontakt, Haltungen, Gespriche, Intrigen, die genuin aristokratische Erfindung des
in Holz geschnitzten Herzens mit zwei Namen, rituelle Beichtformen etc. Ohne diese
Zeichen der profanen Riten keine erotische Liebe, so dass es sogar regelrechte Lernfor-
mate fiir Liebesbriefe gab. Aber dieses Wissen um Riten selbst ist nichts Neues im 17.
Jahrhundert, wie Niklas Luhmann zu berichten glaubt, der zudem die handelnde Eman-
zipation von Autorinnen vollkommen aufRer Acht lisst.> Denn schon die Renaissance lief
die unsichtbare Idee des Eros nur durch das Ideal des sichtbaren Eros und seiner Zei-
chen existieren, wie die Kunstgesichte seit Panofskys berithmten Meaning of the Visual
Arts und dem Mythos der krotonischen Jungfrauen in seinen Aufsatz zur ambivalenten
Idea herausgearbeitet hat. Dies ist zwar schon die Anderung des patriarchalischen Al-
lianzdispositiv, das jedoch noch keinesfalls durch die Entstehung eines individualisier-
ten Sexualititsdispositivs zuriickgedringt wird. Erst im Salon des 17. Jahrhunderts ent-
steht nicht nur die soziale Bewegung schreibender Autorinnen.® Auch der Partner fiir
die sexuell taktile Liebe ist von der aristokratischen (verheirateten) Frau frei wihlbar,
ohne dass Nachwuchs dabei vornehmlich eine Rolle spielen sollte, wie der hiufige Be-
sucher von Salons und beim Hof in Ungnade gefallenen Bussy Rabutin aufgrund seines
Spotts gegeniiber dem Konig, aber als im urbanen Salon geduldeter Frondeur mit sei-
nem Loblied auf das Schreiben von gelingenden Liebesbriefen zu berichten weif.” Frei-
lich ist die Ehe noch vorgeschrieben, um die aristokratisch legitime mannliche Nachfol-
ge im zentralisierten Staat zu sichern, so dass hier lediglich vom einer Zuriickdringung
des durch Allianz bestimmten Sexes innerhalb der patriarchalischen Ehe geredet wer-
den kann. Aber es hat anders als im zeitgleichen 17. und spiteren 18. Jahrhundert nichts
mit statistischer Fertilititskontrolle zu tun, sondern mit dem moglichst davon befrei-
ten unfruchtbaren individuellen Sex in und gegen die patriarchalische Ehe, was bei Fou-
cault dufderst selten und verkiirzt erwihnt wird. Die Zuriickdringung des Allianz- durch
das Sexualititsdispositiv findet in dieser Zeit an diesem Ort zur Bildung eines nationa-
len Machfeldes statt, ohne das Stendals berithmte spitere Schrift De l'amour nicht hitte
entstehen konnen. Zwar lisst sich damit die spitere iiber die Aristokratie hinausgehen-
de produktive Sexualitit der Ehe und Repression unfruchtbarer Homosexualitit als ein
und dasselbe Gesetz wie nach Butler verstehen, aber gerade nicht die Verdringung weib-
licher Autorschaft. Denn dasselbe Gesetz fiir das erotisch sexuelle Begehren in den Sa-
lons existiert dann noch im 18. Jahrhundert, wo jedoch keine der fithrenden salonniéres
noch 6ffentlich Romane schreibt, (die aber am Ende des 17. Jahrhunderts zuvor vielfach
existieren).

An die Stelle der Emanzipation durch offentliches Schreiben tritt die Erfindung ei-
nes neuen interesselosen Geschmacksverhaltens, welche die Salons in den Zentralstaat

5 »In Frankreich wird [...] fiir eine freiere gesellschaftliche Stellung der Frau und fiir ihre Moglichkeit
zu eigener Entscheidung gesorgt.« Niklas Luhmann, Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitdt,
Frankfurt a.M. 1982, S. 59. Hier zeigt sich klar der Mangel einer Systemtheorie, die sich nicht mit
Handlungstheorie zu vermitteln weifd: Nicht der soziale Kampf um Autorschaft der Frauen, son-
dern das anonyme System sorgt allein fir Freiheit laut Luhmann.

6 Thomas Becker, Liebe. Medium der Kommunikation oder symbolisches Kapital der sozialen Repro-
duktion, in: Kdlner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 57, Dezember 2005, S. 624 — 643.

7 Ebd., S. 634.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Verschwinden der Autorin: Sexualitatsdispositiv und asthetischer Diskurs

unter Verzicht ihrer weiblichen Autorschaft durch das sprachlose je ne sais quoi einer As-
thetik der Reinheit integriert. Schreiben kann fortan als Pedanterie gelten, die eine sa-
lonniére mit einem dsthetischen gewendeten Charme phonetisch aktueller Konversati-
on, nicht aber mit 6ffentlicher dauerhafter Autorschaft iiberwinden sollte, damit ihre
Stellung rein und normativ in der Offentlichkeit des je ne sais quoi ein gehobener Ge-
schmack blieb: Die neue sich ausbildende Asthetik einer Geschmackskultur in Frank-
reich verdringte erfolgreich die Emanzipation durch weibliche Autorschaft unter Bei-
behaltung der verinderten Reinheitserfahrung: Reinheit von der Gesellschaft als vor-
bildliche Reprisentation an Reinheit an soziabler Existenz fir jegliche Gesellschaft. Die
Unterscheidung von héfischem Sinn fiir gehobenen Geschmack und pedantisch akade-
mische Wissenschaft, die in der franzosischen Klassik sich gegen die 6ffentlich schrei-
bende Autorin durchsetzt, pragt die spitere Unterscheidung von Genie und Pedant vor,
welche die Ubernahme des Asthetizismus Nietzsches durch literarische Philosophie ei-
nes Gilles Deleuze oder Foucault kulturhistorisch vorgepragt hat, so dass die Forcierung
literarischer Philosophie durch Nietzsche die Identitit der franzésischen Klassik im Rii-
cken der Philosophie unerkannt lisst. Aber auch Bourdieus Feststellung, dass in Frank-
reich Nietzsche viel eher und stirker als in Deutschland rezipiert werde, verschleiert ein
wenig, dass diese Anerkennung von Nietzsche jedoch ein sehr modernes Datum hat: Mit
Les mots et les choses hat Foucault 1966 die Verbindung des Strukturalismus mit Neukantia-
nismus eines Merleau-Ponty durch seine Verbindung mit Nietzsche als gegen blutleeren
Akademismus verstandene existenzialistischere Mode verdringt. Davor war Nietzsche
keineswegs ein leitendes Thema der Philosophie.

Bouhours hatte also deswegen den Erfolg einer gegen die Praxeologie des literari-
schen Salons erfolgreichen Sinns fiir seine Asthetik zu verzeichnen, weil er den abstra-
hierenden Nerv der synchronen Reinigung in der neuen héfischen Gegenreligion des Se-
xes mit seinem dsthetisch neuen Urteil traf: Alle Riten und Zeichengebung im Prozess
der Liebeserklirungen hatten das eine Ziel des privaten entritualisierten und damit von
Riten gereinigten Exzesses, wo ein System ritualisierter Zeichen des Sehens und Schrei-
bens dann nur noch eine untergeordnete Rolle spielte. Ganz sicherlich spielen also Zei-
chen und Maximen der diskursiven Differenz eine Rolle fir die Produktion der eroti-
schen Liebe wie in der Renaissance, aber nicht ohne erlebte reinigende Abstraktion von
diesem Spielim gelebten Sexexzesses selbst, so dass gerade die Meister dieser neuen Lie-
be selbstbestitigend offen davon reden kénnen, dass viele gar nicht wissen, wovon sie
reden, wenn sie denn den Diskurs perfekt aufgrund der neuen Lehrbriefe (be)schreiben
konnen, aber die reale vor Schrift verborgene Erfahrung dennoch nicht gemacht haben.
Denn diskursives Schreiben allein und die bewusste Nachahmung der Zeichen machen
ohne die reale Erfahrung der praxeologischen Abstraktion an Zeichen im nackten Ex-
zess, der einem unbeschreibbaren und damit einer reinen Entziickung des je ne sais quoi
gleichkommt, keinen Sinn. Fiir die Liebe brauche man nur die Feder und Papier, wie Bus-
sy-Rabutin festhilt, womit er gerade ihr Geheimnis der reinigenden Abstraktion im je
ne sais quoi des entziickenden Sexexzesses durch offentliches Schreiben bewahren kann.
Auch hier wird der Zugang zum Sex durch 6ffentliches Zeigen verborgen. Man kann 6f-
fentlich im beredten Sinne verschweigen, dass das eigentliche Ziel dieser neuen religio-
sen Sexualitit nicht nur die Differenz zu geschriebenen Zeichen gegeniiber der Kirche,
sondern die praxeologische Differenz zum Ritus des Schreibens und den rein sichtba-

hittps://dol.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. -[@

295


https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

ren 6ffentlichen Zeichen im privaten aktiven Exzess der Liebe ist, der durch den Mangel
an offentlicher Anerkennung wie die ehemalige private Andacht vor Gott bei Moritz die
wahrhafte Form sein muss, die sich 6ffentlich nur als je ne sais quoi zeigen kann.

Ewigkeitist fiir die Aristokratie keine Sache der dauerhaften Ehe auf Papier, sondern
der sprachlosen Reinheit des Augenblicks, der dennoch nicht durch spiteren Wechsel
des Partners oder Partnerin als falsch enttarnt wird, weil es um die wiederholbare Er-
fahrung der Reinigung von allen Zeichen im Exzess geht und nicht um Treue und der
Bewahrung von offiziellen Zeichen einer dauerhaften Ehe. De Sades Versuch, jede Ero-
tik durch Sexus im Stromen der Energien zwischen mehreren Kérpern und nicht mehr
in vereinzelter privater Form der delikaten Liebeserotik zu finden, muss als Radikalisie-
rung des Salons verstanden werden, indem er ebenso wie Bouhours, aber in einem radi-
kaleren Sinne noch die implizite Reinigungsreligion als neue Legitimation forciert: Der
Exzess hat sich von Religion und Schrift in einem neuen Ritus des reinen augenblickli-
chen Sexus noch radikaler auch von Erotik zu reinigen, um sich im reinen Strémen der
Reize zu erleben, das sich von allen erotisch delikaten Ritualisierungen durch Erfahrung
mit nackter verletzlicher Existenz im Sexus 16st.

Zwar gelten nicht freie Wahlen des jeweiligen Partners fir die bitrgerliche Frau der
damaligen Zeit, wie Moliéres Dramen am Ende des 17. Jahrhunderts deutlich bezeugen
und ihm fast die Zensur vom Hof eingebracht hitte, weil er den Dom Juan gegen die Aris-
tokratie und deren angeblich verwilderte Promiskuitdt schrieb. Der Biirger Moliere fa-
vorisiert die vom allianzbestimmenden Vater sich unabhingig erklirende Partnerwahl
aufgrund der Liebe einer biirgerlichen Frau zwar, die in seinen Komddien immer irgend-
wo als Aufbegehren gegen den Vater im Namen der reinen Liebe vorkommt. Die ewige
Liebe der monogamen Ehe soll als legitim und dauerhafte Wahrheit gelten, die folglich
nur einmal im Leben beidseitig freie Liebe sein soll und nicht mehrere Male in einem
sexuellen Wechsel der aristokratischen Partner, was Moliére als Bitrger nicht verstehen
wollte und konnte. In Luhmanns Analyse passionierter Liebe des Salons gehen biirger-
liche, aristokratische und gar satirische Darstellung stindig durcheinander, weil er nur
die zum Thema vereinten Diskurse und nie die Autor:innen und deren Stellung sieht, so
dass er Birnen mit Apfeln vergleicht, also biirgerliche Vorstellungen mit aristokratischen
Auflerungen zur Liebe und Ehe — Hauptsache dhnliche Diskurs aufgrund desselben The-
mas,® wihrend doch diese Vermischung von aristokratischem und biirgerlicher Vorstel-
lung erst im 19. Jahrhundert aufkommt. Er tibergeht vollkommen den zwar diskursiven
Konsens zum Dissens der Positionen in der Feier der Ahnlichkeit an Diskursen, die vom
19. Jahrhundert aus ins 18. projiziert wird, weil er keine differenten Autorschaften kennt.

Die von Bouhours aufgestellte Frage, ist sie schon, weil ich sie liebe, oder liebe ich
sie, weil sie schon ist, soll durch moderne Verallgemeinerung des Sexualititsdispositiv
nach Stendhal grundlegend durch Erlaubnis des vorehelichen Sex und des durch Schei-
dung legitimierten mehrfachen Liebestests im Sex fiir die dauerhafte Ubereinstimmung
im 19. Jahrhundert erst jenseits des Adels aufldsbar sein. Im neuen Sexualititsdispositiv

8 Dazu: Thomas Becker, Liebe. Medium der Kommunikation oder symbolisches Kapital der sozialen
Reproduktion, in: Kdlner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 57, Dezember 2005, S. 624 —
643.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Verschwinden der Autorin: Sexualitatsdispositiv und asthetischer Diskurs

des 19. Jahrhunderts kann dann Stendhals Feiern der iiber die bildliche Schonheit sieg-
reichen Asthetik der gemeinsam geteilten Weltsicht auch erst als Forderung nach einer
Asthetik der Existenz verstanden werden, die nicht mehr durch das Experiment im Be-
gehrens der sichtbaren erotischen Schénheit, sondern diese durch das Begehren nach
einer Asthetik der existenziellen Selbstbestitigung definiert sein soll, so dass das Ex-
perimentieren im Sex nicht mehr auf Erhaltung einer sozialen Gruppe beschrinkt sein
kann, sondern fiir den gesamten sozialen Raum als Erlernen an Soziabilitit zu synchro-
nisieren ist. Sex wird zum Mittel der synchronen Ausbreitung an Reprisentation einer
reinen Kommunikabilitit fiir die Gesellschaft, die nicht mehr nur fiir die Aristokratie als
Reprisentation ihrer Gruppe gelten soll, sondern fiir jede einzelne soziale Existenz als
Grundlage zur Gesellschaft. De Sade und Sex bilden also dann keine reine aristokrati-
sche Opposition gegen Ehe mehr, sondern gibt nach Stendhal das Experimentierfeld fir
die Auffindung der oder des Richtigen zur dauerhafteren reinen Asthetik eines Stils der
Reinheit zur Kommunikabilitit jeder Existenz an: Sexus nicht mehr gegen, sondern als
Weg zur Erfahrung des dauerhaften und damit je reinen Stils zur Kommunikation fur
die gesamte Gesellschaft, wovon der Sex zum Experimentierfeld zur Findung dieses is-
thetischen Stils in Vorbild fiir Gesellschaft durch die private Gesellschaft der Ehe wird.
Das st nicht nur eine Synchronisation von Allianz- und Sexualititsdispositiv des Salons,
sondern eine fiir den gesamten sozialen Raum geforderte Synchronisierung dieser Syn-
chronisierung von Allianzreinheit mit individueller sexueller Erfahrung. Hier erst fin-
det eine Art Asthetik der Existenz statt. Zielt sie zu Beginn des 19. Jahrhunderts auf die
sexualisierte Ehe, von der Foucault in seiner Kritik ausgeht, so heute lingst gegen die
institutionelle Ehe zur Synchronisierung nicht nur sexueller Selbstverwirklichung mit
habituellen (zeitlich sich verindernbarem) Stil der Synchronisierung an Soziabilitit im
Kleinen fiir die Gesellschaft im Grof3en.

Im Salon Frankreichs jedenfalls entsteht erst das ambivalente Sexualititsdispositiv,
welches nicht nur ein patriarchalisches Allianzdispositiv der Ehe zuriickdrangt, sondern
dann mit der Entstehung eines dsthetischen Diskurses allerdings auch weibliche Autor-
schaft. Selten bis gar nicht mehr treten die Frauen des Salons im 18. Jahrhundert als df-
fentliche Autorinnen auf, was als Pedanterie gegolten hitte, die dsthetisches Entziicken in
triviale phonetische Worte fassen will. Das Entziicken muss auch im erotischen Bereich
im Geheimen bleiben, indem es dem je ne sais quoi zu entsprechen hat oder indem es auf
der anderen Seite als vollkommen reines entritualisiertes Erleben der Reizstréme im ex-
perimentierenden Sexus nach de Sade im spiten 18. Jahrhundert wird. Der von Badinter
beschriebene zunehmend gedimpfte Ton zwischen Akademie und Salon Anfangs des 18.
Jahrhunderts der franzdsischen Klassik scheint sich vor allem auch dem zunehmend ver-
geistigten Geschmacksdiskurs zu verdanken, den spiter de Sades durch Reinigung der
Reizstrome von Erotik als Reinheit zu radikalisieren gedenkt, wihrend Rousseau in ei-
ner reinen vom Sprechen gelosten inneren Empfindung eine andere Radikalisierung der
Reinheit anbietet, die gegen Sexualitit und Geschmackskultur zugleich gerichtet ist. Da-
mit konnten sich Frauen im Feld der Macht einerseits durch die Forderung einer Rein-
heit der Empfindung immer noch auf kulturelle Opposition des Salons zur minnlichen
Akademie ausrichten, wihrend Rousseau andererseits zugleich die kulturtragende Frau
des Salons als durch Kultur verdorbene, der wahren Empfindung unfihige Frau diskri-

hittps://dol.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. -[@

297


https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

minieren konnte, so dass Rousseau trotz seiner Misogynie vom philosophisch geprigten
Salon gefeiert werden konnte, worauf noch genauer zuriickzukommen ist.

Abstraktion, die zum rein rezeptiven Lesen anreizt, ist der Startpunkt fir das inter-
esselose Verhalten im Geschmacksurteil geworden,” das nicht erst dort beginnt, wo es
bei Kant explizit formuliert wird. Shaftesbury reinigt die in den franzésischen Salons
entstandene Norm einer Liebe, indem er sie ebenso ihres sschmutzigen« Ziels der eroti-
schen, auf Berithrung fufenden Exzesses an hofischen elitiren Liebespraktiken entzieht
und auf die ethisch unfragliche Liebe zu einem absolut unberithrbaren und reinen Gott
projiziert, wie es Moritz spiter als Vorginger zu Kants interesselosem Wohlgefallen in
der Ubertragung pietistischer Andacht auf Kunstanbetung formuliert. Die Andacht vor
dem Kunstwerk soll wie das reine Beten nicht als Vorteil vor anderen erscheinen, son-
dern allein und ohne Vorteilsbitte vor Gott geschehen und damit von sozial verschmutz-
ten Interessen abstrahieren, um im Gebet nur und allein vor Gott und nicht vor einer
menschlichen Gesellschaft als wahrhaft anerkannt zu sein. Diese pietistische Radikali-
sierung einer Technik der Selbstreinigung von existierender sozialer Anerkennung zur
besseren, weil reinen Fihigkeit zu jeder zukiinftigen Form an Anerkennung erinnert an
die Forderung der reinen Beichtpraxis durch Erasmus von Rotterdam. Shaftsburyjeden-
falls reinigt die Asthetik von jeglicher Taktilitit als reine Abstraktion des Sehens, indem
er sie in doppelter Distinktion von Taktilitit sowohl von der Anziehung durch Erotik wie
von Angst durch Gewalt des Souverdns absetzt: Derart kann er in Opposition zu Hob-
bes zeigen, dass sich im dsthetischen sensus communis erst die Interesselosigkeit an Be-
rithrung in die Richtung der aufgeklirten riicksichtsvollen Offentlichkeit aller Existen-
zen ausbilden kann, deren reiner sensus communis sich damit weder von abstofender, zur
Taktilitit fihigen Gewalt eines Leviathan noch von der intriganten Benutzung des Ande-
ren durch anziehende Erotik des franzdsischen Salons mit Berithrung verschmutzt wird.
Shaftesbury und Hutcheson erwihnen als Beispiel fiir eine dsthetisch reine wie von so-
zialem Beifall und von existierender Anerkennung gereinigte Bewunderung das Meer,
das kein fir den Mensch und die Gesellschaft produziertes Kunstwerk der Bewunde-
rung darstellt und daher gerade erst ein reiner Stil der Haltung zu jeder moglichen sozia-
len Anerkennung ist. Kant riickt mit dem Vorbild des genuin wissenschaftlichen Lesers
das unberiihrbare, aber rein beobachtbare Himmelsgewdlbe mit seinen indes klar sicht-
baren diskreten, aber dann vollkommen unverfiigbaren Sternen noch neben das Meer,
um den einsamen Himmel iiber und im Kopf als Synchronie der reinen von Gesellschaft
gelosten Existenz als Norm fiir Gesellschaftlichkeit zu feiern: Das Himmelsgewdlbe ist
noch unverfiigbarer als das Meer, aber dafiir auch wissenschaftlich besser beschreibbar
durch seine Sichtbarkeit mit Karten relationaler Punkte der Sterne. In der durch Praxeo-
logie der doppelten Schrift der moralischen Karte in mir und itber mir wird bei Kant aus
der phantasierenden Astrologie die davon gereinigte legitimere Astronomie des reinen
Lesers.

9 Werner Strube, Interesselosigkeit. Zur Geschichte eines Grundbegriffs der Asthetik, in: Archiv fiir
Begriffsgeschichte XXI11/2 (1979), S. 148 —174.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

