
Das Verschwinden der Autorin: Sexualitätsdispositiv

und ästhetischer Diskurs

Bouhours verwandelt entsprechend die im Salon innerhalb der Liebesdiskurse behan-

delte delicatesse für Schönheit in eine neue Form des von Sex gereinigten Geschmacksur-

teils des je ne sais quoi, das in einer Abstraktion an Sprache erst dem innerenwie äußeren

stummen Bild entspricht. In seinemDialog LaManiere de bien penser dans les ouvrages d’es-

prit fordert er die fetischisierendeKonzentration auf die substanzialeDinglichkeit durch

vomAlltag abstrahiertes Sehenwie beimMikroskop.Die entzückende Entdeckung einer

einheitlichen Mikrosubstanz an dieser gegenüber dem Alltag uninteressierten und ge-

genüber dem normalen Sehen reduzierende Abstraktion soll mit dem je ne sais quoi nie

mit Sprache vollkommen übereinstimmen.

»[…] il faut avoir de bons yeux, & employermesme ceux de l’art, je veux dire les lunettes

& les microscopes, pour bien voir les chef-d’oeuvres de la nature; il n’appartient qu’aux

personnes intelligentes & éclairées de pénétrer tout le sens d’une pensée délicate. Ce

petit mystère est comme l’ame de la délicatesse des pensées, en sorte que celles qui

n’ont rien de mystérieux ni dans le fond, ni dans le tour, & qui se montrent toutes ent-

ières à la première veûe, ne sont pas délicates proprement, quelque spirituelles qu’elles

soient ailleurs. D’où l’on peut conclure que la délicatesse ajoûte je ne scay quoi au sub-

lime & à l’agréable, & que les pensées qui ne sont que nobles ou jolies ressemblent

en quelque facon à ces Héroines ou à ces Bergères de Roman qui n’ont sur le visage ni

masque ni crespe; […].«1

1 Dominique de Bouhours, La Maniere de bien penser dans les ouvrages d’esprit, Dialogues. Brighton 1971

[2. Ed. v. 1691], S. 216: »[…] man braucht gute Augen und selbst solche der Kunst [Handwerk, Th.B.],

womit ich die Brillen und die Mikroskope meine, um die Meisterwerke der Natur gut zu sehen. Es

gehört nur den intelligenten und aufgeklärten Personen zu, den ganzen Sinn eines delikaten Ge-

dankens zu durchdringen. Dieses kleine Geheimnis ist wie die Seele der delicatesse in Gedanken,

[und] insofern diese im Grunde und rundum nichts Geheimnisvolles haben und sich vollständig

auf den ersten Blick preisgeben, so sind sie eigentlich nicht delicate, so geistig sie auch seinmögen.

Von daher kannman schließen, dass die delicatesse ein je ne sais quoi zum Erhabenen und Angeneh-

men hinzufügt und dass Gedanken, die einfach nur edel und hübsch sind in gewisser Weise den

Heldinnen und Schäferinnen aus den Romanen gleichen, die auf ihren Gesichtern keine Maske

oder Tuch tragen; […].« [Übersetzung Th.B.]

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

All das, was dem Auge daher sofort eindeutig verstehbar wie im Alltag ins Auge springe,

verdiene nicht einen esprit der delictesse des neu von Bouhours angesetzten Geschmacks-

urteils im je ne sais quoi, die den Schäfern durch die im Salon geschätzten Liebesromane

zu Unrecht als delicatesse zugeschrieben werde, da sie dort ohne Maske und Verkleidung

und damit zu deutlich und ohne jedes Geheimnis daherkämen. Eine Brille oder gar Mi-

kroskop entfremdet nicht wie das Zerteilen durch sprachliche Beschreibungen, aber es

lässt klarer sehen, was daher allein sprachlich gerade nicht eindeutig benannt werden

kann. Anders in der Allegorie bleibt es in der Devise beim kurzenMotto durch Sprache.

Es war in der Tat das Ideal der die modernes vertretenen Literatursalons, Schön-

heit möglichst natürlich im Sinne der offenen nonchalance zu repräsentieren,2 die hier

Bouhours in eine neue ästhetische Wendung bringt, um einen ethisch legitimeren

Geschmack der geistigen, an erotisch eindeutig erkennbaren Reizen uninteressierte

Reinheit zu präsentieren. Die Interesselosigkeit gegenüber den erotischen Reizen kann

und soll sich im je ne sais quoikeineswegs sprachlich eindeutig äußern,weil reineÄsthetik

nur in sprachloserÜberwindung von sozialer Anerkennung befreit ist wie die sprachlose

Wahrnehmung von plötzlich ebenso eindeutigen wie neuen Bildern des Mikroskops:

Geheimnis gegenüber der alltäglichen Kommunikation und visuell klares Sehen vereint

als elitäre Praxeologie derDevise desHofes.Das ist nicht das Ende der Allegorie, sondern

ihre fortgesetzte Übersetzung in Bildung eines gehobenen Geschmacksurteils für eine

Verbindung von stummen Bild mit einer reduzierten Sprache. Die transformierte alle-

gorische Ästhetik der ebenso sprachlich geheimen, aber visuell eindeutigen Sichtbarkeit

ist im savoir vivre des höfischen gentil homme sowohl gegen die zu pedantisch abstrakte

Wissenschaft der Mathematik als auch gegen das allzu beredte Interesse an profaner

Erotik des phonetischen Romans im Salon zu wenden, um den aristokratischen Hof

als Ort des gehobenen Geschmacks der an Sprache und Logik uninteressierten und

damit des wesentlich reineren, normativ vorbildlichen Geschmacks einer delicatesse zu

präsentieren.

Das je ne sais quoi stammt zwar von Blaise Pascal, der es für das Gefühl der Liebe be-

schreibt, die er gegen den Salon vergeistigt. Aber vor allemBouhours begründetmit die-

ser Wendung eine neue Ästhetik der Wahrnehmung, welche die von Sprache zu schüt-

zende rein visuell und ebenso stumme Assoziation im ästhetischen Urteil wahrt, das

folglich wedermathematisch-relational noch erotisch eindeutig wie in den Liebesroma-

nen decodiert werden kann. Diese abstrahierende Reinigung von sozialer Anerkennung

verwandeltmit der Reinheit des ästhetischenUrteils die in der Sexualität des Salons erst

entstandene Form der Reinheit an Ritualisierung nun gegen Sexualität, so dass damit

eine weibliche Autorschaft des Schreibens über die Erhaltung einer delicatesse der Liebe

verdrängt werden konnte.3 Es ist offensichtlich, dass diesen die Devise neu interpretie-

renden katholischen Priester die promisken, urbanen und intellektuell selbstbewussten

2 Thomas Becker, Mann und Weib, schwarz und weiß. Die wissenschaftliche Konstruktion von Geschlecht

und Rasse 1650 – 1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 22, 101 (Quellenangaben), 107ff.

3 Die in weiblichen Salons anerkannte Autorschaft diente daher keinesfalls einfach nur der rein dis-

tinktiven Repräsentation des Adels. Im zweiten Band des Dictionnaire des Prétieuses von 1661 wird

von dem anonymen Schreiber Somaize hingegen behauptet, dass derjenige, der gut schreiben

kann und regelmäßiger Besucher der Salons sei, als einer der »Nobles des lettres« anerkannt sei,

welchem aber auch »tous les privilèges« wie alle anderen Adligen zukommen. Ebd., S. 47f. Dazu

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Verschwinden der Autorin: Sexualitätsdispositiv und ästhetischer Diskurs 293

femmes savantes ein Dorn imAugewaren, zumal die Liebesreligion der Salons, von denen

die vonFrauengeschriebenenRomanekündeten,einebewusste,nurderAristokratie zu-

stehende Unabhängigkeit der Sexualität vom christlichen Glauben transportierten, in-

demSchreiben eine gegenseitige sich tragende Emanzipation von bürgerlichen Autoren

und adligen Autorinnen war, was bis auf Balzac und Flaubert hinauf (in je unterschied-

lichem Sinne) die Klassifikation des neu im 19. Jahrhundert entstehenden Romans und

Romanlesens als Tradition weiblicher Praxis verstanden wurde. Und wenn, dann muss

hier von einem Dispositiv der Sexualität geredet werden, wo Sexualität zur Selbstver-

wirklichung und sozialen Abgrenzung des französischen Adels als Identitätsstiftung für

eine soziale Gruppe gehörte, die zugleich mit der damit nicht identischen, aber zusam-

menhängenden Praxis weiblicher Autorschaft verbunden war.

Die französische Aristokratie des sich zentralisierenden Staates verspürte im 17.

Jahrhundert keine Lust mehr, sich für religiöse Dogmen und Riten in Religionskriegen

gegenseitig abzuschlachten, sah aber dafür im kinderlosen und subjektauflösenden

Sexes eine die eigene Klasse bestätigendes ebenso religiöses wie aber wiederholbares

Erlebnis des Sterbens im sexuellen Rausch, der von Statuten der Religion gereinigt war.4

Sexualität mag ein Begriff des 19. Jahrhunderts sein, aber die praxeologische Gegenre-

ligion eines Sexes, der nicht auf Nachwuchs ausgerichtet war, sondern auf das Erlebnis

des individuellen geschlechtlich sich von konventionell religiösen Ritualisierungen

reinigenden Exzess der Selbstverwirklichung ist eine Erfindung des französischen

Salons in Frankreich des 17. Jahrhunderts, die mit Emanzipation weiblicher Autorinnen

verbunden war. Um den im städtischen Salon verkehrenden Adel bei Stange zu halten,

gehörte auch die Liebe zu einer maîtresse des Königs in Frankreich seit dem 17. Jahr-

hundert zur Staatsräson eines zentralistischen Staates, so dass die Salons als Ort der

nationalen Vereinigung der beiden unterschiedlichen Aristokraten von Schwert und Fe-

der, Militär und Steuern, d.i. einer noblesse d’epée und noblesse de robe, ihre Anerkennung

als Ort der Zentralisierung einer synchronisierenden Nation fanden. Dieses Dispositiv

ist auch hier schon wie im Grunde jedes Dispositiv als Konsens der Zentralisierung (der

Aristokratie) angelegt, der durch einen Dissens permanent zur Erhaltung eines Macht-

feldes angereizt wurde, ohne dass damit Literatur schon eine institutionelle eigene

Stellung als autonomes Feld innehatte.

Es ist gerade die Doppelung von reinigender Entritualisierung zum reinen Ritus im

Sex, die der ästhetische Diskurs des je ne sais quoimit seiner radikaleren Reinheitsforde-

rung gegen die literarische Allegorie der Liebesromane übernimmt, um das darin ent-

haltene Sexualitätsdispositiv gegenweibliche Autorschaft auszuspielen –mit auch ganz

wenigenAusnahmen zuBeginn des 18. Jahrhundertwie z.B. die aus demverarmtenAdel

stammende Madame de Graffigny, die noch öffentlich schreibt. Selbstredend ist Liebe

von der differenten Artikulation mit Maximen, Zeichen und Handlungen abhängig, In-

timität also nur mittels Codierung durch differente, externalisierbare Zeichen möglich,

auch mit längerem Zitat: Thomas Becker, Mann und Weib, schwarz und weiß. Die wissenschaftliche

Konstruktion von Geschlecht und Rasse 1650 – 1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 87.

4 Dazu: Jean Michel Pelous, Amour Précieus. Amour Galant (1654 – 1675). Essai sur la représentation de

l’amour dans littérature de la société mondaine, Paris 1980.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

die gerade auch in von Frauen geschriebenen Romanen behandelt werden: Briefe, Au-

genkontakt, Haltungen, Gespräche, Intrigen, die genuin aristokratische Erfindung des

in Holz geschnitzten Herzens mit zwei Namen, rituelle Beichtformen etc. Ohne diese

Zeichen der profanen Riten keine erotische Liebe, so dass es sogar regelrechte Lernfor-

mate für Liebesbriefe gab. Aber dieses Wissen um Riten selbst ist nichts Neues im 17.

Jahrhundert,wieNiklas Luhmann zu berichten glaubt, der zudemdie handelnde Eman-

zipation vonAutorinnenvollkommenaußerAcht lässt.5DennschondieRenaissance ließ

die unsichtbare Idee des Eros nur durch das Ideal des sichtbaren Eros und seiner Zei-

chen existieren, wie die Kunstgesichte seit Panofskys berühmten Meaning of the Visual

Arts und dem Mythos der krotonischen Jungfrauen in seinen Aufsatz zur ambivalenten

Idea herausgearbeitet hat. Dies ist zwar schon die Änderung des patriarchalischen Al-

lianzdispositiv, das jedoch noch keinesfalls durch die Entstehung eines individualisier-

ten Sexualitätsdispositivs zurückgedrängt wird. Erst im Salon des 17. Jahrhunderts ent-

steht nicht nur die soziale Bewegung schreibender Autorinnen.6 Auch der Partner für

die sexuell taktile Liebe ist von der aristokratischen (verheirateten) Frau frei wählbar,

ohne dass Nachwuchs dabei vornehmlich eine Rolle spielen sollte, wie der häufige Be-

sucher von Salons und beim Hof in Ungnade gefallenen Bussy Rabutin aufgrund seines

Spotts gegenüber dem König, aber als im urbanen Salon geduldeter Frondeur mit sei-

nem Loblied auf das Schreiben von gelingenden Liebesbriefen zu berichten weiß.7 Frei-

lich ist die Ehe noch vorgeschrieben, um die aristokratisch legitimemännliche Nachfol-

ge im zentralisierten Staat zu sichern, so dass hier lediglich vom einer Zurückdrängung

des durch Allianz bestimmten Sexes innerhalb der patriarchalischen Ehe geredet wer-

den kann. Aber es hat anders als im zeitgleichen 17. und späteren 18. Jahrhundert nichts

mit statistischer Fertilitätskontrolle zu tun, sondern mit dem möglichst davon befrei-

ten unfruchtbaren individuellen Sex in und gegen die patriarchalische Ehe, was bei Fou-

cault äußerst selten und verkürzt erwähntwird.Die Zurückdrängung des Allianz- durch

das Sexualitätsdispositiv findet in dieser Zeit an diesem Ort zur Bildung eines nationa-

len Machfeldes statt, ohne das Stendals berühmte spätere Schrift De l’amour nicht hätte

entstehen können. Zwar lässt sich damit die spätere über die Aristokratie hinausgehen-

de produktive Sexualität der Ehe und Repression unfruchtbarer Homosexualität als ein

unddasselbeGesetzwie nachButler verstehen,aber geradenicht dieVerdrängungweib-

licher Autorschaft. Denn dasselbe Gesetz für das erotisch sexuelle Begehren in den Sa-

lons existiert dann noch im 18. Jahrhundert, wo jedoch keine der führenden salonnières

noch öffentlich Romane schreibt, (die aber am Ende des 17. Jahrhunderts zuvor vielfach

existieren).

An die Stelle der Emanzipation durch öffentliches Schreiben tritt die Erfindung ei-

nes neuen interesselosen Geschmacksverhaltens, welche die Salons in den Zentralstaat

5 »In Frankreich wird […] für eine freiere gesellschaftliche Stellung der Frau und für ihre Möglichkeit

zu eigener Entscheidung gesorgt.« Niklas Luhmann, Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität,

Frankfurt a.M. 1982, S. 59. Hier zeigt sich klar der Mangel einer Systemtheorie, die sich nicht mit

Handlungstheorie zu vermitteln weiß: Nicht der soziale Kampf um Autorschaft der Frauen, son-

dern das anonyme System sorgt allein für Freiheit laut Luhmann.

6 Thomas Becker, Liebe.Mediumder Kommunikation oder symbolisches Kapital der sozialen Repro-

duktion, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 57, Dezember 2005, S. 624 – 643.

7 Ebd., S. 634.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Verschwinden der Autorin: Sexualitätsdispositiv und ästhetischer Diskurs 295

unter Verzicht ihrer weiblichen Autorschaft durch das sprachlose je ne sais quoi einer Äs-

thetik der Reinheit integriert. Schreiben kann fortan als Pedanterie gelten, die eine sa-

lonnière mit einem ästhetischen gewendeten Charme phonetisch aktueller Konversati-

on, nicht aber mit öffentlicher dauerhafter Autorschaft überwinden sollte, damit ihre

Stellung rein und normativ in der Öffentlichkeit des je ne sais quoi ein gehobener Ge-

schmack blieb: Die neue sich ausbildende Ästhetik einer Geschmackskultur in Frank-

reich verdrängte erfolgreich die Emanzipation durch weibliche Autorschaft unter Bei-

behaltung der veränderten Reinheitserfahrung: Reinheit von der Gesellschaft als vor-

bildliche Repräsentation an Reinheit an soziabler Existenz für jegliche Gesellschaft. Die

Unterscheidung von höfischem Sinn für gehobenen Geschmack und pedantisch akade-

mische Wissenschaft, die in der französischen Klassik sich gegen die öffentlich schrei-

bende Autorin durchsetzt, prägt die spätere Unterscheidung von Genie und Pedant vor,

welche die Übernahme des Ästhetizismus Nietzsches durch literarische Philosophie ei-

nes Gilles Deleuze oder Foucault kulturhistorisch vorgeprägt hat, so dass die Forcierung

literarischer Philosophie durchNietzsche die Identität der französischenKlassik imRü-

cken der Philosophie unerkannt lässt. Aber auch Bourdieus Feststellung, dass in Frank-

reich Nietzsche viel eher und stärker als in Deutschland rezipiert werde, verschleiert ein

wenig, dass diese Anerkennung vonNietzsche jedoch ein sehrmodernesDatumhat:Mit

Lesmots et les choseshat Foucault 1966dieVerbindungdesStrukturalismusmitNeukantia-

nismus einesMerleau-Ponty durch seine Verbindungmit Nietzsche als gegen blutleeren

Akademismus verstandene existenzialistischere Mode verdrängt. Davor war Nietzsche

keineswegs ein leitendesThema der Philosophie.

Bouhours hatte also deswegen den Erfolg einer gegen die Praxeologie des literari-

schen Salons erfolgreichen Sinns für seine Ästhetik zu verzeichnen, weil er den abstra-

hierendenNerv der synchronenReinigung in der neuenhöfischenGegenreligion des Se-

xes mit seinem ästhetisch neuen Urteil traf: Alle Riten und Zeichengebung im Prozess

der Liebeserklärungen hatten das eine Ziel des privaten entritualisierten und damit von

Riten gereinigten Exzesses,wo ein System ritualisierter Zeichen des Sehens und Schrei-

bens dann nur noch eine untergeordnete Rolle spielte. Ganz sicherlich spielen also Zei-

chen und Maximen der diskursiven Differenz eine Rolle für die Produktion der eroti-

schen Liebe wie in der Renaissance, aber nicht ohne erlebte reinigende Abstraktion von

diesemSpiel imgelebtenSexexzesses selbst, sodass geradedieMeister dieser neuenLie-

be selbstbestätigend offen davon reden können, dass viele gar nicht wissen, wovon sie

reden, wenn sie denn den Diskurs perfekt aufgrund der neuen Lehrbriefe (be)schreiben

können, aber die reale vor Schrift verborgene Erfahrung dennoch nicht gemacht haben.

Denn diskursives Schreiben allein und die bewusste Nachahmung der Zeichen machen

ohne die reale Erfahrung der praxeologischen Abstraktion an Zeichen im nackten Ex-

zess, der einem unbeschreibbaren und damit einer reinen Entzückung des je ne sais quoi

gleichkommt,keinenSinn.Fürdie Liebebrauchemannurdie FederundPapier,wieBus-

sy-Rabutin festhält, womit er gerade ihr Geheimnis der reinigenden Abstraktion im je

ne sais quoi des entzückenden Sexexzesses durch öffentliches Schreiben bewahren kann.

Auch hier wird der Zugang zum Sex durch öffentliches Zeigen verborgen.Man kann öf-

fentlich im beredten Sinne verschweigen, dass das eigentliche Ziel dieser neuen religiö-

sen Sexualität nicht nur die Differenz zu geschriebenen Zeichen gegenüber der Kirche,

sondern die praxeologische Differenz zum Ritus des Schreibens und den rein sichtba-

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

ren öffentlichen Zeichen im privaten aktiven Exzess der Liebe ist, der durch denMangel

an öffentlicher Anerkennung wie die ehemalige private Andacht vor Gott bei Moritz die

wahrhafte Form sein muss, die sich öffentlich nur als je ne sais quoi zeigen kann.

Ewigkeit ist für die Aristokratie keine Sache der dauerhaftenEhe auf Papier, sondern

der sprachlosen Reinheit des Augenblicks, der dennoch nicht durch späteren Wechsel

des Partners oder Partnerin als falsch enttarnt wird, weil es um die wiederholbare Er-

fahrung der Reinigung von allen Zeichen im Exzess geht und nicht um Treue und der

Bewahrung von offiziellen Zeichen einer dauerhaften Ehe. De Sades Versuch, jede Ero-

tik durch Sexus im Strömen der Energien zwischen mehreren Körpern und nicht mehr

in vereinzelter privater Form der delikaten Liebeserotik zu finden,muss als Radikalisie-

rung des Salons verstandenwerden, indem er ebenso wie Bouhours, aber in einem radi-

kaleren Sinne noch die implizite Reinigungsreligion als neue Legitimation forciert: Der

Exzess hat sich von Religion und Schrift in einem neuen Ritus des reinen augenblickli-

chen Sexus noch radikaler auch von Erotik zu reinigen, um sich im reinen Strömen der

Reize zu erleben, das sich von allen erotisch delikaten Ritualisierungen durch Erfahrung

mit nackter verletzlicher Existenz im Sexus löst.

Zwar gelten nicht freie Wahlen des jeweiligen Partners für die bürgerliche Frau der

damaligen Zeit, wie Molières Dramen am Ende des 17. Jahrhunderts deutlich bezeugen

und ihm fast die Zensur vomHof eingebracht hätte,weil er denDom Juan gegen die Aris-

tokratie und deren angeblich verwilderte Promiskuität schrieb. Der Bürger Molière fa-

vorisiert die vom allianzbestimmenden Vater sich unabhängig erklärende Partnerwahl

aufgrundder Liebe einer bürgerlichenFrau zwar,die in seinenKomödien immer irgend-

wo als Aufbegehren gegen den Vater im Namen der reinen Liebe vorkommt. Die ewige

Liebe der monogamen Ehe soll als legitim und dauerhafte Wahrheit gelten, die folglich

nur einmal im Leben beidseitig freie Liebe sein soll und nicht mehrere Male in einem

sexuellen Wechsel der aristokratischen Partner, was Molière als Bürger nicht verstehen

wollte und konnte. In Luhmanns Analyse passionierter Liebe des Salons gehen bürger-

liche, aristokratische und gar satirische Darstellung ständig durcheinander, weil er nur

die zumThema vereinten Diskurse und nie die Autor:innen und deren Stellung sieht, so

dass er Birnenmit Äpfeln vergleicht, also bürgerlicheVorstellungenmit aristokratischen

Äußerungen zur Liebe undEhe–Hauptsache ähnlicheDiskurs aufgrunddesselbenThe-

mas,8 während doch diese Vermischung von aristokratischemund bürgerlicher Vorstel-

lung erst im 19. Jahrhundert aufkommt. Er übergeht vollkommen den zwar diskursiven

Konsens zumDissens der Positionen in der Feier der Ähnlichkeit an Diskursen, die vom

19. Jahrhundert aus ins 18. projiziertwird,weil er keine differentenAutorschaften kennt.

Die von Bouhours aufgestellte Frage, ist sie schön, weil ich sie liebe, oder liebe ich

sie, weil sie schön ist, soll durch moderne Verallgemeinerung des Sexualitätsdispositiv

nach Stendhal grundlegend durch Erlaubnis des vorehelichen Sex und des durch Schei-

dung legitimiertenmehrfachen Liebestests imSex für die dauerhafteÜbereinstimmung

im 19. Jahrhundert erst jenseits des Adels auflösbar sein. Im neuen Sexualitätsdispositiv

8 Dazu: Thomas Becker, Liebe. Medium der Kommunikation oder symbolisches Kapital der sozialen

Reproduktion, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 57, Dezember 2005, S. 624 –

643.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Verschwinden der Autorin: Sexualitätsdispositiv und ästhetischer Diskurs 297

des 19. Jahrhunderts kann dann Stendhals Feiern der über die bildliche Schönheit sieg-

reichen Ästhetik der gemeinsam geteilten Weltsicht auch erst als Forderung nach einer

Ästhetik der Existenz verstanden werden, die nicht mehr durch das Experiment im Be-

gehrens der sichtbaren erotischen Schönheit, sondern diese durch das Begehren nach

einer Ästhetik der existenziellen Selbstbestätigung definiert sein soll, so dass das Ex-

perimentieren im Sex nicht mehr auf Erhaltung einer sozialen Gruppe beschränkt sein

kann, sondern für den gesamten sozialen Raum als Erlernen an Soziabilität zu synchro-

nisieren ist. Sex wird zum Mittel der synchronen Ausbreitung an Repräsentation einer

reinenKommunikabilität für die Gesellschaft, die nichtmehr nur für die Aristokratie als

Repräsentation ihrer Gruppe gelten soll, sondern für jede einzelne soziale Existenz als

Grundlage zur Gesellschaft. De Sade und Sex bilden also dann keine reine aristokrati-

scheOpposition gegen Ehemehr, sondern gibt nach Stendhal das Experimentierfeld für

die Auffindung der oder des Richtigen zur dauerhafteren reinen Ästhetik eines Stils der

Reinheit zur Kommunikabilität jeder Existenz an: Sexus nicht mehr gegen, sondern als

Weg zur Erfahrung des dauerhaften und damit je reinen Stils zur Kommunikation für

die gesamte Gesellschaft, wovon der Sex zum Experimentierfeld zur Findung dieses äs-

thetischen Stils in Vorbild für Gesellschaft durch die private Gesellschaft der Ehe wird.

Das ist nicht nur eine Synchronisation vonAllianz- und Sexualitätsdispositiv des Salons,

sondern eine für den gesamten sozialen Raum geforderte Synchronisierung dieser Syn-

chronisierung von Allianzreinheit mit individueller sexueller Erfahrung. Hier erst fin-

det eine Art Ästhetik der Existenz statt. Zielt sie zu Beginn des 19. Jahrhunderts auf die

sexualisierte Ehe, von der Foucault in seiner Kritik ausgeht, so heute längst gegen die

institutionelle Ehe zur Synchronisierung nicht nur sexueller Selbstverwirklichung mit

habituellen (zeitlich sich verändernbarem) Stil der Synchronisierung an Soziabilität im

Kleinen für die Gesellschaft im Großen.

Im Salon Frankreichs jedenfalls entsteht erst das ambivalente Sexualitätsdispositiv,

welches nicht nur ein patriarchalisches Allianzdispositiv der Ehe zurückdrängt, sondern

dannmit der Entstehung eines ästhetischen Diskurses allerdings auch weibliche Autor-

schaft. Selten bis gar nicht mehr treten die Frauen des Salons im 18. Jahrhundert als öf-

fentlicheAutorinnen auf,was als Pedanterie gegolten hätte, die ästhetisches Entzücken in

triviale phonetischeWorte fassen will. Das Entzückenmuss auch im erotischen Bereich

im Geheimen bleiben, indem es dem je ne sais quoi zu entsprechen hat oder indem es auf

der anderen Seite als vollkommen reines entritualisiertes Erleben der Reizströme im ex-

perimentierenden Sexus nach de Sade im späten 18. Jahrhundert wird.Der von Badinter

beschriebene zunehmend gedämpfte Ton zwischenAkademie und SalonAnfangs des 18.

Jahrhunderts der französischenKlassik scheint sich vor allemauchdemzunehmendver-

geistigten Geschmacksdiskurs zu verdanken, den später de Sades durch Reinigung der

Reizströme von Erotik als Reinheit zu radikalisieren gedenkt, während Rousseau in ei-

ner reinen vomSprechen gelösten inneren Empfindung eine andere Radikalisierung der

Reinheit anbietet,die gegenSexualität undGeschmackskultur zugleichgerichtet ist.Da-

mit konnten sich Frauen im Feld der Macht einerseits durch die Forderung einer Rein-

heit der Empfindung immer noch auf kulturelle Opposition des Salons zur männlichen

Akademie ausrichten,während Rousseau andererseits zugleich die kulturtragende Frau

des Salons als durch Kultur verdorbene, der wahren Empfindung unfähige Frau diskri-

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

minieren konnte, so dass Rousseau trotz seinerMisogynie vomphilosophisch geprägten

Salon gefeiert werden konnte, worauf noch genauer zurückzukommen ist.

Abstraktion, die zum rein rezeptiven Lesen anreizt, ist der Startpunkt für das inter-

esselose Verhalten im Geschmacksurteil geworden,9 das nicht erst dort beginnt, wo es

bei Kant explizit formuliert wird. Shaftesbury reinigt die in den französischen Salons

entstandene Norm einer Liebe, indem er sie ebenso ihres ›schmutzigen‹ Ziels der eroti-

schen,aufBerührung fußendenExzesses anhöfischen elitärenLiebespraktiken entzieht

und auf die ethisch unfragliche Liebe zu einem absolut unberührbaren und reinen Gott

projiziert, wie es Moritz später als Vorgänger zu Kants interesselosem Wohlgefallen in

der Übertragung pietistischer Andacht auf Kunstanbetung formuliert. Die Andacht vor

dem Kunstwerk soll wie das reine Beten nicht als Vorteil vor anderen erscheinen, son-

dern allein und ohne Vorteilsbitte vor Gott geschehen und damit von sozial verschmutz-

ten Interessen abstrahieren, um im Gebet nur und allein vor Gott und nicht vor einer

menschlichen Gesellschaft als wahrhaft anerkannt zu sein. Diese pietistische Radikali-

sierung einer Technik der Selbstreinigung von existierender sozialer Anerkennung zur

besseren, weil reinen Fähigkeit zu jeder zukünftigen Form an Anerkennung erinnert an

die Forderungder reinenBeichtpraxis durchErasmus vonRotterdam.Shaftsbury jeden-

falls reinigt die Ästhetik von jeglicher Taktilität als reine Abstraktion des Sehens, indem

er sie in doppelter Distinktion von Taktilität sowohl von der Anziehung durch Erotik wie

von Angst durch Gewalt des Souveräns absetzt: Derart kann er in Opposition zu Hob-

bes zeigen, dass sich im ästhetischen sensus communis erst die Interesselosigkeit an Be-

rührung in die Richtung der aufgeklärten rücksichtsvollen Öffentlichkeit aller Existen-

zen ausbilden kann,deren reiner sensus communis sich damitweder von abstoßender, zur

Taktilität fähigenGewalt eines Leviathan noch von der intrigantenBenutzung des Ande-

rendurchanziehendeErotikdes französischenSalonsmitBerührungverschmutztwird.

Shaftesbury und Hutcheson erwähnen als Beispiel für eine ästhetisch reine wie von so-

zialem Beifall und von existierender Anerkennung gereinigte Bewunderung das Meer,

das kein für den Mensch und die Gesellschaft produziertes Kunstwerk der Bewunde-

rungdarstellt unddaher gerade erst ein reiner Stil derHaltungzu jedermöglichen sozia-

len Anerkennung ist. Kant rückt mit dem Vorbild des genuin wissenschaftlichen Lesers

das unberührbare, aber rein beobachtbareHimmelsgewölbemit seinen indes klar sicht-

baren diskreten, aber dann vollkommen unverfügbaren Sternen noch neben das Meer,

um den einsamenHimmel über und im Kopf als Synchronie der reinen von Gesellschaft

gelösten Existenz als Norm für Gesellschaftlichkeit zu feiern: Das Himmelsgewölbe ist

noch unverfügbarer als das Meer, aber dafür auch wissenschaftlich besser beschreibbar

durch seine Sichtbarkeitmit Karten relationaler Punkte der Sterne. In der durch Praxeo-

logie der doppelten Schrift dermoralischen Karte inmir und übermir wird bei Kant aus

der phantasierenden Astrologie die davon gereinigte legitimere Astronomie des reinen

Lesers.

9 Werner Strube, Interesselosigkeit. Zur Geschichte eines Grundbegriffs der Ästhetik, in: Archiv für

Begriffsgeschichte XXIII/2 (1979), S. 148 – 174.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

