I. Epistemologische Naherungen an den
Mdglichkeitsbegriff: Zur Terminologie
Kritischer Gesellschaftstheorie

Um den Begriff der Méglichkeit bei Horkheimer und Adorno zu erdrtern, ist zuvor zu
kliren, wie die Begriffsbildung der Kritischen Theorie erfolgt. Es sind einige erkenntnis-
theoretische Bemerkungen vonnéten, welche die philosophische Terminologie selbst zum
Gegenstand haben. Im Rahmen dieser Niherungen werden in den ersten beiden Ka-
piteln begriffliche Bestimmungen ersichtlich, die als semantische Weichenstellungen
aufzufassen sind. Warum diese vermeintlich propideutischen und formalen Uberle-
gungen mit einer inhaltlichen Bestimmung korrespondieren, wird im dritten Kapitel
ausgefithrt.

1. Mdglichkeit - eine Kategorie, eine Idee oder ein empirischer Begriff?

Die erste erkenntnistheoretische Bemerkung bezieht sich auf die Frage, was es genau
heifien konnte, Grundbegriff der Kritischen Theorie zu sein. Kommt solchen Begriffen
ein konstitutiver oder lediglich ein regulativer Status zu? Wodurch unterscheiden sich
Grundbegriffe von anderen Begriffstypen?

Eine Unterscheidung zwischen Begriffstypen gemiR ihrer jeweiligen Funktion hat
Kant in der »Kritik der reinen Vernunft« vorgenommen. Bei Kant gibt es zumindest zwei
Kandidaten, die auf den ersten Blick infrage kommen: Als Grundbegriffe kénnen sowohl
die Kategorien als auch die Ideen gelten. Im Folgenden diskutiere ich, inwiefern sich
der Moglichkeitsbegrift der Kritischen Theorie einem dieser Begriffstypen zuordnen
lasst. Oder entspricht er doch eher dem Typus »empirischer Begriff« bei Kant?

Kant rechnet »Maglichkeit« zu den reinen Verstandesbegriffen. Als Kategorien haben
sie die Funktion, die mannigfaltigen Empfindungen nach Regeln zu strukturieren, um
Erkenntnisse tiber Gegenstinde in Urteilen gewinnen zu konnen. Die Reichweite der
Kategorie der Moglichkeit in Urteilen ist begrenzt: Sie driicke lediglich logische Mog-
lichkeit aus. Ein Urteil gemifd der Kategorie der Moglichkeit, so Kant, ist »eine freie
Wahl einen solchen Satz gelten zu lassen, eine blof willkiirliche Aufnehmung dessel-

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Mdglichkeit

ben in den Verstand.«' Das Urteil »es ist moglich, dass x«, bringt eine Relation zwischen
dem Urteil und dem Urteilenden zutage, es kann aufgrund der Einschitzung des Ur-
teilenden wahr sein, muss es aber nicht. Um diese These zu verdeutlichen, muss auch
die Kategorie der »Wirklichkeit« beriicksichtigt werden. Als Kategorien der Modalitit
weisen »Moglichkeit« und »Wirklichkeit« die Eigenart auf, dass »sie den Begriff, dem
sie als Pridikat beigefiigt werden, als Bestimmung des Objekts nicht im mindesten
vermehren, sondern nur das Verhiltnis zum Erkenntnisvermégen ausdriicken.«* Zwi-
schen beiden Kategorien besteht in Hinblick auf das Objekt kein Unterschied, nur in
Hinblick auf das urteilende Subjekt. Diese Unterscheidung, die einzig in den Bereich
des Erkenntnissubjektes fillt, wird relevant, um den ontologischen Gottesbeweis zu wi-
derlegen.? Kant verdeutlicht dies an dem berithmten Vergleich der 100 wirklichen und
der 100 moglichen Taler. Threm Begrift nach sind sie identisch, sie unterscheiden sich
als mogliche und als wirkliche in keiner Eigenschaft voneinander: »Hundert wirkliche
Taler enthalten nicht das Mindeste mehr, als hundert mogliche.«*

Allgemein gesagt: Zu keinem Objekt, das ich in Form von Begriffen gedanklich er-
fassen kann, kommt etwas durch das Pridikat »es existiert« hinzu. Das Pridikat der
Existenz, das durch die Modal-Kategorie der Wirklichkeit angezeigt wird, driickt ei-
ne Relation zwischen mir als Erkenntnissubjekt und empirischen Gegenstinden aus,
die ich meiner Wahrnehmung gemif unter bestimmte Begriffe bringen kann: Hun-
dert Taler werden mit der Kategorie der Wirklichkeit versehen, wenn ich sie in meiner
Geldborse vorfinde.

Es lasst sich ohne groflen argumentativen Aufwand ausschliefien, dass der Mog-
lichkeitsbegriff der Kritischen Theorie auf diese Urteilsrelation reduzierbar wire: Mog-
lichkeit meint stets smehr« als logische Méglichkeit (also mehr als Widerspruchsfreiheit
in Urteilen sowie eine Verkniipfung von Subjekt und Erfahrungswelt). Eine derartig for-
male Bezugnahme auf die philosophische Terminologie scheint nicht zuletzt deswegen
unangemessen, weil nicht nur das Erkenntnisobjekt, sondern auch das Erkenntnissub-
jekt als historisch verinderbar erfasst wird:

»Die Tatsachen, welche die Sinne uns zufiihren, sind in doppelter Weise gesellschaft-
lich praformiert: durch den geschichtlichen Charakter des wahrgenommenen Gegen-
standes und den geschichtlichen Charakter des wahrnehmenden Organs.«

Folglich erweisen sich nicht nur die Gegenstinde, sondern auch die Grundstrukturen
von Erkenntnis iiberhaupt (Anschauung und Begriff) als geschichtlich geformt. Davon
sind auch Kategorien wie »Urteil«, »Subjekt« oder »Wesen« nicht ausgenommen. Ihr
»immanenter Sinn« erschopft sich keineswegs in logischen Erdrterungen. Der Sinn je-
der Kategorie kann vielmehr erst dann erfasst werden, wenn ihre »geschichtliche und

1 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781/1787), Hamburg: 1998, B 101.

2 A.a.0, B 266.

3 Ottmann zeigt allerdings, dass Kant eine Widerlegung nicht gelingt. Henning Ottmann, Anselms
ontologischer Gottesbeweis, in: Hegel-Jahrbuch 2003, S. 57f.

4 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 627.

5 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S.174.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Epistemologische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

gesellschaftliche Substanz begriffen und ihr gegenwirtiger Stand bestimmt« ist.® Sie
miissen also einer logischen, historischen und sozialphilosophischen Analyse unterzo-
gen werden. Auch der Moglichkeitsbegriff gehort allem Anschein nach zu den relevan-
ten Grundbegriffen, die sich niemals rein (vor aller Erfahrung) bestimmen lassen, son-
dern stets einen Zeitkern aufweisen. Damit wird ausgeschlossen, dass eine blof3e Defi-
nition von »Mdglichkeit« erhellende Wirkungen zeitigen konnte. Kategorien im Beson-
deren, Begriffe im Allgemeinen sind in der Zeit und wandelbar, und das hingt sowohl
mit derjenigen zusammen, die Begriffe denkt, als auch mit demjenigen, worauf sich
Begriffe beziehen. Wenn also die »geschichtliche und gesellschaftliche Substanz« er-
schlossen werden soll, reicht eine Bestimmung nicht aus, die dem reinen, iiberzeitlich
wirkenden Modalbegrift der Moglichkeit bei Kant entspringt. Der Gehalt des Moglich-
keitsbegriffs und seine Verwendung sind immer schon historisch gefirbt oder geprigt.

Was sich unter der »geschichtlichen und gesellschaftlichen Substanz« eines Begriffs
verstehen lisst, kann an seinem Gebrauch in Urteilen erahnt werden. So hat Makropou-
los die Geschichtlichkeit am Begriff der Kontingenz illustriert. Wihrend in der Antike
stets nur einzelne Ereignisse als kontingent innerhalb mehr oder minder unverinder-
licher Systeme erachtet wurden, setzt sich in der Neuzeit der Gedanke durch, dass der
Handlungs- oder Erfahrungsraum, in dem sich Dinge auch anders verhalten kénnen,
selbst nicht mehr starr ist, sondern wandelbar wird:

»Kontingent, so kdnnte man sagen, sind jetzt nicht nur die Realien, an denen sich
Handeln verwirklicht, sondern auch die Realitét, in der diese Realien stehen, so daf
die systematische Ambivalenz zwischen Verfiigbarem und Unverfiigbarem, eine sehr
andere Qualitit bekommt.«’

Zwar wird die Grundbestimmung von Kontingenz — nimlich Anderskénnen — gemif3
dieser Darstellung aufrechterhalten. Was sich aber dndert, ist ihr Gebrauch in Urtei-
len: Kontingenz wird aufgewertet, er wird zu einem zentralen Begriff nicht nur von
verinderlichen Einzeldingen, sondern der Realitit als solcher. Er riickt ins Zentrum
von Wirklichkeitserkenntnis. Wenn auf dhnliche Weise der umfassendere Begrift der
Moglichkeit aufgrund seiner Verwendungsweise in sozio6konomischen Kontexten der
Moderne einen spezifischen Sinn gewinnt, so ist jeglicher Versuch, ihn rein zu bestim-
men, defizitir. Der Erste Teil meiner Untersuchung zum Moglichkeitsbegriff kann als
Beleg dieser These verstanden werden. Es wire aber wiederum viel zu grobschlich-
tig, allein eine svormoderne« von einer >modernen< Moglichkeitskonzeption zu unter-
scheiden. Innerhalb der modernen Zeitrechnung finden weitere Differenzierungen und
Zisuren statt, wie an der Entwicklung des Begriffs bei Horkheimer und Adorno in Aus-
einandersetzungen mit ihrer eigenen Zeit gezeigt werden soll.®

Ob es sich beim kritischen Grundbegriff der Moglichkeit nun um eine Idee im Sinne
Kants, also um einen reinen Vernunftbegrift handelt, der die Totalitit aller Bedingun-

6 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Diskussionsprotokoll »Verhaltnis von Vernunftkritik
und Gesellschaftskritik« (10. Oktober 1946), in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften Bd. 12,
Frankfurt a.M.: 1985, S. 600.

7 Michael Makropoulos, Kontingenz. Aspekte einer theoretischen Semantik der Moderne, in: Archi-
ves Européennes de Sociologie, Vol. 45, 2004, S. 374.

8 Darauf gehe ich unten im IIl. Abschnitt im Zweiten Teil dieser Untersuchung niher ein.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Mdglichkeit

gen eines bestimmten Bedingten liefert, darf bezweifelt werden. Die Reinheit von kan-
tischen Ideen ist vielmehr zu kontrastieren mit der These von der »geschichtlichen und
gesellschaftlichen Substanz«, welche der Terminologie einer Kritischen Theorie der Ge-
sellschaft zugesprochen wird. Trotzdem weist der Moglichkeitsbegriff bei Horkheimer
und Adorno zumindest eine Konnotation auf, die das Ideenverstindnis Kants beriihrt.
Thm kommt eine regulative Funktion zu, wie sie Kant den Ideen auferlegt: »Moglichkeit«
ist insofern einer Idee dhnlich, als sie die Erkenntnis grundlegend leitet. Ihre regulative
Funktion besteht — wie das interpretierte Zitat von Adorno am Anfang dieses Abschnit-
tes nahelegt — darin, jede kritische Erkenntnis so zu strukturieren, dass sie nicht beim
blof$ Bestehenden verweilt, sondern es iiberschreitet, indem sie auf die Potentiale im
Wirklichen, verstanden als unverwirklichte und mégliche Alternativen im Bestehenden,
verweist.” Doch da weder die reine Verniinftigkeit des Méglichkeitsbegriffs konstatiert
werden kann, noch die Totalitit aller Bedingungen in ihm (wie bei den drei metaphysi-
schen Ideen »Freiheit«, »Gott«, »Unsterblichkeit«) anvisiert wird, wire es abwegig, sie
als »Idee« im kantischen Sinne zu bezeichnen.”

Wenn »Moglichkeit« weder eine Kategorie noch eine Vernunftidee darstellt, bleibt
noch eine dritte Option. Zu fragen ist, ob sie als empirischer Begriff aufzufassen sei. Fir
Kant selbst wire es vollkommen widersinnig, die Kategorie der Moglichkeit als empi-
rischen Begriff zu klassifizieren, auch wenn sie selbst nur auf Gegenstinde moglicher
Erfahrung angewendet werden kann.” Die Kategorien kénnen nach Kant nicht aus der
Erfahrung entspringen, vielmehr sind sie Bedingung jeglicher Erfahrung: Die Kate-
gorie der Moglichkeit erweist sich als reine Denkform, um Erkenntnisse in Urteilen
gewinnen zu konnen. Als reine Denkregel bleibt sie fiir Kant a priori, vor aller Erfah-
rung. Allerdings ist von einem empirischen Begriff sicherlich immer dann zu sprechen,
wenn »gesellschaftlich Mogliches« identifiziert wird. Dasjenige, was als gesellschaftlich
moglich bestimmt wird, resultiert aus einer Analyse sozialer Sachverhalte. Ein derartig
Mogliches ist auf Erfahrungen angewiesen und kommt nicht aus ohne basale Vorstel-
lungen, wie sie im Begriff der realen Moglichkeit grundgelegt werden. Dazu zihlen
Kontingenz und die Regel, dass etwas moglich ist aufgrund von Vermégen. Derartige
Begriffe sind stets auf Sachen (res) bezogen. Wenn also auch der Begrift der Moglich-
keit nicht rein logisch, sondern als Realméoglichkeit aufgefasst wird, so vermehrt er die
Bestimmung von Objekten in Aussagesitzen. Die Realisierbarkeit des Moglichen wird

9 Eine Erkenntnis kann nur dann als »gesattigt« gelten, wenn sie sich nicht damit zufriedengibt, das
Bestehende in Aussagesatzen zu reproduzieren (verdoppeln). Eine Wissensrelation, die aus einer
solchen Verdoppelung hervorgegangen ist, ist defizitdr, weil sie einerseits ein passives Subjekt ge-
gen ein starres Objekt setzt und weil sie andererseits die Moglichkeiten im Wirklichen verborgen
bleiben ldsst. Ein erkenntnistheoretischer Positivismus krankt genau an diesen beiden Eigenar-
ten: Einerseits fult er auf einer Subjekt-Objekt-Spaltung und anderseits blendet er das ber das
Bestehende hinausreichende Mégliche systematisch aus.

10  »lchverstehe unterderldee einen notwendigen Vernunftbegriff, dem kein kongruierender Gegen-
stand in den Sinnen gegeben werden kann. Also sind unsere jetzt erwogene reine Vernunftbegriffe
transzendentale Ideen. Sie sind Begriffe der reinen Vernunft; denn sie betrachten alles Erfahrungs-
erkenntnis als bestimmt durch eine absolute Totalitidt der Bedingungen. Sie sind nicht willkurlich
erdichtet, sondern durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, und beziehen sich daher not-
wendiger Weise auf den ganzen Verstandesgebrauch.« Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 383f.

1 A.a.0,B147.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Epistemologische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

nimlich zuriickgefithrt auf bestimmte Eigenschaften des zu Bestimmenden einerseits
und auf dulere Bedingungen der Verwirklichung andererseits. Doch in der Bezugnah-
me auf Vermdgen und auf duflere Realisationsbedingungen wird auch eine ontologi-
sche Ebene des Moglichkeitsbegriffs freigelegt, welche eine rein auf empirischen Daten
beruhende Konzeption iiberschreitet.

Vorerst bleibt zu resiimieren: Der Begriff der Moglichkeit, wie er der Kritischen
Theorie gemif wire, lisst sich keinem der drei Begriffstypen von Kant eindeutig zuord-
nen. Er scheint zu ihnen quer zu liegen, denn er vereint gewisse Merkmale, die den drei
Begriffstypen entstammen — und entzieht sich einer eindeutigen Zuordnung zu einem
der drei Typen: »Moglichkeit« ist zwar kategorial, ideenhaft und empirisch konnotiert,
reicht aber iiber jede dieser drei Typen hinaus. Mit einem »reinen Verstandesbegriff«
(Kategorie) ist ihm gemein, dass dem realen, erfahrungsgesittigten Moglichkeitsbegrift
logische Bestimmungen zugrunde liegen, auch wenn er immer schon iiber diese reine
Form hinausgegangen ist. Als »Idee« kann der Moglichkeitsbegriff insofern gelten, als
ihm eine regulative Funktion zukommt: Kritische Theorie wird von ihm sregiert, gleich-
wohl er nicht die Totalitit aller Bedingungen eines Bedingten aufweist. Als erfahrungs-
gesittigter Begriff der sozialen Méglichkeit konnte er dem Typus »empirischer Begriff«
zugerechnet werden, doch eine derartige Klassifikation unterbdte wiederum seine re-
gulative, erkenntnisleitende Funktion einerseits und die ontologischen Implikationen
(Potentialitit) andererseits. »Moglichkeit« weist also in der Kritischen Theorie eine ka-
tegoriale, ideengemifle und empirische Seite auf. Weil er sich nicht reibungslos einem
der drei Begriffstypen zuordnen lisst, werde ich ihn weiterhin als Grundbegriff bezeich-
nen. Wie aber lassen sich solche Begriffe bestimmen? Was zeichnet sie aus?

2. Das Problem des definitorischen Verfahrens.
Explikation begrifflicher Bedeutungen, das Modell der Entwicklung
von Begriffen und die experimentelle Konstellation

[Allle Begriffe, in denen sich ein ganzer Pro-
zefd semiotisch zusammenfaflt, entziehen
sich der Definition; definierbar ist nur das,
was keine Geschichte hat.

Friedrich Nietzsche'

Die Entfaltung des Begriffs der Moglichkeit hat den Anspriichen und Bedingungen ei-
ner Kritischen Theorie zu geniigen. Was konnte es aber heiflen, Begriffe so zu bestim-
men, dass sie den Anforderungen dieser von Horkheimer und Adorno gepragten Theo-
rietradition entsprechen? Eine Auseinandersetzung mit dieser Frage soll der Gefahr
vorbeugen, der Kritischen Theorie ein Moglichkeitsverstindnis zu unterstellen, das von
starr definierten Begrifflichkeiten ausginge und ihr deswegen nicht adiquat wére. In
der folgenden zweiten erkenntnistheoretischen Niherung soll deswegen einerseits auf

12 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral (1887), in: ders., Simtliche Werke. Kritische Studi-
enausgabe Bd. 5, Miinchen: 1999, S. 317.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE

187


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Mdglichkeit

Probleme der Definition von Begriffen und andererseits auf ein zur Definition alterna-
tives Begriffsbestimmungsverfahren eingegangen werden.

In einer Vorlesung zur »Philosophischen Terminologie« warnt Adorno davor, sich
auf das Definieren von Begriffen zu versteifen. Weit komme man damit nicht:

»lch meine, es ist eine ganz gute erste Bewegung des philosophischen Gedankens [..],
daf? dieses Vertrauen auf die Definition als etwas, das man schwarz auf weif3 besitzt
und getrost nach Hause tragen kann, fiir die Philosophie eben nicht gilt, daR vielmehr
das, was in den anderen, in den positiven Wissenschaften die selbstverstandliche und
vorgegebene Methode ist, in der Philosophie gerade das Problem bildet«.”

Mit Adorno konnen die Einzelwissenschaften auf einen festen, wohldefinierten Be-
griffskanon zuriickgreifen, welcher der eigentlichen wissenschaftlichen Titigkeit vor-
gelagert ist. Begriffe erscheinen dann als Werkzeuge, um die Mannigfaltigkeit der Em-
pirie zu ordnen. Die Definition eines Begriffs kann dann als gelungen gelten, wenn er
moglichst alle relevanten Bestimmungen umfasst und wenn die Vertreter einer positi-
ven Wissenschaft ihn so problemlos verwenden.™

Das Unbehagen an festgefiigten Definitionen und der Auffassung von wohlfeilen
Begriffen als Werkzeuge wissenschaftlichen Arbeitens ist nicht neu. Bereits Kant hatte
darauf hingewiesen, dass zumindest fir empirische Begriffe das definitorische Ver-
fahren nicht tauge. Erfahrungsbegriffe zehren von den Eindriicken derjenigen, die sie
verwenden und bestimmen. Weil Erfahrungen wechseln oder sich wandeln, ist damit
eine Dynamik des Begriffs verbunden: Starre Definitionen erscheinen als widersinnig.
So kann ein reflexiver Umgang mit Begriffen nicht auf statische und iiberzeitlich gilltige
Abgrenzungen gegeniiber anderen Begriffen aus sein, sondern auf Explikation:

»Definieren soll, wie es der Ausdruck selbst gibt, eigentlich nur so viel bedeuten, als,
den ausfiihrlichen Begriff eines Dinges innerhalb seiner Grenzen urspriinglich dar-
stellen. Nach einer solchen Forderung kann ein empirischer Begriff gar nicht definiert,
sondern nur expliziert werden.«

Mit Kant wird sich bestenfalls am Ende, also zum Abschluss der Exposition der ein-
zelnen Elemente eines Begriffs, seine Definition einstellen, niemals aber am Anfang.
Allein wie weifl man, wann die Exposition der Elemente an ihr Ende gelangt ist? Die-
se Frage kann auch Kant nicht beantworten. Vielmehr erweitert er das Problem des
definitorischen Verfahrens noch auf die reinen Verstandesbegriffe, die Kategorien:

»[Es] kann auch [..] kein a priori gegebener Begriff definiert werden, z.B. Substanz,
Ursache, Recht, Billigkeit etc. Denn ich kann niemals sicher sein, daf} die deutliche

13 Theodor W. Adorno, Philosophische Terminologie Bd. 1 (Vorlesung 1962), Frankfurt a.M.: 1973,
S. 21f.

14 Mir hingegen ist keine wissenschaftliche Disziplin bekannt, die iiber derartig >unhistorische«
Grundbegriffe verfiigt. Man vergegenwirtige sich nur die 80 verschiedenen Definitionsversuche
von»Leben, die Gerd Toepfer im »Historischen Worterbuch der Biologie«von der Antike bis in die
Gegenwart zusammengetragen hat: Toepfer, »Leben, S. 426ff.

15 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 755.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Epistemologische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

Vorstellung eines (noch verworren) gegebenen Begriffs ausfithrlich entwickelt wor-
den, als wenn ich weif3, daf$ dieselbe dem Gegenstande addquat sei. [..]. Anstatt des
Ausdrucks: Definition, wiirde ich lieber den der Exposition brauchen, der immer noch
behutsam bleibt, und bei dem der Kritiker sie auf einen gewissen Grad gelten lassen
und doch wegen der Ausfiihrlichkeit noch Bedenken tragen kann.«'¢

Kant resiimiert:

»Da also weder empirisch, noch a priori gegebene Begriffe definiert werden kénnen,
so bleiben keine andere als willkiirlich gedachte (ibrig, an denen man dieses Kunst-
stlick versuchen kann.«

Die Kunst besteht demnach darin, aufgrund der Willkiir begrifflicher Denkgebilde nicht
in das vermeintlich seriése Verfahren der Definition zu fliichten, sondern trotz der Un-
sicherheiten und damit verbundenen Zweifel die Begrifte »ausfiihrlich zu entwickeln,
sie also zu explizieren.

Philosophisch gehaltvolle Begriffe werden demzufolge nicht definiert, sondern ex-
pliziert. Auch Adorno beschreibt diejenige Weise des Anniherns an Begriffe, die seinem
eigenen Umgang mit der philosophischen Terminologie einigermaflen zu entsprechen
vermag, als »Explikation der verschiedenen Bedeutungen der Begriffe.«” Zuerst soll
nun geklirt werden, was unter Begriffsexplikation im Gegensatz zu Begriffsdefinition
zu verstehen ist. AnschlieRend wird darauf einzugehen sein, inwiefern dieses Verfahren
stets mehrere Begriffe umfasst. Zuletzt soll mit dem Verfahren der Explikation der ba-
sale und meist nur implizite Moglichkeitsbegriff im Kontext von auf ihn verweisenden
Begriffen aufgedeckt werden.

Unter Begriffsexplikation soll zunichst eine Untersuchung verstanden werden, wel-
che die verschiedenen, oftmals nur verworrenen oder wenig bewussten »Bestimmun-
gen« eines Begriffs darstellt und erliutert. Begriffe werden im Rahmen eines sachbe-
zogenen Systems an Behauptungen (Theorie) und im Kontext anderer Begriffe einge-
fithrt.”® Sie unterliegen einer Bildungsgeschichte, die nachzuvollziehen ist, um Begriffe
in den jeweiligen Kontexten verorten zu kénnen. Gerade weil sie nicht einfach je nach
Gusto bestimmt werden, sondern zumeist aus einer spezifischen Aneignung der Tra-
dition resultieren, muss die Vor- oder Bildungsgeschichte zur Sprache kommen. Dabei
werden begriffliche Aspekte in spezifischen Sachanalysen gehoben; die Arbeit am Be-
griff ist von solchen Analysen nicht unabhingig zu leisten. Reflexionen auf begriffliche
Bestimmungen vollziehen sich also stets inmitten von Sachanalysen, die wiederum im
Kontext der eigenen Zeit verortet werden.”

16  A.a.0.,B756. Dort auch das nichste Zitat.

17 Adorno, Philosophische Terminologie Bd. 1, S. 10f. Vgl. Max Horkheimer, Zur Kritik der instrumen-
tellen Vernunft (1946), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 6, Frankfurt a.M.: 1991, S.167.

18  DasheifRtaberauch, dasssich ein begriffliches Explikat andern kann, wenn sich das Begriffssystem
andert, in das derzu explizierende Begriff eingelassen ist. Vgl. Tadeusz Pawtowski, Begriffsbildung
und Definition, Berlin: 1980, S. 160ff.

19  Demgegeniiber findet sich eine moglichst reine Begriffsbestimmung beispielsweise in Webers
Katalog an Grundbegriffen. Vgl. Weber, Soziologische Grundbegriffe (1921), S. 541. Weber selbst
macht deutlich, dass es sich hierbei um »abstrakt und wirklichkeitsfremd wirkende Begriffsdefi-
nitionen« handele. Doch sie seien unvermeidlich. In Abwandlung eines hegelschen Zitates lasst

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE

189


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Mdglichkeit

Um zu verstehen, wie diese sachbezogene, historisch informierte und in der eige-
nen Zeit reflektierte Explikation vonstattengeht, mag es fruchtbar sein, das Modell der
Entwicklung des Begriffs von Hegel in Betracht zu ziehen - ich orientiere mich also we-
der an Carnap® noch an Brandom®. Die Konzeption eines begrifflichen Voranschrei-
tens oder Entfaltens lisst sich an Hegels »Rechtsphilosophie« illustrieren. Am dort be-
handelten Begrift des Rechts wird eine Entwicklung ersichtlich, bei der die einzelnen
Begriffsmomente so modifiziert werden, dass sich ihre Funktion fir das begriffliche
Ganze indert.”” Diese Bestimmungen sind von logischen (man konnte auch sagen: in-
neren) Formen, die sich gemif} einer kategorialen Abfolge aneinanderreihen, zu un-
terscheiden. Letztere — wie etwa die Form des »Unmittelbaren« — durchziehen zwar
die Entwicklung von Begriffen, sind aber nicht mit inhaltlichen oder sachbezogenen
Begriffsbestimmungen identisch. Ansonsten hitten wir es blof3 mit rein logischen und
nicht mit realen Begriffen zu tun. Reale Begriffe organisieren und entfalten das Objektive,
auf das sie sich beziehen, und manifestieren sich zugleich in diesem Objektiven. Das ist

sich kommentieren: Bevor an die Untersuchungsgegenstande (die Sache selbst) herangegangen
werden kann, braucht es anscheinend begrifflich-methodologische Vorverstindigungen —zumin-
dest in der Soziologie.

20 Carnap verbindet mit der Explikation die Aufgabe, vage oder mehrdeutige Begriffe durch exak-
tere Begriffe zu ersetzen. Explikation ist in erster Linie eine Operationalisierung von oftmals aus
der Alltagssprache entnommenen Wortern. Die Explikation verwandelt diese Worter in »Explika-
te«, indem sie prazisiert und in ein»wohlfundiertes System wissenschaftlicher Begriffe«eingebaut
werden. Durch diese Operationalisierung soll der Begriff moglichst»fruchtbar« (niitzlich) verwen-
det werden konnen, »d.h. die Formulierung moglichst vieler genereller Aussagen gestatten« und
moglichst »einfach« (Einfachheit der Definition und Einfachheit der Gesetze zur Verknipfung des
Begriffs mitanderen) sein. Rudolf Carnap, Induktive Logik und Wahrscheinlichkeit. Bearbeitet von
Wolfgang Stegmdiller, Wien: 1959, S.15.

21 Brandom selbst hat Hegel (und Spinoza) als Vorlaufer einer inferentiellen Semantik erachtet, also
einer Bedeutungstheorie, welche den begrifflichen Gehalt auf die Verwendung des Begriffs zuriick-
fithrt (im Gegensatz zu Reprasentationstheorien der Bedeutung). Das Explizit-Machen besteht
dann darin, begriffliche Gehalte von einer impliziten Form in eine explizite zu transformieren,
wobei das Machen als ein Sagen aufzufassen ist, bei dem vor allem implizites Praxis-Wissen (kno-
wing how) in propositionelle Formen (knowing that) tiberfiihrt wird. Robert Brandom, Expressive
Vernunft. Begriindung, Repréasentation und diskursive Festlegung, Frankfurt a.M.: 2000, S. 122ff.
Nun wurde allerdings darauf hingewiesen, dass Brandoms Modell des Explizit-Machens keines-
wegs fiir alle Weisen der Explikation tauglich ist, sondern nur bei impliziten Normen angewendet
werden kann, die in der sprachlichen Praxis aufzufinden und dem Gebiet der Logik (Regeln des
Grinde-Gebens und Griinde-Forderns) zuzurechnen sind. Demgegeniber wird das Modell, das
ich an Hegel anlehnend als »Entwicklung von Begriffen« bezeichne, nicht auf dieses logische Feld
begrenzt. Zur Reichweite des Explizit-Machens bei Brandom vgl. Stefan Deines und Jasper Liptow,
Explizit-Machen explizit gemacht. Uber einen zentralen Begriff in der Sprachphilosophie Robert
Brandoms, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Vol. 55: 2007, S. 64ff. Die Autoren wiirden —auf
der Grundlage von Brandoms Bedeutungstheorie — aber auch in Abrede stellen, dass das Modell
der»Entwicklung von Begriffen«tatsichlich als Explikation eines bisher nur Impliziten zu erachten
sei: In Hinblick auf den Begriff der Moglichkeit haben wir es ja schon mit einem Ausdruck zu tun,
der begriffliche Gehalte besitzt. Auch wenn sie vielleicht noch nicht allesamt explizit sind, liegt
bei einer Entwicklung von Begriffen zu Beginn keineswegs pures Praxis-Wissen (knowing how)
vor, das in begriffliche Gehalte (knowing that) Gberfiihrt wird.

22 Vgl. Fulda, Die Entwicklung des Begriffs in Hegels Rechtsphilosophie, S. 319f.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Epistemologische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

die Konsequenz gemif der hegelschen Vorstellung von Subjektivitit und Objektivitit.
Begriffe vermitteln Subjekt und Objekt und bewerkstelligen somit Inhaltsentfaltung.

Hegel geht davon aus, dass Begriffe als Einheiten disparater Bestimmungen des-
wegen eine Entwicklung vollziehen kénnen, weil die einzelnen Bestimmungen zwar
bereits enthalten, aber noch nicht oder nicht differenziert genug entfaltet worden sind.
Bezogen auf den Begriff des Rechts bedeutet dies: Die Substanz des Begriffs ist die Frei-
heit, die von der Bestimmung des freien Willens ausgeht. Der freie Wille wird vorerst
nur abstrakt und unmittelbar erfasst, im Folgenden in seinen vielfiltigen Gestaltungen
inmitten der Wirklichkeit dargestellt und letztlich voll verwirklicht und begrifflich ent-
faltet.”® Der Begriff des Rechts entwickelt die Bestimmungen seiner selbst in den unter-
schiedlichen Bereichen der Wirklichkeit, die gemaf3 Hegels »Rechtsphilosophie« in die
Sphiren des abstrakten Rechts, der Moralitit und der Sittlichkeit untergliedert sind.
Er ist — was vielleicht wenig intuitiv anmutet — das titige, formende und Bewegung
garantierende Agens. Diese Aktivierung des Begriffs fithrt zu einer Dynamik, die ihre
Bewegung bewirkende Energie aus der Dialektik von einseitigen, iiber sich hinaustrei-
benden Begriffsmomenten schépft und bei der die einzelnen Bestimmungen eine reale
Entsprechung haben. Diese Selbstentwicklung* wird als eine beschrieben, die von ru-
dimentiren Bestimmungen ausgehend in einen Prozess der gehaltvollen Anreicherung
eintritt. Hierdurch bringt der Begriff verschiedene Gestaltungen seiner selbst hervor.
Sie sind als konkrete, sachhaltige Konfigurationen von je spezifischen und auch vor-
ldufigen Begriffsbestimmungen zu verstehen, die in je spezifischen Kontexten geformt
werden. Ahnlich dem Gang der »Phinomenologie des Geistes« werden diese Gestal-
tungen so vorgestellt, dass sie in ihrer Einseitigkeit defizitir und vorliufig erscheinen:
Der Begriff des Rechts kann in allen seinen je vorliufigen Formen diese jeweils tiber-
winden. Die damit einhergehenden »Erfahrungen« reichern den Begriff an. Insofern ist
die begriffliche Bewegung nicht blofR Verinderung, sondern Entwicklung. Sie ist darauf
angelegt, die schlummernden begrifflichen Potentiale sukzessive zu entfalten. Sie miindet in
einen Begriff des Rechts, der alle entwickelten und auch widerspriichlichen Momente
als eine Einheit zu umfassen vermag.

Haben auch Horkheimer und Adorno in einer derartig systematischen Weise die
Entwicklung von Begriffen nachvollzogen? Diese Frage ist sicherlich zu verneinen: Es
scheint weder der eine Weg, auf dem die Begriffsentfaltung zu wandeln vermag, noch
das eine Ziel, auf das der Begriff hinausliuft, ersichtlich oder gangbar.® Zwar stimmen
Horkheimer und Adorno mit Hegel darin iiberein, dass Begriffsexplikationen zum ei-
nen in Sachanalysen zu vollfithren sind und zum anderen dialektisch vonstattengehen:

23 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 4 sowie §§ 33-34.

24  Die Sphire des Rechts entwickelt Hegel ausgehend von der Vorstellung eines freien Willens: Ein
Begriff des Rechts fufdt auf der Vorstellung und der Realitit des freien Willens. Etwas, dem wir
einen freien Willen zusprechen, verfligt (iber Selbstbewusstsein. Somit ist dasjenige, das den Be-
griff des Rechts denkt, zugleich von der Art wie das Objekt des Rechtsgedankens, namlich ein
freies, selbstbewusstes Wesen. Die Entwicklung des Begriffs des Rechts ergibt sich daher als eine
Selbstentwicklung.

25  Modellhaft wurde dieser Entwicklungsgang am Begriff der Aufklarung vollzogen im Kapitel »Be-
griff der Aufklarung« und den beiden Exkursen: Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufkla-
rung, S.19ff.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE

191


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Mdglichkeit

Die Struktur dieser Entfaltung schliefdt einen Dualismus zwischen logischer Form und
materialem Gehalt aus, sodass der Widerspruch in den Sachen selbst erschlossen wer-
den kann und dem Objekt nicht von aulen auferlegt wird.?® Aber die Differenz zu Hegel
wird mit der Negativitit der Dialektik markiert, wodurch die Explikation nahezu ka-
tegorisch auf ihre Unabgeschlossenheit verpflichtet wird: Die Negativitit der Explikation
driickt sich darin aus, unentwegt Divergenzen und Dissonanzen gegen jegliche Versu-
che der Finalisierung, verstanden als Herstellung von begrifflicher Totalitit, aufzude-
cken.?” Begriffsentfaltung vollzieht sich dialektisch, insofern Dialektik als Inbegriff des
»organisierten Widerspruchsgeist[es]«*® realisiert wird. Sie fithrt dazu, unberiicksich-
tigte Bedeutungspotentiale zu heben, ohne damit die Hoffnung oder Absicht zu hegen,
an ein Ende der Begriffsbestimmung zu gelangen:

»Philosophie, die den Begriff fiir hoher achtet denn ein blofRes Instrument des Ver-
standes, muf nach deren eigenem Gebot die Definition verlassen [..]. Die Bewegung
des Begriffs ist keine sophistische Manipulation, die ihm von aufien her wechseln-
de Bedeutungen einlegte, sondern das allgegenwartige, jede genuine Erkenntnis be-
seelende Bewufdtsein der Einheit und der gleichwohl unvermeidlichen Differenz des
Begriffs von dem, was er ausdriicken soll. Weil Philosophie von jener Einheit nicht
ablafit, muR sie dieser Differenz sich iberantworten.«*

Der blof3 instrumentelle Charakter begrifflichen Denkens wird abgestreift, wenn das
definitorische Verfahren zugunsten der Explikation von Begriffen iiberwunden wird.
Explizieren dringt in der hegelschen Fassung auf eine begriffliche Entwicklung, welche
letztlich in eine Einheit der verschiedenen begriftlichen Momente miindet. Auch wenn
die menschliche Ratio (analog zu Kants »Kritik der reinen Vernunft«) scheinbar nicht
davon ablassen kann, diese Einheit anzustreben, sollen Begriffsexplikationen gemif3
einer negativen Dialektik dazu in der Lage sein, Einspruch zu erheben gegen behaup-
tete Einheitsstiftungen, also gegen die immer nur konstatierte Identitit von Begriff
und Begriffenem. In Begriffsexplikationen zeigt sich die Unabgeschlossenheit in dem
Bemithen, die vermeintliche Einheit mit sie fraglich werden lassenden Abweichungen
und mit nicht abgegoltenen Widerspriichen zu konfrontieren. Einheit wird in der dia-
lektischen Entfaltung des Begriffs als vorliufig entlarvt, auch wenn das Streben nach
Einheit keineswegs abgestreift oder delegitimiert wird und werden kann.

Nun konnte der Eindruck entstanden sein, dass es darum ginge, sich — quasi der
Reihe nach — an Explikationen von einzelnen Begriffen zu versuchen. Was aber bereits
im definitorischen Verfahren im Wortsinn liegt, trifft auf Explikation in besonderem
Mafle zu: Begriffe werden im Verhiltnis zu anderen bestimmt. Doch im Gegensatz zu
einer bloRen Abgrenzung von anderen begrifflichen Einheiten werden in der Expli-
kation die Relationen zwischen begrifflichen Gefiigen zentral: Die Erlauterung, Entfaltung

26  Jay Bernstein, Negative Dialektik. Begriff und Kategorien IlI. Adorno zwischen Kant und Hegel, in:
Axel Honneth und Christoph Menke (Hg.), Theodor W. Adorno. Negative Dialektik, Berlin: 2006,
S.106.Vgl. a.a.0., S.148.

27  Adorno, Negative Dialektik, S.17. Vgl. auch Michael Theunissen, Negativitat bei Adorno, in: Ludwig
von Friedeburg und Jiirgen Habermas (Hg.), Adorno Konferenz 1983, Frankfurt a.M.: 1983, S. 44.

28 Adorno, Drei Studien zu Hegel. Aspekte, S. 287.

29  Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt (1963), S. 310.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Epistemologische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

oder Entwicklung von Begriffen gibt es nur im Plural. Jeder Begriff ist in Relation zu
anderen Begriffen zu explizieren. Die hierfiir von Adorno verwendete Metapher lau-
tet Konstellation. Sie soll darauf hinweisen, dass ein Sachverhalt in seiner Besonderheit
nicht in einem einzigen, ihn bezeichnenden Begriff erschlossen werden kann. Vielmehr
treten erst in einem Begriffsnetz, das um ihn gelegt wird, mafigebliche Aspekte an ihm
hervor. Einem Sternbild gleichend, werden verschiedene Begriffe in einem Zusammen-
hang betrachtet. In ihm ist jeder Stern entscheidend fiir das Ganze, ohne dass damit
der einzelne Himmelskorper durch die Gewahrwerdung des Sternenbildes verschiittet
ginge.*® Spinozianisch gewendet werden so die Wirkzusammenhinge und die in ih-
nen sich manifestierte Macht von Einzeldingen, sozialen Gruppen oder Sachverhalten
ausgedriickt, indem das Faktorengeflecht dargestellt und letztlich auf seine Ursache
zuriickgefithrt wird. Hegelianisch ausgedriickt entfaltet sich in den begrifflichen Rela-
tionen ein Allgemeines, das letztlich die Totalitit aller Bestimmungen umfasst, in die
jedes Besondere eingegangen ist und vermittelt wurde. Doch weder die kausal-deter-
ministische noch die dialektisch-totale Variante entsprechen Adornos Konzeptualisie-
rung: Auch wenn Wirkzusammenhinge von Belang sind, erschopft sich die Deutung
eines Sachverhaltes zumeist nicht in Notwendigkeitsurteilen; selbst wenn die Welt uns
zur dialektischen Explikation von Begriff und Begriffenem nétigt, soll die Konstellation
gerade davor bewahren, das Besondere in Allgemeinbegriffen® aufgehen zu lassen.*

Begriffe werden um die Sache gruppiert, um ihr angemessener gewahr zu werden.
Dieser Umgang mit Begriffen, so Adorno, zeige sich allgemein in der Sprache — oder
genauer gesagt in einer nahezu prireflexiven sprachlichen Einstellung:

»Modell dafiir ist das Verhalten der Sprache. Sie bietet kein blofses Zeichensystem fiir
Erkenntnisfunktionen. Wo sie wesentlich als Sprache auftritt, Darstellung wird, defi-
niert sie nicht ihre Begriffe. Ihre Objektivitat verschafft sie ihnen durch das Verhiltnis,
in das sie die Begriffe, zentriert um eine Sache, setzt.«*

Sprachliche Ausdriicke verweisen in ihrer dynamischen Relation zueinander auf Ob-
jekte. Diese Beziehung zwischen Sprache und Objekt fungiert als Vorbild oder Modell
fiir Adornos Verstindnis von begrifflicher Konstellation.** Eine Konstellation erinnert

30  Adorno selbst verweist auf Benjamin, von dem er den Gedanken der begrifflichen Konstellati-
on aufgenommen und die Metapher vom Sternbild tbernommen hat. Vgl. Walter Benjamin, Ur-
sprung des deutschen Trauerspiels (1925), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. .1, Frankfurt a.M.:
1991, S. 214f. und Benjamin, Das Passagen-Werk, S. 576f.

31 Sandkaulen hataufein Problem von Adornos Hegelkritik hingewiesen, demzufolge sie die Trinitat
von Allgemeinheit-Besonderheit-Einzelheit auf die Dualitat von Allgemeinheit und Besonderheit
reduziere. Vgl. Birgit Sandkaulen, Weltgeist und Naturgeschichte. Exkurs zu Hegel. Adornos Ge-
schichtsphilosophie mit und gegen Hegel, in: Axel Honneth und Christoph Menke (Hg.), Theodor
W. Adorno. Negative Dialektik, Berlin: 2006, S.183f.

32 Die Verwendung des Verbs »sollen« erhilt seine Berechtigung, wenn man sich vor Augen fihrt,
welche normativen Implikationen mit dem Cebrauch von oder dem Umgang mit Begriffen ver-
bunden sind. Vgl. Martin Seel, Anerkennende Erkenntnis. Eine normative Theorie des Gebrauchs
von Begriffen, in: ders., Adornos Philosophie der Kontemplation, Frankfurt a.M.: 2004, S. 42ff.

33 Adorno, Negative Dialektik, S.164.

34  Das Sprachmodell ist aber nur eines unter verschiedenen Modellen, die »auf das im blofS identifi-
zierenden Denken unausgeschopfte Potential von Erfahrung und Erkenntnis verweisen.« Weitere

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE

193


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Mdglichkeit

an das, was in den Einzelwissenschaften Theorien leisten sollen: Die Einordnung von
Phinomenen in einen begrifflichen Zusammenhang, um bisher nur undeutlich vor-
gestellte Sachverhalte zu erkliren. Mit Adorno ist es der »theoretische Gedanke, der
in der Konstellation die zu erschliefRenden Sachverhalte umkreist.*® Die Konstellation
wird so dem theoretischen Bemiihen nicht entgegengesetzt, vielmehr stellt sie eine bes-
sere Umschreibung dessen dar, was »bedeutende wissenschaftliche Untersuchungen«
im ErschliefRen oder Entschliisseln ihrer Gegenstinde zu leisten vermégen.*® Denn in
derartigen Untersuchungen wird eine sprachliche Kraft entfacht, welche das Nicht-
aufgehen, die Nichtidentitit zwischen Sache und Begriff, aufscheinen lisst.*” In sol-
chen, oftmals tastenden Darstellungsweisen kénnen verschiedene Konstellationen er-
probt werden.*® Adorno selbst scheint iiberrascht zu sein, dass er in diesem Zusam-

t39

menhang auf Max Weber ungewohnt anerkennend zu sprechen kommt.* Hinter einer

Weisen sind das Modell des Namens, das Modell der Interpretation von Kunstwerken und das Mo-
dell des Freiheitsbegriffs. Seel, Anerkennende Erkenntnis, S. 45.

35 Adorno, Negative Dialektik, S.166. Dabei gilt es aber zu beriicksichtigen, dass der dinghafte Ce-
genstandsbezug nicht immer direkt gegeben ist. So sei etwa »Gesellschaft« keine Entitét, auf die
sich dinghaft rekurrieren liefle: »Weil Gesellschaft weder als Begriff nach der gangigen Logik sich
definieren noch »deiktisch«sich demonstrieren laft, wihrend doch die sozialen Phianomene un-
abweislich ihren Begriff fordern, ist dessen Organ die Theorie.« Um »Gesellschaft« wird also be-
vorzugt theoretisch und weniger dingbeziiglich konstelliert. Als Totalitat reprdsentiert sie einen
Gesamtzusammenhang, und das scheint der Grund zu sein, warum der direkte Sachbezug in der
Konstellation unterbleiben muss. Vgl. Adorno, Gesellschaft, S. 11.

36  Zu denken ist auch an den antiken Bedeutungskomplex von Bewpia: Im traditionellen griechi-
schen Verstandnis war »theoria« eine Art Expedition zu panhellenischen, zumeist auch religiésen
Festspielen, bei der die vertraute Hemisphdre, die Region, in der man lebte, verlassen wurde, um
Erfahrungen der Fremdheit und Andersheit zu machen. Theoria, als Schau, erméglicht so aufier-
alltigliche Zugangsweisen zu Gott oder innerweltlichen Phanomenen. In gewisser Weise kniipft
an die Erfahrungen, die in solchen aufieralltdglichen Weisen des Sehens (Visionen) gewonnen
wurden, die philosophische Konzeptualisierung, von »theoria« an. Theoretisieren zehrt von der
Distanznahme zur gewéhnlichen Wirklichkeitserkenntnis und iibersteigt somit das Gegebene —
als Schau ewiger Wesenheiten bei Platon, als Kontemplation zur Betrachtung des Allgemeinen
bei Aristoteles. In vielen antiken Theorie-Varianten ist das Moment der Transzendenz des Be-
stehenden, Ublichen oder Alltiglichen entscheidend. Vgl. Andrea Wilson Nightingale, Spectacles
of Truth in Classical Greek Philosophy. Theoria in its Cultural Context, Cambridge: 2004, S. 68ff.

37  Einen wichtigen Stellenwert des Nichtidentischen fiir die Méglichkeitskonzeption bei Adorno
raumt Cook ein, die das Mégliche insbesondere vor dem Hintergrund der »Negativen Dialektik«
entfaltet: Deborah Cook, From the Actual to the Possible: Nonidentity Thinking, in: Constellations,
12 (1): 2005, S. 26ff.

38 Adorno, Die Aktualitit der Philosophie, S. 341.

39  Doch das ist wenig (iberraschend, wenn man beriicksichtigt, wie intensiv seit der vorletzten Jahr-
hundertwende in den deutschen Kulturwissenschaften um das Verfahren der Konstellation ge-
rungen wurde. Vgl. Andrea Albrecht, »Konstellationen«. Zur kulturwissenschaftlichen Karriere ei-
nes astrologisch-astronomischen Konzepts bei Heinrich Rickert, Max Weber, Alfred Weber und
Karl Mannheim, in: Scientia Poetica, Bd. 14: 2010, S.108ff. Dieses Interesse an der Methode der
Konstellation in den Geistes- und Sozialwissenschaften reifdt nicht ab. Im Begriff der Konstellati-
onsforschung zeichnet sich sogar eine von Dieter Henrich mafigeblich geprigte Stromung ab, die
eine eigenstiandige, von Hermeneutik und Diskursanalyse unterschiedene Methodologie auf die
Idee der Konstellation griindet. Vgl. Martin Mulsow und Marcelo Stamm (Hg.), Konstellationsfor-
schung, Frankfurt a.M.: 2005.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Epistemologische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

subjektivistischen Methodologie und einem instrumentellen Verstindnis von Begriffen
lasse sich in den materialen Analysen ein anderer Weber entdecken. Im Gegensatz zu
den wohldefinierten »Soziologischen Grundbegriffen«, mit denen an die Wirklichkeit
herangetreten und sie demgemif zugeriistet werde, erblickt Adorno in der »Protes-
tantischen Ethik« ein davon abweichendes Vorgehen.*® Webers Metapher vom Kompo-
nieren wird zu denjenigen Impulsen gerechnet, die eine dem definitorischen Verfahren
iiberlegene Begriffsbestimmung unterstreichen.* Mit Weber sollen Begriffe, die fiir so-
zialwissenschaftliche Analysen angemessen sind, nicht definiert (durch Angabe von ge-
nus proximum und differentia specifica), sondern aus einzelnen Bestandteilen kompo-
niert werden. Sie sind der geschichtlichen Wirklichkeit zu entnehmen.** Adorno deutet
diese Kompositionen als Konstellationen, die — vergleichbar der musikalischen - sub-
jektiv hervorgebracht werden, aber im sprachlichen Ausdruck einen »geistigen Gehalt«
erlangen, in Objektivitit umschlagen.® Solche Figurationen von begrifflichen Bestim-
mungen, die experimentell einen Sachverhalt umkreisen, unterliegen einer Dynamik.
Verandern sich nur einzelne begriffliche Bestimmungen, so verindert sich die gesamte
Konstellation, denn Begriffe werden gemiR dieser Konfigurationslogik gerade nicht als
eigenstindige und unabhingige Einheiten, sondern sowohl in ihrer Relation zueinan-
der als auch in Bezug auf konkrete, historisch wandel- und verstehbare Sachverhalte
aufgefasst.** Weil eine Konstellation vom Besonderen ausgeht und sich dieses im Lau-
fe der Zeit dndert, so wandelt sich das entsprechende Begriffsgeflecht ebenfalls. Weil
Veranderungen im Begriffsgeflecht historisch verursacht sind, zeugt dies von der Un-
abgeschlossenheit begrifflicher Bestimmungen tiberhaupt: Sie konnen solange nicht zu
einem Abschluss kommen, wie der »reale Gang der Geschichte« zum Erliegen kommt.

Konstellatives Denken weifd um die Vereinseitigungen und Verkiirzungen her-
kommlicher begrifflicher WelterschlieRung, also um die Reduktion auf einzelne
Aspekte und die Ignoranz des Nichtidentischen; es dynamisiert die Begriffsbestim-
mung. In Konstellationen wird eine Dynamik zwischen Begriffen und Sachen entfacht,
durch die neue Perspektiven freigelegt oder bisher vernachlissigte Aspekte gehoben
werden. So lassen sich Bedeutungspotentiale erschlief3en, die bisher verstellt waren oder
unberiicksichtigt geblieben sind.

Das zu Begreifende wird damit nicht nur in seiner Gegebenheit, sondern auch in
seinem maglichen Anderssein zu erfassen intendiert: In der Anordnung von Begriffen wer-
den alternative Moglichkeiten ersichtlich. Die konstellative Technik ist also selbst vom

40  Zuden »Soziologischen Grundbegriffen«siehe auch oben in diesem Kapitel Fuf3note 19.

41 Zu den Zusammenhingen zwischen Webers Idealtypenkonzept und Adornos negativer Dialek-
tik vgl. Anke Thyen, Negative Dialektik und Erfahrung. Zur Rationalitit des Nichtidentischen bei
Adorno, Frankfurt a.M.: 1989.

42 Max Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus (1920), in: ders., Gesammelte
Schriften zur Religionssoziologie Bd. I, Tilbingen: 1988, S. 30.

43 Adorno, Negative Dialektik, S.166f. Die Komposition lasst sich als diejenige Technik verstehen,
vermaége derer Adorno Essays produziert. Die Konstellation wire dann Teil des kompositorischen
Organons. Vgl. Susan Buck-Morss, The Origin of Negative Dialectics. Theodor W. Adorno, Walter
Benjamin and the Frankfurt Insitute, Hassocks: 1977, S.101. Buck-Morss liefert aufschlussreiche
Beispiele fiir Adornos »Konstellations-Konstruktionen«. A.a.0., S. 96ff.

44 Adorno illustriert das sowohl an den Begriffen »Wesen« und »Erscheinung« als auch am Begriff
des »Geistes«. Adorno, Negative Dialektik, S.169 und S. 300f.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE

195


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Méglichkeit

Méglichkeitsgedanken durchdrungen.® Begriffliche Explikation erweist sich als Még-
lichkeitsdenken par excellence, weil mit ihr begriffliche Potentiale experimentell erfasst
werden und sie als Konstellation keinem begrifflichen Abschluss entgegenstrebt. Sie
bezweifelt die Ambition der begrifflichen Perfektion und Finalitit. So avanciert das Ex-
periment der Konstellation zum Element einer philosophia perennis, auch wenn sie als
negative Dialektik gerade keine letztgiiltigen und zeitlosen Wahrheiten zu verkiinden
hat.*

3. Kritik der Affirmation begrifflich tradierter Gehalte:
Dynamische Begriffe und ihr transzendierendes Potential

Wenn Kritische Theorie darauf bedacht ist, Begriffe zu explizieren, so kommt der Tra-
dition eine unverzichtbare Bedeutung zu. Das, was iiber eine rein logische Begriffsver-
wendung hinausreicht, folgt dem aristotelischen Impuls, ein reales Moglichkeitskon-
zept zu bestimmen: Die kategoriale, logisch-mathematische Méglichkeitskonzeption
erweist sich als vollig unzureichend, um Moglichkeitsurteile iiber Seiendes zu fillen.
Mit Aristoteles wird ein Moglichkeitsdenken als real bezeichnet, das sich auf Vermé-
gen bezieht: Moglich ist etwas aufgrund von Vermdgen. Neben der Vermogensbestim-
mung hat sich als weiteres begriffliches Element bei Aristoteles das Moment der Kon-
tingenz ergeben. Der Zusammenhang von Macht und Moglichkeit bei Spinoza galt als
erster Schritt zur gesellschaftstheoretischen Verortung. Schliefilich gelingt mit Hegel
eine konsequente Entnaturalisierung und Historisierung von Moglichkeitsdenken. Der
marxsche Gedanke von tiber sich selbst hinaustreibenden Formationen zielt auf eine
gesamtgesellschaftliche Konzeption des Begriffs der Moglichkeit, demzufolge soziale
Potentiale als (partielle) Ursache von Veranderung begriffen werden, und diese Ursache
wiederum betrifft die Gesellschaftsformation in ihrer Totalitit. Es ist diese Geschichte
des Begriffs der Moglichkeit, mit der sich eine Kritische Theorie der Gesellschaft kon-
frontiert sieht.

Doch eine rein hermeneutische, auf die Tradition rekurrierende Begriffsbildung
wird zum Problem, wenn die jeweilige »Aktualitit«*” in der Explikation nicht hinling-
lich beriicksichtigt ist: In Sachanalysen entfaltete Begriffe implizieren eine Reflexion
auf die eigene Zeit. Die bloRe Ubernahme tradierter Begriffsbestimmungen kann nicht
einer Theorie gemif3 sein, die stets die eigene Historizitit an die Aktualitit ihrer selbst
kniipft. Auflerdem miissen Begriffe der Kritischen Theorie einer Kontextualisierung
unterzogen werden. Wie die Rekonstruktion der iiberlieferten Begriffsbildung vonstat-
tengeht, ohne die so gewonnenen tradierten Elemente eines Begriffs als erschopfende

45  Die »denkpraktische Relevanz«, die Christian Tobbicke der Konstellation attestiert, gilt auf ganz
dhnliche Weise fiir Moglichkeitsdenken (iberhaupt. Christian Tébbicke, Negative Dialektik und
kritische Ontologie. Eine Untersuchung zu Theodor W. Adorno, Wiirzburg: 1992, S. 96ff.

46  Zur Opposition von klassischer Dialektik und der Idee einer philosophia perennis siehe Adorno,
Minima Moralia, Aph. 152, S. 280. Vgl. auch Theodor W. Adorno, Wozu noch Philosophie (1962), in:
ders., Gesammelte Schriften Bd. 10.2, Frankfurt a.M.: 1997, S. 471.

47  Zum Verstiandnis von Aktualitit siehe ausfiihrlich dann unten Kapitel »11.1. Aktualitit der Philoso-
phie. Wirklichkeit-Wirksamkeit-Wahrheit«.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Epistemologische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

Explikation aufzufassen, und welche Anforderungen mit der Kontextualisierung von
Begriffen einhergeht, verdeutliche ich einleitend an Adornos Schrift »Individuum und
Organisation«. Als Beispiel fungiere der Begriff der Organisation:

»Ein gesellschaftliches Phanomen wie die moderne Organisation a3t sich ohnehin
bestimmen nur in seiner Stellung im gesamtgesellschaftlichen Prozef, also eigent-
lich durch eine ausgefiihrte Theorie der Gesellschaft. Formalistisch ware es, ein paar
Merkmale herauszugreifen und willkirlich den Umfang dessen, was diesen Merkma-
len entspricht, fiir die Sache selbst zu unterschieben.«*®

Darauthin zihlt er einige geliufige Begriffselemente auf: Organisation sei ein Zweck-
verband, in dem gesellschaftliche Beziehungen diesem Zweck gemifd gesteuert, die
Vorstellungen und Bediirfnisse seiner Mitglieder von diesem Allgemeinen dominiert
werde; SchlieRungsprozesse sowie der Drang nach Machterhalt und Machtvergrofie-
rung seien ebenfalls von Relevanz. Diese »tastende Charakteristik« sei aber lediglich
der Anfang. Bereits das Romische Reich verfiigte itber Organisationen, auf welche die
genannten Eigenschaften zutrifen. Was demzufolge fehle, sei eine spezifisch moderne
Vorstellung der Organisation: Erforderlich sei eine Verzeitlichung der Begriffsbestimmunyg,
die nur dann gelingen kann, wenn sie das Niveau einer formalistischen Begriffsdefiniti-
on in der Form X=Y(1,2,3,n) itberschreitet.* Folglich muss der geschichtliche Kontext
der Organisation zutage treten, um die Begriffselemente (Bedeutungen) eines sozialen
Phinomens adiquat zu gewichten und zu konfigurieren. Aber ein Zeitindex allein wiir-
de noch kein angemessenes Verstindnis der Organisation zutage férdern, denn dem
Formalismus einer blofs Merkmale aufzdhlenden Definition wire man damit nicht un-
bedingt entronnen; Wissen um geschichtliche Abliufe im Sinne reinen Datenwissens
reicht keineswegs aus. Historisierung impliziert stets Theoretisierung: Kein Begriff, der
auf Soziales zielt, kann frei von Gesellschaftstheorie sich bestimmen lassen. Adorno ver-
anschaulicht diese Notwendigkeit gesellschaftstheoretischer Begriffsbildung an einer
Tendenz, die in kapitalistischen Organisationen an Bedeutung gewinnt. Es ist die Aus-
weitung des Zugriffs auf die Individuen, eine Art Kolonisationsthese. Erst im Kontext
der rapiden technischen Innovationen in den letzten Jahrhunderten konnte es méglich
werden, dass Organisationen die von ihr Betroffenen umfassend vereinnahmen konn-
ten. Zeitgleich sei eine Vorstellung von individueller Freiheit herangereift, die durch
die moderne Organisation an ihrer Entfaltung gehindert werde.>® Der technisch per-
fektionierte Zugriff aufs Individuum inmitten einer historischen Dynamik, die auch
ein »sichtbare[s] Potential« individueller Freiheit heranreifen lie3, mache die beson-
dere Bedeutung der modernen Organisation aus: Sie verhindere die Realisierung des
emanzipatorischen Potentials der gesellschaftlichen Moderne und ist selbst Ausdruck
einer »zweckrationale[n] Vergesellschaftung, die ebenfalls dieser Moderne entspringt.

Worauf auch die obigen Uberlegungen zur Konstellation bereits verwiesen haben:
Eine post-hermeneutische Begriffsbildung verlangt einerseits eine materiale Analyse

48  Adorno, Individuum und Organisation. Einleitungsvortrag zum Darmstddter Gesprach 1953, S. 441.

49 A.a.0.,S. 443. Dort auch die beiden folgenden Zitate.

50 Dieser Aspekt der Hemmung wird unten, im ersten Kapitel von »Abschnitt und Ausblick« ndher
beleuchtet.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE

197


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Mdglichkeit

und anderseits eine gesellschaftstheoretische Einbettung des jeweiligen Problemzu-
sammenhangs. Dabei sollen die tradierten Begriffe so mit dem Gemeinten konfron-
tiert werden, dass sie in dynamische Begriffe transformiert werden.” Sie lassen sich auch
als historische Begriffe bezeichnen, denn die Realitit, auf die sie rekurrieren, ist eine
gemachte und verinderbare.”” Zudem kénnen solche Begriffe nur erschlossen werden
im Kontext der mit ihnen verkniipften anderen Begriffe, und dieser Kontext unterliegt
ebenfalls historischem Wandel. Die Dynamik von Begriffen fithrt dazu, dass sich ihre
Bedeutung — wenn itberhaupt — nur innerhalb eines zeitlich und raumlich bestimmten
Ausschnittes der sozialen Wirklichkeit und gemiR bestimmten theoretischen Voraus-
setzungen erschlief3en lisst. Dies scheint mir der Grund zu sein, warum Horkheimer
und Adorno das eigene Vorgehen als »Deutung« beschrieben haben.

Die Eigenart von dynamischen Begriffen besteht darin, iber ihren jeweiligen Ge-
genstand hinauszuragen:

»Philosophie erfa’t ihren Gegenstand eigentlich nur dadurch, dafd sie iiber ihn hin-
ausschieft, daR sie mehr ist als der blofte Gegenstand.«<**

Dieses Transzendieren umschreibt Adorno als Ubertreibung. Damit geht Philosophie
zwar das Wagnis ein, im Gegensatz zur Wahrheitssuche in mythologische Bilder oder
in den Wahn zu verfallen.® Aber in philosophischen Urteilen scheint es nahezu unver-
meidlich zu sein, dass der Gedanke iiber seinen Sachverhalt hinausweist. Der Gedanke
kann sich in einem Urteil kaum in der blofRen Reproduktion des Sachverhalts erschép-
fen. Ubertreibung wird zu einem Charakteristikum des begrifflichen Denkens, mithin

51 Adorno verdeutlicht dies am Begriff der Gesellschaft: »Ist der Begriff der Gesellschaft wesentlich
ein Funktionsbegriff; gilt er also den Beziehungen von Menschen im Rahmen der Erhaltung des
Lebens der Gesamtheit, dem Tun eher als dem Sein, dann ist er wesentlich ein dynamischer Be-
griff. Allein schon, daf} tendenziell am Ende eines jeden Zyklus gesellschaftlicher Arbeit ein gro-
Reres Sozialprodukt tibrig bleibt, als zu dessen Anfang gegeben war, bedeutet ein dynamisches
Moment: dieses sMehr<und alles, was es an verinderten Moglichkeiten, Bediirfnissen, auch Kon-
flikten impliziert, verweist notwendig auf Anderungen des status quo, mégen diese nun von den
Menschen selbst oder von denen, die sie beherrschen, gewiinscht sein oder nicht.« Theodor W.
Adorno, Gesellschaft. Erste Fassung eines »Soziologischen Exkurses« (1954), in: Rolf Tiedemann
(Hg.), Frankfurter Adorno Blatter VIII, Miinchen: 2003, S. 145f. Vgl. Theodor W. Adorno, Der Begriff
der Philosophie. Vorlesung 1951/52. Mitschrift von Kraft Bretschneider, in: Rolf Tiedemann (Hg.),
Frankfurter Adorno Blatter I, Miinchen: 1993, S. 60 sowie Horkheimer, Zur Kritik der instrumen-
tellen Vernunft, S. 169f.

52 So hatte auch Weber diejenigen Begriffe, die nicht dem definitorischem Schema gemaf$ gebil-
detund demgegeniiber aus einzelnen Bestandteilen der geschichtlichen Wirklichkeit komponiert
werden, als »historische Begriffe« bestimmt. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des
Kapitalismus, S. 30.

53  Zur»Deutung«siehe ausfiihrlich Peggy H. Breitenstein, Die Befreiung der Geschichte. Geschichts-
philosophie als Gesellschaftskritik nach Adorno und Foucault, Frankfurt a.M./New York: 2013,
S. 62ff. sowie Bartonek, Philosophie im Konjunktiv, S. 134ff.

54  Adorno, Philosophische Terminologie Bd. 1, S. 68.

55 »Alles Denken ist Ubertreibung, insofern als jeder Gedanke, der (iberhaupt einer ist, iber seine
Einlosung durch gegebene Tatsachen hinausschiefit. In dieser Differenz zwischen Gedanken und
Einlosung nistet aber wie das Potential der Wahrheit so auch das des Wahns.« Adorno, Meinung
Wahn Gesellschaft (1961), S. 577.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Epistemologische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

zu einem konstitutiven Moment seiner selbst.*® Die Ubertreibung besteht nun darin,
das Gegebene nicht als absolutes Maf3 oder Grenze des Gedankens zu fassen. Vielmehr
ist das diesen Gedanken ausdriickende Urteil bereits iiber seinen Gegenstand im sta-
tus quo hinausgegangen. Zwar wird iiblicherweise ein Gegenstand in Urteilen allein
schon dadurch transzendiert, dass er in Relation zu anderen Objekten gesetzt wird:
In solcher Transzendenz wird ersichtlich, was er nicht ist. Aber der Uberschuss in Ge-
stalt der Ubertreibung erlaubt als subjektives Moment zudem eine Distanznahme, die
dazu beitrigt, Sachverhalte stets aufs Neue und anders zu erschliefRen. Ubertreibung
erweist sich somit, wie Diittmann formuliert, als »Kraft zur erschlielenden Grenziiber-
schreitung«.’” Auf diese Weise grenzt sich der philosophische Gedanke vom Positivis-
mus der Einzelwissenschaften ab. Die Form von Transzendenz, die hier einschlagig wird,
ist begrifflicher Natur. Im Begriff emergiert zugleich Etwas, das iiber das zu Begreifen-
de in seiner bestehenden Gestalt hinausweist. Dieses Etwas kann im Sinne des Mog-
lichkeitsgedankens interpretiert werden: Wenn Wirklichkeitserkenntnis als begriffli-
ches Denken nicht beim Bestehenden verweilt, sondern es systematisch iiberschreitet,
dann wire es naheliegend, dieses »Mehr« gemif} der Bedeutung des Moglichen zu be-
schreiben.’® Begriffen wird ein Bedeutungspotential zugestanden, das iiber die blofRe
Bedeutungsaktualitit hinausreicht.

Bereits im Begrift des Begriffs, in der Form begrifflichen Denkens iiberhaupt, ist
folglich die Vorstellung von Méglichkeit enthalten. Sie steckt im Kern des begrifflichen
Denkens selbst. Die »Dynamis« eines Begriffs gewahrleistet Wirklichkeitsdeutungen,
die ein Uberschreiten des jeweils Gegebenen implizieren. Diese begriffsimmanente Dy-
namik erweist sich so als Schliissel zum Moglichkeitsverstindnis der Kritischen Theorie
der Gesellschaft.”®

56  Siehe sowohl das Zitat in der vorangegangenen Funote als auch: »Aber nur die Ubertreibung ist
wahr.« Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S.139.

57  Alexander Garcia Diittmann, Philosophie der Ubertreibung, Frankfurt a.M.: 2004, S. 263, vgl. dort
zu Adorno auch S. 39.

58  »DiePhilosophie besteht nichteinfachinder Entsprechung zwischen dem Gedanken und der Spra-
che auf der einen Seite und dem Gegenstand auf der anderen, [..] wiirde man [..] kein Wort in der
Philosophie gebrauchen, das mehr sagt, als es jetzt und nur an dieser Stelle sagen soll, dann wiir-
de es iberhaupt unmaoglich sein, so etwas wie den philosophischen Gedanken zu formulieren.«
Adorno, Philosophische Terminologie Bd. 1, S. 68.

59  An diesem Resultat wird deutlich, was fiir Horkheimers und Adornos Konzeption der Kritischen
Theorie allgemein galt: Eine strikte Trennung zwischen Erkenntnistheorie und praktischer Philo-
sophie ist willkiirlich und nicht zu rechtfertigen.

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE

199


https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 07:38:37. -rE



https://doi.org/10.14361/9783839455623-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

