50

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Sie fordern ethisches Verhalten und Handeln, mehr noch, pragen ethisches Empfinden und
Denken. Sie pflegen bestimmte Riten und Rituale und laden zum Kult, zu Gottesvereh-
rung und Gottesdienst ein. Auch weisen sie in verschiedene Formen des Betens und
Meditierens ein. SchlieRlich strukturieren sie die Zeit das ganze Jahr hindurch, indem
sie immer wieder Feste feiern lassen. Mit all diesen Mitteln kénnen Religionen etwas
von jener ewigen Gemeinschaft oder Einheit mit dem Transzendenten vermitteln, die
tber das endliche irdische Leben unendlich hinausreicht”

Die hier vorgeschlagene Definition ist substantialistisch, insofern sie auf das Transzen-
dente als Grund und Gegenstand der Religion Bezug nimmt und von dessen Erfahrbar-
keit oder Offenbarkeit sowie dessen Wirken in der Welt ausgeht. Sie ist aber auch funk-
tionalistisch, insofern sie auf die bessere Lebensbewiltigung, die Umwandlung des Men-
schen und die Vorbereitung auf ewiges Leben durch Religion hinweist. Auch gestattet
sie, deutlich zwischen Religion als 6ffentlicher Einrichtung und Religiositit als personli-
cher Haltung zu unterscheiden. Beides ist vonnéten. Wahrend Religion als Institution
ohne Religiositit ihrer Mitglieder fot ist, bleibt die Religiositit des Einzelnen ohne Be-
zug zur Religionsgemeinschaft als rein private Frommigkeit und Spiritualitit notwendig
unvollstindig. Damit ist bereits zur Kirche iibergeleitet als jener gemeinschaftlichen Organi-
sationsform, die sich glaubige Christen schon sehr bald nach Tod und Auferstehung Jesu
Christi gegeben haben.

Literatur

Walter Kern/Hermann Josef Pottmeyer/Max Seckler (Hg.): Handbuch der Fundamental-
theologie [= HdF], Band 1—4,1985-1988.

Peter Antes: Religion in den Theorien der Religionswissenschaft, in HdF, Bd. 1, 34-56.

Max Seckler: Der theologische Begriff der Religion, in HAF, Bd.1,173—194.

Fritz Stolz: Grundziige der Religionswissenschaft, 3., durchges. Auflage 2001, 11-34.

Johann Figl (Hg.): Handbuch Religionswissenschaft. Religionen und ihve zentralen Themen.
2003.

Detlef Pollack: Ein weites Feld: Probleme der Definition von Religion, in: Ulrich Kropac/Uto
Meier/Klaus Kénig (Hg.): Jugend, Religion, Religiositit. Resultate, Probleme und Perspek-
tiven der aktuellen Religiosititsforschung, 2012,109-122.

1.2 Die Entstehung der Kirche gemaB dem Neuen Testament

In diesem biblischen Teil wird zunichst die Sammelbewegung Jesu, die seine Jiinger
nach seiner Auferstehung fortgesetzt haben, geschildert (Kap. 1.2.1). Sodann werden die
Anfinge der Kirche nach Ostern und Pfingsten selbst beschrieben (Kap. 1.2.2). Welche
Bilder das Neue Testament fiir die Kirche verwendet hat (Kap. 1.2.3) und welche Amter
sich in der Frithzeit in ihr entwickelt haben (Kap. 1.2.4), wird anschliefend Thema sein,
bevor eine kurze Zusammenfassung den Teil beendet (Kap. 1.2.5).

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

121 Die endzeitliche Sammelbewegung Jesu und ihre nachdsterliche Fortsetzung
durch die Jiinger

Nach traditioneller katholischer Auffassung hat der irdische und auferstandene Jesus durch
bestimmte Akte die Kirche als eine von anderen Religionsgemeinschaften klar unter-
schiedene Gesellschaft gestiffet und sie in allen wesentlichen Strukturen rechtlich festgelegt.
So hat er etwa das Leitungsamt des Papstes, den petrinisch-pépstlichen Primat, einge-
richtet, das Apostelkollegium als Grund des Bischofskollegiums berufen, seine dreifa-
che Vollmacht als Hirte, Lehrer und Priester auf die Apostel und ihre Nachfolger @iber-
tragen, die kirchliche Hierarchie (mit Papst, Bischofen, Priestern und Diakonen) errich-
tet, die Sakramente eingesetzt und den Aposteln und ihren Nachfolgern anvertraut und
die Apostel im Abendmahlsaal zu Priestern geweiht. ,Die Kirche wird dadurch von ih-
rem Ursprung her eine vollkommene und unzerstorbare ,Heilsanstalt’ (societas perfec-
ta).’”® Durch ihre institutionell-hierarchischen Vollziige vermittelt sie das Heil Gottes
den einfachen Glaubigen, die ,vornehmlich als ,Objekte des hierarchischen Handelns in
den Blick kommen, insofern sie dieses Handeln gehorsam entgegennehmen und so in
den Genuss der von Jesus gestifteten Heilsgiiter kommen“”.

Dieses Verstindnis vom Entstehen der Kirche ist in der katholischen Ekklesiologie
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) nicht nur aus dogmatischen, sondern
auch aus exegetischen Griinden weitgehend aufgegeben worden. Denn in einer vollig un-
geschichtlichen Hermeneutik wurde ,ein viel spiterer Kirchen- und Stiftungsbegriff, der
seine Plausibilitit aus der apologetischen Absicht der Gegenreformation bezog, die ka-
tholische Kirche als die einzig wahre Kirche Jesu Christi zu begriinden, in das Neue Tes-
tament hineingetragen’®. Auch hinsichtlich der berithmten Stelle Mt 16,18, der zufolge
Jesus Petrus verheifSt, aufihm, dem Felsen, seine Kirche zu bauen, ist man sich in der ka-
tholischen Exegese seit lingerem ,weithin einig, dass hier aller Wahrscheinlichkeit nach
kein historisches Jesuswort vorliegt“’®", Selbst wenn das Wort Jesu historisch wire, kénn-
te es nicht als rechtsverbindlich vollzogene Stiftung oder formelle Griindung einer neuen
Glaubensgemeinschaft verstanden werden, da Jesus nicht die Absicht hatte, eine Son-
dergemeinschaft in Israel zu griinden. Vielmehr wollte er ganz Israel erneuern und zum
Gottesvolk der Endzeit sammeln.'®* Beziiglich des Reiches Gottes, das er ihm verkiinde-
te, konnte er zwischen denen, die ,,draufien“ sind, und seinen Jiingern, die drinnen sind,
unterschieden haben und Letztere als die ,Kleinen“ bezeichnet haben.®

Jesu Sammeln bestand insbesondere darin, dass er als Hirte den verlorenen Schafen
Israels nachging und sich den Randgruppen der Armen, Siinder und Zollner zuwand-
te.’®* Zum Zweck, das Reich Gottes zu verkiinden und zu heilen und so mit ihm zu sam-
meln, berief er die Zwslf als Symbol fiir Gesamtisrael sowie weitere Jiinger und sandte sie

178  Kehl 269.
179 Ebd. 270.
180 Ebd.

181 Ebd. 271.

182 Z.B.Mt12,30.
183 Mk 4,11;/Mk9,42.
184 Mt2,6;9,36;/Lk19,10; Mt 15,24.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

51


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

aus." Zur endzeitlichen Aufgabe gehérte fiir ihn auch, die skandalése , Kluft zwischen
elitir-religiosen Gruppen einerseits (Pharisier, Sadduzier, Qumran-Anhinger, Zeloten
u. a.) und der Masse des von seinen geistlichen Fithrern verlassenen, grofenteils auch
materiell verarmten Volkes“ zu iiberwinden.' Die endgiiltige Erneuerung und Samm-
lung Israels stand allerdings ganz im Dienst der allumfassenden Gottesherrschaft, in der am

Ende der Zeit alle Volker zum Festmahl Gottes herbeistrémen wiirden.™’

,Gegen jedes
selbstgeniigsame Auserwihlungsbewusstsein stellt Jesus darum die genuine Sendung
Israels wieder her, nimlich das vermittelnde Zeichen fiir Gottes universale Segensver-
heiflung zu sein (vgl. Gen 12,1-3).%

Auch wenn Jesus die Kirche weder gestiftet noch als Institution mit festen Amtern
gegriindet hat, geht sie auf ihn zuriick und besteht eine Kontinuitit zwischen seiner end-
zeitlichen Sammlungsbewegung und ihrer Gestaltwerdung nach Ostern. Denn wie die
Apostelgeschichte beschreibt, nahmen seine Jiinger nach seiner Auferstehung und dem
Empfang des Heiligen Geistes Elemente seiner Sammlungsbewegung auf, ohne die die
nachosterliche Gemeinde nicht hitte entstehen kénnen und die daher zur Kirche geho-

ren.

,Derden Anspruch auf ganz Israel symbolisierende und reprasentierende Zwolferkreis
wird ergianzt (Apg 1,15—-26), die Mission Israels wird schleunigst wiederaufgenommen
(Apg 2,38—40), das Evangelium wird verkiindet, und Wunderzeichen erfolgen (Apg
3,1-10), die Jesustaufe wird in der Taufe als rettende Versiegelung angesichts des
nahen Endes, das Abendmahl Jesu als Vorwegnahme des Endzeitmahles bei Gott im
Herrenmahl iibernommen (Apg 2,37—47) ."®°

So gesehen ,bildet die vorosterliche Sammlungsbewegung Jesu die Vorgeschichte der
nachésterlichen Kirche“ und darf als deren Grund und Bedingung gelten.”® Jesus hat
also nicht, so kénnte man kurz zusammenfassen, im rechtlichen Sinn die Kirche als In-
stitution gestiftet. Vielmehr ist die Kirche daraus hervorgegangen, dass Jesus unter den
Jungern und Jingerinnen Gemeinschaft gestiftet hat'

dert ist und Mahl gehalten hat, sie jeweils zu zweit ausgesandt oder auch seine Mutter
192

,indem er mitihnen umhergewan-

Maria und den Lieblingsjiinger unterm Kreuz geeint hat.

Gemaf der Apostelgeschichte haben sich durch die Verkiindigung des Evangeliums
von Jesus Christus anfangs viele Juden in Jerusalem den Jiingern Jesu angeschlossen.'”
Das dnderte sich erst mit der Verhaftung des Stephanus, als das Volk die ablehnende Hal-

tung seiner Fithrung ibernahm', sich ein Grofteil Jerusalems aus Sicht der Jiinger der

185 Mt10,5f; Mk 6,6—13; Lk 10,1-12.16.
186 Kehl 274.

187 Vgl. Mt 8,11.

188 Kehl 274.

189 Wiedenhofer 64.

190 Ebd. 60.

191 Bd.2,Kap.2.2.2.7.

192  Lk10,1-11; /Joh 19,26f.

193 Apg2,36;5,42; [ 2,41.47; 4,32.

194 Apgé6,12.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

endzeitlichen Sammlung verschloss und Juden begannen, Christen zu verfolgen.'* Aus
dem Teil Israels, der an Jesus Christus glaubte, wurde die Kirche, die sich vom anderen
Teil Israels trennte und zunehmend auch institutionell abgrenzte. Durch die Taufe zur
Vergebung der Siinden auf den Namen Jesu, durch Gebetsgottesdienste in den Privat-
hiusern, durch die Verehrung des bald zum Gericht kommenden Kyrios Jesus, durch das
gemeinsame Herrenmahl am Sonntag, durch eine eigene Gemeindeleitung und anderes
mehr entstand die neue Religionsgemeinschaft der Christen. Diese bestand zunichst aus Ju-
den, dann aber auch zunehmend aus ,Heiden*, das heif3t Nichtjuden, die zum Glauben
an Jesus Christus gekommen waren."®

Anfinglich (etwa ab 31/32 n. Chr.) bildeten sich einzelne judenchristliche Gemeinden
vor allem in Judia, bald aber auch schon (etwa ab 34) heidenchristliche Gemeinden au-
fSerhalb Judias, wie in Antiochia, in der die Jiinger von Auenstehenden zum ersten Mal
,Christen* genannt wurden."” Auch wenn die von Paulus einige Jahre spiter (etwa ab 45)
gegriindeten heidenchristlichen Gemeinden der (Ur-)Gemeinde in Jerusalem, wie man

der paulinischen Kollekte entnehmen kénnte'*®

, zugeordnet gewesen sein sollten, war
man jedoch von einer einheitlichen Kirchenstruktur noch weit entfernt.

Obwohl die Kirche als hierarchische Institution nicht von Jesus gegriindet worden
ist, griindet sie doch in ihm und hat ihn daher zu vergegenwirtigen. Seine VerheifSung des
Reiches Gottes ist fiir sie — im Sinn von Johann Baptist Metz (1928—2019) — ,eine ge-
fahrliche und befreiende Erinnerung®, die ,die Glaubenden zwingt, sich stindig selbst
zu verindern, um dieser Zukunft Rechnung zu tragen“.”® Von ihm als ihrem mafigebli-
chen Ursprung her hat sie sich ganz auf das angekommene und immer noch kommen-
de Reich Gottes auszurichten, muss ihre Verkiindigung und ihre Ordnung ganz auf das
Wohl und Heil der Menschen bezogen sein. Insbesondere hat Jesus seinem Jingerkreis
eingeschirft, nicht die eigene Ehre und Macht zu suchen oder gar zu missbrauchen, son-
dern zu dienen.**° Nach diesem Vorbild miissen sich die spiter notwendig gewordenen
institutionalisierten Rechts- und Leitungsstrukturen der Kirche zutiefst von allen Herr-
schaftsstrukturen unterscheiden, ,die nach dem Muster von Lehr- und Schulautorititen
oder von patriarchalischen Gesellschaftsordnungen gebaut sind. Jesus hat unmissver-
standlich vor alle nur méglichen kirchlichen Strukturen das Vorzeichen der Briiderlich-
keit und Schwesterlichkeit gesetzt.*** Wahrheit und Glaubwiirdigkeit der Kirche hin-
gen deshalb entscheidend davon ab, ,0b sie sich der ,Gefahr* dieser Erinnerung an den
geschichtlichen Jesus immer von neuem ehrlich aussetzt; ob sie bereit ist, stindig [...]
,umzukehren‘ und sich auf allen Ebenen auf den Weg Jesu zur vollendeten Gemeinschaft

des Reiches Gottes zu machen**°2.

195 Apg7,54-8,4.

196 Vgl. Apg13,46.

197 Apg11,20; vgl.1 Petr 4,16.

198 1 Kor16,1—4; 2 Kor 8,1—5; Rdm 15,25—28.
199 Metz79.

200 Mt 20,25-28; 23,5-11; Lk 22,24-27.

201 Kehl 268.

202 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

53


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Literatur

Johann Baptist Metz: Glaube in Geschichte und Cesellschaft, 1977.

Medard Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 1992.

Siegfried Wiedenhofer: Ekklesiologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogma-
tik, Bd. 2, 2., erginzte und korrigierte Auflage 2002, 47-154.

1.2.2 Die Anfange der Kirche Gottes

Die Kirche verdankt sich der Begegnung der Jiinger mit dem Auferstandenen und dem
Wirken des Heiligen Geistes in deren Gemeinschaft (Kap. 1.2.2.1). Zu ithrem Wesens-
bestand gehorten sehr frith bekenntnisartige Formulierungen ihres Glaubens sowie die
Taufe und die Eucharistie (Kap. 1.2.2.2).

1.2.2.1 Die Begegnung mit dem Auferstandenen und das Wirken
des Heiligen Geistes als Grund der Ekklesia

Wenn Jesus Jiinger beruft, spricht er sie persénlich und damit als Einzelne an, ruft sie
aber zugleich in eine Gemeinschaft, nimlich in den Kreis oder die Schar der Jiinger. Dieser
Gemeinschaftscharakter der Jingerschaft hilt sich durch die Ereignisse um sein Sterben
und Auferstehen in Jerusalem durch. Als Auferstandener erscheint er zwar auch einzel-
nen Personen, wie Maria von Magdala und Simon Petrus**, den Berichten in den Evan-
gelien zufolge aber vor allem Gruppen. So geht er zwei Frauen, die vom Grab wegeilen,
entgegen, begleitet zwei Minner auf ihrem Weg nach Emmaus, tritt in die Mitte der Elf
und diejenigen, die mit ihnen versammelt sind, kommt zu den Jiingern, die aus Furcht vor
denJuden bei verschlossenen Tiiren beisammen sind, offenbart sich sieben Jiingern am See
von Tiberias und erteilt den Elf den Auftrag zu missionieren.*** Auch nach der Aufzih-
lung, die Paulus iiberliefert, ist der auferweckte Christus neben Einzelnen, wie Kephas,
Jakobus und Paulus selbst, ,fiilnfhundert Briidern zugleich“ und spiter ,allen Aposteln*
erschienen.”® Auf diese Weise sind die Jiingerinnen und Jiinger zwar wiederum jeweils
personlich zum Glauben gekommen, wie das besonders eindrucksvoll am ,ungliubigen
Thomas“geschildert wird?*®, haben ihren Glauben an den Auferstandenen aber von vorn-
herein zusammen erlebt und miteinander geteilt, um ihn dann auch gemeinsam zu be-
zeugen und zu verkiinden. So werden sie gemifd dem Neuen Testament von Jesus ge-
sandt, anderen von ihren Glaubenserfahrungen mit ihm, dem Auferstandenen, zu er-
27 Dieses glaubende Bezeugen hebt an im Kreis der
JiilngerInnen (Mt 28,7) und zielt iiber das ganze Volk Israel**® letztlich auf ,alle Volker*

zdhlen und seine Zeugen zu sein.

203 Joh20,14—18;/ Lk 24,34.

204 Mt 28,9-10; vgl. Mk16,1; / Lk 24,13—32; / Lk 24,33.36; / Joh 20,19; / Joh 21,1—2; / Mt 28,16—20.
205 1Kor15,1-11.

206 Joh20,24-29.

207 Joh20,21;/vgl. Lk 24,35; / Lk 24,48; Apg1,8.

208 Lk 24,47; Apg1,8.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

(Mt 28,19) bis an die ,Grenzen der Erde‘ (Apg 1,8).**® Der Glaube der Christen ist also von
vornherein ein gemeinsames Unterfangen, die Jinger kommen miteinander, fiireinander
und fiir andere zum Glauben.

Besonders deutlich tritt das Miteinander und Fiireinander ihres Glaubens im
Pfingstereignis hervor, wie es in der Apostelgeschichte beschrieben wird:

LAls der Tag des Pfingstfestes gekommen war, waren alle zusammen am selben Ort. Da
kam pl6tzlich vom Himmel her ein Brausen, wie wenn ein heftiger Sturm daherfihrt,
und erfiillte das ganze Haus, in dem sie saflen. Und es erschienen ihnen Zungen wie
von Feuer, die sich verteilten; aufjeden von ihnen lieR sich eine nieder. Und alle wurden
vom Heiligen Geist erfiillt und begannen, in anderen Sprachen zu reden, wie es der
Ceist ihnen eingab.*'°

Gemeinsam empfangen die Jiinger Jesu den Heiligen Geist. , Der urspriingliche Kern der
Erzihlung Apg 2,1-36 besteht wohl darin, dass es in der Versammlung der in Jerusalem
anwesenden JiingerInnen zu einem ekstatischen Sprachenphinomen (,Glossolalie)*",
zu einem Lobpreis Gottes in unverstindlicher Sprache kommt.“*"* Dieses unerwartete
Ereignis der Zungenrede deuten sie als Geisterfahrung und als Erfiillung der VerheifRung
des Joel (3,1-3), der zufolge in der Endzeit nicht nur einzelne Auserwihlte des jiidischen
Volkes, sondern alle den Geist Gottes empfangen wiirden. So stellt Petrus in der Pfingst-

predigt fest:

JJetzt geschieht, was durch den Propheten Joel gesagt worden ist: In den letzten Tagen
wird es geschehen, so spricht Cott: Ich werde von meinem Ceist ausgiefRen lber al-
les Fleisch. Eure S6hne und eure Tochter werden prophetisch reden, eure jungen Mén-
ner werden Visionen haben und eure Alten werden Traume haben. Auch iiber meine
Knechte und Migde werde ich von meinem Geist ausgieflen in jenen Tagen und sie
werden prophetisch reden

Gemifd dem Johannesevangelium haucht Jesus seinen Jingern bereits bei seinem ersten Er-
scheinen als Auferstandener den Heiligen Geist ein, erteilt ihnen die Vollmacht, Siinden zu
vergeben und sendet sie, wie der Vater ihn gesandt hat, damit sie sein Werk auf Erden
fortsetzen. Nach der Darstellung des Lukas erscheint der auferstandene Jesus den Jin-
gern 40 Tage hindurch®*, wobei die Zahl symbolisch zu verstehen ist*”®, und spricht zu
ihnen vom Reich Gottes, bevor er seinen Jiingern bei seiner Himmelfahrt die Geisttaufe
mit den Worten verheif3t: ,,Johannes hat mit Wasser getauft, ihr aber werdet in weni-

gen Tagen mit dem Heiligen Geist getauft werden.” Das erfiillt sich dann am Tag des

209 Kehl 281.

210 Apg2,1—4.

211 Vgl.1Kor12,10.28; 14,2-25.
212 Kehl 281.

213 Apg2,17f.

214 Apg1,3.

215 Vgl. Lk 4,2.

216 Apg1,s.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

55


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Pfingstfestes®’, dem 50. Tag™® nach Ostern, an dem Juden 50 Tage (also sieben Wochen
plus einen Tag) nach dem Pessachfest das Erntedankfest Schawuot feiern.

Beim lukanischen Pfingsten wird am auflergewdhnlichen Phinomen der Zungen-
rede, das von nun jedoch ofter auftritt™, beziehungsweise am ,Brausen* und an den
,Zungen wie von Feuer* sinnlich wahrnehmbar, was nach der theologisch einleuchten-
den Konzeption des Johannes schon beim ersten Erscheinen Jesu geschehen ist, dass
nimlich die Jinger Jesu wirklich am Leben des Auferstandenen teilhaben und von ihm
den Geist empfangen haben, um ihren Auftrag mit Vollmacht erfiillen zu kénnen. An
Pfingsten wird durch besondere Zeichen erfahrbar, dass Gott seinen Geist nicht nur ein-
zelnen prophetischen Gestalten, sondern seinem ganzen Volk, ja der ganzen Menschheit
mitgeteilt hat, und dies auf eine endgiiltige und unwiderrufliche Weise.

So wenig das Entstehen der Kirche ohne die Sammelbewegung Jesu vorstellbar ist,
ist sie ohne das besondere Wirken des Heiligen Geistes nach Ostern denkbar. Durch die
Aussendung des Heiligen Geistes wird die Kirche das, was sie im Wesentlichen ist: die
geisterfiillte Gemeinschaft derer, die an Jesus Christus als den Auferstandenen glauben. Daher
sehen viele im Pfingstereignis die eigentliche Geburtsstunde der Kirche.

Der Apostelgeschichte zufolge ist auch die weitere Entwicklung der Kirche wesentlich
durch den Heiligen Geist bestimmt. Seiner AusgiefSung durch den zur Rechten Gottes er-
hoéhten Jesus Christus verdankt die Kirche ihren Durchbruch an Pfingsten, durch seine
Hilfe wichst sie in ganz Judia, Galilia und Samarien.**® Denn erfiillt von ihm verkiindet
Petrus das Evangelium, in seiner Kraft und mit ihm zusammen sind die Apostel Zeugen
Jesu und verbreiten so den christlichen Glauben.**" Es ist weitgehend der Heilige Geist,
der festlegt, wo oder wem das Evangelium verkiindet wird, oder auch, wo es nicht ver-
kiindet werden soll, wie in der Provinz Asien oder in Bithynien.***

Vor allem aber zeigt der Geist Gottes der Kirche durch Petrus und Paulus zusam-
men mit Barnabas, dass auch Heiden (Nichtjuden) Christen werden kénnen und sollen.
So kommt er auf Kornelius und seine Verwandten und Freunde bereits herab, als Petrus
ihnen das Evangelium predigt, sie aber noch gar nicht getauft sind.**> Auf diese Weise
erkennen Petrus und die Seinen: ,Gott hat also auch den Heiden die Umkehr zum Le-
ben geschenkt.“*** Spiter gibt der Heilige Geist der Gemeinde von Antiochia ein, Barna-

225 niamlich, wie

bas und Paulus zu dem Werk auszuwihlen, zu dem er sie gerufen hat
sich herausstellen wird, unter den Heiden zu missionieren. Zunichst ziehen die beiden
,wvom Heiligen Geist ausgesandt“ nach Seleukia hinab und segeln von da nach Zypern,

um schlieflich in Salamis das Wort Gottes in den Synagogen der Juden zu verkiinden.**¢

217 Apg2,1.

218  Pentekoste hemera.

219 Vgl. Apg10,46;19,6;1 Kor 12—14.
220 Apg2,33;/2,4;/9,31.

221 Apg4.8;/1,8;5,32.

222 Apg 8,39;10,19; vgl. 11,12; /16,6-7.
223 Apg10,44;vgl.11,15.

224 Apg11,18.

225 Apgi3,2.

226 Apg13,4-5.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Als sie nach anfinglichem Erfolg in Antiochia von eifersiichtigen Juden abgelehnt wer-
den, erkliren sie freimiitig: ,Euch [den Juden] musste das Wort Gottes zuerst verkiindet
werden. Da ihr es aber zuriickstof3t und euch selbst des ewigen Lebens fiur unwiirdig er-
achtet, siehe, so wenden wir uns jetzt an die Heiden.“*”” Darauthin freuen sich die Hei-
den.

Als bei der Versammlung der Apostel und der Altesten mit der Gemeinde, dem soge-
nannten ,Apostelkonzil“, die Heidenmission bestitigt und beschlossen wird, den Heiden
Jkeine weitere Last aufzuerlegen®, gilt diese kirchliche Entscheidung als vom Heiligen
Geist gewirkt, wie die Formulierung am Ende des Briefes an die Christen in Antiochia
verrit: ,Wir und der Heilige Geist haben beschlossen [...]“.**

Schliefilich spielt der Heilige Geist, durch den bereits die Apostel von Jesus erwihlt
worden sind*?®, eine wesentliche Rolle bei der Einsetzung in kirchliche Amter. Als Diakone
werden (nur) Manner ,voll Geist“ gewihlt, und von den Bischéfen heifit es, der Heilige
Geist selbst habe sie ,zu Vorstehern bestellt“, damit sie ,als Hirten fiir die Kirche des
Herrn“ sorgen.” Fiir Lukas werden die Wege und Geschicke der frithen Christen vom
Heiligen Geist gelenkt. Er ist fiir ihn der eigentlich Handelnde in der Anfangsphase der
Kirche.

Dank der Eingebungen des Heiligen Geistes kam es in der Anfangszeit der Kirche im-
mer wieder zu grofSen Aufbriichen. Angetrieben vom Geist haben Jiinger das Evangelium in
Jerusalem, Palistina und weiteren Gebieten verkiindet. Gefithrt vom Geist haben Petrus
und Paulus es gewagt, das Evangelium auch , Heiden“ zu predigen und sie in die Kirche
aufzunehmen. Ermutigt vom Geist hat Paulus das Evangelium nach Europa gebracht.
Hitten die frithen Christen nicht den Mut gehabry, sich in einem schmerzhaften Prozess
von einem Teil Israels zu trennen und die rein jiidische Tradition zu iiberschreiten, wire
ihre Gemeinschaft vermutlich eine jiidische Sekte geblieben, die sich niemals als eige-
ne Religionsgemeinschaft hitte etablieren und in Europa und der Welt hitte ausbreiten
konnen. An diesen Anfang sollte sich die Kirche immer wieder erinnern. Das Wagnis zu
Neuem ist ihr in die Wiege gelegt. Wo sie nur noch versucht, am Tradierten festzuhalten,
und aufhért, fir das beunruhigende Wirken des Heiligen Geistes offen zu sein, um in
seiner Kraft neue Herausforderungen von aufien anzunehmen und sich selbst zu erneu-
ern, hort sie auf, geisterfiillte Kirche und damit wahre Kirche Jesu Christi zu sein.

Die geisterfilllte Gemeinschaft der Christusgliubigen verstand und bezeichnete sich
selbst als Ekklesia, als Versammlung des Volkes, wie sie im politischen Zusammenhang
aus Stidten Griechenlands und im religiésen Zusammenhang aus dem Judentum be-
kannt war. Der Begriff lehnte sich an den hebriischen Ausdruck kahal an und war dop-
peldeutig, ohne dass sich die Bedeutungen gegenseitig ausgeschlossen hitten. Er stand
einerseits in Verbindung mit , Israel“ fiir die auserwihlte Schar der von Gott endzeitlich

231

Gesammelten insgesamt®' und andererseits fiir die an einem Ort gottesdienstlich ver-

einte Gemeindeversammlung. Dementsprechend stand das Wort , Ekklesia“, das in sei-

227 Apg13,46 (siehe Abschnitt 13,42—48).
228 Apg1s,28.

229 Apg1,3.

230 Apg6,3;vgl.6,5;/20,28.

231 Z.B.Dtn31,30.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

57


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

nem spezifisch christlichen Gebrauch im Umkreis der Jerusalemer Gemeinde aufgekom-
32 einerseits fiir die ganze Gemeinschaft der an Christus Glaubenden®?,
andererseits bei Paulus fiir die konkrete Gemeinde vor Ort, fur die Kirche einer ganzen Regi-

men sein diirfte

on oder fiir einzelne Hausgemeinden.”>* Dabei setzte Paulus beim hellenistisch geprigten
Vorverstindnis seiner Leser an, fiir die das Wort vornehmlich die konkrete Versamm-
lung einer Polis oder einer Gemeinde bedeutete und nicht so sehr, wie im Judentum, das
Volk Gottes als ganzes. ,Von diesem neutestamentlichen Befund her braucht darum auch
kein systematischer Gegensatz konstruiert zu werden zwischen einer gesamtkirchlichen
und einer ortskirchlichen Verwendung des Begriffs Ekklesia. Die eine greift eben stirker
die Jerusalemer und in den Deuteropaulinen® rezipierte Vorstellung von der einen, alle
Glaubigen umgreifenden Kirche Gottes auf; die andere mehr das paulinische Konzept,
wonach die einzelne konkrete Versammlung der Glaubenden im Vollsinn Kirche Gottes
ist. <23

1.2.2.2 Bekenntnisartige Formulierungen, Taufe und Eucharistie

Der Heilige Geist eint alle Christen. Alle sind durch ihn im Tiefsten miteinander verbun-
den. Aber sie sind nicht nur durch den einen Geist, sondern auch durch den einen Herrn,
den einen Glauben, die eine Taufe und den einen Gott und Vater aller eins.”” Im gemeinsa-
men Glauben an die Kernbotschaft, in der gemeinsamen Taufe und in der gemeinsamen
Feier der Eucharistie kommt bei aller sonstigen Verschiedenheit und Gegensitzlichkeit
die geistgewirkte Einheit der Christen zum Ausdruck.

Das Bekenntnis zum einen Herrn und entsprechende Spitzensitze waren fir das Ent-
stehen der Kirche von grof3er Bedeutung. Hervorzuheben sind hier bekenntnisartige Aus-
driicke wie: ,Jesus —der Herr*, ,Jesus — der Christus [= Messias]“ und ,Jesus — der Sohn
Gottes“*®®, aber auch die bekenntnisartige Aussage, ,dass Gott Jesus von den Toten auf-
erweckt hat“ sowie das dlteste Auferstehungskerygma und die ilteste Abendmahlsiiberlie-
ferung.?®® Bei solchen Spitzenausdriicken und -sitzen handelte es sich um individuel-
le Formulierungen, die zentrale Inhalte des christlichen Glaubens zusammenstellten,
nicht aber um Bekenntnisformeln im Sinn von allgemein verbreiteten, feststehenden
Wendungen. Ihr Glaubensinhalt, wie er zum Beispiel auch in den Predigten des Petrus
und des Stephanus in der Apostelgeschichte enthalten ist, diente aber bereits dazu, das
Christliche in Lehre und Praxis zu beurteilen und von anderen, insbesondere gnosti-
schen Richtungen abzugrenzen.*°

Neben bekenntnisartigen Formulierungen vereinte Christen die Taufe. Die ersten
Jinger waren offenbar noch nicht auf den Namen Jesu getauft, verbanden aber seit der

232 Vgl. Apg 8,1-3.

233 Vgl.1Kor15,9; Gal1,13; Phil 3,6.

234 Z.B.1Thess1,1;1Kor1,1; 2 Kor1,1; / z. B. in Asien 1 Kor 16,19; in Galatien 1 Kor 16,1; in Jud4a 1 Thess
2,14; [ Rbm 16,5; Phlm 2.

235 Eph und Kol.

236 Kehl 286.

237 Eph4,4-6.

238 ROmM10,9; / Apg 2,36; vgl. Lk 2,11; / R6m 1,3.

239 ROom10,9; vgl. Apg 2,32; /1 Kor 15,3—5; /1 Kor 11,23-25.

240 Apg 2,14-36; 3,12-26; 7,1-53.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Geistsendung an Pfingsten die Verkiindigung des auferstandenen Jesus mit der Taufe
auf seinen Namen. Als Juden Petrus nach seiner Predigt im Herzen bewegt fragten,
was sie tun sollten, antwortet er gemifd der Apostelgeschichte: ,Kehrt um und jeder
von euch lasse sich auf den Namen Jesu Christi taufen zur Vergebung eurer Siinden;
dann werdet ihr die Gabe des Heiligen Geistes empfangen.“**" Schon in seinen frithen
Briefen ging Paulus von der allgemeinen Taufpraxis wie selbstverstindlich aus, wenn
er schreibt: ,Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus angezo-
gen >+
selbst andere getauft.*? Die ersten Christen lieRen sich taufen, weil sie damit ihrem

Er selbst hatte sich sogleich nach seiner Bekehrung taufen lassen und hatte

Vorbild Jesus Christus folgen wollten. Und sie tauften in der Uberzeugung, damit im
Auftrag des Auferstandenen zu handeln, wie aus dem nachgsterlichen Taufbefehl im
Matthiusevangelium hervorgeht, bei dem Jesus spricht:

,Mirist alle Vollmacht gegeben im Himmel und auf der Erde. Darum geht und macht
alle Volker zu meinen Jingern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und
des Heiligen Geistes und lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten habe. Und
siehe, ich bin mit euch alle Tage bis zum Ende der Welt.**4

Die Taufe trug wesentlich zur Bildung christlicher Gemeinden bei. Dabei scheinen die
Taufformeln zunichst variiert zu haben. Wihrend in der Apostelgeschichte von der Taufe

245 ist bei Paulus von der Taufe ,,auf

»auf den* oder ,im Namen Jesu Christi“ die Rede ist
Christus Jesus“ oder einfach ,auf Christus“ zu lesen.**¢ In jedem Fall wurde spiter die
eingliedrige Formel ,auf den Namen Jesu“ zur trinitarischen Formel ,, auf den Namen des
Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes* weiterentwickelt. Sie kommt im Neuen
Testament allerdings nur das eine Mal beim Taufbefehl vor.*#”

Nicht nur einzelne Personen, sondern auch ganze Hausgemeinschaften bekehrten
sich und wurden getauft.**® Das entsprach damals der stark ausgeprigten Solidaritit
des Familienverbandes. Ob im Zuge dessen auch Kinder getauft wurden, ist unsicher.

Gemafd der Apostelgeschichte ging der Taufe das aufsehenerregende Pfingstereignis
und die Verkiindigung des Evangeliums voraus. Die Angesprochenen zeigten sich vom
Wirken des Geistes und von der Botschaft betroffen. Sie horten den Ruf zu Umkehr und
Taufe und lieRen sich daraufein.** Diese Momente finden sich in allen Taufberichten der
Apostelgeschichte: ein die Menschen bewegendes geistgewirktes Geschehen, Verkiindi-
%% Die Reihenfolge Verkiindi-
gung — Annahme — Taufe ist auch in den Taufbefehlperikopen Mk 16,16 und Mt 28,19 zu

gung des Evangeliums, glaubende Annahme und Taufe.

241 Apg2,38.

242 Gal3,27; vgl. 1 Kor12,13.

243 Apg9,18; /1 Kor1,13-17.

244 Mt 28,18-20.

245 Apg2,38;10,48; vgl.19,5.

246 RoOm 6,3;/Gal 3,27.

247 Mt 28,19.

248 Z.B.Apg 8,26-40;9,18; vgl. 22,16; / z. B. Apg 16,15; 18,8; 1 Kor 1,16; vgl. 16,15.
249 Apg2,37-41.

250 Apg 8,4-13; 8,26—40; 9,1-1; 10,44—48; vgl. auch 22,3-16.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

59


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

erkennen. So ist die Taufe Zeichen des Glaubens und der Umkehrbereitschaft.** Die
Taufe setzt den Glauben aber nicht nur voraus, sie kann und soll zugleich der Anfang
eines vertieften Glaubenslebens sein.>*>

Wer sich auf den Namen Jesu Christi taufen lisst, iibereignet sich Christus. Er kehrt
zu ihm um und wichst mit seinem Schicksal des Todes und der Auferstehung zusam-
men.”” Thm sind die Siinden vergeben und er empfingt den Heiligen Geist.>* Obwohl
neutestamentlich die Taufe und das Wirken des Geistes eng zusammengehéren, sind
sie keineswegs deckungsgleich. ,Nach dem Pfingstbericht entsteht die Kirche durch die
Herabkunft des Geistes an Pfingsten, welche erst die Taufe begriindet. Damit ist von
vornherein eine Prioritit des Geistwirkens vor dem sakramentalen Handeln der Kirche an-
gedeutet.”” Je nachdem kénnen Missionare nur noch das sakramental einholen, was

26 Das unverfiigbar iiberraschende Wirken des

der Geist schon vorher geschaffen hat.
Geistes“ist ,nicht an das Sakrament der Taufe gebunden.“*” Umgekehrt gibt es auch den
Fall, dass Getaufte den Geist iiberhaupt noch nicht empfangen haben.?*® Ferner bedeu-
tet selbst die Geistverleihung durch die Taufe noch keinen sicheren Besitz. Zwar entsteht
durch denin der Taufe geschenkten Geist Gemeinde als geschwisterlich-solidarische Ge-
meinschaft, in der alle alles miteinander teilen und ein Herz und eine Seele sind.?*° Aber
das schliefit geistwidriges Verhalten in der Gemeinde keineswegs aus.?*® Weder ist der
Geist nur dort, wo die Kirche mit ihren Sakramenten wirkt, noch wirkt der Geist schon
allein dadurch, dass das Sakrament vollzogen wird.

Fir Paulus hebt die Taufe alle gesellschaftlichen Schranken auf, etwa die zwischen
Sklaven und Freien, zwischen Minnern und Frauen.?® Durch die eine Taufe sind alle
fundamental gleich, auch wenn sie in der Gemeinde verschiedene Aufgaben erfiillen.2¢*
Wihrend die Apostelgeschichte vor allem beschreibt, wie Geist und Taufe ein neues Ge-
meinschaftsleben entstehen lassen, zielt das Johannesevangelium stirker darauf ab, dass
sie dem Einzelnen neues Leben schenken. Wer ,aus dem Geist geboren ist“ und , glaubt®,
fiir den beginnt ein neues, ewiges Leben.?®* ,Wenn jemand [jedoch] nicht aus dem Was-
ser und dem Geist geboren wird, kann er das Reich Gottes nicht sehen.“*** Fiir ihn wird
das neue Leben noch nicht anheben. Ganz ihnlich heifst es im Titusbrief, dass ,durch
das Bad der Wiedergeburt [= Taufe] und die Erneuerung im Heiligen Geist“ Christen die
Rettung durch Jesus Christus und das ewige Leben zuteilwird .

251 Nocke 234.

252 Vgl. R6m 6,1-14; 1 Kor 6,11; 1 Petr 3,21.
253 Rom 6,3-5.8.13.

254 Apg2,38.

255 Nocke 236f (H.d. V.).
256 Vgl. Apg10,44.

257 Nocke 237.

258 Apg8,16.

259 Apg 2,4.44-47; 4,32-35.
260 Apgs,3;vgl. 8,18—24.
261 Gal 3,27,

262 Gal 4,4-6.

263 Vgl.Joh3,8.15.

264 Joh3,s.

265 Tit3,5.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Fiir Lukas macht neben der Lehre der Apostel, der Gittergemeinschaft und dem Ge-
bet insbesondere das Brechen des Brotes das Leben der jungen Gemeinde aus. So schreibt
er nach der Pfingstpredigt des Petrus tiber die ersten Christen:

,Und alle, die glaubten, waren an demselben Ort und hatten alles gemeinsam. Sie ver-
kauften Hab und Gut und teilten davon allen zu, jedem so viel, wie er nétig hatte. Tag
fir Tag verharrten sie einmutig im Tempel, brachen in ihren Hiusern das Brot und hiel-
ten miteinander Mahl in Freude und Lauterkeit des Herzens 2%

Auch wenn die Schilderung der Jerusalemer Urgemeinde insgesamtidealisiert sein diirf-
te, gilt als sicher, dass christliche Gemeinden schon sehr frith die Mahlpraxis Jesu aufge-
nommen und mit deutlichem Bezug auf sein letztes Abendmahl das ,,Mahl des Herrn“ oder,
wie Lukas formuliert, das ,Brechen des Brotes* gefeiert haben.”” Den Rahmen des eu-
charistischen Mahles bildete die Gemeindeversammlung am Abend des ersten Wochenta-
ges, also am Sonntag als Tag der Auferstehung des Herrn.?*® Zu ihr gehorten ,Gespri-
che iiber das Gemeindeleben, insbesondere die Sorge fiir die Bediirftigen, Elemente der
Wortverkiindigung (die Christusanamnese, Psalmen- und Hymnengesang, charismati-
sche Rede und deren Auslegung, Belehrungen u. 4.) und ein Abendessen*®®. In diesem
Zusammenhang wurde das Brot geteilt und der Becher gereicht, dazu wurden die deu-
tenden Worte, Leib und Blut Christi zu sein, gesprochen.

%7° Es muss

Das Herrenmahl diente, wie Paulus betont, dem Zusammenkommen.
dem ,Leib des Herrn“ entsprechen, um den es in der Feier geht. Gemeint sind mit die-
sem Leib bei Paulus sowohl Brot und Wein, die gegessen und getrunken werden und den
Leib Jesu Christi symbolisieren, als auch das Mahlgeschehen als Ganzes, in dem die Le-
benshingabe Jesu (sein ,Tod“) vergegenwirtigt werden soll, sowie die Gemeinde selbst, die

" Indem Christen den Segen iiber den Kelch sprechen,

spater Leib Christi genannt wird.
aus dem sie anschliefRend trinken, haben sie teil am Blut Christi, und indem sie das Brot
brechen, das sie dann essen, haben sie teil am Leib Christi; so werden sie selbst ein Leib,
272 Schon hier sind im Bild vom Leib Christi die drei Ebenen

verschrinkt: das eucharistische Brot, das Brechen des Brotes und die Gemeinde (,wir

wie Paulus vorher schreibt.

viele“).

Sprachen Christen beim Mahl iiber den Kelch das Deutewort vom ,Blut des Bun-
des“®”?, erinnerten sie sich an den Bund, den Gott am Sinai mit seinem Volk durch das
Blut der geschlachteten Tiere geschlossen hatte, und seine jahrliche Feier im Jerusalemer
Tempelkult.*”* Damit standen sie in der priesterlichen Tradition. Christus hatte, wie ein

266 Apg2,44—47.

267 1Kor11,20; [ Apg 2,42.46; 20,7.11; vgl. Lk 24,30.35.
268 Vgl. Apg 20,7; auch Joh 20,19.26; 1 Kor 16,2.

269 Nocke 275.

270 1Kor11,17.18.20.33.34.

271 1Kor11,24; /1 Kor11,26; /1 Kor 12,27.

272 1Kor10,16f.

273 Mk14,24; Mt 26,28.

274 Ex24,8.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

61


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Opfertier, sein Blut , fiir viele vergossen®. Sprachen Christen iiber den Becher das Deute-
wort vom ,Neuen Bund“*”, griffen sie die prophetisch-eschatologische Tradition auf. Thr zu-
folge witrden Gott und Mensch nicht durch priesterlich-kultische Vermittlung, sondern
durch eine innere Umwandlung des Menschen miteinander verbunden, indem Gott ih-
nen ein neues Herz geben wiirde.?”® Die Teilhabe an der Lebenshingabe Jesu verwandelt
die Christen selbst oder sollte sie verwandeln. Sooft sie das Brot essen und den Becher
trinken, verkiinden sie den Tod, das heif’t die Lebenshingabe Jesu, und werden selbst in
die Bewegung der Liebe und Ganzhingabe Jesu hineingezogen.*”’

Bei der Mahlfeier erinnertensich Christen daran, dass der gekreuzigte Jesus auferstan-
den war, und konnten erfahren, dass er als Auferstandener und Erhéhter in ihrer Ge-
meinschaft zugegen war.?”® Die Feier der Eucharistie war ,das realisierende Gedichtnis
der Auferstehung des Gekreuzigten*”. In ihr nahmen Christen aber auch das kiinftige
Mahlim Reich Gottes vorweg.?*® Wie der liturgische Ruf ,Maranatha!“** von Gegenwart
(,Unser Herr ist gekommen®) und Zukunft (,Unser Herr, komm!“) geprigt war, war und
ist es auch die Eucharistie: In ihr ,kommt“ der gekreuzigte und auferstandene Christus,
wird seine Lebensgeschichte gegenwirtig; und gleichzeitig verweist sie auf sein Kom-
men an ,jenem Tag“. 2%

Matthius verbindet als einziger ausdriicklich mit dem Abendmahl die Vergebung der
Siinden. Bei ihm sagt Jesus: ,Das ist mein Blut des Bundes, das fiir viele vergossen wird
zur Vergebung der Siinden.“*®* Die Gemeinde, die Mahl feiert, ist fiir ihn der Ort der Ver-
gebung. Bei der Eucharistiefeier kdnnen die Glaubigen erfahren, durch Christus in den
Bund mit Gott unverbriichlich aufgenommen zu sein, mit Gott und den Mitmenschen
vers6hnt zu sein, fiir immer zur Gemeinschaft zu gehoren.

Inder Brotrede bei Johannes hat die Metapher von , Essen“und ,Trinken“hingegen ei-
ne doppelte Bedeutung.*®* Zunichst sagt Jesus von sich: ,Ich bin das Brot des Lebens; wer
zumir kommt, wird nie mehr hungern, und wer an mich glaubt, wird nie mehr Durst ha-
ben.“*%s Er ist das wahre Brot vom Himmel, das der Vater den Menschen gegeben hat*®,
damit ,jeder, der den Sohn sieht und an ihn glaubt, das ewige Leben hat“**’. Vom ,,Brot
des Lebens“ essen®®, heifit also an Jesus Christus glauben, aus der Gemeinschaft mit ihm
leben, noch nicht die Eucharistie feiern.

275 1Kor1,25; Lk 22,20.

276 Vgl.Jer31,33f.

277 Vgl.1Kor11,26.

278 Vgl. Lk 24,30.

279 Nocke 279.

280 Vgl.1Kor11,26; Lk 22,15-18.30.
281 1Kor16,22; vgl. Offb 22,20.
282 Mt 26,29.

283 Mt 26,28.

284 Joh 6,22—58.

285 Joh 6,35.

286 Johé6,32.

287 Johé,40.

288 Joh 6,35.48; vgl. 6,33.51.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Im Hintergrund steht dabei fiir den Evangelisten aber bereits das Bild des eucharis-
tischen Essens und Trinkens, um das es im zweiten Teil der Brotrede geht. Mit der inni-
gen Christusgemeinschaft verbinden sich nun die massiv klingenden Vokabeln , mein
Fleisch“und ,mein Blut“. So sagt Jesus: ,Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt, der
bleibt in mir und ich bleibe in ihm. Wie mich der lebendige Vater gesandt hat und wie
ich durch den Vater lebe, so wird jeder, der mich isst, durch mich leben.“**?

Neben dem personalen Glauben und der sakramentalen Feier taucht bei Johannes
in den Abschiedsreden noch ein dritter Aspekt der Verbundenheit mit Christus auf. Hier
hingt die Christusgemeinschaft am Halten des Liebesgebotes, das heift an der Liebe zu
Christus, wie sie konkret in der Liebe gegeniiber dem Nichsten praktiziert wird.*° ,Der
logische Zusammenhang zwischen den drei Realisierungen der Christusgemeinschaft
(Glauben, Mahlhalten, Lieben) wird deutlich, wenn man an die antidoketische Spitze des
“*! Da der Logos selbst nicht blof scheinbar Mensch, son-
dern wirklich menschliches , Fleisch“***, menschliche Wirklichkeit auch in ihrer kérper-

Johannesevangeliums denkt.

lich-materiellen Dimension geworden ist, kann die Gemeinschaft mit Gott beziehungs-
weise mit dem gottlichen Logos nicht ,in einem vergeistigten, geschichtslosen, die so-
zialen Beziehungen ignorierenden Glauben“ gefunden werden.*” Der Glaube, der das
Erscheinen Gottes im , Fleisch der Menschheit bis zum blutigen Tod am Kreuz ernst
nimmt, und die Liebe, die sich bis zum Letzten fiir die Briider und Schwestern einsetzt,
wird zeichenhaft in der eucharistischen Mahlgemeinschaft dargestellt, in der die Gliu-
bigen das Fleisch und Blut des Menschensohnes zu sich nehmen.** , Zeichenhaft“heifit,
dass Christen in der Eucharistie nicht wirklich das Fleisch Jesu essen und das Blut Jesu
trinken, sondern am Leben des leiblich auferstandenen Herrn Jesus Christus wahrhaft
Anteil haben. So stiftet die Eucharistie, die Glaubende feiern, Gemeinschaft mit Christus
und Gemeinschaft untereinander.

Bereits zu Beginn des 2. Jahrhunderts wurde die Eucharistiefeier von den iiblichen
Gemeindemahlern getrennt und auf den Sonntagmorgen gelegt. ,Durch die Verbindung
mit einem Wortgottesdienst und durch die starke Betonung des Tischgebetes (= Hoch-
gebet)“ bekam die Feier ,die Gestalt eines kultisch stilisierten Mahles“: Nicht gemeinsa-
mes Essen und Trinken, sondern gemeinsamer Dank an Gott fiir die Speisen und fiir die
gewihrte Teilhabe an Leib und Leben des Auferstandenen standen von nun an im Vor-
dergrund.”” Die eucharistische Mahlgemeinschaft wurde zum Zeichen der Einheit und
Identitit der Kirche Jesu Christi.

289 Joh 6,56f.

290 Joh13,34f;14,21;15,10.12; 1 Joh 3,23; 4,16.
291  Nocke 282.

292 Joh1,14.

293 Nocke 282.

294 Joh 6,53.

295 Kehl 289.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

63


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Literatur

Franz-Josef Nocke: Spezielle Sakramentenlehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der
Dogmatik, Bd. 2, 2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 226-376.

1.2.3 Neutestamentliche Bilder fiir die Kirche

Das Neue Testament ,bietet zwar eine gemeinsame Grundperspektive, was die Frage
nach Entstehung und Wesen der Kirche betrifft, aber keine einheitliche Ekklesiologie,

% Die Frage, was Kirche ist, wurde in

das heifdt keine einheitliche Lehre von der Kirche.
einzelnen Gemeinden — den unterschiedlichen Situationen, Bedingungen, Zielsetzun-
gen und praktischen Interessen entsprechend — sehr unterschiedlich beantwortet. So
stehen verschiedene Kirchenbilder, Kirchentheologien und Kirchenordnungsmodelle im
neutestamentlichen Kanon nebeneinander, ohne dass eines der Bilder oder Modelle iso-
liert oder verabsolutiert werden sollte. Nur drei besonders bedeutsame Bilder werden
hier vorgestellt: Kirche als Bau Gottes (Kap. 1.2.3.1), als Leib Christi (Kap. 1.2.3.2) und als

Volk Gottes (Kap. 1.2.3.3).

Literatur

Siegfried Wiedenhofer: Ekklesiologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogma-
tik, Bd. 2, 2., erginzte und korrigierte Auflage 2002, 47-154.

1.2.3.1 Bau Gottes

Sehr alt und weit verbreitet ist das Bild vom Bau Gottes zur Bezeichnung christlicher Ge-
meinden. Es entspricht der Vorstellung, die die Gemeinde von Qumran von sich als Tem-
pel Gottes hatte. So schreibt Paulus schon im Galaterbrief, ,die Angesehenen® hitten
beim Apostelkonzil in Jerusalem gesehen, dass ihm das Evangelium fiir die Unbeschnit-
tenen anvertraut ist wie dem Petrus fiir die Beschnittenen, und ihm Gott die Wirksam-
keit zum Dienst unter den Heiden verliehen hat wie dem Petrus die Wirksamkeit zum
Aposteldienst unter den Juden.”” Zu den Angesehenen zihlt er dabei Jakobus, Kephas
und Johannes, die als ,Siulen“ der Gemeinde gelten, was auf das Verstindnis der Ge-
meinde als Tempel Gottes hinweist.>*® Auch in Mt 16,18 wird die Kirche (griech. Ekklesia)
Jesu als ein Bauwerk aufgefasst, bei dem Petrus (Petros) im Zusammenhang seines Messi-
asbekenntnisses (16,16) als Felsgrund (Petra) dient. Die Urgemeinde in Jerusalem betrach-
tete sich selbst offensichtlich als einen von Gott gegriindeten Bau, dessen Bestand durch
Personlichkeiten gesichert war, die von Christus selbst berufen waren.

296 Wiedenhofer 71.
297 Gal2,7f.
298 Gal 2,9; vgl. Offb 3,12.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Paulus hilt die Gemeinde fiir Gottes Tempel, weil der Geist in ihr beziehungsweise
ihren Mitgliedern wohnt.?®® Deshalb ist in ihr, wenn sie sich versammelt, Gott selbst ge-
genwirtig, sodass auch Ungliubige oder Unkundige bekennen miissen: ,, Wahrhaftig, Gott
ist bei euch!“>**® Christen kénnen von sich sagen, der ,Tempel des lebendigen Gottes* zu
sein, weil Gott selbst, gemif} der alttestamentlichen Bundesformel aus Ezechie’®, ange-
kiindigt hat, unter den Gliaubigen zu wohnen und mit ihnen zu gehen, sodass er ihr Gott
und sie sein Volk sein werden.*** Wihrend Paulus jedoch in der christlichen Gemeinde
schon den fertigen Tempel Gottes sieht, hebt der Epheserbrief hervor, dass die Kirche als
Tempel erst im Wachstum begriffen ist, wobei Christus ihren Eckstein bildet:

LIhr seid auf das Fundament der Apostel und Propheten gebaut; der Eckstein ist Chris-
tus selbst. In ihm wird der ganze Bau zusammengehalten und wichst zu einem heili-
gen Tempel im Herrn. Durch ihn werdet auch ihr zu einer Wohnung Cottes im Geist
miterbaut. %

AuchiniPetr 2,4—6 wird Jesus Christus als , Eckstein® gekennzeichnet. Aufihm, als ,,dem
lebendigen Stein, der von den Menschen verworfen, aber von Gott auserwihlt und geehrt
worden ist“, sollen sich die Glaubigen ,als lebendige Steine zu einem geistlichen Haus
aufbauen lassen, zu einer heiligen Priesterschaft, um durch Jesus Christus geistliche Op-
fer darzubringen, die Gott gefallen®. In dem MafR, in dem die Kirche wahrhaft in Jesus
Christus ihren Grund hat, ist sie eine kinigliche Priesterschaft.>**

Gemaifd 1 Tim 3,15 ist die Kirche als Haus Gottes trotz ihres institutionellen Charakters
nicht einfach starres Gebiude, sondern , Kirche des lebendigen Gottes, der immer neu
in ihr und durch sie in der Welt wirkt. Als solche ist sie dann auch ,Siule und Funda-
ment der Wahrheit“. Aus der Glaubenswahrheit, dass der lebendige Gott das Heil aller
Menschen will und der Retter aller Menschen ist, gewinnt sie ihre Festigkeit und Uner-
schiitterlichkeit.** Diese Wahrheit des Evangeliums hat sie immer neu zu verkiindigen.

Die Kirche wird zu guter Letzt auch als Haus Christi angesehen, da Christus als Sohn
Gottes, wie der Hebrierbrief bemerkt, iiber die Kirche als Haus Gottes gesetzt ist.>*® Die
Kirche ist dann sein Haus, wenn die Gliubigen an ihrer Zuversicht und Hoffnung, derer
sie sich rithmen, festhalten.

1.2.3.2 Leib Christi

Fiir Paulus, der sich zum Heidenapostel berufen weiR*?, ist Grundlage allen kirchlichen
Lebens das Sein in Christus. Damit ist ,eine tiberaus enge und heilvolle Gemeinschaft je-

299 1Kor3,16; vgl. 6,19.

300 1Kor14,25.

301 Ez37,27.

302 2 Kor 6,16; vgl. Offb 21,3.
303 Eph2,20-22.

304 1Petr2,9.

305 1Tim4,10.

306 Hebr3,6.

307 Gal1,16;2,9.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

65


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

des einzelnen Christen und daher auch aller gemeinsam mit Christus“ gemeint.>*® Je-
der Christ ist in Christus, und Christus ist in ihm.*® In alttestamentlichen und jiidischen
Traditionen ging es beim ,Sein in Gott“ immer ,entweder um Gottes Kraft und Macht,
,in' der man existierte oder handelte, oder um Gottes Gesetz und Weisung als die Norm
des Lebens, an der man sich orientierte**®. Dementsprechend soll das ,Sein in Christus*
ausdriicken, dass Christus der Ursprung aller heilvollen Kraft ist.

Jeder Christ hat laut Paulus aufgrund der Taufe als Mitsterben oder durch den Siih-
netod Jesu Anteil am Sterben Jesu Christi und durch die Teilhabe am Geist der Auferwe-
ckung Anteil an der Auferstehung Jesu Christi.*"" Dadurch kann er Christus als Macht oder
Kraft Gottes erfahren, kann Gott ihn umgestalten. Wer Christus infolge der Taufe ,an-
gezogen“hat®?, gehort zu ihm. Er kann und soll ihm dhnlich werden. Da alle Christen an
der einen Person Jesu Christi teilhaben und mit ein und demselben Geist, nimlich sei-
nem Geist, getrinkt sind, sind sie untereinander so verbunden, dass jeder Unterschied,
der sie voneinander trennen konnte, unerheblich ist — so etwa der Unterschied zwischen
Juden und Griechen, Sklaven und Freien oder Minnern und Frauen.> In-Christus-sein
heifdt demnach fiir Christen, sich immer mehr vom Geist Christi inspirieren zu lassen,
immer mehr die Einheit mit Christus und untereinander zu realisieren.

In Mahnreden an die Korinther und Rémer verwendet Paulus das Bild vom Leib Chris-
ti fiir die christliche Ortsgemeinde.>* Wie der Leib des Menschen aus vielen verschiede-
nen Gliedern besteht, so sind die vielen verschiedenen Mitglieder der Gemeinde , Leib Chris-
ti“ beziehungsweise ,ein Leib in Christus“.>” Jeder einzelne Christ ist ein Glied am Leib
Christi. Als Glieder des einen Leibes gehoren die einzelnen Christen zueinander.

Mit dem Bild vom Leib Christi, das fiir die Einheit in Vielheit und Verschiedenheit von
Christen steht, hebt Paulus im Brief an die Korinther vor allem auf die grundsitzliche
Gleichwertigkeit aller einzelnen Glieder ab. Wie am Leib des Menschen alle Glieder einan-
der brauchen, weshalb auch die schwicher scheinenden Glieder nicht weniger wichtig
sind als die anderen, sind alle Glieder am Leib Christi gleichermafien wichtig. Weil dem
nicht so zu sein scheint, betont Paulus, dass gerade die benachteiligten und fiir weniger
edel gehaltenen Glieder unentbehrlich sind und von Gott geehrt werden. Zu dieser Mah-
nung sieht er sich veranlasst, weil es unter den Korinthern zu unwiirdigem Verhalten bei
der Feier des Herrenmahls gekommen war. Wihrend die einen bereits vorab reichlich zu
essen und zu trinken pflegten, hungerten die anderen, die nichts hatten. Unwiirdig emp-
fangt daher den Leib Christi, wie er beim Herrenmahl durch das Brot und den Kelch
symbolisiert ist, wer Arme und Schwiichere oder schwicher Scheinende geringachtet und nicht
bereit ist, mit ihnen gemeinschaftlich zu teilen. Die Gemeinde als Leib Christi entspricht
dem Leib der Person Christi nur, wenn gerade die armen und weniger angesehenen Glie-

308 Berger203.

309 Vgl. Gal 3,28; 2,20.

310 Berger203.

311 Rom 6,8; 8,11.

312 Gal 3,27; Rbm13,14.

313 Gal 3,28;1Kor12,12f.

314 1Kor12,12—31; R6m 12,3-8.
315  1Kor12,27;/Rom12,5.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

der wertgeschitzt und integriert werden, wenn besonders die verachteten Glieder geehrt
werden.

Die grundsitzliche Gleichwertigkeit der einzelnen Glieder des Leibes Christi und das
Bemithen um entsprechenden Ausgleich in der Gemeinschaft ist vorausgesetzt, wenn
Paulus im Brief an die Romer dann auf die Verschiedenheit der Gaben und Aufgaben der
Einzelnen in der Gemeinde abzielt. Da Gott den Einzelnen unterschiedliche Gnadenga-
ben verliehen hat, soll jeder besonnen bleiben und seine Aufgabe so gut wie méglich zu
erfilllen suchen, ohne vermeintlich hohere andere Aufgaben anzustreben. Wer die Ga-
be des Dienens hat, der diene, wer zum Lehren berufen ist, der lehre, wer Vorsteher ist,
setzte sich eifrig ein und leite, und so weiter.**® Wihrend Paulus hier vor falschem Ehr-
geiz warnt, ermutigt er wiederum im ersten Brief an die Korinther®” alle dazu, nach den
wirklich hoheren Gnadengaben zu streben, die das sind: Glaube und Hoftnung, beson-
38 Das, was die Gemeinde als
Leib Christi am meisten aufbaut und zusammenhilt, ist die ,briiderliche Liebe**".

Paulus wendet das Bild vom Leib Christi auf Christen an, weil sie durch die Taufe

ders aber die alle anderen iiberragende Gabe der Liebe.

am Geist und durch das Herrenmahl am Sithnetod Christi teilhaben.?*° Bedenkt man,
dass sich das Wirken des Geistes Gottes und der Tod Jesu Christi nicht nur auf Chris-
ten, sondern auf alle Menschen erstreckt, so erlaubt das eine Ausweitung des Bildes vom
Leib Christi. Insofern Christus fiir schlechthin alle Menschen gestorben ist und der Geist
Gottes in allen Menschen wirke, bilden alle Menschen im weiteren Sinn den Leib Christi.>*

In den Briefen an die Kolosser und Epheser, die nicht von Paulus stammen diirften,
wird die paulinische Metapher vom Leib Christi weiterentwickelt und auf die gesamte
Gemeinschaft der Christen angewandt. Christus ist nun ,das Haupt, der Leib aber ist die
Kirche*®?*. Von Christus her ,wird der ganze Leib zusammengefiigt und gefestigt durch
jedes Gelenk. Jedes versorgt ihn [den Leib] mit der Kraft, die ihm zugemessen ist. So
wichst der Leib und baut sich selbst in Liebe auf.**® Das Bild von Christus als Haupt, von
dem her die Kirche heranwichst, hat offensichtlich denselben Sinn und Zweck wie das
,in Christus“ bei Paulus. Je mehr jedes einzelne Glied des Leibes mit Christus verbun-
den ist, desto mehr wachsen auch die Glieder untereinander zusammen und gedeiht die
Kirche.

Christus ist nicht nur Haupt, sondern auch Fiille der Kirche. In ihm ,wohnt die ganze
Fillle der Gottheit leibhaftig und er selbst ,erfilllt“ als Auferstandener und Erhéhter ,das
All in allem*“.>** Von ihm, der Fiille, wird die Kirche als sein Leib erfiillt, sodass sie seine
,Fiille darstellt.>” Insofern er aber nicht nur Haupt und Fiille der Kirche, sondern des

316 Rom12,7f; vgl. 1 Kor12,28-30.
317  1Kor12,31.

318 1Kor13,1-13.

319 Rom12,10; vgl. 13,8—10.

320 1Kor12,13; /1 Kor10,16f.

321 2 Kor5,14; vgl. Rom 5,18.

322 Kol 1,18.

323 Eph4,16.

324 Kol 2,9;/Eph1,23.

325 Ephn1,23;vgl. 3,19.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

67


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

gesamten Alls ist, gibt es auch hier Ansitze, das Bild von seinem Leib auf alle Menschen
auszudehnen.??¢

Nach dem Epheserbrief vereinigte und verséhnte Christus Judenchristen und Hei-
denchristen ,in einem einzigen Leib**”’. Er riss zwischen beiden ,die trennende Wand
der Feindschaft in seinem Fleisch nieder“und ,hob dasjidische Gesetz mit seinen Gebo-
ten und Forderungen auf, um die zwei in sich zu einem neuen Menschen zu machen*.*®
Aufheute bezogen heif3t das: in Jesus Christus ist jede trennende Feindschaft zwischen
christlichen Gruppierungen zu itberwinden.

Wihrend es Paulus in 1 Kor 12 darum ging, die bereits bestehende Einheit von Chris-
ten in der Vielheit und Verschiedenheit der Charismen zu bewahren, stellt der Epheser-
brief die (volle) Einheit unter Christen erst als kiinftiges Ziel vor Augen.?” Christus hat
Apostel, Propheten, Evangelisten, Hirten und Lehrer eingesetzt, damit Christen ihren
Dienst erfiillen und die Kirche als seinen Leib aufbauen kénnen, bis ,alle zur Einheit im
Glauben, zur vollen GréRRe, die der Fiille Christi entspricht®, gelangen.*° So sollen sie
nicht ,unmiindige Kinder sein, ein Spiel der Wellen, geschaukelt und getrieben von je-
dem Widerstreit der Lehrmeinungen®, sondern ,von der Liebe geleitet, die Wahrheit be-
zeugen und in allem aufihn hin wachsen“.*' Auch wenn umstritten ist, ob und inwieweit
es sich hier bei den , Hirten“ und , Lehrern“ bereits um Trager fest umrissener Leitungs-
und Lehrimter handelt, ist klar, dass alle Dienste und etwaigen Amter der ganzen Kirche
zugutekommen und alle Gliubigen durch ihre personliche gnadenhafte Verbindung mit
Christus die Kirche aufbauen sollen. Wie es in 1 Kor 12,7-11 der géttliche Geist ist, so ist
es in Eph 4,7-16 Christus selbst, und zwar als ,Haupt®, der jedem Glied seine besondere
Gabe schenkt und fiir Einheit und Aufbau des , Leibes“ sorgt.

SchlieRlich wird im Epheserbrief das Verhiltnis von Christus und Kirche auch als Ur-

32 Christus als

bild des Verhiltnisses von Mann und Frau in der Ehe versinnbildlicht.
Haupt der Kirche bildet einen Leib mit ihr.?** Er selbst ist der Retter des Leibes®, der
,die Kirche geliebt und sich fiir sie hingegeben hat, um sie zu heiligen.“*** Dementspre-
chend soll sich die Kirche ihm unterordnen und heilig und makellos sein, ,ohne Flecken
oder Falten oder andere Fehler*®. Hier wird — wohl noch der Anfangszeit geschuldet
— sehr idealistisch von der Kirche gedacht, wie auch schon Paulus von Christen erwar-
tet hat, mehr oder weniger Heilige und Vollkommene zu sein.>* Seine hohen Anspriiche
waren wohl zu einem grofen Teil seiner Naherwartung der Wiederkunft Christi geschul-

det.’¥ Sie diirfte auch der hermeneutische Schliissel zu seiner Empfehlung der Ehelosig-

326 Eph1,22f; Kol 2,9f.

327 Eph2,6.

328 Eph2,14f.

329 Eph4,11-15.

330 Eph4,13.

331  Eph 4,14f.

332 Ephs5,21-33.

333 Vgl. Eph 4,31;2,16.

334 Ephs,23-25.

335 Ephs,27.

336 ROm 6,1-23;12,2; 1 Kor 2,6; 3,17; 7,14; 2 Kor 7,1; Phil 3,15.
337 Z.B.1Kor7,26.29.31; Phil 4,5f.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

keit sein, die er damit begriindete, dass sich nur der Unverheiratete ungeteilt (mit , Leib
und Geist“) um die Sache des Herrn sorge und darum sorgloser lebe als der Verheiratete,
der sich auch noch um die Dinge der vergehenden Welt kiitmmere.**® Allerdings hat bei
ihm und in anderen Briefen der Begriff , Heilige“auch eine vor-sittliche, sakralrechtliche
Bedeutung®?, sodass er — dhnlich wie die Titel , Berufene***° und ,,Auserwihlte**' — ganz
allgemein der Abgrenzung der Christen gegeniiber Nichtchristen diente.

Literatur

Klaus Berger: Kirche I u. Il, in: Theologische Realenzyklopédie [TRE] 19772004, Bd. 18
(1989) 199—218.

1.2.3.3 Volk Gottes
Da das Selbstverstindnis des Volkes Israel das Selbstverstindnis der Kirche erheblich be-
einflusst hat, soll dieses Verstindnis kurz in Erinnerung gerufen werden. Das Volk Israel
begriff sich als auserwdihltes Volk Jahwes, das Gottes Eigentum und als solches heilig war.
Wihrend es gemif Ex 3,72% schon vor der Befreiung aus Agypten Gottes eigenes Volk
war, wurde es gemifd Ex 6,7>* dies erst durch den Bundesschluss am Sinai. Im Laufe sei-
ner langen Geschichte wuchs es immer mehr zu einer religiésen Gemeinschaft zusam-
men, in der festen Uberzeugung, fiir immer Gottes Volk zu bleiben.>** Dabei verstand es
seine Erwahlung zum Teil exklusiv. So deutete es seine Erfahrung, den anderen Volkern
fremd und von ihnen getrennt zu sein, als Zeichen dafiir, dass nur es von Gott erwihlt
und geliebt war, wihrend die anderen Volker von der Heilsgemeinschaft mit Gott aus-
geschlossen waren. Wahrend die tibrigen Volker blofd Engeln oder Geistern anvertraut
waren, war es als einziges Anteil Gottes.>* Es konnte seine Verbindung mit Gott, wie sie
in der Bundesformel , Ich bin euer Gott und ihr seid mein Volk“zum Ausdruck kommt*¢,
aber auch inklusiv einschitzen und auf die Heidenvolker ausdehnen, so dass durch sei-
ne Erwihlung auch die anderen Vélker in die Heilsgemeinschaft mit Gott eingeschlossen
waren. Laut Sach 2,15 wiirden sich viele Vilker dem Herrn anschliefen und sein Volk sein.
Im Neuen Testament wird der Titel ,Volk Gottes“ direkt**” oder indirekt auf die Kirche
iibertragen. Das wird in der Apostelgeschichte mit dem endzeitlichen Kommen des Hei-
ligen Geistes begriindet. Durch die Ausgiefiung seines Geistes auch auf die Nichtjuden

338 1Kor7,32-35.

339 Vgl. Rom 15,26;16,2; 1 Kor 6,1f; 14,33; Eph 5,3.
340 Z.B.1Kor1,24; Hebr 9,15.

341 Z.B.Rdm 8,33; Kol 3,12; 2 Tim 2,10.

342 Vgl.5,1.23.

343 Vgl. Deut 4,20; 7,6; Jer 11,4.

344 Jer 31,36.

345 Dtn 32,8f; Sir17,17f.

346 Lev26,12.

347 1Petr2,10.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

69


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

hat laut Petrus Gott selbst darauf geschaut, ,aus den Heiden ein Volk fiir seinen Namen
zu gewinnen®*,

Wie Paulus im Rémerbrief darlegt, ist und bleibt Israel fiir ihn auserwihlt. Den Is-
raeliten ,gehéren die Sohnschaft, die Herrlichkeit und die Bundesschliisse; ihnen ist das
Gesetz gegeben, der Gottesdienst und die Verheifiungen; ihnen gehéren die Viter und
ihnen entstammt der Christus dem Fleische nach***. Obwohl die Mehrheit der Juden
nicht zum Glauben an Jesus Christus gelangt ist, hat Gott sein Volk keineswegs verstofRen
und wird ganz Israel am Ende gerettet werden.>*° Seine Zuriickweisung des Glaubens an
Jesus als den Messias und Gottessohn, sein , Fehltritt“oder seine ,Verstockung, bedeutet
fiir die Welt Reichtum und Verséhnung.*' Denn nun hat Gott durch ,die Gerechtigkeit
aus Glauben“aus Juden und Heiden Christen berufen und damit auch Heiden zu seinem
Volk“ gemacht, die nicht sein Volk waren.** Schon im zweiten Korintherbrief wendet
Paulus, wie erwihnt, das Bild vom Eigentumsvolk Gottes auf Christen an.>** Er nennt
die Kirche das ,Israel Gottes“, unterscheidet sie vom ,irdischen Israel“ und preist sie als
das ,Jerusalem oben®, das im Gegensatz zu dem sich verweigernden Israel, dem ,jetzi-
gen Jerusalem®, frei ist.*® Durch ihre Christuszugehérigkeit sind die Glaubigen fiir ihn
,Abrahams Nachkommen, Erben gemiR der Verheiflung®>.

Der 1. Petrusbrief hiuft weitere traditionelle Begriffe fiir Israel geradezu hymnisch
an, um das kirchliche Selbstverstindnis zu artikulieren:

Lhraber seid ein auserwihltes Geschlecht, eine kdnigliche Priesterschaft, ein heiliger
Stamm, ein Volk, das sein besonderes Eigentum wurde, damit ihr die groféen Taten
dessen verkiindet, der euch aus der Finsternis in sein wunderbares Licht gerufen hat.
Einst wart ihr kein Volk, jetzt aber seid ihr Gottes Volk; einst gab es fiir euch kein Er-
barmen, jetzt aber habt ihr Erbarmen gefunden 3>

Auch im Hebrierbrief wird die Kirche mit dem Volk Israel verglichen, und zwar, als es
unter Anfechtungen durch die Wiiste wandert.*” Die Kirche ist und bleibt immer an-
gefochten, aber sie ist unterwegs zu einer ,Sabbatruhe®s®, Wer am Glauben und an der
Zuversicht festhilt, wird am Ende von seinen Werken ausruhen, ,wie Gott von den sei-
nigen®”.

Fiir die Autoren des Neuen Testaments, so lisst sich zusammenfassen, verkorpert die
Kirche daswahre, endzeitliche Israel. Sie reprasentiert nun das eine Volk Gottes, welches das

Volk Israel nicht ablést oder ersetzt, sondern ausweitet. Das Volk Gottes ist nun nicht

348 Apg15,14; vgl.10,44—46.
349 ROm 9,4f.

350 Rom11,1;vgl. 9,6; /11,26.2.
351 Rém11,11-15.

352 ROm 9,24f32.

353 2 Kor 6,16; vgl. Ez 37,27.
354 Gal 6,16; /1 Kor10,18; / Gal 4,22—31.
355 Gal3,29.

356 1Petr2,9;vgl Tit2,14.

357 Hebr3,7-4,13.

358 Hebra4,9.

359 Hebr4,13.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

mehr auf das ethnische Volk Israel beschrinkt, sondern fiir alle Menschen und Vélker
offen.

Zum Volk Gottes gehoren fiir die neutestamentlichen Autoren im Allgemeinen nur
die Christen, deren Bedeutung und Erwihlung darin besteht, ,Salz der Erde“, , Licht der
Welt“ oder ,Stadt auf dem Berg®, also Zeichen des Heils fuir alle Menschen und alle Vol-
ker zu sein.*® Auf keinen Fall darf die Kirche jedoch ihre Erwihlung zum Volk Gottes
im Hinblick auf das Heil selbst exklusiv verstehen, wie das in der frithjiidischen Erwih-
lungstheologie”
Volkes Gottes seien Gottes Besitz; nur sie seien heilig und gerecht und wiirden geret-

beziiglich des Volkes Israel zum Teil der Fall war: nur Mitglieder des

tet — in scharfem Kontrast zu allen tibrigen Menschen, die als Siinder und Ungerechte
nicht gerettet werden konnen. Erwihlung zum ,Volk Gottes“ lisst sich, ganz im Gegen-
teil, vom Neuen Testament her wie schon der ,, Leib Christi“ allumfassend verstehen, so-
dassalle Menschen in es einbezogen sind. So wird etwa im Buch der Offenbarung Christus,
das Lamm, als Konig der Vilker gepriesen: ,Gerecht und zuverlissig sind deine Werke, du
Konig der Volker. [...] Denn du allein bist heilig: alle Volker kommen und beten dich an;
denn offenbar geworden sind deine gerechten Taten.“*** Wenn Christus als Kénig nicht
nur iiber ein Volk aus allen Volkern, sondern iiber alle Volker herrscht, sind alle Volker
durch Christus bereits im Sinn der Kénigsherrschaft Gottes zu einem Volk geeint, das
dann Volk Gottes ist. Indem der Sohn Gottes einer von uns Menschen wird und die K6-
nigsherrschaft Gottes verkiindet, wird nicht nur offenbar, dass alle Menschen S6hne und
Tochter Gottes sind, sondern dass alle Vilker zum einen Volk Gottes gehoren, iiber das
Gott oder Christus als Kénig in Liebe ,herrscht“. Im weitesten Sinn ist das Bild vom Volk
Gottes somit allumfassend wie das Bild von der Konigsherrschaft Gottes: alle Menschen
und alle Volker sind eingeschlossen. Wie es im Alten Testament vor dem Bund Gottes
mit dem Volk Israel am Sinai, durch den es zur Erwihlung Israels kam, einen Bund Gottes
mit der ganzen Menschheit gab, den Noachbund?®, gibt es neben der Erwihlung eines be-
stimmten Volkes unter den Volkern durch Christus, den K6nig, eine Berufung oder Erwiih-
lung aller Vilker, die durch die Erwdhlung der Kirche als Volk aus den Volkern symbolisiert
wird.

1.2.4 Kirchliche Dienste und Amter

Wie bei den Bildern fiir die Kirche sollen auch bei ihren Amtern nur einige besonders
wichtige vorgestellt werden: auf der eine Seite die Apostel (Kap. 1.2.4.1) und auf der an-
deren die Diakoninnen und Diakone, Priester und Bischéfe (Kap. 1.2.4.2).

1.2.4.1 Apostel

Indem Jesus die Zwolf und eine weitere Gruppe von Jingern dazu aussandte, dem Volk
Israel das Reich Gottes zu verkiinden3®, berief er mitten aus dem Volk bestimmte Men-

360 Mts5,13-16.

361 5.]h.v.Chr. bis 2. Jh. n. Chr.
362 Offb1s,3; vgl. Ps 47,9.

363 Gen 9,11-17.

364 Lk9,1f;10,1.9.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

n


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

schen dazu, in Vollmacht dem Volk gegeniiberzustehen, dabei aber auf alle irdischen
Machtmittel zu verzichten.>*® Beim Dienst der Verkiindigung des Evangeliums werden
spater auch in der Kirche bestimmte Personen dazu bestellt, ,,inmitten des Volkes Gottes
ihm zugleich vollmichtig gegeniiber zu stehen*®.

Nach den Ostererscheinungen und der Geistsendung diirften die Zwélf mit Petrus
an der Spitze die Jerusalemer Urgemeinde geleitet haben.* ,Erst nach dem Scheitern der
Israel-Mission und im Zuge einer eigenstindigen christlichen Gemeindebildung verlor
der Zwoltkreis als solcher bald seine symbolische und praktische Bedeutung. An seine
Stelle trat immer deutlicher der Dienst der Apostel, die nicht einfachhin mit den Zwolf
identisch waren (vgl. 1 Kor 15,5-9).**® In der Jerusalemer Gemeinde wurden wohl zum

369 370

ersten Mal bestimmte Verantwortliche — wie Kephas®®® und der Herrenbruder Jakobus

— als Apostel bezeichnet. Auch die Zwolf ditrften dazu gerechnet worden sein. Entschei-
dend fir die Zugehorigkeit war es, vom auferstandenen Herrn selbst beauftragt und gesen-
det worden zu sein.*”

In Antiochia hatte das Apostolat hingegen einen etwas anders geprigten, nimlich
eher pneumatisch-charismatischen Charakter. Hier war es wichtig, durch den Heiligen
Geist beauftragt worden zu sein und das Evangelium an verschiedenen Orten zu predi-

t.>”> Als Wanderapostel waren sie,

373

gen, wie sich besonders an Paulus und Barnabas zeig
wie die neutestamentlichen Propheten und Prophetinnen®”, von Gemeinde zu Gemein-
de unterwegs, freilich nicht véllig ungebunden wie diese, sondern gesandt von einer Ge-
meinde.’7*

Fiir Paulus und sein Selbstverstindnis wurde der Apostel-Begriff ganz entscheidend.

37 sondern auch darauf be-

Da er sich nicht nur vom Heiligen Geist beauftragt wusste
rufen konnte, dass ihm der Auferstandene erschienen war und ihn ausgesandt hatte,
das Evangelium zu verkiinden®”, vereinte er das , Erscheinungs“-Apostolat Jerusalems und
das Geist-Apostolat Antiochias in sich und wurde auch deshalb als Apostel von den ande-
ren Jerusalemer Aposteln ganz anerkannt.’”” Als Apostel Christi versteht er sich wie ein
,Knecht Christi Jesu“, den Gott auf den letzten Platz gestellt hat.’”® An ihm erweist der
Tod, nicht das Leben seine Macht.?” Er versucht, erfiillt von der Furcht des Herrn, Men-

schen zu gewinnen, und bittet die Gliubigen an Christi statt, sich mit Gott verséhnen

365 Vgl. Mt10,9f.

366 Kehl306.
367 Vgl. Apg1,15—26.
368 Kehl307.

369 Gal1,17-32.

370 Gal1,19;1 Kor15,7.

371 1Kor9,1;15,7.

372 Apg13,1-3;14,4.14.

373 Apg11,27;15,32; 21,10; 1 Kor 12,28; 14,29; vgl. Offb 2,20.
374 Apg13,3;vgl. Mt10,5-16; Lk 10,2—12.
375 Apgi13,2.

376 Gal1,15-16; 1 Kor 9,1; vgl. Apg 9,3—7.15.
377 Gal2,7-9.

378 Rom1,1; /1 Kor 4,9.

379 2 Kor4,12.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

zu lassen.?® Thm hat der Herr Vollmacht verliehen, damit er die Gemeinde aufbaut, und
nicht niederreifit.*®" So legt er wie ein Girtner oder ,weiser Baumeister“ oder einfach
als ,Mitarbeiter“ Gottes den Grund vieler Gemeinden, auf dem andere dann weiterbau-
en.*®* Trotz seiner einzigartigen Offenbarungen rithmt er sich als Apostel lieber seiner
Schwachheit als seiner Stirke, damit die Kraft Christi auf ihn herabkommt®, und er-
klart dazu: ,Deswegen bejahe ich meine Ohnmacht, alle Misshandlungen und Néte, Ver-
folgungen und Angste, die ich fiir Christus ertrage; denn wenn ich schwach bin, dann
bin ich stark.“3%

Wie Paulus bei seiner Lehre von der Gemeinde als Leib Christi und von der Vielfalt
der Geistesgaben darlegt, ,hat Gott in der Kirche die einen erstens als Apostel eingesetzt,
zweitens als Propheten, drittens als Lehrer; ferner verlieh er die Kraft, Machttaten zu
wirken, sodann die Gaben, Krankheiten zu heilen, zu helfen, zu leiten, endlich die ver-
schiedenen Arten von Zungenrede**®. Paulus diirfte hier unter den vielen Charismen in
der Gemeinde den Dienst des Apostels, der Gemeindepropheten, die eher situationsbe-
zogen redeten, und der Lehrer, die eher allgemeingiiltige Glaubensinhalte vermittelten,
hervorgehoben haben, weil sie — im Unterschied zu den danach aufgezihlten charisma-
tischen Funktionen — fest an bestimmte Personen gebunden waren. Den Aposteldienst ord-
net er dann noch einmal aus sachlichen und zeitlichen Griinden den anderen Diensten
vor, hat er doch als Apostel die Gemeinde zuallererst gegriindet und kommt ihm doch als
Reprisentant Christi*®® die besondere Autoritiit seines Herrn zu.>*” In der Gemeinde in Ko-
rinth zeichnet sich eine noch flexible und verinderbare Ordnung vieler verschiedener Dienste
ab, die abgesehen vom Apostolat prinzipiell allen Mitgliedern offenstehen und alle in ver-
schiedener Form in die Mitarbeit einbeziehen.

Im Unterschied zu Paulus setzt Lukas die Apostel mit den Zwolf gleich, die Jesus
aus den Jiingern ausgewihlt hat.*®® Fiir ihn ist dabei ausschlaggebend, dass sie den ir-
dischen Jesus von seiner Taufe an bis zu seiner Himmelfahrt begleitet haben.*®® Sie sol-
len nicht herrschen, sondern dienen und ihre Verantwortung als wachsame Knechte aus-
itben.*° Nach Ostern verkiinden die zwdlf Apostel das Evangelium furchtlos nach au-
Ren, wirken viele Zeichen und Wunder und legen mit grofier Kraft Zeugnis von der Auf-
erstehung Jesu, des Herrn, ab.> Sie legen den Sieben, die fiir den Dienst an den Ti-

380 2 Kors,11;/5,20.

381 2 Kor10,8.

382 1Kor 3,5-11; Gal 4,12—20.
383 2 Kor12,7-9.

384 2Kor12,10.

385 1Kor12,28.

386 2 Kors,20.

387 Vgl. 2 Kor10,8;13,10; 1 Kor 14,37.
388 Lké6,13.

389 Lk1,2; Apg1,21f.

390 Lk22,24-30;/12,22-59.
391 Apgs5,21-33;/2,53; / 4,33.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

73


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

schen gewihlt wurden, unter Gebeten die Hinde auf und verleihen damit den Heiligen
Geist.*** Nicht zuletzt autorisieren sie die Heidenmission.*”

Die besondere Bedeutung der Apostel, vor allem des Paulus, lag also, so lisst sich
zusammenfassen, darin, Gemeinden zu griinden und zu leiten und das Evangelium von Jesus

Christus als erste und fiir alle verbindlich zur Sprache zu bringen.

1.2.4.2 Diakoninnen und Diakone, Presbyter (Alteste), Episkopen (Bischéfe)

Viele Aufgaben der Apostel wuchsen in der nachapostolischen Generation ,,dem Leitungs-
amt innerhalb der Gemeinden zu; dabei nahm das konstitutive ,Gegeniiber‘ des Verkin-
digungsdienstes zur Gemeinde mehr und mehr eine institutionelle Form an***. Aus nicht
klar abgegrenzten, verinderlichen Diensten wurden nach und nach feste Amter, die als solche
unabhingig von konkreten Trigern eine Ordnungsstruktur in der Gemeinde schufen.

In den paulinischen Gemeinden diirfte der Ubergang itber Mitarbeiter und Mitarbeite-
rinnen des Paulus erfolgt sein.>> Neben den bereits erwihnten Propheten und Lehrern gab
es in den Gemeinden auch solche MitarbeiterInnen, die dem Apostel besonders zur Seite
standen, wie zum Beispiel Phobe, die ,Diakonin der Gemeinde in Kenchrei“ oder Pris-

396

ka und Aquila.’*® Es gab welche, die sich besonders fir die Gemeinde und den Herrn ab-

miihten, die der Gemeinde vorstanden beziehungsweise sie leiteten und steuerten.*®” Paulus

bittet ausdriicklich darum, die Vorsteher anzuerkennen und zu achten.?®

Im Philipper-
brief ibernimmt er fiir sie aus dem profan-griechischen Bereich die Bezeichnung Epi-
skopoi (Aufseher, Vorsteher) und Diakonoi (Diener, Helfer).**® Thre Aufgaben lassen sich
nicht mehr genau feststellen, aber ,wahrscheinlich waren die Episkopen (als Kollegium)
fiir die Organisation und die Disziplin der Gemeinde, fiir die Seelsorge und die Mahlfeier
zustindig, die Diakone hingegen mehr fiir die karitativen und sozialen Belange“*®°. Es
diirfte beiihnen nicht mehr um rein geistgewirkte Amter gegangen sein, sondern bereits
um solche, fir die man durch Bestimmung oder Wahl bestellt wurde. Von einer formalen
Amtseinsetzung in diese Dienste erfihrt man bei Paulus selbst nichts.

In der Jerusalemer Urgemeinde ging spitestens nach dem Apostelkonzil im Jahr 48
die Leitung von Petrus, der vor allem fiir die Verkiindigung des Evangeliums unter den
Juden verantwortlich war*”*, auf den Herrenbruder und Apostel Jakobus iiber.** Zusam-
men mit ihm und den anderen Aposteln trat nun die Gruppe der Preshyter (,Alteste) in
den Vordergrund.*®® ,Dabei griff man offensichtlich auf eine Institution in der jidischen

392 Apgé6,6;/vgl. 8,15—18.

393 Apg1s,22.

394 Kehl311.

395 Vgl.1Kor3,9; Rom16,3.

396 1Kor12,28; vgl. Rom 12,6-8; auch Eph 4,11f; / Rém 16,1; / Rom 16,3.
397 1Thesss,12; Rom 16,6.12; [ Rom 12,8; /1 Kor12,28.
398 1Thesss,12.

399 Phil1,1.

400 Kehl313.

401 Vgl. Gal 2,7.

402 Vgl. Gal 2,9; Apg12,17;15,13.

403 Apg11,30;15;16,4; 21,18.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Kommunal- und Synagogenverfassung zuriick, eben den ,Altestenrat, in dem angese-
hene Gemeindemitglieder fiir die Kontinuitit in Fragen der Glaubenstradition, der Ge-
setzesauslegung und des Gemeinschaftslebens sorgten.“*** Bei den Altesten handelte es
sich dementsprechend um bewdhrte Christen, die durch ihr Vorbild und ihre Erfahrung das
Fortbestehen des christlichen Gemeinschaftslebens gewihrleisten konnten. Sie bilde-
ten nicht nur das Leitungsgremium in Jerusalem, sondern spiter auch in anderen Orts-
gemeinden.*”

Trotz dieser Unterschiede ist es jedoch problematisch, ,aus den Paulusbriefen ein
auf Charismen beruhendes, flexibles Leitungskonzept abzuleiten und das der Leitung
der Jerusalemer Gemeinde durch Presbyter und der in der Apostelgeschichte bezeug-
ten Einrichtung der sieben Diakone gegeniiberzustellen“*®. Denn vermutlich sind ,viele
Gemeinden zunichst durch informelle Leitungskreise ohne formale Kompetenz oder lit-
urgische Einsetzungen geleitet worden®, bevor sich ,kollektive Leitungsgremien gebildet
haben, innerhalb derer bestimmte Funktionen festgelegt wurden“.*”

Jedenfalls verschmolzen in der nachapostolischen Zeit sehr bald die paulinisch-cha-
rismatische und die jiidisch-presbyteriale Gemeindeverfassung miteinander. Episkopen und
Presbyter konnten praktisch miteinander gleichgesetzt werden.**® Alteste wurden ,Vor-
steher“ und Gemeindeleiter ,Alteste* genannt.*® Dabei mag beim Titel des Presbyters
vielleicht mehr ,das Element der Reprisentation und Tradition®, bei dem des Episkopen
dagegen ,das derkonkreten ,Aufsicht‘und Leitungsfunktion“ mitgeschwungen haben.**

Die Pastoralbriefe (1 und 2 Tim; Tit) gewihren Einblick in die Entwicklung der frii-
hen Kirche um die Wende zum 2. Jahrhundert. ,Angesichts grofler Bedringnisse von au-
Ren (gnostische Irrlehren) und von innen (Spaltungen)“ konnte die Einheit der Gemein-
de ,nur durch die Treue zu jener Uberlieferung gewahrt werden, die ihr von Paulus und

1 In dem Zusammenhang gewinnen zwei

seinen Mitarbeitern iibergeben worden“ war.
Begriffe an Bedeutung: das anvertraute Gut und die gesunde Lehre.*'* Das anvertraute Glau-
bensgut (depositum fidei) ist im Kern das Evangelium vom Offenbarungshandeln Gottes in
Jesus Christus, wie es Paulus anvertraut worden war und wie er es seinen Schiilern iiber-
geben hat, damit sie es — wie ein treu zu verwaltendes Erbe — unversehrt bewahren und
weitergeben.*> Wihrend Paulus zur Bewahrung der Tradition den Begriff der ,Uber-
lieferung* benutzt**, verwendet der Deutero-Paulus der Pastoralbriefe stattdessen den
Begriff vom ,anvertrauten Gut“, vermutlich weil er sich in einer stark verinderten ge-

schichtlichen Situation befindet. Darum betont er auch, die Tradition miisse ,durch die

404 Kehl 313.

405 Vgl. Apg14,23;20,17-19.

406 Hauschild/Drecoll 171.

407 Ebd.

408 Vgl. Apg14,23; 1 Petr 5,1-5; Tim 3,1-7; Tit 1,5-9.
409 Apg20,17.28; /1 Petr5,1.

410 Kehl 314.

411 Ebd.

412 1Tim 6,20; 2 Tim1,12.14; /1 Tim1,10; 2 Tim 4,3; Tit1,9.
413 1Tim1,11;2,7; 2 Tim1,10f; Tit1,3.

414 Vgl.1Kor11,2.23;15,3.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

75


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Kraft des Heiligen Geistes“, der in den Gliubigen wohnt, bewahrt werden.** Im Unter-
schied zur , Uberlieferung“ geht es ihm nicht primir darum, am Wortlaut festzuhalten*,
sondern die Botschaft des Evangeliums gerade durch Anwendung auf die neue Situati-
on, durch Interpretation, Aktualisierung und Entfaltung unversehrt zu bewahren.

Die gesunde Lehre (sana doctrina) hingegen umfasst die gesamte Verkiindigung des
Paulus als des authentischen , Lehrers, in der das Evangelium samt seiner lebensprak-
tischen Anwendung enthalten ist. Dort, wo das Evangelium und die Lehre unverfilscht
aufrechterhalten werden, bleibt die Gemeinde ihrer Berufung treu und wahrt ihre Iden-
titdt.

,Im Rahmen dieses ,Traditionsprinzips‘ bekommt nun auch das kirchliche Leitungs-
amt der Presbyter bzw. der Episkopen seine besondere Bedeutung. Denn es bedarf not-
wendig eines solchen Amtes, damit die Tradition gewahrt und so die Identitit der Ge-
meinde gesichert bleibt.“” Das Amt kann darum nur untadeligen, besonnenen und zu-
verlissigen Menschen anvertraut werden.*® Um die Verbindung von Uberlieferung und
Amt auch institutionell festzuschreiben, wird das Amt selbst institutionalisiert: ,,Es wird
durch einen formellen Akt der Handauflegung itbertragen*® und von den so Ordinierten
weitergegeben an andere qualifizierte Amtstriger*°.«*

So verdankt sich das kirchliche Leitungsamt einerseits der allgemeinen Notwendig-
keit einerjeden grofReren Gemeinschaft, sich eine Leitungsstruktur zu geben, andererseits
dem besonderen Erfordernis, den Glauben treu zu tradieren. ,[Es] dient wie der Apostolat
der Identitit der Gemeinde, allerdings nicht wie dieser in identititsbegriindender, son-
dern in identititsbewahrender Art.“*** Thm kommt es zu, ,,auf besondere Weise die Kirche
in ihrem von den Aposteln her grundgelegten ,apostolischen’ Charakter zu bewahren“.

Im Neuen Testament heifden die kirchlichen Amtstriger 6fter Hirten. Nach Eph 4,11f
setzte der erhohte Herr neben den Aposteln, Propheten, Evangelisten und Lehrern auch
Hirten fir den Dienst in und an der Gemeinde ein, ,um die Heiligen fiir die Erfullung ih-
res Dienstes zuzuriisten, fir den Aufbau des Leibes Christi“. Gemif3 den Evangelien hat-
te sich Jesus selbst als Hirte verstanden, der die verlorenen und verstreuten Schafe des
Hauses Israel sammeln wollte.*** In 1 Petr 2,25 wird er , Hirte und Hiiter [Episkopos]“der
Seelen genannt. Dieses Hirtenamt ist den Altesten von Gott anvertraut worden, die nach
dem Vorbild Jesu Christi ,mit Hingabe“ die Herde Gottes weiden sollen, bis Christus, der
oberste Hirt, erscheinen wird.**> Nach Lukas ermahnt Paulus in seiner Abschiedsrede
in Milet die Altesten mit den Worten: ,Gebt Acht auf euch und auf die ganze Herde, in
der euch der Heilige Geist zu Vorstehern bestellt hat, damit ihr als Hirten fiir die Kirche

415 2Tim1,14.

416 Vgl.1Kor11,2;15,2.

2417 Kehl 314f.

418 1Tim3,1-7;2Tim 2,2; Tit1,6-9.
419 1Tim 4,14;2Tim1,6.14.

420 Vgl.Tit1,52Tim 2,2.

421 Kehl 315.

422 Ebd.

423 Ebd.

424 Vgl. Mk14,27; Mt 9,36; 10,6; 15,24; Joh 10,11-16.
425 1Petrs,2—4.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

des Herrn sorgt, die er sich durch sein eigenes Blut erworben hat!“*** Die vom Geist be-
rufenen Gemeindeleiter sollen wie Hirten auf die Herde achtgeben. Sie haben die hohe
Verantwortung, die Kirche Gottes zu weiden.

Wie die Didache (Zwolf-Apostel-Lehre), eine frithkirchliche, auferbiblische Schrift
aus dem syrisch-palistinensischen Raum um die Wende zum 2. Jahrhundert zeigt, war
die Institutionalisierung des kirchlichen Amtes, die in den Pastoralbriefen sichtbar wird,
keineswegs tiberall gleichzeitig so weit fortgeschritten. In Palistina und Syrien ,schei-
nen sich noch linger die ilteren Formen des charismatischen Wanderapostolats und der
Propheten neben den neueren des Episkopates und Diakonates gehalten zu haben“*.
Jedenfalls gingen ihre Funktionen des Lehrens, Verkiindens und Leitens oft ununter-
scheidbar ineinander iiber, sodass auch die Propheten in der Gemeinde, wo sie zu Gast
waren, den Vorsitz in der Eucharistiefeier iibernehmen konnten.*?

Literatur

Wolf-Dieter Hauschild/Volker Henning Drecoll: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschich-
te, Band 1. Alte Kirche und Mittelalter, 2. Auflage der vollstandig Giberarbeiteten Neu-
ausgabe 2019.

1.2.5 Zusammenfassung

Das Christentum und mit ihr die Kirche ging aus der Jesusbewegung hervor. Seine Ent-
stehung war getragen von der Erfahrung der Jiungerinnen und Jiinger, dass ihr Meister
von den Toten auferstanden war und sie selbst vom Heiligen Geist erfiillt waren. Als ih-
ren Auftrag sah es die Gemeinschaft der Gliubigen an, das Evangelium von Jesus Chris-
tus zu verkiinden. Schon sehr frith nahmen auch ,Heiden“ dieses Evangelium an und
wurden gldubig. So iiberschritt das Christentum rasch die Grenzen des Judentums. Es
bildete Gemeinden iiber Jerusalem hinaus in Palistina und Syrien bis hinauf nach An-
tiochia und breitete sich spiter weiter in Kleinasien (Tiirkei) und schlief3lich in Europa
aus. Dabei diirfte nicht nur Paulus, sondern auch Petrus unter Nichtjuden erfolgreich
missioniert haben.

Obwohl eine einheitliche Norm und Organisationsform von Kirche oder Christsein
noch fehlte, trugen Bekenntnis- und Glaubensformeln, die Taufe und die Feier der Eu-
charistie immer mehr zur Identitit der Kirche bei. Anfinglich gab es in den Gemeinden
eine Vielfaltvon Funktionen, wie die der Verkiindigung, Lehre, Gemeindeleitung und Ar-
menfirsorge sowie mehrere liturgische Funktionen. Allmihlich ditrften sich dann Lei-
tungsgremien ausgebildet haben und feste Amter entstanden sein. Die Diakone und Dia-
koninnen, die Episkopen (Bischéfe) und die Presbyter (Altesten) iibten ihr Dienst- oder
Leitungsamt vorerst in solchen kollektiven Gremien aus.

426 Apg20,28.
427 Kehl 316.
428 Vgl. Did10,7.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.

71


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Die Glaubigen verstanden sich als Gemeinschaft der Heiligen, Erwihlten oder Beru-
fenen, als Tempel Gottes und besonders als Leib Christi. Sie bezeichneten ihre Gemein-
schaft als Ekklesia (Versammlung), das heif3t als Kirche, und @ibertrugen damit einen
Begriff aus dem Zusammenleben griechischer Stidte auf sich, der zugleich Begriff fiir
das versammelte Volk Israel, fiir das auserwihlte Volk Gottes war. In ihrer aus Juden
und Heiden zusammengesetzten Kirche sahen sie das wahre oder neue Israel. An den
verschiedenen Bildern und Lehren von der Kirche sowie an den verschiedenen Lebens-
formen der konkreten Gemeinden, wie sie sich im Neuen Testament abzeichnen, wird
deutlich, dass die geistgewirkte Einheit der Kirche von Anfang an eine Einheit in Vielfalt
war.

1.3 Kirche als Volk Gottes

Im theologischen Teil wird zunichst chronologisch die Entwicklung der Kirche in der
Antike (Kap. 1.3.1), im Mittelalter (Kap. 1.3.2) und in der Neuzeit (Kap. 1.3.3) skizziert so-
wie in einigen Punkten das Zweite Vatikanische Konzil der romisch-katholischen Kirche
aus den Jahren 1962-1965 (Kap. 1.3.4) und das Heilige und Grofe Konzil der Orthodo-
xen Kirche aus dem Jahr 2016 (Kap.1.3.5) zusammengefasst. Die beiden folgenden Kapi-
tel sind allgemein der Okumene (Kap. 1.3.6) und speziell ékumenischen Anniherungen
(Kap. 1.3.7) gewidmet. Schlieflich wird noch die Weltsynode der romisch-katholischen
Kirche aus den Jahren 20212024 vorgestellt (Kap. 1.3.8), bevor im Schlusskapitel fiir ei-
nen menschlicheren Umgang in der Kirche plidiert wird, deren gegenwirtige Krise auch
die Krise der Gesamtgesellschaft abbildet (Kap. 1.3.9).

1.3.1 Die geschichtliche Entwicklung der Kirche in der Antike (100-500 n. Chr.)

Da es hier selbstverstindlich nicht méglich ist, die Kirchengeschichte auch nur in gro-
ben Ziigen nachzuzeichnen, wird sie, etwas willkiirlich, in mehrere Epochen eingeteilt —
in christliche Antike (etwa 100-500 n. Chr.), Mittelalter (etwa 500-1500), Neuzeit (etwa
1500-1900) sowie 20. und 21. Jahrhundert —, um dann innerhalb dieser Epochen einige
thematische Schwerpunkte zu setzen. In der Antike stehen im Brennpunkt die Kanoni-
sierung der Schrift (Kap. 1.3.1.1), die Entwicklung der Amter (Kap. 1.3.1.2) und die Glau-
bensbekenntnisse und Konzilien (Kap. 1.3.1.3). Beim Mittelalter wird die Aufmerksam-
keit der Entwicklung des Papsttums und der Spaltung in Ost- und Westkirche gelten.
Aus der Neuzeit werden die Reformation und das Erste Vatikanische Konzil behandelt,
wihrend im 20. Jahrhundert insbesondere das Zweite Vatikanische Konzil der romisch-
katholischen Kirche und im 21. Jahrhundert besonders das Grof3e Konzil der Orthodoxen
Kirche sowie die Weltsynode der rémisch-katholischen Kirche von Interesse sein wird.

1.3.1.1 Die Kanonisierung der Schrift
In neutestamentlicher Zeit trennten sich das Christentum und das Judentum in einem fiir
beide Seiten leidvollen Prozess. Auf die Ausgrenzung durch das Judentum, wie sie et-

https://dol.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2028, 06:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

