
50 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Sie fordern ethisches Verhalten und Handeln, mehr noch, prägen ethisches Empfinden und 
Denken. Sie pflegen bestimmte Riten und Rituale und laden zum Kult, zu Gottesvereh
rung und Gottesdienst ein. Auch weisen sie in verschiedene Formen des Betens und 
Meditierens ein. Schließlich strukturieren sie die Zeit das ganze Jahr hindurch, indem 
sie immer wieder Feste feiern lassen. Mit all diesen Mitteln können Religionen etwas 
von jener ewigen Gemeinschaft oder Einheit mit dem Transzendenten vermitteln, die 
über das endliche irdische Leben unendlich hinausreicht.“ 

Die hier vorgeschlagene Definition ist substantialistisch, insofern sie auf das Transzen
dente als Grund und Gegenstand der Religion Bezug nimmt und von dessen Erfahrbar
keit oder Offenbarkeit sowie dessen Wirken in der Welt ausgeht. Sie ist aber auch funk
tionalistisch, insofern sie auf die bessere Lebensbewältigung, die Umwandlung des Men
schen und die Vorbereitung auf ewiges Leben durch Religion hinweist. Auch gestattet 
sie, deutlich zwischen Religion als öffentlicher Einrichtung und Religiosität als persönli
cher Haltung zu unterscheiden. Beides ist vonnöten. Während Religion als Institution 
ohne Religiosität ihrer Mitglieder tot ist, bleibt die Religiosität des Einzelnen ohne Be
zug zur Religionsgemeinschaft als rein private Frömmigkeit und Spiritualität notwendig 
unvollständig. Damit ist bereits zur Kirche übergeleitet als jener gemeinschaftlichen Organi
sationsform, die sich gläubige Christen schon sehr bald nach Tod und Auferstehung Jesu 
Christi gegeben haben. 

Literatur 

Walter Kern/Hermann Josef Pottmeyer/Max Seckler (Hg.): Handbuch der Fundamental
theologie [= HdF], Band 1–4, 1985–1988. 

Peter Antes: Religion in den Theorien der Religionswissenschaft, in HdF, Bd. 1, 34–56. 
Max Seckler: Der theologische Begriff der Religion, in HdF, Bd. 1, 173–194. 
Fritz Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, 3., durchges. Auflage 2001, 11–34. 
Johann Figl (Hg.): Handbuch Religionswissenschaft. Religionen und ihre zentralen Themen. 

2003. 
Detlef Pollack: Ein weites Feld: Probleme der Definition von Religion, in: Ulrich Kropac/Uto 

Meier/Klaus König (Hg.): Jugend, Religion, Religiosität. Resultate, Probleme und Perspek
tiven der aktuellen Religiositätsforschung, 2012, 109–122. 

1.2 Die Entstehung der Kirche gemäß dem Neuen Testament 

In diesem biblischen Teil wird zunächst die Sammelbewegung Jesu, die seine Jünger 
nach seiner Auferstehung fortgesetzt haben, geschildert (Kap. 1.2.1). Sodann werden die 
Anfänge der Kirche nach Ostern und Pfingsten selbst beschrieben (Kap. 1.2.2). Welche 
Bilder das Neue Testament für die Kirche verwendet hat (Kap. 1.2.3) und welche Ämter 
sich in der Frühzeit in ihr entwickelt haben (Kap. 1.2.4), wird anschließend Thema sein, 
bevor eine kurze Zusammenfassung den Teil beendet (Kap. 1.2.5). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 51 

1.2.1 Die endzeitliche Sammelbewegung Jesu und ihre nachösterliche Fortsetzung 
durch die Jünger 

Nach traditioneller katholischer Auffassung hat der irdische und auferstandene Jesus durch 
bestimmte Akte die Kirche als eine von anderen Religionsgemeinschaften klar unter
schiedene Gesellschaft gestiftet und sie in allen wesentlichen Strukturen rechtlich festgelegt. 
So hat er etwa das Leitungsamt des Papstes, den petrinisch-päpstlichen Primat, einge
richtet, das Apostelkollegium als Grund des Bischofskollegiums berufen, seine dreifa
che Vollmacht als Hirte, Lehrer und Priester auf die Apostel und ihre Nachfolger über
tragen, die kirchliche Hierarchie (mit Papst, Bischöfen, Priestern und Diakonen) errich
tet, die Sakramente eingesetzt und den Aposteln und ihren Nachfolgern anvertraut und 
die Apostel im Abendmahlsaal zu Priestern geweiht. „Die Kirche wird dadurch von ih
rem Ursprung her eine vollkommene und unzerstörbare ,Heilsanstalt‘ (societas perfec
ta).“178 Durch ihre institutionell-hierarchischen Vollzüge vermittelt sie das Heil Gottes 
den einfachen Gläubigen, die „vornehmlich als ,Objekte‘ des hierarchischen Handelns in 
den Blick kommen, insofern sie dieses Handeln gehorsam entgegennehmen und so in 
den Genuss der von Jesus gestifteten Heilsgüter kommen“179. 

Dieses Verständnis vom Entstehen der Kirche ist in der katholischen Ekklesiologie 
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962–1965) nicht nur aus dogmatischen, sondern 
auch aus exegetischen Gründen weitgehend aufgegeben worden. Denn in einer völlig un
geschichtlichen Hermeneutik wurde „ein viel späterer Kirchen- und Stiftungsbegriff, der 
seine Plausibilität aus der apologetischen Absicht der Gegenreformation bezog, die ka
tholische Kirche als die einzig wahre Kirche Jesu Christi zu begründen, in das Neue Tes
tament hineingetragen“180. Auch hinsichtlich der berühmten Stelle Mt 16,18, der zufolge 
Jesus Petrus verheißt, auf ihm, dem Felsen, seine Kirche zu bauen, ist man sich in der ka
tholischen Exegese seit längerem „weithin einig, dass hier aller Wahrscheinlichkeit nach 
kein historisches Jesuswort vorliegt“181. Selbst wenn das Wort Jesu historisch wäre, könn
te es nicht als rechtsverbindlich vollzogene Stiftung oder formelle Gründung einer neuen 
Glaubensgemeinschaft verstanden werden, da Jesus nicht die Absicht hatte, eine Son
dergemeinschaft in Israel zu gründen. Vielmehr wollte er ganz Israel erneuern und zum 
Gottesvolk der Endzeit sammeln.182 Bezüglich des Reiches Gottes, das er ihm verkünde
te, könnte er zwischen denen, die „draußen“ sind, und seinen Jüngern, die drinnen sind, 
unterschieden haben und Letztere als die „Kleinen“ bezeichnet haben.183 

Jesu Sammeln bestand insbesondere darin, dass er als Hirte den verlorenen Schafen 
Israels nachging und sich den Randgruppen der Armen, Sünder und Zöllner zuwand
te.184 Zum Zweck, das Reich Gottes zu verkünden und zu heilen und so mit ihm zu sam
meln, berief er die Zwölf als Symbol für Gesamtisrael sowie weitere Jünger und sandte sie 

178 Kehl 269. 
179 Ebd. 270. 
180 Ebd. 
181 Ebd. 271. 
182 Z. B. Mt 12,30. 
183 Mk 4,11; / Mk 9,42. 
184 Mt 2,6; 9,36; / Lk 19,10; Mt 15,24. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

aus.185 Zur endzeitlichen Aufgabe gehörte für ihn auch, die skandalöse „Kluft zwischen 
elitär-religiösen Gruppen einerseits (Pharisäer, Sadduzäer, Qumran-Anhänger, Zeloten 
u. a.) und der Masse des von seinen geistlichen Führern verlassenen, großenteils auch 
materiell verarmten Volkes“ zu überwinden.186 Die endgültige Erneuerung und Samm
lung Israels stand allerdings ganz im Dienst der allumfassenden Gottesherrschaft, in der am 
Ende der Zeit alle Völker zum Festmahl Gottes herbeiströmen würden.187 „Gegen jedes 
selbstgenügsame Auserwählungsbewusstsein stellt Jesus darum die genuine Sendung 
Israels wieder her, nämlich das vermittelnde Zeichen für Gottes universale Segensver
heißung zu sein (vgl. Gen 12,1–3).“188 

Auch wenn Jesus die Kirche weder gestiftet noch als Institution mit festen Ämtern 
gegründet hat, geht sie auf ihn zurück und besteht eine Kontinuität zwischen seiner end
zeitlichen Sammlungsbewegung und ihrer Gestaltwerdung nach Ostern. Denn wie die 
Apostelgeschichte beschreibt, nahmen seine Jünger nach seiner Auferstehung und dem 
Empfang des Heiligen Geistes Elemente seiner Sammlungsbewegung auf, ohne die die 
nachösterliche Gemeinde nicht hätte entstehen können und die daher zur Kirche gehö
ren. 

„Der den Anspruch auf ganz Israel symbolisierende und repräsentierende Zwölferkreis 
wird ergänzt (Apg 1,15–26), die Mission Israels wird schleunigst wiederaufgenommen 
(Apg 2,38–40), das Evangelium wird verkündet, und Wunderzeichen erfolgen (Apg 
3,1–10), die Jesustaufe wird in der Taufe als rettende Versiegelung angesichts des 
nahen Endes, das Abendmahl Jesu als Vorwegnahme des Endzeitmahles bei Gott im 
Herrenmahl übernommen (Apg 2,37–47).“189 

So gesehen „bildet die vorösterliche Sammlungsbewegung Jesu die Vorgeschichte der 
nachösterlichen Kirche“ und darf als deren Grund und Bedingung gelten.190 Jesus hat 
also nicht, so könnte man kurz zusammenfassen, im rechtlichen Sinn die Kirche als In
stitution gestiftet. Vielmehr ist die Kirche daraus hervorgegangen, dass Jesus unter den 
Jüngern und Jüngerinnen Gemeinschaft gestiftet hat191, indem er mit ihnen umhergewan
dert ist und Mahl gehalten hat, sie jeweils zu zweit ausgesandt oder auch seine Mutter 
Maria und den Lieblingsjünger unterm Kreuz geeint hat.192 

Gemäß der Apostelgeschichte haben sich durch die Verkündigung des Evangeliums 
von Jesus Christus anfangs viele Juden in Jerusalem den Jüngern Jesu angeschlossen.193 
Das änderte sich erst mit der Verhaftung des Stephanus, als das Volk die ablehnende Hal
tung seiner Führung übernahm194, sich ein Großteil Jerusalems aus Sicht der Jünger der 

185 Mt 10,5f; Mk 6,6–13; Lk 10,1–12.16. 
186 Kehl 274. 
187 Vgl. Mt 8,11. 
188 Kehl 274. 
189 Wiedenhofer 64. 
190 Ebd. 60. 
191 Bd. 2, Kap. 2.2.2.7. 
192 Lk 10,1–11; / Joh 19,26f. 
193 Apg 2,36; 5,42; / 2,41.47; 4,32. 
194 Apg 6,12. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 53 

endzeitlichen Sammlung verschloss und Juden begannen, Christen zu verfolgen.195 Aus 
dem Teil Israels, der an Jesus Christus glaubte, wurde die Kirche, die sich vom anderen 
Teil Israels trennte und zunehmend auch institutionell abgrenzte. Durch die Taufe zur 
Vergebung der Sünden auf den Namen Jesu, durch Gebetsgottesdienste in den Privat
häusern, durch die Verehrung des bald zum Gericht kommenden Kyrios Jesus, durch das 
gemeinsame Herrenmahl am Sonntag, durch eine eigene Gemeindeleitung und anderes 
mehr entstand die neue Religionsgemeinschaft der Christen. Diese bestand zunächst aus Ju
den, dann aber auch zunehmend aus „Heiden“, das heißt Nichtjuden, die zum Glauben 
an Jesus Christus gekommen waren.196 

Anfänglich (etwa ab 31/32 n. Chr.) bildeten sich einzelne judenchristliche Gemeinden 
vor allem in Judäa, bald aber auch schon (etwa ab 34) heidenchristliche Gemeinden au
ßerhalb Judäas, wie in Antiochia, in der die Jünger von Außenstehenden zum ersten Mal 
„Christen“ genannt wurden.197 Auch wenn die von Paulus einige Jahre später (etwa ab 45) 
gegründeten heidenchristlichen Gemeinden der (Ur-)Gemeinde in Jerusalem, wie man 
der paulinischen Kollekte entnehmen könnte198, zugeordnet gewesen sein sollten, war 
man jedoch von einer einheitlichen Kirchenstruktur noch weit entfernt. 

Obwohl die Kirche als hierarchische Institution nicht von Jesus gegründet worden 
ist, gründet sie doch in ihm und hat ihn daher zu vergegenwärtigen. Seine Verheißung des 
Reiches Gottes ist für sie – im Sinn von Johann Baptist Metz (1928–2019) – „eine ge
fährliche und befreiende Erinnerung“, die „die Glaubenden zwingt, sich ständig selbst 
zu verändern, um dieser Zukunft Rechnung zu tragen“.199 Von ihm als ihrem maßgebli
chen Ursprung her hat sie sich ganz auf das angekommene und immer noch kommen
de Reich Gottes auszurichten, muss ihre Verkündigung und ihre Ordnung ganz auf das 
Wohl und Heil der Menschen bezogen sein. Insbesondere hat Jesus seinem Jüngerkreis 
eingeschärft, nicht die eigene Ehre und Macht zu suchen oder gar zu missbrauchen, son
dern zu dienen.200 Nach diesem Vorbild müssen sich die später notwendig gewordenen 
institutionalisierten Rechts- und Leitungsstrukturen der Kirche zutiefst von allen Herr
schaftsstrukturen unterscheiden, „die nach dem Muster von Lehr- und Schulautoritäten 
oder von patriarchalischen Gesellschaftsordnungen gebaut sind. Jesus hat unmissver
ständlich vor alle nur möglichen kirchlichen Strukturen das Vorzeichen der Brüderlich
keit und Schwesterlichkeit gesetzt.“201 Wahrheit und Glaubwürdigkeit der Kirche hän
gen deshalb entscheidend davon ab, „ob sie sich der ,Gefahr‘ dieser Erinnerung an den 
geschichtlichen Jesus immer von neuem ehrlich aussetzt; ob sie bereit ist, ständig […] 
,umzukehren‘ und sich auf allen Ebenen auf den Weg Jesu zur vollendeten Gemeinschaft 
des Reiches Gottes zu machen“202. 

195 Apg 7,54–8,4. 
196 Vgl. Apg 13,46. 
197 Apg 11,20; vgl. 1 Petr 4,16. 
198 1 Kor 16,1–4; 2 Kor 8,1–5; Röm 15,25–28. 
199 Metz 79. 
200 Mt 20,25–28; 23,5–11; Lk 22,24–27. 
201 Kehl 268. 
202 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Literatur 

Johann Baptist Metz: Glaube in Geschichte und Gesellschaft, 1977. 
Medard Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 1992. 
Siegfried Wiedenhofer: Ekklesiologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogma

tik, Bd. 2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 47–154. 

1.2.2 Die Anfänge der Kirche Gottes 

Die Kirche verdankt sich der Begegnung der Jünger mit dem Auferstandenen und dem 
Wirken des Heiligen Geistes in deren Gemeinschaft (Kap. 1.2.2.1). Zu ihrem Wesens
bestand gehörten sehr früh bekenntnisartige Formulierungen ihres Glaubens sowie die 
Taufe und die Eucharistie (Kap. 1.2.2.2). 

1.2.2.1 Die Begegnung mit dem Auferstandenen und das Wirken 
des Heiligen Geistes als Grund der Ekklesia 

Wenn Jesus Jünger beruft, spricht er sie persönlich und damit als Einzelne an, ruft sie 
aber zugleich in eine Gemeinschaft, nämlich in den Kreis oder die Schar der Jünger. Dieser 
Gemeinschaftscharakter der Jüngerschaft hält sich durch die Ereignisse um sein Sterben 
und Auferstehen in Jerusalem durch. Als Auferstandener erscheint er zwar auch einzel
nen Personen, wie Maria von Magdala und Simon Petrus203, den Berichten in den Evan
gelien zufolge aber vor allem Gruppen. So geht er zwei Frauen, die vom Grab wegeilen, 
entgegen, begleitet zwei Männer auf ihrem Weg nach Emmaus, tritt in die Mitte der Elf 
und diejenigen, die mit ihnen versammelt sind, kommt zu den Jüngern, die aus Furcht vor 
den Juden bei verschlossenen Türen beisammen sind, offenbart sich sieben Jüngern am See 
von Tiberias und erteilt den Elf den Auftrag zu missionieren.204 Auch nach der Aufzäh
lung, die Paulus überliefert, ist der auferweckte Christus neben Einzelnen, wie Kephas, 
Jakobus und Paulus selbst, „fünfhundert Brüdern zugleich“ und später „allen Aposteln“ 
erschienen.205 Auf diese Weise sind die Jüngerinnen und Jünger zwar wiederum jeweils 
persönlich zum Glauben gekommen, wie das besonders eindrucksvoll am „ungläubigen 
Thomas“ geschildert wird206, haben ihren Glauben an den Auferstandenen aber von vorn
herein zusammen erlebt und miteinander geteilt, um ihn dann auch gemeinsam zu be
zeugen und zu verkünden. So werden sie gemäß dem Neuen Testament von Jesus ge
sandt, anderen von ihren Glaubenserfahrungen mit ihm, dem Auferstandenen, zu er
zählen und seine Zeugen zu sein.207 „Dieses glaubende Bezeugen hebt an im Kreis der 
JüngerInnen (Mt 28,7) und zielt über das ganze Volk Israel208 letztlich auf ,alle Völker‘ 

203 Joh 20,14–18; / Lk 24,34. 
204 Mt 28,9–10; vgl. Mk 16,1; / Lk 24,13–32; / Lk 24,33.36; / Joh 20,19; / Joh 21,1–2; / Mt 28,16–20. 
205 1 Kor 15,1–11. 
206 Joh 20,24–29. 
207 Joh 20,21; / vgl. Lk 24,35; / Lk 24,48; Apg 1,8. 
208 Lk 24,47; Apg 1,8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 55 

(Mt 28,19) bis an die ,Grenzen der Erde‘ (Apg 1,8).“209 Der Glaube der Christen ist also von 
vornherein ein gemeinsames Unterfangen, die Jünger kommen miteinander, füreinander 
und für andere zum Glauben. 

Besonders deutlich tritt das Miteinander und Füreinander ihres Glaubens im 
Pfingstereignis hervor, wie es in der Apostelgeschichte beschrieben wird: 

„Als der Tag des Pfingstfestes gekommen war, waren alle zusammen am selben Ort. Da 
kam plötzlich vom Himmel her ein Brausen, wie wenn ein heftiger Sturm daherfährt, 
und erfüllte das ganze Haus, in dem sie saßen. Und es erschienen ihnen Zungen wie 
von Feuer, die sich verteilten; auf jeden von ihnen ließ sich eine nieder. Und alle wurden 
vom Heiligen Geist erfüllt und begannen, in anderen Sprachen zu reden, wie es der 
Geist ihnen eingab.“210 

Gemeinsam empfangen die Jünger Jesu den Heiligen Geist. „Der ursprüngliche Kern der 
Erzählung Apg 2,1–36 besteht wohl darin, dass es in der Versammlung der in Jerusalem 
anwesenden JüngerInnen zu einem ekstatischen Sprachenphänomen (,Glossolalie‘)211, 
zu einem Lobpreis Gottes in unverständlicher Sprache kommt.“212 Dieses unerwartete 
Ereignis der Zungenrede deuten sie als Geisterfahrung und als Erfüllung der Verheißung 
des Joel (3,1–3), der zufolge in der Endzeit nicht nur einzelne Auserwählte des jüdischen 
Volkes, sondern alle den Geist Gottes empfangen würden. So stellt Petrus in der Pfingst
predigt fest: 

„Jetzt geschieht, was durch den Propheten Joel gesagt worden ist: In den letzten Tagen 
wird es geschehen, so spricht Gott: Ich werde von meinem Geist ausgießen über al
les Fleisch. Eure Söhne und eure Töchter werden prophetisch reden, eure jungen Män

ner werden Visionen haben und eure Alten werden Träume haben. Auch über meine 
Knechte und Mägde werde ich von meinem Geist ausgießen in jenen Tagen und sie 
werden prophetisch reden.“213 

Gemäß dem Johannesevangelium haucht Jesus seinen Jüngern bereits bei seinem ersten Er
scheinen als Auferstandener den Heiligen Geist ein, erteilt ihnen die Vollmacht, Sünden zu 
vergeben und sendet sie, wie der Vater ihn gesandt hat, damit sie sein Werk auf Erden 
fortsetzen. Nach der Darstellung des Lukas erscheint der auferstandene Jesus den Jün
gern „40 Tage hindurch“214, wobei die Zahl symbolisch zu verstehen ist215, und spricht zu 
ihnen vom Reich Gottes, bevor er seinen Jüngern bei seiner Himmelfahrt die Geisttaufe 
mit den Worten verheißt: „Johannes hat mit Wasser getauft, ihr aber werdet in weni
gen Tagen mit dem Heiligen Geist getauft werden.“216 Das erfüllt sich dann am Tag des 

209 Kehl 281. 
210 Apg 2,1–4. 
211 Vgl. 1 Kor 12,10.28; 14,2–25. 
212 Kehl 281. 
213 Apg 2,17f. 
214 Apg 1,3. 
215 Vgl. Lk 4,2. 
216 Apg 1,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Pfingstfestes217, dem 50. Tag218 nach Ostern, an dem Juden 50 Tage (also sieben Wochen 
plus einen Tag) nach dem Pessachfest das Erntedankfest Schawuot feiern. 

Beim lukanischen Pfingsten wird am außergewöhnlichen Phänomen der Zungen
rede, das von nun jedoch öfter auftritt219, beziehungsweise am „Brausen“ und an den 
„Zungen wie von Feuer“ sinnlich wahrnehmbar, was nach der theologisch einleuchten
den Konzeption des Johannes schon beim ersten Erscheinen Jesu geschehen ist, dass 
nämlich die Jünger Jesu wirklich am Leben des Auferstandenen teilhaben und von ihm 
den Geist empfangen haben, um ihren Auftrag mit Vollmacht erfüllen zu können. An 
Pfingsten wird durch besondere Zeichen erfahrbar, dass Gott seinen Geist nicht nur ein
zelnen prophetischen Gestalten, sondern seinem ganzen Volk, ja der ganzen Menschheit 
mitgeteilt hat, und dies auf eine endgültige und unwiderrufliche Weise. 

So wenig das Entstehen der Kirche ohne die Sammelbewegung Jesu vorstellbar ist, 
ist sie ohne das besondere Wirken des Heiligen Geistes nach Ostern denkbar. Durch die 
Aussendung des Heiligen Geistes wird die Kirche das, was sie im Wesentlichen ist: die 
geisterfüllte Gemeinschaft derer, die an Jesus Christus als den Auferstandenen glauben. Daher 
sehen viele im Pfingstereignis die eigentliche Geburtsstunde der Kirche. 

Der Apostelgeschichte zufolge ist auch die weitere Entwicklung der Kirche wesentlich 
durch den Heiligen Geist bestimmt. Seiner Ausgießung durch den zur Rechten Gottes er
höhten Jesus Christus verdankt die Kirche ihren Durchbruch an Pfingsten, durch seine 
Hilfe wächst sie in ganz Judäa, Galiläa und Samarien.220 Denn erfüllt von ihm verkündet 
Petrus das Evangelium, in seiner Kraft und mit ihm zusammen sind die Apostel Zeugen 
Jesu und verbreiten so den christlichen Glauben.221 Es ist weitgehend der Heilige Geist, 
der festlegt, wo oder wem das Evangelium verkündet wird, oder auch, wo es nicht ver
kündet werden soll, wie in der Provinz Asien oder in Bithynien.222 

Vor allem aber zeigt der Geist Gottes der Kirche durch Petrus und Paulus zusam
men mit Barnabas, dass auch Heiden (Nichtjuden) Christen werden können und sollen. 
So kommt er auf Kornelius und seine Verwandten und Freunde bereits herab, als Petrus 
ihnen das Evangelium predigt, sie aber noch gar nicht getauft sind.223 Auf diese Weise 
erkennen Petrus und die Seinen: „Gott hat also auch den Heiden die Umkehr zum Le
ben geschenkt.“224 Später gibt der Heilige Geist der Gemeinde von Antiochia ein, Barna
bas und Paulus zu dem Werk auszuwählen, zu dem er sie gerufen hat225, nämlich, wie 
sich herausstellen wird, unter den Heiden zu missionieren. Zunächst ziehen die beiden 
„vom Heiligen Geist ausgesandt“ nach Seleukia hinab und segeln von da nach Zypern, 
um schließlich in Salamis das Wort Gottes in den Synagogen der Juden zu verkünden.226 

217 Apg 2,1. 
218 Pentekoste hemera. 
219 Vgl. Apg 10,46; 19,6; 1 Kor 12–14. 
220 Apg 2,33; / 2,4; / 9,31. 
221 Apg 4,8; / 1,8; 5,32. 
222 Apg 8,39; 10,19; vgl. 11,12; / 16,6–7. 
223 Apg 10,44; vgl. 11,15. 
224 Apg 11,18. 
225 Apg 13,2. 
226 Apg 13,4–5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 57 

Als sie nach anfänglichem Erfolg in Antiochia von eifersüchtigen Juden abgelehnt wer
den, erklären sie freimütig: „Euch [den Juden] musste das Wort Gottes zuerst verkündet 
werden. Da ihr es aber zurückstoßt und euch selbst des ewigen Lebens für unwürdig er
achtet, siehe, so wenden wir uns jetzt an die Heiden.“227 Daraufhin freuen sich die Hei
den. 

Als bei der Versammlung der Apostel und der Ältesten mit der Gemeinde, dem soge
nannten „Apostelkonzil“, die Heidenmission bestätigt und beschlossen wird, den Heiden 
„keine weitere Last aufzuerlegen“, gilt diese kirchliche Entscheidung als vom Heiligen 
Geist gewirkt, wie die Formulierung am Ende des Briefes an die Christen in Antiochia 
verrät: „Wir und der Heilige Geist haben beschlossen […]“.228 

Schließlich spielt der Heilige Geist, durch den bereits die Apostel von Jesus erwählt 
worden sind229, eine wesentliche Rolle bei der Einsetzung in kirchliche Ämter. Als Diakone 
werden (nur) Männer „voll Geist“ gewählt, und von den Bischöfen heißt es, der Heilige 
Geist selbst habe sie „zu Vorstehern bestellt“, damit sie „als Hirten für die Kirche des 
Herrn“ sorgen.230 Für Lukas werden die Wege und Geschicke der frühen Christen vom 
Heiligen Geist gelenkt. Er ist für ihn der eigentlich Handelnde in der Anfangsphase der 
Kirche. 

Dank der Eingebungen des Heiligen Geistes kam es in der Anfangszeit der Kirche im
mer wieder zu großen Aufbrüchen. Angetrieben vom Geist haben Jünger das Evangelium in 
Jerusalem, Palästina und weiteren Gebieten verkündet. Geführt vom Geist haben Petrus 
und Paulus es gewagt, das Evangelium auch „Heiden“ zu predigen und sie in die Kirche 
aufzunehmen. Ermutigt vom Geist hat Paulus das Evangelium nach Europa gebracht. 
Hätten die frühen Christen nicht den Mut gehabt, sich in einem schmerzhaften Prozess 
von einem Teil Israels zu trennen und die rein jüdische Tradition zu überschreiten, wäre 
ihre Gemeinschaft vermutlich eine jüdische Sekte geblieben, die sich niemals als eige
ne Religionsgemeinschaft hätte etablieren und in Europa und der Welt hätte ausbreiten 
können. An diesen Anfang sollte sich die Kirche immer wieder erinnern. Das Wagnis zu 
Neuem ist ihr in die Wiege gelegt. Wo sie nur noch versucht, am Tradierten festzuhalten, 
und aufhört, für das beunruhigende Wirken des Heiligen Geistes offen zu sein, um in 
seiner Kraft neue Herausforderungen von außen anzunehmen und sich selbst zu erneu
ern, hört sie auf, geisterfüllte Kirche und damit wahre Kirche Jesu Christi zu sein. 

Die geisterfüllte Gemeinschaft der Christusgläubigen verstand und bezeichnete sich 
selbst als Ekklesia, als Versammlung des Volkes, wie sie im politischen Zusammenhang 
aus Städten Griechenlands und im religiösen Zusammenhang aus dem Judentum be
kannt war. Der Begriff lehnte sich an den hebräischen Ausdruck ḳahal an und war dop
peldeutig, ohne dass sich die Bedeutungen gegenseitig ausgeschlossen hätten. Er stand 
einerseits in Verbindung mit „Israel“ für die auserwählte Schar der von Gott endzeitlich 
Gesammelten insgesamt231 und andererseits für die an einem Ort gottesdienstlich ver
einte Gemeindeversammlung. Dementsprechend stand das Wort „Ekklesia“, das in sei

227 Apg 13,46 (siehe Abschnitt 13,42–48). 
228 Apg 15,28. 
229 Apg 1,3. 
230 Apg 6,3; vgl.6,5; / 20,28. 
231 Z. B. Dtn 31,30. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

nem spezifisch christlichen Gebrauch im Umkreis der Jerusalemer Gemeinde aufgekom
men sein dürfte232, einerseits für die ganze Gemeinschaft der an Christus Glaubenden233, 
andererseits bei Paulus für die konkrete Gemeinde vor Ort, für die Kirche einer ganzen Regi
on oder für einzelne Hausgemeinden.234 Dabei setzte Paulus beim hellenistisch geprägten 
Vorverständnis seiner Leser an, für die das Wort vornehmlich die konkrete Versamm
lung einer Polis oder einer Gemeinde bedeutete und nicht so sehr, wie im Judentum, das 
Volk Gottes als ganzes. „Von diesem neutestamentlichen Befund her braucht darum auch 
kein systematischer Gegensatz konstruiert zu werden zwischen einer gesamtkirchlichen 
und einer ortskirchlichen Verwendung des Begriffs Ekklesia. Die eine greift eben stärker 
die Jerusalemer und in den Deuteropaulinen235 rezipierte Vorstellung von der einen, alle 
Gläubigen umgreifenden Kirche Gottes auf; die andere mehr das paulinische Konzept, 
wonach die einzelne konkrete Versammlung der Glaubenden im Vollsinn Kirche Gottes 
ist.“236 

1.2.2.2 Bekenntnisartige Formulierungen, Taufe und Eucharistie 
Der Heilige Geist eint alle Christen. Alle sind durch ihn im Tiefsten miteinander verbun
den. Aber sie sind nicht nur durch den einen Geist, sondern auch durch den einen Herrn, 
den einen Glauben, die eine Taufe und den einen Gott und Vater aller eins.237 Im gemeinsa
men Glauben an die Kernbotschaft, in der gemeinsamen Taufe und in der gemeinsamen 
Feier der Eucharistie kommt bei aller sonstigen Verschiedenheit und Gegensätzlichkeit 
die geistgewirkte Einheit der Christen zum Ausdruck. 

Das Bekenntnis zum einen Herrn und entsprechende Spitzensätze waren für das Ent
stehen der Kirche von großer Bedeutung. Hervorzuheben sind hier bekenntnisartige Aus
drücke wie: „Jesus –der Herr“, „Jesus – der Christus [= Messias]“ und „Jesus – der Sohn 
Gottes“238, aber auch die bekenntnisartige Aussage, „dass Gott Jesus von den Toten auf
erweckt hat“ sowie das älteste Auferstehungskerygma und die älteste Abendmahlsüberlie
ferung.239 Bei solchen Spitzenausdrücken und -sätzen handelte es sich um individuel
le Formulierungen, die zentrale Inhalte des christlichen Glaubens zusammenstellten, 
nicht aber um Bekenntnisformeln im Sinn von allgemein verbreiteten, feststehenden 
Wendungen. Ihr Glaubensinhalt, wie er zum Beispiel auch in den Predigten des Petrus 
und des Stephanus in der Apostelgeschichte enthalten ist, diente aber bereits dazu, das 
Christliche in Lehre und Praxis zu beurteilen und von anderen, insbesondere gnosti
schen Richtungen abzugrenzen.240 

Neben bekenntnisartigen Formulierungen vereinte Christen die Taufe. Die ersten 
Jünger waren offenbar noch nicht auf den Namen Jesu getauft, verbanden aber seit der 

232 Vgl. Apg 8,1–3. 
233 Vgl. 1 Kor 15,9; Gal 1,13; Phil 3,6. 
234 Z. B. 1 Thess 1,1; 1 Kor 1,1; 2 Kor 1,1; / z. B. in Asien 1 Kor 16,19; in Galatien 1 Kor 16,1; in Judäa 1 Thess 

2,14; / Röm 16,5; Phlm 2. 
235 Eph und Kol. 
236 Kehl 286. 
237 Eph 4,4–6. 
238 Röm 10,9; / Apg 2,36; vgl. Lk 2,11; / Röm 1,3. 
239 Röm 10,9; vgl. Apg 2,32; / 1 Kor 15,3–5; / 1 Kor 11,23–25. 
240 Apg 2,14–36; 3,12–26; 7,1–53. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 59 

Geistsendung an Pfingsten die Verkündigung des auferstandenen Jesus mit der Taufe 
auf seinen Namen. Als Juden Petrus nach seiner Predigt im Herzen bewegt fragten, 
was sie tun sollten, antwortet er gemäß der Apostelgeschichte: „Kehrt um und jeder 
von euch lasse sich auf den Namen Jesu Christi taufen zur Vergebung eurer Sünden; 
dann werdet ihr die Gabe des Heiligen Geistes empfangen.“241 Schon in seinen frühen 
Briefen ging Paulus von der allgemeinen Taufpraxis wie selbstverständlich aus, wenn 
er schreibt: „Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus angezo
gen.“242 Er selbst hatte sich sogleich nach seiner Bekehrung taufen lassen und hatte 
selbst andere getauft.243 Die ersten Christen ließen sich taufen, weil sie damit ihrem 
Vorbild Jesus Christus folgen wollten. Und sie tauften in der Überzeugung, damit im 
Auftrag des Auferstandenen zu handeln, wie aus dem nachösterlichen Taufbefehl im 
Matthäusevangelium hervorgeht, bei dem Jesus spricht: 

„Mir ist alle Vollmacht gegeben im Himmel und auf der Erde. Darum geht und macht 
alle Völker zu meinen Jüngern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und 
des Heiligen Geistes und lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten habe. Und 
siehe, ich bin mit euch alle Tage bis zum Ende der Welt.“244 

Die Taufe trug wesentlich zur Bildung christlicher Gemeinden bei. Dabei scheinen die 
Taufformeln zunächst variiert zu haben. Während in der Apostelgeschichte von der Taufe 
„auf den“ oder „im Namen Jesu Christi“ die Rede ist245, ist bei Paulus von der Taufe „auf 
Christus Jesus“ oder einfach „auf Christus“ zu lesen.246 In jedem Fall wurde später die 
eingliedrige Formel „auf den Namen Jesu“ zur trinitarischen Formel „auf den Namen des 
Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes“ weiterentwickelt. Sie kommt im Neuen 
Testament allerdings nur das eine Mal beim Taufbefehl vor.247 

Nicht nur einzelne Personen, sondern auch ganze Hausgemeinschaften bekehrten 
sich und wurden getauft.248 Das entsprach damals der stark ausgeprägten Solidarität 
des Familienverbandes. Ob im Zuge dessen auch Kinder getauft wurden, ist unsicher. 

Gemäß der Apostelgeschichte ging der Taufe das aufsehenerregende Pfingstereignis 
und die Verkündigung des Evangeliums voraus. Die Angesprochenen zeigten sich vom 
Wirken des Geistes und von der Botschaft betroffen. Sie hörten den Ruf zu Umkehr und 
Taufe und ließen sich darauf ein.249 Diese Momente finden sich in allen Taufberichten der 
Apostelgeschichte: ein die Menschen bewegendes geistgewirktes Geschehen, Verkündi
gung des Evangeliums, glaubende Annahme und Taufe.250 „Die Reihenfolge Verkündi
gung – Annahme – Taufe ist auch in den Taufbefehlperikopen Mk 16,16 und Mt 28,19 zu 

241 Apg 2,38. 
242 Gal 3,27; vgl. 1 Kor 12,13. 
243 Apg 9,18; / 1 Kor 1,13–17. 
244 Mt 28,18–20. 
245 Apg 2,38; 10,48; vgl. 19,5. 
246 Röm 6,3; / Gal 3,27. 
247 Mt 28,19. 
248 Z. B. Apg 8,26–40; 9,18; vgl. 22,16; / z. B. Apg 16,15; 18,8; 1 Kor 1,16; vgl. 16,15. 
249 Apg 2,37–41. 
250 Apg 8,4–13; 8,26–40; 9,1–1; 10,44–48; vgl. auch 22,3–16. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

erkennen. So ist die Taufe Zeichen des Glaubens und der Umkehrbereitschaft.“251 Die 
Taufe setzt den Glauben aber nicht nur voraus, sie kann und soll zugleich der Anfang 
eines vertieften Glaubenslebens sein.252 

Wer sich auf den Namen Jesu Christi taufen lässt, übereignet sich Christus. Er kehrt 
zu ihm um und wächst mit seinem Schicksal des Todes und der Auferstehung zusam
men.253 Ihm sind die Sünden vergeben und er empfängt den Heiligen Geist.254 Obwohl 
neutestamentlich die Taufe und das Wirken des Geistes eng zusammengehören, sind 
sie keineswegs deckungsgleich. „Nach dem Pfingstbericht entsteht die Kirche durch die 
Herabkunft des Geistes an Pfingsten, welche erst die Taufe begründet. Damit ist von 
vornherein eine Priorität des Geistwirkens vor dem sakramentalen Handeln der Kirche an
gedeutet.“255 Je nachdem können Missionare nur noch das sakramental einholen, was 
der Geist schon vorher geschaffen hat.256 „Das unverfügbar überraschende Wirken des 
Geistes“ ist „nicht an das Sakrament der Taufe gebunden.“257 Umgekehrt gibt es auch den 
Fall, dass Getaufte den Geist überhaupt noch nicht empfangen haben.258 Ferner bedeu
tet selbst die Geistverleihung durch die Taufe noch keinen sicheren Besitz. Zwar entsteht 
durch den in der Taufe geschenkten Geist Gemeinde als geschwisterlich-solidarische Ge
meinschaft, in der alle alles miteinander teilen und ein Herz und eine Seele sind.259 Aber 
das schließt geistwidriges Verhalten in der Gemeinde keineswegs aus.260 Weder ist der 
Geist nur dort, wo die Kirche mit ihren Sakramenten wirkt, noch wirkt der Geist schon 
allein dadurch, dass das Sakrament vollzogen wird. 

Für Paulus hebt die Taufe alle gesellschaftlichen Schranken auf, etwa die zwischen 
Sklaven und Freien, zwischen Männern und Frauen.261 Durch die eine Taufe sind alle 
fundamental gleich, auch wenn sie in der Gemeinde verschiedene Aufgaben erfüllen.262 
Während die Apostelgeschichte vor allem beschreibt, wie Geist und Taufe ein neues Ge
meinschaftsleben entstehen lassen, zielt das Johannesevangelium stärker darauf ab, dass 
sie dem Einzelnen neues Leben schenken. Wer „aus dem Geist geboren ist“ und „glaubt“, 
für den beginnt ein neues, ewiges Leben.263 „Wenn jemand [jedoch] nicht aus dem Was
ser und dem Geist geboren wird, kann er das Reich Gottes nicht sehen.“264 Für ihn wird 
das neue Leben noch nicht anheben. Ganz ähnlich heißt es im Titusbrief, dass „durch 
das Bad der Wiedergeburt [= Taufe] und die Erneuerung im Heiligen Geist“ Christen die 
Rettung durch Jesus Christus und das ewige Leben zuteilwird.265 

251 Nocke 234. 
252 Vgl. Röm 6,1–14; 1 Kor 6,11; 1 Petr 3,21. 
253 Röm 6,3–5.8.13. 
254 Apg 2,38. 
255 Nocke 236f (H. d. V.). 
256 Vgl. Apg 10,44. 
257 Nocke 237. 
258 Apg 8,16. 
259 Apg 2,4.44-47; 4,32–35. 
260 Apg 5,3; vgl. 8,18–24. 
261 Gal 3,27, 
262 Gal 4,4–6. 
263 Vgl. Joh 3,8.15. 
264 Joh 3,5. 
265 Tit 3,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 61 

Für Lukas macht neben der Lehre der Apostel, der Gütergemeinschaft und dem Ge
bet insbesondere das Brechen des Brotes das Leben der jungen Gemeinde aus. So schreibt 
er nach der Pfingstpredigt des Petrus über die ersten Christen: 

„Und alle, die glaubten, waren an demselben Ort und hatten alles gemeinsam. Sie ver
kauften Hab und Gut und teilten davon allen zu, jedem so viel, wie er nötig hatte. Tag 
für Tag verharrten sie einmütig im Tempel, brachen in ihren Häusern das Brot und hiel
ten miteinander Mahl in Freude und Lauterkeit des Herzens.“266 

Auch wenn die Schilderung der Jerusalemer Urgemeinde insgesamt idealisiert sein dürf
te, gilt als sicher, dass christliche Gemeinden schon sehr früh die Mahlpraxis Jesu aufge
nommen und mit deutlichem Bezug auf sein letztes Abendmahl das „Mahl des Herrn“ oder, 
wie Lukas formuliert, das „Brechen des Brotes“ gefeiert haben.267 Den Rahmen des eu
charistischen Mahles bildete die Gemeindeversammlung am Abend des ersten Wochenta
ges, also am Sonntag als Tag der Auferstehung des Herrn.268 Zu ihr gehörten „Gesprä
che über das Gemeindeleben, insbesondere die Sorge für die Bedürftigen, Elemente der 
Wortverkündigung (die Christusanamnese, Psalmen- und Hymnengesang, charismati
sche Rede und deren Auslegung, Belehrungen u. ä.) und ein Abendessen“269. In diesem 
Zusammenhang wurde das Brot geteilt und der Becher gereicht, dazu wurden die deu
tenden Worte, Leib und Blut Christi zu sein, gesprochen. 

Das Herrenmahl diente, wie Paulus betont, dem Zusammenkommen.270 Es muss 
dem „Leib des Herrn“ entsprechen, um den es in der Feier geht. Gemeint sind mit die
sem Leib bei Paulus sowohl Brot und Wein, die gegessen und getrunken werden und den 
Leib Jesu Christi symbolisieren, als auch das Mahlgeschehen als Ganzes, in dem die Le
benshingabe Jesu (sein „Tod“) vergegenwärtigt werden soll, sowie die Gemeinde selbst, die 
später Leib Christi genannt wird.271 Indem Christen den Segen über den Kelch sprechen, 
aus dem sie anschließend trinken, haben sie teil am Blut Christi, und indem sie das Brot 
brechen, das sie dann essen, haben sie teil am Leib Christi; so werden sie selbst ein Leib, 
wie Paulus vorher schreibt.272 Schon hier sind im Bild vom Leib Christi die drei Ebenen 
verschränkt: das eucharistische Brot, das Brechen des Brotes und die Gemeinde („wir 
viele“). 

Sprachen Christen beim Mahl über den Kelch das Deutewort vom „Blut des Bun
des“273, erinnerten sie sich an den Bund, den Gott am Sinai mit seinem Volk durch das 
Blut der geschlachteten Tiere geschlossen hatte, und seine jährliche Feier im Jerusalemer 
Tempelkult.274 Damit standen sie in der priesterlichen Tradition. Christus hatte, wie ein 

266 Apg 2,44–47. 
267 1 Kor 11,20; / Apg 2,42.46; 20,7.11; vgl. Lk 24,30.35. 
268 Vgl. Apg 20,7; auch Joh 20,19.26; 1 Kor 16,2. 
269 Nocke 275. 
270 1 Kor 11,17.18.20.33.34. 
271 1 Kor 11,24; / 1 Kor 11,26; / 1 Kor 12,27. 
272 1 Kor 10,16f. 
273 Mk 14,24; Mt 26,28. 
274 Ex 24,8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Opfertier, sein Blut „für viele vergossen“. Sprachen Christen über den Becher das Deute
wort vom „Neuen Bund“275, griffen sie die prophetisch-eschatologische Tradition auf. Ihr zu
folge würden Gott und Mensch nicht durch priesterlich-kultische Vermittlung, sondern 
durch eine innere Umwandlung des Menschen miteinander verbunden, indem Gott ih
nen ein neues Herz geben würde.276 Die Teilhabe an der Lebenshingabe Jesu verwandelt 
die Christen selbst oder sollte sie verwandeln. Sooft sie das Brot essen und den Becher 
trinken, verkünden sie den Tod, das heißt die Lebenshingabe Jesu, und werden selbst in 
die Bewegung der Liebe und Ganzhingabe Jesu hineingezogen.277 

Bei der Mahlfeier erinnerten sich Christen daran, dass der gekreuzigte Jesus auferstan
den war, und konnten erfahren, dass er als Auferstandener und Erhöhter in ihrer Ge
meinschaft zugegen war.278 Die Feier der Eucharistie war „das realisierende Gedächtnis 
der Auferstehung des Gekreuzigten“279. In ihr nahmen Christen aber auch das künftige 
Mahl im Reich Gottes vorweg.280 Wie der liturgische Ruf „Maranatha!“281 von Gegenwart 
(„Unser Herr ist gekommen“) und Zukunft („Unser Herr, komm!“) geprägt war, war und 
ist es auch die Eucharistie: In ihr „kommt“ der gekreuzigte und auferstandene Christus, 
wird seine Lebensgeschichte gegenwärtig; und gleichzeitig verweist sie auf sein Kom
men an „jenem Tag“.282 

Matthäus verbindet als einziger ausdrücklich mit dem Abendmahl die Vergebung der 
Sünden. Bei ihm sagt Jesus: „Das ist mein Blut des Bundes, das für viele vergossen wird 
zur Vergebung der Sünden.“283 Die Gemeinde, die Mahl feiert, ist für ihn der Ort der Ver
gebung. Bei der Eucharistiefeier können die Gläubigen erfahren, durch Christus in den 
Bund mit Gott unverbrüchlich aufgenommen zu sein, mit Gott und den Mitmenschen 
versöhnt zu sein, für immer zur Gemeinschaft zu gehören. 

In der Brotrede bei Johannes hat die Metapher von „Essen“ und „Trinken“ hingegen ei
ne doppelte Bedeutung.284 Zunächst sagt Jesus von sich: „Ich bin das Brot des Lebens; wer 
zu mir kommt, wird nie mehr hungern, und wer an mich glaubt, wird nie mehr Durst ha
ben.“285 Er ist das wahre Brot vom Himmel, das der Vater den Menschen gegeben hat286, 
damit „jeder, der den Sohn sieht und an ihn glaubt, das ewige Leben hat“287. Vom „Brot 
des Lebens“ essen288, heißt also an Jesus Christus glauben, aus der Gemeinschaft mit ihm 
leben, noch nicht die Eucharistie feiern. 

275 1 Kor 11,25; Lk 22,20. 
276 Vgl. Jer 31,33f. 
277 Vgl. 1 Kor 11,26. 
278 Vgl. Lk 24,30. 
279 Nocke 279. 
280 Vgl. 1 Kor 11,26; Lk 22,15–18.30. 
281 1 Kor 16,22; vgl. Offb 22,20. 
282 Mt 26,29. 
283 Mt 26,28. 
284 Joh 6,22–58. 
285 Joh 6,35. 
286 Joh 6,32. 
287 Joh 6,40. 
288 Joh 6,35.48; vgl. 6,33.51. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 63 

Im Hintergrund steht dabei für den Evangelisten aber bereits das Bild des eucharis
tischen Essens und Trinkens, um das es im zweiten Teil der Brotrede geht. Mit der inni
gen Christusgemeinschaft verbinden sich nun die massiv klingenden Vokabeln „mein 
Fleisch“ und „mein Blut“. So sagt Jesus: „Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt, der 
bleibt in mir und ich bleibe in ihm. Wie mich der lebendige Vater gesandt hat und wie 
ich durch den Vater lebe, so wird jeder, der mich isst, durch mich leben.“289 

Neben dem personalen Glauben und der sakramentalen Feier taucht bei Johannes 
in den Abschiedsreden noch ein dritter Aspekt der Verbundenheit mit Christus auf. Hier 
hängt die Christusgemeinschaft am Halten des Liebesgebotes, das heißt an der Liebe zu 
Christus, wie sie konkret in der Liebe gegenüber dem Nächsten praktiziert wird.290 „Der 
logische Zusammenhang zwischen den drei Realisierungen der Christusgemeinschaft 
(Glauben, Mahlhalten, Lieben) wird deutlich, wenn man an die antidoketische Spitze des 
Johannesevangeliums denkt.“291 Da der Logos selbst nicht bloß scheinbar Mensch, son
dern wirklich menschliches „Fleisch“292, menschliche Wirklichkeit auch in ihrer körper
lich-materiellen Dimension geworden ist, kann die Gemeinschaft mit Gott beziehungs
weise mit dem göttlichen Logos nicht „in einem vergeistigten, geschichtslosen, die so
zialen Beziehungen ignorierenden Glauben“ gefunden werden.293 Der Glaube, der das 
Erscheinen Gottes im „Fleisch“ der Menschheit bis zum blutigen Tod am Kreuz ernst 
nimmt, und die Liebe, die sich bis zum Letzten für die Brüder und Schwestern einsetzt, 
wird zeichenhaft in der eucharistischen Mahlgemeinschaft dargestellt, in der die Gläu
bigen das Fleisch und Blut des Menschensohnes zu sich nehmen.294 „Zeichenhaft“ heißt, 
dass Christen in der Eucharistie nicht wirklich das Fleisch Jesu essen und das Blut Jesu 
trinken, sondern am Leben des leiblich auferstandenen Herrn Jesus Christus wahrhaft 
Anteil haben. So stiftet die Eucharistie, die Glaubende feiern, Gemeinschaft mit Christus 
und Gemeinschaft untereinander. 

Bereits zu Beginn des 2. Jahrhunderts wurde die Eucharistiefeier von den üblichen 
Gemeindemählern getrennt und auf den Sonntagmorgen gelegt. „Durch die Verbindung 
mit einem Wortgottesdienst und durch die starke Betonung des Tischgebetes (= Hoch
gebet)“ bekam die Feier „die Gestalt eines kultisch stilisierten Mahles“: Nicht gemeinsa
mes Essen und Trinken, sondern gemeinsamer Dank an Gott für die Speisen und für die 
gewährte Teilhabe an Leib und Leben des Auferstandenen standen von nun an im Vor
dergrund.295 Die eucharistische Mahlgemeinschaft wurde zum Zeichen der Einheit und 
Identität der Kirche Jesu Christi. 

289 Joh 6,56f. 
290 Joh 13,34f; 14,21; 15,10.12; 1 Joh 3,23; 4,16. 
291 Nocke 282. 
292 Joh 1,14. 
293 Nocke 282. 
294 Joh 6,53. 
295 Kehl 289. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Literatur 

Franz-Josef Nocke: Spezielle Sakramentenlehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der 
Dogmatik, Bd. 2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 226–376. 

1.2.3 Neutestamentliche Bilder für die Kirche 

Das Neue Testament „bietet zwar eine gemeinsame Grundperspektive, was die Frage 
nach Entstehung und Wesen der Kirche betrifft, aber keine einheitliche Ekklesiologie“, 
das heißt keine einheitliche Lehre von der Kirche.296 Die Frage, was Kirche ist, wurde in 
einzelnen Gemeinden – den unterschiedlichen Situationen, Bedingungen, Zielsetzun
gen und praktischen Interessen entsprechend – sehr unterschiedlich beantwortet. So 
stehen verschiedene Kirchenbilder, Kirchentheologien und Kirchenordnungsmodelle im 
neutestamentlichen Kanon nebeneinander, ohne dass eines der Bilder oder Modelle iso
liert oder verabsolutiert werden sollte. Nur drei besonders bedeutsame Bilder werden 
hier vorgestellt: Kirche als Bau Gottes (Kap. 1.2.3.1), als Leib Christi (Kap. 1.2.3.2) und als 
Volk Gottes (Kap. 1.2.3.3). 

Literatur 

Siegfried Wiedenhofer: Ekklesiologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogma
tik, Bd. 2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 47–154. 

1.2.3.1 Bau Gottes 
Sehr alt und weit verbreitet ist das Bild vom Bau Gottes zur Bezeichnung christlicher Ge
meinden. Es entspricht der Vorstellung, die die Gemeinde von Qumran von sich als Tem
pel Gottes hatte. So schreibt Paulus schon im Galaterbrief, „die Angesehenen“ hätten 
beim Apostelkonzil in Jerusalem gesehen, dass ihm das Evangelium für die Unbeschnit
tenen anvertraut ist wie dem Petrus für die Beschnittenen, und ihm Gott die Wirksam
keit zum Dienst unter den Heiden verliehen hat wie dem Petrus die Wirksamkeit zum 
Aposteldienst unter den Juden.297 Zu den Angesehenen zählt er dabei Jakobus, Kephas 
und Johannes, die als „Säulen“ der Gemeinde gelten, was auf das Verständnis der Ge
meinde als Tempel Gottes hinweist.298 Auch in Mt 16,18 wird die Kirche (griech. Ekklesia) 
Jesu als ein Bauwerk aufgefasst, bei dem Petrus (Petros) im Zusammenhang seines Messi
asbekenntnisses (16,16) als Felsgrund (Petra) dient. Die Urgemeinde in Jerusalem betrach
tete sich selbst offensichtlich als einen von Gott gegründeten Bau, dessen Bestand durch 
Persönlichkeiten gesichert war, die von Christus selbst berufen waren. 

296 Wiedenhofer 71. 
297 Gal 2,7f. 
298 Gal 2,9; vgl. Offb 3,12. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 65 

Paulus hält die Gemeinde für Gottes Tempel, weil der Geist in ihr beziehungsweise 
ihren Mitgliedern wohnt.299 Deshalb ist in ihr, wenn sie sich versammelt, Gott selbst ge
genwärtig, sodass auch Ungläubige oder Unkundige bekennen müssen: „Wahrhaftig, Gott 
ist bei euch!“300 Christen können von sich sagen, der „Tempel des lebendigen Gottes“ zu 
sein, weil Gott selbst, gemäß der alttestamentlichen Bundesformel aus Ezechiel301, ange
kündigt hat, unter den Gläubigen zu wohnen und mit ihnen zu gehen, sodass er ihr Gott 
und sie sein Volk sein werden.302 Während Paulus jedoch in der christlichen Gemeinde 
schon den fertigen Tempel Gottes sieht, hebt der Epheserbrief hervor, dass die Kirche als 
Tempel erst im Wachstum begriffen ist, wobei Christus ihren Eckstein bildet: 

„Ihr seid auf das Fundament der Apostel und Propheten gebaut; der Eckstein ist Chris
tus selbst. In ihm wird der ganze Bau zusammengehalten und wächst zu einem heili
gen Tempel im Herrn. Durch ihn werdet auch ihr zu einer Wohnung Gottes im Geist 
miterbaut.“303 

Auch in 1 Petr 2,4–6 wird Jesus Christus als „Eckstein“ gekennzeichnet. Auf ihm, als „dem 
lebendigen Stein, der von den Menschen verworfen, aber von Gott auserwählt und geehrt 
worden ist“, sollen sich die Gläubigen „als lebendige Steine zu einem geistlichen Haus 
aufbauen lassen, zu einer heiligen Priesterschaft, um durch Jesus Christus geistliche Op
fer darzubringen, die Gott gefallen“. In dem Maß, in dem die Kirche wahrhaft in Jesus 
Christus ihren Grund hat, ist sie eine königliche Priesterschaft.304 

Gemäß 1 Tim 3,15 ist die Kirche als Haus Gottes trotz ihres institutionellen Charakters 
nicht einfach starres Gebäude, sondern „Kirche des lebendigen Gottes“, der immer neu 
in ihr und durch sie in der Welt wirkt. Als solche ist sie dann auch „Säule und Funda
ment der Wahrheit“. Aus der Glaubenswahrheit, dass der lebendige Gott das Heil aller 
Menschen will und der Retter aller Menschen ist, gewinnt sie ihre Festigkeit und Uner
schütterlichkeit.305 Diese Wahrheit des Evangeliums hat sie immer neu zu verkündigen. 

Die Kirche wird zu guter Letzt auch als Haus Christi angesehen, da Christus als Sohn 
Gottes, wie der Hebräerbrief bemerkt, über die Kirche als Haus Gottes gesetzt ist.306 Die 
Kirche ist dann sein Haus, wenn die Gläubigen an ihrer Zuversicht und Hoffnung, derer 
sie sich rühmen, festhalten. 

1.2.3.2 Leib Christi 
Für Paulus, der sich zum Heidenapostel berufen weiß307, ist Grundlage allen kirchlichen 
Lebens das Sein in Christus. Damit ist „eine überaus enge und heilvolle Gemeinschaft je

299 1 Kor 3,16; vgl. 6,19. 
300 1 Kor 14,25. 
301 Ez 37,27. 
302 2 Kor 6,16; vgl. Offb 21,3. 
303 Eph 2,20–22. 
304 1 Petr 2,9. 
305 1 Tim 4,10. 
306 Hebr 3,6. 
307 Gal 1,16; 2,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

des einzelnen Christen und daher auch aller gemeinsam mit Christus“ gemeint.308 Je
der Christ ist in Christus, und Christus ist in ihm.309 In alttestamentlichen und jüdischen 
Traditionen ging es beim „Sein in Gott“ immer „entweder um Gottes Kraft und Macht, 
,in‘ der man existierte oder handelte, oder um Gottes Gesetz und Weisung als die Norm 
des Lebens, an der man sich orientierte“310. Dementsprechend soll das „Sein in Christus“ 
ausdrücken, dass Christus der Ursprung aller heilvollen Kraft ist. 

Jeder Christ hat laut Paulus aufgrund der Taufe als Mitsterben oder durch den Süh
netod Jesu Anteil am Sterben Jesu Christi und durch die Teilhabe am Geist der Auferwe
ckung Anteil an der Auferstehung Jesu Christi.311 Dadurch kann er Christus als Macht oder 
Kraft Gottes erfahren, kann Gott ihn umgestalten. Wer Christus infolge der Taufe „an
gezogen“ hat312, gehört zu ihm. Er kann und soll ihm ähnlich werden. Da alle Christen an 
der einen Person Jesu Christi teilhaben und mit ein und demselben Geist, nämlich sei
nem Geist, getränkt sind, sind sie untereinander so verbunden, dass jeder Unterschied, 
der sie voneinander trennen könnte, unerheblich ist – so etwa der Unterschied zwischen 
Juden und Griechen, Sklaven und Freien oder Männern und Frauen.313 In-Christus-sein 
heißt demnach für Christen, sich immer mehr vom Geist Christi inspirieren zu lassen, 
immer mehr die Einheit mit Christus und untereinander zu realisieren. 

In Mahnreden an die Korinther und Römer verwendet Paulus das Bild vom Leib Chris
ti für die christliche Ortsgemeinde.314 Wie der Leib des Menschen aus vielen verschiede
nen Gliedern besteht, so sind die vielen verschiedenen Mitglieder der Gemeinde „Leib Chris
ti“ beziehungsweise „ein Leib in Christus“.315 Jeder einzelne Christ ist ein Glied am Leib 
Christi. Als Glieder des einen Leibes gehören die einzelnen Christen zueinander. 

Mit dem Bild vom Leib Christi, das für die Einheit in Vielheit und Verschiedenheit von 
Christen steht, hebt Paulus im Brief an die Korinther vor allem auf die grundsätzliche 
Gleichwertigkeit aller einzelnen Glieder ab. Wie am Leib des Menschen alle Glieder einan
der brauchen, weshalb auch die schwächer scheinenden Glieder nicht weniger wichtig 
sind als die anderen, sind alle Glieder am Leib Christi gleichermaßen wichtig. Weil dem 
nicht so zu sein scheint, betont Paulus, dass gerade die benachteiligten und für weniger 
edel gehaltenen Glieder unentbehrlich sind und von Gott geehrt werden. Zu dieser Mah
nung sieht er sich veranlasst, weil es unter den Korinthern zu unwürdigem Verhalten bei 
der Feier des Herrenmahls gekommen war. Während die einen bereits vorab reichlich zu 
essen und zu trinken pflegten, hungerten die anderen, die nichts hatten. Unwürdig emp
fängt daher den Leib Christi, wie er beim Herrenmahl durch das Brot und den Kelch 
symbolisiert ist, wer Arme und Schwächere oder schwächer Scheinende geringachtet und nicht 
bereit ist, mit ihnen gemeinschaftlich zu teilen. Die Gemeinde als Leib Christi entspricht 
dem Leib der Person Christi nur, wenn gerade die armen und weniger angesehenen Glie

308 Berger 203. 
309 Vgl. Gal 3,28; 2,20. 
310 Berger 203. 
311 Röm 6,8; 8,11. 
312 Gal 3,27; Röm 13,14. 
313 Gal 3,28; 1 Kor 12,12f. 
314 1 Kor 12,12–31; Röm 12,3–8. 
315 1 Kor 12,27; / Röm 12,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 67 

der wertgeschätzt und integriert werden, wenn besonders die verachteten Glieder geehrt 
werden. 

Die grundsätzliche Gleichwertigkeit der einzelnen Glieder des Leibes Christi und das 
Bemühen um entsprechenden Ausgleich in der Gemeinschaft ist vorausgesetzt, wenn 
Paulus im Brief an die Römer dann auf die Verschiedenheit der Gaben und Aufgaben der 
Einzelnen in der Gemeinde abzielt. Da Gott den Einzelnen unterschiedliche Gnadenga
ben verliehen hat, soll jeder besonnen bleiben und seine Aufgabe so gut wie möglich zu 
erfüllen suchen, ohne vermeintlich höhere andere Aufgaben anzustreben. Wer die Ga
be des Dienens hat, der diene, wer zum Lehren berufen ist, der lehre, wer Vorsteher ist, 
setzte sich eifrig ein und leite, und so weiter.316 Während Paulus hier vor falschem Ehr
geiz warnt, ermutigt er wiederum im ersten Brief an die Korinther317 alle dazu, nach den 
wirklich höheren Gnadengaben zu streben, die das sind: Glaube und Hoffnung, beson
ders aber die alle anderen überragende Gabe der Liebe.318 Das, was die Gemeinde als 
Leib Christi am meisten aufbaut und zusammenhält, ist die „brüderliche Liebe“319. 

Paulus wendet das Bild vom Leib Christi auf Christen an, weil sie durch die Taufe 
am Geist und durch das Herrenmahl am Sühnetod Christi teilhaben.320 Bedenkt man, 
dass sich das Wirken des Geistes Gottes und der Tod Jesu Christi nicht nur auf Chris
ten, sondern auf alle Menschen erstreckt, so erlaubt das eine Ausweitung des Bildes vom 
Leib Christi. Insofern Christus für schlechthin alle Menschen gestorben ist und der Geist 
Gottes in allen Menschen wirkt, bilden alle Menschen im weiteren Sinn den Leib Christi.321 

In den Briefen an die Kolosser und Epheser, die nicht von Paulus stammen dürften, 
wird die paulinische Metapher vom Leib Christi weiterentwickelt und auf die gesamte 
Gemeinschaft der Christen angewandt. Christus ist nun „das Haupt, der Leib aber ist die 
Kirche“322. Von Christus her „wird der ganze Leib zusammengefügt und gefestigt durch 
jedes Gelenk. Jedes versorgt ihn [den Leib] mit der Kraft, die ihm zugemessen ist. So 
wächst der Leib und baut sich selbst in Liebe auf.“323 Das Bild von Christus als Haupt, von 
dem her die Kirche heranwächst, hat offensichtlich denselben Sinn und Zweck wie das 
„in Christus“ bei Paulus. Je mehr jedes einzelne Glied des Leibes mit Christus verbun
den ist, desto mehr wachsen auch die Glieder untereinander zusammen und gedeiht die 
Kirche. 

Christus ist nicht nur Haupt, sondern auch Fülle der Kirche. In ihm „wohnt die ganze 
Fülle der Gottheit leibhaftig“ und er selbst „erfüllt“ als Auferstandener und Erhöhter „das 
All in allem“.324 Von ihm, der Fülle, wird die Kirche als sein Leib erfüllt, sodass sie seine 
„Fülle“ darstellt.325 Insofern er aber nicht nur Haupt und Fülle der Kirche, sondern des 

316 Röm 12,7f; vgl. 1 Kor 12,28–30. 
317 1 Kor 12,31. 
318 1 Kor 13,1–13. 
319 Röm 12,10; vgl. 13,8–10. 
320 1 Kor 12,13; / 1 Kor 10,16f. 
321 2 Kor 5,14; vgl. Röm 5,18. 
322 Kol 1,18. 
323 Eph 4,16. 
324 Kol 2,9; / Eph 1,23. 
325 Eph 1,23; vgl. 3,19. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

gesamten Alls ist, gibt es auch hier Ansätze, das Bild von seinem Leib auf alle Menschen 
auszudehnen.326 

Nach dem Epheserbrief vereinigte und versöhnte Christus Judenchristen und Hei
denchristen „in einem einzigen Leib“327. Er riss zwischen beiden „die trennende Wand 
der Feindschaft in seinem Fleisch nieder“ und „hob das jüdische Gesetz mit seinen Gebo
ten und Forderungen auf, um die zwei in sich zu einem neuen Menschen zu machen“.328 
Auf heute bezogen heißt das: in Jesus Christus ist jede trennende Feindschaft zwischen 
christlichen Gruppierungen zu überwinden. 

Während es Paulus in 1 Kor 12 darum ging, die bereits bestehende Einheit von Chris
ten in der Vielheit und Verschiedenheit der Charismen zu bewahren, stellt der Epheser
brief die (volle) Einheit unter Christen erst als künftiges Ziel vor Augen.329 Christus hat 
Apostel, Propheten, Evangelisten, Hirten und Lehrer eingesetzt, damit Christen ihren 
Dienst erfüllen und die Kirche als seinen Leib aufbauen können, bis „alle zur Einheit im 
Glauben, zur vollen Größe, die der Fülle Christi entspricht“, gelangen.330 So sollen sie 
nicht „unmündige Kinder sein, ein Spiel der Wellen, geschaukelt und getrieben von je
dem Widerstreit der Lehrmeinungen“, sondern „von der Liebe geleitet, die Wahrheit be
zeugen und in allem auf ihn hin wachsen“.331 Auch wenn umstritten ist, ob und inwieweit 
es sich hier bei den „Hirten“ und „Lehrern“ bereits um Träger fest umrissener Leitungs- 
und Lehrämter handelt, ist klar, dass alle Dienste und etwaigen Ämter der ganzen Kirche 
zugutekommen und alle Gläubigen durch ihre persönliche gnadenhafte Verbindung mit 
Christus die Kirche aufbauen sollen. Wie es in 1 Kor 12,7–11 der göttliche Geist ist, so ist 
es in Eph 4,7–16 Christus selbst, und zwar als „Haupt“, der jedem Glied seine besondere 
Gabe schenkt und für Einheit und Aufbau des „Leibes“ sorgt. 

Schließlich wird im Epheserbrief das Verhältnis von Christus und Kirche auch als Ur
bild des Verhältnisses von Mann und Frau in der Ehe versinnbildlicht.332 Christus als 
Haupt der Kirche bildet einen Leib mit ihr.333 „Er selbst ist der Retter des Leibes“, der 
„die Kirche geliebt und sich für sie hingegeben hat, um sie zu heiligen.“334 Dementspre
chend soll sich die Kirche ihm unterordnen und heilig und makellos sein, „ohne Flecken 
oder Falten oder andere Fehler“335. Hier wird – wohl noch der Anfangszeit geschuldet 
– sehr idealistisch von der Kirche gedacht, wie auch schon Paulus von Christen erwar
tet hat, mehr oder weniger Heilige und Vollkommene zu sein.336 Seine hohen Ansprüche 
waren wohl zu einem großen Teil seiner Naherwartung der Wiederkunft Christi geschul
det.337 Sie dürfte auch der hermeneutische Schlüssel zu seiner Empfehlung der Ehelosig

326 Eph 1,22f; Kol 2,9f. 
327 Eph 2,16. 
328 Eph 2,14f. 
329 Eph 4,11–15. 
330 Eph 4,13. 
331 Eph 4,14f. 
332 Eph 5,21–33. 
333 Vgl. Eph 4,31; 2,16. 
334 Eph 5,23–25. 
335 Eph 5,27. 
336 Röm 6,1–23; 12,2; 1 Kor 2,6; 3,17; 7,14; 2 Kor 7,1; Phil 3,15. 
337 Z. B. 1 Kor 7,26.29.31; Phil 4,5f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 69 

keit sein, die er damit begründete, dass sich nur der Unverheiratete ungeteilt (mit „Leib 
und Geist“) um die Sache des Herrn sorge und darum sorgloser lebe als der Verheiratete, 
der sich auch noch um die Dinge der vergehenden Welt kümmere.338 Allerdings hat bei 
ihm und in anderen Briefen der Begriff „Heilige“ auch eine vor-sittliche, sakralrechtliche 
Bedeutung339, sodass er – ähnlich wie die Titel „Berufene“340 und „Auserwählte“341 – ganz 
allgemein der Abgrenzung der Christen gegenüber Nichtchristen diente. 

Literatur 

Klaus Berger: Kirche I u. II, in: Theologische Realenzyklopädie [TRE] 1977–2004, Bd. 18 
(1989) 199–218. 

1.2.3.3 Volk Gottes 
Da das Selbstverständnis des Volkes Israel das Selbstverständnis der Kirche erheblich be
einflusst hat, soll dieses Verständnis kurz in Erinnerung gerufen werden. Das Volk Israel 
begriff sich als auserwähltes Volk Jahwes, das Gottes Eigentum und als solches heilig war. 
Während es gemäß Ex 3,7342 schon vor der Befreiung aus Ägypten Gottes eigenes Volk 
war, wurde es gemäß Ex 6,7343 dies erst durch den Bundesschluss am Sinai. Im Laufe sei
ner langen Geschichte wuchs es immer mehr zu einer religiösen Gemeinschaft zusam
men, in der festen Überzeugung, für immer Gottes Volk zu bleiben.344 Dabei verstand es 
seine Erwählung zum Teil exklusiv. So deutete es seine Erfahrung, den anderen Völkern 
fremd und von ihnen getrennt zu sein, als Zeichen dafür, dass nur es von Gott erwählt 
und geliebt war, während die anderen Völker von der Heilsgemeinschaft mit Gott aus
geschlossen waren. Während die übrigen Völker bloß Engeln oder Geistern anvertraut 
waren, war es als einziges Anteil Gottes.345 Es konnte seine Verbindung mit Gott, wie sie 
in der Bundesformel „Ich bin euer Gott und ihr seid mein Volk“ zum Ausdruck kommt346, 
aber auch inklusiv einschätzen und auf die Heidenvölker ausdehnen, so dass durch sei
ne Erwählung auch die anderen Völker in die Heilsgemeinschaft mit Gott eingeschlossen 
waren. Laut Sach 2,15 würden sich viele Völker dem Herrn anschließen und sein Volk sein. 

Im Neuen Testament wird der Titel „Volk Gottes“ direkt347 oder indirekt auf die Kirche 
übertragen. Das wird in der Apostelgeschichte mit dem endzeitlichen Kommen des Hei
ligen Geistes begründet. Durch die Ausgießung seines Geistes auch auf die Nichtjuden 

338 1 Kor 7,32–35. 
339 Vgl. Röm 15,26; 16,2; 1 Kor 6,1f; 14,33; Eph 5,3. 
340 Z. B. 1 Kor 1,24; Hebr 9,15. 
341 Z. B. Röm 8,33; Kol 3,12; 2 Tim 2,10. 
342 Vgl. 5,1.23. 
343 Vgl. Deut 4,20; 7,6; Jer 11,4. 
344 Jer 31,36. 
345 Dtn 32,8f; Sir 17,17f. 
346 Lev 26,12. 
347 1 Petr 2,10. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

hat laut Petrus Gott selbst darauf geschaut, „aus den Heiden ein Volk für seinen Namen 
zu gewinnen“348. 

Wie Paulus im Römerbrief darlegt, ist und bleibt Israel für ihn auserwählt. Den Is
raeliten „gehören die Sohnschaft, die Herrlichkeit und die Bundesschlüsse; ihnen ist das 
Gesetz gegeben, der Gottesdienst und die Verheißungen; ihnen gehören die Väter und 
ihnen entstammt der Christus dem Fleische nach“349. Obwohl die Mehrheit der Juden 
nicht zum Glauben an Jesus Christus gelangt ist, hat Gott sein Volk keineswegs verstoßen 
und wird ganz Israel am Ende gerettet werden.350 Seine Zurückweisung des Glaubens an 
Jesus als den Messias und Gottessohn, sein „Fehltritt“ oder seine „Verstockung“, bedeutet 
für die Welt Reichtum und Versöhnung.351 Denn nun hat Gott durch „die Gerechtigkeit 
aus Glauben“ aus Juden und Heiden Christen berufen und damit auch Heiden zu seinem 
„Volk“ gemacht, die nicht sein Volk waren.352 Schon im zweiten Korintherbrief wendet 
Paulus, wie erwähnt, das Bild vom Eigentumsvolk Gottes auf Christen an.353 Er nennt 
die Kirche das „Israel Gottes“, unterscheidet sie vom „irdischen Israel“ und preist sie als 
das „Jerusalem oben“, das im Gegensatz zu dem sich verweigernden Israel, dem „jetzi
gen Jerusalem“, frei ist.354 Durch ihre Christuszugehörigkeit sind die Gläubigen für ihn 
„Abrahams Nachkommen, Erben gemäß der Verheißung“355. 

Der 1. Petrusbrief häuft weitere traditionelle Begriffe für Israel geradezu hymnisch 
an, um das kirchliche Selbstverständnis zu artikulieren: 

„Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, eine königliche Priesterschaft, ein heiliger 
Stamm, ein Volk, das sein besonderes Eigentum wurde, damit ihr die großen Taten 
dessen verkündet, der euch aus der Finsternis in sein wunderbares Licht gerufen hat. 
Einst wart ihr kein Volk, jetzt aber seid ihr Gottes Volk; einst gab es für euch kein Er
barmen, jetzt aber habt ihr Erbarmen gefunden.“356 

Auch im Hebräerbrief wird die Kirche mit dem Volk Israel verglichen, und zwar, als es 
unter Anfechtungen durch die Wüste wandert.357 Die Kirche ist und bleibt immer an
gefochten, aber sie ist unterwegs zu einer „Sabbatruhe“358. Wer am Glauben und an der 
Zuversicht festhält, wird am Ende von seinen Werken ausruhen, „wie Gott von den sei
nigen“359. 

Für die Autoren des Neuen Testaments, so lässt sich zusammenfassen, verkörpert die 
Kirche das wahre, endzeitliche Israel. Sie repräsentiert nun das eine Volk Gottes, welches das 
Volk Israel nicht ablöst oder ersetzt, sondern ausweitet. Das Volk Gottes ist nun nicht 

348 Apg 15,14; vgl. 10,44–46. 
349 Röm 9,4f. 
350 Röm 11,1; vgl. 9,6; / 11,26.2. 
351 Röm 11,11–15. 
352 Röm 9,24f.32. 
353 2 Kor 6,16; vgl. Ez 37,27. 
354 Gal 6,16; / 1 Kor 10,18; / Gal 4,22–31. 
355 Gal 3,29. 
356 1 Petr 2,9; vgl. Tit 2,14. 
357 Hebr 3,7–4,13. 
358 Hebr 4,9. 
359 Hebr 4,13. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 71 

mehr auf das ethnische Volk Israel beschränkt, sondern für alle Menschen und Völker 
offen. 

Zum Volk Gottes gehören für die neutestamentlichen Autoren im Allgemeinen nur 
die Christen, deren Bedeutung und Erwählung darin besteht, „Salz der Erde“, „Licht der 
Welt“ oder „Stadt auf dem Berg“, also Zeichen des Heils für alle Menschen und alle Völ
ker zu sein.360 Auf keinen Fall darf die Kirche jedoch ihre Erwählung zum Volk Gottes 
im Hinblick auf das Heil selbst exklusiv verstehen, wie das in der frühjüdischen Erwäh
lungstheologie361 bezüglich des Volkes Israel zum Teil der Fall war: nur Mitglieder des 
Volkes Gottes seien Gottes Besitz; nur sie seien heilig und gerecht und würden geret
tet – in scharfem Kontrast zu allen übrigen Menschen, die als Sünder und Ungerechte 
nicht gerettet werden können. Erwählung zum „Volk Gottes“ lässt sich, ganz im Gegen
teil, vom Neuen Testament her wie schon der „Leib Christi“ allumfassend verstehen, so
dass alle Menschen in es einbezogen sind. So wird etwa im Buch der Offenbarung Christus, 
das Lamm, als König der Völker gepriesen: „Gerecht und zuverlässig sind deine Werke, du 
König der Völker. […] Denn du allein bist heilig: alle Völker kommen und beten dich an; 
denn offenbar geworden sind deine gerechten Taten.“362 Wenn Christus als König nicht 
nur über ein Volk aus allen Völkern, sondern über alle Völker herrscht, sind alle Völker 
durch Christus bereits im Sinn der Königsherrschaft Gottes zu einem Volk geeint, das 
dann Volk Gottes ist. Indem der Sohn Gottes einer von uns Menschen wird und die Kö
nigsherrschaft Gottes verkündet, wird nicht nur offenbar, dass alle Menschen Söhne und 
Töchter Gottes sind, sondern dass alle Völker zum einen Volk Gottes gehören, über das 
Gott oder Christus als König in Liebe „herrscht“. Im weitesten Sinn ist das Bild vom Volk 
Gottes somit allumfassend wie das Bild von der Königsherrschaft Gottes: alle Menschen 
und alle Völker sind eingeschlossen. Wie es im Alten Testament vor dem Bund Gottes 
mit dem Volk Israel am Sinai, durch den es zur Erwählung Israels kam, einen Bund Gottes 
mit der ganzen Menschheit gab, den Noachbund363, gibt es neben der Erwählung eines be
stimmten Volkes unter den Völkern durch Christus, den König, eine Berufung oder Erwäh
lung aller Völker, die durch die Erwählung der Kirche als Volk aus den Völkern symbolisiert 
wird. 

1.2.4 Kirchliche Dienste und Ämter 

Wie bei den Bildern für die Kirche sollen auch bei ihren Ämtern nur einige besonders 
wichtige vorgestellt werden: auf der eine Seite die Apostel (Kap. 1.2.4.1) und auf der an
deren die Diakoninnen und Diakone, Priester und Bischöfe (Kap. 1.2.4.2). 

1.2.4.1 Apostel 
Indem Jesus die Zwölf und eine weitere Gruppe von Jüngern dazu aussandte, dem Volk 
Israel das Reich Gottes zu verkünden364, berief er mitten aus dem Volk bestimmte Men

360 Mt 5,13–16. 
361 5. Jh. v. Chr. bis 2. Jh. n. Chr. 
362 Offb 15,3; vgl. Ps 47,9. 
363 Gen 9,11–17. 
364 Lk 9,1f; 10,1.9. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

schen dazu, in Vollmacht dem Volk gegenüberzustehen, dabei aber auf alle irdischen 
Machtmittel zu verzichten.365 Beim Dienst der Verkündigung des Evangeliums werden 
später auch in der Kirche bestimmte Personen dazu bestellt, „inmitten des Volkes Gottes 
ihm zugleich vollmächtig gegenüber zu stehen“366. 

Nach den Ostererscheinungen und der Geistsendung dürften die Zwölf mit Petrus 
an der Spitze die Jerusalemer Urgemeinde geleitet haben.367 „Erst nach dem Scheitern der 
Israel-Mission und im Zuge einer eigenständigen christlichen Gemeindebildung verlor 
der Zwölfkreis als solcher bald seine symbolische und praktische Bedeutung. An seine 
Stelle trat immer deutlicher der Dienst der Apostel, die nicht einfachhin mit den Zwölf 
identisch waren (vgl. 1 Kor 15,5–9).“368 In der Jerusalemer Gemeinde wurden wohl zum 
ersten Mal bestimmte Verantwortliche – wie Kephas369 und der Herrenbruder Jakobus370 
– als Apostel bezeichnet. Auch die Zwölf dürften dazu gerechnet worden sein. Entschei
dend für die Zugehörigkeit war es, vom auferstandenen Herrn selbst beauftragt und gesen
det worden zu sein.371 

In Antiochia hatte das Apostolat hingegen einen etwas anders geprägten, nämlich 
eher pneumatisch-charismatischen Charakter. Hier war es wichtig, durch den Heiligen 
Geist beauftragt worden zu sein und das Evangelium an verschiedenen Orten zu predi
gen, wie sich besonders an Paulus und Barnabas zeigt.372 Als Wanderapostel waren sie, 
wie die neutestamentlichen Propheten und Prophetinnen373, von Gemeinde zu Gemein
de unterwegs, freilich nicht völlig ungebunden wie diese, sondern gesandt von einer Ge
meinde.374 

Für Paulus und sein Selbstverständnis wurde der Apostel-Begriff ganz entscheidend. 
Da er sich nicht nur vom Heiligen Geist beauftragt wusste375, sondern auch darauf be
rufen konnte, dass ihm der Auferstandene erschienen war und ihn ausgesandt hatte, 
das Evangelium zu verkünden376, vereinte er das „Erscheinungs“-Apostolat Jerusalems und 
das Geist-Apostolat Antiochias in sich und wurde auch deshalb als Apostel von den ande
ren Jerusalemer Aposteln ganz anerkannt.377 Als Apostel Christi versteht er sich wie ein 
„Knecht Christi Jesu“, den Gott auf den letzten Platz gestellt hat.378 An ihm erweist der 
Tod, nicht das Leben seine Macht.379 Er versucht, erfüllt von der Furcht des Herrn, Men
schen zu gewinnen, und bittet die Gläubigen an Christi statt, sich mit Gott versöhnen 

365 Vgl. Mt 10,9f. 
366 Kehl 306. 
367 Vgl. Apg 1,15–26. 
368 Kehl 307. 
369 Gal 1,17–32. 
370 Gal 1,19; 1 Kor 15,7. 
371 1 Kor 9,1; 15,7. 
372 Apg 13,1–3; 14,4.14. 
373 Apg 11,27; 15,32; 21,10; 1 Kor 12,28; 14,29; vgl. Offb 2,20. 
374 Apg 13,3; vgl. Mt 10,5–16; Lk 10,2–12. 
375 Apg 13,2. 
376 Gal 1,15–16; 1 Kor 9,1; vgl. Apg 9,3–7.15. 
377 Gal 2,7–9. 
378 Röm 1,1; / 1 Kor 4,9. 
379 2 Kor 4,12. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 73 

zu lassen.380 Ihm hat der Herr Vollmacht verliehen, damit er die Gemeinde aufbaut, und 
nicht niederreißt.381 So legt er wie ein Gärtner oder „weiser Baumeister“ oder einfach 
als „Mitarbeiter“ Gottes den Grund vieler Gemeinden, auf dem andere dann weiterbau
en.382 Trotz seiner einzigartigen Offenbarungen rühmt er sich als Apostel lieber seiner 
Schwachheit als seiner Stärke, damit die Kraft Christi auf ihn herabkommt383, und er
klärt dazu: „Deswegen bejahe ich meine Ohnmacht, alle Misshandlungen und Nöte, Ver
folgungen und Ängste, die ich für Christus ertrage; denn wenn ich schwach bin, dann 
bin ich stark.“384 

Wie Paulus bei seiner Lehre von der Gemeinde als Leib Christi und von der Vielfalt 
der Geistesgaben darlegt, „hat Gott in der Kirche die einen erstens als Apostel eingesetzt, 
zweitens als Propheten, drittens als Lehrer; ferner verlieh er die Kraft, Machttaten zu 
wirken, sodann die Gaben, Krankheiten zu heilen, zu helfen, zu leiten, endlich die ver
schiedenen Arten von Zungenrede“385. Paulus dürfte hier unter den vielen Charismen in 
der Gemeinde den Dienst des Apostels, der Gemeindepropheten, die eher situationsbe
zogen redeten, und der Lehrer, die eher allgemeingültige Glaubensinhalte vermittelten, 
hervorgehoben haben, weil sie – im Unterschied zu den danach aufgezählten charisma
tischen Funktionen – fest an bestimmte Personen gebunden waren. Den Aposteldienst ord
net er dann noch einmal aus sachlichen und zeitlichen Gründen den anderen Diensten 
vor, hat er doch als Apostel die Gemeinde zuallererst gegründet und kommt ihm doch als 
Repräsentant Christi386 die besondere Autorität seines Herrn zu.387 In der Gemeinde in Ko
rinth zeichnet sich eine noch flexible und veränderbare Ordnung vieler verschiedener Dienste 
ab, die abgesehen vom Apostolat prinzipiell allen Mitgliedern offenstehen und alle in ver
schiedener Form in die Mitarbeit einbeziehen. 

Im Unterschied zu Paulus setzt Lukas die Apostel mit den Zwölf gleich, die Jesus 
aus den Jüngern ausgewählt hat.388 Für ihn ist dabei ausschlaggebend, dass sie den ir
dischen Jesus von seiner Taufe an bis zu seiner Himmelfahrt begleitet haben.389 Sie sol
len nicht herrschen, sondern dienen und ihre Verantwortung als wachsame Knechte aus
üben.390 Nach Ostern verkünden die zwölf Apostel das Evangelium furchtlos nach au
ßen, wirken viele Zeichen und Wunder und legen mit großer Kraft Zeugnis von der Auf
erstehung Jesu, des Herrn, ab.391 Sie legen den Sieben, die für den Dienst an den Ti

380 2 Kor 5,11; / 5,20. 
381 2 Kor 10,8. 
382 1 Kor 3,5–11; Gal 4,12–20. 
383 2 Kor 12,7–9. 
384 2 Kor 12,10. 
385 1 Kor 12,28. 
386 2 Kor 5,20. 
387 Vgl. 2 Kor 10,8; 13,10; 1 Kor 14,37. 
388 Lk 6,13. 
389 Lk 1,2; Apg 1,21f. 
390 Lk 22,24–30; / 12,22–59. 
391 Apg 5,21–33; / 2,53; / 4,33. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

schen gewählt wurden, unter Gebeten die Hände auf und verleihen damit den Heiligen 
Geist.392 Nicht zuletzt autorisieren sie die Heidenmission.393 

Die besondere Bedeutung der Apostel, vor allem des Paulus, lag also, so lässt sich 
zusammenfassen, darin, Gemeinden zu gründen und zu leiten und das Evangelium von Jesus 
Christus als erste und für alle verbindlich zur Sprache zu bringen. 

1.2.4.2 Diakoninnen und Diakone, Presbyter (Älteste), Episkopen (Bischöfe) 
Viele Aufgaben der Apostel wuchsen in der nachapostolischen Generation „dem Leitungs
amt innerhalb der Gemeinden zu; dabei nahm das konstitutive ,Gegenüber‘ des Verkün
digungsdienstes zur Gemeinde mehr und mehr eine institutionelle Form an“394. Aus nicht 
klar abgegrenzten, veränderlichen Diensten wurden nach und nach feste Ämter, die als solche 
unabhängig von konkreten Trägern eine Ordnungsstruktur in der Gemeinde schufen. 

In den paulinischen Gemeinden dürfte der Übergang über Mitarbeiter und Mitarbeite
rinnen des Paulus erfolgt sein.395 Neben den bereits erwähnten Propheten und Lehrern gab 
es in den Gemeinden auch solche MitarbeiterInnen, die dem Apostel besonders zur Seite 
standen, wie zum Beispiel Phöbe, die „Diakonin der Gemeinde in Kenchreä“ oder Pris
ka und Aquila.396 Es gab welche, die sich besonders für die Gemeinde und den Herrn ab
mühten, die der Gemeinde vorstanden beziehungsweise sie leiteten und steuerten.397 Paulus 
bittet ausdrücklich darum, die Vorsteher anzuerkennen und zu achten.398 Im Philipper
brief übernimmt er für sie aus dem profan-griechischen Bereich die Bezeichnung Epi
skopoi (Aufseher, Vorsteher) und Diakonoi (Diener, Helfer).399 Ihre Aufgaben lassen sich 
nicht mehr genau feststellen, aber „wahrscheinlich waren die Episkopen (als Kollegium) 
für die Organisation und die Disziplin der Gemeinde, für die Seelsorge und die Mahlfeier 
zuständig, die Diakone hingegen mehr für die karitativen und sozialen Belange“400. Es 
dürfte bei ihnen nicht mehr um rein geistgewirkte Ämter gegangen sein, sondern bereits 
um solche, für die man durch Bestimmung oder Wahl bestellt wurde. Von einer formalen 
Amtseinsetzung in diese Dienste erfährt man bei Paulus selbst nichts. 

In der Jerusalemer Urgemeinde ging spätestens nach dem Apostelkonzil im Jahr 48 
die Leitung von Petrus, der vor allem für die Verkündigung des Evangeliums unter den 
Juden verantwortlich war401, auf den Herrenbruder und Apostel Jakobus über.402 Zusam
men mit ihm und den anderen Aposteln trat nun die Gruppe der Presbyter („Älteste“) in 
den Vordergrund.403 „Dabei griff man offensichtlich auf eine Institution in der jüdischen 

392 Apg 6,6; / vgl. 8,15–18. 
393 Apg 15,22. 
394 Kehl 311. 
395 Vgl. 1 Kor 3,9; Röm 16,3. 
396 1 Kor 12,28; vgl. Röm 12,6–8; auch Eph 4,11f; / Röm 16,1; / Röm 16,3. 
397 1 Thess 5,12; Röm 16,6.12; / Röm 12,8; / 1 Kor 12,28. 
398 1 Thess 5,12. 
399 Phil 1,1. 
400 Kehl 313. 
401 Vgl. Gal 2,7. 
402 Vgl. Gal 2,9; Apg 12,17; 15,13. 
403 Apg 11,30; 15; 16,4; 21,18. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 75 

Kommunal- und Synagogenverfassung zurück, eben den ,Ältestenrat‘, in dem angese
hene Gemeindemitglieder für die Kontinuität in Fragen der Glaubenstradition, der Ge
setzesauslegung und des Gemeinschaftslebens sorgten.“404 Bei den Ältesten handelte es 
sich dementsprechend um bewährte Christen, die durch ihr Vorbild und ihre Erfahrung das 
Fortbestehen des christlichen Gemeinschaftslebens gewährleisten konnten. Sie bilde
ten nicht nur das Leitungsgremium in Jerusalem, sondern später auch in anderen Orts
gemeinden.405 

Trotz dieser Unterschiede ist es jedoch problematisch, „aus den Paulusbriefen ein 
auf Charismen beruhendes, flexibles Leitungskonzept abzuleiten und das der Leitung 
der Jerusalemer Gemeinde durch Presbyter und der in der Apostelgeschichte bezeug
ten Einrichtung der sieben Diakone gegenüberzustellen“406. Denn vermutlich sind „viele 
Gemeinden zunächst durch informelle Leitungskreise ohne formale Kompetenz oder lit
urgische Einsetzungen geleitet worden“, bevor sich „kollektive Leitungsgremien gebildet 
haben, innerhalb derer bestimmte Funktionen festgelegt wurden“.407 

Jedenfalls verschmolzen in der nachapostolischen Zeit sehr bald die paulinisch-cha
rismatische und die jüdisch-presbyteriale Gemeindeverfassung miteinander. Episkopen und 
Presbyter konnten praktisch miteinander gleichgesetzt werden.408 Älteste wurden „Vor
steher“ und Gemeindeleiter „Älteste“ genannt.409 Dabei mag beim Titel des Presbyters 
vielleicht mehr „das Element der Repräsentation und Tradition“, bei dem des Episkopen 
dagegen „das der konkreten ,Aufsicht‘ und Leitungsfunktion“ mitgeschwungen haben.410 

Die Pastoralbriefe (1 und 2 Tim; Tit) gewähren Einblick in die Entwicklung der frü
hen Kirche um die Wende zum 2. Jahrhundert. „Angesichts großer Bedrängnisse von au
ßen (gnostische Irrlehren) und von innen (Spaltungen)“ konnte die Einheit der Gemein
de „nur durch die Treue zu jener Überlieferung gewahrt werden, die ihr von Paulus und 
seinen Mitarbeitern übergeben worden“ war.411 In dem Zusammenhang gewinnen zwei 
Begriffe an Bedeutung: das anvertraute Gut und die gesunde Lehre.412 Das anvertraute Glau
bensgut (depositum fidei) ist im Kern das Evangelium vom Offenbarungshandeln Gottes in 
Jesus Christus, wie es Paulus anvertraut worden war und wie er es seinen Schülern über
geben hat, damit sie es – wie ein treu zu verwaltendes Erbe – unversehrt bewahren und 
weitergeben.413 Während Paulus zur Bewahrung der Tradition den Begriff der „Über
lieferung“ benutzt414, verwendet der Deutero-Paulus der Pastoralbriefe stattdessen den 
Begriff vom „anvertrauten Gut“, vermutlich weil er sich in einer stark veränderten ge
schichtlichen Situation befindet. Darum betont er auch, die Tradition müsse „durch die 

404 Kehl 313. 
405 Vgl. Apg 14,23; 20,17–19. 
406 Hauschild/Drecoll 171. 
407 Ebd. 
408 Vgl. Apg 14,23; 1 Petr 5,1–5; Tim 3,1–7; Tit 1,5–9. 
409 Apg 20,17.28; / 1 Petr 5,1. 
410 Kehl 314. 
411 Ebd. 
412 1 Tim 6,20; 2 Tim 1,12.14; / 1 Tim 1,10; 2 Tim 4,3; Tit 1,9. 
413 1 Tim 1,11; 2,7; 2 Tim 1,10f; Tit 1,3. 
414 Vgl. 1 Kor 11,2.23; 15,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Kraft des Heiligen Geistes“, der in den Gläubigen wohnt, bewahrt werden.415 Im Unter
schied zur „Überlieferung“ geht es ihm nicht primär darum, am Wortlaut festzuhalten416, 
sondern die Botschaft des Evangeliums gerade durch Anwendung auf die neue Situati
on, durch Interpretation, Aktualisierung und Entfaltung unversehrt zu bewahren. 

Die gesunde Lehre (sana doctrina) hingegen umfasst die gesamte Verkündigung des 
Paulus als des authentischen „Lehrers“, in der das Evangelium samt seiner lebensprak
tischen Anwendung enthalten ist. Dort, wo das Evangelium und die Lehre unverfälscht 
aufrechterhalten werden, bleibt die Gemeinde ihrer Berufung treu und wahrt ihre Iden
tität. 

„Im Rahmen dieses ,Traditionsprinzips‘ bekommt nun auch das kirchliche Leitungs
amt der Presbyter bzw. der Episkopen seine besondere Bedeutung. Denn es bedarf not
wendig eines solchen Amtes, damit die Tradition gewahrt und so die Identität der Ge
meinde gesichert bleibt.“417 Das Amt kann darum nur untadeligen, besonnenen und zu
verlässigen Menschen anvertraut werden.418 Um die Verbindung von Überlieferung und 
Amt auch institutionell festzuschreiben, wird das Amt selbst institutionalisiert: „Es wird 
durch einen formellen Akt der Handauflegung übertragen419 und von den so Ordinierten 
weitergegeben an andere qualifizierte Amtsträger420.“421 

So verdankt sich das kirchliche Leitungsamt einerseits der allgemeinen Notwendig
keit einer jeden größeren Gemeinschaft, sich eine Leitungsstruktur zu geben, andererseits 
dem besonderen Erfordernis, den Glauben treu zu tradieren. „[Es] dient wie der Apostolat 
der Identität der Gemeinde, allerdings nicht wie dieser in identitätsbegründender, son
dern in identitätsbewahrender Art.“422 Ihm kommt es zu, „auf besondere Weise die Kirche 
in ihrem von den Aposteln her grundgelegten ,apostolischen‘ Charakter zu bewahren“423. 

Im Neuen Testament heißen die kirchlichen Amtsträger öfter Hirten. Nach Eph 4,11f 
setzte der erhöhte Herr neben den Aposteln, Propheten, Evangelisten und Lehrern auch 
Hirten für den Dienst in und an der Gemeinde ein, „um die Heiligen für die Erfüllung ih
res Dienstes zuzurüsten, für den Aufbau des Leibes Christi“. Gemäß den Evangelien hat
te sich Jesus selbst als Hirte verstanden, der die verlorenen und verstreuten Schafe des 
Hauses Israel sammeln wollte.424 In 1 Petr 2,25 wird er „Hirte und Hüter [Episkopos]“ der 
Seelen genannt. Dieses Hirtenamt ist den Ältesten von Gott anvertraut worden, die nach 
dem Vorbild Jesu Christi „mit Hingabe“ die Herde Gottes weiden sollen, bis Christus, der 
oberste Hirt, erscheinen wird.425 Nach Lukas ermahnt Paulus in seiner Abschiedsrede 
in Milet die Ältesten mit den Worten: „Gebt Acht auf euch und auf die ganze Herde, in 
der euch der Heilige Geist zu Vorstehern bestellt hat, damit ihr als Hirten für die Kirche 

415 2 Tim 1,14. 
416 Vgl. 1 Kor 11,2; 15,2. 
417 Kehl 314f. 
418 1 Tim 3,1–7; 2 Tim 2,2; Tit 1,6–9. 
419 1 Tim 4,14; 2 Tim 1,6.14. 
420 Vgl. Tit 1,5; 2 Tim 2,2. 
421 Kehl 315. 
422 Ebd. 
423 Ebd. 
424 Vgl. Mk 14,27; Mt 9,36; 10,6; 15,24; Joh 10,11–16. 
425 1 Petr 5,2–4. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 77 

des Herrn sorgt, die er sich durch sein eigenes Blut erworben hat!“426 Die vom Geist be
rufenen Gemeindeleiter sollen wie Hirten auf die Herde achtgeben. Sie haben die hohe 
Verantwortung, die Kirche Gottes zu weiden. 

Wie die Didache (Zwölf-Apostel-Lehre), eine frühkirchliche, außerbiblische Schrift 
aus dem syrisch-palästinensischen Raum um die Wende zum 2. Jahrhundert zeigt, war 
die Institutionalisierung des kirchlichen Amtes, die in den Pastoralbriefen sichtbar wird, 
keineswegs überall gleichzeitig so weit fortgeschritten. In Palästina und Syrien „schei
nen sich noch länger die älteren Formen des charismatischen Wanderapostolats und der 
Propheten neben den neueren des Episkopates und Diakonates gehalten zu haben“427. 
Jedenfalls gingen ihre Funktionen des Lehrens, Verkündens und Leitens oft ununter
scheidbar ineinander über, sodass auch die Propheten in der Gemeinde, wo sie zu Gast 
waren, den Vorsitz in der Eucharistiefeier übernehmen konnten.428 

Literatur 

Wolf-Dieter Hauschild/Volker Henning Drecoll: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschich
te, Band 1. Alte Kirche und Mittelalter, 2. Auflage der vollständig überarbeiteten Neu
ausgabe 2019. 

1.2.5 Zusammenfassung 

Das Christentum und mit ihr die Kirche ging aus der Jesusbewegung hervor. Seine Ent
stehung war getragen von der Erfahrung der Jüngerinnen und Jünger, dass ihr Meister 
von den Toten auferstanden war und sie selbst vom Heiligen Geist erfüllt waren. Als ih
ren Auftrag sah es die Gemeinschaft der Gläubigen an, das Evangelium von Jesus Chris
tus zu verkünden. Schon sehr früh nahmen auch „Heiden“ dieses Evangelium an und 
wurden gläubig. So überschritt das Christentum rasch die Grenzen des Judentums. Es 
bildete Gemeinden über Jerusalem hinaus in Palästina und Syrien bis hinauf nach An
tiochia und breitete sich später weiter in Kleinasien (Türkei) und schließlich in Europa 
aus. Dabei dürfte nicht nur Paulus, sondern auch Petrus unter Nichtjuden erfolgreich 
missioniert haben. 

Obwohl eine einheitliche Norm und Organisationsform von Kirche oder Christsein 
noch fehlte, trugen Bekenntnis- und Glaubensformeln, die Taufe und die Feier der Eu
charistie immer mehr zur Identität der Kirche bei. Anfänglich gab es in den Gemeinden 
eine Vielfalt von Funktionen, wie die der Verkündigung, Lehre, Gemeindeleitung und Ar
menfürsorge sowie mehrere liturgische Funktionen. Allmählich dürften sich dann Lei
tungsgremien ausgebildet haben und feste Ämter entstanden sein. Die Diakone und Dia
koninnen, die Episkopen (Bischöfe) und die Presbyter (Ältesten) übten ihr Dienst- oder 
Leitungsamt vorerst in solchen kollektiven Gremien aus. 

426 Apg 20,28. 
427 Kehl 316. 
428 Vgl. Did 10,7. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Die Gläubigen verstanden sich als Gemeinschaft der Heiligen, Erwählten oder Beru
fenen, als Tempel Gottes und besonders als Leib Christi. Sie bezeichneten ihre Gemein
schaft als Ekklesia (Versammlung), das heißt als Kirche, und übertrugen damit einen 
Begriff aus dem Zusammenleben griechischer Städte auf sich, der zugleich Begriff für 
das versammelte Volk Israel, für das auserwählte Volk Gottes war. In ihrer aus Juden 
und Heiden zusammengesetzten Kirche sahen sie das wahre oder neue Israel. An den 
verschiedenen Bildern und Lehren von der Kirche sowie an den verschiedenen Lebens
formen der konkreten Gemeinden, wie sie sich im Neuen Testament abzeichnen, wird 
deutlich, dass die geistgewirkte Einheit der Kirche von Anfang an eine Einheit in Vielfalt 
war. 

1.3 Kirche als Volk Gottes 

Im theologischen Teil wird zunächst chronologisch die Entwicklung der Kirche in der 
Antike (Kap. 1.3.1), im Mittelalter (Kap. 1.3.2) und in der Neuzeit (Kap. 1.3.3) skizziert so
wie in einigen Punkten das Zweite Vatikanische Konzil der römisch-katholischen Kirche 
aus den Jahren 1962–1965 (Kap. 1.3.4) und das Heilige und Große Konzil der Orthodo
xen Kirche aus dem Jahr 2016 (Kap.1.3.5) zusammengefasst. Die beiden folgenden Kapi
tel sind allgemein der Ökumene (Kap. 1.3.6) und speziell ökumenischen Annäherungen 
(Kap. 1.3.7) gewidmet. Schließlich wird noch die Weltsynode der römisch-katholischen 
Kirche aus den Jahren 2021–2024 vorgestellt (Kap. 1.3.8), bevor im Schlusskapitel für ei
nen menschlicheren Umgang in der Kirche plädiert wird, deren gegenwärtige Krise auch 
die Krise der Gesamtgesellschaft abbildet (Kap. 1.3.9). 

1.3.1 Die geschichtliche Entwicklung der Kirche in der Antike (100–500 n. Chr.) 

Da es hier selbstverständlich nicht möglich ist, die Kirchengeschichte auch nur in gro
ben Zügen nachzuzeichnen, wird sie, etwas willkürlich, in mehrere Epochen eingeteilt – 
in christliche Antike (etwa 100–500 n. Chr.), Mittelalter (etwa 500–1500), Neuzeit (etwa 
1500–1900) sowie 20. und 21. Jahrhundert –, um dann innerhalb dieser Epochen einige 
thematische Schwerpunkte zu setzen. In der Antike stehen im Brennpunkt die Kanoni
sierung der Schrift (Kap. 1.3.1.1), die Entwicklung der Ämter (Kap. 1.3.1.2) und die Glau
bensbekenntnisse und Konzilien (Kap. 1.3.1.3). Beim Mittelalter wird die Aufmerksam
keit der Entwicklung des Papsttums und der Spaltung in Ost- und Westkirche gelten. 
Aus der Neuzeit werden die Reformation und das Erste Vatikanische Konzil behandelt, 
während im 20. Jahrhundert insbesondere das Zweite Vatikanische Konzil der römisch- 
katholischen Kirche und im 21. Jahrhundert besonders das Große Konzil der Orthodoxen 
Kirche sowie die Weltsynode der römisch-katholischen Kirche von Interesse sein wird. 

1.3.1.1 Die Kanonisierung der Schrift 
In neutestamentlicher Zeit trennten sich das Christentum und das Judentum in einem für 
beide Seiten leidvollen Prozess. Auf die Ausgrenzung durch das Judentum, wie sie et

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004 - am 14.02.2026, 06:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

