lll. Alltag als Denkfigur

1.1 »EVERYWHERE, YET NOWHERE «?

Alltag, so legte ich im ersten Kapitel einleitend dar, wird hier nicht als Phéno-
men, sondern als kritisches Konzept verstanden. Dieses Anliegen mochte ich im
Folgenden in Auseinandersetzung mit den alltagstheoretischen Arbeiten von
Henri Lefebvre, Agnes Heller und Lawrence Grossberg prizisieren. Angesichts
der Schwierigkeit, den Alltag zu fassen — ist er doch, wie Rita Felski schreibt,
»at first glance [...] everywhere, yet nowhere« (Felski 2000, 78) —, schlage ich
vor, den Alltag als Denkfigur zu begreifen. Dafiir wende ich mich zunichst einer
Beobachtung Lefebvres zu: »Hier wie auch andernorts werden wir nicht vermei-
den, uns zu wiederholen, mehrfach dasselbe Thema aufzugreifen, denselben Ge-
genstand von verschiedenen Seiten zu beleuchten oder verschiedene Gegenstin-
de mit demselben Begriff zu erfassen.« (Lefebvre 1987a, 261) In diesem Sinne
werde ich in der Rekonstruktion der Ansitze unterschiedliche Bedeutungen eines
Verstiandnisses von Alltag zu einer mehrdimensionalen Denkfigur zusammentra-
gen. Ziel ist es, ein komplexes Gefiige zu entwerfen, das je nach Ausgangspunkt
diverse und vielfiltige Verbindungen zwischen einzelnen Aspekten des Alltags
abbildet. Mit dieser vielschichtigen Denkfigur soll eine gleichermaf3en erkennt-
nis- und politiktheoretische Tiefenschirfe und Komplexitét erschlossen werden,
die im Folgenden anhand der ausgewihlten Ansitze zunéchst in ihren Einzelhei-
ten vorgestellt und im daran anschlieBenden Kapitel (Kapitel IV) zu einer kriti-
schen politischen Theorie des Alltags verdichtet wird.

Die im vorangegangenen Kapitel herausgestellten Koordinaten des Politi-
schen — die rdumliche, prozessuale, subjekttheoretische, modale und kritische
Dimension — dienen mir im Folgenden als impliziter Orientierungsrahmen, der
es ermoglichen soll, die hier diskutierten alltagstheoretischen Ansitze explizit
als politische Theorien zu lesen. Henri Lefebvres neomarxistische Theorie des
Alltags, die den Grundstein meiner Uberlegungen bildet, interpretiere ich dabei

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

als Theorie der Ambivalenz, da sie ein komplexes Verstindnis von Macht zwi-
schen Ermichtigung und Entméchtigung erdffnet, das sich gleichermallen zwi-
schen Strukturen und Alltagspraxen artikuliert. Agnes Hellers neomarxistisch
und phidnomenologisch inspirierte Alltagstheorie kann insbesondere den Blick
auf die Frage der Subjekte schirfen, weswegen ich ihren Ansatz als Theorie der
Subjekte fasse. Ihr Ansatz erlaubt es nicht nur, Subjekte in ihrer sozialen und po-
litischen Verwobenheit zu denken. Vielmehr wird es mit ihrem Verstindnis von
Subjektivitdt moglich, Gesellschaftskritik vom Alltag aus zu denken. Lawrence
Grossbergs in den (britischen) Cultural Studies zu verortender Ansatz, den ich
als Theorie affektiv-raumlicher Macht interpretiere, kann sowohl an den Ambi-
valenzen des Alltags von Lefebvre als auch an Hellers subjektorientierter Per-
spektive anschliefen. Seine poststrukturalistisch und hegemonietheoretisch ge-
rahmten Ausfiihrungen erweitern eine kritische politische Theorie des Alltags in-
sofern, als er die Frage der Wirkweise von Macht im und iiber das Alltagsleben
ins Zentrum stellt und anhand von popularkulturellen Beziigen vertieft. So fragt
er nach den politischen Mechanismen, die im Alltagsleben Handlungsrdume er-
schlieBen oder blockieren, indem sie Menschen auf unterschiedliche Weise poli-
tisch affizieren, nicht zuletzt indem sie Zustimmung affektiv produzieren.

Vorausgeschickt sei an dieser Stelle der Hinweis auf die durchaus markante
Terminologie in allen drei Ansétzen. Henri Lefebvres Stil ist nicht nur umstrit-
ten, sondern wird mitunter als unwissenschaftlich kritisiert, als »chaotisch und
konzeptionslos« (Albrecht 1981, 2). Treffender beschreibt meines Erachtens Phi-
lip Wander Lefebvres Stil als »aphoristic, episodic, the transitions unclear«
(Wander 2002, x). Agnes Heller bedient sich fiir ihre Ausfiithrungen eines nicht
immer leicht zugédnglichen und gegenwiértig wenig verbreiteten begrifflichen In-
strumentariums, wenn sie sich neben Marx insbesondere auf Georg Lukécs be-
zieht. Lawrence Grossbergs Ansatz schlieBlich ldsst sich als metaphernreich cha-
rakterisieren und zeichnet sich durch einen Riickgriff auf poststrukturalistische,
insbesondere auf Gilles Deleuze und Félix Guattari zuriickgehende Begrifflich-
keiten aus. Die folgende Rekonstruktion und Auseinandersetzung spiegelt die
spezifischen Terminologien der drei Theoriegebdude wider und liest sie in eine
kritische politische Theorie des Alltags ein.

111.2 ALLTAG ALS UNSCHULDIGES KONZEPT?
FEMINISTISCHE VORBEMERKUNGEN

Die feministische Auseinandersetzung mit dem Politischen im vorangegangen
Kapitel richtete sich darauf, (implizite und explizite) geschlechtsspezifische Di-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 93

mensionen sowie daran gekniipfte Engfiihrungen, Hierarchisierungen und Aus-
schliisse in aktuellen Politikkonzepten herauszuarbeiten. Als Zielsetzung galt es,
von dieser Kritik ausgehend ein erweitertes Verstindnis des Politischen zu skiz-
zieren und damit zugleich deutlich zu machen, dass feministische Kritik als Ge-
sellschaftskritik zu begreifen ist.

Nun ist eine fehlende Beschiftigung mit geschlechterpolitischen Fragen
nicht nur ein Manko vieler Theorien des Politischen. Auch die im Folgenden
diskutierten Theorien des Alltags sind im Wesentlichen mit einem solchen be-
haftet und werfen fiir das vorliegende Vorhaben die berechtigte Frage auf, wa-
rum sie trotz der zuvor vorgebrachten feministischen Kritik gleichwohl fiir die
Entwicklung einer kritischen politischen Theorie des Alltags herangezogen
werden.

Grossberg entwickelt seine machttheoretischen Uberlegungen ausgehend von
einem primir >ménnlichens, weiflen >Mittelklasse-Phdnomen<, ndmlich der Rock-
musik in den USA der 1950er/60er-Jahre. Zwar rdumt er ein, dass »signifikante
Teile der schwarzen und weiblichen Bevolkerung andere Stitten« (Grossberg
2010c, 200, orig. 1992) als Rock fiir eine kritische und sinnstiftende Auseinan-
dersetzung mit gesellschaftlichen Verhiltnissen gefunden hitten. Allerdings
sieht er letztlich dariiber hinweg, da er in der »Jugend« die »stirkste Determi-
nante« (ebd., 167) sieht, wenngleich »gebrochen durch generationelle Identitit
[...], regionale Verortung (sowohl im Sinn von geografischen Regionen als auch
von verschiedenen Formen sozialen Raumes — z.B. urban, vorstidtisch, ldndlich
und kleinstddtisch), Rasse, Gender, Sexualitit und Klasse« (ebd.).

Heller riickt die gesellschaftliche Reproduktion im Alltagsleben ins Zentrum
ihrer Ende der 1960er-Jahre in Ungarn erschienenen und unter anderem von der
1968er-Bewegung inspirierten Alltagstheorie. Die gesellschaftstheoretischen
Einsatzpunkte legen zwar Verbindungen zu feministischen Debatten nahe; Hel-
ler selbst lasst geschlechtsspezifische Aspekte jedoch grofteils unbeachtet, wie
etwa die fiir die gesellschaftliche Reproduktion bedeutsame geschlechtliche Ar-
beitsteilung, die vor allem ab den 1970er-Jahren im Umfeld von westlich-
feministischem Marxismus und Black Feminism als Reproduktionsarbeit bzw.
soziale Reproduktion diskutiert werden sollte. Ebenso wenig stellt Heller Beziige
zur Praxis des consciousness raising her, die sich zu jener Zeit in westlich-
feministischen Kontexten etabliert hatte und durchaus Anschlussstellen an Hel-
lers Akzentuierung eines >bewussten< Alltagslebens eroffnet. Dass feministische
Fragen in Hellers Theorie keine Beachtung finden, soll hier nicht unerwéhnt
bleiben; allerdings miissten fiir eine kritische Reflexion dieser Leerstelle die po-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

litiktheoretischen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen in Ungarn genau-
er mit einbezogen werden.'

Etwas anders verhilt es sich mit Lefebvres Alltagstheorie. Diese bedient in-
sofern keinen Androzentrisums, als darin nicht die Lebenswelten (privilegierter)
Minner zum Ausgangspunkt fiir gesellschaftstheoretische Uberlegungen und
damit zur (unausgewiesenen) gesellschaftlichen Norm gemacht werden. Viel-
mehr bezieht sich Lefebvre explizit auf Lebenszusammenhénge von Frauen, die,
wie insbesondere die feministische Wissenschaftskritik deutlich gemacht hat,
wissenschaftlich lange Zeit ausgeblendet waren. So weist Lefebvre in seinen Ar-
beiten nicht nur auf die »Frauenfrage« (Lefebvre 1987a, 266), sondern auch auf
die radikale Bedeutung feministischer Wissenschaftskritik hin:

»Wenn Kate Millet (Sexus und Herrschaft) die phallische Mythologie und Ideologie in der
Literatur und der Wissenschaft der Gegenwart angreift, dann hat dieser Angriff eine theo-
retische Reichweite. Wenn Anthropologen, Ethnologen, Soziologen, Psychologen und
Psychoanalytiker, Semiologen und Philosophen [...] von der Hilfte der Menschheit, den
Frauen, so wenig wissen, daf} sie ein Phantasiebild an die Stelle der Erkenntnis setzen [...]
dann kann das gar nicht ohne Auswirkungen auf allen Ebenen bleiben. Wie viele Texte
miissen in einem neuen Licht erscheinen, und zwar vom Inhalt her, nicht von der Form!
Und wie wird die Wissenschaftstheorie, die das sanktioniert, was zu einem bestimmten
Augenblick fiir das gesicherte (absolute) Wissen gehalten wird, diesen Schlag iiberste-
hen?« (Lefebvre 1974a, 87, orig. 1973)

Trotz der fiir den Entstehungskontext und im Vergleich mit anderen Gesell-
schaftstheorien dieser Zeit durchaus bemerkenswerten Hinweise aus feministi-
scher Sicht erweist sich Lefebvres Auseinandersetzung mitunter als problema-
tisch. So etwa fiihre er, wie Kristin Ross anmerkt, sein endgiiltiges Verstindnis
von Alltag auf seine eigene Frau zuriick, genau genommen auf »his wife’s tone
of voice, one day in their appartement, when she praised a particular brand of
laundry soap« (Ross 1996, 73). Einerlei ob Fakt oder Fiktion — bezeichnend ist,
dass damit bereits ein Stiick weit Lefebvres Ausgangsiiberlegung deutlich wird:
dass sich niamlich in den Lebensweisen von Frauen, wie sie sich fiir Lefebvre
Mitte des 20. Jahrhunderts in Frankreich darstellen, zentrale Aspekte und Modi
einer Konzeptualisierung von Alltag zeigen. Zwar laste das Alltdgliche auch auf
der »Arbeiterklasse« (Lefebvre 1972, 55), ebenso wie die »Bourgeoisie« (ebd.,
61) trotz aller Fluchtstrategien dem Alltag nicht entkommen konne; und auch die

1 Hierzu zidhlt z.B. die Bedeutung des ungarischen >Staatsfeminismus< und das Bild
»der« sozialistischen Frau Ende der 1960er-Jahre (vgl. z.B. Haney 1994).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 95

»Intellektuellen« seien »darin«, obgleich sie sich »auflerhalb und anderswo den-
ken und sehen« (ebd., 106). Doch »trotz der sehr bedeutsamen Unterschiede
nach gesellschaftlichen Klassen und Gruppen« liege, so betont er 1961 im zwei-
ten Band der Kritik des Alltagslebens, »das ganze Gewicht des Alltagslebens«
»auf >den Frauen«« (Lefebvre 1987a, 266). Obschon die »>Feminitit« auch
»Rebellion, Vindikation« bedeute (Lefebvre 1972, 97) und Lefebvre »den Frau-
en« auch Taktiken des Umgangs mit dieser »Last« zugesteht, miissten sie
»nichtsdestoweniger« (ebd., 106) diese Last nicht nur tragen, sondern seien auch
in dieser Lage gefangen. »Die Zweideutigkeit ihrer Situation im Alltiglichen,
die genaugenommen zur Alltdglichkeit und zur Modernitét gehort, versperrt ih-
nen den Zugang zum Verstdndnis.« (Ebd.)

Lefebvre beschreibt Alltag also als ambivalente Situation, die sich insbeson-
dere — und iiber Differenzen zwischen Frauen hinweg — in den Lebensweisen
von Frauen zeigt und zugleich bewirkt, dass diese Situation von Frauen selbst
nicht erkannt werden konne. Laurie Langbauer kritisiert insofern zu Recht: »Ac-
cording to the old logic that women cannot understand something because they
embody it, the contradictions of the everyday, which make it opaque to every-
one, make it particularly so to women.« (Langbauer 1992, 51) Dieser Eindruck
verstirkt sich, wenn Lefebvre anmerkt: »Ins Alltigliche verbannt, machen sie
[die Frauen] daraus eine Festung und bemiihen sich umso mehr, da herauszu-
kommen, wobei sie jedoch den Implikationen des BewuBtseins ausweichen. Da-
her ein unaufhorlicher, aber ungeschickter Protest, der nur auf wenig orientierte
Forderungen hinausléuft.« (Lefebvre 1987a, 131) Indem Ziellosigkeit sowie das
Fehlen von kritischem Bewusstsein und Handlungsfahigkeit zu einer Frage des
Geschlechts werden, beschwort Lefebvre in seinen alltagstheoretischen Uberle-
gungen die liberale Dichotomie von >minnlicher Rationalitit< und (subalterner)
>weiblicher Irrationalitit< und damit letztlich auch geschlechtsspezifische Hier-
archien.

Der Lefebvre’sche Alltag ist also ein vergeschlechtlichter, indem er vorwie-
gend Frauen zugeschrieben wird und ihre Situiertheit im Alltag als eine von al-
len Frauen geteilte angenommen wird — obschon Lefebvre zum Beispiel klassen-
spezifische Differenzen zwischen Frauen andeutet. Dass Lefebvres Auffassung
eines >weiblichen< Alltags auch Spuren biologistischer und essentialistischer
Vorstellungen von Geschlecht aufweist, belegt folgende Stelle zur kulturellen
Reproduktion: Frauen seien die biologisch »kreative Hilfte der Menschheit, die
seit jeher »natiirlichen Vermittlerinnen zwischen gesellschaftlichen Gruppen,
zwischen Generationen, zwischen Kultur und Natur und zwischen den Individu-
en« (ebd., 477).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Nahezu anekdotisch mutet die Begriindung von Ben Highmore an, wenn er
fiir Lefebvres »contradictory >take< on women and the everyday« (Highmore
2002, 126) zwei mogliche Erkldrungen prisentiert: Erstens konne diese wider-
spriichliche Sicht mit Lefebvres problematischer Position innerhalb der kommu-
nistischen Partei in Zusammenhang gebracht werden. Lefebvres Ansichten konn-
ten als Absicht interpretiert werden, einem revolutionidren Marxismus seiner Zeit
zu entsprechen, der Feminismus als »distraction from the true revolutionary
cause« gesehen habe (ebd.). Zweitens verweist Highmore auf den »rather hurried
way in which Lefebvre seems to have >written< his books« (ebd.). So seien viele
seiner Biicher nicht von ihm selbst zu Papier gebracht, sondern vielmehr diktiert
und transkribiert worden. Highmore scheint damit zum einen eine Interpretation
zu forcieren, wonach Lefebvres problematische Ausfiihrungen vor allem auf Un-
achtsamkeit und Ungenauigkeit zuriickzufiihren sind. Zum anderen legt High-
mores Erkldrung nahe, Lefebvre aus der Verantwortung fiir seine Texte gewis-
sermallen zu entlassen und sie denen zu iibertragen, die diese Texte transkribiert
haben. Dies sind, wie bei Andy Merrifield nachzulesen ist, »faithful secretaries,
current girlfriends, or a latest wife« (Merrifield 2006, xxi). Damit wiirde die (un-
sichtbare) Arbeit dieser Frauen verantwortlich gemacht fiir inhaltliche Unzul4dng-
lichkeiten in Lefebvres Texten, ihre generelle Bedeutung als Schreibende und
damit auch als diejenigen, die Lefebvres duBlerst umfassendes Wirken unter an-
derem ermdglicht haben, bliebe hingegen unbenannt und unbemerkt.

Dass ich die Theorien von Lefebvre, Heller und Grossberg vor diesem Hin-
tergrund dennoch aufgreife und dariiber hinaus im Dialog mit feministischen
Debatten fruchtbar mache, beruht auf einer doppelten Zielsetzung: Zum einen
richtet sich mein Interesse auf eine Konzeptualisierung von Alltag, da ich eine
solche als Voraussetzung fiir die Entwicklung einer kritischen Theorie des All-
tags begreife. Eine solche Konzeptualisierung fehlt in vielen, auch kritischen
Auseinandersetzungen mit Alltag, nicht zuletzt auch in jenen feministischen An-
sdtzen, die einer kritischen alltagstheoretischen Tradition zugerechnet werden
konnen. So setzen sich Dorothy Smith (vgl. Kapitel 1.4.3) und Frigga Haug
(1990) aus feministischer Perspektive zwar mit Alltag auseinander. In beiden
Ansitzen geht es jedoch primdr um methodologische Fragen und mithin um die
Entwicklung eines Instrumentariums, das sich dazu eignet, alltdgliche Erfahrun-
gen und insbesondere die alltdgliche Verstrickung von Frauen in gesellschaftli-
che (vergeschlechtlichte) Herrschaftsverhiltnisse wissenschaftlich zugénglich zu
machen und auf diesem Wege auch zu verdndern. Zum anderen besteht mein
Ziel nicht in der Theoretisierung des Verhiltnisses von Alltag und Geschlecht,
das heifit in der Frage, wie mit dem Konzept Alltag insbesondere Geschlechter-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 97

verhiltnisse analysiert und kritisiert werden kénnen.” Zeigen will ich gleichwohl,
dass und inwiefern die hier entworfene kritische politische Theorie des Alltags
auch eine feministische Theorie ist und folglich fiir geschlechterpolitische Fra-
gen instruktiv sein kann. Dies verdeutliche ich, indem ich einerseits bestimmte
gesellschafts- und erkenntnistheoretische Einsichten kenntlich mache, die femi-
nistischen und alltagstheoretischen Ansitzen gemeinsam sind, und indem ich
andererseits im letzten Kapitel die Anschlussstellen einer kritischen politischen
Theorie des Alltags fiir aktuelle feministischen Debatten diskutiere.

111.3 KRITIK DES ALLTAGSLEBENS (HENRI LEFEBVRE)

»[QJuintessential critical theorist of everyday life« (Gardiner 2000, 71), »most
self-effacing and least narrowminded Marxist« (Merrifield 2006, xxiv), »ignored
philosopher and social theorist« (Aronowitz 2007), »archetypal revolutionary
optimist« (Gardiner 2000, 99) — so lauten einige der Einschitzungen zu Henri
Lefebvre, 1901 in Frankreich geboren und 1991 ebendort verstorben. Sein Inte-
resse am Alltag war bezeichnend fiir seine Arbeiten und spannte sich iiber mehr
als ein halbes Jahrhundert. Nach einer ersten Verdffentlichung zum Alltag in den
frithen 1930er-Jahren® erschienen die drei Biinde seiner Critique de la vie quoti-
dienne (dt. Kritik des Alltagslebens, Band 1-2 erschienen 1974 und 1975, neu
aufgelegt 1989) in den Jahren 1947 (frz. Neuauflage inkl. eines neuen Vorworts
1958), 1962 und schlieBlich 1981, als er bereits emeritiert war. Dariiber hinaus
beschrieb er seine Theorie des Alltags in La vie quotidienne dans le monde mo-
derne (dt. Das Alltagsleben in der modernen Welt, 1972), das 1968 im Vorfeld
der Pariser Studierendenbewegung publiziert wurde und zahlreiche Aspekte die-
ser Unruhen antizipierte (vgl. Gardiner 2000, 74). Lefebvre selbst nannte es »ei-
nen >digest<, d.h. das Wesentliche, unter Auslassung vieler Tatsachen, Analysen
und Argumentationen« (Lefebvre 1972, 43 Fn 4). Das 1992 posthum verdffent-

2 Fiir eine Auseinandersetzung mit Alltag(swissen) und Geschlecht im Rahmen einer
feministischen postkolonialen Wissenschaftskritik vgl. Mendel 2015; zu queeren All-
tagspraxen vgl. Bargetz/Ludwig 2007, zu Geschlecht, Heteronormativitit und (trans*-
queeren) Alltagspraxen Schirmer 2010 und 2015, zu Alltag, Heteronormativitit und
(Erwerbs-)Arbeit Lorenz/Kuster 2007; Wagels 2013.

3 Im August 1933 erschien in der Zeitschrift Avant-Poste: revue de littérature et de
critique der gemeinsam mit Norbert Guterman verfasste Artikel La Mystification: no-
tes pour une critique de la vie quotidienne (zur englischen Ausgabe des Textes Le-
febvre 2003; vgl. auch Trebitsch 1992a).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

lichte Buch Eléments de rythmanalyse (engl. Rhythmanalysis, 2004) reflektiert
und erweitert gleichfalls seine alltagstheoretischen Einsichten.

Lefebvres Ausfithrungen zum Alltag zeichnen sich durch eine wiederkehren-
de Verbindung mit der Kunst aus, etwa in seiner Auseinandersetzung mit dem
Surrealismus in den 1920er-Jahren oder in der Zusammenarbeit mit Guy Debord
und der Situationistischen Internationale in den 1950er/60er-Jahren.* MaBgeblich
sind jedoch vor allem seine Politik- und Gegenwartsbeziige. In den 1930er-
Jahren bedeutete dies nicht nur Kapitalismuskritik, sondern insbesondere auch
eine Kritik am in Frankreich erstarkenden Faschismus (vgl. Lefebvre 2003; Tre-
bitsch 1992b). Nach dem Zweiten Weltkrieg, in dem Lefebvre in der Résistance
aktiv war, veroffentlichte er den ersten Band der Kritik des Alltagslebens (1947).
Er betont darin die Moglichkeiten gesellschaftlicher Verdnderung durch Verin-
derungen des Alltagslebens unter anderem deshalb, weil er eine Reorganisation
der damaligen franzosischen Gesellschaft auch abseits staatlicher Institutionen
fiir notwendig erachtete (vgl. Lefebvre 1972). Allerdings, so rdumte er spiter
ein, sei seine anfangs optimistische Sicht auf die Moglichkeiten politischer
Transformation iiber das Alltagsleben aufgrund der Durchsetzung des Neokapi-
talismus ab den 1950er/60er-Jahren »schnell enttiuscht« worden (ebd., 51), und
dies habe nicht zuletzt auch eine Neubewertung des Alltagskonzepts erforderlich
gemacht (vgl. Lefebvre 1987a, 10). So versieht er den rund zehn Jahre spiter,
1958, neu aufgelegten ersten Band seiner Trilogie mit einer umfassenden Einlei-
tung nicht nur zur theorie-, sondern auch zur gesellschaftspolitischen Angemes-
senheit einer Kritik des Alltagslebens. Ebenso zeigt sich seine stets gegenwarts-
bezogene Theoretisierung bzw. seine, wie er es nennt, »dialektische Methode«
(ebd., 355) daran, dass er dem zweiten Band eine umfassende zeitdiagnostische
und theoriepolitische »Klarstellung« (ebd., 255) sowie eine Replik auf die kriti-
sche Diskussion seines ersten Bandes voranstellt.

Die Moglichkeit emanzipativer Politik, so konnte formuliert werden, kehrt
mit Lefebvres Phase »radikaler Kritik« (Trebitsch 2002, xi, Ubers. B.B.) in den
1960er-Jahren ins Alltagsleben zuriick. Theoretisch unterstreicht er dies in Das
Alltagsleben in der modernen Welt mit dem Konzept einer im Alltagsleben ver-
ankerten »permanenten kulturellen Revolution« (Lefebvre 1972, 263). Praktisch
verdeutlichte er dies auch als Professor fiir Soziologie in Stralburg (ab 1961),
wo er durch seine enge Verbindung zu protestbereiten Studierenden ebenso auf-
fiel wie durch Forschungspraxen, die als unkonventionell und mitunter aufriihre-

4 In beiden Fillen endete das gemeinsame Interesse allerdings in einem Zerwiirfnis.
Vgl. hierzu auch Jay 1984; Hess 1988; Greil 1992, orig. 1989; Trebitsch 1992b;
Shields 1999; Trebitsch 2002; Sheringham 2006; Trebitsch 2008.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 99

risch bezeichnet wurden (vgl. Trebitsch 2008).5 Nicht zuletzt war er als Profes-
sor fiir Soziologie in Paris-Nanterre (ab 1965) malgeblich in die dort ab Herbst
1967 aufkeimenden Studierendenproteste eingebunden.6

Kapitalismuskritik ist fiir Lefebvres Beschiftigung mit dem Alltagsleben ei-
ne wesentliche, wenn nicht sogar die entscheidende Zielsetzung. Dariiber hinaus
zeichnen sich seine Schriften durch eine Kritik am Realsozialismus und insbe-
sondere am Stalinismus aus, was ihn als Mitglied der Kommunistischen Partei
Frankreichs (Parti communiste frangais, PCF) wiederholt in Schwierigkeiten
brachte. Dass er 1957 schlieBlich aus der Partei ausgeschlossen wurde, fithrt Mi-
chel Trebitsch weniger auf Lefebvres politische Ansichten als auf seine theorie-
politischen Positionen zuriick: »Henri Lefebvre is a unique example of an intel-
lectual, a philosopher, excluded for his ideas.« (Trebitsch 2002, xviii)

Lefebvres theoretisches Interesse galt ab den 1930er-Jahren — den Weg iiber
Hegel nehmend — vor allem Marx, zu dessen Popularitét er in Frankreich wesent-
lich beitrug.7 Aufgrund seiner Bezugnahme auf Alltag, Praxis, Entfremdung und

5 So rief er eine akademische Praxis ins Leben, »encouraging students to work in self-
directed groups, signing contracts with public institutions, and embarking on market
studies, in particular in order to finance a number of young intellectuals« (Trebitsch
2008, x).

6 In Nanterre entbrannten die Studierendenproteste bereits im Friithjahr 1967, insbeson-
dere jedoch im Herbst 1967. Trebitsch bezeichnet Lefebvre dabei als »figurehead« ei-
nes ohne Frage »troubled sociology departement«, das insgesamt, sowohl von Leh-
renden- als auch von Studierendenseite eine »significant role« (Trebitsch 2008, xv)
fiir die Ereignisse des Pariser Mai 1968 gespielt habe. Nicht zuletzt wurde dort im
Mirz der Beschluss gefasst, die Fakultdt zu schlieen, woraufhin sich die Revolte an
die Sorbonne verlagerte. Gemeinsam mit Alain Touraine, Guy Michaud und Paul
Ricceur ergriff Lefebvre Partei fiir die vor ein Disziplinargericht gerufenen Studieren-
den. Zur Zeit der groen Streiks im Mai und Juni 1968 war Lefebvre allerdings nicht
mehr présent (vgl. ebd., xv-xvi); Gardiner zufolge war er bestiirzt iiber die Ziellosig-
keit und den Antiintellektualismus der Bewegung (vgl. Gardiner 2000, 74).

7 1939 erschien die bereits 1934/35 verfasste Schrift Le matérialisme dialectique (dt.
Der dialektische Materialismus, 1966). Es folgten zahlreiche weitere Biicher zu Marx
und zum Marxismus, unter anderem eine Einfithrung in den Marxismus in der in
Frankreich populdren Reihe Que-sais-je. 1958, nach seinem Ausschluss aus der PCF,
veroffentlichte Lefebvre unter dem Titel Probléemes actuels du marxisme (dt. Proble-
me des Marxismus heute, 1965) eine, wie Alfred Schmidt anmerkt, »scharfsinnige

Analyse des Stalinismus« (Schmidt 1966, 141). Darin diagnostiziert er sowohl eine

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Dialektik geriet Lefebvre allerdings innerhalb der, wie er monierte, »dogmati-
schen« marxistischen Bewegung (Lefebvre 1966, 8, orig. 1939) nach anféanglich
wohlwollenden Reaktionen Ende der 1940er-Jahre zunehmend ins Kreuzfeuer
der Kritik. 1949 sah er sich nicht zuletzt aufgrund der scharfen Kritiken an sei-
nem ersten Band der Kritik des Alltagslebens gezwungen (Gardiner 2000, 73),
sich in einer »Selbstkritik« gegen einen »Neo-Hegelianismus« auszusprechen
(vgl. Trebitsch 1992b, xiv).

Lefebvre kiimpfte allerdings nicht nur an dieser >Front«< (vgl. Trebitsch 2002,
xiv). Neben seiner Kritik am Okonomismus und Dogmatismus in kommunisti-
schen Kreisen richtete sich seine Kritik auch gegen die Soziologie seiner Zeit
und insbesondere gegen deren »ideologische Funktion« (ebd., x).* Diese Kritik
zeigt sich auch im zweiten Band seiner Kritik des Alltagslebens und den darin
entwickelten »Grundrisse[n] einer Soziologie der Alltiglichkeit« (Lefebvre
1987a). Mit seiner scharfen Kritik fiel der »militante Kommunist« (Hess 1988,
152, Ubers. B.B.) allerdings in Ungnade. Seine Entlassung 1953 als Mitarbeiter
der 1939 gegriindeten nationalen Forschungseinrichtung fiir Grundlagenfor-
schung C.N.R.S. (Centre national de recherche scientifique) galt inoffiziell als
Reaktion darauf, dass er sich im Rahmen einer Konferenz gegen die biirgerliche
»Polizei-Soziologie« US-amerikanischer Provenienz ausgesprochen hatte (Tre-
bitsch 2002, xiv; vgl. auch Hess 1988, 152f.; Elden 2004, 3).9

Nach dieser sradikalen Phase«< in den 1960er-Jahren wurde es ab den 1970er-
Jahren eher still um Lefebvre. In dieser Zeit verdffentlichte er allerdings einige
wichtige Werke: Neben dem dritten Band der Critiqgue de la vie quotidienne
(1981; engl. Critique of Everyday Life, 2008) erschien 1973 kurz nach seiner
Emeritierung (Trebitsch 2008, xx) sein wohl bekanntestes Buch La production

»Krise des Marxismus« als auch eine »Krise der Philosophie« (Lefebvre 1965, 11,
orig. 1958; vgl. auch Meyer 1973, 47-72).

8 Dazu hilt Michel Trebitsch fest: »[ W]hile, vis-a-vis bourgeois sociology, he sought to
develop the idea of a Marxist sociology, as regards the Communist Party he had to
explain that sociology served a purpose and could not be reduced to bourgeois sci-
ence.« (Trebitsch 2002, xiv)

9 Als offizielle Begriindung galt sein fehlender Doktortitel (Elden 2004, 3). Aufgrund
eines Protestschreibens von Lefebvre (Protestation de Monsieur Henri Lefebvre contre
la fin de son détachement au CNRS) und einer von Alain Touraine und Edgar Morin
lancierten Kampagne wurde er ein Jahr spiter, 1954, rehabilitiert und erhielt eine feste
Anstellung (Trebitsch 2002, xiv).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 101

de l’espace (engl. The Production of Space, 1991) sowie, einige Jahre spiter,
sein vierbindiges Werk iiber den Staat, De I’Etat (1976-1978)."

Die Rezeption seiner Arbeiten, nicht zuletzt jener iiber den Alltag, blieb zu-
nichst und verglichen mit anderen zeitgenossischen Denkern aus Frankreich wie
etwa Jean-Paul Sartre, Louis Althusser, Michel Foucault oder Gilles Deleuze re-
lativ verhalten — weswegen Stanley Aronowitz (2007) auch vom »ignorierten
Philosophen« spricht. Selbst Lefebvres La production de I’espace (1974), jene
gegenwirtig aus kritischer Geografie, Raumtheorie und urbanem Aktivismus''
nicht mehr wegzudenkende Schrift, wurde erst iiber den Umweg einer Rezeption
in der angloamerikanischen marxistischen Raumtheorie und Humangeografie
und insbesondere durch David Harvey und Edward Soja in Frankreich relevant.
In den Cultural Studies blieb Lefebvres Alltagstheorie im Unterschied etwa zur
Arbeit von Michel de Certeau lange Zeit weitgehend unbeachtet, ein Umstand,
der auch an der spiten englischen Ubersetzung deutlich wird. Wihrend de Cer-
teaus L’Invention du quotidien (1980) bereits 1984 ins Englische (The Practice
of Everyday Life) tibersetzt wurde, erschien Lefebvres Trilogie erst 1992, 2002
und 2008 — und damit viele Jahre nach dem franzosischen Original (1947, 1962,
1981). Nur The Everday in the Modern World wurde bereits 1971, drei Jahre
nach dessen Publikation in Frankreich, ins Englische iibertragen. Seit den
1990er-Jahren beginnt sich allerdings im angloamerikanischen Raum eine Le-
febvre->Renaissance« abzuzeichnen, die Stuart Elden (2006) zu dem Schluss ver-
anlasste: »Some are born posthumously.«'?

10 Dieser »sprawling, but sporadically brilliant four-volume text« (Brenner/Elden 2009,
2) ist bislang allerdings weder ins Deutsche noch ins Englische iibersetzt. Eine Samm-
lung staats- und stadttheoretisch relevanter Beitrige von Lefebvre wurde 2009 von
Neil Brenner und Stuart Elden herausgegeben (vgl. Lefebvre 2009).

11 Der Titel von Lefebvres 1967 erschienener Schrift Le Droit a la ville (engl. The Right
to the City, 1996), Recht auf Stadt, ist mittlerweile ldngst zum Slogan geworden.

12 Deutlich wird dies auch an der vollstindigen englischen Ubersetzung von Lefebvres
Trilogie bei Verso sowie an zahlreichen Publikationen im angloamerikanischen
Raum, die hauptséchlich in der Stadt- und Raumsoziologie sowie Humangeografie
(z.B. Brenner 1997; Brenner/Elden 2001; Elden 2001, 2006; Goonewardena 2008;
Goonewardena/Kipfer/Milgrom/Schmid 2008), den Cultural Studies und der Kultur-
theorie (z.B. Grossberg 1992; Chaney 2002; Highmore 2002; Cultural Studies 2004;
Seigworth/Gardiner 2004; Roberts 2006; Sheringham 2006), der Soziologie (Gardiner
2000) sowie den Literaturwissenschaften (z.B. Langbauer 1992; Felski 2000; Co-
lebrook 2002; New Literary History 2002; Sheringham 2006) verortet werden konnen.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Der Hohepunkt der deutschsprachigen Rezeption der Arbeiten Lefebvres, die
seine Alltagsschriften mit einschlie3t, kann — mit Ausnahme eines von Iring Fet-
scher (1954) publizierten Artikels zum Marxismus in der franzosischen Philoso-
phie — auf die 1960er- bis 1980er-Jahre datiert werden. Ihr Einfluss erstreckt sich
insbesondere auf das marxistisch geprigte Umfeld der 1968er-Bewegung sowie
auf die Debatten iiber die Alltagsgeschichte in den 1980er-Jahren."” Deutlich
wird dies auch an der Ubersetzung seiner Arbeiten. Das Alltagsleben in der mo-
dernen Welt erschien 1972 auf Deutsch, drei Jahre spiter folgte eine komplette
dreibidndige Ausgabe der bis zu diesem Zeitpunkt verfassten zwei Binde der Kri-
tik des Alltagslebens (Lefebvre 1974b, 1975a, 1975b). Diese wurden 1987, zu
einer Zeit, als im deutschsprachigen Raum die Alltagsgeschichte breit diskutiert
wurde, neu aufgelegt. Gegenwirtig scheinen zwar Lefebvres Arbeiten zu Stadt
und Raum,'* weitaus weniger jedoch seine alltagstheoretischen Schriften rezi-
piert zu werden."® Bezeichnend hierfiir ist wohl auch, dass der dritte Band der
Kritik des Alltagslebens zum aktuellen Zeitpunkt noch nicht in deutscher Uber-
setzung vorliegt.

In der Kritik des Alltagslebens schreibt Henri Lefebvre: »Keine Erkenntnis
der Gesellschaft ohne Kritik dieser Gesellschaft, ihrer Représentationen (Ideolo-
gien) und ihrer anerkannten Begriffe.« (Lefebvre 1987a, 356) Lefebvres neo-
marxistische Alltagstheorie begreife ich daran anschlieBend als doppelte Inter-
vention: zum einen als Vorschlag fiir eine kritische Gesellschaftstheorie, die den
Alltag zum Ausgangspunkt nimmt; zum anderen als Artikulation des theoriepoli-
tischen Anliegens, Wissenschaftskritik als Gesellschaftskritik zu begreifen. In
der folgenden Rekonstruktion seiner Theorie des Alltags geht es mir daher auch
weniger um die von Lefebvre diagnostizierten Transformationsprozesse und sei-

Unbeachtet scheint Lefebvre allerdings nach wie vor bei »political theorists or philo-
sophers« (Elden 2001, 809) zu sein.

13 Fiir die zum Teil affirmative, zum Teil kritische Rezeption in den 1970er/80er-Jahren
vgl. Meyer 1973; Kleinspehn 1975; Leithduser 1976; Hack 1977; Hammerich/Klein
1978; Neugebauer 1978; Waldenfels 1978; Albrecht 1981; Bergmann 1981; Alheit
1983; Schmalz-Bruns 1989. Fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit der Rezep-
tion vgl. auch Kleinspehn 1975; Ronneberger 2002.

14 Dies verdeutlichen Konferenzen ebenso wie zahlreiche soziale Bewegungen im
deutschsprachigen Raum, die sich auf Lefebvres Theorie und insbesondere auf seinen
Slogan >Recht auf Stadt< beziehen.

15 Eine umfassende Auseinandersetzung mit Alltag bietet die Arbeit von Ulrich Miiller-
Scholl (1999). Fiir die Stadt- und Raumsoziologie bzw. Humangeografie vgl. z.B.
Ronneberger 2002; Schmid 2003, 2005; Belina 2008.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 103

ne kritische Auseinandersetzung mit der Moderne (vgl. z.B. Gardiner 2000). Le-
febvres Zeitdiagnosen und seine Kapitalismuskritik als Grundlage nehmend,
werde ich vielmehr herausarbeiten, wie der Alltag zum Ausgangspunkt einer kri-
tischen Gesellschaftstheorie gemacht werden kann. Im Unterschied zu jenen
Lesarten, die Lefebvre vorwiegend als Theoretiker der »dialektischen Entfrem-
dung« begreifen (Kleinspehn 1975, 99), interpretiere ich seinen Ansatz als Theo-
rie der Ambivalenz — eine Lesart, die in zwei zentralen Annahmen griindet: Ers-
tens begreift Lefebvre das Alltagsleben zugleich als Ausdruck und Raum der
Gestaltung von Politik und Okonomie; er geht also davon aus, dass Politik und
Okonomie in den Widerspriichen des Alltags zugleich hervortreten und hervor-
gebracht werden. Damit macht Lefebvre das Alltagsleben sowohl zum Objekt
der Kritik als auch zum potenziellen Ausgangspunkt fiir politische Verianderun-
gen. Zweitens zeigt sich Lefebvres Auffassung von Ambivalenz in seinem
Machtverstindnis, da er dem Alltagsleben eine (politische und 6konomische)
Bedeutung zuschreibt, die sich sowohl in entméchtigenden als auch in erméchti-
genden Effekten niederschlagt.

Um diese Lesart als Theorie der Ambivalenz zu begriinden, fiihre ich einlei-
tend Lefebvres alltagstheoretische Pramisse aus, dass Alltag gerade in seiner Ba-
nalitdt bedeutsam ist, wie ich unter anderem an seinem Konzept der Repetition
verdeutliche. Dass Lefebvre mit der Betonung des Alltagslebens keine einfache
Aufwertung und Romantisierung des Alltags vertritt bzw. einfordert, fiithre ich in
den zwei darauf folgenden Schritten niher aus: zunichst, indem ich sein Ver-
standnis von Ambivalenz skizziere, und daran anschlieBend, indem ich darlege,
inwiefern Lefebvre das Alltagsleben sowohl als Projektionsfliche fiir (politische
und dkonomische) Macht als auch als Potenzial politisch-emanzipativer Trans-
formation begreift. Konkret bedeutet dies, seinen Konzepten der Repression und
Autorepression die Konzepte des gesellschaftlichen Imaginidren und des Wun-
sches ebenso wie seine Uberlegungen zur Revolution des Alltagslebens zur Seite
zu stellen und damit nicht zuletzt die Kritik des Alltagslebens als Theorie des
Moglichen zu entziffern. AbschlieSend will ich auf dieser Basis eine erste Anné-
herung an den Alltag als Denkfigur unter dem Aspekt der Ambivalenz skizzieren.

111.3.1 Jenseits des Banalen?

Das Alltigliche, so schreibt Lefebvre, erscheint als das Unbedeutende, Uner-
kannte und Banale. Verweise es doch, wie das Wort selbst bereits erkennen las-
se, auf das, was jeden Tag ist, auf das stetig Wiederkehrende (vgl. Lefebvre
1988, 78). Als banal qualifiziert, wurde Alltag in der >westlichen< Wissen-
schaftsgeschichte lange Zeit als nicht-wissenschaftlich ausgeblendet. Die Philo-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

sophie stand zum Alltag in einem »negativen Verhiltnis«, galt sie doch als »au-
Bergewohnliche und privilegierte Tiatigkeit, die der MuBle zuzurechnen war und
aus dem Alltagsleben heraustrat« (Lefebvre 1987a, 96).16 Wozu dann also eine
wissenschaftliche Beschiftigung mit dem banalen Alltagsleben? Und was ist das
Banale tiberhaupt?

Wegweisend fiir diese Frage und inspirierend fiir das weitere Verstindnis
von Lefebvres Ansatz ist Meaghan Morris’ begriffsgeschichtliche Herleitung des
Banalen, der zufolge das Banale ein doppeltes Erbe triagt (Morris 1996, 165). So
leite sich das Banale — wie auch Kluges Etymologisches Worterbuch verrit —
zum einen aus dem Altfranzosischen »ban« her, dem Gerichtsbezirk. Dies zeigt
sich im Adjektiv »banal«, dessen Bedeutung sich von einem Attribut fiir inner-
halb eines Bezirks Menschen gemeinsam gehdrenden Dingen iiber »gemeinniit-
zig« zu »normal« und schlielich zu »nichtssagend« wandelte (Kluge 2002, 87).
Zum anderen sei im Begriff der Banalitidt auch der altwestfriankische Ausdruck
des Banns enthalten (vgl. ebd.), womit sowohl das (konigliche) Aufgebot als
auch das Verbot gemeint sei, sowie gegenwirtig — insbesondere vom Englischen
beeinflusst — die Bedeutung von »verbannen« (Morris 1996). Morris’ Ausfiih-
rungen folgend ist das Banale somit weder nur machtvoll noch ausschlielich
nichtssagend, sondern vielmehr beides zugleich.

Diese Bedeutungsvielfalt bzw. Gleichzeitigkeit zeichnet auch Lefebvres
Auseinandersetzung mit dem Alltagsleben aus. Die Beschiftigung mit dem All-
tag sei nur vermeintlich banal; denn »[w]hy should the study of the banal itself
be banal? Are not the surreal, the extraordinary, the surprising, even the magical,
also part of the real?« (Lefebvre 1987b, 9) Das Banale gilt es somit nicht zu
entbanalisieren¢, indem es zum Besonderen gemacht und aufgewertet wird.
Vielmehr will Lefebvre das Besondere des und im Banalen selbst aufzeigen. In-
wiefern er gerade mit seinem Konzept von Alltag dazu beitragen kann und was

16 Lefebvres Buchtitel Kritik des Alltagslebens konnte vor diesem Hintergrund auch als
philosophischer Fingerzeig verstanden werden, verweist er damit doch metaphorisch
auf Immanuel Kant und legt mit dieser Anlehnung eine Lesart nahe, wonach er gerade
die philosophische Bedeutung des Alltags betonen mochte. Eine solche Interpretation
ist zwar Spekulation, Lefebvres Kritik an Kant, der in der »Kritik der >reinen Ver-
nunft«« »steckengeblieben« sei und dessen Denken nur »an wenigen Stellen« »die
Qualitdt einer Kritik des Menschen« gewonnen habe (Lefebvre 1987a, 144, Herv.
i.0.), sowie seine Betonung des Marxismus als Kritik des Privatbewusstseins (ebd.,
154), der Mystifikationen (ebd., 156), des Geldes (ebd., 158), der Bediirfnisse (ebd.,
165), der Arbeit (ebd., 168) und der Freiheit (ebd., 174) stiitzen allerdings eine solche

Lesart.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 105

dies mit dem doppelten Erbe des Banalen als zugleich Bedeutsamen und Nichts-
sagenden zu tun hat, ist Gegenstand der nachfolgenden Darstellung. Zuvor
mochte ich in einem kurzen Exkurs Lefebvres Terminologie des Alltags vorstel-
len, um meine Begriffsverwendung zu erldutern.

Exkurs: Alltagsleben, Alltagliches oder Alltaglichkeit?

In einem kurz nach Erscheinen des dritten und letzten Bandes der Kritik des All-
tagslebens gefiihrten Interview in Le Monde unterscheidet Lefebvre retrospektiv
drei verschiedene Alltagsbegriffe: Alltagsleben (la vie quotidienne), das Alltig-
liche (le quotidien) und Alltiglichkeit (la quotidienneté) (Le Monde 1982, ixf.).
Diese Unterscheidung wird zum Teil zum Anlass fiir eine dreifache Differenzie-
rung in Bezug auf den Alltagsbegriff in Lefebvres Theoriegebdude genommen
(vgl. Seigworth 2000; Grossberg 2003; Davies 2006; Elden 2006). Nach Grego-
ry J. Seigworth sowie Lawrence Grossberg verwendet Lefebvre den Begriff des
Alltagslebens (daily life; vgl. Seigworth 2000; Grossberg 2003), um zu beschrei-
ben, was es immer schon gegeben hat. Alltagsleben sei ein empirischer Begriff
jenseits von Konzeptualisierung und Reprisentation. Durchdrungen von Werten,
Riten und Mythen (vgl. Le Monde 1982, ix), habe Alltagsleben schon vor dem
»historischen Moment der Moderne« eine »bestimmte Kohdrenz sowie eigene
Bedeutung« angenommen (Grossberg 2003, 103). Indem das Alltdgliche (the
everyday) fiir Lefebvre den »Eintritt in die Moderne« (Le Monde 1982, ix,
Ubers. B.B.) markiere, mache er es zum Produkt der historischen Konfrontation
zwischen Alltagsleben und Moderne, zu einem Produkt der Allgegenwart des
Konsumverhaltens und der technischen Kontrolle (Grossberg 2003, 104). We-
sentlich fiir das Alltdgliche sei daher Trivialitét, Gleichklang, »gewohnte und er-
trigliche Langweiligkeit«, aber auch Macht, die bis in die »tiefsten und doch
harmlosesten Rdume und Spalten menschlichen Lebens eindringt« (ebd.). Das
Alltagsleben wird damit zu einem Konzept ebenso wie zu einem Objekt der Un-
tersuchung (Seigworth 2000, 245). SchlieBlich sei Alltiglichkeit (everydayness)
eine Qualitit, eine »Art und Weise, wie das Alltdgliche gelebt wird« (Grossberg
2003, 105; Le Monde 1982). Die Alltidglichkeit gehe einerseits iiber die beiden
anderen Dimensionen hinaus, halte andererseits auch beide im Alltag zusammen.
Diese Alltdglichkeit konne dabei nicht direkt, sondern nur indirekt iiber die
»komplexe Architektonik des alltdglichen Lebens« erforscht werden (Grossberg
2003, 105).

Trotz dieser Systematisierungsbestrebungen im Anschluss an Lefebvre wer-
de ich mich in meiner Arbeit nicht an dieser dreifachen Differenzierung orientie-
ren, da Lefebvre, und hier schliee ich mich Michel Trebitschs Einschitzung an,
dieser Ausdifferenzierung selbst »nie in aller Griindlichkeit gefolgt« ist (Tre-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

bitsch 1992b, xxiv, Ubers. B.B.). Eine systematische, theorieimmanente Be-
stimmung der Terminologie des Alltags in Lefebvres Arbeiten nach Mallgabe
seiner eigenen, riickblickenden Einschitzung verspricht zwar eine interessante
Herausforderung. Das Ziel der vorliegenden Untersuchung besteht jedoch nicht
in einer Begriffsgeschichte. Vielmehr geht es mir darum, Alltag als sozialwis-
senschaftliches Konzept fiir eine kritische Theorie des Alltags brauchbar zu ma-
chen. Daher erschlie3e ich seine Theorie vorwiegend anhand seiner Argumentati-
on, nicht jedoch anhand unterschiedlicher Begriffe. Dies bedeutet letztlich auch,
dass ich die Begriffe Alltag und Alltagsleben weitestgehend synonym verwende.

111.3.2 Repetition und Zyklizitat

Dass das Alltagsleben nicht unbedeutend, sondern gewichtig ist, zeigt sich bei
Lefebvre insbesondere in jener zentralen Funktionsweise des Alltags, die er als
Modus der Repetition identifiziert und fiir die seine Auffassung des Zyklischen
bezeichnend ist. In dem Begriff der Repetition wird gleichfalls seine Kritik an
einem innerhalb der westlich-kapitalistischen Moderne hegemonialen linearen
Zeit- und Fortschrittsverstidndnis deutlich (vgl. auch Lefebvre 2004). So macht
Lefebvre die Ansicht stark, dass sich moderne kapitalistische Gesellschaften
durch eine »Wechselbeziehung« (Lefebvre 1987a, 488) bzw. durch »Interferen-
zen« (ebd., 303) zwischen linearen und zyklischen Zeitabldufen auszeichnen
(vgl. auch Lefebvre 2008; Lefebvre 1992b). Zudem schlégt er eine Theoretisie-
rung von Zyklus vor, die diesen nicht als Wiederkehr des genau Gleichen, son-
dern als stetige Verdnderung begreift, da stets neue Zyklen aus bereits bestehen-
den Zyklen hervorbrechen: »Jeder Zyklus entsteht aus einem anderen Zyklus
und geht wieder in neue Kreisbewegungen ein.« (Lefebvre 1987a, 302) Analog
dazu ist auch jene fiir den Alltag symptomatische »Vorherrschaft des Repetiti-
ven« (Lefebvre 1988, 80) nicht als »Wiederholung schlichter mechanischer Ges-
ten oder purer Stereotypen« zu fassen (Lefebvre 1987a, 389). Repetition als
Wiederholung in der Zeit bedeutet vielmehr bestindige Verdnderung, da kein
Zyklus und daher auch keine alltdgliche Wiederholung auf genau denselben
Ausgangspunkt zuriickkommen kann. Repetition ist keine identische und folg-
lich vollig vorhersehbare Wiederkehr, sondern immer schon Verdnderung und
Modifikation in der Repetition.

Lefebvre richtet sich ferner gegen eine weitere, ebenfalls verbreitete Annah-
me, die die Wiederholung mit dem Evidenten und Offensichtlichen gleichsetzt.
Stattdessen postuliert er: »Die Theorie des Werdens trifft auf das Ritsel der
Wiederholung.« (Ebd., 32) Mit diesem Hinweis auf das erst zu Entritselnde und
mithin AuBergewohnliche der Repetition weist Lefebvre einseitige und hierar-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 107

chisierende Zuschreibungen zuriick, in denen innovative Veridnderungen konser-
vierenden Wiederholungen gegeniibergestellt werden."” Stattdessen entwirft er
seine Theorie des Alltagslebens unter Vermeidung eindeutiger Zuweisungen und
Hierarchisierungen. Als solche stehe sie zwischen einer »parmenidische[n] The-
orie der unbeweglichen Identitit und des unbeweglichen Selben« und einer
»heraklitische[n] Theorie des ewigen anderen, die gegen die Wiederholung
stofBt« (ebd., 32). Erstere konne ndmlich jene fiir das Zyklische charakteristi-
schen stetigen und graduellen Verdnderungen nicht fassen. Letzterer unterstellt
er hingegen eine Auffassung »unerschopfliche[r] Temporalitit« und letztlich den
Fehler, »die fundamentale Wiederholung [zu] verschleiern« (ebd.). Hier werde
iibersehen, dass die Wiederholung insofern aufkldrend und erhellend sein konne,
als das Imagindre durch Erinnerung und Reflexion von Vergangenem und folg-
lich durch Wiederholung genédhrt werde. Dieser Aspekt der »Riickerinnerung
und Wiedererkenntnis« (ebd.) erschliefe die Wiederholung insbesondere fiir die
Philosophie, und zwar als Méglichkeitsbedingung von Erkenntnis.

Wesentlich ist der Aspekt der Wiederholung schlie3lich auch in einem ande-
ren Zusammenhang. So postuliert Lefebvre, dass die »schopferische Tatigkeit,
also die » Produktion im weitesten Sinne« (Lefebvre 1972, 31, Herv. i.0.), nur in
Zusammenhang mit der »Reproduktion« verstanden werden kann, »das heif3t der
Bedingungen, in denen die Objekte oder Werke produzierenden Tétigkeiten sich
selbst re-produzieren, wieder-beginnen, ihre konstitutiven Beziehungen wieder-
aufnehmen, oder sich im Gegenteil durch graduelle Modifizierungen oder Spriin-
ge verindern« (ebd., 31f.)." Produktive und kreative Titigkeiten beruhen also
auf Bedingungen, die auch durch Wiederholung geschaffen und erhalten werden;
Wiederholung ermdoglicht erst die Produktion. Lefebvre fasst die »Reproduktion
der Produktionsverhiltnisse« (Lefebvre 1974a) folglich in einem erweiterten
Sinne, ndmlich nicht nur als Reproduktion der Arbeitskraft (vgl. ebd., 97), son-
dern auch als Voraussetzung fiir die Reproduktion des Alltagslebens und damit

17 Insofern teile ich auch nicht Rita Felskis Kritik, der zufolge es in Lefebvres Arbeiten
eine klare Tendenz gibt, Repetition mit Herrschaft und Innovation mit Widerstand und
agency gleichzusetzen (Felski 2000, 84). Eine Interpretation, in der die uneindeutige
und widerspriichliche Bedeutung von Wiederholung hervorgehoben wird, bietet auch
Michael E. Gardiner (vgl. 2000, 2004).

18 Diese Modifikationen beinhalten fiir Lefebvre allerdings auch die »Féhigkeit des Ka-

pitalismus, »seine kritischen Momente zu {iberdauern« (Lefebvre 1974a, 83).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

auch der Bedingungen fiir kreativ-schopferische T'aitigkeiten19 (vgl. auch Klein-
spehn 1975, 80).

Mit dem Verweis auf die zeitliche Dimension schldgt Lefebvre erstens eine
Theoretisierung von Wiederholung vor, die deutlich macht, dass das Repetitive
keine identische Wiederkehr ist, sondern immer auch die Moglichkeit einer, ob-
gleich moglicherweise nur graduellen, Modifikation in sich trigt. Mit diesem
Hinweis auf Veridnderung unterstreicht Lefebvre zweitens, dass und weshalb das
Repetitive des Alltagslebens von Relevanz ist, indem er die Wiederholung ihrer
vermeintlichen Banalitit entreift und als Grundlage gesellschaftlicher Verhilt-
nisse ausweist.

11.3.3 Der »verborgene Reichtum« des Alltags

Auch der »verborgene Reichtum« (Lefebvre 1987a, 96), den es nach Lefebvre
im Alltagsleben zu enthiillen gilt, zeigt sich in der Repetition. Dabei lassen sich
zwei Formen unterscheiden: eine struktur- und eine subjektbezogene Form der
Wiederholung. Im Zeichen der strukturorientierten Form erkennt Lefebvre in
den Wiederholungen des Alltags die Grundlage fiir Herrschaft und Ausbeutung
(vgl. Lefebvre 1988, 80). Dies gilt erstens fiir das Fortbestehen und insbesondere
die Expansion kapitalistischer Produktionsverhiltnisse, da diese unmittelbar an
das tdgliche Konsumverhalten und die kapitalistische Aneignung menschlicher
Bediirfnisse ebenso wie an die Aufrechterhaltung der Arbeitskraft und somit der
Produktionsbedingungen gekoppelt sind (Lefebvre 1974a; vgl. auch Kleinspehn
1975, 68-74). Im Kapitalismus, so Lefebvre, wird eine spezifische Form von All-
tagsleben erst hervorgebracht, wird doch der Alltag mit der westlich-kapitalisti-
schen Moderne gerade zum »Objekt der Bemiihungen« (Lefebvre 1972, 105).
Lefebvre postuliert dabei ein wechselseitiges Verwiesenheits- und Konstituti-
onsverhéltnis zwischen kapitalistischen Produktionsweisen und dem Alltagsle-
ben. Nicht »work per se«, sondern das Alltagsleben wird fiir ihn daher zum ent-
scheidenden Einsatzpunkt fiir die Aufrechterhaltung des Kapitalismus (vgl. Gar-
diner 2000, 91). Wesentlich ist das Alltdgliche fiir Lefebvre zweitens nicht nur
fiir die Produktionsverhiltnisse, sondern auch fiir die Administration von Gesell-

19 Wenngleich der Aspekt des Schopferisch-Kreativen im Alltag in mehreren Schriften
Lefebvres auftaucht, weist seine Einschidtzung in Bezug auf das konkrete Potenzial
graduelle Differenzen auf. Im ersten Band der Kritik des Alltagslebens gibt sich Le-
febvre tendenziell optimistischer als in seinen spiteren Schriften, etwa in The
Everyday and Everydayness; hier konstatiert er, dass selbst die »Verdnderung pro-
grammiert« sei (Lefebvre 1987b, 10, Ubers. B.B.).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 109

schaft (vgl. Lefebvre 1988, 80). Denn erst die relative Gewissheit einer tdglichen
Wiederkehr und damit jene zwar nicht uneingeschrinkt, gleichwohl partiell vor-
aussehbaren Bedingungen ermoglichen es, die Gesellschaft auch zu verwalten.

Deutlich macht Lefebvre damit, dass sowohl Politik als auch Okonomie all-
tagliche Wiederholungen benotigen, da sie erst in diesen Wiederholungen reali-
siert werden. Die kapitalistische Produktionsweise und deren Ausweitung ebenso
wie die politische Verwaltung sind also nicht als Auswirkungen, quasi als
»outcomes of the everyday« (Aronowitz 2007, 135) zu verstehen, wie Stanley
Aronowitz unterstellt. Vielmehr zeigt Lefebvre auf, dass sie gerade im und durch
das Alltagsleben hervortreten. Das Alltagsleben, so formuliert er plastisch mit
Bezug auf Frankreich in den 1960er-Jahren, »wird zur Ebene, auf die sich die
Beleuchtungen und die Schatten, die Tiefpunkte und die Hohepunkte, die Stdr-
ken und die Schwichen dieser Gesellschaft projizieren« (Lefebvre 1972, 94).
Alltag ist insofern auch keine autonome gesellschaftliche Sphire, sondern viel-
mehr — obschon ambivalent, wie noch zu zeigen sein wird — in gesellschaftliche
Machtverhiltnisse eingebunden.

Mit dem Hinweis auf den Alltag als Aspekt politischer und 6konomischer
Herrschaftsverhiltnisse konnte ich nunmehr einen Reichtum des Alltags be-
schreiben, der im Modus der Repetition verborgen liegt. In den alltdglichen
Wiederholungen wird allerdings nicht nur die 6konomische und politische
(Re-)Produktion sichergestellt, Alltag ist nicht nur die Voraussetzung und
Grundlage politischer Verwaltung und kapitalistischer Produktionsverhéltnisse.
Aus einer subjektorientierten Perspektive erschlieft sich auch ein zweiter As-
pekt. Zwar sichert und verfestigt die alltéigliche Repetition in Form von Konsum-
tion, Arbeit und Rekreation und folglich auch von spezifischen Formen der Ar-
beitsteilung gewisse Macht- und Ungleichheitsverhiltnisse und prégt auf diese
Weise die konkreten Moglichkeiten der Einzelnen. Allerdings betont Lefebvre,
dass Alltag im Modus der Repetition zudem eine Form der Gewissheit ausdriickt
und damit fiir die Menschen auch als alltidgliche Orientierung wirkméchtig wer-
den kann. So garantiere das Repetitive des Alltagslebens mitunter personliche
Planungssicherheit und erlaube es, mit Zukunftsédngsten umzugehen. Denn durch
die — wenngleich niemals gesicherten und stets modifizierten — »all-tidglichen«<
Wiederholungen trete der Ungewissheit der Zukunft eine gewisse Sicherheit ei-
nes sich unmittelbar am nichsten Tag Wiederholenden gegeniiber (vgl. Lefebvre
1988, 80).

Der verborgene Reichtum des Alltags erschlief3t sich bei Lefebvre schlieB3lich
nicht nur im Modus des Repetitiven, sondern auch darin, dass er den Alltag als
»menschliche Substanz« begreift (Lefebvre 1987a, 96): Diese zeige sich zum ei-
nen in den »hoherstehenden Beschiftigungen« wie der Philosophie, der Kunst

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

oder dem politischen Leben, die erst aus den Titigkeiten des Alltagslebens her-
vorgingen, da sie zugleich deren »kumulierender Ausdruck und ihre direkte und
indirekte Kritik« seien (ebd.). Zum anderen sei das Alltagsleben eine menschli-
che Grundlage und nicht blof} ein »diirftige[r] Rest« (ebd.). Der »Mensch« muss
sich Lefebvre zufolge gerade im Alltagsleben verwirklichen; er »wird alltidglich
sein oder er wird nicht sein« (ebd., 135).

Das Alltdgliche ist also ein Merkmal des Lebens aller Menschen. Sie alle
fithren ein Alltagsleben, weswegen sich Alltag auch nicht auf spezielle Bereiche
oder Tétigkeiten beschrinken lisst.” Die Philosophie miisse dies anerkennen
und jenen »Abgrund« einer sie kennzeichnenden »Verachtung fiir den Menschen
und sein wirkliches Leben« iiberwinden (ebd., 134f.). Marx’ Terminologie und
Erkenntnisinteresse aufgreifend, tritt Lefebvre insofern nicht zuletzt fiir eine
»Rehabilitierung der Massen« ein (ebd., 135).

Aufgrund dieser verborgenen Reichtiimer darf das Alltdgliche nach Lefebvre
nicht zum Residuum degradiert und diskreditiert werden. Dass Alltag Rest und
Totalitit™, Schnittstelle und Bindeglied aller Titigkeiten ist, fithrt er in folgen-
dem Zitat pointiert aus:*>

»GewissermaBen als Rest, umschrieben durch >das, was bleibt<, wenn man alle verschie-
denen hoheren, spezialisierten strukturierten Aktivititen ausgeklammert hat, definiert sich
das Alltagsleben als Totalitit. In ihrer Spezialisierung und ihrer Technizitit betrachtet, las-
sen die hoheren Aktivitdten einen >technischen Zwischenraum« frei, den das Alltagsleben
ausfiillt. Dieses steht in wesentlicher Beziehung zu allen Tidtigkeiten und umfasst sie mit
ihren Differenzen und Konflikten. Es ist ihr Schnittpunkt, ihr Verbindungsglied und ihr
gemeinsames Gebiet. Im Alltagsleben formt und bildet sich die Gesamtheit von Verhilt-
nissen aus, die aus dem Menschlichen — und aus jedem menschlichen Wesen — ein Ganzes
macht. In ihm offenbaren und vollenden sich jene Beziehungen, die die Totalitit der Wirk-

lichkeit zum Ausdruck bringen, so sehr dies auch stets unter einem Aspekt geschieht, der

20 Allerdings bleibt Lefebvre in diesem Zusammenhang letztlich zum Teil uneindeutig,
geht er doch zugleich davon aus, dass insbesondere Frauen im Alltagsleben gefangen
sind, da sie nicht aus der Ambiguitit des Alltags heraustreten konnen (vgl. dazu auch
Kapitel II1.2).

21 Lefebvre versteht darunter jedoch keine umfassende Form der Totalitdt (vgl. auch
Gardiner 2004). Fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Lefebvres Konzept der
Totalitdt, auch im Unterschied zu Lukdcs, vgl. Kleinspehn 1975, Jay 1984 bzw. kri-
tisch dazu Colebrook 2002.

22 Zur Dimension des Rests in philosophischer Perspektive vgl. Miiller-Scholl 1999.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 111

partikularen und unvollstindigen Charakter besitzt: Freundschaft, Kameradschaft, Liebe,

Bediirfnis nach Kommunikation, Spiel usw.« (Lefebvre 1987a, 107f., Herv. i.0.)

Insgesamt macht Lefebvre deutlich, dass das Alltdgliche nur als belanglos und
gewohnlich erscheint, wihrend es doch eigentlich bedeutsam, ungewohnlich und
vielschichtig ist. Allerdings geht die je konkrete Bedeutung des Alltags nicht
immer eindeutig aus dem Alltdglichen hervor. Das Alltédgliche sei vielmehr zu-
gleich Zeigendes und Verbergendes, und als solches habe es stets »some sur-
prises in store for us« (Lefebvre 1988, 78). Alltag ist, so formuliert Rob Shields
anschaulich, jene Ebene »in which moments of enlightenment emerge and flash,
like sparkles of light on a field of snow« (Shields 1999, 77). Indem Lefebvre
Alltag als fundamentale Dimension aller Titigkeiten und als Grundlage kapita-
listischer und biirokratischer Herrschaft beschreibt, betont er die subjektive
ebenso wie die strukturelle Wirkméchtigkeit des Alltags. Deutlich wird dadurch,
dass der Alltag nicht nur bezeichnend, sondern gesellschaftlich maf3geblich ist,
da politische, 6konomische und ideologische Verhiltnisse alltdglich hervorge-
bracht und be- bzw. gelebt werden miissen.

111.3.4 Zum Denken des Widerspriichlichen:
Ambiguitat und Ambivalenz

In der Auffassung vom Alltag, der zugleich als Ausdruck von Macht und als (ge-
sellschaftliches und personliches) Vermogen gilt, préisentiert sich ein entschei-
dender politischer Aspekt von Lefebvres Theorie, ndmlich jener der Ambivalenz.
So hilt er fest: »The everyday is ambiguous and contradictory.« (Lefebvre 1988,
80)” Auch Alice Kaplan und Kristin Ross unterstreichen in diesem Sinne mit
Blick auf Lefebvres Theorie des Alltags: »The Political [...] is hidden in the eve-
ryday, exactly where it is most obvious: in the contradictions of lived experi-
ence.« (Kaplan/Ross 1987, 3) Politisch ambivalent ist das Alltagsleben fiir Le-
febvre, weil die (repetitiv hervorgebrachte) Gewissheit sowohl der Aufrechter-
haltung von Herrschaftsverhiltnissen dienen als auch Sicherheitsstrukturen her-
vorbringen kann. Aus subjekt- und handlungstheoretischer Perspektive bedeutet

23 Neben Ambivalenz fiihrt Lefebvre auch die Begriffe Widerspruch und Dialektik ein,
ohne allerdings deren Verhiltnis zueinander niher zu bestimmen. Zum »grundlegen-
den Widerspruch zwischen gesellschaftlichem Charakter der produktiven Arbeit und
privatem Charakter des Eigentums an den Produktionsmitteln« vgl. Lefebvre 1987a,
579; zum dialektischen Denken vgl. das Kapitel Logos, Logik, Dialektik in Lefebvre
1987a, 500-519; zur Frage der Produktionsverhiltnisse vgl. Lefebvre 1974a.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

diese Ambivalenz des Alltags dann, dass repetitive Tatigkeiten iiber den Modus
der Eingewohnung und Einiibung personliche Sicherheit und Handlungsorientie-
rungen gewihren, aber auch Herrschaftsformigkeit bedienen konnen. Politisch
ambivalent ist der Alltag fiir Lefebvre aber auch, weil das Alltagsleben durch die
unmittelbare Befriedigung von Bediirfnissen zum einen Zufriedenheit herstellt;
zum anderen ist das Alltagsleben eine Quelle tiefgriindiger Unzufriedenheit, da
im Alltag zugleich die Sehnsucht und der Wunsch nach Verdnderung geweckt
werden (vgl. Lefebvre 1988, 79f.).

Lefebvre fasst die Mehrdeutigkeit des Alltags allerdings nicht nur phédnome-
nal, das heifit anhand ambivalenter Phinomene des Alltags. Vielmehr schligt er
in seinen Arbeiten eine — in der Rezeption kaum beachtete — Theoretisierung von
Ambivalenz vor, die ich im Folgenden néher ausfiihren mochte (vgl. auch
Bargetz 2014).

Ist der Begriff der Ambivalenz bereits im ersten Band der Kritik des Alltags-
lebens (1947) facettenreich, thematisiert Lefebvre in der umfassenden Einleitung
zur Neuauflage dieses Bandes (1958) die Notwendigkeit, den Begriff philoso-
phisch zu konkretisieren. Dass Lefebvre iiber eine blo3e Beschreibung ambiva-
lenter Phdnomene hinausgeht, zeigt sich ausdriicklich darin, dass er im zweiten
Band (1961) eine alltagstheoretisch relevante Unterscheidung zwischen Ambi-
guitit (frz. ambiguité) und Ambivalenz (ambivalence) vornimmt.”* Lefebvre
selbst verwendet den Begriff der Ambivalenz allerdings nicht durchgingig in
seiner Alltags-Trilogie und spricht hdufig von Ambiguitit und gerade nicht von
Ambivalenz. Dennoch interpretiere ich seinen Ansatz als Theorie der Ambiva-
lenz: nicht nur, weil Lefebvres Ausfithrungen an vielen Stellen diese Lesart na-
helegen, sondern mehr noch, weil er durch diese Auffassung von Ambivalenz
seiner Alltagstheorie eine besondere gesellschaftstheoretische bzw. macht- und
handlungstheoretische Bedeutung verleiht.

24 Diese Konkretisierung schligt sich auch in der deutschen Ubersetzung nieder. Wurde
sowohl im ersten Band als auch in dessen Neuauflage der franzosische Ausdruck
»ambiguité« mit »Ambivalenz« wiedergegeben, wird im zweiten Band im Anschluss
an Lefebvres Differenzierung zwischen den deutschen Begriffen Ambivalenz und
Zweideutigkeit unterschieden. Aus Griinden der Einheitlichkeit und der Reduktion
von (iibersetzungsbedingter und fiir diesen Zusammenhang wenig relevanter) Kom-
plexitit dient mir im Folgenden die franzosische Originalversion als Anhaltspunkt.
Dies bedeutet, dass ambiguité von mir mit Ambiguitit oder Zweideutigkeit und ambi-
valence mit Ambivalenz wiedergegeben wird. In jenen deutschen Original-Zitaten, in
denen ambiguité mit Ambivalenz iibersetzt wurde, ersetze ich das Wort und mache

diese Modifizierung der Ubersetzung durch die Schreibweise Ambiguitit* kenntlich.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 113

Um diese These zu begriinden, beziehe ich mich im Folgenden auf Lefebvres
Einleitung zur Neuvauflage des ersten Bandes und dabei insbesondere auf seine
Anmerkungen zu Bertolt Brecht® sowie auf seine Unterscheidung zwischen
Ambivalenz und Ambiguitit im zweiten Band. Auf dieser Basis schlage ich vor,
Ambivalenz als in Erscheinung tretende Ambiguitit zu fassen oder kurz mit fol-
gender Formel: Ambivalenz = Ambiguitit + Entscheidung. Anhand dieser For-
mel will ich zeigen, dass Lefebvre ein Konzept von Ambivalenz als ein komple-
xes Gefiige von Bedingungen und Ereignissen, von Zwang und Hand-
lung(srdumen), von Virtuellem und Aktuellem entwirft.

Als Ausgangspunkt fiir diese Lesart dient mir Lefebvres Kritik an der Philo-
sophie, die zwar die Kategorie der Ambiguitit aufgreife, diese jedoch gemil der
Trennung von Philosophie und Alltag gerade nicht dem Alltagsleben zuordne
und damit eine verkiirzte Auffassung von Ambiguitét vertrete. Ein umfassende-
res Verstiandnis bieten fiir Lefebvre hingegen die Werke Brechts, insofern dieser
den »epischen Gehalt des Alltagslebens« betone (Lefebvre 1987a, 31): etwa
dann, wenn Brecht festhalte, dass das epische Theater »auf der Strafle in die
Schule gehen« miisse (Brecht zit. nach Lefebvre 1987a, 26) oder wenn Das Le-
ben des Galilei mit einer »Entheroisierung« (Lefebvre 1987a, 26) des Helden
beginne, indem dieser in alltdglichen und wenig heroischen Titigkeiten wie dem
Sich-Waschen dargestellt werde.”® Damit tauche Brechts Theater ins Alltagsle-
ben ein, und »[a]nstatt die Alltdglichkeit zu ldutern, erhellt es ihre Widersprii-
che« (ebd., 34). Es ist diese Ansicht, dass die Widerspriiche des Alltags nicht
aufgelost, sondern vielmehr ans Licht gebracht werden miissen, die Lefebvre
zum entscheidenden Einsatz seines Begriffs von Ambivalenz machen wird.

Lefebvre fiihrt diese Auffassung anhand von Brechts epischem Theater wei-
ter aus, indem er die Aspekte der Praxis, der Entscheidung und des Urteils be-
nennt, die schlieBlich die Grundlage jener einige Jahre spiter postulierten Unter-
scheidung zwischen Ambiguitit und Ambivalenz bilden sollen. Brecht, so Le-
febvre, lege den Akzent auf die »Praxis [...], die Notwendigkeit der Tat und der
Entscheidung« (ebd., 30), sei es doch gerade die Praxis, in der sich das Wider-
spriichliche des Alltags manifestiere. Wissenschaftlich werde die Praxis jedoch
hiufig ausgeblendet. Lefebvre zufolge vertreten die Psychologie wie auch die
Philosophie einen verkiirzten und sogar »Verwirrung« stiftenden Begriff von
»Ambiguitit*« (ebd.), indem sie diese entweder auf die Ebene des Bewusstseins

25 Auch Thomas Kleinspehn geht auf Lefebvres Ausfithrungen zu Brecht ein, bezieht
sich jedoch auf die Frage der Reprisentation (vgl. Kleinspehn 1975, 58-66).

26 Lefebvre zitiert folgende Szene: »GALILEI sich den Oberkorper waschend, prustend
und frohlich: >Stell die Milch auf den Tisch ...<«.« (Lefebvre 1987a, 26)

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

reduzieren oder aber als eine Bestimmung des Seins auffassen, unter Vernach-
lassigung der Tat und der Entscheidung. Damit folgt Lefebvre Marx’ doppelter
Kiritik, der zufolge die Philosophie entweder einem abstrakten Denken verhaftet
bleibt oder es verabsdumt, von den konkreten Titigkeiten auszugehen (vgl. Ka-
pitel 1.4.2). Entgegen diesen Tendenzen betont Lefebvre: »[D]ie Tat, das Ereig-
nis, die Wirkung treten aus der Ambiguitit* des BewuBtseins und der Situatio-
nen plotzlich hervor. Sie zeigen scharfe Konturen und besitzen eine feste und be-
stimmte Objektivitit, die unablidssig den schimmernden Nebel der Ambiguitat*
zerreillt — um sie erneut hervorzubringen.« (Ebd., 30, orig. Lefebvre 1958, 26)
Im zweiten Band wird Lefebvre dieses Wechselspiel zwischen den scharfen
Konturen und dem schimmernden Nebel durch die Begriffe Ambivalenz und
Ambiguitit prizisieren. Dies vorwegnehmend spreche ich daher bereits an dieser
Stelle von Ambivalenzen. Ambivalenzen artikulieren sich in der (alltdglichen)
Notwendigkeit, Entscheidungen zu treffen und mithin zu urteilen. Es sind somit
die »Hirte der Handlung und des Ereignisses« und die »Notwendigkeit des Ur-
teils« (ebd., 31) — jener »epische Augenblick der Entscheidung« (ebd., 30) —, die
fiir Lefebvre die Ambivalenzen des Alltags sichtbar werden lassen.

Lefebvre veranschaulicht den Zusammenhang zwischen Entscheidung und
Ambivalenz in seiner Interpretation von Brechts Verfremdungseffekt, dem er so
eine politische Dimension zuschreibt. Brecht entwickle damit ein »Modell fiir
eine politische Kunst«, so sie »auf Stellung- und Parteinahme aufbaut« (ebd.,
33). Er stelle in seinem Theater ndmlich keine Figuren dar, mit denen sich die
Zuseher_innen unmittelbar identifizieren konnten. Pragend seien vielmehr »Un-
stimmigkeit«, »Divergenz« und »Verzerrung« (ebd., 32). Die Zuseher_innen
wiirden zwar in eine Empathie evozierende »Handlung oder ein Ereignis« hin-
einversetzt — allerdings sei diese Empathie kurzfristig und momentan: einerseits,
weil die dargestellten Personen »zeitweise unsympathisch, abstoBend« wirken
(ebd., 33), und andererseits, weil Brechts Stiicke von Problemen handeln, die
»nicht von vornherein gelost« sind (ebd., 32). Beides sei »irritierend« und iibe
insofern »Zwang« aus, als fiir die Zuseher_innen keine eindeutige und generelle
»Einfiithlung in die dramatische[n] Personen« (ebd.) moglich werde. Vielmehr
wiirden sie in einen Dialog mit dem Schauspiel verstrickt, indem sie ein »Fiir
und Wider« abwigen (ebd., 33) und somit zu »Urteil und AuBerung« angehalten
sind (ebd., 32). Sie konnen sich, so Lefebvre, also »nicht in Ruhe wiegen«, son-
dern miissen »Partei ergreifen« und werden damit zum »lebenden BewuBtsein
der Widerspriiche des Wirklichen« (ebd.). Zugleich betont er, dass diese Ent-
scheidungen ein »gewisses Risiko, einen Einsatz« (ebd., 31) mit sich bringen —
womit sich Lefebvres Auffassung vom Alltag letztlich nicht nur durch ambiva-
lente, sondern auch durch riskante Praxen auszeichnet.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 115

Die Unterscheidung zwischen Ambivalenz und Ambiguitédt im zweiten Band
der Kritik des Alltagslebens kniipft insofern an diese Ausfiithrungen an, als Le-
febvre Entscheidungen zum zentralen FEinsatzpunkt seiner Differenzierung
macht.”” Damit baut er auch seine praxisphilosophischen Uberlegungen fiir eine
Konzeptualisierung von Alltag weiter aus. MaB3geblich fiir die, obgleich nicht
immer einfache, Differenzierung zwischen Ambivalenz und Ambiguitit sei’®
(vgl. ebd., 476; frz. ’ambivalent und [’ambigu, Lefebvre 1961, 222), dass zwar
fiir beide das Widerspriichliche zentral, jedoch unterschiedlich manifest sei, das
heift nicht mit der gleichen Dringlichkeit Taten und Entscheidungen erfordere:
Wiéhrend Ambivalenz bedeute, dass Entscheidungen durchaus bereits getroffen
sein konnen, stehen sie im Falle der Ambiguitét gar nicht unmittelbar an. Ambi-
guitit schliefe das »Bewultsein von der Ambiguitét« aus (Lefebvre 1987a, 479);
es gebe »[k]einerlei Leidenschaft, dafiir (illusiondre) Unparteilichkeit und (triige-
rische) Objektivitit« (ebd., 475). In der Ambiguitit tibernehme das Individuum
»provisorisch eine gewisse Indifferenz, die es den schlecht explizierten Diffe-
renzen, soweit es sie wahrnimmt, ohne Strenge entgegensetzt« (ebd.). Die Am-
biguitit beschreibe insofern eine »komplexe Situation, die noch keine Schirfe«,
sondern »mehrere virtuelle Polarisierungen« (ebd.) enthalte und sich daher prin-
zipiell durch ein gleichzeitiges »ja und nein« auszeichne (ebd., 481). Die Ambi-
valenz hingegen bezeichne »einen Konflikt, der sich zwischen Gefiihlen, Perso-
nen oder Reprisentationen« erdffne (ebd., 476). In der »Ambivalenz beginnen
das Problem und der entstehende Konflikt dem BewulBtsein des handelnden In-
dividuums klarzuwerden, so daf} dieses, mit dem Riicken zur Wand, sich ent-
scheiden mufi« (ebd.). Impliziert Ambiguitit Indifferenz, verweist die Ambiva-
lenz auf (die Notwendigkeit der) Entscheidung. Obgleich Lefebvre mit dem
Verweis auf das Bewusstsein zunéchst eine primir mentale (und dariiber hinaus

27 Dabei entwirft er Ambiguitit bzw. Zweideutigkeit als eine von insgesamt zwolf »spe-
zifischen Kategorien« (Lefebvre 1987a, 436-532) — neben der Ambiguitit sind dies
Totalitdt, Realitdt, Entfremdung, Erlebtes-Leben, Spontaneitit, Herausforderung-
Misstrauen, Raum-Zeit, Praxis, Dialektik, individueller Charakter, totales Feld. Diese
Kategorien sollen gemeinsam mit den neun »formalen Instrumenten« (ebd., 355-435)
— Axiom, Hypothese, Transduktion, Begriff der Ebene, Dis/Kontinuitit, Mikro/Ma-
kro, Indizien-Kriterien-Variablen, Dimensionen, Struktur — ein »pridzises und ge-
schmeidiges geistiges Handwerkszeug« (ebd., 436) fiir eine Soziologie der Alltdglich-
keit bilden.

28 Lefebvres Einschitzung, dass Ambivalenz eher der Psychologie, Ambiguitit hingegen
eher der Soziologie zugeschrieben werde (vgl. Lefebvre 1987a, 476), deute ich als

Pladoyer, diese Zuweisungen zu problematisieren.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

intentionale) Dimension als Merkmal der Ambivalenz andeutet, erweist sich
letztlich doch jener Aspekt als entscheidend, den er bereits im Rekurs auf Brecht
deutlich gemacht hatte: die Praxis. Denn in dem Moment, in dem ein Urteil ge-
fillt werden miisse, trete das »Dilemma der Tat« hervor (ebd., 481). »Wo ein-
deutig entschieden wird, hat die Zweideutigkeit [orig. ambiguité, Lefebvre 1961,
227] ein Ende. Und genau dies ist der Moment, in dem sie sich als Zweideutig-
keit erweist: als nicht beherrschte Komplexitit, als Konfusion und Verwirrung.«
(Lefebvre 1987a, 481)

Diesen Moment der Entscheidung, der zugleich die Ambiguitédt beendet und
kenntlich macht, mochte ich mit dem Begriff der Ambivalenz fassen. Diese In-
terpretation liegt nahe, ist doch fiir Lefebvre die bezeichnende Form des Alltags-
lebens eine »dialektische Bewegung von Ambiguitit und Entscheidung« (ebd.),
in der die Ambivalenz gerade das spezifische Moment der Entscheidung mar-
kiert. Ambivalenz kann dann als kontinuierliches, das heifit als immer wieder
angehaltenes und fortgesetztes Spiel zwischen Ambiguitéit und Entscheidung be-
griffen werden. Der »Sinn der Ambiguitit«, so schreibt Lefebvre, besteht darin,
dass diese »zu einer Entscheidung fiihrt, zu einer, die sie negiert und entschleiert,
die sie beendet und aufdeckt« (ebd.).

Wihrend Lefebvre mit der Repetition verdeutlicht, dass eine identische Wie-
derholung letztlich unmoglich ist, kann mit der praxisorientierten Auffassung
von Ambivalenz zum Ausdruck gebracht werden, dass die Unmoglichkeit einer
Wiederholung des genau Gleichen (auch) auf Handlungen und Entscheidungen
basiert. Die durch die Ambivalenz, also durch das Wechselspiel zwischen Am-
biguitdt und Entscheidung erdffnete handlungstheoretische Perspektive zeigt sich
nicht zuletzt, wenn Lefebvre betont, dass eine Theorie des Alltags keineswegs
»eine gegebene Lage des Menschen oder im Menschen [als] unabénderlich und
unverriickbar« voraussetzt (ebd.). Im Gegenteil gehe es darum aufzuzeigen, wie
alltdgliche Entscheidungen den Alltag auch stetig (um-)gestalten und somit ver-
andern. Indem er unterstreicht, dass sich die Ambivalenzen des Alltags gerade in
und durch Entscheidungen manifestieren, thematisiert er Widerspriiche, Konflik-
te und Risiken als bezeichnende Aspekte des Alltagslebens.

Lefebvres Auseinandersetzung mit dem Begriff der Ambivalenz kann auch
als Plidoyer und Vorschlag verstanden werden, die Ambivalenzen des Alltags
gesellschaftstheoretisch zu erschlielen, anstatt ihnen zu widerstehen (vgl. dazu
kritisch Sheringham 2006, 143).29 »Die Alltaglichkeit erforschen heifit, ihre

29 So schreibt Michael Sheringham: »If the ambiguity of the everyday — as concept and

concrete reality — has emerged as something to be embraced rather than resisted, the

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 117

Konfusionen zutage fordern und zur Sprache bringen; es heiflt, ihre latenten
Konflikte aus der Latenz hervortreiben, mithin explodieren lassen.« (Lefebvre
1987a, 482) Deutlich macht er damit, dass es nicht ausreicht, die Ambivalenzen
des Alltags ausschlieBlich auf der Ebene der Reflexion zu verorten. Vielmehr
geht es Lefebvre um die Praxis, materialisieren sich die Ambivalenzen doch
nicht zuletzt in historisch spezifischen Alltagspraxen.

Seine Unterscheidung zwischen Ambiguitit und Ambivalenz akzentuiert die-
sen praxisbezogenen Aspekt und erweitert seine Theorie des Alltags um das in
gelebten Widerspriichlichkeiten eingelagerte Potenzial (alltdglichen) Handelns.
Damit eroffnet er gleichfalls eine Perspektive auf die Subjekte, denen Lefebvre
in diesem Zusammenhang eine mafigebliche Bedeutung zugesteht. Alltag gilt
demnach als gelebte Erfahrung (Lefebvre 1988, 80), eingebettet in gesellschaft-
liche Verhiltnisse, die in alltiglichen Entscheidungen und durch sie sichtbar
werden. Es ist die Figur der Entscheidung als Tat-Handlung, in der sich fiir Le-
febvre erst die volle Bedeutung des Alltags erschlieft, da darin die Ambivalen-
zen des Alltags zum Ausdruck kommen. Damit zeigt sein Ansatz auch ein Potenzi-
al der Kritik und mithin die Moglichkeit einer Verdnderung des Alltagslebens an,
steht doch im Zentrum der Praxis die »Erforschung der Moglichkeiten, Ubergang
vom Moglichen zum Handeln, zur Entscheidung« (Lefebvre 1987a, 33).

111.3.5 Zwischen Terrorismus der Alltaglichkeit und
Transformation des Alltags

Bislang ging es mir darum, Lefebvres Gedankengang zur Bedeutung des Alltags
nachzuzeichnen und auf Basis seiner Annahme, dass Alltag ambivalent in politi-
sche und sozio-6konomische Verhiltnisse eingebunden ist, zu seiner Konzeptua-
lisierung von Ambivalenz hinzufithren. Mit der Unterscheidung zwischen Ambi-
guitdt und Ambivalenz eroffnet Lefebvre einen Zugang, um die politische Ver-
stricktheit des Alltagslebens in gesellschaftliche Verhiltnisse aus der Perspektive
der Subjekte zu fassen, da er davon ausgeht, dass in den alltdglichen Handlungen
und Entscheidungen diese gesellschaftlichen Widerspriiche als solche mitunter
auch hervortreten. Zugleich macht Lefebvre damit deutlich, dass das Alltagsle-
ben nicht aulerhalb gesellschaftlicher Machtverhiltnisse steht, sondern diese
auch (mit) hervorbringt. Lefebvre vertritt somit kein romantisierendes Verstind-
nis von Alltag, schreibt er diesem doch gerade nicht in erster Linie das Potenzial

scope for developing ways of understanding and experiencing it remains dauntingly
vast.« (Sheringham 2006, 143)

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

der Widerstiandigkeit zu. Stattdessen zeigt er auf, wie politische und 6konomi-
sche Machtverhiltnisse in das alltdgliche Handeln eingeschrieben sind.

Im Folgenden will ich Lefebvres Auffassung vom ambivalenten Alltagsleben
prézisieren, indem ich die daran gekniipften machttheoretischen Aspekte expo-
niere. Ausgehend von Lefebvres Zeitdiagnose einer zunehmenden neokapitalisti-
schen Durchdringung des Alltags, wie er sie in Frankreich ab der Mitte des 20.
Jahrhunderts erkennt, will ich Lefebvres Alltagstheorie als Theorie der Ambiva-
lenz zwischen Entméchtigung und Ermichtigung, zwischen gelenktem Konsum
und Theorie des Moglichen, zwischen Unterdriickung und Raum des Imaginéren
diskutieren.

Neokapitalismus und Alltaglichkeit: Zeitdiagnostische
Beobachtungen — machttheoretische Konsequenzen

Die ambivalente Einbindung des Alltagslebens in kapitalistische Herrschaftsver-
hiltnisse manifestiert sich fiir Lefebvre auf besondere Weise in dem sich in den
1950e1/60er-Jahren in Frankreich durchsetzenden »Neokapitalismus« (Lefebvre
1972, 94). In einer Zeit offizieller Entkolonisierung,30 in der die »Dirigenten des
Neokapitalismus in Frankreich« ebenso wie »anderswo« gesehen hitten, dass die
»Kolonien stérend und wenig rentabel« seien, hitten sie sich stattdessen auf eine
»halb-koloniale Ausbeutung« der Peripherien, das heifit der landwirtschaftlichen
Produktion und der Vororte, verlegt, die zugleich auf einer neokolonialen Aus-
beutung von »Arbeitskriften und Rohmaterial, als Investitionsplitzen« beruht
habe (ebd., 85f.). Unter Neokapitalismus versteht Lefebvre die Tendenz der »ge-
sellschaftliche[n] Funktion des Unternehmens«, »in die gesellschaftliche Praxis
einzudringen« und der »gesamten Gesellschaft seine Rationalitit als Organisati-
ons- und Verwaltungsmodell« vorzuschreiben (ebd., 97). Er spricht in diesem
Zusammenhang auch von einer zunehmenden »Kybernetisierung der Gesell-
schaft auf dem Umweg tiber das Alltdgliche« (ebd., 94). In dieser Kyberneti-
sierung’’ manifestiere sich eine politisch werdende Rationalitiit, die sich an den

30 1958 wird in Frankreich als Konsequenz des Putsches in Algerien die V. Republik
ausgerufen.

31 Dabei handelt es sich um eine fiir diese Zeit gleichsam paradigmatische Denkfigur,
die begrifflich auf den US-amerikanischen Mathematiker Norbert Wiener zuriickgeht.
Dieser publizierte 1948 Cybernetics or Control and Communication in the Animal
and the Machine. Unter Kybernetik werden Prozesse der Kontrolle, Selbststeuerung,
Riickkoppelung und Vernetzung gefasst. Die Verwendung dieses Konzepts war zu-
néchst fiir technische Bereiche bezeichnend, wurde jedoch, wie nicht zuletzt an Le-

febvres kritischer Auseinandersetzung deutlich wird, auch auf gesellschaftliche Mo-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 119

Ideen der Planung und Organisation (vgl. ebd, 65) sowie an einer umfassenden
Kontrolle orientiere (vgl. ebd., 97) und damit auch »iiber die Polizei [...] oder
iiber die Biirokratie« hinaus (ebd., 87) auf die »Organisation des Alltiglichen«
weise (ebd., 97). Denn die politischen Krifte des Neokapitalismus zielen Le-
febvre zufolge darauf ab, »das Alltdgliche zu befestigen, es zu strukturieren, es
zu funktionalisieren« (ebd., 95, Herv. i.0.). Die Gesellschaft werde damit zu ei-
ner Gesellschaft der »programmierten Alltiglichkeit« (ebd.) bzw. genauer zu ei-
ner »biirokratische[n] Gesellschaft des gelenkten Konsums« (ebd., 88). Zugleich
erkennt er in dieser Entwicklung eine Form der Entpolitisierung der »staatlichen
Organisationsformen« (ebd., 65) durch die Normalisierung des »Rationelle[n]«
ebenso wie durch die »Naturalisation« gesellschaftlicher Verhiltnisse: »Das
Normale wird zur Gewohnheit und das GewohnheitsméBige wird mit dem Na-
tirlichen verwechselt, das sich wiederum auf diese Weise mit dem Rationellen
identifiziert — Kreislauf oder Schlinge.« (Ebd., 67)

Mit dem Begriff der »biirokratischen Gesellschaft des gelenkten Konsums«
schreibt sich Lefebvre in jene Debatten seiner Zeit ein, die eine Kritik zuneh-
mender Biirokratisierung, Rationalisierung und Konsumorientierung zum Inhalt
haben. Er beabsichtigt mit diesem Begriff, einem 6konomistischen Denken zu
entgehen und indessen die »Funktionen und Strukturen dieser Gesellschaft zu
analysieren«, um damit dem von ihm konstatierten Mangel an »einer globalen
Kritik der Gesellschaft, der Ideologien und des Okonomismus (Wachstumstheo-
rie)« beizukommen (ebd., 88). Der Begriff der biirokratischen Gesellschaft des
gelenkten Konsums soll mithin auf eine »Erkenntnis der gesellschaftlichen
Wirklichkeit« abzielen und nicht nur als abstraktes Konzept in die »Sozialphilo-
sophie« eingehen (ebd.).

Gesellschafts- und machttheoretisch bedeutsam ist einerseits Lefebvres
Ausweitung der Kritik und Analyse gesellschaftlicher Verhiltnisse auf das All-
tagsleben. Denn auf diesem, so hilt er fest, »lasten die Institutionen, es aktuali-
siert erst die »Strategien des Staates« (ebd., 84). Er schlidgt daher vor, Neokapita-
lismus nicht primér iiber den »Staat«, die »Verwaltung« oder die »Marktgeset-
ze« (ebd., 89) zu fassen, sondern vielmehr ausgehend vom Alltagsleben. Ande-
rerseits beschiftigt Lefebvre die Frage, auf welche Weise sich der Neokapitalis-
mus als neue politische Rationalitiit der Organisation, Programmierung und Kon-

delle iibertragen. Politikwissenschaftlich sind hier die systemtheoretischen Ansitze
von David Easton, Gabriel Almond und Karl W. Deutsch zu nennen. Gegenwirtig
ldasst sich insbesondere in den Medien-, Technik- und Kulturwissenschaften eine neu-
erliche Hinwendung zur Kybernetik beobachten, vgl. z.B. Tigqun 2007; Hagner/Horl
2008; kritisch Angerer 2007, vielfach auch mit Bezug auf Deleuze/Guattari 1974.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

trolle des Alltagslebens durchsetzen konnte. So fragt er: »Wie kommt es, daf
heute, soweit wir wissen erstmals iiberhaupt, eine >moralische Ordnung« nicht
brutal durchgesetzt, sondern akzeptiert und sogar in vielen, wenn nicht allen Ge-
liibden sehnlichst herbeigewiinscht wird?« (Lefebvre 1987a, 340f.) Aus seiner
Sicht zeichnet sich die neue politische Rationalitit also nicht durch eine in das
Alltagsleben vermittelte Top-Down-Strategie aus. Vielmehr begreift er das All-
tagsleben als Projektionsfliche und zugleich als Nihrboden fiir die sich heraus-
bildende und sich durchsetzende neokapitalistische Rationalitdt. Damit kann Le-
febvre die Auffassung konkretisieren, dass sich politische und Skonomische
Macht als Widerspriiche im Alltagsleben artikulieren. Zudem macht er anhand
dieser Frage deutlich, dass die Artikulation bzw. die Aktualisierung des Neoka-
pitalismus im Alltagsleben nicht primir tiber Zwang, sondern auch iiber Zu-
stimmung und mehr noch iiber Wiinsche, Begehren und das Imaginire und dem-
nach iiber vielfiltige und subtile Praxen im Alltagsleben erfolgt (vgl. Lefebvre
1972, 89).

Diese beiden Annahmen — erstens die Ausweitung und Einbeziehung des
Alltdglichen als Mittel und Raum einer neuen politischen Rationalitit, die, zwei-
tens, gerade dadurch wirkméchtig wird, dass sie akzeptiert und mitunter sogar
gewiinscht wird — sind es letztlich, weswegen Lefebvre entgegen allen kyberne-
tisch-politischen Tendenzen auch ermichtigende Potenziale im Alltag ortet.
Denn die alltiglichen Aneignungen seien niemals ginzlich bestimmbar und folg-
lich auch nicht vollig vorhersehbar. Vielmehr konnten sie auch nicht-planméaBig
sein, und der Alltag konne folglich modifiziert, umgedeutet oder eigensinnig be-
setzt werden. Gerade weil in der neokapitalistischen Organisation des Alltagsle-
bens nicht die Menschen, sondern die Informationen zu ihren Lebensgewohnhei-
ten organisiert werden, konne es nicht gelingen, »den Verbraucher (noch weni-
ger die Verbraucherin) nach einem kybernetischen Modell zu behandeln« (ebd.,
98) — denn »der Wunsch figuriert unter den Unreduzierbaren« (ebd.). Obgleich
also der von Lefebvre ins Spiel gebrachte Begriff der Kybernetisierung zunichst
eine umfassende (politdkonomische) Kontrolle und Organisation des Alltagsle-
bens nahezulegen scheint, macht Lefebvre deutlich, dass in der Form des All-
tagslebens zugleich Momente von Widerstand verborgen liegen.

Die Pointe seiner machttheoretischen Uberlegungen ist damit eine dreifache:
Erstens besteht sie darin, dass seine Theoretisierung von Macht auf die Wirkwei-
se im Alltagsleben ausgeweitet wird; zweitens schldgt Lefebvre eine Auffassung
von Macht vor, die sich in der Beteiligung und, mehr noch, in der Zustimmung
der Menschen artikuliert; indem die Frage der Zustimmung zu einem Moment
einer kritischen Theorie des Alltags wird, erdffnet diese Theoretisierung von
Macht drittens eine Perspektive auf Handlungspotenziale sowie Moglichkeiten

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 121

der Nichtanpassung und Entscheidung. Lefebvre geht also von einer paradoxen
Gleichzeitigkeit aus, die sich in einem machtvollen Zugriff auf das Alltagsleben
und in einer potenziellen Verweigerung, in einem Sich-Entziehen angesichts po-
litischer Vereinnahmungstendenzen dufert. Mit diesen machttheoretischen Aus-
fiihrungen ermoglicht es Lefebvre, neue Orte und Formen der Macht ebenso wie
ihnen entsprechende neue Formen (subjektiver) Handlungsmacht in den Blick zu
nehmen. Dieses ambivalente Verstindnis von Macht gilt es im Folgenden zunichst
in Bezug auf die Frage der Ausiibung von Macht darzulegen, ehe ich daran an-
schliefend die von Lefebvre theoretisierten Handlungspotenziale beleuchte.

Repression und Alltagsleben

Begreift Lefebvre das Alltagsleben grundsitzlich als Teil gesellschaftlicher
(Macht- und Ungleichheits-)Verhiltnisse, erkennt er in der Durchsetzung des
Neokapitalismus eine Verschiebung in Bezug auf die Verschrinkung von Macht
und Alltagsleben, die er machttheoretisch als Ubergang von der Repression zur
Autorepression fasst und analytisch durch eine Differenzierung dreier unter-
schiedlicher Gesellschaftstypen zum Ausdruck bringt: der repressiven, der {iber-
repressiven und der terroristischen Gesellschaft. Diese drei Formen manifestie-
ren sich nach Lefebvre auch in einem verdnderten Begriff des Alltagslebens,
»aber diese Verdnderung bestitigt und verstirkt es« (Lefebvre 1972, 87). Die
machttheoretischen Unterschiede, die zwischen diesen drei Gesellschaftstypen
bestehen, betreffen zum einen das Zielobjekt der Macht und zum anderen die
Wirkweise der Macht.

Repressive Machtformen, nach Lefebvre charakteristisch fiir jegliche »Klas-
sengesellschaft« (ebd., 199), zeichnen sich dadurch aus, dass Repression nicht
auf »Polizei und Klassengesetzgebung« beschrinkt ist, wie »anarchisierende In-
terpretationen des Marxismus« (ebd.) félschlicherweise annihmen. Repression
verweist fiir Lefebvre hingegen auf viel »tiefere Fundamente« und funktioniere
dabei in der doppelten Form von »Uberredung« und »Zwang« (ebd.). Diese
Macht zeigt sich ihm zufolge etwa in der Bevolkerungspolitik, jener »kontrol-
lierten Verbindung von Sexualitidt und Fruchtbarkeit« (ebd., 200), in der deutlich
wird, dass sich die Macht auch auf das »biologische und physiologische Leben,
auf die Natur, die Kindheit, die Erziehung, die Pddagogik, auf den Eintritt in das
Leben« erstreckt (ebd.). Kennzeichnend fiir repressive Macht ist ferner, dass die
Funktion der Macht verborgen bleibt, indem die Unterdriickung als »Verdienst
und Lebenserfiillung« dargestellt wird (ebd.). Unter Repression versteht Le-
febvre also eine breit geficherte, sich bis in die alltidglichen Handlungen hinein
erstreckende Macht, die nicht zuletzt dariiber wirksam wird, dass das danach
ausgerichtete alltdgliche Handeln und Denken positiv besetzt wird.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Von der repressiven Gesellschaft unterscheidet Lefebvre die iiberrepressive
Gesellschaft, die sich dann abzeichnet, wenn es zu einer Veridnderung und Ver-
schiarfung der repressiven Momente kommt, wenn also Zwang und Repression
immer weiter den »kleinen Gruppen (der Familie und dem Vater)« und insbe-
sondere dem eigenen Leben, dem »Gewissen eines jeden« iibertragen und damit
»zum >rein< privaten Leben, zur Familie und zur Innerlichkeit« werden (ebd.,
201). Den Protestantismus vor Augen, laut Lefebvre »feiner und rationeller als
der Katholizismus« (ebd.) und nicht zuletzt das Begehren unterdriickend, konsta-
tiert er: »Jeder wird zu seinem Priester. Jeder iibernimmt es, die Wiinsche zu un-
terdriicken, die Bediirfnisse zu mifigen.« (Ebd.) Fiir diese Vorstellung von
Macht fiihrt Lefebvre den Begriff der »Autorepression« ein (ebd., 202), eine
Form der Macht, die Repression durch andere letztlich iiberfliissig mache.
Zwinge werden dann nicht mehr als Zwiénge aufgefasst, sondern »entweder ak-
zeptiert und gerechtfertigt, oder als Bedingung der (inneren) Freiheit interpre-
tiert« (ebd.). Ambivalenzen und Widerspriiche werden entschérft bzw. negiert,
Konflikte gemieden. Kohirenz anstelle von Ambivalenz und Kampf kennzeich-
nen die liberrepressive Gesellschaft. Zum einen stellt Autorepression eine Ver-
stetigung und Konsolidierung von Machtverhiltnissen durch das alltdgliche
Handeln der Subjekte dar;’* zum anderen bedeutet sie eine Ausweitung der Rep-
ressionszentren, die nunmehr auch im eigenen Selbst angesiedelt sind.

Von der Repression und Autorepression unterscheidet Lefebvre schlielich
die terroristische Machtform. Hier konvergiere »Zwang und das >erlebte< Gefiihl
der Freiheit« (ebd.); eine Trennung von Auflen und Innen sei letztlich aufgeho-
ben. Mit dem Begriff der terroristischen Gesellschaft verweist Lefebvre nicht
primér auf eine Gesellschaft gewalttitigen Handelns in Form physischer Gewalt,
»wo Blut fliet« (ebd., 203) — letztere sei nicht terroristisch, sondern terrorisiert.
Im Unterschied zur terrorisierten Gesellschaft, in welcher der »politische Terror«
»lokalisierbar« sei, handle es sich in der terroristischen Gesellschaft um einen
»nicht lokalisierbar[en]«, »diffuse[n] Terror«, um latente Gewalt, die sich in ei-
nem allgemeinen und unausweichlichen Druck »[v]on allen Seiten« zeige (ebd.).
»Jeder wird zum Terroristen und zwar zu seinem eigenen Terroristen.« (Ebd.)

32 Lefebvre bleibt eine umfassende Auseinandersetzung mit dem Konzept der Autore-
pression schuldig. Philip Wander greift in diesem Zusammenhang in der Einleitung
zur neuen Auflage von The Everyday Life in the Modern World (2002b) Beispiele auf,
die gegenwirtig vielfach mit Michel Foucaults Vorstellung von Selbsttechnologien in
Verbindung gebracht werden. So schreibt er: »Our bodies should be slim, clean, un-
blemished [...]. We must beware of our teeth (are they white enough?), our mouths
(are they kissable?), our armpits (do they stink?).« (Wander 2002, xiv)

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 123

Diesen »Grenzfall« (ebd., 204) von Repression zeichne auch ein Ende von Pro-
testmoglichkeiten aus, denn der Protest wird, so Lefebvre, »entweder aufs
Schweigen reduziert oder in die Abwegigkeit verbannt und in dieser Eigenschaft
neutralisiert, oder absorbiert und integriert« (ebd., 203). Lefebvre illustriert sein
Verstindnis von der terroristischen Machtform an der Funktionsweise der Biiro-
kratie. Diese fessle das Individuum dadurch, »dafl sie es der vollstindigsten
Ausbeutung ausliefert und daf3 sie es einen immer grofleren Teil ihrer Arbeit ma-
chen lisst: Formulare ausfiillen, Rundschreiben beantworten« (ebd., 219). Dabei
sieht er eine Verbindung zwischen den neuen »staatlichen, politischen Biirokra-
tien« (ebd.) und der Funktionsweise der Kirchen, wiirden Erstere doch insofern
die Funktion Letzterer iibernehmen, als sie in umfassender Weise Schuld, Angst
und Konformismus hervorrufen. Mit der terroristischen Gesellschaft verweist
Lefebvre also auf eine Form von Macht, in der die Zustimmung der Subjekte in
doppelter Hinsicht gewihrleistet wird: durch eine Politik der Gefiihle ebenso wie
durch eine Politik des Beschiftigthaltens. Allerdings geht er davon aus, dass es
sich bei der terroristischen Gesellschaft stets um einen kurzfristigen Grenzfall
der repressiven Gesellschaft handelt, impliziere das Alltagsleben doch immer
auch Tendenzen einer Offnung (ebd., 207).

Mit allen drei Formen der Macht verdeutlicht Lefebvre, wie und weshalb
Macht vom Alltagsleben aus begriffen werden muss. In allen drei Machttypen
geht es zum einen um die Frage der Zielobjekte der Macht, also darum, dass po-
litische Macht gerade auch im Alltagsleben und in den alltdglichen Tétigkeiten
wirksam wird bzw. werden muss. Zum anderen steht die konkrete Wirkweise der
Macht im Zentrum, die Lefebvre nicht zuletzt als (aktive und mitunter affirmati-
ve) Beteiligung der Subjekte begreift. Im neokapitalistischen »Regime der orga-
nisierten Alltdglichkeit« (ebd., 218), so ldsst sich mit Lefebvres Worten zusam-
menfassen, wird das Alltdgliche sowohl zum »Gebiet der Organisation« als auch
zum »Zeit-Raum der freiwilligen und geplanten Selbstregulierung« (ebd., 104).

Die Kritik des Alltagslebens als Theorie des Méglichen
Allerdings kann es Lefebvre zufolge niemals gelingen, das Alltigliche vollstin-
dig zu programmieren. Vielmehr birgt der Alltag auch Potenziale seiner Verin-
derung und demnach die Moglichkeit von Emanzipation und Widerstand. Drei
Momente erscheinen mir in diesem Sinne zentral; alle drei setzen an Lefebvres
machttheoretischen Uberlegungen an.

Das erste Moment findet sich in Lefebvres Annahme, dass sich Politik und
Okonomie erst im Alltagsleben realisieren miissen. Politik und Okonomie sind
umkadmpft und kénnen nicht einfach stillschweigend und reibungslos im Alltags-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

leben durchgesetzt werden. Auf diese Weise erdffnet der Alltag gewisse — ob-
schon begrenzte — alltidgliche Handlungsspielrdume und Widerstandspotenziale.

Dieses erste Moment verbindet sich mit dem zweiten Moment, das Lefebvres
Theorie des Alltags auch zu einer Theorie des Moglichen macht (vgl. Lefebvre
1978b, orig. 1962; vgl. auch Hess 2009). Hier griindet das Potenzial der Wider-
standigkeit in Lefebvres Postulat, dass Alltag in seiner Komplexitét niemals vol-
lig représentiert und mithin auch nicht umfassend organisiert werden kann. Re-
duktion sei zwar »fiir das wissenschaftliche Vorgehen notwendig«, bleibe aller-
dings stets »provisorisch« (Lefebvre 1972, 256). Der Alltag verweise nidmlich
auf das »Unreduzierbare«, auf die »Konflikte, Anfechtungen, die den Verschluf3
verhindern und die Mauern spalten« (ebd., 108). Diese Unreduzierbarkeit zeigt
fiir Lefebvre ein Moment der >>Offnung<< an (ebd., 256) und impliziert, dass es
selbst im Falle terroristischer Repression minimale Moglichkeiten gibt, in den
alltdglichen Handlungen einer volligen Bestimmung zu entgehen. »Das Alltdgli-
che flieht, trotz der Bemiihungen es zu institutionalisieren; seine Basis ver-
schwindet; es entgeht dem Einflufl der Formen. [...] Die repressive Gesellschaft
und der Terrorismus sind niemals mit der Alltidglichkeit zurechtgekommen. Man
ist arg hinter ihr her, man fingt sie ein, man mauert sie in ihrem Raum ein. Um
sie zu vollenden, miiite man sie tdten, und das ist nicht moglich: man braucht
siel« (Ebd., 248) Einmal mehr erweist sich der Lefebvre’sche Alltag hier als
ambivalent, da im Alltagsleben eine gesellschaftliche Funktionsweise wirksam
wird, die spezifische Machtmechanismen zugleich forcieren und infrage stellen
kann.

Das dritte Moment fiir widerstidndige und mitunter utopische Impulse im All-
tagsleben erkenne ich in zwei spezifischen Konzepten Lefebvres: dem Imagina-
ren und dem Wunsch. Das Potenzial des »gesellschaftliche[n] Imagindre[n]«
(ebd., 12) liege darin, die »Vorherrschaft der Zwinge, die schwache Aneig-
nungskapazitit, die Schirfe der Konflikte und >wirklichen< Probleme [zu] mas-
kieren« (ebd., 128). Mit dem Begriff des Maskierens deutet Lefebvre an, dass
das Imaginire als Flucht zu verstehen ist, als Riickzug und als Ausblendung spe-
zifischer gesellschaftlicher Verhiltnisse. Erscheinen »reale Losungen« als un-
moglich, werden sie, so Lefebvre, von »fiktiven« iiberlagert (vgl. ebd., 126). Ich
mochte allerdings eine andere Lesart vorschlagen, eine, die das Lefebvre’sche
Imaginire nicht als passiven Riickzug bzw. passivierenden Eskapismus, sondern
als mitunter kreatives und ermoglichendes Moment begreift. Wenn néamlich das
Reale nicht mehr tragbar ist, so betont Lefebvre an anderer Stelle, entstehen jene
»Alleen des Imagindren«, die »eine (ertriumte) Aneignung« erméglichen (ebd.,
219). Indem sich »fiktive Losungen« und »reale Losungen« (ebd., 128) ver-
schrianken, bereitet das Imagindre gewissermallen eine praktische Aneignung

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 125

vor. Das Imaginére inspiriert also das konkrete, praktische Eingreifen und birgt
so eine kreative Kraft.

Um dieses gesellschaftliche Imagindre im Alltagsleben zu fassen, bezieht
sich Lefebvre auf sogenannte »Frauenzeitschriften« (ebd., 122). Entgegen dem
Zeitgeist einer Kritik der Massenkultur begreift er diese Zeitschriften nicht pri-
mir als unpolitische, >weiblich< konnotierte popularkulturelle Produkte, sondern
vielmehr als Ausdruck und Mittel eines gesellschaftlichen Imaginiren. Dieses
gesellschaftliche Imaginére offenbart sich fiir ihn jedoch nicht in den jeweiligen
Themen und Objekten, die in diesen Zeitschriften behandelt werden. Stattdessen
wird fiir Lefebvre der Modus der »Investierung« (ebd., 126) politisch relevant —
ein Begriff, der sich auch bei Lawrence Grossberg finden wird. Im Mittelpunkt
steht also nicht die Frage danach, was in diesen Zeitschriften als Alternative, als
potenzielles »elsewhere< antizipiert wird. Vielmehr hebt Lefebvre die Bedeutung
hervor, dass iiberhaupt etwas anderes gewiinscht wird; es geht um die Art der
Aneignung, um sogenannte »affektive Stimmungen« (Lefebvre 1987a, 267).

Mit dem gesellschaftlichen Imaginéren verweist Lefebvre auf eine (mitunter
politische) Kraft, die der Sehnsucht nach Verdnderung zugrunde liegt und diese
Sehnsucht sowohl hervorbringen als auch verstirken kann. »Affektive Investie-
rungen« sind dann als Motor zu verstehen, indem sie das »Imaginire verstirken
oder sich in einer Aneignung verkorpern« (Lefebvre 1972, 125). Das Imaginire
ist also nicht unbedingt ein Ausweg aus oder eine Flucht vor spezifischen Ver-
hiltnissen. Vielmehr kann Lefebvre deutlich machen, dass sich alltidgliche Hand-
lungen auch in der Kraft des Imaginéren artikulieren.

Das gesellschaftliche Imagindre wird fiir Lefebvre damit zu einer Projekti-
onsfldche, die es ermoglicht, zugleich der Wirklichkeit partiell zu entrinnen und
dariiber eine Kraft zur Verinderung zu entwickeln — ohne dass diese Verinde-
rung notwendigerweise emanzipativ sein muss. Wenn Lefebvre allerdings davon
ausgeht, dass sich der Neokapitalismus nicht zuletzt dadurch auszeichnet, dass er
von den Menschen angenommen und sogar gewiinscht wird, stellen das Imaginé-
re und der Wunsch zumindest eine Grundlage oder genauer eine Moglichkeits-
bedingung fiir politisches Handeln dar. Zudem verdeutlicht er mit dem Konzept
des gesellschaftlichen Imaginiren, wodurch Modifikationen in der Repetition zu-
stande kommen konnen: indem sie ndmlich durch die Kraft des Imaginéren antizi-
piert und damit nicht zuletzt auch affektiv hervorgebracht werden. Lefebvres Pra-
xisbegriff beinhaltet somit auch eine imaginire und affektive Komponente.

Lefebvres Konzept des Imaginédren schliet an sein Verstindnis des Wun-
sches und der Bediirfnisse an. Wunsch und Bediirfnis stehen fiir ihn in einem
Verhiltnis, unterscheiden sich jedoch dahingehend, dass sich Bediirfnisse zuvor-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

derst (obgleich nicht ausschlieflich) quantitativ bestimmen lassen,” wihrend
sich der Wunsch vornehmlich durch qualitative Eigenheiten auszeichnet (vgl.
Lefebvre 1987a, 261f.). Entscheidend wird diese Differenzierung fiir Lefebvre
im zweiten Band der Kritik des Alltagslebens, in dem er konstatiert, dass die »di-
alektische Bewegung« (ebd., 264) zwischen Wunsch und Bediirfnis durch duflere
»Eingriffe« der »biirgerlichen oder kapitalistischen [...] Gesellschaft« (ebd.) und
vor allem durch die »Hersteller der Produkte und Konsumgiiter« zunehmend un-
terbrochen bzw. »deformiert« werde (ebd., 265). So moniert er: »Die Wiinsche
entsprechen nun nicht mehr wirklichen Bediirfnissen, sondern sind kiinstlich er-
zeugt worden. Das Bediirfnis verwandelt sich nicht mehr in Wiinsche.« (Ebd.)
Lefebvre unterstellt also, dass das Alltagsleben iiber Wiinsche und Bediirfnisse
zwar prinzipiell ein Potenzial fiir Verdnderung bietet, jedoch mit der Durchset-
zung des Neokapitalismus zunehmend zum Ziel der Ausiibung von Macht und
mithin zum Objekt permanenter Eingriffe wird.

In seiner im Vorfeld der 1968er-Proteste verfassten Schrift Das Alltagsleben
in der modernen Welt vollzieht Lefebvre in seinen Uberlegungen zum Wunsch
eine Wende, indem er nicht mehr die potenzielle Vereinnahmung, sondern das
ermoglichende Potenzial des Wunsches hervorhebt. Zwar versuche die neokapi-
talistische Organisation der Alltdglichkeit, »die Bediirfnisse vorauszusehen, in-
dem man sie bearbeitet; man verfolgt den Wunsch« (Lefebvre 1972, 105). Dies
sei letztlich jedoch unméglich: »weder aus Mangel an Willen noch an strategi-
scher Intelligenz, sondern weil >etwas< Unreduzierbares sich dem widersetzt«
(ebd.). Der Wunsch sei ndmlich ebenso wenig wie das Imaginire korrumpierbar:
Er »hédngt von der Aneignung ab, nicht vom Zwang; wenn man ihn durch zwin-
gende Verfahren stimulieren will, flieht er zum Imaginéren« (ebd., 236).

Obgleich sich Lefebvres Schriften durch wechselnde Einschitzungen in Be-
zug auf das Widerstindige des Alltags auszeichnen, wie nicht zuletzt seine Aus-
einandersetzung mit dem Wunsch zeigt, behilt er stets dessen utopische Kraft im
Auge: »All thinking that has to do with action has a utopian element. Ideas that
stipulate action, such as liberty and happiness, must contain a utopian element.
This is not a refutation of such ideals; it is, rather, a necessary condition of the
project of changing life.« (Lefebvre 1988, 87)

33 Bediirfnisse sind fiir Lefebvre neben Arbeit und Genuss eine von drei zentralen, mit-
einander verschriankten »Dimensionen« bzw. »Bestimmungen« menschlichen Lebens
(Lefebvre 1987a, 447). Zu einer ausfiihrlichen Auseinandersetzung mit Lefebvres
»Theorie der Bediirfnisse« vgl. Kleinspehn 1975, 99-103.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 127

Von der Theorie des Moglichen zur Revolution des Alltags

Das Alltagsleben im Neokapitalismus ist Lefebvre zufolge also nicht nur von
Macht und Herrschaft durchdrungen, sondern birgt auch Moglichkeiten seiner
Veridnderung (vgl. auch Kaplan/Ross 1987, 3). Neil Brenner zufolge vertritt Le-
febvre einen »dialectical utopianism, einen »salient reminder that everyday life
under capitalism is permeated with utopian possibilities and strivings, of both re-
actionary and progressive variants and with foreboding, benign, or emancipatory
ramifications« (Brenner 2001, 802). Auch fiir Michael Sheringham sind bei
Lefebvre Widerstand und Revolte »at the heart of the everyday« (Sheringham
2006, 150). Lefebvre selbst spricht von der Revolution des Alltags und meint
damit nicht nur den Aufstand gegen die Ausbeutung der Arbeitskraft, sondern
dariiber hinaus die Auflehnung gegen die neokapitalistische Programmierung
des Alltagslebens (vgl. auch Ronneberger 2002, 44). Die Revolution muss ihm
zufolge daher eine umfassende und »permanente kulturelle Revolution« sein
(Lefebvre 1972, 263).

Klingt die Vorstellung politischer Emanzipation im Alltagsleben in all seinen
Schriften — obgleich unterschiedlich optimistisch — an, wird die Auffassung einer
Revolution® des Alltags insbesondere 1968 in Das Alltagsleben in der modernen
Welt (Lefebvre 1972) deutlich. Ziel der revolutiondren Praxis sei die Veridnde-
rung der Alltiglichkeit — und die Revolution beginnt, »[w]enn die Leute [...]
nicht mehr ihre Alltdglichkeit leben konnen« (ebd., 51). Allerdings handelt es
sich bei Lefebvres Ausfiihrungen eher um eine Forderung als um eine umfassen-
de Theoretisierung der Revolutionierung des Alltags. Fiir das Verstindnis seiner
Auffassung einer permanenten kulturellen Revolution mochte ich daher zwei zu-
sitzliche Uberlegungen seines Theoriegebiudes aufgreifen, da sie die gesell-
schaftstheoretischen und -politischen Grundlagen fiir die Revolution des Alltags-
lebens bilden.

Die erste Grundlage fiir die Revolution des Alltags bietet Lefebvre mit der —
zuvor dargelegten — Theoretisierung von Macht als (alltdglicher) Unterwerfung
und zugleich Ermidchtigung, nicht zuletzt tiber den Wunsch und das Imaginire.
Es sind also die Ambivalenzen des Alltags, die Einstiegspunkte fiir eine politi-
sche Revolution bieten. Die zweite gesellschaftstheoretische Grundlage zeigt
sich in Lefebvres Skepsis gegeniiber politischen Institutionen. So betont er, dass
die Revolution nicht nur »den Staat und die Eigentumsverhéltnisse«, sondern
auch das »Leben« (ebd., 275) als Ganzes verdndern muss (vgl. auch Lefebvre

34 Fiir Lefebvre ist dieser Begriff nicht nur durch Marx, Lenin und Trotzki, sondern auch
durch Mao gepriigt; zugleich betont er, dass es »[k]eineswegs« darum gehe, »die chi-

nesische Kulturrevolution als Modell zu nehmen« (Lefebvre 1972, 274).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

1978b). Denn einerseits zeichnet sich das Alltagsleben im Unterschied zu den
politischen Institutionen durch eine andere, eine spezifische Modalitit aus. Le-
febvre verdeutlicht dies mit Rekurs auf die realsozialistischen Staaten, in denen
zwar der Staat und dessen Apparate, die Technik und die Okonomie als Folge
einer politischen Revolution umgestaltet worden seien, in denen sich das All-
tagsleben jedoch »nur sehr langsam veridndert« habe (Lefebvre 1987a, 288). Da-
bei unterstellt Lefebvre keineswegs im Sinne eines Fortschrittsdenkens, dass das
Alltagsleben notwendigerweise riickstindig ist, indem es diesen Verdnderungen
hinterherhinkt. Vielmehr betont er, dass das Alltagsleben Veridnderungen gerade
»widersteht« (ebd., 288). Andererseits begriindet Lefebvre die Notwendigkeit
einer Revolution des Alltags mit einer Kritik an der politischen Organisations-
form des Staates, die in seinen Augen jedem Staat eigen ist: »Jede Staatsmacht
sondert einen Dogmatismus ab, dessen Aufgabe und Funktion es ist, sie zu legi-
timieren.« (Lefebvre 1978c, 271) Diese staatliche Legitimationsfunktion berge
die Gefahr, dass Machtformen in erster Linie verfestigt werden, jedoch nicht kri-
tisiert werden konnen.

In dem 1979 im Anschluss an sein vierbindiges Werk De I’Etat (Lefebvre
1976a, 1976b, 1977, 1978)35 publizierten und — wie Neil Brenner feststellt — »re-
lative obscure essay« (Brenner 2001, 785) Comments on a New State Form (Le-
febvre 2001, orig. 1979 A propos d’un nouveau modele étatique) unterstreicht
Lefebvre seinen Staatspessimismus, der sich nicht zuletzt darin begriindet, dass
er eine zunehmende Wirkméchtigkeit des Staates zu dieser Zeit beobachtet. So
etabliere sich eine neue Staatsform, in der sich der Staat quasi iiber die Gesell-
schaft stelle und bis in die Tiefen — »way into everyday life and behavior« — vor-
dringe (Lefebvre 2001, 774). Der staatlichen Durchdringung hilt Lefebvre, wie
auch andere zu dieser Zeit, die Idee der »Selbstverwaltung« (frz. autogestion;

35 Diese Abhandlung iiber den Staat, erschienen zwischen 1976 und 1978, ist bis heute

groBteils unbeachtet (vgl. Elden 2006, 196). Dass sie allerdings in den zeitgendssi-
schen Debatten bekannt war, zeigt Nicos Poulantzas, wenn er schreibt: »Ich mochte
dabei nicht den Wert der Arbeit von Lefebvre unterschitzen: insbesondere sein letztes
Buch [De I’Etat, Paris 1976] enthilt bemerkenswerte Untersuchungen.« (Poulantzas
2002, 77, orig. 1978)
Neil Brenner interpretiert Lefebvres Schriften iiber den Staat als »expression of his
sustained efforts to clarify both theoretically and practically the possibility for trans-
formative political praxis under the highly fluid global, European, national, and local
conditions of that tumultuous decade« (Brenner 2001, 784). Zu Lefebvres Staatskritik
vgl. auch das Kapitel Sur I'aliénation politique et le probléme de I’Etat (Lefebvre
1959, 183-202) sowie Brenner 2001.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 129

ebd., 779, Ubers. B.B.) als alternative politische Organisationsform entgegen
(vgl. auch Lefebvre 1972, 276).%

Diese gesellschaftstheoretischen Uberlegungen — die Theorie der Macht und
seinen Staatspessimismus — betrachte ich als Grundlage fiir ein Denken der per-
manenten kulturellen Revolution des Alltagslebens, deren konkrete Ausgestal-
tung sich fiir Lefebvre durch drei spezifische Merkmale auszeichnet: Erstens
kennzeichne die Revolution einen sich »durch die und in der urbanen Gesell-
schaft vollziehenden Ubergang des Alltiglichen zum Fest« (ebd., 278).”” Mit der
Betonung des Festes als eines Merkmals der permanenten kulturellen Revolution
akzentuiert er affektive, lustvolle und spielerische Elemente ebenso wie die Be-
deutung des Hier und Jetzt fiir die Revolution des Alltags. Zweitens postuliert er,
dass die Revolution ein »Kampf um die Stadt« und mithin eine »urbane Reform
und Revolution« (ebd., 277) sein miisse — eine Auffassung, die er auch in seiner
Raumtheorie zu einem zentralen Einsatzpunkt sozialer Veridnderung als »truly
revolutionary in character« macht (Lefebvre 2012, 54, orig. 1974). Mit dem drit-
ten Merkmal hebt Lefebvre ein weiteres Ziel der kulturellen Revolution hervor.
Neben dem »Verfall des Staates« als »Ziel und Sinn« (Lefebvre 1972, 267) und
dem Kampf um die Stadt gehe es — nicht zuletzt aufgrund der sich abzeichnen-
den politischen Ausweitung der Macht ins Alltdgliche und der, wie zu vermuten
ist, politischen Kdmpfe dieser Zeit — um eine »sexuelle Reform und Revolution«
(ebd., 276). So soll die permanente kulturelle Revolution gerade die »(affektiven
und ideologischen) Verhiltnisse zwischen Sexualitit und Gesellschaft« verdn-
dern (ebd.).

111.3.6 Denkfigur Alltag und die Theorie der Ambivalenz

Lefebvre prégt eine vielschichtige Theorie des Alltags, stets verbunden mit dem
Anliegen, einer wissenschaftlichen Abwertung und Ausgrenzung des Alltags kri-
tisch zu begegnen und ihr gesellschaftstheoretisch etwas entgegenzusetzen.
Grundlage seiner Uberlegungen und letztlich die Primisse seiner Theorie ist,
dass Alltag nicht irrelevant, sondern gerade in seiner Banalitidt bedeutungsvoll
und demzufolge auch wissenschaftlich von Interesse ist. Denn das Alltagsleben
markiert fiir Lefebvre eine wesentliche Dimension des Politischen und Sozialen,
werden doch erst im Alltag gesellschaftliche Strukturen wirkmichtig. Strukturen

36 Lefebvres Vorschlag ist im Umfeld der Debatten iiber Selbstverwaltung innerhalb der
franzosischen Linken wihrend der 1960er/70er-Jahre zu verorten, an denen u.a. auch
Cornelius Castoriadis beteiligt war (vgl. Ronneberger 2010).

37 Fiir eine Auseinandersetzung mit dem Konzept des Fests vgl. Highmore 2002.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

organisieren und strukturieren den Alltag und werden im Alltagsleben realisiert
und aktualisiert.

Der Beitrag seiner kritischen Theorie des Alltags besteht darin, spezifische
Modi des Alltagslebens zu entziffern, wodurch es moglich wird, sowohl die Re-
produktion als auch mégliche Potenziale einer (emanzipativen) Transformation
von Gesellschaft zu erfassen. Sein Ansatz trigt also nicht nur zur Prizisierung
des Konzepts Alltag bei, sondern kann auch verdeckte bzw. nicht oder wenig be-
achtete Konzepte und folglich alternative gesellschaftstheoretische Perspektiven
erschlieBen. Ich will hier drei Konzepte Lefebvres aufgreifen und damit die
Denkfigur Alltag als Grundlage einer kritischen politischen Theorie des Alltags
in ersten Umrissen entwerfen: Repetition, Offnung und Ambivalenz. Alle drei
Konzepte zeichnen sich dadurch aus, dass sie auch wechselseitig aufeinander
verweisen.

Erstens mochte ich die Repetition als zentrales Merkmal der Denkfigur All-
tag herausstreichen. Das Repetitive bezeichnet nicht nur einen Modus trister
Wiederkehr, wie vielfach unterstellt wird. Wider das westlich-moderne Fort-
schritts- und Optimierungsdenken impliziert der Modus der Repetition erhalten-
de und verfestigende Elemente. Das Repetitive, zumal im Alltag, kann Sicherheit
und Gewissheit vermitteln und muss nicht zwingend konservierend und reaktio-
nir sein. Zudem sind Wiederholungen, und folglich auch jene im Alltag, niemals
identisch, sondern, so betont Lefebvre, immer schon Wiederholungen in der
Zeit. Als solche deuten sie auf Modifikationen und folglich auf die Mdoglichkeit
der Verdnderung hin. Ein emphatisches alltagstheoretisches Verstindnis von
Wiederholung gilt es allerdings keineswegs ausschlieBlich affirmativ zu deuten.
Denn Wiederholungen stiitzen nicht nur Sicherheit und Stabilitét, sondern auch
die Verfestigung und Reproduktion von Macht- und Herrschaftsverhéltnissen.
Insofern sind sie selbst ambivalent.

Indem Wiederholungen des Alltags zugleich ermoglichende und machtvolle
Implikationen bergen, wird deutlich, dass der Alltag in Lefebvres Ansatz weder
einseitig romantisiert noch abgewertet wird. Uber das Alltagsleben wird zwar die
Gesellschaft und werden folglich auch Ungleichheitsverhéltnisse reproduziert —
nicht zuletzt iber Mechanismen, die die aktive Einbindung der Subjekte sicher-
stellen; Lefebvre spricht hier von Autorepression. Allerdings birgt der Alltag
auch widerstindige Potenziale, sogenannte Offnungen, die ich zweitens fiir die
Denkfigur Alltag herausstellen mochte. Der Aspekt der Offnung zeigt sich darin,
dass den Subjekten eine (politische) Gestaltungskraft zukommt, wie minimal
auch immer diese sein mag. So merkt Lefebvre zwar an, dass die neokapitalisti-
sche Rationalitét darauf beruht, das Alltagsleben und folglich auch die Handlun-
gen und Wiinsche der Subjekte zu organisieren. Allerdings konne diese Organi-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 131

sation des Alltagslebens niemals vollstindig gelingen, was nicht zuletzt in der
spezifischen Form des Alltags begriindet sei. Denn der Alltag kann niemals in
seinem gesamten Ausmal} und Umfang und bis in die duBersten Winkel und Rit-
zen hinein erfasst werden, und folglich ist er auch nicht génzlich vorhersehbar
und determinierbar. Der Alltag zeigt vielmehr eine generelle Unbestimmtheit an,
eine unreduzierbare Komplexitit und Vielgestaltigkeit.

Dies driickt sich Lefebvre zufolge im Wunsch sowie im gesellschaftlichen
Imaginidren aus, die zwar gesellschaftlich hervorgebracht, jedoch niemals vollstin-
dig bestimmt und korrumpiert werden konnen und die damit gleichfalls einen
Nihrboden fiir Utopien und die Revolution des Alltags bieten. Die Denkfigur
Alltag weist damit in Richtung einer Theorie des Moglichen, die nicht in vorge-
fertigten blueprints, sondern in der, auch affektiven, Antizipation von Alternativen
zum Ausdruck kommt. »[T]he utopian moment is emblematic of a longing for a
different, and better way of living, a reconciliation of thought and life, desire and
the real, in a manner that critiques the status quo without projecting a full-blown
image of what a future society should look like.« (Gardiner 2000, 17)

Als drittes Merkmal gilt es die Ambivalenz fiir die Denkfigur Alltag hervor-
zuheben, die in den vorangehenden Aspekten bereits angedeutet ist. Als ambiva-
lent erweist sich der Alltag fiir Lefebvre, weil er zugleich herrschaftsstabilisie-
rend und erméchtigend sein kann; ambivalent ist das Alltagsleben aber auch,
weil es einerseits Gewissheit gewihrleisten und andererseits die Sehnsucht nach
Verdnderung wecken kann. Ziel ist aus alltagstheoretischer Perspektive, die Am-
bivalenzen des Alltags deutlich zu machen, sie in ihren spezifischen Ausgestal-
tungen zu erfassen, sind die Ambivalenzen doch nicht vorab bestimmbar. Inso-
fern gesellschaftliche Strukturen und das Alltagsleben ineinander verschrinkt
sind, lassen sich auch die gesellschaftlichen Widerspriiche nicht auf Strukturver-
hiltnisse reduzieren. Vielmehr werden sie in das Alltagsleben iibersetzt und tre-
ten hier als spezifische Ambivalenzen des Alltags hervor.

Fiir die Denkfigur Alltag bezeichnend ist nicht zuletzt ein spezifisches Ver-
stindnis von Ambivalenz. Mit Lefebvre ldsst sich Ambivalenz als ein Span-
nungsverhéltnis denken, als ein permanentes Spiel zwischen Ambiguitit und
Entscheidung. Ambivalenz ist somit nicht gleichbedeutend mit Ambiguitét bzw.
Zweideutigkeit. Vielmehr ist Ambivalenz der Moment, in dem eine Zweideutig-
keit als konfliktuelle Uneindeutigkeit zugleich manifest und — fiir eben diesen
Moment — suspendiert und aufgehoben wird. Diese Auffassung von Ambivalenz
kann daher ebenfalls eine gesellschaftstheoretische Sicht auf die alltiglichen
Praxen und Subjekte er6ffnen. Denn es sind die Menschen in ihren Alltagspra-
xen, die durch ihre Entscheidungen und Handlungen die gesellschaftlichen Am-
bivalenzen (mit) zum Ausdruck bringen.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

111.4 ALLTAGSLEBEN UND INDIVIDUELLE REPRODUKTION
(AGNES HELLER)

Agnes Hellers Das Alltagsleben. Versuch einer Erklirung der individuellen Re-
produktion (orig. A mindennapi élet) erschien 1970 in Budapest, zwei Jahre nach
dem Pariser Mai 1968 und zwei Jahre nach Das Alltagsleben in der modernen
Welt von Henri Lefebvre, dessen Kritik des Alltagslebens Heller bekannt war
(vgl. Heller 1978a, 320).”* Das Buch wurde zu einem Zeitpunkt publiziert, als
sich jene Umbriiche in Hellers Leben abzuzeichnen begannen, die auf ihre of-
fentlich geduBerte politische Haltung gegeniiber dem ungarischen Regime zu-
riickgingen und die Ende der 1970er-Jahre in ihrer Emigration, zunéchst nach
Australien und anschlieend in die USA, resultieren sollten.”

Politik und insbesondere politische Gewalt spielen im Leben und Denken der
1929 in Budapest geborenen und zwischenzeitlich dorthin zuriickgekehrten »en-
gagierte[n] Philosophin« (Dannemann 2009, 459) immer wieder eine zentrale
Rolle: vom Zweiten Weltkrieg, in dem sie nur knapp dem Holocaust entging,
iiber den ungarischen Realsozialismus, dessen Macht Heller wiederholt zu spii-
ren bekam, nicht zuletzt iber den Zwang zur Emigration, bis hin zu aktuellen
Debatten, in denen Heller als scharfe und nicht unumstrittene Kritikerin der nati-
onalkonservativen ungarischen Regierung unter Ministerpréisident Viktor Orbdn
in Erscheinung tritt (vgl. z.B. taz 2011; Roedig 2013).

Zwei politische Ereignisse hinterlassen besonders deutliche Spuren in ihrem
Buch Das Alltagsleben. So hilt sie in einer 1998 im ungarischen Original er-
schienenen autobiografischen Schrift fest: »1956 hat mich zu der gemacht, die
ich bin.« (Heller 1999, 157)40 Alle hitten in diesem kurzen »republikanischen
Augenblick« (ebd., 174), jenem »Fest demonstrativer Moral« (ebd., 172), so
Hellers Einschitzung der ungarischen Revolution, begriffen: »Wir sind nicht
Objekt, wir sind Subjekt des Handelns. [...] Die Menschen nahmen ihr Schicksal
in die Hand, und niemand rif} sich um die Macht.« (Ebd., 174) Das Handeln der
Subjekte »im ureigenen >Alltagslebens, in der Haltung zu den Dingen und zu den
Menschen« (ebd., 282), das sie auch in ihrer Theorie des Alltags stark machen
wird, erkennt sie zudem in der Studierendenbewegung 1968. In dieser hitten

38 Geschrieben wurde das Buch 1967/68 (vgl. Heller 1984), wobei, wie Heller betont,
der zweite Teil vor allem im »franzosischen Mai Gestalt angenommen« (Heller 1999,
296) hat.

39 Ausfiihrlicher Heller 1999 sowie Sotos 2004.

40 Selbst einige ihrer Texte aus den 1990er-Jahren zeigen noch Spuren dieser Revolution
(vgl. Heller 1999, 157).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 133

nicht die »politische Macht«, sondern die »Moglichkeiten, zu handeln und in den
Universitidten und Fabriken das Leben in die eigene Hand zu nehmen« (ebd.,
296) im Mittelpunkt gestanden. »Wir hatten in den Lebensformen das Feld des
Handelns entdeckt.« (Ebd., 282)

Thre Arbeiten in dieser Zeit wie auch der zweite Teil von Das Alltagsleben
(vgl. ebd., 339) entstanden in engem Austausch mit der Budapester Schule, je-
nem Kreis um Georg Lukdcs, dem neben Heller auch die Philosophen Mihdly
Vajda, Gyuri Markus und Ferenc Féher angehorten und dessen erklirtes Ziel ei-
ne Renaissance des Marxismus war. Dazu bediirfe es, so Lukacs, »einer zweifa-
chen Bewegung: in der Methode zuriick zu Marx, in der Erforschung der Wirk-
lichkeit vorwirts zur marxistischen Erkldarung der heutigen Erscheinungen« (zit.
n. Frankel/Martin 1974, 7). Heller hatte Lukacs zu Beginn ihres Studiums ken-
nengelernt, als sie — zu diesem Zeitpunkt auf der Universitit noch fiir das Fach
Physik inskribiert — seine Vorlesung Die Geschichte der Kulturphilosophie von
Kant bis Hegel horte. »Nicht ein Wort habe ich von dem Ganzen verstanden.
Nur soviel: Das war es, was ich verstehen musste. Dafiir wollte ich mein ganzes
Leben einsetzen.« (Heller 1999, 94) Bis zu seinem Tod 1971, der zugleich auch
das Ende der Budapester Schule markierte, sollte Lukacs ein freundschaftlicher
sowie intellektueller Wegbegleiter Hellers sein.

Es ist auch die Verbindung zu Lukécs und die Verwicklung in die ungarische
Revolution 1956, die dazu fiihrte, dass Heller von der Universitit und aus der
Ungarischen Sozialistischen Arbeiterpartei (USAP) ausgeschlossen und ihr ein
voriibergehendes Berufsausiibungs- und Publikationsverbot auferlegt wurde. Die
hierauf folgende Zeit von Repression und Reaktionismus in Ungarn sowie das,
wie Heller festhilt, darin griindende »Nebelkloster« der »Melancholie, Depres-
sion, Nervositit, [des] Trinken[s] und [der] Verzweiflung« (ebd., 200)« endete
erst in den 1960er-Jahren. 1963 erhielt Heller eine Stelle am Institut fiir Soziolo-
gie der Akademie der Wissenschaften, um dort an einer Soziologie des Alltags-
lebens zu arbeiten.”' 1965 nahm sie erstmals an der auf der Insel Kor¢ula statt-
findenden Sommerschule teil, in der zwischen 1963 und 1974 jéhrlich tiber die
Grenzen des Kalten Krieges hinweg zu Themen eines humanistischen Marxis-
mus diskutiert wurde. Auch 1968 war sie auf Korcula, als bekannt wurde, dass
die Warschauer-Pakt-Truppen in der Tschechoslowakei einmarschiert waren, um
dort den unter Alexander Dubcek eingeleiteten Reformkurs militérisch zu been-
den. Die daraufhin von ihr gemeinsam mit allen ungarischen Teilnehmenden
(Gyuri Markus, Maria Markus, Zador Tordai, Vilmos Sés) verfasste Erkldrung

41 Inoffiziell arbeitete sie allerdings an ihrem Buch Der Mensch der Renaissance (vgl.
Heller 1999, 225).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

von Korcula verurteilt nicht nur den sowjetischen Einmarsch und die Zerschla-
gung des Prager Friihlings, sondern insbesondere die Beteiligung Ungarns daran
(vgl. ebd., 302f.).42 »Eine Woche darauf wurde uns in der Akademie mitgeteilt,
daf ein dienstliches Disziplinarverfahren gegen uns eingeleitet worden sei und
daBl wir, solange die Untersuchung laufe, weder einen Pal} beantragen noch pub-
lizieren diirften.« (Ebd., 306) Zunidchst blieb unklar, was geschehen wiirde; der
Druck und die Repressionen waren Heller zufolge allerdings deutlich spiirbar
(ebd., 364). 1973 schlieflich kam es zum sogenannten »Philosophenprozess«
(ebd., 368), im Zuge dessen Heller Berufsverbot erhielt. 1977 emigrierte sie nach
Australien, ehe sie ab 1984 die Hannah-Arendt-Professur fiir Philosophie an der
New School for Social Research in New York tibernahm. Mittlerweile ist sie
emeritiert und nach Budapest zuriickgekehrt.

Ihre Arbeiten werden gegenwirtig eher selten und iiberwiegend im anglo-
amerikanischen Raum rezipiert. Neben einer umfassenden Diskussion ihres
Werkes in dem von John Burnheim (1994a) herausgegebenen Sammelband The
Social Philosophy of Agnes Heller verdeutlichen zwei rezentere Monografien
(Grumley 2001; Tormey 2001) und ein Sammelband (Terezakis 2009) eine le-
bendige Diskussion ihrer Schriften. Eine Auseinandersetzung mit ihren Arbeiten
im deutschsprachigen Raum bieten Marianne Gronemeyer (1988), Rainer Ruf-
fing (1992), Theres Johl (2001) sowie Rachel Sotos (2004). Ihre Ausfiithrungen
zum Alltagsleben werden zudem héufig im Zusammenhang mit Lefebvres Ar-
beiten diskutiert (vgl. z.B. Felski 2000; Gardiner 2000; Sheringham 2006; fiir
den deutschsprachigen Raum Prodoehl 1983).*

Hellers zugleich neomarxistisch und phédnomenologisch inspirierte Theorie
des Alltags, die sie vor dem Hintergrund einer Kritik an kapitalistischen und re-
alsozialistischen Regimen entwickelt, erlaubt es, die bislang ausgearbeitete
Denkfigur Alltag zugleich zu verfeinern und zu erweitern. Heller entwickelt
ebenso wie Henri Lefebvre ein Verstidndnis von Alltag, das diesen als verwoben
in Macht- und Herrschaftsverhiltnisse begreift. Habe ich Lefebvres Ausfiihrun-

42 Vgl. auch das Dokument der Open Society Archives (OSA) der Central European
University (CEU): Three Philosophers Expelled from Hungarian Party, Radio Free
Europe, 17. Dezember 1968, http://storage.osaarchivum.org/low/db/35/db351762-
846c-42a6-8a72-374ff11e3el8_L.pdf (3.3.2014).

43 Die deutsche Ubersetzung von Das Alltagsleben ist eine in Absprache mit Agnes
Heller vorgenommene gekiirzte Version (vgl. Joas 1978, 20). Fiir die englische
Ubersetzung des Buches hat Heller eine eigenstindige Kiirzung vorgeschlagen (vgl.
Heller 1984, xiii), weswegen sich die Inhalte der beiden Ausgaben zum Teil unter-

scheiden.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 135

gen als Theorie der Ambivalenz gedeutet und dabei die ambivalente Verwoben-
heit von Macht und Ermichtigung ins Zentrum geriickt, liegt Hellers gesell-
schaftstheoretischer Beitrag vor allem in ihrem kritischen und explizit normati-
ven Anspruch. Denn es ist eine spezifische Form von Alltagsleben, die Heller
stark macht und die sie sowohl in kapitalistischen als auch in realsozialistischen
Regimen als gefihrdet erachtet. Gesellschaftskritik wird fiir Heller damit auch zu
einer Kritik an den alltdglichen Verhiltnissen und Praxen. Als Mafstab fiir diese
Kritik und Grundlage fiir eine emanzipative Gesellschaft dient ihr ein zweifaches
Verstiandnis von Subjektivitit: Partikularitdt und Individualitdt. Mit diesem Be-
griffspaar verfolgt sie das Ziel, das Individuum nicht als isolierte Einheit, son-
dern als stets gesellschaftliches und vergesellschaftetes Subjekt zu denken. Da-
von ausgehend gelangt sie zu einem Verstidndnis von Alltagstheorie als Gesell-
schaftstheorie, in der die handelnden Subjekte und mithin die Frage von Hand-
lungsmacht und Verantwortung ins Zentrum riicken. Instruktiv fiir Hellers Theo-
rie des Alltags ist also weniger die Betonung der herrschaftskritischen als die der
subjekt- und handlungstheoretischen Dimensionen des Alltagslebens, weswegen
ich ihren Ansatz auch als Theorie des Subjekts interpretiere.

Um Hellers Konzept von Alltag sowie das gesellschaftstheoretische Poten-
zial ihrer Ansatzes darzulegen, werde ich zunéchst ausfiihren, welche Bedeutung
sie dem Alltagsleben beimisst.** Daran anschliefend wende ich mich ihrer Theo-
retisierung des Subjekts zu, wobei ich sowohl auf ihr Verstindnis des Verhilt-
nisses zwischen Alltag und Subjekt als auch auf ihre Subjektivititskonzepte der
Partikularitidt und Individualitdt eingehe. Daran anschlieBend rekonstruiere ich
ihre Konzepte der Objektivierung und der Objektivation, da auf diese Weise
deutlich wird, dass Hellers Verstdndnis von Alltag nicht ausschlieBlich subjektiv,
sondern vielmehr als Relation und Verhiltnis zu verstehen ist. Auf dieser Grund-
lage lasst sich darstellen, dass Heller mit ihrer Theorie des Alltags eine Theorie
gesellschaftlicher (und potenziell emanzipativer) Transformation ausgehend vom
Alltagsleben entwirft. Abschlieend gehe ich im Dialog zwischen Hellers Ansatz
und Lefebvres Theorie der Ambivalenz den Implikationen dieses Alltagsver-
stidndnisses fiir die Denkfigur Alltag nach.

44 Dafiir beziehe ich mich vor allem auf Das Alltagsleben sowie auf weitere im Umfeld
der Budapester Schule entstandene Arbeiten Hellers. Inwiefern Heller in spéteren
Schriften ihre Ansicht iiber die Bedeutung einer Theorie und Kritik des Alltags revi-
diert, indem sie etwa das Alltagsleben als »>Sozialtechnik< pejorativ bewertet« (Johl
2001, 172), ist nicht Teil meiner Uberlegungen. Fiir Auseinandersetzungen mit den
vor allem nach ihrer Emigration nach Australien und in die USA entstandenen Arbei-
ten vgl. Ruffing 1992; Burnheim 1994b; J6hl 2001; Tormey 2001; Sotos 2004.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

111.4.1 Das Alltagsleben im Brennpunkt

Das Alltagsleben® ist fiir Heller wie auch fiir Lefebvre keineswegs trivial, son-
dern vielmehr bedeutungsvoll. Drei Dimensionen spielen in ihren Uberlegungen
eine zentrale Rolle: Repetition, Normativitit und Transformation.

Die Kontinuitidt gewisser Tatigkeiten bildet fiir Heller das »jeweilige Funda-
ment der Lebensweise der Menschen« (Heller 1978a, 28) und mithin auch das
»Fundament unseres Handelns« (ebd., 300). Steht bei Lefebvre aus subjektorien-
tierter Perspektive vor allem die an die Vorhersehbarkeit gekniipfte Sicherheit
bzw. Handlungsgewissheit im Zentrum, erweitert Heller, mit Rekurs auf Arnold
Gehlen,* die Bedeutung des Repetitiven um den Aspekt der Entlastung (vgl.
ebd., 198). Denn durch Wiederholungen konnen, so Hellers Argument, Energien
freigesetzt und Zeit-Riume"’ fiir andere Handlungen geschaffen werden. Alltdg-
liche Titigkeiten wie etwa das Schuhebinden miissten zwar zunéchst auch er-
lernt werden; mit der Zeit jedoch wiirden sie »ginzlich spontan« ausgeiibt (ebd.,
199). Dadurch werde Raum fiir andere, beispielsweise kreative oder politische
Tatigkeiten eroffnet. Demgemal differenziert Heller zwischen repetitiver und in-
ventiver Praxis* und hilt fest: »We would simply not be able to survive in the
multiplicity of everyday demands and everyday activities if all of them required
inventive thinking.« (Heller 1984, 129)

Ein weiterer Aspekt der Repetition, der zwar in Lefebvres Hinweis auf das
alltdgliche Bediirfnis nach Sicherheit tendenziell angelegt ist, jedoch von Heller
erst als solcher benannt wird, zeigt sich im Bediirfnis nach einem »festen Punkt«
(Heller 1978a, 300), den Heller als »die Heimat, das Zuhause« (ebd., 301) fasst.
Als »Heimat, Heim« (ebd.) begreift sie »nicht einfach Haus, Wohnung oder
Familie«. Bezeichnend seien »vielmehr ein Gefiihl der Sicherheit (das Heim
>schiitzt<) sowie die Intensitdt und Dichte der emotionalen Beziehungen (die
Nestwiarme des Heims).« (Ebd., Herv. i.0.) Das Zuhause ist demnach kein

45 Heller verwendet zwar vorwiegend den Begriff des Alltagslebens, greift allerdings
auch auf den Begriff des Alltags zuriick. Ich werde Heller darin folgen und nicht zwi-
schen den beiden Begriffen unterscheiden.

46 Laut Hans Joas tibernimmt Heller allerdings nicht dessen »konservative Konsequenz«
(Joas 1978, 16), jegliche Form von Alltag zu legitimieren.

47 Ich verwende an dieser Stelle den Begriff des Zeit-Raumes, um auf die alltagstheoretisch
zentrale Verschrankung von Raum und Zeit hinzuweisen. Der Begriff Zeit-Raum ist da-
her auch nicht mit dem Begriff Zeitraum im Sinne einer Zeitspanne gleichzusetzen.

48 Heller bezieht diese Differenzierung nicht nur auf Handlungen, sondern auch auf das
Denken, da ihr zufolge »jedes Handeln zugleich Denken ist« (Heller 1978a, 198).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 137

bevorzugter Ort und keine spezielle Form der sozialen Organisation — wie etwa
die Familie. Indem Heller die gefiihlte Sicherheit betont, verweist sie mit dem
Begriff Zuhause auf eine emotionale Verfasstheit” und unterstreicht so die Be-
deutung zwischenmenschlicher Beziehungen, die sich konzeptuell als Relatio-
nalitit und Intersubjektivitit fassen lassen.

Beide Dimensionen — Repetition und Zuhause — betrachte ich als Aspekte
von Sicherheit bzw. Gewissheit. Wihrend Rita Felski Hellers Begriff von Zu-
hause als symptomatisch rdumliches Kennzeichen des Alltags vom Aspekt der
Wiederholung bzw. Routine als bezeichnendem Wahrnehmungs- und Erfah-
rungsmodus unterscheidet (vgl. Felski 2000, 81), sehe ich in der Verbindung
beider Elemente ein raum-zeitliches Verstindnis von Alltag.”® Sicherheit entsteht
bei Heller zwar mitunter auch in jenem Raum, den das Zuhause bietet. Aller-
dings wird in ihren Ausfiihrungen deutlich, dass dieses Zuhause mehr als nur ei-
nen konkreten Ort darstellt. Ein Effekt der durch Repetition erzeugten Gewiss-
heit ist vielmehr, dass dadurch sowohl ideelle als auch zeitliche Rdume geschaf-
fen werden, z.B. fiir kreatives und inventives Handeln. Rdume sind demnach
nicht nur spezifische Orte, sondern auch Handlungsrdume und Vorstellungshori-
zonte. Der Raum des Zuhauses verweist zudem auf eine zeitliche Dimension, da
die Gewissheit, Sicherheit und Vertrautheit dieses Zuhauses langfristig, also iiber
die Zeit hinweg, und nicht zuletzt durch repetitive Titigkeiten hervorgebracht
werden.

Als Aspekt der Repetition beschreibt Heller Sicherheit jedoch auch in ihrer
ambivalenten Wirkmaéchtigkeit, die sie als Widerspruch »zwischen Freiheit und
Sicherheit« fasst (Heller 1981, 174). So hilt sie einerseits gegeniiber einer Ge-
ringschitzung des Alltagslebens und der mit ihr konnotierten Sicherheit kritisch
fest: »Je freier die Menschen werden wollen, umso mehr versuchen sie, die For-
men des Alltagslebens abzulegen, die ihnen Sicherheit geben. [...] Wenn wir uns
von allem befreien wollten, was in unserem Leben traditionell, repetitiv oder Ge-
wohnheit ist, wiirden wir alle Sicherheit verlieren.« (Ebd.) Andererseits kontras-
tiert Heller diesen Aspekt der Sicherheit mit der Frage der Freiheit. Als gleich-
zeitige, obgleich gegenldufige Tendenz kritisiert sie eine unreflektierte und un-
kritische Akzeptanz des Alltagslebens, deren Ergebnis letztlich »Sicherheit ohne
Freiheit« sei (ebd., 174).

49 Ob diese emotionale Verfasstheit auch als korperliche zu verstehen ist und welche
Rolle materieller Sicherheit zukommt, fiihrt Heller nicht aus.

50 Insgesamt differenziert Felski zwischen rdumlicher Dimension, zeitlicher Dimension
sowie Wahrnehmungs- und Erfahrungsmodus (vgl. Felski 2000, 81).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Bereits hier wird Hellers normativer Anspruch deutlich, legt sie doch ihrer
Kritik an einem passiven Verhalten im Alltagsleben die — moralisch begriindete
— Forderung nach einer notwendigen »Verantwortlichkeit gegeniiber den Mit-
menschen« zugrunde (Heller 1981, 175). Unter Moral versteht sie ein »prakti-
sches Verhiltnis« (Heller 1978a, 118) zwischen subjektiven Handlungen und ge-
sellschaftlichen Anforderungen, das »allen menschlichen Lebensbereichen im-
manent« (ebd.) ist — auch dem Alltagsleben.51 Dabei beruht Hellers Auffassung
von Moral auf einer fiir die Konzeptualisierung des Alltags folgenreichen Unter-
scheidung, ndmlich jener zwischen Partikularitit und Individualitit. Moral setze
nidmlich voraus, dass die »partikularen Bediirfnisse, Wiinsche, Bestrebungen«
den »gesellschaftlichen Anforderungen« (ebd., 119) nicht nur untergeordnet
werden; vielmehr miisse diese Unterordnung zur »individuellen Motivation«
werden, das heif3t, dass die »Forderung der Gesellschaft wie eine Forderung er-
scheint, die der Einzelne an sich selber stellt« (ebd., 120).

Auf die Unterscheidung zwischen Partikularitdt und Individualitit komme
ich spiter ausfiihrlich zuriick. An diesem Punkt erscheinen mir vor allem zwei
Aspekte wesentlich: Die in Anschlag gebrachte >Pflicht< zum moralischen Han-
deln deutet darauf hin, dass Alltagshandeln fiir Heller soziales Handeln ist bzw.
sein soll. Zudem akzentuiert sie, wie auch Ruffing anmerkt, »die Freiheit und die
Verantwortung der Individuen, sich ihr (moralisches) Leben selbst zu gestalten«
(Ruffing 1992, 61). Dies deute ich jedoch nicht als Appell an die Eigenverant-
wortung, wie angesichts gegenwirtig vorherrschender Selbstfithrungsregime ver-
mutet werden konnte. In den 1960er-Jahren vor dem Hintergrund des ungari-
schen Realsozialismus verfasst, scheint mir darin vielmehr eine Kritik an der
Vorstellung einer totalitdren Gesellschaft deutlich zu werden. Einer solchen Auf-
fassung hilt Heller eine Gesellschaftstheorie entgegen, die — aus emanzipativer
Perspektive — mit dem Alltag auch Moglichkeiten politischen Handelns betont.
Indem sie das Potenzial alltidglicher Handlungsmichtigkeit hervorstreicht, ver-
deutlicht Heller, dass das Alltagsleben Moglichkeiten der Verdnderung birgt.
Das Alltagsleben enthalte eine transformative Kraft; es konne, so schreibt sie,
»changed, humanized and democratized« werden (Heller 1984, x).

Hier iiberschneiden sich Hellers Uberlegungen abermals mit jenen Lefebv-
res. Das Alltagsleben bedeutet ndmlich nicht nur die Wiederkehr des stindig

51 Moral und Ethik sind fiir Heller seit ihrer 1955 verfassten Dissertation T'scherny-
schewskis Ethik — eine Theorie des verniinftigen Egoismus priagende und wiederkeh-
rende Themen. Vgl. dazu insbesondere die in den 1990er-Jahren verfasste Trilogie
General Ethics, A Philosophy of Morals und An Ethic of Personality (vgl. dazu auch
Sotos 2004).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 139

Gleichen, den tagtiglichen Vollzug des Bekannten und Gewohnten. Vielmehr
steckt im Alltag selbst das Potenzial und, mehr noch, die Notwendigkeit seiner
Veridnderung. Vor dem Hintergrund einer — insbesondere dem Kapitalismus ge-
schuldeten — zunehmenden Entfremdung’ fordert Heller, dass das Alltagsleben
selbst verdndert werden miisse, und zwar, wie Michael E. Gardiner betont, »into
a richer and more fruitful realm of human endeavour« (Gardiner 2000, 146). Ei-
ne wichtige Rolle gesteht sie dabei den Subjekten zu, deren Handeln somit ge-
samtgesellschaftliche Relevanz zukommt.

111.4.2 Die zwei Gesichter der Subjektivitat

Heller entwirft mit ihrer Theorie des Alltags eine Gesellschaftstheorie, die den
Subjekten einen besonderen Stellenwert einrdumt, ohne dabei gesellschaftliche
(Macht-)Verhiltnisse und Strukturen auszublenden. So beginnt sie ihr Buch Das
Alltagsleben wie folgt: »Um die Gesellschaft reproduzieren zu konnen, ist es
notwendig, da die einzelnen Menschen sich selbst als einzelne Menschen re-
produzieren.« (Heller 1978a, 24) Mit dieser Annahme verschrinkt sie tiber den
Alltag die individuelle mit der gesellschaftlichen Reproduktion; denn das All-
tagsleben umfasst »die Gesamtheit der Titigkeiten der Individuen zu ihrer Re-
produktion, welche jeweils die Moglichkeit zur gesellschaftlichen Reproduktion
schaffen« (ebd.).

Mit dieser »materialistische[n] Definition des Alltagslebens« (Joas 1978, 13)
fasst Heller alltéigliche Handlungen als Dimension gesellschaftlicher Verhéltnis-
se. Das Subjekt des Alltags als Teil der sozialen Reproduktion ist also stets ein
gesellschaftliches Subjekt. Der Mensch sei ein »gesellschaftliches Wesen« bzw.
— in Anlehnung an Marx — ein Gattungswesen, denn »er kann nur in Gesellschaft
existieren« (vgl. Heller 1978a, 36). Sozial oder, mehr noch, gesellschaftskonsti-
tuierend, sind die Subjekte bei Heller, weil sie durch ihre Titigkeiten dem du-
Berst heterogenen Alltagsleben erst einen Mittelpunkt bzw. eine Einheit verlei-
hen (vgl. ebd., 86). Allerdings sei diese Einheit nur temporir, da sie permanent
und folglich auch immer wieder neu hergestellt werde.

52 Bezeichnend fiir eine Gesellschaft der Entfremdung ist nach Heller, dass die_der Ein-
zelne zwar »den wachsenden Reichtum der Gesellschaft hervorbringt«, selbst jedoch
zunehmend »verarmt« (Heller 1978a, 113). Im Zentrum ihrer Entfremdungskritik
steht allerdings nicht das kapitalistische Produktionsverhidltnis (vgl. dazu auch
Tormey 2001, 34), sondern ihre Kritik an zwischenmenschlichen Beziehungen als ka-
pitalistisch-instrumentellen Zweck-Mittel-Verhiltnissen (vgl. Heller 1978a, 280).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Obgleich Heller die Subjekte und deren »konkrete Lebensvollziige« (Gro-
nemeyer 1988, 207) als Ausgangspunkt fiir ihre Konzeptualisierung von Alltag
in Anspruch nimmt, bezieht sie sich nicht auf spezifische Subjekte des Alltags
wie etwa auf Frauen oder die Arbeiter_innenklasse (vgl. dazu kritisch Felski
2000, 79; im Unterschied dazu, obgleich widerspriichlich Lefebvre 1987a, Le-
febvre 1972). Ein Alltagsleben gebe es »in jeder Gesellschaft«, da keine Gesell-
schaft ohne die Reproduktion der Einzelnen mdglich sei; obendrein habe »jeder
Mensch [...] ein Alltagsleben« (Heller 1978a, 24, Herv. i.0.). Die Reproduktion
der Subjekte ist allerdings historisch spezifisch, denn es ist die »Reproduktion ei-
nes historisch Einzelnen, des Einzelnen einer konkreten Lebenswelt« (ebd., 26).

Partikularitat und Individualitat

Entscheidend fiir Hellers Verstindnis des Alltags als Aspekt einer Gesellschafts-
theorie ist ihr Konzept von Subjektivitit, das auf einer Differenzierung zwischen
Partikularitit und Individualitit beruht.”* Dem Begriff Partikularitéit liegt die
Uberlegung zugrunde, dass alle Menschen »partikulare Einzelwesen« mit »be-
stimmten Eigenschaften, Fihigkeiten« sind (Heller 1978a, 41). Um in der unmit-
telbaren Umgebung bestehen zu kénnen, werden vor allem diese Eigenschaften
und Fahigkeiten ausgebildet und forciert, da sie nicht zuletzt die »Minimalbe-
dingung fiir die Aneignung des Alltagslebens« darstellen (ebd.). Im Zentrum
dieser partikularen Aneignung steht fiir Heller der »Zweck der Selbsterhaltung«
(ebd., 42), doch auch die GattungsmiBigkeit spielt eine Rolle. Mit dem Begriff
der GattungsméiBigkeit55, den Heller Lukécs entlehnt, bringt sie zum Ausdruck,
dass partikulare Titigkeiten als gesellschaftliche und nicht als autonome Tatig-
keiten verstanden werden miissen. Denn auch das partikulare Einzelwesen ist

53 In diesem Zusammenhang macht Heller deutlich, dass die Subjekte unterschiedlich
positioniert sind, indem sie zwischen der Reproduktion eines »Sklaven, eines »Polis-
Biirgers, eines Hirten oder eines groBstddtischen Arbeiters« (Heller, 1978a, 24) unter-
scheidet und damit die gesellschaftliche — nicht jedoch geschlechtliche — Arbeitstei-
lung thematisiert.

54 In spiteren Schriften unterscheidet Heller analog dazu zwischen Person und Person-
lichkeit (vgl. Heller 1985, 221).

55 In spiteren Arbeiten revidiert Heller den Gebrauch dieses Begriffs: »Ich benutze den
Begriff GattungsmiBigkeit nicht mehr gern. Lieber beniitze ich den Begriff conditio
humana. Wenn ich iiber GattungsméBigkeit spreche, spreche ich tiber etwas Anthro-
pologisches und Ontologisches. Ich wiirde heute eher iiber die Bedingungen des
menschlichen Lebens sprechen als iiber eine Art von Substanz. Eher von substanzi-

ierter, ontologisierter Essenz, als vom menschlichen Wesen.« (Heller 2001, 0.S.)

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 141

Teil der »gesellschaftlichen Entwicklung« (ebd., 41); selbst die »>natiirlichste<
Eigenschaft [ist] gesellschaftlich, vergesellschaftet« (ebd.). Allerdings handelt es
sich nach Heller bei partikularen Handlungen um eine »nicht bewuf3tgewordene,
unreflektierte Gattungsmifigkeit« (ebd., 65).”°

Der Begriff der Individualitit kennzeichnet im Unterschied zu dem der Par-
tikularitdt ein bewusstes und distanziertes Verhiltnis zur GattungsméBigkeit.
Bewusste GattungsméBigkeit wird damit nicht zuletzt zur Richtschnur fiir eine
Differenzierung zwischen Partikularitit und Individualitit. »Als Individuum be-
zeichnen wir denjenigen Einzelnen, fiir den das eigene Leben bewuf3t Objekt ist,
weil er ein bewufit gattungsméBiges Wesen ist.« (Ebd., 54) In diesem »bewul3-
te[n] Verhiltnis zur GattungsmiBigkeit« »ordnet« das Individuum das Alltagsle-
ben, indem es zugleich das Partikulare und das Allgemeine »in sich syntheti-
siert« — und damit »formt das Individuum sich selbst« (ebd., 57). Strebe Partiku-
laritdt primér nach Selbsterhaltung und ordne dieser alles unter, agiere das Indi-
viduum zwar auch selbsterhaltend, allerdings gehe es zugleich dariiber hinaus:
Denn, so hilt Heller fest, »[f]iir das Individuum ist die partikulare Gegebenheit
eine »Situations, die nicht in erster Linie aufrechterhalten, sondern vor allem ge-
staltet werden muB3« (ebd., 57).

Wihrend in der Partikularitédt das konfliktfreie Leben gewiinscht wird, wes-
wegen nicht zuletzt die Sorge im Mittelpunkt steht, zeichnet sich Individualitét
dadurch aus, dass das Individuum die Konflikte nicht »verwischen, sondern zu-
spitzen« will (ebd., 63, Herv. i.0.). Im Zentrum der Kritik steht hier sowohl die
»Welt, wie sie ist« (ebd.) als auch das Individuum selbst. Die fiir Individualitit
mafBgebliche Emotion ist daher nicht die Sorge, sondern die Empérung.

Hellers Differenzierung und die damit zusammenhingenden Beschreibungen
legen nahe, Individualitét als die zu bevorzugende Form von Subjektivitét zu be-
greifen. In ihren Ausfithrungen macht sie jedoch deutlich, dass das Individuum
»den partikularen Gesichtspunkt nicht ausloschen kann« (ebd., 59). Das Indivi-
duum konne lediglich eine Position der Distanz gegeniiber den eigenen Vorstel-
lungen einnehmen. Die Individuation beginne »dort, wo das »Akzeptieren< des
»fertig Gegebenen< authort und zwar in beiden Hinsichten« (ebd., 57): zum einen

56 Gronemeyer kritisiert hier eine doppelte Ungereimtheit: So gelte GattungsméBigkeit
einerseits als Ausgangspunkt gattungsméfiger Betidtigungen, andererseits zeige sich
die GattungsmiBigkeit erst im Verhiltnis zum Individuum. Zudem bezeichne Gat-
tungsmaBigkeit einerseits »alle menschlichen Errungenschaften« und andererseits ei-
nen »verpflichtenden gesamtgesellschaftlichen, hochsten Entwicklungsstand« (Gro-
nemeyer 1988, 214). Damit mache Heller GattungsméBigkeit jedoch zu einer »Herr-

schaftskategorie«, da sie einen »Entwicklungsimperativ« enthalte (ebd.).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

angesichts der Unzufriedenheit »mit meinem Schicksal«, und zum anderen ange-
sichts der Unzufriedenheit »mit >mir selbst<« (ebd.).57 Dazu fiihrt Heller aus:
»Etwas nicht als fertig akzeptieren heilit, eine bewusste Wechselwirkung zwi-
schen dem Individuum und seiner Welt annehmen.« (Ebd., Herv. i.0.)

Damit macht Heller das Selbst- bzw. Weltverhiltnis zu einem weiteren Merk-
mal fiir die Unterscheidung zwischen Partikularitit und Individualitét. Im Unter-
schied zur Partikularitit, die ein Verhiltnis zur Welt voraussetzt, das die Welt
primér als duBerlich und ungestaltbar begreift, sieht Heller in der Individualitét
eine gestalterische Kraft, die auch Verdnderungen erméglicht — namlich dann,
wenn die jeweiligen Verhiltnisse kritisch beleuchtet bzw. infrage gestellt und
nicht als gegeben akzeptiert werden. Wenngleich diese Moglichkeiten der Ver-
anderung begrenzt seien durch Strukturen und Verhiltnisse, in die die Menschen
hineingeboren werden (ebd., 309), kénne doch bei der »Wahl zwischen Alterna-
tiven« dieser Wahl ein Stempel aufgedriickt werden (vgl. ebd., 59). Das konkrete
Handeln findet damit zwar stets in einem rdumlich und historisch spezifischen
Kontext statt. Allerdings betont Heller, dass innerhalb dieses Kontexts mittels
praktischer Urteilsfahigkeit auch Entscheidungen getroffen werden konnen.

Sowohl Partikularitét als auch Individualitit beschreiben fiir Heller also ge-
sellschaftliche Formen von Subjektivitit, die sich allerdings auf unterschiedliche
Weise artikulieren. Werde die >partikulare Person< in ihren Vorstellungen und
Handlungen vor allem von sozialen Kriften geformt, sei die »individuelle Per-
son® fihig, sich dieser Krifte bewusst zu werden und dergestalt zu denken und
zu handeln, dass die jeweiligen Verhéltnisse auch infrage gestellt werden konnen
(vgl. auch Kammas 2007, 253). Dies bedeutet fiir Heller allerdings nicht, dass
Individualitit aufgrund der bewussten gesellschaftlichen Bezugnahme aus-
schlieBlich mit »positivem Wertgehalt« (Heller 1978a, 61) verkniipft ist. Viel-
mehr, so rdumt sie ein, kann Individualitit auch »ihr Schicksal wéhlen, indem sie
das Bose wihlt« (ebd.).

Zwei Aspekte sind demnach fiir die Unterscheidung zwischen Partikularitét
und Individualitit wesentlich: Der erste betrifft die Dimension der Orientierun-
gen und Ausrichtungen der handelnden Subjekte. Wihrend sich Partikularitét
durch eine Orientierung an den Einzelnen auszeichnet, richtet sich Individualitit

57 Auch an dieser Stelle gilt es den historisch spezifischen Kontext in Erinnerung zu ru-
fen und Hellers Begriff der Unzufriedenheit nicht mit der gegenwértig wirkméchtigen
neoliberalen Anrufung einer notwendigen Arbeit am Selbst zu verwechseln.

58 Ich setze diese Ausdriicke der >partikularen Person< und der »individuellen Person< in
Anfiihrungszeichen, um zu verdeutlichen, dass es sich fiir Heller um idealtypische Zu-

schreibungen und nicht um Beschreibungen konkreter Personen handelt.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 143

am Sozialen aus. Der zweite Aspekt ist der spezifische Modus des Handelns. So
liegt der Unterschied zwischen Individualitidt und Partikularitit zum einen darin,
ob die Bezugnahme auf die Gesellschaft bewusst oder unbewusst ist; zum ande-
ren ist entscheidend, ob die Gestaltung und Emporung oder die Aufrechterhal-
tung und Sorge im Mittelpunkt des alltiglichen Handelns stehen.

Alltagstheoretische Konsequenzen

Was besagt diese Unterscheidung zwischen Partikularitit und Individualitit nun
fiir eine Konzeptualisierung von Alltag? Malgeblich ist zunidchst, dass Heller
mit der Partikularitdt und Individualitidt eine analytische Trennung vornimmt.
Eine klare Scheidelinie zwischen diesen beiden Subjektivitdtsformen konne
nicht gezogen werden (vgl. Heller 1978a, 51). Vielmehr seien Partikularitit und
Individualitit keine einander ausschliefenden, sondern einander erginzende For-
men von Subjektivitit. Subjekte sind fiir Heller also stets partikular und indivi-
duell. Unterschieden werden kann jedoch das Ausmall des einen oder anderen
Modus. Diese Einsicht impliziert zumindest drei gesellschaftstheoretisch instruk-
tive Einsatzpunkte.

Erstens stellt Heller mit dieser Differenzierung ein kritisches Instrumentari-
um bereit, um unterschiedliche Handlungs- und Existenzweisen im Alltag fassen
und gegebenenfalls kritisieren zu konnen. Dabei gehe ich nicht wie Theres Johl
davon aus, dass »[p]artikulare und personliche Interessen [...] in Hellers norma-
tiver Weltanschauung keinen Platz« haben (Johl 2001, 116) und Heller auf eine
»Homogenisierung der Individuen« zielt (ebd., 113). Sowohl Partikularitit als
auch die der Partikularitét nahestehende Repetition bilden fiir Heller wichtige, da
mitunter Sicherheiten und Zugehorigkeiten hervorbringende, aber auch Raum fiir
Kreativitdt schaffende Voraussetzungen alltiglichen Handelns. Heller pléadiert
also nicht nur fiir den Modus der Individualitét, sondern betont auch den gesell-
schaftlich notwendigen Modus der Partikularitit, ohne das Alltagsleben aller-
dings darauf zu beschrinken (vgl. auch Shields 1999, 69). Die Dimension der
Individualitit markiert jedoch eine Grenze zur Partikularitit. Damit kann Heller
deutlich machen, dass Partikularitit zwar wichtig, als ausschlieBlicher Handlungs-
modus allerdings gesellschaftlich unzureichend ist, da in diesem Modus weder die
aktive noch die kollektive gesellschaftliche Gestaltung im Zentrum steht.

Mit ihrer Theoretisierung von Individualitit weist Heller zweitens zwei
wichtige Annahmen zuriick: zum einen die Auffassung, dass Subjekte sozial de-
terminiert und determinierbar seien; einer solchen Vorstellung hilt Heller eine,
wenngleich stets begrenzte, politische Handlungsméglichkeit entgegen. Zum an-
deren spricht sich Heller gegen die Vorstellung eines souverdnen, auf sich selbst
zuriickgezogenen oder -geworfenen Subjekts aus, indem sie Reflexion und die

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Bezugnahme auf die gesellschaftlichen Verhéltnisse zur Grundlage von Indivi-
dualitdt macht. Hellers Subjekte sind also sozial und politisch handelnde Subjek-
te. Sie sind weder vereinzelte, fremdgesteuerte und notwendigerweise egoisti-
sche Wesen noch, wie John Frow unterstellt, »authentic, autonomous, self-con-
scious« Individuen, die eine »historical class« reprasentieren (Frow 2002, 627).

Zugleich entgeht ihr Ansatz einem subjektiven Romantizismus, da sie es mit
dieser Differenzierung gleichsam ermdglicht, das spezifische Handeln der Sub-
jekte zu kritisieren. Indem Heller eine egoistische Rationalitdt im Alltagsleben
zum Gegenstand ihrer Kritik und politisch verantwortungsvolles Handeln zu ei-
nem moglichen politischen Maf3stab macht, unterstreicht sie drittens, dass Ge-
sellschaftskritik auch als Kritik des Alltagslebens wirksam werden muss. Dies
bedeutet letztlich, dass politische Kritik iiber eine Kritik an alltdglichen Hand-
lungen und Praxen zum Ausdruck kommen kann und muss.

111.4.3 Objektivierung und Objektivationen

Mit ihrer Theoretisierung von Subjektivitit fokussiert Heller das Handeln der
Subjekte und unterstreicht deren gesellschaftliche Bedeutung. Alltagsleben, so
die politiktheoretische Konsequenz, »cannot be considered in isolation, and ab-
stracted from wider social relations and institutions« (Gardiner 2000, 130). All-
tag meint vielmehr das Verhiltnis zwischen Subjekten und gesellschaftlichen
Strukturen als ein geformtes und zugleich formbares Verhiltnis. Entscheidend
fiir ihren Ansatz ist, dass sie nicht nur die Subjekte, sondern auch politische und
gesellschaftliche Strukturen bzw. Institutionen als alltdglich gestaltbar begreift.
Fiir eine Theoretisierung dieses Verstidndnisses fiihrt sie zwei weitere Konzepte
ins Feld: Objektivierung und Objektivation.59 Wihrend sie mit dem Begriff der
Objektivierung auf die Hervorbringung der Gesellschaft durch die Subjekte ein-
geht, schldgt sie mit dem Begriff der Objektivationen einen Strukturbegriff vor,
unter dem sie sogenannte »Beziehungssysteme« versteht (Heller 1978a, 183).
Objektivierung bezeichnet fiir Heller einen Prozess, und zwar den »ProzeB,
in dem der Einzelne als Subjekt >duerlich«< wird« (ebd., 86). In diesem Prozess
der »VeriduBerlichung« formt der_die Einzelne seine_ihre »Welt als seine [_ihre]
unmittelbare Umgebung und bezieht sich auf diese« (ebd., 30). Die alltiglichen

59 Richard Wolins Interpretation, »objectivation« sei ein Verhéltnis zur Gattungsmafig-
keit, »objectification« hingegen eher ein »kontingente[r] Status« (Wolin 1994, 142),
teile ich ebenso wenig wie Ruffings Lesart, der zufolge sich Objektivierungen »ge-
nauer auf Individuen und einzelne Gesellschaften« beziehen, Objektivationen hinge-

gen eher generell die »Bedingungen der Menschheit« benennen (Ruffing 1992, 31).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 145

Handlungen der Subjekte bleiben also nicht auf das eigene Leben beschrinkt,
sondern sind fiir Heller eine »Objektivierung im doppelten Sinn« (ebd., 87,
Herv. i.0.): zum einen, weil die Subjekte in einem fortlaufenden Prozess die
Welt gestalten; zum anderen, weil die Subjekte in diesem Prozess nicht nur in
Beziehung zur Welt treten, sondern sich darin auch selbst hervorbringen. Denn
in diesem »endlosen Prozef3 der VerdufBerlichung formt sich, objektiviert sich der
Einzelne selbst« (ebd.). Subjekte sind fiir Heller also keine vorgédngigen Entita-
ten. Sie sind Ausdruck eines Prozesses und nicht zuletzt Ergebnis »fritherer Epo-
chen« (ebd., 38). Zugleich bringen die Subjekte in diesem Prozess der Subjekt-
konstitution auch ihr Umfeld (mit) hervor (vgl. auch J6hl 2001, 48).

Heller begreift das Umfeld der Subjekte zugleich als Orientierungsrahmen
fiir ihre Handlungen und als Ausdruck, als Materialisierung ihrer Téatigkeiten.
Mit dem Begriff der Objektivierung macht sie also deutlich, dass sich die Sub-
jekte in ihren Handlungen zum einen an politischen und gesellschaftlichen
Strukturen ausrichten und dass diese Strukturen zum anderen eine Manifestation,
ein Ausdruck ihrer Handlungen sind. Diese gesellschaftlichen Strukturen, die die
Subjekte zugleich hervorbringen und auf die sie sich in ihrem Handeln beziehen,
fasst Heller mit dem Begriff der Objektivationen. Objektivationen, so schreibt
sie, »verkorpern verschiedene Typen der Gattungsmifigkeit«; sie sind »Bezie-
hungssysteme, die gemessen an den Téatigkeiten des Menschen, die auf sie ge-
richtet sind und sie gestalten, duferlich sind. Der einzelne Mensch muf} sie sich
also aneignen, damit sich die Objektivationen auf ihn beziehen, oder er muf3 sie
gestalten konnen.« (Heller 1978a, 183, Herv. 1.0.)

Der Begriff der Objektivationen® — fiir Philippe Despoix die entscheidende
Idee der Alltagstheorie Hellers (Despoix 1994, 31) — benennt mithin eine dop-
pelte Dimension, die Marianne Gronemeyer treffend in folgendem Zitat um-
schreibt: »Ist also das eine Strukturelement der Objektivationen, daf} in ihnen
Handlungen geronnen sind, so ist das andere Strukturelement der Objektivatio-
nen, daf} in ihnen Handlungen geronnen sind.« (Gronemeyer 1988, 208, Herv.
i.0.) Insofern bergen Objektivationen »als Abdruck menschlicher Handlungen«
»zugleich die Moglichkeit der Bewegung und der Bewahrung« (ebd., Herv. 1.0.);
sie sind Ergebnis menschlichen Handelns. Heller bringt damit zum Ausdruck,
dass gesellschaftliche Strukturen, Institutionen und Normen gestaltet und modi-
fiziert werden konnen. Gronemeyer begreift dies als Kerngedanken der
»Defetischisierung« (ebd.): »Institutionen, Deutungssysteme und materielle Wer-

60 Fiir ihre Theoretisierung von Objektivationen bezieht sich Heller auf Lukécs, der sich
allerdings ausschliellich mit dem Bereich der Kunst beschiftigt hat (vgl. auch Johl
2001, 51).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

te« werden als aus »menschlichen Tatigkeiten« zustande gekommen enthiillt, so
dass auch ihre »Macht und Giiltigkeit« (ebd.) infrage gestellt werden kann.

Dabei differenziert Heller unterschiedliche Objektivationen: politische Orga-
nisationsformen, Produktionsmittel, Institutionen, die »verkorperten Ausdrucks-
formen des Bewusstseins der Menschen« wie »Kunstwerke und die Philosophie«
(Heller 1978a, 38), aber auch die »abstrakten Normen und Imperative« (ebd.,
37f.). Mit Bezug auf Hegel (vgl. Heller 1984, x), allerdings ohne dessen Hierar-
chisierung zu iibernehmen (vgl. Ruffing 1992, 32), unterscheidet sie formal und
funktional drei Objektivationsformen: gattungsmifBige Objektivationen an sich,
gattungsmifBige Objektivationen fiir sich und gattungsmifBige Objektivationen
an und fiir sich.5' Zentral ist diese Unterscheidung, weil Heller damit einerseits
eine Phianomenologie der Tétigkeiten entwirft, indem sie deutlich macht, dass
die unterschiedlichen Formen auf unterschiedliche Weise die Handlungen der
Subjekte im Alltagsleben anleiten; andererseits unterstreicht sie mit dieser Un-
terscheidung, dass nicht alle Objektivationen gleichermaflen im Alltagsleben ge-
staltet werden konnen.

Als Objektivationen an sich — jene »empirische Universalie« (Heller 1984,
ix) — bezeichnet Heller Gebrauchsgegenstinde, Briuche und die Sprache. Diese
Objektivationen bilden das »Reich der Notwendigkeit« (Heller 1978a, 186), da
ohne sie die Gesellschaft nicht existiert (vgl. ebd., 183). Sie zeichnen sich vor-
wiegend durch Wiederholung, Regeln und Normativitit sowie eine 6konomische
Modalitét aus, die Heller als pragmatisch, ergebnisorientiert und rationell be-
schreibt (vgl. ebd., 210-213).

Im Unterschied dazu seien Objektivationen fiir sich nicht unbedingt notwen-
dig fiir das Fortbestehen der Gesellschaft, sondern vielmehr die »Verkodrperung
der menschlichen Freiheit« (ebd., 189, Herv. i.0.). Neben der Freiheit schreibt
Heller diesen Objektivationsformen das Neue und Innovative sowie den Modus
des Bewusstseins zu, denn ohne Letzteres sei eine solche Objektivation gar nicht
moglich (vgl. ebd., 188f.). Zu den Objektivationen fiir sich zihlt Heller Wissen-

61 Dabei greift Heller die — obgleich umstrittene (vgl. Vester 2007, 736) — Marx’sche
Trennung zwischen einer Klasse an sich und fiir sich auf (vgl. Heller 1978a, 189f.).
Bei Marx heif3t es: »Die 6konomischen Verhiltnisse haben zuerst die Masse der Be-
volkerung in Arbeiter verwandelt. Die Herrschaft des Kapitals hat fiir diese Masse ei-
ne gemeinsame Situation, gemeinsame Interessen geschaffen. So ist diese Masse be-
reits eine Klasse gegeniiber dem Kapital, aber noch nicht fiir sich selbst. In dem
Kampf, den wir nur in einigen Phasen gekennzeichnet haben, findet sich diese Masse
zusammen, konstituiert sie sich als Klasse fiir sich selbst. Die Interessen, welche sie
verteidigt, werden Klasseninteressen.« (Marx 1972, orig. 1847, EdP, 180f.)

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 147

schaft, Moral, Religion und Philosophie. Leiteten Objektivationen an sich ge-
wissermafen als Ordnungsschemata (vgl. ebd., 195) andere Tétigkeiten vor al-
lem an, so hitten Objektivationen fiir sich »both a legitimating and a critical po-
tential« (Heller 1985, 167, Herv. i.0.). Objektivationen fiir sich sind demnach
das, wodurch sich Gesellschaften Gestalt und Legitimation geben, ebenso wie
sie eine mogliche Angriffsfliche bieten, um diese Gesellschaften auch zu kriti-
sieren.

Unter Objektivationen an und fiir sich schlieBlich fasst Heller Institutionen
bzw. jene institutionalisierten »Sozialformen« wie politische Strukturen oder das
juristische System (ebd., 189). Das Fiirsich bezieht sich dabei auf die jeweiligen
Gestaltungsmoglichkeiten: »Je mehr Chancen eine gesellschaftliche Struktur den
Menschen bietet, ihr Schicksal relativ frei, autonom zu gestalten, je mehr Mog-
lichkeiten bestehen, durch Entscheidungen tatsichlich den Gang der Geschichte
zu beeinflussen, um so stirker ist die Dominanz des Fiirsich.« (Ebd., 190)62

Mit dieser doppelten Theorie der Objektivierung und der Objektivationen63
setzt Heller gesellschaftliche Strukturen nicht als fixiert, unverdnderlich und ge-
geben voraus, sondern fasst sie als Ausdruck und Produkt von Praxen und somit
als einen permanenten und unabschlieBbaren Prozess. Mit diesem Ansatz gelingt
es ihr, wie Joas festhilt, »die versteinerten Verhaltnisse durch den Nachweis ih-
rer Grundlagen im menschlichen Handeln ins Wanken zu bringen« (Joas 1978,
9). Indem Heller davon ausgeht, dass Strukturen und folglich die spezifischen
politokonomischen Bedingungen gepréigt bzw. gestaltet werden konnen, unter-
streicht sie einmal mehr die gesellschaftspolitische Bedeutung des Alltagslebens
und insbesondere das Handeln der Subjekte. Sie betont die alltdgliche Aneig-
nung der Objektivationen durch die Subjekte, wobei sie annimmt, dass zwar die
alltaglichen Aneignungsmoglichkeiten, nicht jedoch die Gestaltungsmoglichkei-
ten fiir alle gleichermaB3en gegeben sind: »Die Objektivationen kénnen zwar von
Jedermann auf relativ gleichem Niveau angeeignet werden, doch kann nicht jede
Objektivation von jedermann auf gleichem Niveau geformt, gestaltet werden.«
(Heller 1978a, 183, Herv. i.0.)

62 Heller erwihnt zudem eine vierte Form, das »Fiiruns«, das jedoch »keine Objektivati-
onskategorie« sei (Heller 1978a, 190): »Etwas zu einem Fiiruns zu machen bedeutet,
ein Gesetz, eine Tatsache, einen Inhalt, eine Norm fiir die Menschheit und fiir die Ein-
zelnen erkennbar und zugleich zur Praxis zu machen.« (Ebd.) Das Bediirfnis nach ei-
nem Leben fiir uns sei die Grundlage dafiir, dass die — fiir das Alltagsleben dominan-
ten — Objektivationen an sich zu Objektivationen fiir sich werden.

63 Zur Bedeutung des Konzepts der Objektivierung in Hellers spéteren Schriften vgl.
Johl 2001, 147-149.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

111.4.4 Politik, Staat, Alltag

Partikularitit, Subjektivitit, Objektivierung und Objektivation sind wesentliche
Konzepte in Hellers Theorie des Alltagslebens. Sie machen deutlich, dass sie
nicht von einem abgeschlossenen »System« (Heller 1985, 92), sondern von ei-
nem komplexen Verhiltnis zwischen Strukturen, Subjekten und Handlungen
ausgeht. Alltag bezeichnet ein, wie Gardiner zutreffend formuliert, »ensemble of
historically constituted practices and forms of subjectivity that are complexly re-
lated to and mediated by other structures, institutions and practices« (Gardiner
2000, 132). Die Konzepte bilden zugleich die theoretische Grundlage, die es im
Folgenden ermoglicht, das Politische vom Alltagsleben aus in den Blick zu
nehmen.

Heller begreift politische Institutionen als Objektivationen an und fiir sich;
Politik, Staat und Recht seien »den Alltag iiberschreitende Objektivationen«
(Heller 1978a, 93). Sie trifft also eine Unterscheidung zwischen politischen Ak-
tivitidten und Alltagstitigkeiten und legt damit zunéchst nahe, dass das Politische
kein Aspekt des Alltags ist. Bei Politik handle es sich um jene Tatigkeiten, die
primér »im Interesse [...] einer Sozialform« (ebd., 150) erfolgen, das heilt z.B.
des Staates oder einer Nation, Klasse oder Schicht, wobei der Staat gemeinsam
mit dem in ihm »kodifizierte[n] Rechtssystem« die »beherrschende Institution«
darstellt (ebd., 158). Hellers Politikbegriff erweist sich hier als staatlich-
institutionell, nicht zuletzt weil sie den Kampf um die »Erhaltung oder um die
Erlangung der Macht« als grundlegende »politische Aktivitit« begreift (ebd.,
150). Und doch verweist sie auch auf einen alltéiglichen Aspekt der Politik. Poli-
tische Aktivitdten sind ndmlich Alltagstitigkeiten, und zwar dann, »wenn sie zur
einfachen Reproduktion des Einzelnen im Rahmen seines Platzes in der gesell-
schaftlichen Arbeitsteilung« gehoren (ebd.). Dies gilt, wenn einzelne Personen
politische Titigkeiten ausiiben, um sich selbst zu erhalten, wenn sie also mit
Max Weber (1926, orig. 1919) gesprochen Politik als Beruf betreiben.

Allerdings geht Heller mit ihrer Theorie des Alltags auch iiber dieses enge
Verstindnis von Politik hinaus. Die Unterscheidung zwischen Politik und Alltag
verstehe ich folglich nicht als absolute, sondern vielmehr als graduelle Tren-
nung, zumal Heller selbst konstatiert, dass politische Entscheidungen nicht zu-
letzt im Alltagsleben relevant sind. So werden iiber das Rechtssystem zwar ent-
scheidende Weichen gestellt; die Gesetze und Regelungen miissen allerdings im
Alltagsleben immer erst konkret angeeignet werden. Heller begreift das Recht
dabei vor allem als repressive Instanz, da bereits die »Furcht vor der Strafe«
(Heller 1978a, 159) ausreichend sei, um Handlungen gegen das Gesetz zu unter-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 149

lassen, im Unterschied etwa zu Moral und Religion, die vor allem durch Interna-
lisierung wirksam werden.

Als politisch erweist sich der Alltag fiir Heller zudem, weil er fiir sie keine
ahistorische Konstante, sondern historisch und geografisch spezifisch ist und
mithin auch politisch hervorgebracht wird. So geht sie davon aus, dass das All-
tagsleben mit der westlichen Moderne und der Durchsetzung des Kapitalismus
eine besondere soziookonomische Bedeutung angenommen hat. Die gesell-
schaftliche Arbeitsteilung zwischen »Klassen, Schichten, Stinden«, »zwischen
Stadt und Land« sowie zwischen »korperlicher und geistiger Arbeit« (vgl. ebd.,
33) und damit die »spitkapitalistischen Produktions- und gesellschaftlichen Be-
dingungen« (ebd., 310) haben Heller zufolge zu einem spezifischen Alltagsleben
und damit nicht zuletzt zu einer spezifischen Form von Entfremdung im Alltag
gefiihrt. Die fiir das Alltagsleben symptomatische Passivitét ist Teil und Aus-
druck dieser »gesamtgesellschaftlichen Verhéltnisse« (ebd., 310) und nicht »ka-
tegorial mit dem Alltag verkniipft« (ebd., Herv. i.0.).

Eine politische Bedeutung nimmt das Alltagsleben bei Heller schlieflich
auch insofern ein, als sie politische Kritik an den Mafstéiben des Alltagslebens
ausrichtet. So bemisst Heller den emanzipativen Gehalt von Politik gerade an
den Moglichkeiten, die durch die Politik im Alltagsleben eréffnet werden. Ent-
scheidend wird fiir sie also die Frage, ob Politik Bedingungen schafft, die >indi-
viduelle Reproduktion<, und das heifit fiir Heller engagiertes, involviertes und
gesellschaftliches Handeln, moglich machen. Deutlich wird diese Auffassung
auch an ihrer Kritik der Politik des 20. Jahrhunderts, die sich, wie sie moniert,
dadurch auszeichnet, dass das Alltagsleben immer stirker beeinflusst wird. »Die
Zuspitzung politischer Kidmpfe, das Auf und Ab im Machtkampf der Klassen
und Schichten waren es, die nicht nur das herkémmliche, vergangenheitsorien-
tierte Alltagsleben erschiitterten, sondern auch kontinuierliches, an der Zukunft
orientiertes Umlernen erzwangen. [...] Der politische Wandel erfasste und be-
einflusste das Leben jedes Menschen.« (Ebd., 156) In jener zunehmend repressi-
ven und ideologischen Politik ortet Heller eine Tendenz, individuelles Handeln
im Alltag auf Kosten von Partikularitét sukzessive zu untergraben.

Neben der Politik im engen Sinn zeichnen bei Heller hierfiir das Recht und
die kapitalistischen Produktionsverhiltnisse verantwortlich. So kritisiert sie ins-
besondere an den zu dieser Zeit, also in den 1960er-Jahren stattfindenden »6ko-
nomischen Kdmpfen« in Europa und den USA, dass deren Ziel lediglich in der
»Befriedigung der Partikularbediirfnisse«, nicht jedoch in der »Uberwindung der
Partikularitit« bestehe (ebd., 157). Wihrend sie in den westlich-kapitalistischen
Staaten ein Regieren iiber Partikularitdt und mithin eine Politik der Anreizung
von Partikularbediirfnissen an den Pranger stellt, kritisiert sie am realsozialisti-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

schen Staat die Unterdriickung und Verunmdglichung individueller Bediirfnis-
strukturen.* Erst iiber das alltagstheoretische Konzept der Partikularitit kann
Heller also eine Politik sichtbar machen und kritisieren, die sich als verfiihreri-
sche, wie in kapitalistischen, oder als auf Zwang basierende Politik, wie in real-
sozialistischen Staaten, in das Alltagsleben einschreibt.

Eine Tendenz zur Partikularitit ortet Heller zudem in dem fiir das 20. Jahr-
hundert zentralen »Bediirfnis nach politischer Information« (ebd., 156). So stehe
nicht (mehr) die wissensbasierte Vermittlung politischer Informationen in das
Alltagsleben im Zentrum. Vielmehr attestiert sie der vorherrschenden Politik ei-
ne Form der Ideologiepolitik, die iiber die »politische Propaganda« (ebd.) und
»Indoktrination« darauf abziele, »die mit ihrem Alltagsleben Unzufriedenen da-
ran zu hindern, ihre Lebensbedingungen als verdnderungsfihig oder als verdn-
derungswiirdig wahrzunehmen« (ebd., 157, Herv. 1.0.).%> Forciert werde damit
die »Konservierung der Partikularitit« (ebd.), indem die Menschen darin be-
stiarkt wiirden, den eigenen Erhalt und die eigenen Interessen zu verfolgen, wo-
durch jedoch Freiheit und emanzipatives politisches Handeln zunehmend ver-
unmdoglicht wiirden.

Indem Heller der Politik die Fahigkeit zuschreibt, im Alltagsleben Partiku-
laritdt zu forcieren und hervorzubringen — rechtlich, 6konomisch und ideolo-
gisch —, verbindet sie nicht nur das Alltagsleben mit der Politik, sondern macht
auch eine zentrale Dimension des Alltags, ndmlich die Herausbildung unter-
schiedlicher Modi von Subjektivitdt, zum politischen Malstab ihrer Gesell-
schaftstheorie. Klang in ihrer Auseinandersetzung mit Subjektivitit mitunter
eine entpolitisierende Politik der Selbstverantwortung an, macht sie in ihrer
Kritik an der Produktion von Partikularitit und Passivitit deutlich, dass feh-
lende Individualitit bzw. zunehmende Partikularitédt nicht nur in der Verant-

64 1968 in Das Alltagsleben formuliert Heller diese Kritik allerdings nur implizit, was
damit in Zusammenhang stehen konnte, dass in Ungarn zu dieser Zeit grundsitzlich
alle Publikationen einer Zensur unterzogen wurden. Nach ihrer Emigration kritisiert
sie in dem gemeinsam mit Ferenc Fehér und Gyorgy Mdrkus verfassten Buch Der
sowjetische Weg (1983) den Staatssozialismus offen als eine Diktatur der Bediirfnisse.

65 Diese Widerstandsformen entstehen nach Heller insbesondere mit der biirgerlichen
Gesellschaft. Erst zu diesem Zeitpunkt hitten die »Exploitierten — in erster Linie die
Arbeiter« (Heller 1978a, 156) ihren Anspruch auf politische Beteiligung geltend ge-
macht, wihrend zuvor »die >Ruhe« der Unterschichten durch Tradition, Konvention

und Gewohnung hinreichend gewihrleistet« gewesen sei (ebd.).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 151

wortung und im Moglichkeitsrahmen der Einzelnen liegt, sondern auch poli-
tisch hervorgebracht wird.®

111.4.5 Veranderung denken

Politik verweist in Hellers Theorie des Alltags zum einen auf die Bedingungen
des Alltagslebens; zum anderen macht dieser Ansatz deutlich, dass Politik nicht
unverinderlich oder gegeben ist, sondern durch alltigliche Praxen (mit-)gestaltet
wird. Die Menschen haben also die Moglichkeit, politisch zu handeln, obschon
innerhalb spezifischer politokonomischer Verhiltnisse. Heller geht demnach von
einem wechselseitigen Gestaltungs- und Bearbeitungsverhiltnis zwischen Politik
(im engen Sinn) und Alltag aus. So gilt das Alltagsleben nicht nur als Raum der
Unterdriickung, sondern auch als Raum des Handelns und Gestaltens und damit
potenziell als Raum von Emanzipation. Gesellschaftliche Verdnderung und poli-
tisches Handeln betreffen folglich nicht nur den Staat, sondern auch das Alltags-
leben. Wihrend ich in den vorangehenden Kapiteln die theoretischen Grundla-
gen eines Denkens von (politischer) Verinderung skizziert habe, will ich im
Folgenden den expliziten Spuren folgen, die sich in Hellers Ansatz in Gestalt der
Konzepte des Alltagswissens und des Alltagsverkehrs ebenso wie in der Frage
der Bediirfnisse zeigen.

Alltagswissen und Alltagsverkehr

Alltagswissen und Alltagsverkehr sind nach Heller nicht nur auf das Alltagsle-
ben, sondern auch auf gattungsméBige Objektivationen ausgerichtet. Es sind ge-
sellschaftliche »Keime« (Heller 1978a, 240), die iiber die schlichte Alltdglichkeit
des Ansich hinausweisen und die Partikularitit transzendieren. Jenes fiir das
»Funktionieren des Alltagslebens« (ebd.) notwendige Alltagswissen bringe in
seiner Auspragung beispielsweise des Interesses und der Neugierde Aspekte zum
Ausdruck, die nicht nur fiir die unmittelbaren Lebensnotwendigkeiten, sondern
mitunter auch fiir die Wissenschaften von Bedeutung sind. Zwar sei Alltagswis-
sen »noch kein wissenschaftliches Wissen« (ebd., 246), doch griinde wissen-
schaftliches Wissen im Alltdglichen. Heller bringt damit zum Ausdruck, dass je-
ne Modi, die das Alltagsleben prigen, nicht nur im Alltagsleben relevant sind,
sondern sich auch iiber das Alltagsleben hinaus als priagend erweisen konnen.

66 Offen bleibt allerdings die Frage, warum sich die Subjekte diese Politik zu eigen ma-
chen. Hier konnte Lefebvres Konzept der Autorepression moglicherweise eine Ergén-

zung darstellen.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Politisch bedeutsam wird das Alltagswissen fiir Heller in Verbindung mit
dem sogenannten Alltagsverkehr. Letzterer konne zum »Fundament der bewul3-
ten politischen Titigkeit« werden (ebd., 278, Herv. 1.0.), wenn etwa personliche
Problemlagen als Aspekt gesellschaftlicher (Macht- und Ungleichheits-)Ver-
hiltnisse entziffert und in der Folge zum Ausgangspunkt kollektiven Handelns
werden. Heller verweist in diesem Zusammenhang auf die Arbeiter_innenbewe-
gung im Kampf gegen kapitalistische Ausbeutung und Entfremdung (vgl. ebd.),
in der das Alltagswissen durch das Klassenbewusstsein auf die gesellschaftliche
Ebene gehoben worden sei.

In alltdglichen zwischenmenschlichen Handlungen und Begegnungen und
insbesondere in der kollektiven Auseinandersetzung mit ungleichen Lebens- und
Arbeitsbedingungen wird also die Grundlage fiir gesellschaftliches und emanzi-
patives Handeln geschaffen. Dies zeigt sich ferner darin, dass zum Alltagsver-
kehr nicht nur unmittelbare Handlungen und Entscheidungen zéhlen, sondern
auch die Diskussion divergenter Meinungen (vgl. ebd., 280-293). Im Austausch
konne ein »Gegenmittel zur Partikularitit« (ebd.) geschaffen werden, indem die
Einzelnen von »falschen Entscheidungen, verqueren Ideen, einseitigen Reaktio-
nen« (ebd.) abgehalten werden. Damit pléddiert sie jedoch keineswegs fiir eine
Romantisierung des Alltags. Vielmehr weist sie darauf hin, dass in diesem All-
tagsverkehr auch die »Feigheit« (ebd.) und folglich die Partikularitit gestérkt
werden konne. Dies sei der Fall, wenn »man sich stets auf Kollektiventscheidun-
gen« verlasse (ebd.) und damit personliche Verantwortung von sich weise.

Veranderungen des Alltagslebens

Mit dem Alltagsverkehr und dem Alltagswissen stellt Heller zwei Konzepte vor,
die anzeigen, inwiefern das Alltagsleben gesellschaftlich und politisch ist und
wie in den alltiglichen Handlungen gesellschaftliche Verdnderungen (mit) her-
vorgebracht werden konnen. Die »subjektiven Revolten gegen Entfremdung«, so
Heller, »diese Kdampfe fiir ein menschenwiirdiges Alltagsleben sind Vorausset-
zungen dafiir, da der Menschheit in der Zukunft die Aufhebung der Entfrem-
dung gelingen wird, und zwar objektiv, und somit das nichtentfremdete subjekti-
ve Verhiltnis zum Alltag typisch wird« (Heller 1978a, 311). Gegen das Marx’-
sche Theorem, dass der Kapitalismus aufgrund seiner inneren Widerspriiche zu-
grunde gehen werde (Heller 1981, 139; vgl. auch Tormey 2001, 36), vertritt Hel-
ler eine Auffassung, die den von alltdglichen Verhéltnissen und konkreten Pra-
xen ausgehenden Prozess der Emanzipation ins Zentrum des Politischen riickt.
Nicht der Staat gilt ihr dabei als primidres Objekt emanzipativer Politik — trotz
oder vielleicht auch gerade wegen ihrer Kritik an den zu dieser Zeit dominanten
Formen von Staatlichkeit. Stattdessen betont sie wie Lefebvre, dass die emanzi-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 153

pativen Momente im Alltagsleben zu finden sind bzw. aus diesem heraus wirk-
michtig werden kdnnen und miissen. Emanzipative Veridnderungen kdnnen nicht
ausschlieBlich institutionell herbeigefiihrt, sondern miissen zugleich individuell
und alltdglich wirksam werden. Es geht um die Verdnderung der konkreten Le-
bensformen, die wiederum gesamtgesellschaftliche Verdnderungen anzeigen. Mit
Rekurs auf die Arbeiter_innenbewegung macht Heller deutlich, dass im kollekti-
ven Handeln und in der Solidaritit die Partikularitédt iiberwunden und der Zugang
zu einer, wie sie im Anschluss an Marx festhilt, »menschenwiirdigen Lebenswei-
se« (Heller 1978a, 157) eroffnet werde. Das politische Ziel besteht demnach auch
nicht in der Transgression, sondern in der Transformation des Alltagslebens (vgl.
auch Gardiner 2000, 13ff.). Entscheidend dafiir ist, so hélt Rainer O. Neugebauer
treffend fest, wie das Alltagsleben revolutioniert und wie zugleich eine Grund-
struktur erhalten werden kann, die sich nicht nur durch Individualitit, sondern
auch durch Partikularitét auszeichnet (vgl. Neugebauer 1978, 136).

Hellers wiederholter Bezug auf die Arbeiter_innenbewegung macht deutlich,
dass gesellschaftliche Veridnderungen fiir sie »keineswegs von einem einzelnen
Menschen, sondern von einer Vielzahl gleichzeitig handelnder Einzelner« aus-
gehen (Heller 1978a, 88, Herv. 1.0.). Politik ist die »organisierte gesellschaftli-
che Bewegung« (ebd., 161), die allerdings nicht durch ein Kollektivsubjekt wie
die Partei représentiert wird (vgl. Gronemeyer 1988, 15; Joas 1978, 15), sondern
»aus vielen Individuen und ihren Sozialformen« (Joas 1978, 15) besteht und die
»Einzelnen zur Entfaltung ihrer Individualitit bewegt« (Heller 1978a, 161).

Wie Lefebvre rdaumt Heller allerdings ein Beharrungsvermogen des Alltags-
lebens und eine Widerspenstigkeit der Individuen gegen Veridnderung ein, seien
doch »die menschliche Bediirfnisstruktur und die Struktur der sozialen Verhilt-
nisse« nicht einfach »von einem Tag auf den anderen zu transformieren« (Heller
1981, 144). Dies liege an der »Grundstruktur des Alltagslebens« (Heller 1978a,
103), die sich gerade durch »Kontinuitéit« auszeichne (Heller 1981, 144). Ma-
rianne Gronemeyer bezeichnet daher die »aktive< Beteiligung an der Veridnde-
rung des Alltagslebens« pridgnant als einen »leise[n] Wandel« (Gronemeyer
1988, 201).

Bediirfnistheorie als Handlungstheorie

Beschreiben das Alltagswissen und der Alltagsverkehr die grundlegenden For-
men alltidglichen und mitunter politischen Handelns, erkennt Heller im Bediirfnis
(Wunsch), in der Gewohnung und in der Erkenntnis die »drei Hauptmotive«, die
zusammengenommen eine »strukturierte Einheit« bilden (Heller 1978a, 124,
Herv. 1.0.). Fiir die Theoretisierung gesellschaftlicher Verdnderung hebt sie je-
doch nicht etwa den Modus der Erkenntnis hervor, wie angesichts ihrer Ausfiih-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

rungen zur bewussten Gattungsmaifigkeit bzw. Gesellschaftlichkeit als Voraus-
setzung individuellen und kollektiven Handelns vermutet werden konnte. Wenn-
gleich die Kenntnis einer Situation sowie ihrer Bedingungen relevant fiir das je-
weilige Handeln sind, macht Heller — Lefebvre hier nicht unihnlich — jenen As-
pekt stark, der ihr zufolge die »stirkste affektive Basis« aufweist (ebd.), ndmlich
die Bediirfnisse.®’ Ausgehend von der Priamisse, dass die Sozialstruktur einer
Gesellschaft stets mit ihrer Bediirfnisstruktur verwoben ist (vgl. Heller 1981,
142), vertritt Heller die Ansicht, dass sich gesellschaftliche Verdnderung auch
auf eine Veridnderung der Bediirfnisse stiitzen miisse.

In ihrer an Marx angelehnten und zugleich iiber ihn hinausweisenden Theo-
rie der Bediirfnisse® differenziert sie die »rein quantitativ[en] und deshalb un-
endlich reproduzierbar[en]« Bediirfnisse (ebd., 141) von qualitativen Bediirfnis-
sen. Bei der Befriedigung von quantitativen Bediirfnissen werde »der eine
Mensch dem anderen zum bloBen Mittel« (ebd.). Menschen als Mittel zu begrei-
fen, sie zu manipulieren, sei gleichermaflen ein Kennzeichen von Realsozialis-
mus und Kapitalismus. Quantitative Bediirfnisse gelten demnach fiir Heller als
entfremdete, egoistische Bediirfnisse. Sie zihlt hierzu Bediirfnisse, die sich auf
Materielles, Symbolisches, aber auch Mentales richten, etwa »das Eigentumsbe-
diirfnis, das Machtbediirfnis, das Ehrgeizbediirfnis« (ebd., 142). Kennzeichnend
sei, dass diese Bediirfnisse einerseits »ins Unermessliche gesteigert« (Neuge-
bauer 1978, 125) werden konnen; andererseits konne keines dieser Bediirfnisse
jemals hinreichend befriedigt werden. Denn diese Bediirfnisse stehen in einem
Verhiltnis zueinander und konnen nicht unbegrenzt und von allen gleichermaf3en
befriedigt werden: »Wenn sie befriedigt wiirden, konnte die gro3e Mehrzahl der
Menschen andere Bediirfnisse nicht mehr befriedigen.« (Heller 1981, 142)

Emanzipative gesellschaftliche Ver'ainderung69 beruhe hingegen auf qualitati-
ven Bediirfnissen und erfordere die Aufhebung der quantitativen Bediirfnisse,

67 Das dritte Hauptmotiv fiir das Handeln der Einzelnen, die Gewdhnung, beinhaltet fiir
Heller im Unterschied zu Lefebvre kein Potenzial fiir gesellschaftliche Transforma-
tion.

68 Vgl. dazu Hellers Theorie der Bediirfnisse bei Marx (1976, erstmals erschienen 1974
in Italien). Heller zufolge spielt der »Bediirfnis-Begriff die geheime Hauptrolle in
Marxens 6konomischen Kategorien« (Heller 1976, 27), wobei Marx einen weiten und
keineswegs ausschlieflich 6konomisch definierten Bediirfnisbegriff vertrete. Fiir eine
ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Hellers Bediirfnistheorie, auch in Abgrenzung
von Marx’ Bediirfnisbegriff, vgl. Neugebauer 1978, 146ff.

69 Heller differenziert unterschiedliche Formen gesellschaftlicher Verinderung, nament-

lich die »partielle Reform«, die »Bewegung, die »politisch-revolutiondren Bewegun-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 155

denen die Partikularitit zugrunde liegt. Dies bedeutet fiir Heller, dass »das Be-
diirfnis von der Ebene des blolen >Mangels«< auf die Ebene des >Ziels<« gehoben
wird (ebd., 143). Politisch entscheidend ist also auch hier, dass die (ausschlieBli-
che) Partikularitdt zugunsten der Individualitét erweitert wird.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen entwickelt Heller eine Theorie
der »radikalen Bediirfnisse« (ebd., 139). Als Radikalismus bezeichnet sie die
»totale Kritik der auf Verhiltnissen der Unter- und Uberordnung, auf der >natur-
gegebenen Arbeitsteilung«< beruhenden Gesellschaft« (Heller 1978b, 141). Radi-
kale Bediirfnisse seien diejenigen Bediirfnisse, die zwar aus den bestehenden ge-
sellschaftlichen Verhéltnissen hervorgehen, »die aber in einer solchen Gesell-
schaft nicht zu befriedigen sind. Es sind die Bediirfnisse, deren Befriedigung nur
durch die Uberwindung dieser Gesellschaft moglich ist.« (Ebd., 144, Herv.
i.0.)” Radikale Bediirfnisse seien die Grundlage emanzipativen Bewusstseins
und damit gleichsam der Motor zur Uberwindung des Kapitalismus. »Aufgrund
ihrer radikalen Bediirfnisse wollen die Menschen die Welt der Ungleichheit und
Ausbeutung beseitigen. Auf diese Bediirfnisse gilt es hier und jetzt zu bauen —
nicht auf die Organisationen, Institutionen und Parteien.« (Heller 1999, 336)71
Zugleich erkennt Heller in der »formale[n] Demokratie« (Heller 1981, 143) ein
Fundament fiir radikale Bediirfnisse, da diese erst in einer Demokratie zu einer
»materiellen Kraft« werden konnen, »die fihig ist, die Gesellschaft zu transfor-
mieren« (Johl 2001, 71).

Von besonderer Bedeutung fiir radikale Bediirfnisse ist die affektive Kom-
ponente, geht es doch, wie auch Anthony Kammas betont, um eine »active force
of desires and political passion« (Kammas 2007, 263). Gemif ihrer Definition
von Gefiihlen — »Fiihlen heil3t, in etwas involviert zu sein« (Heller 1980, 19) —
betont Heller die relationale und soziale Dimension des Handelns und macht Ge-
fiihle zu einem handlungstheoretisch mageblichen Aspekt.72 Wird die Folie ei-
ner fiir die westlich-kapitalistische Moderne konstitutiven Trennung zwischen
Vernunft und Gefiihl herangezogen, wird deutlich, dass Heller hier trotz ihrer
Uberlegungen zum Bewusstsein keine Privilegierung von Vernunft als zentralem

gen« und eine »umfassende gesellschaftliche Revolution« (Neugebauer 1978, 122-
124). Letztere impliziere auch eine »Revolutionierung des Alltagslebens« (ebd., 124).
70 Heller zidhlt dazu etwa das Bediirfnis nach Personlichkeit, das Bediirfnis nach »frei
gewihlten Gemeinschaften«, jenes nach »Gleichheit aller Menschen im personlichen
Verkehr und nach Ausschaltung der gesellschaftlichen Herrschaft« (Heller 1978b,
144f£.).
71 Zur Kritik daran vgl. Johl 2001, 112.

72 Fiir eine Differenzierung unterschiedlicher Gefiihlsformen vgl. Heller 1980.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Handlungsmotiv nahelegt. Anstelle einer Trennung von Vernunft und Gefiihlen
legt sie politischem Handeln gerade Bediirfnisse und Gefiihle zugrunde. In die-
sem Sinne wird fiir sie — wie auch fiir Lefebvre — die Vorstellungskraft zu einem
potenziellen Motor gesellschaftlichen Handelns. Denn eine »gattungsméBige
Objektivation fiir sich« — fiir Heller also etwa Wissenschaft, Moral und Philoso-
phie — sei »ohne die Traumerei als Basis im Alltag« unmoglich (Heller 1978a,
261).73 Durch die (affektiven, radikalen) Bediirfnisse werden nicht nur Krifte zur
Verinderung forciert und alternative Vorstellungen antizipiert, sondern auch re-
volutionédre Subjekte hervorgebracht (vgl. Heller 1981, 140). Denn wenn die
Menschen »radikale Bediirfnisse duern«, konnen sie zu »Subjekte[n] des revo-
lutionédren Transformationsprozesses« werden (ebd.).

Hellers politisches Projekt einer subjektorientierten und zugleich gesell-
schaftlichen Alltagsrevolte mochte ich abschlieBend mit den Worten von Antho-
ny Kammas zusammenfassen:

»Thus, this project of revolt is indeed political, and not merely individualist, because it
presupposes the notion that it is impossible for a solitary individual to rebel on the basis of
radical needs. Implicit in the subjective revolt grounded in radical political needs is the
necessity for others to be liberated as well. People are indeed zoon politikon [social be-
ings], and therefore need others as much as they need their own autonomy for a meaning-
ful life. Alone they can be autonomous, but it will mean nothing because it goes unrecog-
nized. With others, autonomy is also an expression of human dignity because it is not
merely recognized by others, but is recognized by others who are similarly autonomous
and live with dignity.« (Kammas 2007, 268)

111.4.6 Denkfigur Alltag:
Im Dialog mit einer Theorie der Subjekte

Was bedeuten diese Ausfithrungen nun fiir die Denkfigur Alltag? Wie Lefebvre
begreift Heller das Alltagsleben nicht als ahistorisches Vakuum, sondern als po-
litisch hervorgebrachtes und umkédmpftes Feld. Dabei geht sie gleichfalls davon
aus, dass eine spezifische Form des Alltagslebens gerade mit der westlich-
kapitalistischen Moderne virulent geworden ist. Obgleich Lefebvre und Heller
damit eine gewisse Passivitit unterstellen, begreifen beide diese Passivitit nicht
als universales, sondern vielmehr als historisch spezifisches Kennzeichen des
Alltags.

73 Zu Hellers Theorie der Werte vgl. auch Neugebauer 1978; Despoix 1994; Johl 2001.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 157

Bereits mit Lefebvre wurde deutlich, dass der Alltag nicht nur von Systemen
und Institutionen gesteuert und organisiert wird, sondern dass auch die Men-
schen als Subjekte an der Gestaltung des Alltagslebens und an der Gestaltung
gesellschaftlicher Verhiltnisse beteiligt sind. Heller macht nun das Verhiltnis
zwischen den Einzelnen und der Gesellschaft zum Angelpunkt ihrer Theorie des
Alltagslebens. Sie begreift gesellschaftliche Prozesse nicht als dem Alltagsleben
duBerlich. Vielmehr werden diese Prozesse durch (alltdgliches) Handeln artiku-
liert und vermittelt. Ebenso sind soziale und politische Strukturen wie Institutio-
nen und Normen Ausdruck gesellschaftlichen und folglich alltiglichen Han-
delns. Sie werden durch die Praxen der Menschen (mit) hervorgebracht und sind
daher auch veridnderbar.

Diese Relevanz alltidglichen Handelns wird insbesondere an Hellers Theorie
des Subjekts deutlich. So begreift sie das Individuum nicht als quasi autonom
und vorgédngig, sondern als ein in tédglichen Praxen und innerhalb historisch spe-
zifischer Kontexte gesellschaftlich hervorgebrachtes und mithin auch verénder-
bares Subjekt. Wie fiir Lefebvre sind fiir Heller sowohl die (Re-)Produktion von
Gesellschaft als auch die emanzipativen Potenziale einer Verdnderung von Ge-
sellschaft vom Alltagsleben aus zu denken. Wihrend Lefebvre die ambivalenten
Modi des Alltags fokussiert, riickt Heller in ihrem alltagstheoretischen Ansatz
die Subjekte gesellschaftstheoretisch in den Mittelpunkt, indem sie eine doppelte
Form von Subjektivitdt als bezeichnend fiir das Alltagsleben entwirft. Diese
zweifache Perspektive auf Subjektivitit als Individualitit und Partikularitdt will
ich fiir die Denkfigur Alltag aufgreifen und mit Blick auf drei Dimensionen dis-
kutieren: (politische) Handlungmichtigkeit, (gesellschaftliche und politische)
Verantwortung sowie Kritik.

Partikularitdt und Individualitdt bezeichnen zwei Subjektivititsformen, die
sich durch unterschiedliche Handlungsperspektiven auszeichnen. Wihrend Par-
tikularitét einen Handlungsmodus beschreibt, der den Menschen, dessen unmit-
telbares Umfeld und dabei insbesondere die Selbsterhaltung zum Ziel hat, meint
Individualitit einen Modus, der auf die Gestaltung von Gesellschaft abzielt und
somit auf soziale und politische Belange ausgerichtet ist. Das Alltagsleben
zeichnet sich nun zwar durch Partikularitédt aus, diese ist jedoch kein intrinsi-
sches und exklusives oder primir negativ konnotiertes Kennzeichen des Alltags.
Partikularitit stellt fiir Heller vielmehr eine notwendige Grundlage fiir die Re-
produktion von Gesellschaft dar und ist folglich stets mit Individualitdt ver-
schrinkt zu denken. Der Blick auf die Unterscheidung verweist nicht zuletzt auf
den Aspekt der Handlungsmichtigkeit. Handlungsméchtigkeit basiert ndmlich,
wie Heller betont, auch auf freigespielten Handlungsrdumen, die gerade durch
die Wiederholungen und Selbstverstindlichkeiten im Alltag fiir kreative und po-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

litische Titigkeiten erdffnet werden. Partikulares Handeln stellt mithin eine
Grundlage von Handlungsméchtigkeit dar.

Obgleich Heller zufolge die politischen und 6konomischen Bedingungen in
der Mitte des 20. Jahrhunderts in den westlich-kapitalistischen Staaten zuneh-
mend, obschon unterschiedlich, zur Partikularitét anleiten, das heif3t das Alltags-
leben verstdrkt in Richtung Partikularitit orientieren, unterstreicht sie mit ihrem
Konzept doppelter Subjektivitit, dass Individualitéit gleichwohl méglich ist und
dass gesellschaftspolitische Ziele zum Motiv individuellen und kollektiven Han-
delns werden konnen. Wihrend Lefebvre Handlungsmoglichkeiten insbesondere
an den Modi des Alltags — Repetition, Offnung und Ambivalenz — festmacht, be-
tont Heller die Dimension des Bewusstseins als eines handlungsbezogenen Mo-
dus der Individualitét. In der Verbindung einer phdnomenologischen Perspektive
auf Intentionalitit und eines marxistischen Bezugs auf Klassenbewusstsein
macht sie das Wissen iiber die eigene gesellschaftliche Lage zur Voraussetzung
politischen Handelns. Riickt Lefebvres praxisphilosophischer Ansatz generell
die Subjekte und ihre Praxen in den Mittelpunkt, impliziert Handlungsméchtig-
keit fiir Heller also eine bewusste Beziehung zu den gesellschaftlichen Verhilt-
nissen. Denn der Modus der Individualitit kennzeichnet alltidgliche Praxen, die
sich — implizit oder explizit — am Politischen und Sozialen ausrichten. Fiir die
Denkfigur Alltag besagt dies, dass im Alltagsleben — selbst unter den Bedingun-
gen einer (erstarkenden) Passivitit und Passivierung — subjektiver sowie kollek-
tiver Widerstand geleistet werden kann. Wird Hellers Priamisse vom Alltagsle-
ben als Teil und Bedingung gesellschaftlicher Reproduktion in Erinnerung geru-
fen, erweist sich der Alltag damit nicht nur selbst als verdnderbar, sondern auch
als Raum gesellschaftlicher Verinderung.

Durch die Orientierung am Politischen und Sozialen ist das Alltagshandeln
im Modus der Individualitit also potenziell politisch. Handlungsméchtigkeit
kann in diesem Sinne als orientierte bzw. angeleitete Handlungsméchtigkeit ver-
standen werden. Denn obgleich Heller davon ausgeht, dass Handeln im Alltag
moglich ist, macht sie deutlich, dass nicht jedes beliebige Handeln denkbar ist.
Vielmehr leiten Institutionen und Normen das Alltagsleben an, sie geben dem
alltdglichen Handeln Sinn, ebenso wie sie es in Richtungen und Bahnen lenken.
Hellers Betonung des Handelns ist damit auch nicht als Vorbote einer postmo-
dernen Anything-goes-Haltung oder als eine strukturelle Bedingungen ausblen-
dende Uberwertung von Handlungsméglichkeiten misszuverstehen. Vor dem
Hintergrund des Realsozialismus in Ungarn, in dessen Kontext ihr Buch verfasst
und verdffentlicht wurde, interpretiere ich ihren Anspruch vielmehr als Kritik
bzw. Warnung davor, dass »Entfremdung als Selbstentschuldigung« (Joas 1978,
15) geltend gemacht wird.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 159

Ausgehend von Hellers Pliddoyer fiir soziales und politisches Handeln im
Alltag will ich neben der Frage der Handlungsmichtigkeit diejenige der (politi-
schen und sozialen) Verantwortung aufwerfen. Obgleich alle Tatigkeiten im All-
tag gesellschaftliche Relevanz aufweisen und individuelle und partikulare Re-
produktion einander wechselseitig durchdringen, warnt Heller gewissermal3en
davor, die Tatigkeiten des Alltagslebens ausschlieBlich im Partikularen zu belas-
sen. Stattdessen fordert sie eine Ausrichtung des Alltagsleben auf (kollektive)
politische und soziale Ziele. Das Alltagsleben birgt also zugleich ein Potenzial
fiir politisches Handeln und einen normativen Anspruch. Indem das Alltagsleben
das eigene Leben ebenso wie soziale und politische Anliegen zum Inhalt haben
soll, geht es letztlich also auch darum, wie der Alltag gelebt werden soll.

Die Dimension der Handlungsméchtigkeit ebenso wie die Frage der (politi-
schen und sozialen) Verantwortung im Alltagsleben verdeutlichen fiir die Denk-
figur Alltag, dass das Politische auch an den Subjekten und ihren Lebensweisen
ansetzt und nicht auf Institutionen und Diskurse beschrinkt ist. Als politisch be-
greife ich das Alltagsleben im Anschluss an Heller zudem mit Blick auf den be-
reits fiir Lefebvres Ansatz wegweisenden Aspekt der Kritik. So eignet sich die
Differenzierung zwischen Individualitdt und Partikularitit einerseits als Maf3stab
von Kiritik, das heif3t, dass es mit Bezug auf die Unterscheidung moglich wird,
konkrete Praxen des Alltagslebens zu kritisieren. Demnach ist sozial verantwor-
tungsvolles Handeln im Alltag gerade dann erforderlich, wenn der partikulare
bzw. selbstbezogene Modus gegeniiber dem sozialen und politischen Modus
dominant wird. Andererseits kann die Differenzierung zu einem politischen
MaBstab in Bezug auf die Organisation von Gesellschaften werden. Denn politi-
sche Organisationsformen wie der Staat lassen sich auch dahingehend analysie-
ren und kritisieren, ob und welche Moglichkeitsbedingungen sie fiir politisches
und soziales Handeln im Alltagsleben iiberhaupt erst bereitstellen.

1.5 (DE-)TERRITORIALISIERUNG UND AFFEKTE:
ALLTAGSLEBEN ALS ORT UND ART VON MACHT
(LAWRENCE GROSSBERG)

Ende der 1960er-Jahre, als in Frankreich Lefebvres Das Alltagsleben in der mo-
dernen Welt und in Ungarn Hellers Das Alltagsleben erschienen, bewarb sich der
1947 in New York geborene und ebendort aufgewachsene Lawrence Grossberg
fiir ein Stipendium, um an dem 1964 in Birmingham von Richard Hoggart ge-
griindeten und fiir die Cultural Studies maBigeblichen Centre for Contemporary
Cultural Studies (CCCS) zu studieren — nicht zuletzt, um dem US-Militdrdienst

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

zu entgehen (Grossberg 2000a, 39, orig. 1997). Er kam zu einer Zeit ans CCCS,
die Stuart Hall einige Jahre spiter in seinem berithmten Aufsatz Cultural Stu-
dies. Two Paradigms (1996, orig. 1980; dt. 1999) als jene Umbruchphase be-
schrieb, in der sich ein Ubergang von erfahrungs- und subjektorientierten Ausei-
nandersetzungen im Anschluss an Raymond Williams zu stéirker strukturalistisch
und ideologietheoretisch orientierten Debatten im Anschluss an Louis Althusser
vollzog.74 Insbesondere die dort beginnende Zusammenarbeit mit Stuart Hall
sollte auf Grossbergs weitere Arbeiten einen, wie er betont, »tiefgreifenden Ein-
fluss« ausiiben (Grossberg 2010c, 10, orig. 1992).

Grossberg, der seit 1994 an der University of North Carolina at Chapel Hill
eine Professur fiir Communication Studies and Cultural Studies innehat und auf-
grund seiner Beschiftigung mit Rockmusik, Popularkultur und Jugend vielfach
in diesem Zusammenhang rezipiert wird, betrachtet als sein Hauptinteresse die
Auseinandersetzung mit dem »Projekt« Cultural Studies (vgl. Grossberg 1999) —
eine Auseinandersetzung, die stets auch eine mit dem Alltagsleben ist:

»Ich habe versucht, die sich verdndernden Konfigurationen des Alltagslebens und der in-
stitutionellen Festlegungen zu verstehen und eine Darstellung des Erfolgs zu geben, den
eine Reihe sich verdndernder politischer und 6konomischer Allianzen mit ihren Versuchen
hatte, die Vereinigten Staaten in immer >konservativere< und antiliberale — man konnte
auch sagen: immer inhumanere — Positionen zu dréingen. Ich habe auch versucht, die For-
men und die weitgehende Erfolglosigkeit der verschiedenen Oppositionsbewegungen und
Oppositionspraktiken zu verstehen. Und ich habe versucht, Wege zu finden, wie man die-
se Kontexte so 6ffnen konnte, dass sich Moglichkeiten fiir Anderungen ergaben — und

damit auch die Moglichkeit, Hoffnung zu schopfen.« (Grossberg 2007, 10)

Es ist das Interesse am »Verhiltnis zwischen Populdrmusik, Alltagsleben und
Politik«, das Grossberg neben seiner »andauernden Leidenschaft fiir die Philo-
sophie« und seinem »zwiespiltigen Verhéltnis zum Feld der Kommunikation«
(Grossberg 2000a, 42f.) als maBgeblich fiir seine Arbeit begreift. Dabei be-
schreibt Grossberg Cultural Studies als explizit politisches Projekt, das einen
emanzipativen Anspruch verfolgt.75 Aufgrund dieser anhaltenden Beschiftigung

74 Vgl. zur Geschichte der Cultural Studies z.B. Hall 2010, orig. 1992; Dworkin 1997,
Lindner 2000; Winter 2001; Gerbel/Musner 2002; Lutter/Reisenleitner 2005;
Marchart 2008.

75 Neben Politik sind fiir Grossberg Disziplin — »im Sinne der Notwendigkeit von rigo-

roser Ausbildung, von intellektueller Argumentation und Analyse sowie von empiri-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 161

mit Cultural Studies kommt Rainer Winter, der im deutschsprachigen Raum ne-
ben Roman Horak wesentlich zur Rezeption von Grossbergs Arbeiten beigetra-
gen hat (vgl. Horak 1994, 2000, 2002; Winter 2001, 2007a, 2007b), zu dem
Schluss, dass die Cultural Studies »in ihrer heutigen Gestalt [...] den Arbeiten
und dem Wirken von Grossberg sehr viel« verdanken (Winter 2009, 200).

Grossberg legt in seinen Arbeiten zwar einen (kritischen) Begriff von Alltag
zugrunde; eine Theoretisierung von Alltag ist aber — im Unterschied zu Lefebvre
und Heller — nicht sein primires Interesse. Stattdessen bauen seine Uberlegungen
auf einem von Lefebvre inspirierten Verstindnis von Alltag auf, mit dem Ziel,
zu einer gesellschaftskritischen Analyse der »Gegenkultur der 60er-Jahre«
(Grossberg 2010b) und deren politischer Aneignung in den USA der 1980er-
Jahre zu gelangen. Mit seiner Bezugnahme auf Popularkultur’ erschlieBt Gross-
berg nicht zuletzt ein neues politisches Archiv, um Machtverhiltnisse und insbe-
sondere Tendenzen der Depolitisierung und Entsolidarisierung fassen und be-
schreiben zu konnen. Dabei bleibt Grossberg wie Lefebvre und Heller nicht bei
einem negativen Machtverstindnis stehen, sondern beriicksichtigt in seinen Aus-
fiihrungen auch Momente von Ermichtigung und Handlungsmichtigkeit. An
seinem Machtverstindnis hebe ich als zwei zentrale Momente die rdumliche und
die affektive Dimension der Macht hervor und interpretiere seinen Ansatz daher
als raumlich-affektive Theorie der Macht.

Um Grossbergs Beitrag zu einer kritischen Theorie des Alltags herauszuar-
beiten, werde ich zunéchst seine Pramisse einer Verschriankung von Politik, Kul-
tur und dem Popularen darlegen, die sowohl seine zeitdiagnostischen Einschét-
zungen als auch die Grundannahmen seiner machttheoretischen Uberlegungen
kennzeichnet. Davon ausgehend expliziere ich in einem nichsten Schritt sein
Verstiandnis von Macht als zugleich wirkméchtigem und erméchtigendem Kom-
plex und erldutere diese Auffassung von Macht in ihrer rdumlichen und affekti-
ven Ausformung. AnschlieBend lege ich Grossbergs Beitrag zu einer kritischen
Theorie des Alltags frei, indem ich zeige, wie das Alltagsleben in seinem Ansatz
gleichfalls zum Ausgangspunkt einer kritischen Gesellschaftsanalyse und somit
zu einem kritischen kultur- und sozialwissenschaftlichen Instrumentarium wird.

scher Forschung« —, radikale Kontextualitéit, Theorie, Interdisziplinaritdt und Selbst-
reflexivitit zentrale Bausteine der Cultural Studies (Grossberg 1999, 57-82).

76 Im Anschluss an Roman Horak verwende ich im Folgenden die Begriffe Populares
und Popularkultur. Mit dem Neologismus Popularkultur im Unterschied zur Populér-
kultur betont Horak den politischen Aspekt von »popular culture« als Ort, an dem

Kémpfe um Macht ausgetragen werden (Horak 2002, 24).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Auf diese Weise, so werde ich abschlieBend darlegen, kann es gelingen, die
Denkfigur Alltag macht- und affekttheoretisch zu erweitern.

111.5.1 Politik, Kultur und das Populare:
Politische und theoretische Grundlagen

Das Politische der Kultur

Eine grundlegende Priamisse von Grossbergs Ansatz ist die Annahme einer Ver-
schriankung von Politik und Kultur. Kritisch-theoretisches Arbeiten gilt fiir ihn
demnach als mogliche (obgleich keineswegs hinreichende) politische Interventi-
onsform. Ferner geht er davon aus, dass gesellschaftliche Krifteverhiltnisse
auch in kulturellen Kimpfen zum Ausdruck kommen (vgl. Grossberg 2000e, 51;
Grossberg 2010c, 238, orig. 1992). In Anlehnung an die hegemonietheoretischen
Uberlegungen Antonio Gramscis sowie deren Interpretation durch Stuart Hall
sind Kdmpfe um politische und 6konomische Hegemonie fiir Grossberg stets
Kidmpfe im und tiber das Feld des Popularen (vgl. ebd.). »Hegemonie«, so for-
muliert er, »involviert einen Versuch, die komplexen Beziehungen zwischen
Staat, Wirtschaft und Kultur zu reartikulieren« (ebd., 239).

Halls These aufgreifend, dass der Erfolg des Thatcherismus in GrofBbritanni-
en unter anderem auf dessen »autoritdren Populismus« (vgl. Hall 1985) griindet,
beleuchtet Grossberg den Erfolg des »neue[n] Konservativismus« (Grossberg
2010c, 21) in den USA der 1980er-Jahre unter Einbeziehung populartheoreti-
scher Uberlegungen.”” So hilt er fest: »I have come to the conclusion that it is
impossible to understand the project of the new conservatism, as well as the
form and strategy of its success, apart from its relationship to the popular.«
(Grossberg 1997b, 8, orig. 1988) Basierend auf der theoretischen Pramisse, dass
politische Verdnderungen nicht einfach durchgesetzt werden, sondern vielmehr
die »Zustimmung«’® der Menschen verlangen, entwickelt Grossberg die fiir sei-

77 Trotz zahlreicher Parallelen zur Situation in Grofbritannien geht Grossberg dabei da-
von aus, dass Halls Analyse nicht direkt auf den US-amerikanischen Kontext iiber-
tragbar ist (vgl. dazu Grossberg 2010c, 239-246).

78 Grossberg iibernimmt an dieser Stelle die von Stuart Hall getroffene Unterscheidung
zwischen »Zustimmung« (consent) und »Konsens« (consensus, Grossberg 1992, 244),
respektive zwischen Hegemonie und einer Machtausiibung, die auf Konsens basiert
(vgl. Grossberg 2010c, 236). Letztere setze die Vorstellung voraus, dass die Gesell-
schaft in zwei oppositionelle, einander exkludierende und in einem hierarchischen
Verhiltnis zueinander stehende Gruppen aufgeteilt sei, wobei die dominante Gruppe

den Konsens der anderen Gruppe zu erzwingen suche. »Solcher Konsens entwaffnet

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 163

nen Ansatz entscheidende These, dass die Strategien des neuen Konservativis-
mus popularkulturelle Modi aufgreifen, um diese Zustimmung zu gewinnen.
Oder nochmals anders formuliert: Jener seit der Regierungszeit Ronald Reagans
sich festsetzende neue Konservativismus mache sich Aspekte popularkultureller
Formationen zunutze, wodurch Zustimmung zu den politischen Transformatio-
nen gewonnen oder, genauer, produziert werde (vgl. Grossberg 2010c, 251).
Diese Zustimmung manifestiere sich nicht zuletzt affektiv, und zwar in einer
»leidenschaftliche[n] und passionierte[n] Apathie« (Grossberg 2000f, 179), wes-
wegen ich auch von der Produktion einer passiven und passivierenden Zustim-
mung sprechen mochte. Grossberg bezeichnet diese Situation als Paradox, ndm-
lich als paradoxe Gleichzeitigkeit von Politisierung und Entpolitisierung (vgl.
Grossberg 2010c, 250): Einerseits wiirden Praxen des Alltagslebens politisiert, in-
dem sie politisch vereinnahmt werden; andererseits werde in diesem und durch
diesen Prozess der politischen Vereinnahmung politisches Desinteresse hergestellt.

Politisch bedeutsam ist Popularkultur fiir Grossberg auch, wenn deren sinn-
stiftende Bedeutung in Betracht gezogen wird. Popularkultur sei »eine Sphire,
»in der Menschen sich mit der Wirklichkeit und ihrem Platz in ihr auseinander-
setzen«, »in der Menschen innerhalb schon bestehender Machtverhiltnisse kon-
tinuierlich sich mit diesen abarbeiten, um ihrem Leben Sinn zu geben und es zu
verbessern« (Grossberg 2000e, 51). Grossberg interessiert also, wie die Men-
schen durch Popularkultur »auf stets widerspriichliche Weise [...] Macht gewin-
nen oder verlieren und wie ihr Alltag seinerseits mit und durch die Trajektorien
okonomischer und politischer Macht artikuliert wird« (ebd., 54). Popularkultur
gilt somit zugleich als ermichtigend und entméchtigend, als »Form des Kamp-
fes« und als »Form hegemonialer Inkorporation« (Grossberg 2000c, 79), oder,
wie Stuart Hall schreibt, als »double movement of consent and resistance« (Hall
1981, 228).

jeden Widerstand, indem er die subordinierte Bevolkerung nach dem Bild der domi-
nanten Gruppe ummodelt.« (Ebd.) In hegemonialen Kdmpfen hingegen gebe es nicht
nur zwei, sondern mehrere konkurrierende Gruppen, die auch als Gruppen selbst nicht
homogen seien. Ebenso kénne der Unterschied zwischen untergeordneten und domi-
nanten Positionen nicht in einer einzigen Dimension, sondern stets nur entlang mehre-
rer Achsen verstanden werden, wie etwa Klasse, Geschlecht, Ethnizitit, race und Al-
ter. Mithin seien auch die Kdmpfe vielfiltig, es handle sich um einen permanenten
»Stellungskrieg« (ebd.), in dem der »herrschende Block« immer wieder neu eine »un-
terstiitzende Allianz« zur Bestdtigung seiner »Fiihrungsposition« gewinnen miisse.

Und dies gelinge nicht durch Konsens, sondern durch Zustimmung.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Grossberg verschréinkt Politik, Kultur und das Populare also in dreierlei Hin-
sicht: durch seine Einschitzung von Cultural Studies als Projekt mit politischem
Potenzial; durch seine Auffassung von Kultur als politischem Kampfplatz; und
schlieBlich indem er Kultur nicht nur als Kampfplatz, sondern dariiber hinaus als
— metaphorisch gesprochen — >Waffe«< in diesem Kampf begreift (vgl. Grossberg
2000f, 176).

Zur Politik organisierter Zustimmung

Fiir die Entwicklung von Grossbergs These eines neuen rdumlich-affektiv wir-
kenden Konservativismus sind zwei weitere Beobachtungen entscheidend: ers-
tens eine spezifische und — fiir die USA der 1980er-Jahre — neuartige Verschrin-
kung von Politik und Popularkultur; zweitens eine Vorstellung von Hegemonie,
in der die Frage zentral ist, wie Zustimmung »aktiv erzeugt« wird (Grossberg
2010c, 25). So vertritt Grossberg die Ansicht, dass die US-amerikanische Bevol-
kerung zunehmend einer Okonomie der kulturellen Aufmerksamkeit unterwor-
fen wird, wéhrend politische Fragen wie etwa jene der Ressourcenverteilung nur
punktuelles Interesse aufwerfen. Der neue Konservativismus werde also »mehr
durch kulturelle als durch politische Strategien in Stellung gebracht« (ebd.) und
sei so auch nicht ausschlieBlich an der Ubernahme der Macht im Staat interes-
siert, sondern ebenso oder noch viel mehr am »Raum von Kultur und Alltagsle-
ben« (ebd., 249). Obgleich die konservative Hegemonie auch in den Staatsappa-
raten und durch Staatsgewalt wirksam werde, bleibe ihre Wirkmichtigkeit nicht
an den Grenzen des Staates stehen. »Der neue Konservativismus ist ein Versuch,
den eigentlichen Boden — und damit die Moglichkeit — des amerikanischen Le-
bens neu zu konstituieren. Er ist ein Versuch, alle Ebenen und Dominen des Le-
bens der Menschen, alle Institutionen und Praktiken der sozialen Formation zu
restrukturieren.« (Ebd.) Politische und 6konomische Transformationen dringen
Grossberg zufolge in alle Lebensbereiche vor, weswegen gerade auch dort um
Zustimmung gerungen werden muss.

Grossberg richtet sein Augenmerk somit auf die Frage nach der Akzeptanz
politischer und 6konomischer Verhiltnisse sowie darauf, wie diese herbeigefiihrt
werden kann. So sei zwar, wie er fir die 1990er-Jahre in den USA festhilt, ein
»grofer Teil der Bevolkerung [...] wiitend iiber zumindest manches, was da vor-
geht, jedoch bleiben sie — mit Ausnahme jener, die auf der Rechten aktiv sind —
weitgehend inaktiv und unengagiert« (ebd., 249). Dabei vertritt Grossberg keine
einfache Manipulations- oder Verblendungsthese: Die Menschen seien »niemals
vollig passiv oder manipuliert« (ebd., 114). Vielmehr »weill oder vermutet eine
riesige Anzahl von Menschen, dass sie belogen werden« (ebd., 249). Dass viele

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 165

Menschen sich dennoch nicht involvieren und politisch engagieren, liegt fiir ihn
daran, dass diese Gleichgiiltigkeit gleichsam politisch hervorgerufen wird.

Indem Grossberg die Frage der Zustimmung in den Mittelpunkt riickt, ver-
schiebt er die machttheoretische Perspektive von den Regierenden zu den Re-
gierten oder, genauer, auf das komplexe Zusammenspiel beider Seiten dieser
Machtbeziehung. Politische Macht wird also nicht (von einigen wenigen im
Staat) »besessen< und als juridische Macht repressiv ausgetiibt. Vielmehr beruht
sie auf einem komplexen und mehrdimensionalen Zusammenwirken unter-
schiedlicher Mechanismen, wobei die Moglichkeitsbedingungen nicht zuletzt
(mit) entscheidend sind fiir die historisch spezifische Wirkméchtigkeit.

Facetten des neuen Konservativismus

Es sind vor allem neue Orte und neue Arten von Machtausiibung, durch die sich
die konservative US-amerikanische Politik der 1980er/90er-Jahre Grossberg zu-
folge auszeichnet.” Diese Spielart des Konservativismus sei freilich »too popu-
list, its goals too revolutionary, in rhetoric too apocalyptic to be easily welcomed
into the circle of classic conservatism« (Grossberg 2005, 132). Seine Ak-
teur_innen kennzeichnet, dass sie keine Einheit bilden, sondern sich als »loose
set of networks and coalitions at every level of organization« zusammenschlie-
Ben (ebd., 130). Neu ist fiir Grossberg dariiber hinaus, dass Kontinuitét, Elite und
Staat nun nicht mehr vorrangig sind: Statt Kontinuitit forciere der neue Konser-
vativismus radikale Verdnderung; statt auf die Elite und somit die >Wenigenc<
setze er auf die Bevolkerung, also die »Vielen¢, die nun nicht mehr argwohnisch
als >Masse« diffamiert und als vermeintliche >Gefahr« fiir (staatliche) Politik aus-
geklammert, sondern politisch angerufen und integriert bzw. vereinnahmt wer-
den; und an die Stelle des Staates riicke eine zunehmende Staatsfeindlichkeit, die

79 Ist der neue Konservativismus bereits in We Gotta Get Out of this Place ein wichtiger
Bezugspunkt fiir Grossbergs Analyse, wird er in dem 2005 erschienenen Buch Caught
in the Crossfire. Kids, Politics, and America’s Future nochmals genauer bestimmt.
Zum einen grenzt Grossberg hier den neuen Konservativismus trotz zahlreicher Alli-
anzen vom Neoliberalismus ab (vgl. Grossberg 2005, 142f.): »The new conservatism
is more diverse and strategic than neoliberalism.« (Ebd., 129). Zum anderen unter-
scheidet er den neuen Konservativismus von den sogenannten »neoconservatives«:
Letztere sind Grossberg zufolge groBteils elitistischer, sie verteidigen »business and
capitalism«, verwerfen religios basierte Prinzipien und Werte, befiirworten lediglich
ein Minimum an Wohlfahrtsstaatlichkeit und interessieren sich weniger fiir Innen- als
fiir AuBenpolitik, wobei sie zumeist militdrische diplomatischen Aktionen vorziehen
(vgl. ebd., 143-145; vgl. auch Grossberg 2010c, 21-25 bzw. Grossberg 2005, 129-157).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

sich in Forderungen nach Steuersenkungen ebenso wie in der Betonung regiona-
ler bzw. lokaler Machtstrukturen zeige. Zudem seien Tendenzen der Individuali-
sierung dominant, die Anspriichen auf Gleichheit, Gerechtigkeit, Toleranz und
Kollektivitit diametral entgegenstehen.

Konterkariert werde diese Entstaatlichungsstendenz allerdings in zwei Berei-
chen, in jenem der Sicherheit und dem der sozialen Ordnung; in beiden wiirden
Individualitit und »Freiheit<* staatlicher Kontrolle untergeordnet. Im Bereich
der Staatssicherheit werde ein neuer Nationalismus bzw. Patriotismus vor allem
durch das Schiiren von Angst und staatlichen Feindbildern — Kommunismus
oder Terrorismus — forciert, was sich in einem bezeichnenden Rechtsruck inner-
halb der Bevolkerung manifestiere. Dieser Rechtsruck gehe mit einem morali-
schen Kulturimperialismus, in dem >westliche Tradition< und >Zivilisation< zum
MaBstab der Moderne gemacht werden, ebenso einher wie mit einer Anrufung
der heteronormativen (Klein-)Familie (vgl. Grossberg 2005, 2010c).

Abseits dieser nationalstaatlichen Sicherheits- und Ordnungsdiskurse tiber-
wiegen fiir Grossberg Tendenzen radikaler Okonomisierung auf Kosten des
Staates. Letzterer habe »seine Rolle als Vermittler und Beschiitzer der diversen
widerstreitenden Interessen aufgegeben und offen seine Verbundenheit mit dem
Kapital und seine Verpflichtung akzeptiert, im Interesse des Bedarfs nach hohe-
ren Profiten zu handeln« (ebd.). Die Idee eines freien Marktes werde dabei nicht
nur deswegen ins Feld gefiihrt, um den Markt als (vermeintlich) optimalen Me-
chanismus der Verteilung von Ressourcen herauszustellen, sondern auch um an
die Eigenverantwortung der Einzelnen zu appellieren und eine marktformige
Ressourcenverteilung gleichsam zu legitimieren. Zuriickgedringt wiirden im
Dienste politischer und 6konomischer Interessen die »Bediirfnisse von Sozial-
fiirsorge und Biirgerrechten« (Grossberg 2010c, 153) ebenso wie korporatisti-
sche Bestrebungen; verstirkt werde hingegen die Ausbeutung der Arbeitskraft
(vgl. Grossberg 2005, 133-157).

111.5.2 Macht als sMaschine«

Auf der Basis dieser Beobachtungen sowie Grossbergs Primisse einer Ver-
schrinkung von Politik und Kultur gilt es nun, die umrissenen machttheoreti-
schen Uberlegungen aufzugreifen und die zentrale Frage danach zu stellen, wie
dieser neue Konservativismus operiert. Denn Grossbergs These, dass der neue
Konservativismus gerade durch die Aneignung popularkultureller Mechanismen
wirksam wird, ist nicht nur als kritische Zeitdiagnose oder als Beitrag zur Debat-

80 Diese Freiheit meine allerdings eher »liberty« als »freedom« (Grossberg 2005, 136).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 167

te um das Politische der Popularkultur zu verstehen. Vielmehr erlaubt Gross-
bergs Auseinandersetzung mit den Bedingungen und Strategien des neuen Kon-
servativismus eine machttheoretische Erweiterung in Bezug auf eine kritische
Theorie des Alltags. So hilt er fest, dass sich die »neue Machtstruktur« (Gross-
berg 2000e, 58) insbesondere den Raum von »Kultur und Alltagsleben« aneigne
(Grossberg 2010c, 24) und das Alltagsleben zu jenem Terrain mache, »auf dem
jeder demokratische Staat, unabhingig davon, wer ihn kontrolliert und was seine
Ideologie ist, operieren muss« (ebd.).

Organisations- und Operationsform von Macht

Grossbergs machttheoretischer Vorschlag griindet im Wesentlichen auf einer
Theoretisierung spezifischer popularkultureller Modi bzw. Machtlogiken. Aus-
gehend von der Annahme, dass Macht zugleich produziert wird und bereits
strukturiert ist, hilt er fest: »Macht selbst operiert in und wird konstruiert durch
verschiedene Formen oder Mechanismen (z.B. von Regulierung, Differenzie-
rung, Repression, Konsens, Disziplinierung, Territorialisierung etc.).« (Gross-
berg 2010c, 103) Macht zeigt sich in unterschiedlichen »operationalen Logiken«
(Grossberg 2000e, 58) und wird durch diese zugleich hervorgebracht.

Die Grundlage seines Machtverstindnisses bildet Grossbergs Auffassung
von Macht als >Maschine<, wofiir er auf Gilles Deleuze und Félix Guattari zu-
riickgreift.81 Obgleich Grossberg eine umfassende Darlegung dieses Machtver-
standnisses schuldig bleibt, deute ich seinen Riickgriff auf diese Figur der Macht
als Vorschlag, Macht im Sinne einer Machtkonstellation und mithin als Gefiige
bzw. Verhiltnis zu fassen. Als Kriegsmaschine beschreiben Deleuze und Guatta-
ri zum Beispiel den Komplex »Mensch-Pferd-Bogen« (Deleuze/Guattari 1974,
498) und bringen damit zum Ausdruck, dass Macht nicht in einzelnen Positionen
anzusiedeln, sondern als komplexe Assemblage unterschiedlicher Krifte zu ver-
stehen ist. Daran anschlieBfend bezeichnen »Machtmaschinen« (Grossberg
2000g, 177) fir Grossberg komplexe Ensembles unterschiedlicher Krifte, in de-
nen und durch die Macht produziert wird (vgl. Grossberg 2010c, 103). Macht ist
nicht einzelnen Subjekten als Vermdgen qua ihres Subjektstatus vorgelagert.
Obgleich durchaus unterschiedliche Machtdispositionen zugrunde liegen, tritt
die konkrete Form von Macht erst im Rahmen einer bestimmten Konstellation in
Erscheinung. Zugleich bedeutet dieses Machtverstdndnis, dass es kein Auflen der
Macht gibt. Dass Macht nicht ausschlieflich unterdriickend, sondern auch er-

81 Zwar greift Grossberg auch auf Michel Foucaults Dispositivbegriff zuriick, allerdings
erweist sich meines Erachtens der Maschinenbegriff von Deleuze und Guattari fiir

sein Verstdndnis als handlungstheoretisch anschlussfahiger.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

michtigend ist, verdeutlicht Grossberg mit der Figur der mattering maps bzw.
Wichtigkeitskal“[en.82 Mit diesem Konzept beschreibt er eine Form der Veranke-
rung oder, anders formuliert, eine Topografie von Orientierungs- und Zugeho-
rigkeitspunkten (ebd., 209). Mattering maps leiten Handlungen an, schlagen
Richtungen vor und zeigen an, was im Leben Bedeutung erlangen kann; matter-
ing maps offerieren Orientierungen und konnen einschrinkend oder unterstiit-
zend sein. Grossberg betont mit diesem Konzept Moglichkeiten des (auch politi-
schen) Handelns und gibt damit nicht zuletzt Anhaltspunkte fiir eine handlungs-
theoretische Perspektive.

Von der Organisationstform von Macht, die Grossberg durch seine Ausfiih-
rungen zu maschinischer Macht nahelegt und die auf ein Verstidndnis von Macht
als Verhiltnis bzw. Komplex verweist, mochte ich die Operationsformen der
Macht unterscheiden. Bei Letzteren handelt es sich vor allem um Machtmecha-
nismen bzw., in Grossbergs Terminologie, um operationale Logiken. Eine solche
analytische Differenzierung zeigt sich, wenn er festhilt: »Statt auf das Ergebnis
der Operationen der Macht zu fokussieren, miissen wir anfangen, ihre Mecha-
nismen zu erforschen, die Strukturen ihrer Maschinerien.« (Ebd., 105) Wichtig
erscheint mir diese Differenzierung zwischen Organisations- und Operations-
form deshalb, weil die Vorstellung von Macht als dynamischem Komplex die
Grundlage beschreibt, auf der Grossberg letztlich seine machttheoretischen
Uberlegungen zu spezifischen Machtmechanismen entwickelt.

Zwei operationale Logiken interessieren mich besonders fiir eine kritische
Theorie des Alltags: die (De-)Territorialisierungslogik und die affektive Logik.
Mit der (De-)Territorialisierungslogik umschreibt Grossberg spezifische Formen
und Ziele von Macht und Erméchtigung; mit der affektiven Logik hingegen fasst
er, wie Macht und Ermichtigung initiiert bzw. wirksam werden konnen. Beide
Logiken entwickelt Grossberg ausgehend von der Rockmusik der 1950er/60er-
Jahre; sie werden allerdings, so seine These, nicht zuletzt fiir den neuen Konser-

82 Diesen Ausdruck iibernimmt Grossberg aus Rebecca Goldsteins The Mind-Body
Problem. Im Weiteren werde ich am englischen Originalausdruck festhalten. Ich teile
Stefan Erdeis Vorbehalte gegeniiber den Ubersetzungen mit »Bedeutungskarte« oder
»Priferenzkarte« (Erdei 2010, 436): So sei »map of meaning« ebenfalls ein von
Grossberg verwendeter Begriff und folglich fiir die Ubersetzung von mattering map
ungeeignet; Priferenzkarte hingegen impliziere die Dimension der Entscheidung und
gehe damit iiber den Begriff »mattering map« hinaus (ebd.). Erdeis Ubersetzungsvor-
schlag »Wichtigkeitskarte« erlaubt es, den Aspekt der Orientierung und damit auch
jenen der Relationalitdt in den Blick zu nehmen, vernachldssigt allerdings die prozes-

suale Dimension.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 169

vativismus mafigeblich. Im Folgenden will ich kurz auf die Spezifik von Rock-
musik eingehen, ehe ich mich daran anschlieend ausfiihrlich mit beiden Macht-
logiken beschiéftige.

Auf den Spuren der Rockformation

Fiir seine Auseinandersetzung mit Rockmusik fiithrt Grossberg den Ausdruck der
Rockformation ein, der es ermdglichen soll, Rockmusik als umfassendes Phéa-
nomen und nicht nur im Sinne von Musik zu fassen.” Diese Rockformation
kennzeichne eine spezifische Generation Jugendlicher in den USA nach dem
Zweiten Weltkrieg, nimlich die Generation des sogenannten baby booms.* Die
baby boomers hitten die Situation eines bis dahin nicht gekannten Ausmafes an
materiellen Moglichkeiten wie etwa verbesserte Ausbildungs- und neue Kon-
summoglichkeiten vorgefunden und hitten damit als »the living promise of the
possibility of actually achieving the American dream« gegolten (Grossberg
1992, 174; dt. Grossberg 2010c, 169).85 Wiewohl einerseits ein Moglichkeits-
raum, identifiziert Grossberg diese Situation andererseits als eine von Unterdrii-
ckung und Langeweile. So hilt er fest, dass nicht nur der American Dream nicht
unbedingt den eigenen Triumen der Jugendlichen entsprochen habe; vielmehr
seien sie zur Erfiillung dieses Traums gleichsam »organisiert, diszipliniert, kon-

83 Es handle sich bei seiner Untersuchung der »Lage des Rock« (Grossberg 2000d, 231)
nicht um eine ausschlieflich klangliche, textuelle oder kommerzielle Analyse von
Musik. Vielmehr seien die »musikalische[n] Praktiken stets im Kontext eines komple-
xen (und spezifischen) Sets von Relationen zu anderen kulturellen und sozialen Prak-
tiken [zu] lokalisieren« (ebd.).

84 Der baby boom umfasse die Zeit der ersten zwei Jahrzehnte nach dem Zweiten Welt-
krieg (Grossberg 2010c, 167). In dieser Zeit »6konomischer Prosperitit und relativen
Wohlstands« (Grossberg 2000d, 240), bedingt durch die Fortfithrung einer (atomaren
und kalten) Kriegsokonomie (Grossberg 2000c) sowie einer »explodierenden Kon-
sumentendkonomie«, seien Kinder geradezu »verhitschelt« worden. Sie standen, so
Grossberg, im »Zentrum von Aufmerksamkeit und Hingabe, nicht nur in der Familie,
sondern in sozialen Kreisen, kulturellen Diskursen und nationaler Rhetorik« (Gross-
berg 2010c, 169). Festzuhalten ist allerdings, dass dies nicht fiir alle Kinder und Ju-
gendliche dieser Zeit gilt, sondern vielmehr fiir jene »white youth« (Grossberg 1997a,
35), die in einem Kontext aufwuchs, fiir den eine milieuspezifische Verschrinkung
von Patriotismus, Familie und Konsum bezeichnend ist.

85 Ich beziehe mich in der Rekonstruktion primir auf die deutsche Ubersetzung. An Stel-
len, an denen ich auf den englischen Originaltext zuriickgreife, verweise ich zusitzlich

auf die entsprechenden Stellen in der deutschen Ubersetzung.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

trolliert« und folglich den »Bediirfnissen und Narrativen der dominanten sozia-
len Sichtweisen unterworfen« worden (Grossberg 2010c, 172). Mit den musika-
lischen Worten von Elvis Costello beschreibt Grossberg die Situation resiimie-
rend als »[a]nother boring day ... in paradise« (ebd., 171).

Rockmusik habe unter diesen Bedingungen die Moglichkeit geboten, aus den
Zwingen dieses fremdbestimmten, relativ stabilen, repetitiven und langweiligen
Alltagslebens — zumindest kurzfristig — auszubrechen. So suche »Rock stindig
die spezifische Konfiguration des Alltagslebens zu transzendieren, die spezifi-
schen Formen der Wiederholung, Banalitit und Trivialitit, die das Alltagsleben
charakterisieren, in dem er sich selbst eingesperrt sieht« (ebd., 152). In der
Rockmusik kristallisiert sich demnach zum einen eine Unzufriedenheit mit den
vorgefundenen gesellschaftlichen Verhiltnissen; zum anderen bietet Rockmusik
die Moglichkeit, diesen Bedingungen zumindest partiell und temporir zu entrin-
nen. Diese Flucht aus den jeweiligen Verhiltnissen fasst Grossberg mit dem Be-
griff der Deterritorialisierung; es ist der Wunsch, die Sehnsucht nach einem
selsewhere<, das nicht zuletzt tiber Affekte artikuliert wird.

11.5.3 Modi der Macht I: (De-)Territorialisierung zwischen
strukturierter Mobilitat und disziplinierter Mobilisierung

Brennpunkt Raum

Entscheidend fiir Grossbergs Machttheorie ist sein rdumliches Verstidndnis von
Gesellschaft, das im Kontext des in den Sozial- und Kulturwissenschaften du-
Berst einflussreichen spatial turn verortet werden kann. Grossbergs Bezug zum
Raum sowie damit verbundenen Begrifflichkeiten spiegelt einerseits eine raum-
liche Metaphorik wider, die gesellschaftstheoretisch neue Perspektiven ver-
spricht. Andererseits lassen sich seine Uberlegungen vor allem in den Debatten
iiber die Produktion von Raum verorten, fiir die Henri Lefebvres Raumtheorie
maBgeblich ist (Lefebvre 2012, orig. 1974). Drei rdumliche Dimensionen wer-
den in Grossbergs Ansatz relevant: Durch den Bezug auf Diaspora und Nation
filhrt Grossberg erstens eine territoriale Dimension ins Feld (vgl. Grossberg
2010c, 36). Zweitens beruft er sich auf ein Verstindnis von Raum als sozialem
Raum. So beschreibt er Raum als Ausdruck gesellschaftlicher und insbesondere
politischer und 6konomischer Verhiltnisse. Deutlich wird dies an Grossbergs
These, dass der neue Konservativismus in den Kampf um das Alltagsleben ein-
greift, indem er eine bestimmte Form von Alltagsleben hervorbringt. Raum wird
folglich nicht als fixe Einheit bzw. Container, sondern vielmehr als relational ge-
fasst, das heiit als durch Krifte, Mechanismen, Relationen und Verhéltnisse
konstituiert. So etwa berge die Rockformation auch Handlungspotenziale, da sie

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 171

alternative (soziale und affektive) Rdume erschlieBen koénne. Indem Grossberg
Raum drittens als affektiven, imaginidren und Erfahrungsraum konzipiert, ver-
deutlicht er, dass der Raumbegriff neben konkreten materiellen Orten auch
Denk- und Gefiihlsriume umfasst.*

Grossbergs Raumverstindnis ist grundlegend fiir seine gesellschafts- bzw.
machttheoretischen Uberlegungen. Indem er Raum und Gesellschaft zusammen-
denkt, unterbreitet er einen Vorschlag, sich politischen und sozialen Fragen ver-
mittels rdumlicher Vorstellungshorizonte anzunidhern, um dadurch gesellschaftli-
che Verhiltnisse zu problematisieren sowie alternative Perspektiven zu imagi-
nieren. So etwa rekurriert seine Auffassung von Moglichkeiten und Unmoglich-
keiten gesellschaftlichen Handelns auf ein rdumliches Begriffsvokabular, wenn
er von >Wegen« durch den Raum oder von billboards (Grossberg 1992, 109), so-
genannten »Hinweisschilder[n]« im Raum spricht (Grossberg 2010c, 111). Diese
rdumlich inspirierte Machttheorie zeigt ein horizontales Machtverstindnis an,
das nicht (nur) auf Vorstellungen von Uber- und Unterordnung beruht, sondern
die Dimension der Reichweite und Wirkméchtigkeit ins Zentrum riickt. Zentral
wird diese Vorstellung letztlich fiir Grossbergs Auffassung von agency bzw.
Handlungsméichtigkeit.*’

Die Betonung dieser raumlichen Dimensionen deute ich zudem als Ausdruck
eines doppelten Unbehagens (vgl. ebd., 34). Zum einen durchzieht Grossbergs
Arbeiten eine Kritik an jenen »Machttechnologien des Modernen« (Grossberg
2000b, 200), in denen die Dimension der Zeit privilegiert wird. So werde ein
Fortschrittsdenken forciert, ebenso wie Differenzen fest- und fortgeschrieben
werden — etwa wenn »Modernisierung als Verwestlichung« begriffen wird

86 Eine dhnliche dreidimensionale Vorstellung schldgt auch Henri Lefebvre in seinem
einflussreichen Buch La production de I’espace (1974) (engl. The Production of Spa-
ce, 2012, erstmals 1991) vor. Dabei differenziert er zwischen der physisch-materiellen
Ebene des Raumes, der Reprisentation des Raumes und dem Raum der Reprisentati-
on — eine Differenzierung, die sich auch in Lefebvres staatstheoretischen Uberlegun-
gen fortsetzt, indem hier der Staat als »national-territoriale[r] Raumy, als »interne[s]
Netz des sozialen Raums« und als durch den Staat produzierter »mentale[r] Raum«
(Brenner 1997, 547) begriffen wird.

87 Ich schlieBe mich an dieser Stelle Erdeis Ubersetzung an (vgl. Grossberg 2010c, 437).
Im weiteren Verlauf werde ich auch Ubersetzungen anderer Texte und insbesondere
den Ausdruck der Handlungsfihigkeit verwenden. Sofern es sich nicht um Zitate han-
delt, ziehe ich jedoch den Ausdruck der Handlungsmdchtigkeit vor, da Grossbergs
Auffassung von Macht als potenzielle Er- und Entméachtigung dadurch am besten zum

Ausdruck gebracht werden kann.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

(ebd.). »Das Resultat ist [...], dass Raum als ermoglichende Bedingung und Ras-
ter politischer, 6konomischer und kultureller Macht ausgeloscht wird.« (Gross-
berg 2010c, 36) Damit schreibt sich Grossberg in jene Debatten ein, die ein so-
zial-rdumliches othering als »Verzeitlichung des Raumes« und als »Verraumli-
chung der Zeit« kritisieren (ebd., 106). Kritisiert wird hier, dass (klassistische,
nationalistische, androzentrische, eurozentrische und (neo-)koloniale) Zuschrei-
bungen an >die Anderen« diskursiv als zeitliche Riickstidndigkeit, als >noch nicht
demokratisch, modern, aufgeklirt, zivilisiert, westlich« oder als >Riickfall ins
Mittelalter< ausgewiesen werden — Zuschreibungen, die zugleich eine rdumlich-
territoriale Dimension aufweisen, insofern sie Grenzziehungen und Hierarchisie-
rungen sowohl innerhalb als auch zwischen Nationalstaaten anzeigen.

Ein zweites Unbehagen zeigt sich bei Grossberg in seiner Kritik an soge-
nannten Identitétspolitiken. Wird Macht rdumlich gefasst, werden Grossberg zu-
folge Handlungsmoglichkeiten gerade nicht, wie im Rahmen von Identitétspoli-
tiken, in die Subjekte hineinverlagert und damit an einer »Beschaffenheit« von
Subjekten festgemacht. Handlungsméchtigkeit ist fiir ihn kein »ontologisches
Prinzip«; sie sei »weder von Subjektivitdt noch von Subjekten eine intrinsische
Eigenschaft« (Grossberg 2000b, 220). Seine Begriffe der Deterritorialisierung
bzw. Territorialisierung sind vielmehr ein Vorschlag, den Akzent in der Auffas-
sung von Handlungsmichtigkeit von den Subjekten hin zu den fiir die Subjekte
relevanten Bedingungen zu verschieben. Handlungsmichtigkeit thematisiert
dann, wie Rdaume gestaltet sind oder sein miissen, so dass sich Handlungsmog-
lichkeiten eroffnen oder verschlieBen. Handlungsméchtigkeit meint »die Er-
michtigung, die an bestimmten Schauplitzen und entlang bestimmter Vektoren
ermoglicht wird« (ebd.). Damit unterstreicht Grossberg auch, dass die jeweiligen
Bedingungen nicht dauerhaft und statisch, sondern historisch spezifisch und mit-
hin auch verédnderbar sind. In derselben Denkbewegung fasst er repressive Macht
nicht tiber ein Einwirken auf die Subjekte, sondern vielmehr tiber das Einwirken
bzw. Gestalten der jeweiligen Kontexte und Réume, in denen sich die Subjekte
bewegen. Im Unterschied zu Identitétspolitiken bestehen Raumpolitiken somit
nicht darin, andere Identititen, sondern vielmehr andere Rdume zu erschaffen
oder zu verhindern, wodurch nicht zuletzt die Orientierungs- und Handlungs-
moglichkeiten der Subjekte veridndert werden.

Mobilitaten und Rockmusik

Die Verbindung von Mobilitit und Handlungsmichtigkeit veranschaulicht
Grossberg an der Rockformation. Diese bevorzuge »Mobilitidt und Raum« ge-
geniiber »Stabilitidt und Ort« (Grossberg 2010c, 283). So gebe es keinen bevor-
zugten Ort, um der Langeweile des Alltagslebens zu entfliechen. Vielmehr sind

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 173

die Fluchtorte variabel und jeweils dort zu finden, »wo sie der Disziplin anderer
Orte entkommen und den Raum fiir ihre eigene Mobilitét finden« kdnnen (ebd.).
Das ermichtigende Potenzial der Rockformation — Grossberg verwendet hierfiir
den Ausdruck der Deterritorialisierung — erschliefit sich etwa durch »Rhythmen
und [...] Tanz« (ebd.). Dadurch gelinge es, »die Langeweile der Wiederholung
des Alltagslebens in die elektrifizierenden Moglichkeiten des Fun [zu] transfor-
mieren« (Grossberg 2000d, 245). Dieses Entkommen aus dem Alltag beschreibt
Grossberg mit dem Begriff der »Fluchtlinie«.*® Fluchtlinien »deartikulieren, 6ff-
nen die Assemblage gegeniiber ihrem Auflen, durchschneiden und zerlegen Ein-
heit, Identitit, Zentren und Hierarchien« (Grossberg 2010c, 65). Sie indizieren
das im Alltagsleben vorhandene Potenzial, Rdume jenseits von Normierung und
Disziplinierung — wenn auch nur kurzfristig — zu erschlieen. Fluchtlinien ver-
weisen auf Relationalitit, sie haben einen klaren Ausgangs- und einen offenen
Endpunkt.

Der Deterritorialisierung als Modus der Entrdumlichung stellt Grossberg die
Figur der Territorialisierung als Modus der Verrdumlichung zur Seite. Wihrend
Deterritorialisierung mittels Fluchtlinien eine Bewegung aus vorgezeichneten
Riumen meint, beschreibt Territorialisierung mittels Artikulationslinien die
»QOrganisation von Plitzen und Ridumen« (Grossberg 2000b, 218). Territoriali-
sierungsmaschinen wirken raumregulierend und -orientierend: Sie verteilen
»Subjektivitit und Subjektpositionen im Raum« (ebd., 219) und ermdglichen
oder verhindern Handeln. »Bestimmte Pléitze definieren spezifische Formen der
Handlungsfihigkeit und ermichtigen spezifische Bevolkerungsteile.« (Ebd.,
220) Zudem prigen Territorialisierungsmaschinen die Moglichkeiten der Mobili-
tit sowie jene der Aneignung von Rdaumen. Reguliert werde, »wo und wie Men-
schen haltmachen und sich selbst platzieren konnen« (ebd., 219, Herv. i.0.).
Territorialisierung ist nach Grossberg also eine gestaltende Kraft, durch die tem-
poridre Orientierung, Zugehorigkeit und Erméchtigung forciert und geschaffen,
aber auch verhindert oder verunmoglicht werden konnen.

Das Prinzip der Territorialisierung steht in Verbindung mit den sogenannten
»Wichtigkeitskarten« (Grossberg 2010c, 87) bzw. mattering maps. Mattering
maps »Kkartographieren, sie legen fest, »wieviel Bewegungsraum die Leute ha-
ben und wie sie sich bewegen konnen« (Grossberg 2000b, 219). Mattering maps
konnen als Landkarten des Alltags verstanden werden, die Anhalts- und Orien-
tierungspunkte anzeigen und folglich das alltdgliche Leben erleichtern bzw., in
den Worten Grossbergs, »navigierbar und damit lebbar« machen (Grossberg

88 Sowohl den Begriff der Deterritorialisierung als auch jenen der Fluchtlinien entlehnt

Grossberg dem Theoriegebidude von Deleuze und Guattari.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

2010c, 151). Durch mattering maps »werden nicht nur unterschiedliche Orte
markiert (Praktiken, Liiste, Bedeutungen, Fantasien, Begehren, Beziehungen
etc.), sondern unterschiedliche Zwecke, die diese Investitionen verfolgen kon-
nen« (ebd., 87). Mattering maps sind also eine Denkfigur, die dazu beitrigt, den
historisch spezifischen Kontext der Menschen und ihrer Handlungen begrifflich
zu prizisieren, ohne Subjekte als entweder autonom oder determiniert zu fassen.
Die Figur erlaubt es vielmehr, gesellschaftlich sowie subjektiv (mit) hervorge-
brachte und partiell verfestigte Orientierungsrahmen als historisch spezifische
Bedingungen alltdglichen Handelns zu theoretisieren.

Mit Deterritorialisierung und Territorialisierung bzw. Fluchtlinien und Arti-
kulationslinien umschreibt Grossberg ein komplexes, nicht auf »einfache[n]
Strukturen von Relationalitit« (Grossberg 2000b, 207) basierendes Machtre-
gime. Bei der Deutung dieser Begriffe schliee ich mich Rainer Winter an, dem-
zufolge »die Artikulations- und Fluchtlinien nicht vorschnell mit Macht und Wi-
derstand gleichgesetzt werden sollten« (Winter 2009, 203). Denn Bewegungs-
moglichkeiten konnen sich sowohl durch rdumliche Strukturierung, das heift
Territorialisierung, als auch durch ein Aufbrechen von Strukturen, das heifit De-
territorialisierung, ergeben. Durch die Metapher der Bewegung verdeutlicht
Grossberg, dass sein Machtverstidndnis gerade nicht auf » Anfangen und Enden,
sondern auf »Orientierungen und Richtungen« (Grossberg 2000b, 207) sowie auf
Rhythmen und Geschwindigkeiten beruht.

Strukturierte Mobilitat

Grossberg theoretisiert Macht jedoch nicht nur als Bewegung und Dynamik,
sondern auch als verfestigte und gefestigte Struktur. Dafiir fiihrt er den Begriff
der »strukturierte[n] Mobilitéit« ins Feld, worunter er ein »strategisches Zusam-
menspiel« von Territorialisierung und Deterritorialisierung (Grossberg 2010c,
109) als Teil eines Kampfes um Hegemonie versteht. Wihrend Grossberg mit
(De-)Territorialisierung auf Praxen verweist, prasentiert er mit der strukturierten
Mobilitit also einen Strukturbegriff. Eine strukturierte Mobilitdt beschreibe die
historisch gewachsenen und verfestigten Bedingungen, durch die nicht zuletzt
das Mogliche bzw. Unmogliche definiert werde.

Mit dem Begriff der strukturierten Mobilitédt raumt Grossberg ein, dass Han-
deln innerhalb spezifischer und stets auch gesellschaftlich hervorgebrachter und
verfestigter Verhiltnisse stattfindet. Zugleich betont er — abermals Bewegungs-
metaphern verwendend —, dass damit kein »starres System« mit »vordefinier-
te[n] Reiserouten« gemeint ist (ebd., 110). Das konkrete Handeln ist also »nicht
vollstindig determiniert« (ebd.). Vielmehr entspreche eine strukturierte Mobilitit

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 175

einem highway89 (Grossberg 1992, 108), durch den Routen vorgezeichnet sowie
Bewegungen und Praxen mittels »Kreuzungen« und »Adressen« abgesteckt
werden. Und doch — und hier liegt die entscheidende Pointe — kann nicht be-
stimmt werden, »was man an einer bestimmten Stelle tut«, noch »wie man von
dieser Stelle aus weitergeht«” (Grossberg 2010c, 110).

Disziplinierte Mobilisierung

Das bislang beschriebene rdumliche Machtverstidndnis, das insbesondere den
Aspekt der Handlungsmichtigkeit im Verhiltnis zu den jeweiligen Moglich-
keitsbedingungen und folglich die Frage der Handlungshorizonte betont, ist die
Grundlage fiir Grossbergs Konzept der »disziplinierten Mobilisierung« (Gross-
berg 2010c, 252), jener populdrkulturellen Strategie des neuen Konservativis-
mus. Eine disziplinierte Mobilisierung liegt dann vor, wenn deterritorialisierende
Fluchtlinien so verdndert werden, dass sie in jene Rdume zuriickweisen, aus de-
nen sie eigentlich hinausweisen. Die Fluchtlinien aus dem Alltagsleben werden
also durch den Modus der disziplinierten Mobilisierung in das Alltagsleben
riickgebunden. Wihrend die Rockformation, zumindest kurzfristig, Fluchtlinien
aus einem langweiligen Alltagslebens geschaffen habe, liege die Macht des neu-
en Konservativismus darin, die Fluchtlinien so zu reartikulieren, dass die Men-
schen auf ihr eigenes Leben zuriickgeworfen bleiben: »Jede Fluchtlinie, die die
Moglichkeit eines AuBlen signalisiert, wird an der Grenze angehalten, auf sich
selbst zuriickgebogen. Fluchtlinien werden im Dienste einer neuen Territoriali-
sierung eingesetzt, die nur den beschrinkten Raum des Alltagslebens deterri-
torialisiert.« (Ebd., 284) Die Machttechnik der disziplinierten Mobilisierung
zeichnet sich also durch die Disziplinierung und Normalisierung jener Bewe-
gungen aus, die prinzipiell Ausbruchspotenziale bergen.91 Dariiber hinaus be-
steht sie darin, den sozialen Raum so zu organisieren und zu regulieren, dass die

89 Die deutsche Ubersetzung mit »Autobahn« (vgl. Grossberg 2010c, 110) erscheint mir
hier aufgrund des Verweises auf Kreuzungen irrefithrend.

90 Dabei unterstreicht Grossberg, dass »[n]icht alle Strafien [...] fiir alle, die innerhalb
der weiteren sozialen Rdume reisen, gleichermaflen verfiigbar oder gleichermafen
komfortabel [sind]. Nicht alle Stralen kreuzen einander, und zu manchen Stralen gibt
es von bestimmten sozialen Punkten aus nur sehr beschriankt Zugang.« (Grossberg
2010c, 111)

91 Grossbergs Diagnose lese ich nicht als Privilegierung von Mobilitit gegeniiber Stabi-
litdt oder vice versa. Vielmehr scheint es um die Frage zu gehen, ob und wodurch die
Moglichkeiten von Mobilitidt und Stabilitdt eingeschrinkt werden und welche Konse-

quenzen damit verbunden sind.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Bewegungsmoglichkeiten nach wie vor als unbegrenzt erscheinen. Denn diszi-
plinierte Mobilisierung sei »nichts anderes« »als ein Prinzip der Einschrinkung«,
signalisiere jedoch »den Triumph einer uneingeschrinkten Mobilitit« (ebd.).

Der wesentliche Effekt dieser neuen Machttechnik besteht fiir Grossberg da-
rin, dass die Menschen auf ihr unmittelbares Alltagsleben beschrinkt bleiben.
Damit verliere sich zunehmend die Moglichkeit, dass Fluchtlinien iiber die All-
tagspraxen hinausweisen, etwa in die Arenen des »Staates und des dkonomi-
schen Apparates« (Grossberg 2000f, 184). Der »Ort der Politik« werde zu einem
vom Alltagsleben aus unzugiinglichen, da unsichtbaren Raum (Grossberg 2010c,
290). Grossberg folgert daraus kritisch und pessimistisch zugleich: »Politik als
eigentliches Gefilde der Staatsfiihrung — die Themen, Interessen, Komplexititen
und Kompromisse, mit denen Staats- und Wirtschaftspolitik zu tun hat — kann
keine Bedeutung haben.« (Ebd.)

111.5.4 Modi der Macht Il: Zwischen affektiver Erméachtigung
und affektiven Epidemien

Grossbergs (De-)Territorialisierungslogik weist Handlungsméchtigkeit als kon-
textorientiert aus, da sie die Frage betrifft, worauf diese Macht ausgerichtet ist.
Im Unterschied dazu hebt er mit der affektiven Logik die Art und Weise hervor,
wie Tétigkeiten hervorgerufen und ausgeiibt und folglich auch wirksam werden.
Affekte sind bei Grossberg ein potenzieller Motor von Handlungen und kdnnen
handlungsanleitend oder passivierend wirken. Gleichwohl sind rdumliche und af-
fektive Logiken miteinander verschrénkt, indizieren Affekte doch — wie etwa in
der Rockformation — auch eine temporire Deterritorialisierung, ebenso wie der
Handlungsraum mitunter affektiv transformiert werden kann. Affekte spielen al-
so nicht zuletzt deswegen eine Rolle, weil sie sowohl als Kriifte im Rahmen von
(De-)Territorialisierungen wirksam sein als auch den (Vorstellungs-)Raum fiir
(de-)territorialisierende Macht markieren konnen.

Affekt als psychische und physische Form von Energie

Fiir ein genaueres Verstindnis von Grossbergs Begriff affektiver Macht gilt es,
zunichst seinen Begriff von Affekt niiher zu beleuchten.”” Affekt sei die »Quali-
tat und Quantitdt von Energie«, die in »bestimmte Plitze, Dinge, Menschen, Be-

92 Fir Grossbergs dreidimensionale Affekttheorie vgl. Grossberg 2010a; diese entwi-
ckelt er in kritischer Auseinandersetzung mit den affekttheoretischen Uberlegungen
von Brian Massumi und nicht zuletzt in Bezug auf die dort vertretene problematische
Vorstellung »ontologischer Politik« (ebd., 195).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 177

deutungen und so fort investiert wird« (Grossberg 2000d, 241). Affekt be-
schreibt die »Ebene, auf der wir uns in der Welt verankern und orientieren, aber
sie ist weder individualistisch noch unstrukturiert« (ebd.). Affekt ist somit so-
wohl eine Form von Beteiligung als auch von Betroffenheit. »Quantitit von
Energie« meint vor allem das Ausmal, das heif3t die Intensitit dieser Beteiligung
und Betroffenheit. Es geht um das »Energieniveau«, mit dem Individuen an Pra-
xen gebunden werden, um die »Stéirke der Investition, die Menschen in bestimm-
ten Erfahrungen, Praktiken, Identititen, Bedeutungen und Liisten verankert« und
darum, »wie kraftvoll sich Menschen im jeweiligen Moment ihres Lebens fiih-
len« (Grossberg 2010c, 87). Im Unterschied zu dieser Quantitit bezeichnet die
»Qualitit« fiir Grossberg nicht das Ausmal, sondern die Form der Beteiligung.
Qualitdt beschreibt die »Weise, wie das spezifische Ereignis wichtig gemacht
wird« (ebd.).

Affekte sind fiir Grossberg somit wesentliche, obgleich nicht die einzigen
Modi, wie sich Menschen in und mit der Welt bewegen. »For it is in their affec-
tive lives that people constantly struggle to care about something, and to find the
energy to survive, to find the passion necessary to imagine and enact their own
projects and possibilities.« (Grossberg 1992, 83; dt. Grossberg 2010c, 88) Affekt
initiiert und bezeichnet eine Relationalitit, er »definiert eine Struktur und eine
Okonomie der Zugehdorigkeit« (Grossberg 2010c, 89). Dabei unterstreicht Gross-
berg, dass diese Relationalitédt nicht nur mental, sondern auch koérperlich zu ver-
stehen ist. Als »corporeal attitude« (Grossberg 1997b, 157) ist Affekt »zugleich
psychisch und materiell; er verlangt, da3 wir vom Korper und von diskursiven
Praxen in ihrer Materialitdt sprechen« (Grossberg 2000e, 63f.). Deutlich macht
er diese Dimension der Korperlichkeit auch in seinen Ausfithrungen zur Musik,
bringt diese doch die affektive Dimension als verkorperte etwa im Tanz zum
Ausdruck.

Um seinen Begriff von Affekt zu prizisieren, grenzt Grossberg Affekt ge-
geniiber Begehren, Lust und Emotion ab. Im Unterschied zum Affekt sei Begeh-
ren libidinds (vgl. Grossberg 2010c, 86) und zielgerichtet. Da Begehren mit
konkreten Inhalten gefiillt ist, konne es befriedigt werden, im Unterschied zu Af-
fekten, die inhaltslos und zerstreut sind und nicht befriedigt, sondern lediglich
realisiert werden konnen (vgl. Grossberg 1997b, 159). In diesem Zusammenhang
nennt Grossberg das »affektive Bediirfnis nach Sicherheit und Intimitit, sowohl
psychisch als auch materiell, im Zuhause und in Beziehungen« (ebd.), das nie-
mals durch eine spezifische Beziehung befriedigt, sondern lediglich in einem
groferen Zusammenhang erfahren werden kann. Affekt unterscheidet sich vom
Begehren zudem, weil er »auf der Oberfliche« existiere und nicht auf Unbe-
wusstes oder »verborgene Wahrheiten« verweise (Grossberg 2010c, 86).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Affekte sind auch nicht mit Lust (pleasure) gleichzusetzen. Die »Ermichti-
gung, die durch den eigenen Platz innerhalb einer affektiven (popularen) Allianz
erzeugt wird, ist nicht dieselbe wie jene, die durch Lust erzeugt wird, denn auf
der affektiven Ebene kann Lust entmachtend und Unlust erméchtigend sein«
(ebd., Herv. B.B.). Affekte zeichnen sich fiir Grossberg also insbesondere da-
durch aus, dass sie vervielfachend wirken konnen, das heiflt dass eine affektive
Investierung erméchtigende Energie nach sich ziehen kann. Als Beispiel nennt
Grossberg den Tanz: Tanzen, »obwohl anstrengend, erzeugt kontinuierlich seine
eigene Energie, wenn auch nur zum Weitertanzen« (ebd.). Energie produziert der
Affekt auch, indem die affektive Investition »Menschen in eine Position bringt,
in der sie fiihlen, dass sie eine gewisse Kontrolle iiber ihr (affektives) Leben ha-
ben; oder durch Bestirkung des Gefiihls, dass man noch am Leben ist und dass
dies wichtig ist« (ebd.).” Grossberg bezeichnet dies als »reziproke Natur affek-
tiver Investition«, die insbesondere fiir die Frage der Ermichtigung relevant
wird: »[W]eil etwas wichtig ist (d.h. man investiert Energie in es), werden ande-
re Investitionen ermoglicht.« (Ebd.)

SchlieBlich unterscheidet Grossberg Affekt von Emotion und trigt damit zu
einer Debatte bei, die im Kontext des unldngst ausgerufenen »affective turn«
(Clough/Halley 2007; Clough 2008) und des — wie manche kritisieren — damit
verbundenen »Affektboom[s]« (Hammer-Tugendhat/Lutter 2010, 7) nicht nur
eine zentrale, sondern auch eine umstrittene Rolle spielt (vgl. dazu auch Gross-
berg 2010a). Emotionen, so fiihrt Grossberg aus, sind das Ergebnis der Artikula-
tion von Affekten und Signifikation (vgl. Grossberg 2010c, 85). Emotionen ba-
sieren zwar auf affektiven Zustidnden, doch sind Affekte im Unterschied zu
Emotionen nicht mit spezifischen Bedeutungen versehen: »Unlike emotions,
affective states are neither structured narratively nor organized in response to our
interpretations or situations.« (Grossberg 1992, 81; dt. Grossberg 2010c, 86)94

93 So hilt Grossberg fest: »Die Unterscheidung zwischen Affekt und Lust ist wichtig.
Die affektive Okonomie des Rock’n’Roll ist weder mit der Produktion von Lust iden-
tisch noch auf sie beschrinkt. Die gleiche affektive Okonomie kann multiple, unter-
schiedliche Liiste produzieren. Dariiber hinaus ist Lust eine phdnomenologische Kate-
gorie, die selbst als ihr Supplement bereits in den Raum der Ideologie, wenn nicht
Hegemonie verwickelt ist. Stattdessen werde ich behaupten, da3 der Rock’n’Roll-
Apparat teilweise funktioniert, indem er die affektive Geographie des Alltagslebens
seiner Fans transformiert. Diese Transformation, die auf bestimmten Lustformen auf-
baut und sie produziert, erméachtigt die Fans im Apparat selbst.« (Grossberg 2000c, 90)

94 Ob Grossberg diese Trennung jedoch konsequent durchgezogen hat, ist in den aktuel-
len Debatten umstritten (vgl. z.B. Massumi 1995, 107 Fn. 2; Shouse 2005).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 179

Der Zusammenhang zwischen Affekt und Emotionen artikuliert sich fiir Gross-
berg stattdessen tiber Ideologie (vgl. Grossberg 2010c, 316); nicht zuletzt sei Af-
fekt der fehlende Begriff fiir ein umfassendes Verstindnis von Ideologie. Affekte
seien Modi der Internalisierung und Naturalisierung von Ideologie und damit
Voraussetzung fiir deren Wirksamkeit: »Es ist die affektive Investition, die ideo-
logische Beziehungen befihigt, internalisiert und in weiterer Folge naturalisiert
zu werden.« (Ebd., 88) Umgekehrt fiillen Ideologien Affekte erst mit Bedeutung.
»Es ist die affektive Investition in bestimmte ideologische Stitten [...], welche
die Macht der Artikulation erklirt, die bestimmte Reprisentationen und Realité-
ten bindet.« (Ebd.) Affekte sind somit nicht in sich signifikant, vielmehr sind sie
»ideologically, economically, and libidinally neutral« (Grossberg 1997b, 161)
und erreichen erst in ihrer Artikulation mit anderen Kréften und unter historisch
spezifischen Bedingungen eine konkrete Bedeutung. Affekte finden in konkreten
Emotionen einen Ausdruck.

Der Begriff des Affekts bezeichnet also eine gesellschaftlich wirkméchtige
Form psychischer und physischer Energie, deren spezifische Bedeutung und
Wirkung sich erst in konkreten Zusammenhingen — wie etwa der Rockformation
oder dem neuen Konservativismus — und nicht zuletzt iiber unterschiedliche
Emotionen erschlie3t. Mit Affekt spielt Grossberg auf eine Form der Involviert-
heit an, die auf Stimmungen, Empfindungen und Leidenschaften verweist. Zent-
ral ist diese Involviertheit, weil Affekte mitentscheiden, was fiir Menschen wich-
tig ist, wofiir es Sinn macht zu kidmpfen. So setzen »affective investments«
(Grossberg 1992, 80) Energien frei, um in gewissen Situationen iiberleben zu
konnen. Grossberg betont damit, dass die alltdglichen Kidmpfe und politisches
Handeln nicht nur davon abhingen, ob die Menschen etwas fiir sinnvoll und
durchfiihrbar erachten, sondern auch, ob sie hierfiir die erforderliche Energie
aufbringen konnen.

Ebenso wie fiir die Logik der (De-)Territorialisierung spielen auch hier mat-
tering maps eine Rolle, da diese die »Investitionen der Menschen in der und in
die Welt lenken« (Grossberg 2010c, 87). Je nach Formation und Kontext werden
die Menschen angeleitet, nicht nur wohin und innerhalb welcher Rahmen sie
sich bewegen, sondern auch wie und mit welcher Intensitét sie sich in der Welt
verankern. Mattering maps »>sagen< den Menschen, wie sie diese Energie nutzen
und erzeugen, wie sie ihren Weg in und durch verschiedene Stimmungen und
Leidenschaften finden, und wie sie mit emotionalen und ideologischen Ge-
schichten leben konnen« (ebd.). Nicht nur was von Bedeutung ist, spielt also fiir
Grossberg machttheoretisch eine Rolle; durch Affekte thematisiert er vielmehr
auch die Frage, auf welche Art und Weise etwas von Bedeutung ist bzw. eine
solche erlangt. Als Kraft und Sehnsucht sind Affekte zugleich ein Zeichen von

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Unzufriedenheit mit den vorgefundenen (gesellschaftlichen, konomischen und
politischen) Verhiltnissen, sie sind die Antizipation eines >elsewhere<«. Damit
konnen Affekte auch zum Ausgangspunkt, zum Katalysator fiir Kritik und Wi-
derstand werden.

Im Unterschied zur westlich-modernen Trennung zwischen Rationalitit und
Emotionalitidt schlieBt Grossberg Affekte nicht aus einer Gesellschaftsanalyse
aus, sondern entwirft eine Konzeptualisierung jenseits dieser Dichotomie, nicht
zuletzt indem er ihnen eine besondere Bedeutung im Politischen zugesteht.
Demnach gilt es, politische Handlungsmichtigkeit auch als affektive zu fassen:
als Ausdruck und Voraussetzung fiir politische Involviertheit; als Aspekt ideolo-
gischer Wirkmaéchtigkeit und Modus von Zustimmung im Rahmen von Hege-
monie und folglich als Modus von Partizipation; und schlieBlich als Indikator fiir
Unzufriedenheit. Entscheidend ist also, dass Affekte einerseits erméchtigend
wirken konnen, indem sie dazu beféhigen, iiber ein langweiliges Alltagsleben
hinauszuweisen; andererseits konnen sie auch entmichtigend sein, indem sie
Depolitisierung im Alltagsleben befordern, hegemoniale Verhiltnisse affektiv
bestidrken und Menschen besonders verwundbar machen (vgl. ebd., 91). Affekti-
ve politische Logiken widersetzen sich in Grossbergs affektorientierter Macht-
theorie also einer eindeutigen Zuordnung: Sie sind nicht als solche immer schon
vereinnahmend oder, umgekehrt, Zeichen einer subversiven Aneignung oder
Ermichtigung. Affekte werden nicht nur in unterschiedlichen Zusammenhéngen
wirkmichtig, sondern haben auch unterschiedliche Effekte. Grossberg verdeut-
licht dies anhand von zwei Konzepten: der affektiven Erméchtigung und den af-
fektiven Epidemien.

Affektive Ermachtigung

Fiir die Entwicklung seines Verstindnisses von affektiver Ermichtigung greift
Grossberg einmal mehr auf die Rockformation zuriick. Durch die Betonung von
Spall und Lust, auch und insbesondere durch den Korper, Bewegung, Tanz, Se-
xualitdt und Sinnlichkeit habe Rockmusik die »affektiven Horizonte« (Grossberg
2000e, 64) der Jugend dieser Zeit wesentlich gestaltet und erweitert. Indem Rock
»Schauplitze affektiver Erméchtigung« (Grossberg 2000c, 90) produziert, kdn-
nen zugleich gewisse Voraussetzungen fiir »Strategien des Widerstands, des
Ausweichens und selbst der Gegenkontrolle« (ebd.) geschaffen werden. Unter
affektiver Ermichtigung versteht Grossberg also weder Widerstand und mithin
»etwas intrinsisch Politisches« (Grossberg 2000e, 64), noch sei affektive Er-
michtigung »inhdrent oppositionell oder storend« (Grossberg 2000c, 92). Viel-
mehr identifiziert er »einen Raum zwischen Ermichtigung und Widerstand«
(Grossberg 2000g, 64). Ermichtigung bezeichne »Teilhabe und Beteiligung«

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 181

(ebd.). Sie sei eine »Angelegenheit von Energievektoren, die Positionen im
Raum verbinden« (ebd.) und eine Voraussetzung oder, genauer, die »notwendige
Bedingung der Moglichkeit von Handlungsfihigkeit« (ebd.). Affektive Erméch-
tigung versorgt mit Energie, die letztlich auch als Grundlage antihegemonialer
Kédmpfe und folglich als Motor einer Entwicklung neuer Strategien bedeutsam
werden kann (Grossberg 2000c, 92). Wenngleich es keine Garantie dafiir gebe,
dass »die am stérksten aufgeladenen Bewegungen zu aktiven Orten von Wider-
stand werdenx, sei es doch »wahrscheinlich«, dass sie »ohne die affektive Oko-
nomie der Populidrkultur« »in die Tiefen des ideologischen Pessimismus« gezo-
gen wiirden (ebd., 93). Es sind also Affekte, wodurch sich die Menschen in der
Welt verankern und die fiir Grossberg als Voraussetzung fiir gesellschaftliche
Verdnderung und mithin fiir Widerstand maf3geblich sind: » Affektive Beziehun-
gen sind zumindest potentiell die Moglichkeitsbedingung fiir den Optimismus,
die Bestirkung und die Leidenschaft, die notwendig sind fiir jedes Ringen da-
rum, die Welt zu verdndern.« (Grossberg 2010c, 91)

Affektive Epidemien

Mit dem Konzept der »affektiven Epidemien« (ebd., 270) verdeutlicht Gross-
berg, dass Affekt nicht nur im Sinne einer politischen Opposition oder eines ge-
sellschaftlichen Imaginéren, sondern auch als Teil von Hegemonie bzw. von Re-
gierungstechniken wirksam werden kann. Nicht nur die rdumliche Logik, son-
dern auch die affektive Logik ist also gegeniiber der Gefahr der Vereinnahmung
keineswegs immun. Wihrend im Rahmen der Rockformation Affekte einen Aus-
gangspunkt fiir Erméchtigung im Alltagsleben darstellten, setze der neue US-
amerikanische Konservativismus Affekte gerade als Projektionsfldche staatlich-
politischer Strategien ein. Diese Tendenz des neuen Konservativismus bezeich-
net Grossberg auch als »Hegemonie des Affekts« (Grossberg 2000f, 179).” Im
Zentrum seines Interesses steht dabei die Frage, »wie der Affekt der Menschen —
ihre Aufmerksamkeit, Willenskraft, Stimmung, Leidenschaft — organisiert, diszi-
pliniert, mobilisiert und schlussendlich in den Dienst spezifischer politischer
Vorhaben gestellt wird« (Grossberg 2010c, 246).

Politische Zustimmung, zugleich Symptom und Voraussetzung dieser neuen
konservativen Politik, artikuliert sich fiir Grossberg also auch affektiv; iiber Ge-
fiihlslagen und Stimmungen wird Hegemonie vermittelt und produziert. Hege-
monie und Zustimmung werden mithin auch zu einer Frage von Affekten. Affek-
tive Epidemien schaffen keine Moglichkeitshorizonte, sondern Angste und Pani-

95 Damit schliefit Grossberg selbstverstindlich nicht aus, dass es auch andere Formen
und Wirkweisen der Macht gibt.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

ken, insbesondere moralische Paniken. Als Beispiele fiir die affektiven Kdampfe
des Konservativismus der 1980er-Jahre nennt Grossberg den war on drugs, mo-
ralisierende Diskurse iiber Korper und Gesundheit, nationalistische und patrioti-
sche Diskurse ebenso wie eine affektive heteronormative Familienepidemie, die
eine neue Miitterlichkeit sowie die biologische Kleinfamilie ins Zentrum riickt
(ebd., 272-280).

Wihrend sich die disziplinierte Mobilisierung im neuen Konservativismus
als rdumliche Machtlogik so artikuliert, dass die Fluchtlinien auf das Alltagsle-
ben zuriickgebogen werden, zeichnen sich affektive Epidemien dadurch aus,
dass alternative Investierungen als »unmoglich« erscheinen (ebd., 273). Affekti-
ve Epidemien formen »das Alltagsleben als eine Serie von Bahnen oder Mobili-
taten, die, wihrend sie anscheinend zu spezifischen Interessen fiihren, tatséchlich
standig Investitionen umverteilen und zerstreuen» (ebd., 272). Wihrend die dis-
ziplinierte Mobilisierung quasi im Dienste der Disziplin Optionen vorgibt, wir-
ken affektive Epidemien vervielfiltigend und zerstreuend und bedingen durch
eine »tagtigliche Okonomie saturierter Paniken« (ebd.), dass »jede andere mog-
liche Investition verdrdngt« wird (ebd., 273). Gesellschaftspolitische Inhalte und
Positionen werden somit Angsten und Hoffnungen untergeordnet, politische De-
batten letztlich verunmoglicht.

Im Sinne der rdumlichen Machtlogik spricht Grossberg von Depolitisie-
rung,% da Politik und Okonomie keine Rolle mehr im Alltagsleben spielen, sie
also von den mattering maps des Alltagslebens verschwinden. Mit dem Begriff
der affektiven Epidemien beschreibt er hingegen, wie diese Verunmoglichungen
hervorgerufen und verstetigt werden. Affektive Epidemien sind fiir Grossberg
somit Teil einer konservativen (Re-)Ideologisierung, die durch affektive Politi-
ken der Zugehorigkeit eine Restrukturierung der alltdglichen politischen Orien-
tierungs- und Anhaltspunkte hervorbringt.

111.5.5 Perspektivenwechsel: Zuriick zum Alltag

In meinen bisherigen Ausfithrungen ging es mir darum, anhand einzelner Bau-
steine Grossbergs machttheoretischen Beitrag zu exponieren. Ich habe vorge-
schlagen, in seinem Ansatz zu einer »maschinischen Machttheorie« (Grossberg
2000b, 207) Macht als komplexes Zusammenspiel verschiedener Krifte und als

96 Ich iibersetze Grossbergs Ausdruck der »depolitization« (Entpolitisierung) mit De-
politisierung, um auf eine spezifische Art von Entpolitisierung hinzuweisen, nidmlich
die paradoxe Gleichzeitigkeit von Politisierung und Entpolitisierung (vgl. dazu auch
Kapitel IIL5.1).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 183

gleichzeitigen Modus von Entméchtigung und Ermoglichung zu fassen, den ich
mittels der (de-)territorialisierenden und affektiven Logik néher beschrieben habe.
Nunmehr komme ich zuriick zur Frage des Alltags97 und fiihre aus, welche alltags-
theoretischen Uberlegungen Grossbergs ridumlich-affektiver Machttheorie zugrun-
de liegen und welche politiktheoretischen Implikationen damit verbunden sind.

Alltagstheoretisch bedeutsam ist Grossbergs Ansatz, weil er die Auffassung
zugrunde legt, dass eine kritische Gesellschaftsanalyse nicht reduziert werden
darf auf eine »Geschichte des Konigs (Reagan oder Bush)«, seiner »bosen Bera-
ter (der militdrisch-industrielle Komplex)« sowie seines »selbstsiichtigen Adels
(Kapitalisten)« (Grossberg 2010c, 22); vielmehr miisse es auch um die »wirkli-
chen Menschen« gehen (ebd.). Darunter versteht er weder »eine romantisierte
Bande authentischer Rebellen« noch die »amorphen und anonymen Massen«
(ebd.). Stattdessen richtet er den Blick darauf, wie Menschen unter bestimmten,
stets neu zu erschlieBenden Bedingungen ihr Leben und ihre Beziehungen orga-
nisieren konnen, wie sie durch bestimmte Konstellationen ermichtigt oder ent-
machtet werden. Grossberg reiht sich damit ein in die Reihe jener Kritiker_in-
nen, die Geschichte und Gesellschaft nicht nur als eine Erzihlung bzw. Analyse
>von obens, das heifit aus der Sicht der >groBen Ereignisse< und ihrer iiber viele
Jahrhunderte hinweg vorwiegend weifsen, >méannlichen< und sozial privilegierten
Reprisentanten fassen mochten. Vielmehr gilt es, alle Menschen abzubilden, da
diese, wie Grossberg betont, nicht nur Tridger_innen von Geschichte bzw. gesell-
schaftlichen Verhiltnissen, sondern auch deren Akteur_innen sind.

Grossberg prizisiert diese Auffassung mit seinem machttheoretischen Argu-
ment, dem zufolge politische und 6konomische Herrschaft nicht nur ausgeiibt
wird, sondern als Hegemonie erst iiber die (auch affektive) Zustimmung der
Menschen wirksam wird. Stuart Hall und Antonio Gramsci folgend entwirft er

97 Grossberg differenziert mit Bezug auf Lefebvre unterschiedliche Begriffe des Alltags,
nicht zuletzt um die Transformationen des Alltagslebens in spétkapitalistischen Ge-
sellschaften fassbar zu machen. So unterscheidet er zwischen Alltagsleben (everyday
life) und tédglichem Leben (daily life) (vgl. ebd., 145, 147; Grossberg 2000e, 77) und
fithrt dazu aus: »In den Nachkriegsjahren begannen sich Verdnderungen in der Orga-
nisation des tidglichen Lebens herauszukristallisieren, die Jahrzehnte vorher begonnen
hatten. Paradox gesagt wurde das tdgliche Leben durch die Produktion von »>Alltagsle-
ben< umstrukturiert.« (Grossberg 2010c, 145) Infolge dieser Transformation dominier-
ten die »Prinzipien von Wiederholung, Redundanz und Wiederkehr« sowie die »Kom-
modifizierung von Raumen und Orten« (ebd., 146). Allerdings rdaumt er ein, dass er
diese Unterscheidung in seinen Arbeiten nicht sorgfiltig verfolgt hat (vgl. Grossberg
2000e, 77).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

eine Auffassung von Hegemonie, in der er die Praxen der Menschen in den Mit-
telpunkt riickt, werden doch mit der Konzeptualisierung von Fluchtlinien und
den orientierenden mattering maps gerade die Subjekte und ihre Handlungen zur
Grundlage seiner Gesellschaftsanalyse. Nicht politische und 6konomische Struk-
turen bilden fiir Grossberg den Ausgangspunkt, sondern die Frage, inwiefern
sich diese im Alltagsleben und in den Praxen der Menschen ausdriicken. So fragt
er in der Auseinandersetzung mit der Rockformation, ob und inwiefern sich da-
rin Moglichkeiten ergeben, den disziplinierenden und normierenden Aspekten
des Alltagslebens zu entflichen. Ebenso beschreibt er in seiner Analyse des neu-
en Konservativismus nicht primér die politischen und 6konomischen Verhéltnis-
se, sondern fragt vielmehr nach deren Effekten im Alltagsleben der Subjekte.

Sein zentrales Anliegen ist also nicht die Beschreibung und Analyse von
Machtstrukturen, sondern vielmehr die Frage, wie Menschen in spezifische
Machtkonstellationen raumlich-affektiv eingebunden sind und wie solche Macht-
strukturen gerade aus der Perspektive der Subjekte und von ihren alltiglichen
Handlungen aus erfasst werden konnen. In diesem Sinne macht Grossberg deut-
lich, dass Politik iiber das Regieren des Alltags operiert und demnach auch nicht
auf staatliche Praxen in einem engen, institutionellen Sinn reduziert werden
kann. Er betont ebenso wie Agnes Heller und Henri Lefebvre, dass politische In-
stitutionen das Alltagsleben einerseits organisieren bzw. orientieren und dass Po-
litik andererseits erst dadurch wirkmichtig wird, dass sie im Alltag angenom-
men, gelebt oder auch angefochten wird.

Dabei pladiert Grossberg nicht nur fiir eine Perspektive auf die Subjekte,
sondern schldgt auch eine alternative Auffassung von Subjektivitit vor, die er in
Anlehnung an die Prinzipien der (De-)Territorialisierung und der affektiven Lo-
gik entwickelt. Mit seiner affektiv-raumlichen Machttheorie entwirft er in kriti-
scher Abgrenzung zu einem westlich-modernen Subjektverstindnis, das auf der
Vorstellung eines souverinen, kohirenten, reflexiven und rationalen Subjekts
beruht, ein Subjekt, das er als »fragmentiert und multipel« beschreibt (Grossberg
2010c, 95). Subjekte sind dann keine vorgingigen Entitéiten: Vielmehr fungieren
»Individuen als Subjekte [...] sowohl als Ursache wie auch als Wirkung sozialer
Strukturen und letztendlich der Geschichte selbst« (ebd., 118).

Alltagstheoretisch maB3geblich wird Grossbergs Verstindnis affektiver Indi-
vidualitdt. Ein affektives Individuum sei nicht das »Subjekt von Identititen«
(ebd., 126), sondern existiere kontextabhidngig und orientiere sich mithilfe von
mattering maps. »Das affektive Individuum existiert in seinen Engagements,
seinen Mobilitédten, seinen Bewegungen durch die sich stets verdndernden Orte
und Réume, Vektoren und Apparate des téglichen Lebens. Seine Form und Kraft
sind niemals garantiert; seine Ermichtigung (d.h. seine Mdoglichkeiten zur Akti-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 185

on — in diesem Fall zur Investition) hdngt zum Teil davon ab, wo es verortet ist,
wie es Plitze auf spezifischen Karten besetzt, und wie es sich in und zwischen
ihnen bewegt.« (Ebd.) Grossberg geht, wie sich hier zeigt, von einem verorteten,
positionierten affektiven Subjekt aus, das sich innerhalb bestimmter Kontexte
bewegt bzw. bewegen kann; die jeweiligen Bewegungen und Moglichkeiten sind
somit zwar vorstrukturiert, nicht jedoch determiniert. Denn obwohl der Kurs
»durch soziale, kulturelle und geschichtliche Kenntnisse« bestimmt werde, seien
»doch seine partikuldren Mobilititen und Stabilititen« »niemals vollig gesteuert
oder garantiert« (ebd., 126). Durch das Konzept der affektiven Individualitét be-
tont Grossberg zudem den Aspekt der Energie als Moglichkeitsbedingung. So
hilt er fest, dass sich Subjekte tiber Affekte in gesellschaftliche Verhiltnisse, in
»Strukturen affektiver Gemeinsamkeit« (Grossberg 2000f, 192) einbringen und
diese dariiber auch gestalten konnen. Indem das Individuum von gesellschaftli-
chen Verhiltnissen affiziert wird, kann es allerdings auch iiber diese Affektionen
regiert werden.

111.5.6 Denkfigur Alltag: Im Dialog mit einer raumlich-affektiven
Theorie der Macht

Grossbergs Ansatz schliefit an die bislang entwickelte Denkfigur Alltag an. Wie
fiir Lefebvre und Heller ist auch fiir ihn das Alltagsleben keine autonome gesell-
schaftliche Sphire, vielmehr ist es komplex verwoben in gesellschaftliche
(Macht- und Ungleichheits-)Verhiltnisse. Ebenso kennzeichnet den Alltag
Grossberg zufolge sowohl ein Modus der Macht als auch der Erméchtigung. Die
alltagliche Repetition kann ndmlich Kontrolle und Disziplinierung befordern,
aber auch Stabilitdt und Gewissheit hervorbringen. Grossberg bezeichnet die
Wiederholungen des Alltags mitunter sogar als »Luxus und Privileg« (Grossberg
2000d, 244), und zwar dann, wenn die durch die Wiederholungen — das >Immer-
gleiche< — hervorgerufene Langeweile in 6konomischen, kulturellen und sozialen
Bedingungen griindet, die nicht allen gleichermaflen zugénglich sind. Die Lan-
geweile des Alltagslebens erweist sich damit als moglicher MaB3stab von Diffe-
renz — sie kann mitunter gesellschaftliche Spaltungen und Hierarchisierungen
anzeigen.

Grossberg riickt ebenso wie Heller die Subjekte in den Mittelpunkt seiner
Ausfithrungen, ohne jedoch wie Heller mit dem Handeln im Alltag einen politi-
schen Imperativ zu verbinden. Stattdessen fragt er nach den Mechanismen der
Depolitisierung, also danach, wie Passivitit politisch hergestellt wird, ebenso
wie nach den Moglichkeitsbedingungen von Handlungsmichtigkeit. Seine Be-
obachtung einer zunehmenden politischen Interesselosigkeit in den USA ab den

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

1980er/90er-Jahren fiithren ihn nicht dazu, das Potenzial politischer Gestaltungs-
macht der Menschen im Alltagsleben herauszuarbeiten — obgleich dieses Pldado-
yer zumindest implizit anklingt. Vielmehr interessiert ihn die Frage, was die
Menschen dazu bringt, oder anders formuliert, wie Macht so operiert, dass sich
die Menschen in ihrem alltdglichen Handeln immer weniger mit politischen und
sozialen Fragen beschiftigen. Um diese Frage zu beantworten, schlédgt er ein
Verstindnis von Macht vor, das er mit Blick auf die Funktionsweise von Popu-
larkultur respektive Rockmusik entwickelt und das in seinen Augen im Rahmen
der konservativen Wende in den USA der 1980er-Jahre eine politische Wirk-
méchtigkeit erlangt hat. Es ist eine Auffassung von Macht, die sich durch eine
rdaumliche und eine affektive Dimension auszeichnet und die die Denkfigur All-
tag um zwei Aspekte erweitern kann: jene des Handlungshorizontes und der Af-
fekte. Beide Aspekte weisen den Alltag als Spannungsverhiltnis zwischen Er-
michtigung und Entméchtigung aus.

Grossbergs Ansicht, dass der neue Konservativismus insbesondere auf die
Lebensgewohnheiten und Fantasien der Menschen einwirkt, schlieft an die
machttheoretischen Uberlegungen von Lefebvre an, geht dieser doch davon aus,
dass im Neokapitalismus die Bedingungen der Menschen, nicht jedoch die Sub-
jekte selbst organisiert werden. Es ist der Handlungshorizont, der damit in den
Mittelpunkt des politik- und machttheoretischen Interesses riickt. In diesem Sin-
ne nimmt Grossberg an, dass gerade die politische Gestaltung der Handlungsho-
rizonte dazu fiihrt, Menschen in ihrem Alltagsleben zunehmend zu entpolitisie-
ren. Um diese auf das Alltagsleben ausgerichtete Macht zu fassen, bringt er den
Begriff der strukturierten Mobilitit ins Spiel, der Handlungsmacht als eingebet-
tet in historisch gewachsene und verfestigte Bedingungen beschreibt. Zentral
sind zudem die sogenannten mattering maps, jene Orientierungsrahmen, die an-
zeigen, was im Leben der Menschen wichtig ist, was zihlt. Mattering maps sind
Anbhaltspunkte, die das alltidgliche Leben organisieren und ihm eine Richtung
geben, und so besehen stellen sie auch politische Angriffsflachen dar. Denn iiber
sie konnen Handlungshorizonte geformt, verdndert und nicht zuletzt auch ein-
geschrinkt werden.

Wihrend mattering maps also das Alltagsleben anleiten und gestalten, mar-
kieren Fluchtlinien jene Momente und Modi, die tiber das Alltagsleben tendenzi-
ell hinausweisen. Fluchtlinien bezeichnen Taktiken der Deterritorialisierung; sie
weisen in Rdume, die ins Alltagsleben eingebettet sind und zugleich das Alltags-
leben transzendieren. Fluchtlinien nehmen ihren Ausgang im Alltag, erschliefSen
allerdings — wie kurzfristig auch immer — Rdume jenseits spezifischer Normie-
rungen und Disziplinierungen und mitunter auch jenseits der Langeweile des
Alltagslebens. Fluchtlinien sind allerdings niemals fix und gegeben, sondern

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAG ALS DENKFIGUR | 187

vielmehr dynamisch und prekér; sie konnen gestaltet, bearbeitet und re-organi-
siert werden. Disziplinierte Mobilisierungen konnen Fluchtlinien formen, und
zwar mitunter so, dass die Menschen auf die Mikropraxen ihres unmittelbaren
Alltagslebens beschrinkt und von grofieren politischen Zusammenhidngen fern-
gehalten und letztlich entpolitisiert werden.

Indem Fluchtlinien (auch) auf der Sehnsucht beruhen, dem Alltagsleben zu
entkommen, implizieren sie neben der rdaumlichen eine affektive Dimension, die
ich fiir die Denkfigur Alltag in den Blick riicken mdochte. Bereits fiir Lefebvre
sind »affektive Investierungen« (Lefebvre 1972, 125) durch ihren Bezug zum
Imagindren zentrale Bestandteile des Alltagslebens und tragen dazu bei, ein
relsewhere<« zu antizipieren. Sie sind wegweisend dafiir, etwas anderes denkbar
und letztlich auch lebbar zu machen. Im Anschluss an Grossberg erweisen sich
affektive Krifte jedoch nicht nur als produktive Momente, als imaginative Krifte
alltaglichen Handelns, sondern gleichfalls als Aspekte einer Politik der Entméch-
tigung. Denn auch der Zugriff auf die alltdglichen Orientierungsrahmen der
Menschen, jene mattering maps, erfolgt mitunter iiber eine Politik der Affekte.
Das Hervorbringen von Apathie, die politische Gestaltung und Vereinnahmung
alltiglicher Fluchtlinien wird fiir Grossberg nicht zuletzt auf diese Weise wirk-
michtig, dass Angste und Paniken, sogenannte affektive Epidemien, evoziert
werden. Fiir die Denkfigur Alltag nun heiflt diese Einsicht, dass politische Stra-
tegien sich nicht nur iiber konkrete Inhalte und policies, sondern auch iiber Af-
fekte realisieren. Politik funktioniert also auch dariiber, dass auf (bestimmte)
Stimmungen und Gefiihlslagen zugegriffen wird, dass diese hervorgebracht, be-
dient und forciert werden. Politik ist nicht nur ein Ringen um Zustimmung, son-
dern, mehr noch, ein Ringen um affektive Zustimmung. Aus hegemonietheoreti-
scher Perspektive handelt es sich also um eine Politik eines sowohl affektiv er-
zeugten als auch affektiv wirkméchtigen Konsenses. Neben Orientierungen und
Wiinschen werden so auch Affekte im Rahmen der Denkfigur Alltag zum politi-
schen Kampfplatz.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-004 - am 14.02.2028, 21:34:02. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839425308-004 -



https://doi.org/10.14361/9783839425398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

