
50

Doris Schweitzer

Ferdinand Tönnies:  
Gemeinschaft und Gesellschaft

 
1. Leben und Werk

Ferdinand Tönnies (1855–1936) war einer der prägenden Figuren der 
sich als Fach institutionalisierenden Soziologie in Deutschland. Gebo-
ren im Jahr 1855 und in Nordfriesland aufgewachsen, habilitierte er 
sich nach philologischem Studium und Promotion bereits mit 25 Jah-
ren in der Philosophie mit einer Schrift über Thomas Hobbes, auf den er 
in seinen späteren Arbeiten immer wieder zurückkam. Danach hielt er 
mehr als 20 Jahre als Privatdozent der Philosophie Vorlesungen in Kiel, 
wurde doch seine akademische Karriere aufgrund seines Engagements 
für die Arbeiterbewegung und seiner Kritik am Wilhelminischen Obrig-
keitsstaat blockiert. Erst im Jahr 1908 erhielt er eine Professur in Kiel 
für ›wirtschaftliche Staatswissenschaften‹, 1913 ein zweites Ordinariat 
für Staatswissenschaft. Im Jahr 1916 lässt er sich emeritieren, um sich 
primär der Forschung widmen zu können.

Tönnies arbeitete Anfang des 20. Jahrhunderts verstärkt an der Sys-
tematisierung der Soziologie, wobei er zwischen der ›reinen‹ (d.h. be-
griffskonstruktiven), der ›angewandten‹ (historischen) und der ›em-
pirischen‹ Soziologie unterschied. Diese Einteilung, die er bis in die 
Einführung in die Soziologie aus dem Jahr 1931 beibehielt, bildete den 
Rahmen seiner Arbeiten. Obwohl Soziologie für ihn – wie er immer 
wieder betonte – eine »theoretische« bzw. eine »philosophische« Wis-
senschaft sei (etwa Tönnies 1926 (1910): 125), setzte er sich auch stark 
für die Institutionalisierung der Soziologie als eigenständiges Fach ein. 
Im Jahr 1909 wurde Tönnies zum Vorstandsmitglied der neu gegrün-
deten Deutschen Gesellschaft für Soziologie gewählt, der ersten dezi-
diert soziologischen Fachvereinigung in Deutschland im Zuge der Eta-
blierungsgeschichte der Soziologie als eigenständige wissenschaftliche 
Disziplin. Er blieb deren Präsident auch nach der zwischenzeitlichen 
Auflösung im Jahr 1920 und der Neugründung 1922, bis er 1933 nach 
diversen Übernahmeversuchen seitens einer Gruppe junger, bisher au-
ßerhalb der DGS stehender Nationalsozialisten aus Jena im Zuge der 
Anpassung der DGS an den NS abgesetzt wurde (vgl. Dörk/Schnitzler/
Wierzock 2019). 

Tönnies war stets auch politisch engagiert: Im Jahr 1896 stellte 
er sich im Hamburger Hafenstreik auf die Seite der Streikenden und 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


51

entging dabei nur knapp einem Disziplinarverfahren des preußischen 
Kultusministeriums. Er setzte sich praktisch für Sozialreformen und 
die freie Entfaltung der Gewerkschaften, für gemeinschaftliche Ziele 
sowie die Weimarer Republik ein (vgl. Bickel 2003: 115). Auch wende-
te er sich von Anfang an gegen den heraufziehenden Nationalsozialis-
mus. Im Jahr 1930 trat er in einem symbolisch-demonstrativen Akt in 
die SPD ein und bezog öffentlich Stellung gegen das nationalsozialisti-
sche Denken. Daraufhin wurde er gemäß dem Gesetz zur Wiederher-
stellung des Berufsbeamtentums im September 1933 aus dem Staats-
dienst entlassen. Seine Pension wurde auf das Existenzminimum gekürzt 
und er hatte kaum noch Möglichkeiten zum Publizieren. Im Jahr 1936 
starb er in Kiel. 

Tönnies veröffentlichte nicht nur theoretische Untersuchungen und 
ideengeschichtliche Studien etwa über Die Entwicklung der sozialen 
Frage (1907), Karl Marx (1921) oder Das Eigentum (1926). Vielmehr 
forschte er – seiner Einteilung der Soziologie folgend – ebenso empirisch 
(vgl. hierzu Bellebaum 2016). Gemeinschaft und Gesellschaft gilt aber 
gemeinhin als sein Hauptwerk. Die Problemlage, die er dort entfaltete, 
beschäftigte ihn sein ganzes Leben lang. Die erste Auflage aus dem Jahr 
1887 – noch mit dem Untertitel Abhandlung des Communismus und des 
Socialismus als empirischer Culturformen versehen – gilt zudem als ei-
nes der ersten genuin soziologischen Werke im Deutschland des 19. Jahr-
hunderts, auch wenn es damals verhältnismäßig wenig Rezeption erfuhr. 
Das änderte sich erst mit der zweiten Auflage aus dem Jahr 1912, von 
Tönnies leicht verändert und erweitert und nun mit Grundbegriffe der 
reinen Soziologie untertitelt.1 Es wurde ein Bestseller sowohl innerhalb 
der sich als Fach konstituierenden Soziologie als auch weit darüber hi-
naus. Tönnies erlangte mithin eine repräsentative Position in der deut-
schen Soziologie der 1920er-Jahre (vgl. Bickel 2003: 121).

Die theoretische Einordnung von Tönnies ist nicht ganz einfach – ihm 
wird vom Rationalismus über den Naturalismus bis hin zur (Sozial-)
Romantik fast jede geistesgeschichtliche Position zugeschrieben (Bickel 
1991: 45). Das resultiert nicht zuletzt aus der Zielsetzung seiner Arbeit, 
wie er sie bereits im Jahr 1879 in einem Brief an seinen Freund Fried-
rich Paulsen formulierte: »Und ich meine auch, wir müssen Romantik 
und Rationalismus zu einer höheren Synthese verbinden […].« (Tönnies, 
Brief vom 30.10.1879, in Tönnies/Paulsen 1961: 61) Beide Denkweisen 
seien in einer wissenschaftlichen Gesamtsicht des menschlichen Zusam-
menlebens aufzuheben. Aus diesem Versuch der Zusammenschau folgt 
das Problem, dass viele verschiedene geistesgeschichtliche Momente bei 

1	  	Vorliegend wird aus dem Neudruck der 8. Auflage aus dem Jahr 1935 zitiert. 
Die Vorworte sowie die einzeln gekennzeichneten späteren Zusätze werden 
mit der Jahreszahl versehen.

FERDINAND TÖNNIES: GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

ihm anzutreffen sind und darüber gestritten wird, ob einzelne Aspekte 
die Überhand gewonnen haben. 

2. Gemeinschaft und Gesellschaft.  
Grundbegriffe der reinen Soziologie

Gemeinschaft und Gesellschaft ist kein rechtssoziologisches Werk im 
eigentlichen Sinne. Es handelt sich um den Versuch einer grundbegriff-
lichen Fundierung der Soziologie auf der Basis dieses Begriffspaars, das 
Tönnies zufolge die Grundformen der Sozialität überhaupt darstellt.2 
Die Begriffe, die in einer solchen theoretisch und abstrakt verfahren-
den ›reinen Soziologie‹ gebildet werden, beruhen nicht unmittelbar 
auf der Erkenntnis von Tatsachen, sondern sind »rein als Konstrukti-
onen« zu verstehen, die grundsätzlich indifferent gegen ihre Anwend-
barkeit auf die Wirklichkeit sind (Tönnies, Brief vom 28.12.1889, in 
Tönnies und Paulsen 1961: 273). Sie sind folglich gedankliche Kons-
truktionen, oder wie Tönnies im Rückblick schreibt: »Die Soziologie 
hat als besondere Wissenschaft ihre besonderen Gegenstände: es sind 
die ›Dinge‹, die aus dem sozialen Leben und nur aus dem sozialen Le-
ben hervorgehen. Sie sind Erzeugnisse menschlichen Denkens und sind 
nur für ein solches Denken vorhanden: nämlich zunächst für die so-
zial Verbundenen selbst, die dem Gemeinsamen, das sie als über sich 
waltend denken, einen Namen geben und es als ein Etwas, letzten En-
des als eine wollens- und handlungsfähige Person, vorstellen.« (Tön-
nies 2012c (1931): 240) 

Wenn diese ›Dinge‹, die gedanklichen Konstruktionen, aus dem sozia-
len Leben hervorgehen, dann geht es bei Tönnies letztlich um die Frage, 
was mit dem, was man denkt, gewollt wird, oder mit Tönnies gespro-
chen: »Was und warum und wie wollen die denkenden Menschen?« 
(ebd.: 241) Denn sobald man mit anderen in eine soziale Beziehung ein-
trete, dann verbinden sich unterschiedliche Willenssphären. ›Gemein-
schaft‹ und ›Gesellschaft‹ sind demensprechend als Willensverbindungen 
zu verstehen, die etwas anderes als eine schlichte Addition des Willens 
zweier Personen seien. Es seien vielmehr Verbindungen, die von beiden 
Seiten gewollt werden müssen und daher »Verhältnisse gegenseitiger Be-
jahung« (3) darstellen.

›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ sind für Tönnies also gedankliche 
Begriffskonstruktionen, über die man die sozialen Beziehungen, die ›ge-
wollt‹ bzw. ›bejaht‹ werden, erkennen kann. Sie dürfen aber nicht mit der 
Realität verwechselt werden, sondern dienen Tönnies als ein Mittel bzw. 

2	  	Die folgende Darstellung basiert auf der Untersuchung der Rolle des Rechts 
in Tönnies’ Soziologie in Schweitzer 2021: 439 ff.

DORIS SCHWEITZER

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53

›Normalbegriffe‹3, an denen die in der Erfahrung gegebenen Sozialfor-
men gemessen werden. Daher treten sie auch in Opposition zueinander. 
Ihre Eigenschaften sind gleichsam gegenläufig, um einen scharfen Unter-
schied markieren zu können: Grob zusammengefasst auf der einen Seite 
gemeinschaftliche Sozialformen, die auf einer organischen Verbunden-
heit durch Nähe, Vertrautheit, Eingebettetheit, das gemeinsam Tradierte 
und Gewollte basieren; auf der anderen Seite gesellschaftliche Sozialfor-
men, die auf einer mechanischen Verbundenheit der einzelnen Individu-
en mit ihren individuellen Willen und Interessen, entsprechender Distanz 
und einer instrumentellen Rationalität im Umgang miteinander beruhen.

›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ stellen also die Grundbegriffe der 
Soziologie Tönnies’ dar, über die er die Eigenheiten des menschlichen Zu-
sammenlebens und -wirkens herausarbeitet. Steht auf der einen Seite also 
die Begriffsarbeit im Vordergrund von Gemeinschaft und Gesellschaft, 
so wird diese Unterscheidung andererseits bei Tönnies entwicklungsge-
schichtlich respektive modernisierungstheoretisch gewendet: Fragt man 
sich, was sich im Übergang zur modernen kapitalistischen Gesellschaft 
gewandelt hat, so erkennt Tönnies hier einen sukzessiven Verfall gemein-
schaftlicher Beziehungen und spricht daher von der Ablösung des »Zeit-
alters der Gemeinschaft« durch das »Zeitalter der Gesellschaft« (251).

Um nun zunächst die Begriffe von Gemeinschaft und Gesellschaft auf 
streng wissenschaftliche Weise konstruieren zu können, rekurriert Tön-
nies in fundamentaler Weise auf das Recht. Das hat mehrere Gründe: 
Erstens sprechen für Tönnies wissenschaftstheoretische Gründe für diese 
Orientierung an der rechtlichen Denkungsart. Denn er erkennt im Ratio-
nalismus das »Prinzip des wissenschaftlichen Denkens überhaupt« (Tön-
nies 2012d (1932): 263). Ihm zufolge gilt: »Wissenschaft und mithin alle 
Philosophie als Wissenschaft ist rationalistisch.« ((1887): XX, Hervorh. 
i. O.) Die zunehmende Rationalisierung aller Bereiche des sozialen Le-
bens finde seine Entsprechung im Rationalismus der Wissenschaft, d.h. 
auf dem ihm »eigentümlichsten Gebiet« (ebd.). Diese geschichtlich sich 
entwickelnde rationalistische Tendenz erkennt Tönnies nun insbesondere 
im Naturrecht verwirklicht: Ihm zufolge ist das rationalistische Natur-
recht – und hier paradigmatisch dasjenige Hobbes (vgl. Tönnies 2012d 
(1932): 263) – der Prototyp des wissenschaftlichen Denkens. Daher fühlt 
er sich aufgrund seines strengen Wissenschaftsverständnisses dem Na-
turrecht verpflichtet.

Angesichts dessen ist für die Hinwendung zum Recht zweitens ins-
besondere eine geistesgeschichtliche Problemlage entscheidend, auf die 

3	  	Die notwendige gedankliche Abstraktion bezeichnet Tönnies später als eine 
Konstruktion von »Normalbegriffen […], deren Gegenstände mit einer 
leichten Abänderung des Max Weberschen Terminus ich ideelle Typen nen-
ne« (Tönnies 2012d (1932): 271, Hervorh. i. O.).

FERDINAND TÖNNIES: GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

Tönnies mit Gemeinschaft und Gesellschaft antwortet: Es ist dies »[d]er 
Gegensatz der historischen gegen die rationalistische Auffassung«, der 
– wie er in der Vorrede aus dem Jahr 1887 schreibt – im »Laufe dieses 
Jahrhunderts in alle Gebiete der Social- oder Cultur-Wissenschaften ein-
gedrungen« sei ((1887): XV). Diese Konstellation bildet die Grundlage 
seiner Begriffsarbeit, wie Tönnies an anderer Stelle nochmals betonte: 
»Der Ursprung meiner soziologischen Begriffe liegt in dem für Deutsch-
land bedeutenden Gegensatz der historischen gegen die rationalistische 
Denkungsart und Schule, welcher Gegensatz der vorherrschenden Auf-
fassung nach mit der Überwindung des rationalistischen durch das his-
torische Denken gelöst worden ist.« (Tönnies 2012b (posthum): 257)

Dieser Gegensatz zwischen Historismus und Rationalismus trat nun 
nach Tönnies »am Auffallendsten in der Rechtsphilosophie zutage« 
(ebd.). Er meint damit im Spezifischen die Konfrontation zwischen Na-
turrecht und Historischer Rechtsschule im sogenannten Kodifikations-
streit Anfang des 19. Jahrhunderts (vgl. hierzu Schweitzer 2023): Um die 
Jahrhundertwende hatten sich v.a. naturrechtliche Stimmen gemehrt, die 
angesichts eines starken Rechtspluralismus auf den deutschen Gebieten 
für eine einheitliche Kodifikation des Zivilrechts auf Basis natur- respek-
tive vernunftrechtlicher Überlegungen plädierten. Genau dagegen wen-
dete sich die Historische Rechtsschule letztlich erfolg- und folgenreich. 
Ansatzpunkt war dabei die Rechtsquellenlehre: In der Historischen 
Rechtsschule erscheint das Recht nicht als eine rationale Konstrukti-
on, sondern als historisch erwachsen aus Sitte, Brauch und Gewohnheit. 
Diese Gewohnheitsrechtslehre basiert auf der Idee der organischen Ver-
bundenheit des Rechts mit dem Volksgeist: Recht wird nicht – wie im 
Naturrecht – als rationaler Willensakt konzeptioniert, es ist kein Pro-
dukt einer nach Vernunftmaßstäben agierenden Gesetzgebung, sondern 
der Kollektivsphäre in ihrer Einheit, dem Volksgeist. Daher sei eine ge-
willkürte Gesetzgebung wie ein einheitliches Zivilrecht für die deutschen 
Gebiete nicht zulässig. 

Beide Seiten im Kodifikationsstreit – d.h. sowohl Naturrecht als 
auch Historische Schule – beinhalten nach Tönnies aber nicht nur eine 
Rechtstheorie, sondern ebenso eine Sozialtheorie. Das rationale Natur-
recht gehe dabei von der natürlichen Freiheit und Gleichheit der Men-
schen als Tatsachen der Vernunft aus. Damit drücke es in paradigma-
tischer Weise die moderne Weltsicht aus. Es sei der erste Entwurf der 
wissenschaftlichen Durchdringung der gegenwärtigen sozialen Wirk-
lichkeit (vgl. Bickel 1991: 265): »Die Lehre (des Naturrechts, D.S.) ist 
daher Correlat eines gesellschaftlichen Zustandes, worin die persön-
liche Freiheit normale Erscheinung, und das Privateigentum ausgebil-
det ist; daher der entwickelten Arbeitsteilung und des regulären Ver-
kehrs mit Tauschwerten, – der Geld- und Kapitalwirtschaft.« (Tönnies 
1911: 398) 

DORIS SCHWEITZER

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55

Das Erstarken der Historischen Rechtsschule, die in der Rechtswissen-
schaft zur ›herrschenden Lehre‹ wurde, führte im Ergebnis nach Tönnies 
dazu, »das Naturrecht, wie es in den letzten zwei Jahrhunderten ausge-
bildet war, gänzlich preiszugeben, hingegen das Gewohnheitsrecht als 
normales Gebilde des Volksgeistes höher zu schätzen als alles, was im 
Gebiet des Rechtes aus der Vernunft abgeleitet werden kann oder sogar 
nachweislich aus der Vernunft eines Gesetzgebers hervorgegangen ist« 
(Tönnies 2012b (posthum): 257, Hervorh. i. O.). 

Die Verdrängung des Naturrechtsdenkens ist letztlich nicht nur aus 
wissenschaftstheoretischer, sondern ebenso aus sozialtheoretischer Sicht 
problematisch. Dabei handelt es sich nach Tönnies bei Naturrecht und 
Historischer Rechtsschule um die Differenz zwischen einer »organi-
schen« und einer »mechanischen Auffassung« des sozialen Lebens. Und 
genau in dieser Differenz fundiert er seine Grundbegriffe: Die Gemein-
schaft wird als »reales und organisches Leben«, als »lebendiger Orga-
nismus« begriffen, die Gesellschaft dagegen als »ideelle und mechani-
sche Bildung«, d.h. als ein »mechanisches Aggregat und Artefakt« (3 f.). 

Schließlich führt Tönnies drittens auch explizit gegenstandsbezogene 
Gründe für die Auseinandersetzung mit dem Recht an: Für eine Sozio-
logie, die auf intersubjektiven Beziehungen – nach Tönnies: »sozialen 
Verhältnissen« – aufbaut, erscheint in sachlicher Hinsicht das Rechts-
verhältnis als zentraler Gegenstand. Denn, so Tönnies an anderer Stelle, 
»[e]s bedarf nur geringer Überlegung, um zu gewahren, daß sich die so-
zialen Verhältnisse in weitem Umfang mit rechtlichen Verhältnissen de-
cken« (Tönnies 2012a (1907): 116). Auch wenn er betont, dass der Be-
griff des sozialen Verhältnisses weiter sei, konstruiert er ihn nach dem 
Modell eines gegenseitig verpflichtenden Rechtsverhältnisses, das in 
übereinstimmenden Willensbeziehungen fundiert ist: »Im Wesen jedes 
sozialen Verhältnisses liegt es, daß wenigstens von einer Seite, in einem 
vollkommenen, d.h. gegenseitigen Verhältnis aber von beiden – um von 
dem einfachen Fall eines Verhältnisses zweier Personen auszugehen,– 
der Anspruch auf ein gewisses Verhalten der anderen Person und die Er-
wartung eines solchen gehegt wird, und zwar eines Verhaltens, das aus 
dem freien Willen hervorgeht und dem Wunsch und Willen des Erwar-
tenden gemäß ist: es wird also durch einen gemeinsamen, einen überin-
dividuellen – sozialen – Willen gesetzt und geboten.« (Tönnies 2012e: 
203, Hervorh. i. O.) 

Dieser ›soziale Wille‹, von dem Tönnies spricht, verweist auf dasjeni-
ge, was dem rechtlichen Verhältnis vorausgesetzt ist, d.h. die Rechtsord-
nung und daher das objektive Recht. Letztlich sei die soziale Ordnung 
im objektiven Recht erkennbar. Denn die Rechtsordnung bilden diejeni-
gen Ordnungsnormen, die für das Zusammenleben als unabdingbar an-
gesehen werden und denen daher auf empirischer Ebene der Status des 
Rechts zugesprochen wird. Oder wie es an anderer Stelle heißt, »deren 

FERDINAND TÖNNIES: GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

Ordnung für ein friedliches Zusammenleben als wesentlich und notwen-
dig angesehen wird« (Tönnies 1925 (1905–1911): 181). Diese Koppe-
lung von Recht und Ordnung führt in Gemeinschaft und Gesellschaft 
zu der Formel: »Ordnung ist natürliches Recht, Recht schlechthin = po-
sitives Recht.« (207) Recht beinhalte (neben der Moral) die Regeln der 
sozialen Ordnung. Und objektives Recht erweise sich als System von so-
zialen Normen, wobei soziale Normen allgemeinverbindliche Normen 
des Handelns oder sonstigen Verhaltens darstellen.

Diese Bezugnahme auf die Rechtsphilosophie sowie ihre rechtswis-
senschaftliche Konfliktsituation im Kodifikationsstreit Anfang des 19. 
Jahrhunderts, aber auch auf das Rechtsverhältnis als Grundmodell des 
sozialen Verhältnisses, wirkt sich auf die Theoriearchitektur in Gemein-
schaft und Gesellschaft aus: Erfolgt im »Ersten Buch« die allgemeine 
Bestimmung der Hauptbegriffe entlang der beiden Denkungsarten Na-
turrecht und Historische Rechtsschule, werden im »Zweiten Buch« ent-
sprechend der sachlichen Fundierung der sozialen Verhältnisse in den 
Rechtsverhältnissen die beiden jeweils konstitutiven Willensformen ex-
pliziert. Denn Tönnies konstruiert – wie bereits erwähnt – das soziale 
Verhältnis nach dem Modell eines gegenseitig verpflichtenden Rechts-
verhältnisses, mithin durch eine Willensübereinkunft. Für gesellschaftli-
che Verhältnisse rückt dabei der Vertrag in den Vordergrund, ist er doch 
nach Tönnies »das typische Rechtsgeschäft« und darin »zugleich cha-
rakteristisch für alle rationalen Rechtsverhältnisse«, die ihrerseits »die 
beglaubigten Ausdrücke aller rationalen Sozialverhältnisse« sind (GuG 
(1912): XXXIII). Der Kontrakt ist ein gegenseitiges Rechtsgeschäft, der 
durch zwei übereinstimmende, in Bezug aufeinander abgegebene ›gewill-
kürte‹ Willenserklärungen zustande kommt. Es handele sich um Willens-
verbindungen, die auf dem »Kürwillen« beruhen. Die allein unter Ver-
nunftgesichtspunkten getroffenen Übereinkünfte – bis hin zur staatlichen 
Ebene in Form von gewillkürter Gesetzgebung – führten dabei zu einer 
mechanischen, künstlichen und äußerlichen Verbindung der voneinander 
unabhängigen Individuen, die ihren Ausdruck im Vertragsrecht findet. 

Allerdings lassen sich nach Tönnies nicht alle rechtlichen Verbindun-
gen und Verhältnisse auf die Formel des Vertrages reduzieren. Es gebe 
vielmehr auch Willensbeziehungen, die nicht wie im Vertrag zwei Wil-
lenssphären gegeneinander abgeglichen, sondern von einer »Einheit 
menschlicher Willen als einem ursprünglichen oder natürlichen Zustan-
de« (7, Hervorh. i. O.) ausgehen. Bejaht werde hier das Überlieferte, die 
Tradition, und damit das bereits bestehende Verhältnis zwischen den 
Menschen – der Prototyp hierfür ist die Familie. Tönnies nennt diese 
Willensbeziehung, die sich auf das Wesen der gewollten Sozialverhält-
nisse als organische Einheit richtet, »Wesenwillen«. Auch hier entstehen 
aus der Übereinstimmung der Willen Rechte und Pflichten der Individu-
en (mit Blick auf das Gemeinschaftsverhältnis), so dass hieraus ebenso 

DORIS SCHWEITZER

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57

ein – wie Tönnies an anderer Stelle hervorhebt – reines Rechtsverhältnis 
hervorgeht (vgl. Tönnies 1925 (1905–1911): 192 f., Hervorh. i. O.). Die-
se finden ihren Ausdruck im Familienrecht, das für Tönnies eine Rechts-
materie darstellt, die auf Gewohnheitsrecht beruht. 

Der Differenz der Rechtsverhältnisse entspricht die Differenz der 
Grundbegriffe der Soziologie, die an jeweils unterschiedliche Rechtsma-
terien und Rechtsentstehungsweisen gekoppelt sind: mechanische Ge-
sellschaft – Vertragsrecht – gewillkürte Gesetzgebung versus organische 
Gemeinschaft – Familienrecht – tradiertes Gewohnheitsrecht (Schweit-
zer 2021: 475). Die aus der Analyse der Rechtsverhältnisse gewonne-
ne grundbegriffliche Unterscheidung dient schließlich zur Analyse, zur 
Klassifikation und zum Verständnis der sozialen Verhältnisse schlecht-
hin. Kürwille und Wesenwille bilden letztlich das Unterscheidungskri-
terium für die Bestimmung der Sozialformen, oder wie Tönnies später 
schreibt: »Ich nenne nun alle Arten Verbundenheit, in denen der Wesen-
wille überwiegt, Gemeinschaft, dagegen alle, die durch den Kürwillen ge-
staltet werden oder wesentlich durch ihn bedingt sind, Gesellschaft, so 
daß diese beiden Begriffe die Modalitäten der Verbundenheit ihrem We-
sen und ihren Tendenzen nach bedeuten.« (Tönnies 2012c: 244) 

Angesichts der Konfrontation von Historismus und Rationalismus ist – 
wie oben bereits erwähnt – das eigentliche Erkenntnisziel von Tönnies auf 
Synthese gerichtet. Da Tönnies nun seine Grundbegriffe an die Rechts-
philosophie zurückbindet, erscheint konsequenterweise die Arbeit am Be-
griff des Rechts als der eigentliche Ort der angestrebten Synthese. Diese 
besteht im »Dritten Buch« von Gemeinschaft und Gesellschaft in der Be-
stimmung der »soziologische[n] Gründe des Naturrechts« (147 ff.), die 
die Soziologie in die begriffliche Konstruktion eines gemeinschaftlichen 
Naturrechts münden lässt (vgl. hierzu Schweitzer 2021: 470 ff.). Wäh-
rend das rationale Naturrecht die Rechte und Freiheiten des Einzelnen 
betone, stelle die Gewohnheitsrechtslehre auf die Pflichten des Einzelnen 
gegenüber dem Ganzen ab. Das gemeinschaftliche Naturrecht versucht 
in der Synthese Rechte und Pflichten wieder zu verbinden. Oder wie Tön-
nies später schreibt: »[M]it dem Recht wäre die Pflicht unmittelbar gege-
ben: mit dem herrschaftlichen Rechte die rechtliche Pflicht, es zum Woh-
le des Beherrschten zu gebrauchen; mit der Pflicht des Gehorsams der 
rechtliche Anspruch auf Schutz und Hilfe.« (Tönnies 1931: 219) Als ge-
meinschaftliches Recht ist diese neue Form des Naturrechtsdenkens der 
Gewachsenheit des Rechts respektive der sozialen Ordnung verpflichtet, 
als Naturrecht behält es aber die Freiheit und Gleichheit der Individuen 
im Auge und hat eine der Zukunft zugewandte Dimension. Im gemein-
schaftlichen Naturrecht werden bei Tönnies also diese beiden Dimensi-
onen zusammengeführt (kritisch hierzu Kamenka/Erh-Soon Tay 1990). 

Im Ergebnis antwortet das gemeinschaftliche Naturrecht auf die Pa-
thologien einer je vereinseitigenden Denkungsart, die die jeweils andere 

FERDINAND TÖNNIES: GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

ausschließt – entweder der Denkungsart der restaurativen Romantik, 
oder aber der des Rationalismus. Dabei strebt Tönnies einerseits die Kor-
rektur der Mystik und des Irrationalismus der Historischen Rechtsschu-
le mit den Mitteln der Aufklärung, d.h. der rationalen Wissenschaft an. 
Andererseits geht es ihm um die Integration der romantischen respekti-
ve historischen Denkweise in die wissenschaftliche Auffassung der So-
zialwelt, d.h. um die Ausweitung der Zuständigkeit der Vernunft in ih-
rem umfassendsten Sinne auch auf diejenigen Bereiche, die an sich nicht 
rational strukturiert sind. In diesem Sinne fungiert der Entwurf des ›ge-
meinschaftlichen Naturrechts‹ – wie Cornelius Bickel schreibt – als »kri-
tische Instanz« (Bickel 1991: 149) im Sinne einer Korrektur der Patho-
logien des abendländischen Rationalisierungsprozesses. Letztlich erweist 
sich Tönnies Werk Gemeinschaft und Gesellschaft dann selbst als eine 
Art Rechtsphilosophie.

Die begriffliche Fundierung der Soziologie in den Rechtswissenschaf-
ten mündet bei Tönnies also konsequenterweise in einem rechtstheore-
tischen Entwurf, setzt doch die Synthese an der Überwindung der Kon-
frontation zwischen Naturrecht und Historischer Rechtsschule an. Und 
das gemeinschaftliche Naturrecht als Produkt genuin soziologischer Be-
griffskonstruktion stellt diese Synthese dar. So folgt die Theoriearchi-
tektur und die begriffspolitische Intervention in Gemeinschaft und Ge-
sellschaft der Entwicklung des Rechts, und zwar ausgehend von der 
Konfrontationslage zwischen Historischer Rechtsschule und Naturrecht 
Anfang des 19. Jahrhunderts. 

3. Rezeptionsgeschichte, Wirkung, Diskussion 

Obwohl Tönnies im viel stärkeren Maße als Max Weber oder Émile 
Durkheim explizit auf die rechtliche Denkungsart rekurriert, um sei-
ne Soziologie zu entwerfen, erfuhr er in der Rechtssoziologie keine nen-
nenswerte Rezeption. Dass ist für die juristisch orientiert Rechtssozio-
logie insofern erwähnenswert, da Tönnies die Auseinandersetzung mit 
der Rechtswissenschaft seiner Zeit durchaus suchte. So beteiligte Tön-
nies sich aktiv an der Debatte um die privatrechtliche Methodenreform-
bewegung Anfang des 20. Jahrhunderts, in der zentral um das Verhält-
nis von Rechtswissenschaft und Soziologie gerungen wurde. In dieser 
Debatte wurde ebenfalls der Nexus zwischen Naturrecht und Soziologie 
diskutiert. So brachten verschiedene Autoren der Methodenreformbewe-
gung in ihrer Kritik der herrschenden Rechtswissenschaft ebenfalls ein 
›natürliches Recht‹ (Erich Jung) bzw. ein ›Naturrecht in veränderter Ge-
stalt‹ (Hermann Kantorowicz) in Anschlag, wofür die Hinwendung zur 
Soziologie propagiert wurde. Tönnies war in dieser Diskussion an promi-
nenter Stelle durchaus präsent (vgl. Schweitzer 2021: 318, 439 m.w.N.), 

DORIS SCHWEITZER

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

und es ist daher davon auszugehen, dass seine Arbeiten und Positionen 
im Methodenstreit nicht unbekannt waren. Trotz dieser Umstände er-
folgte in der sich formierenden Rechtssoziologie von juristischer Seite 
keine Rezeption Tönnies’.4

Von soziologischer Seite wurde zwar vielfach betont, dass für Tönnies 
die Auseinandersetzung mit dem Recht, mit einzelnen Rechtsinstituten 
wie Eigentum und Vertrag bzw. mit den theoretischen Überlegungen der 
Rechtswissenschaft respektive der Rechtsphilosophie für den Entwurf 
der Soziologie als eigenständige Disziplin eine bedeutende Rolle spielte. 
Das führte aber nicht dazu, dass Tönnies in der Rezeption der Rechts-
soziologie zugerechnet wurde. In den Einführungs- bzw. Überblicksbü-
chern zur Rechtssoziologie erscheint er nicht. Das mag darin begründet 
liegen, dass die Verankerung des Tönnies’schen Ansatzes in den rechtli-
chen Positionsstreitigkeiten Anfang des 19. Jahrhunderts schon zu seinen 
Lebzeiten zumeist nicht erkannt wurde. Hierin liegen auch – wie Tön-
nies selbst anmerkte – die Verständnisprobleme seines Werkes begrün-
det, wenn er schreibt: »Aber es gibt einigen Grund zu der Annahme, daß 
nur Wenige unter denen, die es des Lesens gewürdigt haben, wirklich mit 
dem Zustand und der Vergangenheit rechts- und sozialphilosophischer 
Lehren hinlänglich vertraut waren, um hier ein Kontrastierendes und 
Neues zu bemerken.« (Tönnies 2012f (1899): 104)

Dass Tönnies keinen Eingang in die Rechtssoziologie nahm, liegt aber 
auch an der generellen Rezeptionslage seiner Arbeiten in der Soziologie 
begründet. Gemeinhin wird Tönnies’ Wirkung darin gesehen, dass er mit 
der Doppelung von Gemeinschaft und Gesellschaft eine zentrale sozio-
logische Problemlage auf den Begriff brachte: die Frage, was die moder-
ne kapitalistische Sozialform auszeichnet. Diese Wirkung entfaltete sich 
aber gleichsam subkutan: Bei fast allen Autor:innen in der Zeit der Ins-
titutionalisierung der Soziologie nimmt die Gegenüberstellung von Ge-
meinschaft und Gesellschaft respektive Vergemeinschaftung und Verge-
sellschaftung einen zentralen Stellenwert ein, ohne dass damit unbedingt 
auf Tönnies Bezug genommen wurde. So war Tönnies’ Wirkung nach 
Hans Freyer – wie er im Jahr im Jahr 1930 feststellt – »so allgemein, 
daß sie anonym und beinahe unterirdisch vor sich geht« (Freyer 1930: 
185). Nach 1933 war die explizite Bezugnahme auf Tönnies im Übrigen 
auch nicht mehr opportun.

Die deutsche Nachkriegssoziologie bezog sich allenfalls rudimentär 
auf Tönnies. Zudem war eine Rezeption durch den exzessiven Rekurs 
des Nationalsozialismus auf das Gemeinschaftsdenken auch vorbelas-
tet. Der Erfolg von Gemeinschaft und Gesellschaft in den 1920er Jahren 
beruhte jedenfalls nicht unerheblich auf der begeisterten Aufnahme des 

4	  	Die Gründe hierfür liegen in einer zu den Diskussionen quer liegenden Pro-
blematisierung bei Tönnies, vgl. hierzu ausführlich Schweitzer 2023.

FERDINAND TÖNNIES: GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60

Gemeinschaftsgedankens durch die Jugendbewegung.5 Dieser Gemein-
schaftsbegriff, nun umgedeutet zur Volksgemeinschaft, wurde zur zen
tralen Denkfigur des Nationalsozialismus. Bis heute ist dabei strittig, ob 
Tönnies zu den Wegbereiter:innen des NS-Denkens zu zählen ist, auch 
wenn er sich explizit hiervon abgrenzte (statt vieler vgl. Käsler 1991; 
Breuer 2002). Während die eine Seite betont, dass diese Rezeptionsli-
nie auf einer Missinterpretation von Tönnies beruhte, hält ihr die ande-
re Seite entgegen, dass in Gemeinschaft und Gesellschaft durchaus eine 
normative Bevorzugung der organizistischen Gemeinschaft zu erken-
nen sei, der gegenüber Gesellschaft ein Verfallsphänomen darstelle (vgl. 
etwa Freyer 1936). Auch Tönnies selbst erkannte durchaus die Möglich-
keit seiner solchen Interpretation, wenn er im April 1934 in einem Brief 
an seinen Sohn Gerrit selbstkritisch schrieb: »Einige sagen […], es sei 
der Erfolg meiner Theorie von Gemeinschaft und Gesellschaft, der in 
der NS-Ideologie vorliege, und es ist dafür einiger Grund vorhanden.«6 
Erst in den 1980er Jahren nahm die Rezeption insbesondere mit der Zu-
nahme der Aktivitäten der bereits im Jahr 1956 geründeten Kieler Fer-
dinand-Tönnies-Gesellschaft wieder an Fahrt auf. Allerdings liegt hier-
bei der Fokus eher auf historischen Untersuchungen, d.h. es wird eher 
über Tönnies geforscht, als dass mit dem von ihm entwickelten Metho-
den- und Theorieverständnis Fragen der Gegenwart bearbeitet werden. 

Diese Rezeptionslage sowohl in der Rechtswissenschaft als auch in der 
Soziologie, mag erklären, warum Tönnies keinen Eingang in die Rechts-
soziologie genommen hat. Zudem gilt: Die Zeit der großen entwicklungs-
geschichtlichen Erzählungen in der Soziologie ist sicherlich vorbei – zumal 
in der Variante des Übergangs von der Vormoderne zur Moderne, wie sie 
bei Tönnies über die Unterscheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft 
entfaltet wurde. Zudem erwies sich schon Anfang des 20. Jahrhunderts 
der Rekurs auf den Kodifikationsstreit als ›veraltet‹, war doch angesichts 
des Inkrafttretens des BGBs im Jahr 1900 als Kodifikation des Zivilrechts 
die zugrundeliegende Konfrontationslage überholt (vgl. Schweitzer 2023). 
Nichtsdestoweniger kann sich ein Blick auf Tönnies m.E. für die Rechts-
soziologie als instruktiv erweisen: Erstens lassen sich mit ihm Rechtsver-
hältnisse auf ihre soziale Bindungswirkung hin befragen. Zweitens lie-
ßen sich darüber u.U. Transformationen in den gegenwärtigen sozialen 
Verhältnissen identifizieren. Und schließlich fordert Tönnies dazu heraus, 
die theoretischen Überlegungen der Rechtswissenschaft respektive der 

5	  	Bereits im Jahr 1924 verteidigte Helmuth Plessner mit seiner Schrift Gren-
zen der Gemeinschaft den Gesellschaftsbegriff gegen den sich ausbreiten-
den Gemeinschaftsgedanken in der Weimarer Zeit (vgl. zu dieser Problema-
tik auch Gertenbach 2014). 

6	  	Dass es durchaus auch eine linke Rezeption gab, zeigt Sebastian Klauke 
jüngst in einem Beitrag (2023).

DORIS SCHWEITZER

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


61

Rechtsphilosophie in der Soziologie nicht zu ignorieren, sondern sie da-
hingehend zu befragen, ob hier grundlegende Vorstellung über Sozialfor-
men respektive Gesellschaftlichkeit verhandelt werden. Das ist auch heu-
te noch von Relevanz, hat doch das Recht nicht an Bedeutung verloren. 

Literatur

Bellebaum, Alfred (2016): Das soziologische System von Ferdinand Tönnies 
unter besonderer Berücksichtigung seiner soziographischen Untersuchun-
gen, München/Wien: Profil Verlag.

Bickel, Cornelius (1991): Ferdinand Tönnies. Soziologie als skeptische Auf-
klärung zwischen Historismus und Rationalismus, Opladen: Westdeut-
scher Verlag. 

Bickel, Cornelius (2003): »Ferdinand Tönnies (1855–1936)«, in: Kaesler, 
Dirk (Hg.), Klassiker der Soziologie. Bd. 1: Von Auguste Comte bis Al
fred Schütz, 4. Aufl., München: Beck, 132–146.

Breuer, Stefan (2002): »›Gemeinschaft‹ in der ›deutschen Soziologie‹ (1933–
1945)«, in: Zeitschrift für Soziologie 31 (5), 354–372. 

Dörk, Uwe/Schnitzler, Sonja/Wierzock, Alexander (2019): »Die Gründung 
der Deutschen Gesellschaft für Soziologie vor 110 Jahren«, in: Soziolo-
gie 48 (3), 309–316.

Freyer, Hans (1930): Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft. Logische 
Grundlegung des Systems der Soziologie, Leipzig u.a: Teubner.

Freyer, Hans (1936): »Ferdinand Tönnies und seine Stellung in der deutschen 
Soziologie«, in: Weltwirtschaftliches Archiv 44, 1–9.

Gertenbach, Lars (2014): »Gemeinschaft versus Gesellschaft. In welchen 
Formen instituiert sich das Soziale?«, in: Lamla, Jörn/Laux, Henning/
Rosa, Hartmut/Strecker, David (Hg.), Handbuch der Soziologie, Mün-
chen/Konstanz: UVK – Universitätsverlag Konstanz, 129–143.

Kamenka, Eugene/Erh-Soon Tay, Alice (1990): »›Gemeinschaft‹, ›Gesell-
schaft‹ and the Nature of Law«, in: Schlüter, Carsten/Clausen, Lars (Hg.), 
Renaissance der Gemeinschaft? Stabile Theorie und neue Theoreme, Ber-
lin: Duncker & Humblot, 131–152.

Käsler, Dirk (1991): »Erfolg eines Mißverständnisses? Zur Wirkungsge-
schichte von ›Gemeinschaft und Gesellschaft‹ in der frühen deutschen 
Soziologie«, in: Clausen, Lars/Schlüter, Carsten (Hg.), Hundert Jahre »Ge-
meinschaft und Gesellschaft«. Ferdinand Tönnies in der internationalen 
Diskussion, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 517–526.

Klauke, Sebastian (2023): »Zur linken Rezeptionsgeschichte von Gemein-
schaft und Gesellschaft«, in: Bickel, Cornelius/Klauke, Sebastian (Hg.), 
Ferdinand Tönnies und die Soziologie- und Geistesgeschichte. Wiesba-
den: Springer VS, 69–102.

Schweitzer, Doris (2021): Juridische Soziologien. Recht und Gesellschaft von 
1814 bis in die 1920er Jahre, Baden-Baden: Nomos.

FERDINAND TÖNNIES: GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62

Schweitzer, Doris (2023): »Tönnies und die Rechtswissenschaft seiner Zeit«, 
in: Bickel, Cornelius/Klauke, Sebastian (Hg.), Ferdinand Tönnies und die 
Soziologie- und Geistesgeschichte, Wiesbaden: Springer VS, 237–257.

Tönnies, Ferdinand (1979 (1887/1935)): Gemeinschaft und Gesellschaft. 
Grundbegriffe der reinen Soziologie, 8. Aufl., Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft.

Tönnies, Ferdinand (1911): »Hobbes’ Naturrecht«, in: Archiv für Rechts- 
und Wirtschaftsphilosophie 4 (3), 395–410.

Tönnies, Ferdinand (1925 (1905–1911)): »Die Anwendung der Deszendenz-
theorie auf Probleme der sozialen Entwicklung, Teil 1–6«, in: Ders. (Hg.), 
Soziologische Studien und Kritiken, Bd. 1, Jena: Fischer, 133–329.

Tönnies, Ferdinand (1926 (1910)): »Wege und Ziele der Soziologie. Ver-
handlungen des Ersten Deutschen Soziologentages (Eröffnungsrede)«, in: 
Ders. (Hg.), Soziologische Studien und Kritiken, Bd. 2, Jena: Fischer, 125–
143.

Tönnies, Ferdinand (1931): Einführung in die Soziologie. Stuttgart: Enke. 
Tönnies, Ferdinand (2012a (1907)): »Das Wesen der Soziologie«, in: Ders. 

(Hg.), Soziologische Schriften. Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft. 
Herausgegeben von Klaus Lichtblau, Wiesbaden: Springer VS, 111–129.

Tönnies, Ferdinand (2012b (posthum)): »Die Entstehung meiner Begriffe 
›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹«, in: Ders. (Hg.), Soziologische Schrif-
ten. Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft. Herausgegeben von Klaus 
Lichtblau, Wiesbaden: Springer VS, 257–262.

Tönnies, Ferdinand (2012c (1931)): »Gemeinschaft und Gesellschaft«, in: 
Ders. (Hg.), Soziologische Schriften. Studien zu Gemeinschaft und Ge-
sellschaft. Herausgegeben von Klaus Lichtblau, Wiesbaden: Springer VS, 
231–255.

Tönnies, Ferdinand (2012d): »Mein Verhältnis zur Soziologie (1932)«, in: 
Ders. (Hg.), Soziologische Schriften. Studien zu Gemeinschaft und Ge-
sellschaft. Herausgegeben von Klaus Lichtblau, Wiesbaden: Springer VS, 
263–280.

Tönnies, Ferdinand (2012e (1892)): »Status und contractus. Eine sozial-
politische Betrachtung«, in: Ders. (Hg.), Soziologische Schriften. Studien 
zu Gemeinschaft und Gesellschaft, herausgegeben von Klaus Lichtblau, 
Wiesbaden: Springer VS, 71–78.

Tönnies, Ferdinand (2012f): »Zur Einleitung in die Soziologie (1899)«, in: 
Ders. (Hg.), Soziologische Schriften. Studien zu Gemeinschaft und Ge-
sellschaft, herausgegeben von Klaus Lichtblau, Wiesbaden: Springer VS, 
101–110.

Tönnies, Ferdinand/Paulsen, Friedrich (1961): Briefwechsel 1876–1908, he-
rausgegeben von Olaf Klose, Eduard Georg Jacoby und Irma Fischer, 
Kiel: Hirt.

DORIS SCHWEITZER

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50 - am 19.01.2026, 03:21:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948049-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

