mit einer Neigung zu Aggression und Krieg identifizierten. Tatséchlich identifizie-
ren die Augustinianer nicht wie der Realismus von Spykman oder Carr die mensch-
liche Natur mit Machtstreben, sondern suchen nach einer Begrenzung des Macht-
strebens. Sie sind aber darin Augustinianer, daf sie die Entscheidung fiir die richtige
Seite betonen, dal} sie die Ambivalenz des Staates betonen, daf} sie die Rolle von
Liebe, Gerechtigkeit, Demut fiir die internationalen Beziehungen sehen. Einflufl
konnte dieses Programm nur in der Nachkriegssituation haben. In Amerika ist es
durch die szientistische Erforschung der Macht im Gefolge von Kenneth Waltz
ersetzt worden, in GroBbritannien hat Hedley Bull die augustinianischen Themen
ohne das theologische Vokabular weitergegeben.

Das Arbeitspapier ist eine sehr geschickte Kiirzung der Dissertation.

Loriaux, Michael

The Realists and Saint Augustine : Scepticism, Psychology, and Moral Action
in International Relations Thought, in: International Studies Quarterly 36
(1992) 401-420

Die Realisten, die Augustinus zu einem ihrer Griinderviter erhoben haben (er be-
handelt Niebuhr, Carr, Wolfers, Morgenthau und Wight), teilen in der Tat mit Au-
gustinus den Zweifel an menschlicher Vernunft, den Zweifel, dall politische Ord-
nung gerecht sein kann und (zumindest in der spiteren Version bei Waltz) den
Zweifel, dal Regierungsformen in internationalen Beziehungen einen Unterschied
machen. Aber Augustinus ist ein sehr viel radikalerer Realist als die modernen Rea-
listen, die mit Méchtegleichgewicht, Nationalinteresse usw. doch auf diverse ratio-
nale Mittel bauen. Bei Augustinus gibt es gegen die Anarchie der internationalen
Beziehungen nicht rationale, sondern nur moralische Handlungen. Ohne Gottes
Hilfe ist der Menschheit nicht zu helfen; der blo3e Menschenfrieden bleibt ein E-
lend. Ein Augustinianer wird starker als der Realist verschiedene Staaten nach der
Qualitét ihres inneren Frieden befragen, er wird eher zu Interventionen in die inne-
ren Angelegenheiten anderer Staaten bereit sein, aber er wird auch stérker fragen, ob
ausgerechnet die eigene Regierung ein Recht erworben hat, iiber andere Regierun-
gen ein Urteil zu féllen.

4.2.3 Erganzungen zu romischen Staatsideologien

4.2.3.1 Nasicas Widerspruch gegen die Zerstorung Kathargos

Nasicas Widerspruch gegen die Zerstdrung Kathargos oder ,,Sallusts Theorem* ist
eine Staatsmaxime, die besagt, daB3 es gut ist, sich einen dulleren Feind zu erhalten,
damit der eigene Staat nicht sorglos wird und/oder in innere Kampfe fallt. Als rein
militdrische Maxime ist diese Maxime seit Xenophon, Platon, Aristoteles bekannt.

In Rom wird daraus eine Deutung der Biirgerkriege der spdten Republik nach der
Zerstorung Kathargos. Diese Warnung wird auf P. Cornelius Scipio Nasica Corcu-

192

https://dol.org/10.5771/9783845222097-192 - am 22.01.2026, 03:43:34, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lum, Konsul 162 und 155, zuriickgefiihrt, der Catos Antrag auf Zerstorung der Stadt
Kathargo bekampfte.

Zur Frage der Historizitit dieser Warnung und zur Verbreitung im Altertum verglei-
che:

Martin Gelzer, Nasicas Widerspruch gegen die Zerstorung Kathargos, in: Philologus
86 (1930/31) 261-299, Neudruck in: Martin Gelzer, Kleine Schriften II (Wiesbaden
1963) S. 39-72

Neal Wood, Sallust’s Theorem : a Comment on ,Fear’ in Western Political Thought,
in: History of Political Thought 16 (1995) S. 174-189 hat die Maxime nach Sallust
benannt, weil der romische Historiker mehrfach den Anfang der R6mischen Biirger-
kriege mit der Zerstérung Kathargos in Verbindung bringt (Die Verschworung Cati-
linas 10; Der Krieg mit Jugurtha 41; in den nur fragmentarisch erhaltenen Historien
war das offenbar ein Grundthema fiir die romische Geschichte: nur durch duBere
Feinde wurden die Biirgerkriege zeitweise vermieden) und weil die europiische
Tradition diese Uberlegung in den Werken Sallusts kennen gelernt hat.

Ioannis D. Evrigenis, Fear of Enemies and Collective Action. — Cambridge 2008. —
S. 22-47 ,,Carthage Must Be Saved®.

Wood zitiert Machiavelli, Bodin, Hobbes und sieht mit dem Ubergang zu Handels-
staaten ein Ende dieser Tradition. Aber gerade in der Wissenschaft der Internationa-
len Bezichungen erinnert man sich an ,,Seeleys Theorem™ von 1885, daf3 die Freiheit
in einem Staat umgekehrt proportional zum AuBlendruck sei — deutlich eine Trans-
formation von ,,Sallusts Theorem* im Zeitalter der beginnenden Demokratie.

4.2.3.2 Aristides

Publius Aelius Aristides, 117-nach 176. Rhetor in Smyrna (bekannt vor allem durch
den Bericht iiber seine Krankheit und Heilung, den tiefsten Einblick in die Psyche
der Antike, den wir haben).

Die Debatten der Romer sind noch lange Debatten um die (Adels-)Freiheit in der
Monarchie; eine Ausweitung auf das ganze Reich hat die offizielle politische Idee
nicht. Die griechischen Autoren versuchen dagegen vor allem, die Selbstverwaltung
der Stiddte im Rahmen der Beherrschung durch Rom zu retten. Aristides ist der erste,
der eine eigene Reichsidee formuliert. Rom wird zu einer Art ,,benevolent hege-
mon“, der Frieden und Sicherheit in der gesamten Welt garantiert. Nach aulen ver-
teidigt Aristides die Politik der Sicherung der Grenzen gegen die in der Stadt Rom
populére weitere Expansion des Imperiums.

Die Romrede des Aelius Aristides / hrsg., iibersetzt und mit Erlduterungen versehen
von Richard Klein. — Darmstadt : Wissenschaftl. Buchges., 1983. — 125 S. (Texte
zur Forschung ; 45).

193

https://dol.org/10.5771/9783845222097-192 - am 22.01.2026, 03:43:34. RIS



https://doi.org/10.5771/9783845222097-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleiche zur historischen Einordnung der Reichsideologie:

Jochen Bleicken, Der Preis des Aelius Aristides auf das romische Weltreich (or.
26k), in: Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Géttingen : Philologisch-
Historische Klasse 1966, Heft 7, S. 225-277 (Aristides verbindet zwei Vorstellun-
gen: das Romische Reich als Versachlichung der Herrschaft zur Verwaltung — im
Gegensatz zum Despotismus des Persischen Reichs — und die Authebung des Ge-
gensatzes zwischen den einzelnen Stadten; der Frieden wird nicht durch den Verlust
der Freiheit erkauft; das ist freilich nur die Freiheit der griechischen Oligarchie im
Einverstdndnis mit Rom)

Richard Klein, Die Romrede des Aelius Aristides. — Darmstadt 1981 (zum Leben
und Gesamtwerk, zur Stellung der griechischen Oberklasse im Romischen Reich
und zu den Auseinandersetzungen um die Beendigung der Expansionspolitik unter
Hadrian).

4.2.3.3 Vegetius
Publius Flavius Vegetius Renatus (Ende 4. Jh. n. Chr.? Mitte 5. Jh. n. Chr.?)

Der Militarschriftsteller war kein Soldat, sondern ein Ideologe, der das Heer der
Republik feiert, ohne iiber die Republik als Bedingung dieses Heeres nachzudenken.
Ein Kompilator (wahrscheinlich auch Autor einer Tierheilkunde). Sein Buch ist
vollig auf Taktik und auf Disziplin als Basis der Taktik beschrankt und der Satz ,,Si
vis pacem, para bellum* ist sein einziger Beitrag zur Tradition des Denkens iiber
Krieg und Frieden (der beriihmte Satz lautet iibrigens: ,,igitur qui desiderat pacem,
praeparet bellum®).

Abrif3 des Militdrwesen = Epitoma rei militaris : deutsch und lateinisch / hrsg. von
Friedhelm L. Miiller. — Stuttgart : Steiner, 1997.

Vergleiche:

Karl-Wilhelm Welwei, Si vis pacem, para bellum — eine Maxime romischer Politik?
in: Krieg und Frieden im Altertum / hrsg. von Gerhard Binder und Bernd Effe. —
Trier : Wissenschaftl. Verl. Trier, 1989 (Bochumer Altertumswissenschaftliches
Colloquium ; 1) S. 85-109 (Die als Vegetius-Zitat bekannte Maxime kommt in die-
ser Formulierung nirgends im Altertum vor. Ahnliche AuBerungen sind keine Ma-
xime der Abschreckung, sondern des Priventivkrieges. Rom dachte friih in Begrif-
fen von Interessensphéren, aus denen sich auswértige Méchte auch dann heraushal-
ten sollten, wenn Rom sie nicht effektiv beherrschen konnte: zuerst Latium, dann
Italien, am Ende dem Anspruch nach die ganze Welt. Die Maxime setzt konkurrie-
rende Michte voraus, Rom kennt nur Rebellen. Pax ist kein altromischer Wert, son-
dern wurde erst in den Biirgerkriegen am Ende der Republik ein innenpolitisches
Ziel. Einige der Vorformen der Maxime kommen aus diesem Biirgerkriegskontext.)

194

https://dol.org/10.5771/9783845222097-192 - am 22.01.2026, 03:43:34, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

