
 192

mit einer Neigung zu Aggression und Krieg identifizierten. Tatsächlich identifizie-
ren die Augustinianer nicht wie der Realismus von Spykman oder Carr die mensch-
liche Natur mit Machtstreben, sondern suchen nach einer Begrenzung des Macht-
strebens. Sie sind aber darin Augustinianer, daß sie die Entscheidung für die richtige 
Seite betonen, daß sie die Ambivalenz des Staates betonen, daß sie die Rolle von 
Liebe, Gerechtigkeit, Demut für die internationalen Beziehungen sehen. Einfluß 
konnte dieses Programm nur in der Nachkriegssituation haben. In Amerika ist es 
durch die szientistische Erforschung der Macht im Gefolge von Kenneth Waltz 
ersetzt worden, in Großbritannien hat Hedley Bull die augustinianischen Themen 
ohne das theologische Vokabular weitergegeben. 
Das Arbeitspapier ist eine sehr geschickte Kürzung der Dissertation. 
 

Loriaux, Michael 

The Realists and Saint Augustine : Scepticism, Psychology, and Moral Action 

in International Relations Thought, in: International Studies Quarterly 36 

(1992) 401-420 

Die Realisten, die Augustinus zu einem ihrer Gründerväter erhoben haben (er be-
handelt Niebuhr, Carr, Wolfers, Morgenthau und Wight), teilen in der Tat mit Au-
gustinus den Zweifel an menschlicher Vernunft, den Zweifel, daß politische Ord-
nung gerecht sein kann und (zumindest in der späteren Version bei Waltz) den 
Zweifel, daß Regierungsformen in internationalen Beziehungen einen Unterschied 
machen. Aber Augustinus ist ein sehr viel radikalerer Realist als die modernen Rea-
listen, die mit Mächtegleichgewicht, Nationalinteresse usw. doch auf diverse ratio-
nale Mittel bauen. Bei Augustinus gibt es gegen die Anarchie der internationalen 
Beziehungen nicht rationale, sondern nur moralische Handlungen. Ohne Gottes 
Hilfe ist der Menschheit nicht zu helfen; der bloße Menschenfrieden bleibt ein E-
lend. Ein Augustinianer wird stärker als der Realist verschiedene Staaten nach der 
Qualität ihres inneren Frieden befragen, er wird eher zu Interventionen in die inne-
ren Angelegenheiten anderer Staaten bereit sein, aber er wird auch stärker fragen, ob 
ausgerechnet die eigene Regierung ein Recht erworben hat, über andere Regierun-
gen ein Urteil zu fällen. 

4.2.3 Ergänzungen zu römischen Staatsideologien 

4.2.3.1 Nasicas Widerspruch gegen die Zerstörung Kathargos 

Nasicas Widerspruch gegen die Zerstörung Kathargos oder „Sallusts Theorem“ ist 
eine Staatsmaxime, die besagt, daß es gut ist, sich einen äußeren Feind zu erhalten, 
damit der eigene Staat nicht sorglos wird und/oder in innere Kämpfe fällt. Als rein 
militärische Maxime ist diese Maxime seit Xenophon, Platon, Aristoteles bekannt. 
In Rom wird daraus eine Deutung der Bürgerkriege der späten Republik nach der 
Zerstörung Kathargos. Diese Warnung wird auf P. Cornelius Scipio Nasica Corcu-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-192 - am 22.01.2026, 03:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 193 

lum, Konsul 162 und 155, zurückgeführt, der Catos Antrag auf Zerstörung der Stadt 
Kathargo bekämpfte. 
 
Zur Frage der Historizität dieser Warnung und zur Verbreitung im Altertum verglei-
che: 
Martin Gelzer, Nasicas Widerspruch gegen die Zerstörung Kathargos, in: Philologus 
86 (1930/31) 261-299, Neudruck in: Martin Gelzer, Kleine Schriften II (Wiesbaden 
1963) S. 39-72 
Neal Wood, Sallust’s Theorem : a Comment on ‚Fear’ in Western Political Thought, 
in: History of Political Thought 16 (1995) S. 174-189 hat die Maxime nach Sallust 
benannt, weil der römische Historiker mehrfach den Anfang der Römischen Bürger-
kriege mit der Zerstörung Kathargos in Verbindung bringt (Die Verschwörung Cati-

linas 10; Der Krieg mit Jugurtha 41; in den nur fragmentarisch erhaltenen Historien 
war das offenbar ein Grundthema für die römische Geschichte: nur durch äußere 
Feinde wurden die Bürgerkriege zeitweise vermieden) und weil die europäische 
Tradition diese Überlegung in den Werken Sallusts kennen gelernt hat. 
Ioannis D. Evrigenis, Fear of Enemies and Collective Action. – Cambridge 2008. – 
S. 22-47 „Carthage Must Be Saved“. 
 
Wood zitiert Machiavelli, Bodin, Hobbes und sieht mit dem Übergang zu Handels-
staaten ein Ende dieser Tradition. Aber gerade in der Wissenschaft der Internationa-
len Beziehungen erinnert man sich an „Seeleys Theorem“ von 1885, daß die Freiheit 
in einem Staat umgekehrt proportional zum Außendruck sei – deutlich eine Trans-
formation von „Sallusts Theorem“ im Zeitalter der beginnenden Demokratie. 

4.2.3.2 Aristides 

Publius Aelius Aristides, 117-nach 176. Rhetor in Smyrna (bekannt vor allem durch 
den Bericht über seine Krankheit und Heilung, den tiefsten Einblick in die Psyche 
der Antike, den wir haben). 
 
Die Debatten der Römer sind noch lange Debatten um die (Adels-)Freiheit in der 
Monarchie; eine Ausweitung auf das ganze Reich hat die offizielle politische Idee 
nicht. Die griechischen Autoren versuchen dagegen vor allem, die Selbstverwaltung 
der Städte im Rahmen der Beherrschung durch Rom zu retten. Aristides ist der erste, 
der eine eigene Reichsidee formuliert. Rom wird zu einer Art „benevolent hege-
mon“, der Frieden und Sicherheit in der gesamten Welt garantiert. Nach außen ver-
teidigt Aristides die Politik der Sicherung der Grenzen gegen die in der Stadt Rom 
populäre weitere Expansion des Imperiums. 
Die Romrede des Aelius Aristides / hrsg., übersetzt und mit Erläuterungen versehen 
von Richard Klein. – Darmstadt : Wissenschaftl. Buchges., 1983. – 125 S. (Texte 
zur Forschung ; 45). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-192 - am 22.01.2026, 03:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 194

Vergleiche zur historischen Einordnung der Reichsideologie: 
Jochen Bleicken, Der Preis des Aelius Aristides auf das römische Weltreich (or. 
26k), in: Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen : Philologisch-
Historische Klasse 1966, Heft 7, S. 225-277 (Aristides verbindet zwei Vorstellun-
gen: das Römische Reich als Versachlichung der Herrschaft zur Verwaltung – im 
Gegensatz zum Despotismus des Persischen Reichs – und die Aufhebung des Ge-
gensatzes zwischen den einzelnen Städten; der Frieden wird nicht durch den Verlust 
der Freiheit erkauft; das ist freilich nur die Freiheit der griechischen Oligarchie im 
Einverständnis mit Rom) 
Richard Klein, Die Romrede des Aelius Aristides. – Darmstadt 1981 (zum Leben 
und Gesamtwerk, zur Stellung der griechischen Oberklasse im Römischen Reich 
und zu den Auseinandersetzungen um die Beendigung der Expansionspolitik unter 
Hadrian). 

4.2.3.3 Vegetius 

Publius Flavius Vegetius Renatus (Ende 4. Jh. n. Chr.? Mitte 5. Jh. n. Chr.?) 
 
Der Militärschriftsteller war kein Soldat, sondern ein Ideologe, der das Heer der 
Republik feiert, ohne über die Republik als Bedingung dieses Heeres nachzudenken. 
Ein Kompilator (wahrscheinlich auch Autor einer Tierheilkunde). Sein Buch ist 
völlig auf Taktik und auf Disziplin als Basis der Taktik beschränkt und der Satz „Si 
vis pacem, para bellum“ ist sein einziger Beitrag zur Tradition des Denkens über 
Krieg und Frieden (der berühmte Satz lautet übrigens: „igitur qui desiderat pacem, 
praeparet bellum“). 
 

Abriß des Militärwesen = Epitoma rei militaris : deutsch und lateinisch / hrsg. von 
Friedhelm L. Müller. – Stuttgart : Steiner, 1997. 
 
Vergleiche: 
Karl-Wilhelm Welwei, Si vis pacem, para bellum – eine Maxime römischer Politik? 
in: Krieg und Frieden im Altertum / hrsg. von Gerhard Binder und Bernd Effe. – 
Trier : Wissenschaftl. Verl. Trier, 1989 (Bochumer Altertumswissenschaftliches 
Colloquium ; 1) S. 85-109 (Die als Vegetius-Zitat bekannte Maxime kommt in die-
ser Formulierung nirgends im Altertum vor. Ähnliche Äußerungen sind keine Ma-
xime der Abschreckung, sondern des Präventivkrieges. Rom dachte früh in Begrif-
fen von Interessensphären, aus denen sich auswärtige Mächte auch dann heraushal-
ten sollten, wenn Rom sie nicht effektiv beherrschen konnte: zuerst Latium, dann 
Italien, am Ende dem Anspruch nach die ganze Welt. Die Maxime setzt konkurrie-
rende Mächte voraus, Rom kennt nur Rebellen. Pax ist kein altrömischer Wert, son-
dern wurde erst in den Bürgerkriegen am Ende der Republik ein innenpolitisches 
Ziel. Einige der Vorformen der Maxime kommen aus diesem Bürgerkriegskontext.) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-192 - am 22.01.2026, 03:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

