
D Das Judentum, oder:
Die neue Gestalt Israels nach der
Babylonischen Gefangenschaft

Das, was wir religionshistorisch »Judentum« nennen, ist das Ergebnis
einer tiefen Krise in der Geschichte der Ekklesia Israel, aus der eine
neue Gestalt dieser Überlieferungsgemeinschaft hervorging. Es han-
delt sich nicht, wie zuweilen behauptet wird, um eine ganz »neue
Religion«, die an die Stelle der Religion des alten Israel getreten wä-
re, sondern um Israel in einer neuen Gestalt. Und diese aus der Krise
des Exils hervorgegangene Gestalt war alsbald weiteren, tiefgreifen-
den Krisen ausgesetzt. Die Aufgabe der religiösen Institutionen war
es nun, die Kontinuität der Geschichte über derartige Krisen hinweg
aufrechtzuerhalten. Und eine philosophische Einübung in die Ekkle-
siologie hat auch diese neue Aufgabe aus dem Wechselverhältnis von
normativen Erinnerungen und immer neuen Erfahrungen neuer Ge-
nerationen verständlich zu machen.

1. Der Untergang von Tempel und K�nigtum und das
»Wunder« der Fort-Existenz Israels

a) Die Zerstörung von Samaria und Jerusalem
als »horizont-verändernde Erfahrung«

Mit der Zerstörung Jerusalems ist ein Ereignis eingetreten, an dem
der gesamte bisherige Erfahrungskontext der Ekklesia Israel zu-
nächst zerbrach und nur in veränderter Gestalt wiederhergestellt
werden konnte. Daß die Ekklesia Israel über diesen drohenden Tradi-
tionsbruch hinweg als Überlieferungsgemeinschaft erhalten bleiben
konnte, machte eine Deutung nötig, die als geradezu exemplarischer
Anwendungsfall und als ausgezeichnete Bewährungsprobe einer
Theorie gelten kann, die die Erfahrung als einen Dialog mit der
Wirklichkeit versteht. Denn eine solche Theorie kann deutlich ma-
chen, auf welche Weise bestimmte Inhalte der Erfahrung die Ge-

176 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samtstruktur des Erfahrungszusammenhangs verändern kann. Des-
halb verspricht gerade hier eine solche Theorie einen fruchtbaren Er-
trag für die philosophische Einübung in das Verständnis der Ekklesia
Israel.

Zunächst nämlich ist die Zerstörung Samarias und Jerusalems
für die Ekklesia Israel zum ausgezeichneten Fall einer Paradoxie-Er-
fahrung geworden, d. h. einer solchen, die sich der »Aufnahme«, dem
»Déchesthai« in den bisherigen Erfahrungskontext, widersetzte und
ihn dadurch zerbrach. Eine philosophische Theorie der Paradoxie-Er-
fahrung kann für deren Zustandekommen folgende Bedingungen be-
nennen: »Ein ungeordnetes Bewußtsein wird durch nichts überrascht.
[…] Ein Bewußtsein dagegen, das sich über seine eigene Struktur im
Unklaren ist, wird durch alles überrascht. … Nur ein geordnetes und
seine Ordnungsprinzipien präzise formulierndes Bewußtsein ist fä-
hig, die paradoxe Qualität des Erfahrenen recht zu ermessen«. Und
daraus ist die Folgerung zu ziehen: »Das »alte Denken« macht durch
seine Form diejenige Erfahrung vom Paradoxen möglich, die ihrer-
seits diese alte Form des Denkens für die Zukunft unmöglich
macht«1. »Das Paradoxe ist so in den Erfahrungszusammenhang ver-
woben, daß es von dem gleichen Denken als wirklich bestätigt wird,
vom dem es als unmöglich beurteilt wird. In solcher Beurteilung des
Paradoxen aber spricht das »alte Denken« das Urteil über sich
selbst«2. Soll daraus etwas anderes als bloße Verwirrung entstehen,
dann muß aus der Erfahrung des Paradoxen das Anschauen und Den-
ken in verwandelter Gestalt hervorgehen. Die Erfahrung des Para-
doxen wird dann nicht nur zur horizont-aufsprengenden, sondern zu-
gleich zur horizont-verändernden Erfahrung. Die so verstandene,
horizontverändernde Erfahrung aber ist im ausgezeichneten Sinne
das, was man »Erfahrung« nennt. »Erfahrung ist die an Inhalten sich
vollziehende Verwandlung unseres Denkens im Ganzen«3.

Wendet man diese Regel auf die Erfahrung von der Zerstörung
Samarias und Jerusalems an, dann ergibt sich: Für die Ekklesia Israel,
aber auch nur für diese, zeigte diese Erfahrung alle Merkmale, durch
die eine Paradoxie-Erfahrung bestimmt ist. Paradox, d. h. horizont-
aufsprengend, war die Erfahrung von der Zerstörung Samarias und

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 177

Der Untergang von Tempel und K�nigtum und die Fort-Existenz Israels

1 R. Schaeffler, Die Wahrheit des Zeugnisses, in: P. W. Scheele und G. Schneider [Hrsg.]
Das Christuszeugnis der Kirche, Essen 1970, 162f.
2 A.a.O. 166.
3 R. Schaeffler, Die Vernunft und die Tatsachen, in: Catholica, Jahrg. 42 [1969] 285.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jerusalems nur für ein Anschauen und Denken, das durch die Erin-
nerung an das »Gericht über alle Götter Ägyptens« geprägt war, das
die Herausführung Israels aus Ägypten möglich gemacht hatte. In
diesem Gericht nämlich hatte der Gott Israels sich als der Herr auch
über die fremden Völker und ihre Götter erwiesen. Nur so konnte
sein Verhältnis zu seinem Volke als Ausdruck einer freien Erwählung
verstanden werden. »Denn mein ist die ganze Erde, euch aber habe
ich mir erwählt als ein Sondergut«. Dann aber wurden alle Wendun-
gen in der Geschichte Israels (z. B. die Errettung aus der Übermacht
der Philister) als immer neue Gestalten der göttlichen Treue zu seiner
einmal getroffenen Wahl-Entscheidung deutbar. Die Zerstörung Sa-
marias und Jerusalems und das Ende des davidischen Königtums
konnten, in diesem Kontext verstanden, zunächst nur auf zweifache
Weise verstanden werden: entweder als Aufkündigung der göttlichen
Bundestreue oder als Anzeichen von Gottes Machtlosigkeit gegen-
über Assur bzw. Babel und seinen Göttern. In beiden Fällen aber ging
der Kontext verloren, in den bisher alle Widerfahrnisse in der Ge-
schichte Israels eingetragen werden konnten, um sie »als Erfahrung
zu lesen«. Was bisher als das »Bleibende im Wandel« und als das
»Identische im Wechsel seiner Erscheinungsgestalten« gegolten hat-
te: die Bundestreue des »Herrn über die ganze Erde«, schien verloren;
oder philosophisch gesprochen: Die religiös verstandene Kategorie
der »Substanz« war unanwendbar geworden. Und Gleiches galt von
der Kategorie der Kausalität, religiös verstanden als jene »ermächti-
gende Macht«, durch die Gott sein Volk zum freien Subjekt seiner
Geschichte gemacht hatte, während es jetzt zum bloßen Objekt der
Fremdbestimmung durch die Sieger geworden zu sein schien.

Diese Konsequenz ließ sich nur unter einer zweifachen Voraus-
setzung vermeiden: Die erste dieser Voraussetzungen bestand darin,
daß auch noch die neue, paradoxe Erfahrung sich als Ausdruck der
universalen Herrschaft des Gottes Israels verstehen ließ, der sich
eines fremden Volkes als eines Werkzeugs bediente, durch das er das
Gericht über sein sündig gewordenes Volk vollstreckte. Die zweite
Voraussetzung aber bestand darin, daß auch dieses Gericht sich als
eine, freilich sehr befremdliche, Erscheinungsgestalt der Bundestreue
jenes Gottes begreifen ließ, der durch das Gericht sein Volk »reinigt
wie das Silber im Schmelzofen«.

Diese beiden Voraussetzungen bildeten zugleich den Kern der
Verkündigung der Exilspropheten. »An jenem Tag wird der Herr
mit dem Messer, das er jenseits des Stromes gekauft hat, mit dem

178 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


König von Assur, euch den Kopf kahlscheren und die Schamhaare
abrasieren; auch den Bart schneidet er ab«4. Das setzte freilich vor-
aus, daß das Werkzeug des göttlichen Gerichts nicht wußte, daß es
vom Gott Israels zu diesem Werk berufen war: »Doch Assur meint
es nicht so, sein Herz plant es nicht so. Es spricht: Ich habe es aus-
gerichtet durch meine Kraft und durch meine Weisheit, denn ich bin
klug«5. Darum wird das Werkzeug des Gerichts selber gerichtet, so-
bald es sein Werk getan hat. »Wehe dir, Assur, du Stock meines Zor-
nes, du Knüppel meines Grimms in meiner Hand … Prahlt denn die
Axt gegen den, der mit ihr hackt, oder brüstet die Säge sich vor dem,
der mir ihr sägt?«6. Und rückschauend vom Gericht über dieses
Werkzeug des Gerichts erweist auch die Zerstörung Samarias sich
als Teil im göttlichen Heilsplan, der darauf ausgerichtet ist, sein un-
rein gewordenes Volk zu reinigen. »Ich will dich läutern, mehr als
Silber, dich auserwählt machen im Schmelzofen des Elends«7. Damit
war am Beispiel Samarias eine Deutungsweise gewonnen, die auch
nach der Zerstörung Jerusalems angewandt werden konnte, um den
Untergang von Stadt und Königtum als eine Phase in der Geschichte
Gottes mit seinem Volk zu begreifen und so die Kontinuität der ei-
genen Überlieferungsgeschichte wiederzugewinnen.

Erst dadurch wird es möglich, die Götter der Völker, denen diese
ihren Sieg über Israel zuschreiben, zu »Nichtsen« zu erklären; nicht
sie haben den Verlauf der Ereignisse bestimmt, sondern allein der
Gott Israels. Die Völker aber haben, indem sie diesen Göttern zu die-
nen meinten, die Produkte ihrer eigenen Theoplasía angebetet – zu-
nächst die Produkte ihrer religiösen Einbildungskraft, dann aber die
Produkte ihrer Herstellung von Götterbildern. »Der Heiden Götzen
sind nur Gold und Silber, ein Gemächte von Menschenhand«8. Der
Übergang von der ausschließlichen Verehrung eines einzigen Gottes
(Monolatrie) zur Behauptung von der Nicht-Existenz anderer Götter
(Monotheismus) ist eine Frucht der horizontverändernden Erfah-
rung, die Israel in der Zerstörung von Samaria und Jerusalem ge-
macht hat.

Für das Selbstverständnis der Ekklesia Israel ergibt sich daraus
eine bezeichnende Konsequenz: Sie hat das läuternde Gericht Gottes

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 179

Der Untergang von Tempel und K�nigtum und die Fort-Existenz Israels

4 Jes 7,20.
5 Jes 10,13.
6 Jes 10,6.
7 Jes 48,10.
8 Ps 115,4 = Ps 135,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon durchlitten, das die Werkzeuge dieses Gerichts noch vor sich
haben. Sie wird in beiderlei Hinsicht zum »Zeichen unter den Völ-
kern«: Ihr durchlittenes Elend sagt den Völkern das ihnen bevorste-
hende Gericht an; und ihr Fortbestehen wird auch für die Völker zum
Zeichen des Heils, das auch ihnen, im Durchgang durch das Gericht,
zugedacht ist. Darum kann das neue Jerusalem, das der »Rest des
großen Entrinnens« aufbauen wird, auch ihnen als Ziel der »Völker-
wallfahrt« vor das Auge gestellt werden9.

b) Aufgaben der Überlieferung in der Zeit nach der Babylonischen
Gefangenschaft und die Kategorien von »Verheißung« und
»Erfüllung«

Für das Judentum als die neue Gestalt der Ekklesia Israel nach dem
Ende der assyrischen bzw. babylonischen Gefangenschaft stellte sich,
wie für jede Überlieferungsgemeinschaft, die Aufgabe, ihre neue Si-
tuation im Lichte der Überlieferung zu verstehen, aber auch die In-
halte der Überlieferung im Lichte neuer Erfahrungen neu zu deuten.
Angesichts des radikalen Einschnitts in der Geschichte der Ekklesia
Israel, den die Zerstörung von Samaria bzw. Jerusalem bedeutet hat-
te, gestaltete sich diese Aufgabe besonders schwierig. Einerseits wur-
de der Neubeginn als so radikal erlebt, daß, anstelle einer bloß weh-
mütigen Erinnerung an das Vergangene, das Vergessen zum Gebot
der Stunde werden konnte. »Gedenket nicht mehr des Früheren und
erinnert euch nicht mehr des Vorigen. Denn siehe, ich schaffe ein
Neues«10. Andererseits sollte Israel in dem Neuen, das nun geschah,
nicht das Wirken eines bisher unbekannten Gottes erkennen, son-
dern die Macht und Herrlichkeit des Einen, der sich »der Erste und
Letzte« nannte11. Das Bekenntnis zur Einzigkeit Gottes, das sich
während der Exilszeit von der Weigerung, fremden Göttern zu die-
nen, zu der Behauptung von der Nicht-Existenz aller fremden Götter
entwickelt hatte, wurde nun zum Grund der Gewißheit, daß die Ge-
schichte Israels, ja die Geschichte der ganzen Welt, über alle Kata-
strophen und Neu-Anfänge hinweg, eine Einheit bilde. Und der Er-
weis dieser Einheit der Geschichte wurde vor allem darin gesucht,

180 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

9 Jes 2,3.
10 Jes 43,19.
11 Jes 44,6.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß das Frühere auf eine zunächst verborgene Weise die Verheißung
des Kommenden schon in sich enthielt.

An früherer Stelle – bei der Beschreibung jener religionshistori-
schen Krisen, aus denen neue Religionsformen im entstehenden Eu-
ropa hervorgegangen sind – wurde gesagt: Die Entdeckung, daß die
bestehende Welt sich in einem unhaltbaren Zustand befindet, hat die
Aufgabe entstehen lassen, inmitten »dieser Welt« als »Bürger der
kommenden« zu leben, zugleich aber in der bestehenden Welt die
Antizipationsgestalten eines Hoffnungszieles zu entziffern, die die
Frommen ihres Weges in die kommende Welt gewiß sein lassen (s. o.
S 104 ff.). Das gilt, wie sich gezeigt hat, auch für die Ekklesia Israel.
Sie findet in allen Inhalten ihres Gedenkens, aber auch in allen neuen
Erfahrungen immer neuer Generationen, jene Treue Gottes bezeugt,
dessen »Angesicht mitgeht« und so das »wandernde Gottesvolk«
auch auf ganz unvorhersehbaren Wendungen seines Weges der Kon-
tinuität seiner zukunftsoffenen Geschichte gewiß sein läßt. Diese auf
Gottes Treue gegründete Einheit der Geschichte ist der umfassende
Kontext, in den alle Erinnerungen und gegenwärtigen Erlebnisse ein-
getragen werden müssen, um als Erfahrung gelesen werden zu kön-
nen (s. o. S 140 ff.). Nun aber, in der Erfahrungswelt des Judentums
als einer neuen Gestalt der Ekklesia Israel, gewinnen jene Hoff-
nungszeichen, die es in Geschichte und Gegenwart zu entziffern gilt,
den besonderen Charakter eschatologischer Verheißungen. Im Lichte
dieser Verheißungen sollen die »Zeichen der Zeit« als Anzeichen der
nahe bevorstehenden Vollendung gelesen werden.

So wurde die Befreiung der Väter aus dem Sklavenhaus Ägyp-
ten und ihre Hineinführung in das ihnen verheißene Land als die
vorausweisende Gestalt der Befreiung ihrer Söhne und Töchter aus
Assur und Babel und der Erbauung des »neuen Jerusalem« verstan-
den. Und die Bundesschlüsse mit den Vätern, vor allem der Bundes-
schluß am Sinai, verwiesen, so verstanden, über sich hinaus auf den
»neuen und ewigen Bund«, von dem Jeremija gesprochen hatte. Die-
ser »neue Bund« setzte den alten nicht außer Kraft, sondern brachte
ihn zur Vollendung, und dies durch ein Gesetz, das »in die Herzen
der Menschen geschrieben« wurde, sodaß »keiner mehr der Beleh-
rung durch einen anderen bedarf«12. Und was von den göttlichen Ta-
ten in der Geschichte galt, daß sie nämlich die Verheißung kommen-
der Taten einer nicht mehr überbietbaren Endzeit schon in sich

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 181

Der Untergang von Tempel und K�nigtum und die Fort-Existenz Israels

12 Jer 31,33ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enthielten, das galt auch von den göttlichen Worten. Das einmal ge-
sprochene Wort mußte zugleich als die Verheißung des endzeitlich
Kommenden gelesen werden. Darum konnte an der schon zitierten
Stelle, an der Gott sich als der »Erste und Letzte« bezeichnet, fort-
gefahren werden: »Habe ich es nicht vorhergesagt und angekündigt
vor euren Ohren? Ihr selbst seid meine Zeugen.«13.

Die zentrale Aufgabe der Überlieferung bestand in dieser Situa-
tion darin, die normative Erinnerung an Gottes Taten und Worte in
der Geschichte so auszulegen, daß sie als Verheißungen des Kom-
menden gedeutet werden konnten, und damit zugleich Kriterien an
die Hand gaben, an denen des Verständnis der Gegenwart sich be-
währen mußte. Die Inhalte des gegenwärtigen Erlebens erhielten
ihre Stelle in einem Erfahrungs-Kontext, in welchem sie, als »Zei-
chen der Zeit«, auf eine Zukunft bezogen werden konnten, die durch
Gottes Taten und Worte in der Vergangenheit verheißen war. Wer in
den Schriften forscht, ohne daraus eine Anleitung zu gewinnen, die
es ihm gestattet, die »Zeichen der Zeit« zu deuten, wird nun zum
»Toren«, der noch hinter die Alltagsklugheit zurückfällt, die die An-
zeichen kommender Witterung zu entziffern vermag14.

Die Kategorien von Verheißung und Erfüllung wurden so zu
den zentralen Kategorien für den Aufbau eines Kontextes, in wel-
chem die einzelnen Erlebnisse buchstabiert werden mußten, um als
Erfahrung gelesen zu werden. Daraus freilich entstand ein besonders
schwer lösbares Methodenproblem. Die Anwendung der Kategorien
von Verheißung und Erfüllung auf überlieferte Texte leitete dazu an,
in diesen Texten eine Bedeutung zu entdecken, die deren ersten Hö-
rern und Lesern noch verborgen war. Diese hatten in diesen Texten
nicht die Vorhersage einer Zukunft, sondern die gegenwärtige Zu-
wendung Gottes bezeugt gefunden. Daraus entstand für die neuen
Leser, die das »Ende der Tage« nahe glaubten, die Gefahr, den »histo-
rischen« Sinn der Texte zugunsten des »allegorischen« zu vernach-
lässigen. Was an diesen Texten zur Zeit ihrer Entstehung verstanden
werden konnte, erschien, so verstanden, eher als die Verhüllung eines
Bedeutungsgehalts, der erst zur Zeit des nahe bevorstehenden Endes
erkennbar wurde. Daraus aber ergab sich nicht nur ein Problem für
die gelehrte Schriftauslegung, sondern vor allem eine Gefahr für das
Selbstverständnis der Ekklesia Israel. Denn das Bekenntnis zu dem

182 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

13 Jes 44,8.
14 Vgl. Mt 16,1–7.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Gott, der »der Erste und der Letzte« ist, verlangte ein Ver-
ständnis der Geschichte, in der der gleiche Gott zu jedem Zeitpunkt
sich den Menschen zugewandt hat, den Vätern nicht weniger als
ihren spätesten Söhnen und Töchtern. Und dieses Verständnis der
Geschichte mußte verlorengehen, wenn eine Auslegung der Worte
und Taten Gottes sich darauf ausrichtete, in ihnen nichts anderes als
eine Verheißung zu finden, die als solche den Früheren noch verbor-
gen geblieben wäre. Versuche einer solchen Auslegung sind immer
wieder in der jüdischen Geschichte unternommen worden, am deut-
lichsten in der »Kabbalah«, deren Ursprünge bis in die Zeit des Zwei-
ten Tempels zurückreichen und dort u. a. in manchen der »Qumran-
Texte« bezeugt sind. Schon jetzt aber darf darauf hingewiesen
werden, daß die bei manchen christlichen Vätern leitende Vorstel-
lung »Novum in Vetere latet [!], Vetus in Novo patet« die Neigung
begünstigt hat, die heilschaffende Zuwendung Gottes zu jeder Gene-
ration der Geschichte Israels zu einem bloß verschlüsselten »Vorzei-
chen« abzuwerten, das erst die letzte Generation zu entziffern ver-
mag, die dem Ende der Tage nahe ist.

Ein für das Selbstverständnis der Ekklesia Israel dringliches Pro-
blem bestand also darin, wie der Verheißungs-Charakter des Frühe-
ren mit der Kostbarkeit jeder Stunde in der Geschichte Israels zusam-
menzudenken sei, weil jede dieser Stunden auf unverwechselbare
und zugleich bleibend denkwürdige Weise die Stunde der Begegnung
mit dem einen und stets gleichen Gott gewesen ist. Nicht das Be-
griffspaar »Verhüllung/Enthüllung«, sondern der an früherer Stelle
in der hier vorgelegten Untersuchung vorgeschlagene Begriff der
»antizipatorischen Präsenz« scheint geeignet, den Verheißungscha-
rakter jeder historischen Stunde mit der ungeteilten Heilsgegenwart
Gottes zusammenzudenken. Nur so wird es zugleich möglich, den
»Sensus historicus« der Überlieferungszeugnisse mit ihrem »Sensus
allegoricus« zu versöhnen, d. h. mit dem in jedem dieser Zeugnisse
implizierten Impuls, sie in jeder neuen Stunde neu zu lesen. Das im
Neuen Testament überlieferte Jesuswort, Abraham habe den Tag des
Messias gesehen und sich gefreut, geht (nach einem Hinweis, den ich
Jakob Petuchowski verdanke) vermutlich auf ein Lied zurück, das
zum Fest »Gesetzes Freude« gehört, und gibt im Kontext dieses Lie-
des der Überzeugung Ausdruck, daß jeder der Väter und unter ihnen
vor allem Abraham auf antizipatorische Weise ein Zeitgenosse der
Vollendung gewesen ist: Am Festtag »Gesetzes Freude« sind die frü-
hesten Väter mit ihren spätesten Söhnen und Töchtern zu einer ein-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 183

Der Untergang von Tempel und K�nigtum und die Fort-Existenz Israels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zigen Festversammlung vereint. Die Identität des einen Gottes hebt,
so verstanden, die Differenz der historischen Stunden nicht auf, ver-
leiht aber jeder von ihnen und damit jedem Zeugnis aus der Ge-
schichte eine bleibende Denkwürdigkeit, deren Eigenart freilich in
jeder neuen Stunde neu entdeckt werden muß.

c) Der Übergang von der Prophetie zur Apokalyptik

An früherer Stelle wurde deutlich: Es bedurfte der Wirksamkeit be-
sonderer charismatischer Diener an der Überlieferung, wenn es ge-
lingen sollte, die Erfahrung von der Zerstörung Samarias und Jeru-
salems nicht zu einer horizont-zerstörenden, sondern zu einer
horizont-verändernden Erfahrung werden zu lassen und in diesen
neuen Erfahrungs-Horizont die alte Erfahrung von der Herausfüh-
rung aus Ägypten gemeinsam mit der neuen Erfahrung von der Fort-
existenz Israels auch nach dem Verlust von Tempel und Königtum
aufzunehmen. Die Anleitung dazu, einen solchen Erfahrungshori-
zont aufzubauen, ist die Aufgabe der Exils-Propheten gewesen. Nun
aber hat sich gezeigt: Für diesen neuen Erfahrungs-Horizont sind die
Kategorien von »Verheißung« und »Erfüllung« konstitutiv. Diese
finden sich schon in den Texten der Exilspropheten, z. B. an der schon
erwähnten Stelle bei Deutero-Jesaja. Aber jene Auffassung von der
Geschichte, die in diesen Kategorien impliziert ist, wurde erst ent-
wickelt, als die Prophetie in die Apokalyptik überging.

Den Anlaß dazu bot die gleiche Erfahrung, von der auch die
Exils-Propheten ausgegangen waren, die Zerstörung von Stadt, Tem-
pel und Königtum, und die von den Propheten dafür gegebene Deu-
tung, diese Katastrophe sei ein Gericht gewesen, zu dessen Vollstrek-
kung Gott sich der Heidenvölker bedient habe. Der weiterführende
Gedanke, der den Übergang von der Prophetie zur Apokalyptik bil-
dete, besagte nun: Diese Indienstnahme der Völker und ihrer Könige
für das Gericht Gottes über ein ungetreues Volk war der Inhalt eines
göttlichen »Ratschlusses«, der geheim gehalten werden mußte, um
sein Ziel zu erreichen. Hätte Nebukadnezar gewußt, daß er mit der
Eroberung Jerusalems den Willen des Gottes Israels vollstreckt, dann
hätte er sich dafür nicht zur Verfügung gestellt, weil er dann zugleich
gewußt hätte, daß die »Zuchtrute« verbrannt werden wird, wenn sie
ihren Dienst getan hat. Erst »am Ende der Tage« konnte dieser »ge-
heime Ratschluß« den Völkern und ihren Königen durch die dazu
erwählten Zeugen offenbar gemacht werden. Darum gehört das Auf-

184 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


treten des Apokalyptikers selbst zu den Anzeichen dafür, daß das
»Ende der Tage« nahe ist.

Diese Überzeugung, daß dieses Ende der Tage nahe herbeige-
kommen sei, entsprang zunächst der Erfahrung Israels, jenes Gottes-
gericht schon durchlitten zu haben, das den Völkern noch bevorsteht;
zugleich aber wurde diese Überzeugung zum Rechtfertigungsgrund
dafür, den bisher geheimgehaltenen Gottesplan nun auch den Fremd-
völkern kundzumachen. In diesem Bewußtsein konnte Daniel die
Aufgabe übernehmen, sich vom König der Babylonier zum »Obersten
der Sterndeuter« einsetzen zu lassen15; freilich nahm er diesen Auf-
trag nur an, nachdem er durch seine Traumdeutungen bewiesen hatte,
daß ihm, im Gegensatz zu den »Weisen und Sterndeutern« der Baby-
lonier, der geheime Ratschluß Gottes bekanntgemacht worden sei16.

Damit aber verändert sich auch das Verhältnis Israels zu den
Fremdvölkern. Indem der Apokalyptiker kraft seines besonderen
Auftrags, auch die Heiden dazu befähigt, die »Zeichen der Zeit« zu
verstehen, macht er ihnen zugleich deutlich, daß auch sie ihre Ge-
schichte nur begreifen, wenn sie darin das Wirken des Gottes erken-
nen, den sie bisher nicht kannten. Da aber dieser Gott, auf eine ihnen
zunächst verborgene Weise, auch ihr Geschick in seinen Händen ge-
halten hat, werden sie zugleich lernen, sogar ihre bisherige Ver-
ehrung fremder Götter als Ausdruck eines Suchens nach dem für sie
bisher »unbekannten Gott« zu begreifen. Auf solche Weise konnten
jüdische Gelehrte in der Zerstreuung das Gespräch mit den helle-
nistischen Philosophen suchen, um ihnen zu zeigen, daß all ihre
»Liebe zur Weisheit« erst durch das Studium der Thorah an ihr Ziel
gelangen kann. Wie Daniel der »wahre Sterndeuter« gewesen ist, so
war Mose der »wahre Philosoph«, und die Philosophie der Völker ist
ein bloß tastender Versuch gewesen, zu entdecken, was ihnen nur
durch die Auslegung der Thorah bekanntgemacht werden kann. (Auf
die Bedeutung dieses Gesprächs zwischen dem jüdischen Rabbi und
dem griechischen Philosophen für die Entstehung der Theologie ist
an früherer Stelle schon hingewiesen worden, s. o. S 147 ff.). Es liegt
ganz auf der Linie dieser Tradition, wenn Jesus im Johannesevangeli-
um zu der Samariterin sagt. »Ihr betet an, was ihr nicht kennt; wir
beten an, was wir kennen«17, oder wenn Paulus zu den Athenern

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 185

Der Untergang von Tempel und K�nigtum und die Fort-Existenz Israels

15 Dan 2,48.
16 Dan 2,27ff.
17 Joh 4,22.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagt: »Was ihr verehrt, ohne es zu kennen, das verkündige ich
euch«18. Solchen neutestamentlichen Formulierungen scheint eine
geprägte Form jüdischen Sprechens aus der Zeit des Zweiten Tempels
zugrundezuliegen, die das nach-exilische Verständnis vom Verhält-
nis Israels zu den Völkern zum Ausdruck bringt.

An der Gestalt des Daniel wird nicht nur der Übergang von der
Exils-Prophetie zur Apokalyptik deutlich, sondern auch der neue
Kontext, in den die Ekklesia Israel nun alle ihre Erlebnisse einord-
nete, um sie »als Erfahrung lesen« zu können. Alle Widerfahrnisse,
denen diese Ekklesia in ihrer leidvollen Geschichte ausgesetzt war,
aber auch die Ereignisse in der gesamten Geschichte der Völker und
ihrer entstehenden und wieder vergehenden Königreiche, wurden
nun als »Zeichen« verstanden, an denen mit wachsender Deutlichkeit
der göttliche Ratschluß abzulesen war. Und der Rückblick in die Ver-
gangenheit wurde zur Schule, in der gelernt werden konnte, in der
jeweiligen Gegenwart »die Zeichen der Zeit« zu erfassen und zu
verstehen. Erst im Lichte der so gedeuteten Gegenwart konnte die
Vielfalt der überlieferten Zeugnisse von den Erfahrungen früherer
Generationen dem einen, umfassenden Gesamtzusammenhang ein-
geschrieben werden, in welchem auch sie sich als Phasen in der Ver-
wirklichung des göttlichen Heilsplanes verstehen ließen. Im Lichte
dieser Deutung aber veränderte sich das Verständnis der Zeit. Erst
jetzt wurden »die Zeiten« zu Abschnitten der einen, auf ein vorgege-
benes Ziel hin verlaufenden Zeit.19.

d) Die Struktur des neuen Erfahrungshorizonts

Die veränderte Struktur des Erfahrungshorizonts, der aus der »hori-
zont-verändernden Erfahrung« der Zerstörung von Stadt, Tempel
und Königtum und aus der weiteren Erfahrung von der Fortexistenz
der Ekklesia Israel im Durchgang durch diese Katastrophe hervor-
ging, hat erst durch die Deutung der Apokalyptiker seine dauerhafte
Gestalt gewonnen. Die besondere Struktur dieses Kontextes wird an
der Eigenart der Anschauungsformen und Begriffe ablesbar, ins-
besondere an der Anschauungsform der Zeit, am Begriff des Bleiben-
den im Wandel und des Wesens in den wechselnden Gestalten seines

186 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

18 Apg 17,23.
19 Zur Bedeutung der Apokalyptik für die entstehende Geschichtsphilosophie in Europa
vgl. R. Schaeffler, Einführung in die Geschichtsphilosophie, 11971, 21980, 41991.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erscheinens (der Kategorie der Substanz) und am Begriff jener Ge-
setzmäßigkeit, die die Vielfalt der Ereignisse zur geordneten Einheit
eines Geschehnis-Zusammenhanges verbindet (der Kategorie der
Kausalität).

Wird die Geschichte am Leitfaden der Begriffe von »Verhei-
ßung« und »Erfüllung« gedeutet, und wird das Verhältnis zwischen
beiden auf Gottes Treue zurückgeführt, dann gewinnt die Zeit-
anschauung eine besondere Gestalt. Erst jetzt wird sie als die eine,
allumfassende Ordnung aller Ereignisse begriffen, und zwar primär
der unvorhersehbaren Ereignisse der Geschichte, nicht der gesetz-
mäßig-notwendigen Ereignisse des Naturgeschehens. Erst im Juden-
tum entstehen deshalb die Versuche einer »absoluten Chronologie«,
in die auch die Geschehnisse in der Geschichte der fremden Völker
eingetragen werden kann. Diese Zeit aber ist, im Unterschied vom
Zeitverständnis der »Völker«, endlich, ja ihr Ende steht nahe bevor
und verleiht der jeweils gegenwärtigen Stunde eine besondere Kost-
barkeit. Die Auffassung von einer linearen und zugleich endlichen
Zeit, die von einem Anfang zu einem Ziele läuft, ist erst durch den
Übergang von der Prophetie zur Apokalyptik möglich geworden.

Innerhalb der so verstandenen Zeit kommt es darauf an, die
»Stunde« nicht zu versäumen. Wer die »Zeichen der Zeit« nicht er-
kennt, gerät in die Gefahr, jene heilbringende Anrede Gottes zu über-
hören, die den Hörer dazu einlädt, »Anteil an der kommenden Welt«
zu gewinnen. Zugleich aber erweist sich in der Rückschau auch jeder
vergangene Augenblick transparent für die gleiche heilschaffende
Zuwendung Gottes, und zwar nicht nur für die gott-gewirkten Ur-
sprünge (das gehört zu den allgemeinen Eigenschaften der religiös
erfahrenen Zeit), sondern auch und vor allem für die antizipatorische
Real-Präsenz der Vollendung. Wer an der kommenden Welt Anteil
gewinnt, wird dort zugleich allen früheren Generationen wiederbe-
gegnen, denen Gott sich auf je besondere Weise zugewandt hat, und
so »mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische sitzen«. In der eschato-
logischen Zukunft versammeln sich »die Zeiten« zu einer einzigen
Gegenwart.

Die Kategorie der Substanz, der Begriff des Bleibenden im Wan-
del und des Wesens im Wechsel seiner Erscheinungsgestalten, leitet
nun dazu an, in allen Worten und Taten Gottes an seinem Volk, ja an
der ganzen Menschheit, die immer neue Zusage des kommenden
Heils ausgesprochen zu finden. Dieses Verheißungswort ist in allen
Tat- und Wort-Offenbarungen Gottes ausgesprochen worden, auch

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 187

Der Untergang von Tempel und K�nigtum und die Fort-Existenz Israels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn seine volle Bedeutung erst »am Ende der Tage« hervortreten
wird. Die jüdische Mystik, deren Ursprünge schon bis in das vor-
christliche »Buch der Jubiläen« zurückreicht, hat dieses Verständnis
des Bleibenden im Wandel in dem Gedanken zum Ausdruck ge-
bracht, allen Geschöpfen, die durch Gottes Wort geschaffen sind, sei-
en die Buchstaben des göttlichen Namens eingeschrieben, der dem
Mose am Brennenden Dornbusch offenbar gemacht worden ist und
dennoch für diese ganze Weltzeit der »abgetrennte«, unaussprechli-
che Name (Schem mephorasch) bleibt und erst am Ende der Tage
ausgesprochen werden kann20. Aber auch außerhalb des speziell my-
stischen Verständnisses machte das Begriffspaar »Verheißung – Er-
füllung« es nötig, in immer neuen Situationen die Zeugnisse der
Überlieferung neu zu lesen, um ihnen die eine, bleibende und dem
Bundesvolk Bestand gewährende Verheißung zu entnehmen, in de-
ren Licht die Gegenwart verstanden werden mußte.

Damit aber verändert sich auch das Verständnis von Kausalität.
Die Entscheidungen über den Verlauf der Geschichte stehen allein in
Gottes Hand; er bedient sich zur Verwirklichung seines Ratschlusses
gleichermaßen der Einsichtigen und der Toren, der Frommen und der
Frevler. Was später die Theologen die »Allein-Ursächlichkeit« des
göttlichen Heilswirkens nennen, ist in dieser Geschichtsdeutung der
Apokalyptiker begründet. In dieser Hinsicht vollzieht sich, nach die-
sem neuen Verständnis, Gottes weltmächtiges Wirken nicht mehr als
freimachende Freiheit, die den Menschen zu einer eigenverantwort-
lichen Gestaltung seiner Lebensverhältnisse tauglich macht, sondern
als die Realisierung eines Plans, dem die Menschen gerade durch ihre
Unwissenheit und auch durch ihre bösen Absichten dienen. Das
schließt nicht aus, sondern ein, daß die törichten und bösen Men-
schen dem göttlichen Gericht verfallen. Aber es schließt ein, daß kei-
ne menschliche Torheit und Bosheit der göttlichen Geschichtslen-
kung widerstehen kann.

e) Die neue Bedeutung der »Schriftgelehrsamkeit«
und ein neues Organ der Überlieferung: der Rabbi

Wird die Geschichte der Überlieferungsgemeinschaft am Leitfaden
der Begriffe »Verheißung« und »Erfüllung« erzählt, dann macht dies

188 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

20 Vgl. Gerschom Scholem, Studien zur jüdischen Mystik, Judaica 3, Frankfurt a.M.
1950, 17ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine stets neue »relecture« der überlieferten Zeugnisse nötig, weil
sich nicht nur der »Verheißungsgehalt« vergangener Ereignisse, son-
dern auch der »Verheißungsgehalt« solcher Zeugnisse immer neu
darin bewähren muß, daß er es möglich macht, in der Gegenwart
die »Zeichen der Zeit« zu erkennen. Aus dieser Aufgabe wird es ver-
ständlich, daß der Stand der »Schriftgelehrten« zur Zeit des Zweiten
Tempels eine früher so nicht gekannte Bedeutung für die jüdische
Überlieferungsgemeinschaft gewann.

Der jüdische Rabbi – ein Organ der Überlieferung, das in dieser
Form erst zur Zeit des Zweiten Tempels auftritt – ist Inhaber eines
besonderen Amts innerhalb der Ekklesia Israel. Er hat in anderen re-
ligiösen Überlieferungsgemeinschaften zwar Analogien, aber kein
Äquivalent. (Die vergleichbare Stellung des Rechtsgelehrten im Is-
lam erklärt sich wohl daraus, daß die Ekklesia Israel in mancherlei
Hinsicht zum Vorbild für die islamische »Umma« geworden ist.) Dar-
um ist in denjenigen Teilen der hier vorgelegten Untersuchung, die
sich mit religiösen Traditionen und Institutionen im Allgemeinen be-
faßt haben, von diesem besonderen Stand nicht die Rede gewesen.
Denn er unterscheidet sich von jenen Spezialisten der Interpretation
und hermeneutischen Argumentation, die in vielen Überlieferungs-
gemeinschaften vorkommen, durch eine besondere rituelle Form der
Amts-Übertragung. Darum sollen im Folgenden, durch Vergleich
mit anderen Überlieferungsgemeinschaften, die Eigenart dieses be-
sonderen Amtes und die Voraussetzungen für seine Entstehung we-
nigstens kurz skizziert werden.

a) Die Eigenart des jüdischen Rabbinats
Auch in solchen Gemeinschaften, deren wichtigste Ämter erblich
sind, gibt es nicht nur Charismatiker, die sich auf eine unmittelbare
Beauftragung durch Gott berufen, sondern auch Träger von Funktio-
nen, die ihnen auf andere Weise als durch den Erbgang übertragen
werden, vor allem durch Ernennung (von seiten der übergeordneten
Autorität) oder durch Wahl (von seiten derer, denen der künftige
Funktionsträger dienen soll). In religiösen Gemeinschaften tritt als
dritter Modus der Loswurf hinzu, durch den die Gottheit befragt wer-
den soll, wem sie eine bestimmte Aufgabe und die dazu erforderliche
Vollmacht übertragen will. Alle drei Verfahren gestatten mannig-
fache Formen der Kombination, etwa die Wahl aus einem von der
übergeordneten Autorität bestimmten Kandidatenkreis, die Ernen-
nung aus einem Kreis vorher gewählter Kandidaten, aber auch den

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 189

Der Untergang von Tempel und K�nigtum und die Fort-Existenz Israels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Loswurf, der zwischen mehreren vorher gewählten Kandidaten ent-
scheidet. Derartige Kombinationen von Wahl und Loswurf sind etwa
aus der Verfassung der Athener bekannt. Wo aber Ernennungen und
Wahlen stattfinden, wird die Entscheidung vom Urteil über die Qua-
lifikation der Kandidaten abhängen, so beispielsweise dann, wenn ein
König nach geeigneten Personen Ausschau hält, die er zu Beratern
ernennen und denen er bestimmte Entscheidungs-Vollmachten über-
tragen will, aber auch dann, wenn einem Wahlgremium Kandidaten
zur Auswahl vorgestellt werden. Dann spielt für die Übertragung
solcher Ämter der Nachweis spezieller Kenntnisse und Fähigkeiten
eine wichtige Rolle, die teils durch Ausbildung, teils durch einschlä-
gige Erfahrung erworben worden sind.

All dies gilt auch für religiöse Überlieferungsgemeinschaften.
Auch hier wird ernannt, gewählt und nach Qualifikationen gefragt.
Und auch hier ist der Nachweis, bei einem bestimmten Meister die
entsprechenden Kenntnisse erworben und unter seiner Anleitung
einschlägige Erfahrungen gemacht zu haben, für die Wählenden
und Ernennenden eine wichtige Entscheidungshilfe. Besonders wich-
tig wird dieser Nachweis dann, wenn innerhalb einer religiösen Über-
lieferungsgemeinschaft bestimmte Schriften kanonische Geltung
besitzen, d. h. als traditionsbegründend gelten und zugleich als Krite-
rien zur Beurteilung der Tradition anerkannt sind. Dann nämlich
müssen sich bestimmte Formen der Überlieferung, die sich heraus-
gebildet haben, durch ihre Übereinstimmung mit derartigen kano-
nischen Schriften als legitim ausweisen (s. Band I, 2. Teilerg.,
S 320 ff. u. 3. Teilerg., S 389 ff.). Der Gebrauch solcher kanonischer
Schriften setzt deren Auslegung voraus; und zur Abwägung diver-
gierender Auslegungs-Vorschläge müssen Argumentationsverfahren
entwickelt werden. Weil aber dazu besondere Kenntnisse und Fertig-
keiten erforderlich sind, bildet sich innerhalb solcher religiöser Über-
lieferungsgemeinschaften die Sondergruppe der Auslegungs- und
Argumentations-Spezialisten heraus, die später »Schriftgelehrte«
oder, vor allem im Christentum, »Theologen« genannt werden – ein
nicht-erbliches, aber für die Überlieferungsgemeinschaft unentbehr-
liches Amt21.

Einen wichtigen, in der Religionsgeschichte nicht sehr häufig

190 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

21 Zu den Bedingungen, unter denen innerhalb religiöser Überlieferungsgemeinschaf-
ten diese besondere Gruppe entstehen kann, vgl. R. Schaeffler, Das Gebet und das Argu-
ment, 223ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollzogenen Schritt in der Geschichte dieser Gruppe von Amtsträ-
gern stellt es nun dar, wenn ein Lehrer oder eine Gruppe von Lehrern
den Schülern nicht nur die notwendigen Voraussetzungen zur Erfül-
lung dieser Aufgabe vermittelt und dies erforderlichen Falles durch
ein mündliches oder schriftliches Zeugnis bescheinigt, sondern den
Anspruch erhebt, auch die Vollmacht zur Ausübung dieses Dienstes
zu übertragen, und wenn sie für diesen eigenen Akt der Übertragung
die Anerkennung der religiösen Überlieferungsgemeinschaft findet.
Der neu entstandene Stand der »Schriftgelehrten« gewinnt damit das
Recht zur Selbstergänzung. (Daß in Europa seit dem Mittelalter die
Universitäten dieses Recht in Anspruch nehmen, erklärt sich wohl
daraus, daß sich die »Büchergelehrten« in mancherlei Hinsicht am
Vorbild des Rabbi orientierten, der »im Gesetz des Herrn forscht bei
Tag und bei Nacht«.)

Eine solche Übertragung der Vollmacht setzt in der Regel vor-
aus, daß sie in einem rituell geregelten, für die Gemeinschaft eindeu-
tigen Akt vollzogen wird. Die Schriftgelehrten in Israel haben diesen
Schritt vollzogen und übertrugen nun ihr Amt vom Lehrer auf den
Schüler durch einen eigenen Ritus, vor allem durch Gebet und Hand-
auflegung vor Zeugen. Auf solche Weise ist in der Ekklesia Israel in
der Zeit des Zweiten Tempels das Rabbinat als ein eigenes, selbstän-
diges Amt entstanden. Der Rabbi ist weder König noch Priester,
sondern gewinnt seine Funktion durch die »Kette der Handauflegun-
gen«, die sich gewöhnlich auf ein besonders angesehenes Schul-
Haupt zurückführt.

b) Historische Voraussetzungen seines Entstehens
Es waren nun besondere historische Bedingungen, unter denen die-
ses Amt innerhalb der Ekklesia Israel seine herausragende Bedeu-
tung erlangt hat: Eine wichtige Voraussetzung bestand in der »Kult-
Zentralisation«, die in den Königsbüchern der Bibel mit dem Namen
des Königs Josia verbunden wird, auch wenn Ansätze dazu vermut-
lich weiter zurückreichen. Der Tempel in Jerusalem wurde zur einzig
legitimen Stätte des Opferkultes erklärt – allem Anscheine nach um
gewissen Gefahren der Religionenvermischung entgegenzutreten,
die sich an anderen »heiligen Stätten« im Lande eingeschlichen hat-
ten. Damit verloren zugleich auf dem flachen Lande die Priester ihre
Bedeutung und wurden dafür nur in recht bescheidenem Ausmaße
dadurch entschädigt, daß ihnen das Recht eingeräumt wurde, reihum
am Tempel in Jerusalem gewisse gottesdienstliche Funktionen aus-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 191

Der Untergang von Tempel und K�nigtum und die Fort-Existenz Israels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuüben22. Für das »Volk auf dem Lande« (am ha-arez) hatte dies zur
Folge, daß sie nur unter erschwerten Bedingungen, durch eine Reise
nach Jerusalem, einen Priester aufsuchen konnten, um die Weisung
Gottes (Thorah) zu erfragen. Ihr Gottesdienst war nun ein opferloser
und priesterloser Lese- und Gebetsgottesdienst geworden. Und da
der Versammlungsleiter dieser gottesdienstlichen Versammlung
(»Rosch ha-Knessiah« – »Synagogenvorsteher«) gewöhnlich nicht
über eine spezielle Schrift-Gelehrsamkeit verfügte, blieb das »Volk
auf dem Lande« ohne ausreichende Unterweisung. Diese Lücke wur-
de durch den, oft von Ort zu Ort ziehenden, Rabbi geschlossen. Ihm
legte man nun Zweifelsfragen über die Auslegung der kanonischen
Texte und der darin enthaltenen göttlichen Weisung vor23. Und in
Jerusalem wurden sie, neben den Priestern, zu sachkundigen Mitglie-
dern des »Hohen Rates«24.

Weit wichtiger als für die jüdische Landbevölkerung in Palästina
wurde das Rabbinat für die Juden in der Zerstreuung. Sie konnten
selbst in der Zeit, in der der Zweite Tempel stand, nur mit großer
Mühe und zumeist nur einmal oder wenige Male im Leben zu den
großen Festen nach Jerusalem pilgern, so bedeutend diese Wallfahrt
auch gewesen ist25. Der Regelfall für das Diaspora-Judentum war, daß
ein Rabbi als Gesetzeskundiger befragt wurde, nicht identisch mit
dem Synagogenvorsteher, auch kein Priester, aber in größeren Ge-
meinden mehr und mehr zum festen Amtsträger werdend. Aus dem
Wander-Rabbi war der Gemeinde-Rabbiner geworden. Und entspre-
chend stieg in der Diaspora die Bedeutung der großen Rabbinenschu-
len. Sammlungen rabbinischer Schriftauslegungen wurden, neben
der Bibel, zu der wichtigsten Mitteln, die jüdische Lehre (Talmud)
überlieferungsfähig zu erhalten. Das Studium der Lehre, nun ver-
standen als das Studium der Zeugnisse solcher Schrift-Gelehrsam-
keit, wurde zur Pflicht nicht nur für angehende Rabbiner, sondern

192 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

22 Vgl.dazu im Neuen Testament den Bericht über Zacharias, der, obgleich er nicht in
Jerusalem wohnte, durch Loswurf dazu bestimmt wurde, bei einer bestimmten Gelegen-
heit in Jerusalem das Rauchopfer darzubringen – Luk 1,5 f.
23 Vgl dazu im Neuen Testament die an Jesus gerichteten Fragen: »Rabbi, welches ist
das große Gebot im Gesetz?« – Mt. 22,36 – oder »Rabbi, was muß ich tun, um das ewige
Leben zu haben?« – Luk 10,25.
24 Daher im Neuen Testament die Redewendung. »Da versammelten sich die Hohen
Priester und Schriftgelehrten« – Mt 26,3 et alibi.
25 Vgl. im Neuen Testament die Bemerkung: »Es waren aber in diesen Tagen Juden in
Jerusalem … aus allen Völkern unter dem Himmel … Parther, Meder, Elamiter … –
Apg. 2,5 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für jeden Juden. Neben der regelmäßigen Mitfeier des Gottesdienstes
wurde der jahrelange Besuch eines »Lehrhauses« zum wichtigsten
Mittel jener »Formatio Mentis«, die nötig war, um normative Erin-
nerungen und gegenwärtiges Erleben zum einen Kontext der Erfah-
rung zu verknüpfen.

Durch diese Entwicklung wurde die Ekklesia Israel befähigt,
auch die Zerstörung des Zweiten Tempels zu überleben. Die Legende,
wonach während der Belagerung Jerusalems durch die Römer ein
Rabbi namens Jochanan, in einem Sarg versteckt, aus der Stadt ge-
bracht wurde, um nach der Zerstörung der Stadt an der »Synode von
Jamnia« teilzunehmen, bringt das Bewußtsein zum Ausdruck, daß
das Rabbinat es gewesen ist, das nach dem Ende des Tempel-Dienstes
die Sammlung des »Restes für ein großes Entrinnen« übernehmen
konnte. Die göttlichen Gaben von Thorah und T’schubah, von Zu-
spruch der göttlichen Weisung und von Aufruf zur Umkehr, blieben
so der Ekklesia Israel erhalten und bestimmten weiter die Weise, wie
sie ihren Auftrag und ihre Geschichte verstehen konnte.

Während der Zeit des Zweiten Tempels aber fiel der rabbi-
nischen Schriftauslegung eine besondere Aufgabe zu: In den schwe-
ren inneren und äußeren Krisen, denen sich das Judentum in dieser
Periode seiner Geschichte ausgesetzt sah, mußten aus der Auslegung
biblischer Zeugnisse Kriterien gewonnen werden, um den erhofften
»Wiederhersteller Israels« von »Verführern des Volkes« zu unter-
scheiden. Und ein besonders wichtiges Kriterium bestand darin, her-
auszufinden, ob auf eine bestimmte Person, von der die Wiederher-
stellung Israels erhofft wurde, die Verheißungen zutreffen, die sich
aus den biblischen Zeugnissen erheben lassen. Diese Fragestellung
lag, wie an späterer Stelle zu zeigen sein wird, auch den Konflikten
Jesu mit den »Schriftgelehrten« zugrunde.

2. Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels und die neu
aufbrechenden Krisen seiner Geschichte

a) Das »Neue Jerusalem« und der »Neue Bund«:
Die Erwartung ihrer Unzerstörbarkeit und ihre Enttäuschung

Das »Judentum« ist nicht einfach das Fortleben eines der zwölf Stäm-
me Israels, des Stammes Juda, nach den Katastrophen von 722 (Zer-
störung Samarias durch die Assyrer) und 586 (Zerstörung Jerusalems

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 193

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Babylonier). Es ist eine neue Gestalt der »Ekklesia Israel«
als ganzer, der auch Teile der übrigen Stämme Israels angehörten, vor
allem der Stamm Benjamin, aber auch Teile der Nordstämme im erst
jetzt so genannten »Galiläa« und eine Vielzahl verstreuter Gemein-
den »unter allen Völkern unter dem Himmel«. Und diese neue Ge-
stalt ergab sich aus dem doppelten Bewußtsein: daß der Untergang
beider Königreiche von »Juda« (mit der Hauptstadt Jerusalem) und
»Israel« (mit der Hauptstadt Samaria) Ausdruck eines göttlichen Ge-
richts über ein »ungetreu« gewordenes Gottesvolk gewesen sei, und
daß ein »Rest des Entrinnens« dieses Gericht aufgrund einer beson-
deren göttlichen Erhaltungsgnade überlebt habe, während das gleiche
Gericht den »Heidenvölkern« noch bevorstehe.

Die Rückkehr eines Teiles der Verbannten in die alte Heimat,
der Wiederaufbau Jerusalems und des Tempels, beschrieben in den
Büchern Esra und Nehemija, konnte deswegen nicht als einfache
Wiederherstellung des früheren Zustands begriffen werden, sondern
wurde als etwas »Neues«, ja »Unerhörtes« verstanden, das Gott »im
Angesicht aller Heidenvölker« gewirkt habe26. Das wiedererbaute
und in diesem Sinne »zweite« Jerusalem und in ihm der »zweite
Tempel«, ihrer Erscheinungsgestalt nach bescheidener als das »erste
Jerusalem« und der »erste Tempel«27, trugen nun ihrem Bedeutungs-
gehalt nach die Verheißung ewigen Bestandes an sich, weil das Feuer
des Gerichts schon hinter ihnen lag. Ein zweites Gericht über das
neue Jerusalem galt nun als ebenso ausgeschlossen wie eine zweite
Sintflut über die ganze Welt28. Darum galt der neue Tempel im neu-
en Jerusalem zugleich das als Zeichen eines »neuen Bundes«, der im
Unterschied zum alten nie mehr gebrochen werde und deswegen
auch nie wieder zum Rechtsgrund eines göttlichen Gerichts werden
könne29.

Nun kann es als eine allgemeine Regel der Religionsgeschichte
gelten: Je mehr eine bestimmte religiöse Überlieferung dazu führt,
eine bestimmte gegenwärtige oder nahe bevorstehende Lebensgestalt
der Überlieferungsgemeinschaft »eschatologisch aufzuwerten«, d.h
für die unüberbietbare Weise zu halten, wie ein »Letztes« inmitten

194 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

26 Von den Königen dieser Völker wird deshalb gesagt: »Was sie nie gehört haben, das
sehen sie nun« Jes. 52,15.
27 Vgl. Esra 3,12.
28 Vgl. Jes. 54,9–14.
29 Vgl. Jer 31, 31–34.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Geschichte gegenwärtig wird, desto anfälliger wird eine solche
religiöse Überlieferung für Krisen. Diese ergeben sich, wenn neue
Erfahrungen dieses Bewußtsein erschüttern, die Vollendungsgestalt
des Verhältnisses zu Gott oder dem Heiligen schon erreicht zu ha-
ben30. Solche Krisen brachen nun in der Geschichte des Judentums
auf und erzwangen erneut eine Re-Interpretation der gesamten Ge-
schichte der Ekklesia Israel.

Schon das Eindringen Alexanders des Großen in das Allerheilig-
ste des Tempels, von den Juden als dessen »Schändung« empfunden,
noch mehr aber die Aufstellung von Bildern fremder Götter im Hei-
ligen Bezirk durch die Seleukiden, schließlich die Gewalt, mit der
hellenistische Könige die Bewohner aller ihrer Provinzen, auch der
Satrapie »Jehud«, zur Verehrung ihres Gott-Königtums zwingen
wollten, gewannen in dieser Situation den Charakter eines religiösen
Skandals. Denn nun schien wirklich einzutreten, was der Verheißung
widersprach, die dem »zweiten Jerusalem« und dem »zweite Tempel«
gegeben war.

b) Eine neue Deutungs-Aufgabe und die Entstehung
neuer Sondergemeinschaften

In dieser Lage konnte der Versuch nicht gelingen, die neuen Kata-
strophen-Erfahrungen allein mit denjenigen Mitteln zu deuten, mit
denen die Exils-Propheten den Untergang des »ersten Jerusalem«
und des »ersten Tempels« gedeutet hatten. Den Königreichen Juda
und Israel hatte vorgeworfen werden können, durch den Dienst an
fremden Göttern das göttliche Gericht auf sich gezogen zu haben,
mochte es sich dabei um Fruchtbarkeitskulte gehandelt haben, die
»neben« dem Tempelgottesdienst »unter jedem grünen Baum« geübt
worden waren31, oder auch nur um die Duldung des Kults fremder
Götter durch die Vertreter auswärtiger Großmächte im Lande (auf
dem »Berg des Ärgernisses« vor den Toren von Jerusalem) oder
durch ausländische Königstöchter, die zu Frauen jüdischer Könige ge-
worden waren32. Wenn dagegen zur Zeit des Zweiten Tempels von
einer neuen »Sünde des Volkes« und von einem drohenden oder

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 195

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

30 Vgl. R. Schaeffler, Religions-immanente Gründe religionshistorischer Krisen, in:
H. Zinser [Hrsg.] Der Untergang von Religionen, Berlin 1986, 243–261, insbes. 253ff.
31 Vgl. Jes 57,5; Jer 3,6 u. 3,13.
32 1 Kön 11,1–8.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon geschehenden neuen göttlichen Gericht gesprochen werden
sollte, dann konnte der Grund dafür nicht in einem Rückfall in den
Götzendienst der Heiden gesucht werden. Von ihnen hielt man sich
nun nicht nur im Gottesdienst, sondern auch im Alltag sorgfältig
fern, betrat ihre Häuser nicht, nahm mit ihnen keine gemeinsamen
Mahlzeiten ein und setzte sich bis in Haartracht und Kleidung hinein
von ihnen ab. Neue Unheilserfahrungen schienen nun nur noch eine
einzige Deutung zuzulassen: mangelnde Treue des Volkes zum gött-
lichen Gesetz in all seinen Einzelbestimmungen.

Die Rettung aus dem göttlichen Gericht konnte deswegen nur
dadurch gesucht werden, daß sich innerhalb der Ekklesia Israel zu-
nächst Sondergruppen bildeten, die sich vom »Volk im Lande« durch
immer strengere Einhaltung des Gesetzes unterschieden und von
diesem »abtrennten«. (Von dem Verbum »Parasch« = »Abtrennen«,
haben die »Peruschijm« = »Pharisäer« ihren Namen.) In einem zwei-
ten Schritt wollten derartige »abgetrennte« Sondergruppen die radi-
kale Erneuerung der ganzen Ekklesia Israels vorbereiten. Ein Aus-
druck dieses Selbstverständnisses sind die Erzählungen von den
»Makkabäischen Brüdern«, die bereit waren, für die Einhaltung von
Speisegesetzen das Martyrium zu erleiden. Nur solchen »Liebhabern
der Reinheit« (Ohabej Kashruth) konnte die Abschüttelung des neu-
en Jochs heidnischer Könige und die neue Weihe des geschändeten
Tempels gelingen (vgl. die neue Tempelweihe durch Judas Mak-
kabäus und ihre bleibende gottesdienstliche Gedächtnisfeier am
Channukah-Fest).

Das freilich schloß die Überzeugung ein, daß das wiedererbaute
Jerusalem und selbst das durch die Makkabäer wiedererrichtete Kö-
nigtum nicht mit jenem »neuen Jerusalem« identifiziert werden
konnte, das vor aller Gefahr des Rückfalls in die Sünde und des gött-
lichen Gerichts für immer bewahrt bleiben sollte. Das »neue Jerusa-
lem« galt nun, in der jüdischen Apokalyptik, als ein »himmlisches
Jerusalem«, das, von Gott selbst im Himmel erbaut, noch darauf war-
tet, zur Erde niederzusteigen (so etwa beim »syrischen Henoch«).
Und diese Unterscheidung zwischen dem gegenwärtigen »irdischen«
und dem kommenden »himmlischen Jerusalem« wurde noch dring-
licher, als, durch die Fremdherrschaft der Römer, die Gefahr einer
neuen Zerstörung von Stadt und Tempel sich abzeichnete. Nun ent-
standen innerhalb des Judentums neue Sondergruppen (die Essener,
aber auch die schon erwähnten Pharisäer), die den Nachfahren der
Makkabäer, die sich nach Hasmon, dem Großvater der »Makkabäi-

196 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Brüder«, »Hasmonäer« nannten, allzu große Bereitschaft zu
Kompromissen mit den Römern vorwarfen und deshalb auf einen
anderen »Wiederhersteller Israels« warteten und sich durch streng-
ste Gesetzestreue auf dessen Ankunft vorbereiteten. In manchen
Kreisen wurde der wiederkommende Elia als dieser »Wiederherstel-
ler« erwartet33, andere erwarteten diese Wiederherstellung vom
kommenden Messias34.

Da jedoch in dieser Situation nacheinander oder auch gleichzei-
tig mehrere charismatische Führer auftraten, die den Anspruch erho-
ben, der erwartete »Wiederhersteller« zu sein, wurde es zur leiten-
den Frage, auf welchem Wege Kriterien zu finden seien, an denen die
Frage entschieden werden konnte: »Bist du es, der da kommen soll,
oder haben wir einen anderen zu erwarten?«. Und um ein solches
Kriterium zu gewinnen, wurde es notwendig, »Zeichen zu fordern«,
an denen der wahre Heilsbringer von »Verführern des Volkes« unter-
schieden werden konnte. (Schon an dieser Stelle sei ein vorwegneh-
mender Hinweis gestattet: Wenn der Apostel Paulus feststellt »Die
Juden fordern Zeichen«, dann beschreibt er diese aus der Situation
der Ekklesia Israel heraus entspringende Notwendigkeit, ebenso wie
es für die »Griechen« notwendig war, »nach Weisheit zu suchen«, um
nach dem Verfall der politisch-moralischen Autoritäten in der Kon-
kurrenz der Volksredner, die sich um die Zustimmung der Bürger
bewarben, die wahren von den falschen »Führern des Volkes« –
»Demágogoi« – zu unterscheiden.) In der Entscheidung der Volks-
massen zwischen Jesus von Nazareth, der Gott seinen Vater nannte,
und dem gleichnamigen »Jesus Sohn des Vaters« (Jesus Bar-Abba),
der als »Aufrührer« (Widerstandskämpfer) aufgetreten war, tritt die-
se Situation, die nach Entscheidungs-Kriterien verlangte, auf beson-
ders dramatische Weise hervor. (Daß auch »Barabbas« – »Sohn des
Vaters« – den Namen Jesus trug, ist freilich nur in einigen Matthäus-
Handschriften bezeugt, während die meisten den Eigennamen dieses
»Aufrührers« fortgelassen haben, vermutlich weil die Namens-
gleichheit mit Jesus von Nazareth ihnen skandalös erschien.)

Ein weiterer vorwegnehmender Hinweis sei an dieser Stelle er-
laubt: Die Frage nach Unterscheidungszeichen, an denen der wahre
Wiederhersteller erkannt werden kann, blieb innerhalb des Juden-
tums weit über die Zeit Jesu hinaus aktuell. Denn immer wieder tra-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 197

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

33 Vgl. Mt. 17,11.
34 Vgl. Apg 1,6.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Personen auf, die diesen Anspruch erhoben, Anhänger um sich
sammelten und dann freilich neue Katastrophen in der jüdischen Ge-
schichte heraufführten, am deutlichsten »Bar Kochba«, dessen Auf-
stand gegen die Römer zur neuen Zerstörung Jerusalems durch Ha-
drian führte, der auf den Trümmern der Stadt die römische Kolonie
»Aelia Capitolina« errichtete. Aber noch im 17. Jahrhundert konnte
Sabbatai Zwi solche Erwartungen erregen – und enttäuschen. Aus
solchen Erfahrungen entstand schließlich der wachsende Zweifel, ob
die Heilserwartung sich überhaupt auf eine bestimmte Person rich-
ten dürfe, oder ob der Begriff des »Messias« als das personifizierte
Ideal einer kommenden Zeit der Gerechtigkeit und des Friedens zu
verstehen sei. Ein solcher »Messianismus ohne Messias« hat vor al-
lem in jüngerer Zeit im Judentum viele Anhänger gefunden.

Das am Leitfaden der Kategorien von »Verheißung« und »Er-
füllung« gewonnene Verständnis der Überlieferung gab nun auch
die Kriterien an die Hand, an denen die oben erwähnte Frage ent-
schieden werden konnte, welcher gegenwärtig auftretende Charis-
matiker der erwartete »Wiederhersteller« sei: Wer diesen Anspruch
erhob, mußte sich an den normativen Texten der Überlieferung als
der Verheißene ausweisen können35. Wer diesen Anspruch eines be-
stimmten »Prätendenten« zurückwies, mußte umgekehrt aufzeigen,
daß sein Auftreten den aus der Schrift zu erhebenden Verheißungen
widersprach36. Insoweit spiegeln die Reden und Gegenreden, von de-
nen die Evangelien berichten, eine Argumentationslage, die durch die
Situation der Ekklesia Israel zur Zeit des Zweiten Tempels notwendig
geworden war.

c) Die Einheit des Judentums in der Differenz zwischen den
»Juden im Lande« und den »Juden in der Zerstreuung«

So sehr die Rückkehr eines »Rest des Entrinnens« (Sch’erith ha-plet-
ha) aus dem babylonischen Exil in das Land der Väter einen wichti-
gen Einschnitt in der Geschichte der Ekklesia Israel darstellte, so we-
nig darf doch vergessen werden, daß ein großer Teil der Zerstreuten
nicht von der Möglichkeit der Rückkehr Gebrauch machte, sondern
weiterhin in der Zerstreuung lebte. Auch sie wurden nun »Juden«
genannt, ohne Rücksicht auf ihre Herkunft aus dem einen oder an-

198 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

35 Vgl. Joh 5,39.
36 Vgl. Joh 7,52.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren der zwölf Stämme. Auch sie wußten sich Jerusalem verbunden,
unternahmen gelegentliche Wallfahrten dorthin und entrichteten
Beiträge zum Unterhalt des Tempelkults. Aber diese Gemeinsamkeit
hob eine bleibende Differenz nicht auf: Das »Diaspora-Judentum«
entwickelte eigene Formen des religiösen wie des profanen Lebens.
Das wichtigste Unterscheidungsmerkmal war die Ausgestaltung
eines Gottesdienstes ohne Opfer, den es zwar auch im Lande, in
räumlich von Jerusalem weiter entfernten Gemeinden gab, der aber
in der Diaspora auch an den hohen Festen weitgehend den Tempel-
Gottesdienst ersetzte. Entsprechend trat dort die Bedeutung des Prie-
stertums zurück. Sofern Angehörige priesterlicher (kohanitischer)
Familien anwesend waren, spendeten sie den »aaronitischen Segen«;
aber auch wo dieser nicht gespendet werden konnte, wurde der Got-
tesdienst als vollgültig erachtet. Dieser wurde teils als »Haus-Litur-
gie« an den Sabbathen und den Festen gefeiert, teils als »synagogale
Liturgie« in den Versammlungshäusern (Synagogen). Das zweite
Unterscheidungsmerkmal war eine andere Weise des Umgangs mit
den »Heiden«. Während die Juden im Lande den Umgang mit Nicht-
Juden nach Möglichkeit vermieden, entwickelte das Diaspora-Juden-
tum eine erfolgreiche Mission, gewann »Proselyten«, die sich der jü-
dischen Gemeinde anschlossen und sich beschneiden ließen, aber
auch »Gottesfürchtige«, die, ohne Mitglieder der Gemeinde zu wer-
den, deren Versammlungen besuchten und die jüdische Verehrung
eines einzigen Gottes, oft aus philosophischen Gründen, als die ange-
messene Form der Frömmigkeit anerkannten. Der Dialog mit Pro-
selyten und Gottesfürchtigen war auch der soziale Ort, an dem eine
jüdische Philosophie sich entwickeln konnte, die die Überlieferung
der Väter auf eine Weise dolmetschte, die auch für gebildete Nicht-
Juden verständlich und zustimmungswürdig erschien.

Wiederum sei eine vorwegnehmende Bemerkung gestattet: Die
Heidenmission der jungen christlichen Gemeinde fand ihren Weg
weitgehend auf den Spuren der jüdischen Missionstätigkeit; die Pre-
digt vor »Proselyten und Gottesfürchtigen« stand nicht selten am
Anfang der christlichen Gemeindebildung. Und selbst die ersten
»Christenverfolgungen« sind, in den Augen der Verfolger, eher Ju-
denprogrome gewesen, weil man die jungen christlichen Gemeinden
nicht von den Gruppen jüdischer Proselyten unterschied.

Für das Judentum als Überlieferungsgemeinschaft bedeutete
dies: Es gab von nun an das »eine Judentum« nur in der Gestalt un-
terschiedlicher »Judentümer«. Denn das Diaspora-Judentum entwik-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 199

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kelte, je nach seiner gesellschaftlichen und kulturellen Umgebung,
unterschiedliche Weisen des Lebens und der Frömmigkeit. Die Auf-
gabe, die Einheit des Judentums in der Verschiedenheit seiner regio-
nalen Ausprägung zu sichern und einer Entfremdung zwischen den
jüdischen Gemeinden in den verschiedenen Ländern entgegenzuwir-
ken, hat, so lange der Zweite Tempel stand, die Entstehung eigener
Organe der Überlieferungs-Sicherung notwendig gemacht: das Amt
des »Sendboten« (Meschullach – Apóstolos), der im Auftrag des Ho-
hen Rates von Jerusalem Gemeinden in der Diaspora besuchte und,
oft mit jurisdiktioneller Vollmacht ausgestattet, auftretende Streit-
fragen über die Legitimität oder Illegitimität »neuer Wege« des
Glaubens und Lebens entschied. (Saulus, der vor seiner Bekehrung
ein solcher »Sendbote« gewesen war und die Christen als Anhänger
eines »neuen Weges« verurteilte, ist nach seiner Bekehrung ein sol-
cher »Meschullach« geblieben und konnte deswegen, obgleich er
nicht zu den »Zwölfen« gehörte, auch bei ihnen Anerkennung als
»Apóstolos« finden.)

Nach dem Ende des Zweiten Tempels entfiel auch das Amt des
»Sendboten«, und auch die Institution des Synhedrium hat nur noch
kurze Zeit fortbestanden. Künftig fehlte dem Judentum jede mit
Rechtsvollmacht ausgestattete Zentralinstanz. Desto wichtiger war
für die Einheit des Judentums in der Verschiedenheit seiner regiona-
len Ausprägungen die Gemeinsamkeit der Liturgie, die es jedem Ju-
den gestattete, an jedem Orte, an dem er eine jüdische Gemeinde an-
traf, aktiv am Gottesdienst teilzunehmen. Deshalb wurden nur mit
großer Vorsicht in die Texte und Riten der Liturgie regionale Sonder-
formen eingefügt. (Die Bildung unterschiedlicher »sephardischer«
und »aschkenasischer« Gemeinden am gleichen Ort und erst recht
die Gründung von »Reform-Synagogen« mit eigener, oft in der je-
weiligen Landessprache gefeierter Liturgie, sind in der Geschichte
des Judentums sehr junge Phänomene. Und erst im wiedererrichte-
ten Staate Israel ließ das Nebeneinander solcher Gemeinden Proble-
me entstehen, zu deren Lösung eine eigene Religionsbehörde, die
»Halle Salomos« [Hejchal Schelomoh], mit paritätischer Besetzung
ihrer Spitzenfunktionen, notwendig wurde.)

Die Existenz und die Eigenart des Diaspora-Judentums war eine
wichtige Voraussetzung dafür, daß das Judentum die Zerstörung
Jerusalems und des Zweiten Tempels und die Erklärung der »Aelia
Capitolina« zu einer für Juden »verbotenen Stadt« überleben konnte.
Andererseits scheint das »hellenistische Judentum« weitgehend in

200 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der sich ausbreitenden Christenheit aufgegangen zu sein, sodaß die-
jenigen, die Jesus von Nazareth nicht als den Messias anerkannten,
ihre Identität durch eine weitgehende »Re-Hebraisierung« des reli-
giösen Lebens sicherten. Diese Abgrenzung führte dazu, daß der
»alexandrinische Kanon« Heiliger Schriften, wie sie in der »Septua-
ginta« enthalten sind und zur Bibel des hellenistischen Judentums,
aber auch zum »Alten Testament« der Christen wurden, zugunsten
des Kanons der »hebräischen Bibel« verworfen wurde – eine Dif-
ferenz, die Jahrhunderte später innerhalb der Christenheit konfes-
sionsbildend wurde, weil die Reformatoren allein die Bücher der »he-
bräische Bibel« als Bestandteile des »Alten Testaments« anerkannten
und diejenigen Schriften, die nur im »alexandrinischen Kanon« ent-
halten waren, als »Apokryphen« bezeichneten.

d) Die besonderen Aufgaben der jüdischen Überlieferung
in der Diaspora

Für eine philosophische Einübung in die Ekklesiologie ist die Entste-
hung des Diaspora-Judentums nicht nur deswegen belangvoll, weil
hier wesentliche Merkmale der christlichen Ekklesía vorgebildet wor-
den sind. Ebenso wichtig ist die Frage, wie die Überlieferung der Vä-
ter in der speziellen Gestalt, die sie im Judentum angenommen hatte,
gerade unter den Bedingungen der Diaspora zu einer »Schule der Er-
fahrung« werden konnte. Der Erfahrungskontext des Judentums ist,
wie sich gezeigt hat, wesentlich durch den Gedanken bestimmt, daß
die überlieferten Zeugnisse der Vergangenheit eine Verheißung ent-
halten, die erst in einem »neuen Bund« und im »neuen Jerusalem«
ihre eschatologische Erfüllung finden werden. Nun zeigte aber die
Erfahrung der Zeit des Zweiten Tempels: Der »neue Bund«, der ohne
Gesetzeslehrer auskommt, weil er den Menschen »ins Herz geschrie-
ben« ist, und das »neue Jerusalem«, dem die Zusage endgültiger Un-
zerstörbarkeit gilt, konnten auch in der erneuerten Treue zum Gesetz
und im wieder errichteten Zweiten Tempel von Jerusalem nur ihre
verheißungsvolle Antizipation, nicht ihre Vollgestalt gefunden ha-
ben. Darum entwickelte gerade das Diaspora-Judentum eine beson-
dere Art der Jerusalem-Frömmigkeit, für die ein Moment eschatolo-
gischer Hoffnung charakteristisch war. Und es war und blieb diese
eschatologische Jerusalem-Frömmigkeit, die es auch nach der Zerstö-
rung des Zweiten Tempels gestattete, den Verheißungsgehalt der
Überlieferung mit der gegenwärtigen Diaspora-Erfahrung zu einem

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 201

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontext zusammenzuschließen, innerhalb dessen alle immer neuen
Wendungen der jüdischen Geschichte ihren Ort und ihre Bedeutung
erhielten.

Man hielt, auch nach der Zerstörung Jerusalems durch die Rö-
mer, an der Erinnerung an den Opferkult fest, rezitierte, vor allem im
»Mincha-Gebet«, die zu diesem Opferkult gehörigen Texte und wur-
de nicht müde, um die Wieder-Errichtung des Tempels zu beten,
»rasch, in diesen unseren Tagen«. Aber die Hoffnung auf das neue
Jerusalem und den neuen Tempel war nun eng mit der Hoffnung
auf »einen neuen Himmel und eine neue Erde« und auf die »Heraus-
führung aller Verstorbenen aus ihren Gräbern« verbunden (beson-
ders deutlich im Kaddisch-Gebet am offenen Grabe der Verstorbe-
nen). Und der Abschiedsgruß beim Trinken des letzten Bechers am
Pessach-Fest »Dieses Jahr als Knechte, nächstes Jahr als Freie, diese
Jahr hier, nächstes Jahr in Jerusalem« wurde jahrhundertelang nur
von Wenigen als Aufforderung an die Mitfeiernden empfunden, sich
sofort auf die Reise nach Palästina zu machen, von allen Beteiligten
aber als die Zusage, in der bald anbrechenden »kommenden Welt« zu
Mitfeiernden der eschatologischen Liturgie zu werden. Diese wird
freilich, der herrschenden Erwartung gemäß, an dem gleichen Ort
stattfinden, an dem der Tempel Salomons stand. Aber die Errichtung
des »neuen Jerusalem« und seines »Neuen Tempels« wird mit der
Heraufführung des »neuen Himmels und der neuen Erde« zusam-
menfallen. Deshalb kann auch den Verstorbenen ins offene Grab zu-
gerufen werden: »Und ihr werdet’s erleben und ganz Israel wird’s
erleben. Dazu sprechen wir: Amen«.

Das schloß nicht aus sondern ein, daß das »dieser Weltzeit« zu-
gehörige Jerusalem als Zeichen und Unterpfand dieser eschatologi-
schen Hoffnung gewertet wurde. Auch für diejenigen, die nicht die
Absicht hatten, ihren Wohnsitz in den »Ländern der Heiden« zu ver-
lassen, war es wichtig zu wissen, daß dem Land der Väter in keinem
Jahrhundert jüdische Bewohner fehlten, auch wenn Jerusalem selbst
für einige Zeit den Juden unzugänglich war. Beim Gebet nahm man
eine Gebetsrichtung ein, die der geographischen Lage von Jerusalem
entsprach. Der »Misrach«, die Marke dieser Gebetsrichtung in jüdi-
schen Häusern, war nicht nur Ausdruck einer »Ostung« (»Misrach«
heißt wörtlich »Ostrichtung«), sondern einer »Orientierung«, die al-
le Orte und Bahnen des Lebens um die Richtung nach Jerusalem
sammelte. Aber diese Orientierung ging über ihr bloß geographi-
sches Bedeutungsmoment stets zugleich hinaus und war Ausdruck

202 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Bestrebens, dorthin ausgerichtet zu sein und zu bleiben, wo die
Schofar des letzten Tages die Ankunft des messianischen Reiches an-
kündigen wird. Und in diesem Sinne sind alle Widerfahrnisse des in-
dividuellen und gemeinsamen Lebens als Schritte auf Wegen zu deu-
ten, die zu dem in einem eschatologischen Sinne »neuen« Jerusalem
führen. Bis zum Erreichen dieses Zieles sind alle Juden, ja alle Men-
schen »Fremdlinge und Gastsassen vor Gott«37 und haben ihr Bürger-
recht in einer »kommenden Stadt«38. Die Zeugnisse der Überliefe-
rung und die immer neuen Erfahrungen immer neuer Generationen
schließen sich für das Diaspora-Judentum zu einem Kontext zusam-
men, indem sie die gesamte Geschichte als Weg der »Fremdlinge in
dieser Welt« zu diesem Ziele, zu ihrer »alten«, schon den Vätern ge-
schenkten und doch den Söhnen und Töchtern erst für die Zukunft
verheißenen Heimat verstehen lassen. Jene Wege der Umkehr, die
Gott in seiner Erhaltungsgnade dem erwählten Volk offenhält, sind
in dieser Lage stets zugleich Wege der Heimkehr, und zwar in einem
topographischen, aber zugleich in einem eschatologischen Sinne, We-
ge ins »alte« und darin zugleich ins eschatologisch »neue Jerusalem«.

e) Nochmals eine Veränderung des Erfahrungs-Horizonts

Fragt man wiederum, wie es der hier vorgeschlagenen transzenden-
talphilosophischen Betrachtungsart entspricht, nach der Struktur des
Erfahrungskontextes, in den Erinnerungen und Inhalte je gegenwär-
tigen Erlebens eingeordnet werden mußten, dann fällt insbesondere
die Eigenart der Raum-Anschauung und die Verwendung der Kau-
salkategorie in die Augen. Der Raum hat, wie in den meisten Reli-
gionen, eine Mitte, auf die alle Wege und Bahnen des menschlichen
Lebens bezogen werden: das zentrale Heiligtum der religiösen Über-
lieferungsgemeinschaft. (Der Ort dieses Heiligtums galt in manchen
Religionen als die Geburtsstelle der Welt, als der »Nabel«, der ihre
Herkunft aus dem Reich der Götter erkennen läßt – so wurde etwa in
Delphi ein solcher »Nabel der Welt« gezeigt.) Aber für das Judentum
handelt es sich um eine Mitte, die man als »transparent« bezeichnen
kann: Durch sie hindurch wird eine kommende Welt sichtbar; und
alle »Orientierung« (Misrach) auf das geographische Jerusalem ist

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 203

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

37 Ps 38,13.
38 Das Neue Testament wird diesen Gedanken des Diaspora-Judentums aufgreifen und
von ihm her das Leben und den Auftrag der »Ekklesia kyríou« deuten – 1 Petr. 2,14.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugleich auf diese kommende Welt ausgerichtet. Auch wer im geo-
graphischen Jerusalem oder in dessen Nähe wohnte, hielt damit für
die gesamte Gemeinschaft der Juden in aller Welt die Stelle offen, an
der der Einbruch der kommenden Welt erhofft werden konnte. Des-
halb war nun – im Unterschied zur Zeit des Babylonischen Exils – das
Wohnen in den »Ländern der Völker« nicht mehr eindeutig ein Zei-
chen der Gottesferne, sondern an jedem Orte der Welt konnte die
»Einwohnung des göttlichen Namens« erfahren werden. Jeder Ort,
an dem Juden sich im Gebet versammelten und bis heute versam-
meln, kann zur Antizipationsgestalt des »kommenden Jerusalem«
werden, auch wenn unter allen Orten der göttlichen »Einwohnung«
(Schechinah) das geographische Jerusalem die Verheißung des kom-
menden am deutlichsten und wirksamsten bezeugt.

Eine jüdische »Lese-Anweisung« bringt diese Überzeugung auf
besonders deutliche Weise zum Ausdruck. Sie knüpft daran an, daß
der Gottesname, um sein unbeabsichtigtes Aussprechen zu verhin-
dern, oft nur mit zwei von den vier Buchstaben dieses Namens ge-
schrieben wird, durch ein zweifaches Jod (JJ statt JHWH), sodaß er als
»Jod bei Jod« gelesen werden kann, während am Ende jedes Satzes
eine Art von Doppelpunkt steht, der als »Jod über Jod« gelesen wer-
den kann. Die Lese-Anweisung aber lautet: »Wo Jud bei Jud steht, da
ist »Ha-Schem« (der Name als anrufbare Gegenwart Gottes); aber
wo Jud über Jud steht, da ist er nicht«. (Das Wort Jesu »Wo zwei oder
drei versammelt sind in meinem Namen« scheint an eine derartige
Lese-Anweisung des Judentums anzuknüpfen.) Der gesamte Raum
ist voll von Orten der Gegenwart Gottes, freilich, im Sinne des Exils-
judentums, so, daß er dadurch an der unverwechselbaren Würde des
einen Ortes zeichenhaft Anteil gewinnt.

Die Kausalkategorie aber, mit deren Hilfe die Frage beantwortet
wird, warum die Ereignisreihen unserer Erfahrungswelt gerade so
verlaufen, wie wir es tatsächlich beobachten können, erfordert nun
eine zweifache Anwendung: Der Weltlauf als ganzer, aber auch alle
einzelnen Ereignisverknüpfungen innerhalb seiner, sind durch einen
göttlichen Ratschluß (raz) bestimmt und bringen eine göttliche
Wahl-Entscheidung (Chaphäz – beneplacitum) zum Ausdruck. Das
Tun des Menschen aber ist nur wirkkräftig, sofern diese göttliche
Entscheidung »durch die Hand des Menschen« ins Werk gesetzt
wird. Wirksam handeln kann nur der, den Gott durch eine eigene
Wahl-Entscheidung zum Werkzeug seiner weltwirksamen Wahlent-
scheidungen gemacht hat. Nur der Erwählte, an dem Gott »sein

204 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wohlgefallen hat«, ist Werkzeug der göttlichen freien Wahl-Ent-
scheidungen. Von diesem Erwählten Gottes kann daher gesagt wer-
den: »Die Wahlentscheidung Gottes kommt durch seine Hand an ihr
Ziel«39.

f) Eine neue Deutungs-Kategorie: Der »Leidende Gottesknecht«

Für die Juden in der Zerstreuung, die ihre politische Machtlosigkeit
erfahren haben und daher wußten, wie wenig sie auf den Lauf der
Dinge Einfluß gewinnen können, entstand daher die Frage, ob sie
von dieser Erwählung zu Werkzeugen des göttlichen Heilswirkens
ausgeschlossen seien. Und es ist dieser Zusammenhang, in welchem
das Lied vom »leidenden Gottesknecht«, dessen historische Aus-
legung bis heute manche Rätsel aufgibt, zu einem Schlüssel werden
konnte, um die Leid-Erfahrungen der Juden in allen Ländern einem
umfassenden Kontext einzufügen: Wie der seinem Namen nach un-
bekannte Prophet durch sein Leiden die Schuld der »Vielen« seines
Volkes auf sich genommen hat, so scheint das Judentum insgesamt
dazu »erwählt«, daß der sündhafte Zustand der ganzen Welt von
ihm stellvertretend durchlitten wird. Dieser Gedanke rechtfertigt
die Bosheit der Verfolger ebensowenig, wie der Gedanke, Assur und
Babel seien »Zuchtruten« in der Hand Gottes gewesen, deren Ver-
gehen an Volk und Tempel gerechtfertigt hat. (Die »Zuchtrute« war,
nach vollbrachtem Werk, von Gott zum Verbrennen bestimmt.) Aber
für die Leidenden selbst wurde der Gedanke, alle Schuld der Welt sei
stellvertretend auf ihre Schultern gelegt, zur Anleitung, auch in ihrer
Not und Machtlosigkeit ein Zeichen ihrer Berufung zu erkennen40.

Die Frage, ob das im Buche Jesajah41 überlieferte Lied vom »lei-
denden Gottesknecht« auf die Ekklesia Israel bezogen werden dürfe,
vor allem in deren Zustand der Zerstreuung, ist nicht nur unter
christlichen Exegeten strittig, sondern auch und vor allem unter Ju-
den. Aber in den Bedrängnissen der Diaspora, aber auch unter den
»Juden im Lande« zu der Zeit, als die Katastrophe des Zweiten Tem-
pels sich abzuzeichnen begann, gewann die Frage des »murrenden

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 205

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

39 Jes 53,10.
40 Vgl. dazu in jüngerer Zeit Margarethe Susmann, Das Buch Hiob und das Schicksal
des jüdischen Volkes, Zürich 1946, insbes. Sätze wie diese: »Daß nur so: als Urbild und
Stellvertretung der Menschengeschichte, die Geschichte Israels in ihrer Wahrheit zu
verstehen ist, bezeugt die gesamte Prophetie«, a. a. O. S 60.
41 Jes 53.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Volkes« in der Wüste neue, unabweisliche Aktualität: »Warum hast
du uns aus Ägypten herausziehen lassen, um uns, unsere Kinder und
unser Vieh verdursten zu lassen?«42. War die Ekklesia Israel dem
göttlichen Gericht »über alle Götter Ägyptens« nur dazu entronnen,
durch die Hand neuer Bedränger unterzugehen? Eine erste Antwort
auf diese Frage gaben die Lieder vom leidenden Gottesknecht, die
immer wieder in den Krisen der jüdischen Geschichte als Deutung
der Berufung Israels gelesen wurden. Der »Rest für ein großes Ent-
rinnen«, der nach der den Vätern gegebenen Zusage in allen Krisen
der Geschichte Israels erhalten geblieben ist, bleibt dazu bestimmt, in
der ungeteilten Hingabe an Gott zum »Löseopfer« für die Mensch-
heit zu werden und gerade dadurch, in seinem Leiden nicht weniger
als in seinen Errettungen, die Rettung der Völker stellvertretend zu
antizipieren. Die jüdische Volksfrömmigkeit hat diesen Zusammen-
hang zuweilen deutlicher gesehen als die Gelehrsamkeit der Rabbi-
nen. Das jiddische Lied vom »Kälbel«, das auf dem Weg zur Schlacht-
bank »in den Himmel arein« die Frage ausruft: »Muß dos aso sein?«,
berichtet von der vom Himmel her ergehenden Antwort »Es muß aso
sein« – nicht etwa weil das Kälbel von Gott verworfen wäre, sondern
weil das Leiden seine besondere Berufung ist.

Das Bewußtsein von einer so paradoxen Gestalt der Berufung
konnte, unter dem Eindruck erfahrener Bedrängnis, nur deswegen
Überzeugungskraft gewinnen, weil diese Erfahrung im Lichte der
Überlieferung vom »Gericht über die Götter Ägyptens« gedeutet
wurde. Israel lebt als »ausgesondertes Volk« in einer gott-entfremde-
ten Welt (so S. 110 ff.). Diese Gott-Entfremdung aber besteht primär
nicht in moralischen Verfehlungen – diese sind schon Strafe, Folge
davon, daß Gott die Menschen »der Torheit ihres Herzens überlas-
sen« hat43 – sondern im Dienst an fremden Göttern. Unter diesen
nehmen, nach den Worten des Josua auf dem »Landtag von Sichem«,
die Götter der Sippe und die Götter des Landes – des Blutes und des
Bodens; der Gesellschaft und der Wirtschaft – den ausgezeichneten
Rang ein. Ihre wirkkräftigsten Gestalten sind die Götter des frucht-
bringenden Todes (Osiris, Adonis), symbolisiert durch den frucht-
baren und zugleich siegreichen Stier (Ser-Apis; Ba’al), um den die
Feiernden nicht nur tanzen, wie Israel in der Wüste um den Golde-
nen Jungstier, sondern dem sie ihre Fruchtbarkeitsopfer bringen, vor

206 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

42 Ex 17,3, vgl. 16,3.
43 Röm 1,24.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allem das Opfer der Erstgeburt. Über diese Götter ist Gottes Gericht
in Ägypten ergangen; aus ihrem Herrschaftsbereich hat Gott die Vä-
ter herausgeführt (s. o. S. 107–120 und 2. Teilerg. 125–129). In der
historischen Lage kurz vor der Zerstörung des Zweiten Tempels, un-
ter der Erfahrung der neuen Übermacht götzendienerischer Mächte,
wird dieses »Gericht über die Götter Ägyptens« auf neue Weise ver-
standen: Auf diese Götzen und ihre Diener richtet sich der »Zorn
Gottes vom Himmel her«44. Alle sittlichen Perversitäten der Völker
sind schon die Folge dieses göttlichen Zorns. Aber im Zeitalter der
Weltreiche, vor allem des Römischen, gibt es kein räumliches Entrin-
nen vor der feindlichen Übermacht in ein anderes, »gelobtes Land«.
Unter der zweifachen Gefährdung des Assimilationsdrucks und der
Progrom-Drohung gegenüber denen, die diesem Druck widerstehen,
überlebt jeweils nur derjenige »Rest«, der bereit ist, mitten unter den
Völkern anders zu leben als diese. In dieser neuen Situation aber hat
die Ekklesia Israel in besonderem Maße unter der gewissenlosen Ge-
walttätigkeit der Völker zu leiden, vor allem wegen ihrer Weigerung,
am Götzendienst der Heiden teilzunehmen45. An ihr wird auf immer
neue Weise der Zustand der Welt, in der sie lebt offenbar; die selbst-
verschuldeten Krisen dieser Welt entladen sich gleichsam an diesem
andersartigen Volk. Und so sind die Leiden dieses Volkes ein Anzei-
chen dafür, daß dieses eine Volk den Preis dafür zahlt, daß alle Völker
unter diesem Zorn Gottes stehen. Und zuletzt werden auch die Völ-
ker erkennen: »Der Herr hat unser aller Missetat auf ihn [den leiden-
den Knecht] gelegt«46.

Daß unter der Last und Würde solcher Erwählung das stellver-
tretende Leiden die wirksamste Tat sein kann, ist eine eigentümliche
Umkehrung des Begriffs von »Wirken« und »Wirksamkeit«, die ge-
rade das »Unerhörte« ausmacht, das die Könige der Völker nach
[Deutero-]Jesajah am Elend und an der Wiederherstellung Israels zu
erfahren bekommen. In der Redaktion des Jesajah-Buches schließt
sich an diese Erwähnung des »Unerhörten« das Bekenntnis an, das
ursprünglich wohl einer Sühnopfer-Liturgie im Tempel von Jerusa-
lem zugehört, sich im jetzigen Kontext aber (über die willkürliche
Kapitelgrenze hinweg) wie ein Bekenntnis dieser Könige liest: »Was
uns zu Ohren kam, wer hat es geglaubt, und der Arm des Herrn,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 207

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

44 Vgl. Röm. 1,18.
45 Vgl. dazu die exemplarische Darstellung dieser Situation im Buche Esther 3,8 f.
46 Is 53,6.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wem ist er offenbar geworden? … Unsere Krankheit, er hat sie getra-
gen, und unsere Schmerzen, ihm wurden sie aufgeladen … Der Herr
hat ihm aufgebürdet unser aller Sünde«47. Zur Vermeidung von
Mißverständnissen darf noch einmal hinzugefügt werden: Indem, in
der redaktionellen Verknüpfung zwischen dem 52. und dem 53. Ka-
pitel des Jesajah-Buches, die Könige der Völker in einen Bußpsalm
Israels einstimmen, suchen sie keine Rechtfertigung für die Gewalt,
die sie Israel angetan haben, sondern erkennen an, daß wider allen
Augenschein das Leid des Geschlagenen ihnen zum Heil geworden
ist, sodaß gerade in der Machtlosigkeit des jüdischen Volkes »Gottes
Arm offenbargemacht« ist. Aber der Erwählte ist dadurch nicht zum
Mittel gemacht, das im Dienste Anderer verbraucht würde; er ist der
Erwählte geblieben und wird »satt« an der Einsicht in die Würde sei-
ner Berufung. »Nachdem seine Seele die Last getragen hat, wird er
sehen und satt werden an Einsicht. Denn mein Knecht, der Gerechte,
macht die Vielen gerecht«48. Und im Licht dieser Einsicht wird ihm –
und den Lesern des Liedes, das von ihm singt – der Kontext deutlich,
in welchem sein Leiden seinen Sinn, d. h. seine Verständlichkeit und
Akzeptabilität, gewinnt.

Diese Antwort konnte freilich, für sich genommen, das Problem
nicht lösen: War die Ekklesia Israel nur dazu aus dem Feuerofen des
göttlichen Gerichts über die Götter Ägyptens errettet worden, um im
neuen Feuerofen eines stellvertretenden Leidens unterzugehen?
Würde nicht der Sinn der Herausführung aus Ägypten in sein Ge-
genteil verkehrt, wenn die »Befreiung aus dem Sklavenhaus« nur in
immer neue Sklaven- und Todeshäuser hineinführt und der »Rest für
ein großes Entrinnen« jedesmal nur für einen neuen Untergang auf-
gespart wird? Fragen dieser Art sind, angesichts der Geschichte der
Ekklesia Israel, keineswegs willkürlich ersonnen. Und sie lassen die
Frage entstehen: Worauf kann die zweifache Hoffnung sich gründen,
(1) daß Israel die Gott-Entfremdung der Welt nicht nur stellvertre-
tend durchleidet, sondern damit zugleich wirksam überwindet, und
(2) daß auch die, für die in den Krisen der Geschichte Israels kein
»Weg des Entrinnens« offenstand, nicht aus der göttlichen Erwäh-
lung herausgefallen sind?

Wiederum darf vorwegnehmend hinzugefügt werden: Wenn die
Christologie des Neuen Testaments die Aussagen über den »leiden-

208 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

47 Jes 52,15 und 53,6.
48 Jes. 53,11.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Gottesknecht« auf Jesus bezieht49, dann knüpft sie ausdrücklich
an exegetische Fragestellungen des Exilsjudentums an und stellt Je-
sus nicht auf einen Ort außerhalb der jüdischen Geschichte, sondern
in deren Zentrum hinein: Die Berufung des Volkes zum heilswirk-
samen Leiden hat, nach dieser neutestamentlichen Deutung, in der
Berufung Jesu zum »leidenden Gottesknecht« ihre unüberbietbare
Vollgestalt erlangt, weil erst das Leiden dieses einen Gottesknechts
auch dem Leiden des ganzen Volkes seine Heilswirkung für »die Völ-
ker« gerantiert – ein weiteres Beispiel dafür, daß die neutestamentli-
che Christologie nur im Rahmen einer Ekklesiologie der Ekklesia Is-
rael angemessen verstanden werden kann.

Viertes Teilergebnis

Das Judentum ist jene besondere Gestalt, die die Ekklesia Israel nach
dem Ende der »Babylonischen Gefangenschaft« angenommen hat.
Sie verstand sich als die Gemeinde derer, die »durch den Feuerofen
des Gerichts« schon hindurchgegangen sind, das »den Völkern« noch
bevorsteht.

Der Wiederaufbau der Stadt Jerusalem und die Wieder-Errich-
tung des Tempels wurden nicht einfach als Wiederherstellung eines
früheren Zustandes erfahren, sondern als ein »Neues«, demgegen-
über »des Alten nicht mehr gedacht werden« sollte50. Aber die Iden-
tität des einen Gottes, der sich nun ausdrücklich als »der Erste und
der Letzte« bezeichnete, wurde zugleich als Grund für die Einheit
einer Geschichte verstanden, die über alle Krisen und Neu-Anfänge
hinweg auf die Verwirklichung einer Heilsabsicht ausgerichtet ist, zu
deren Verwirklichung auch die Völker und ihre Könige, ohne es zu
wissen, als Mittel dienen. Darum galt es nun, in allen früheren Taten
und Worten Gottes die Verheißung ausgesprochen zu finden, die im
nahe bevorstehenden Ende der Geschichte, am »letzten der Tage«,
ihre Erfüllung finden soll. Diese Folgerung haben die Apokalyptiker
gezogen.

Im Wechselverhältnis zwischen dieser Verheißung und ihrer na-
he bevorstehenden Erfüllung sollten nun alle Inhalte des gegenwär-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 209

Viertes Teilergebnis

49 Am deutlichsten in der Belehrung des Eunuchen [»Kämmerers«] der äthiopischen
Königin Kandake durch den Diakon Philippus – Apg 8,27ff.
50 Jes 43,19.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigen Erlebens als »Zeichen der Zeit« gedeutet werden, die ein im
eschatologischen Sinne »neues«, d. h. endgültig unzerstörbares Jeru-
salem ankündigen, über das Gott niemals mehr ein Gerichtsurteil
sprechen wird – ebensowenig wie er die Welt in einer zweiten Sint-
flut richten wird. Das aber schloß die Erwartung ein, daß die Bundes-
schlüsse mit den Vätern sich in einem »neuen Bund« vollenden wer-
den, der jedem Einzelnen so sehr »ins Herz geschrieben« sein wird,
daß niemand mehr der Belehrung durch einen anderen bedarf, und
der von seiten des Menschen niemals mehr gebrochen wird, von sei-
ten Gottes niemals mehr zum Anlaß der Gerichtes werden kann.

Auf solche Weise kam ein neuer Kontext zustande, in den alle
Erinnerungen und gegenwärtigen Erlebnisse eingetragen werden
mußten, um als Erfahrung gelesen werden zu können. Das kommt
in einer neuen Weise der Anschauung von Zeit und Raum, aber auch
in einem neuen Verständnis der Kategorien von Substanz und Kau-
salität zum Ausdruck.

Die Zeit wird erst jetzt zur allumfassenden Ordnung der Ge-
schichte. Darum entsteht erst jetzt die Aufgabe, eine »absolute Chro-
nologie« zu entwickeln, in die alle Ereignisse in der Geschichte aller
Völker eingetragen werden können. Weil aber diese Universalzeit
nicht durch den Naturprozeß garantiert ist (z. B. durch den stetigen
Umschwung der Himmelskuppel, wie dies in der aristotelischen Phy-
sik gedacht wird), sondern durch die ungeschuldete Treue Gottes, der
nichts von dem, was er gesagt und getan hat, widerruft, verliert in
dieser Universalzeit kein einzelner Augenblick seine unbedingte Be-
deutung. In jeder Weise der göttlichen Zuwendung zu den Men-
schen, auch zu den frühesten Vätern, hat die verheißene Zukunft an-
tizipatorische Präsenz gewonnen. Darum haben auch die Väter nicht
nur auf ein für die Zukunft verheißenes Heil gehofft, sondern sind, je
auf ihre Art, schon Zeitgenossen der Vollendung gewesen (haben
»den Tag des Messias gesehen und sich gefreut«).

Der Raum aber hat (wie bei vielen Religionen) eine Mitte, auf
die alle Wege und Bahnen in der Geschichte Israels und sogar der
Völker sich sammeln. Aber für das Judentum handelt es sich um eine
»transparente Mitte«: Die topographische Ausrichtung (»Misrach«)
nach Jerusalem ist zugleich Ausdruck dafür, daß das Leben des »Ori-
entierten« (»Misrachi«) auf ein kommendes, ewiges Jerusalem aus-
gerichtet ist, dessen Erbauung durch Gott mit der »Öffnung aller
Gräber« und der »Erschaffung eines neuen Himmels und einer neu-
en Erde« zusammenfallen wird.

210 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Begriff der Substanz, der das Beständige im Wandel und
zugleich das Wesen der Dinge im Verhältnis zu ihren wechselnden
Erscheinungsgestalten bezeichnet, gewinnt seine neue Bedeutung
nun darin, daß der Schöpfer jedem seiner Geschöpfe eine verläßliche
Verheißung eingestiftet hat und es so zur Antizipationsgestalt der
Erfüllung hat werden lassen. Die Kausalkategorie aber, die die Ver-
knüpfung von Ursachen und Wirkungen beschreibt, findet ihre pri-
märe Anwendung im Hinweis auf die All-Wirksamkeit der gött-
lichen Willens-Entscheidung (Chaphäz – beneplacitum); sekundär
deutet sie dann auch das menschliche Wirken durch den Hinweis
auf diejenigen, die Gott selbst sich erwählt hat, sodaß sein »Wohl-
gefallen« (beneplacitum) »auf ihnen ruht« und die göttliche Wahl-
entscheidung »durch ihre Hand an ihr Ziel gelangt«.

Neue Krisen in der Geschichte des Judentums haben eine wei-
tere Veränderung des Erfahrungshorizonts notwendig gemacht. Die
Erfahrung der neuen Bedrohung durch die Seleukiden und später
durch die Römer, aber auch innere Krisen des Judentums zur Zeit
des Zweiten Tempels machten deutlich, daß auch der wiedererrichte-
te Tempel und das Königtum der Hasmonäer noch nicht die endgül-
tige Erfüllung dieser Verheißungen darstellten, sondern nur deren
neue Antizipationsgestalt. Die erhoffte »Wiederherstellung Israels«
mußte als noch bevorstehend gedacht werden; und die »Erforschung
der Schriften« sowie die dadurch mögliche werdende Deutung der
»Zeichen der Zeit« dienten dazu, die Kriterien zu gewinnen, an de-
nen der »wahre Wiederhersteller« von den »Verführern des Volkes«
unterschieden werden konnte. Als ein Kennzeichen dafür galt, daß er
eine Sondergruppe von »Liebhabern der Reinheit« um sich sammeln
werde, die dem kommenden zweiten Gericht durch rigorose Ge-
setzes-Erfüllung entgehen werden.

Als jedoch die Zerstörung des Zweiten Tempels sich abzuzeich-
nen begann, bildete sich in manchen Kreisen sowohl der jüdischen
Diaspora als auch der »Juden im Lande« die Überzeugung aus, daß
auch das Leiden des Volkes eine Weise sei, an dieser göttlichen Heils-
wirksamkeit teilzunehmen: Das Volk ist dazu berufen, die Sünde der
Welt stellvertretend zu tragen und gerade dadurch zu überwinden.
Das Lied vom »leidenden Gottesknecht« konnte so zu einer Deutung
der jüdischen Existenz in einer feindlichen Welt werden – freilich so
daß die heilswirksame Berufung dieses Knechtes erst am Ende der
Tage auch den Völkern und ihren Königen offenbar werden wird.
Auf solche Weise wurde das Unrecht der Verfolger keineswegs ge-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 211

Viertes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtfertigt; aber das Leiden der Verfolgten gewann eine neue Weise
der Verstehbarkeit und der Akzeptabilität, also einen »Sinn«.

Es ist dieses jüdische Verständnis von Zeit und Raum, von Sub-
stanz und Kausalität, das jenen Erfahrungskontext bestimmt hat, in
den auch die christliche Verkündigung von Jesus als dem Christus
und spezieller davon, daß er »leiden mußte, um so in seine Herrlich-
keit einzugehen«, eingetragen werden konnte.

212 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Judentum

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Untergang von Tempel und Königtum und das »Wunder« der Fort-Existenz Israels
	a) Die Zerstörung von Samaria und Jerusalem als »horizont-verändernde Erfahrung«
	b) Aufgaben der Überlieferung in der Zeit nach der Babylonischen Gefangenschaft und die Kategorien von »Verheißung« und »Erfüll
	c) Der Übergang von der Prophetie zur Apokalyptik
	d) Die Struktur des neuen Erfahrungshorizonts
	e) Die neue Bedeutung der »Schriftgelehrsamkeit« und ein neues Organ der Überlieferung: der Rabbi
	a) Die Eigenart des jüdischen Rabbinats
	b) Historische Voraussetzungen seines Entstehens


	2. Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels und die neu aufbrechenden Krisen seiner Geschichte
	a) Das »Neue Jerusalem« und der »Neue Bund«: Die Erwartung ihrer Unzerstörbarkeit und ihre Enttäuschung
	b) Eine neue Deutungs-Aufgabe und die Entstehung neuer Sondergemeinschaften
	c) Die Einheit des Judentums in der Differenz zwischen den »Juden im Lande« und den »Juden in der Zerstreuung«
	d) Die besonderen Aufgaben der jüdischen Überlieferung in der Diaspora
	e) Nochmals eine Veränderung des Erfahrungs-Horizonts
	f) Eine neue Deutungs-Kategorie: Der »Leidende Gottesknecht«

	Viertes Teilergebnis

