176

D Das Judentum, oder:
Die neue Gestalt Israels nach der
Babylonischen Gefangenschaft

Das, was wir religionshistorisch »Judentum« nennen, ist das Ergebnis
einer tiefen Krise in der Geschichte der Ekklesia Israel, aus der eine
neue Gestalt dieser Uberlieferungsgemeinschaft hervorging. Es han-
delt sich nicht, wie zuweilen behauptet wird, um eine ganz »neue
Religiong, die an die Stelle der Religion des alten Israel getreten wi-
re, sondern um Israel in einer neuen Gestalt. Und diese aus der Krise
des Exils hervorgegangene Gestalt war alsbald weiteren, tiefgreifen-
den Krisen ausgesetzt. Die Aufgabe der religiosen Institutionen war
es nun, die Kontinuitit der Geschichte iiber derartige Krisen hinweg
aufrechtzuerhalten. Und eine philosophische Einiibung in die Ekkle-
siologie hat auch diese neue Aufgabe aus dem Wechselverhiltnis von
normativen Erinnerungen und immer neuen Erfahrungen neuer Ge-
nerationen verstindlich zu machen.

1. Der Untergang von Tempel und K6énigtum und das
»Wunder« der Fort-Existenz Israels

a) Die Zerstorung von Samaria und Jerusalem
als »horizont-verdndernde Erfahrung«

Mit der Zerstorung Jerusalems ist ein Ereignis eingetreten, an dem
der gesamte bisherige Erfahrungskontext der Ekklesia Israel zu-
nichst zerbrach und nur in verinderter Gestalt wiederhergestellt
werden konnte. Daf3 die Ekklesia Israel tiber diesen drohenden Tradi-
tionsbruch hinweg als Uberlieferungsgemeinschaft erhalten bleiben
konnte, machte eine Deutung nétig, die als geradezu exemplarischer
Anwendungsfall und als ausgezeichnete Bewihrungsprobe einer
Theorie gelten kann, die die Erfahrung als einen Dialog mit der
Wirklichkeit versteht. Denn eine solche Theorie kann deutlich ma-
chen, auf welche Weise bestimmte Inhalte der Erfahrung die Ge-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Untergang von Tempel und Kénigtum und die Fort-Existenz Israels

samtstruktur des Erfahrungszusammenhangs verindern kann. Des-
halb verspricht gerade hier eine solche Theorie einen fruchtbaren Er-
trag fiir die philosophische Eintibung in das Verstindnis der Ekklesia
Israel.

Zunichst namlich ist die Zerstorung Samarias und Jerusalems
fir die Ekklesia Israel zum ausgezeichneten Fall einer Paradoxie-Er-
fahrung geworden, d. h. einer solchen, die sich der » Aufnahme«, dem
»Déchesthai« in den bisherigen Erfahrungskontext, widersetzte und
ihn dadurch zerbrach. Eine philosophische Theorie der Paradoxie-Er-
fahrung kann fiir deren Zustandekommen folgende Bedingungen be-
nennen: »Ein ungeordnetes BewufStsein wird durch nichts tiberrascht.
[...] Ein Bewuf3tsein dagegen, das sich iiber seine eigene Struktur im
Unklaren ist, wird durch alles iiberrascht. ... Nur ein geordnetes und
seine Ordnungsprinzipien prizise formulierndes Bewuf3tsein ist fa-
hig, die paradoxe Qualitit des Erfahrenen recht zu ermessen«. Und
daraus ist die Folgerung zu ziehen: »Das »alte Denken« macht durch
seine Form diejenige Erfahrung vom Paradoxen moglich, die ihrer-
seits diese alte Form des Denkens fiir die Zukunft unmoglich
macht«!. »Das Paradoxe ist so in den Erfahrungszusammenhang ver-
woben, dafl es von dem gleichen Denken als wirklich bestétigt wird,
vom dem es als unmoglich beurteilt wird. In solcher Beurteilung des
Paradoxen aber spricht das »alte Denken« das Urteil iiber sich
selbst«?. Soll daraus etwas anderes als blofSe Verwirrung entstehen,
dann muf aus der Erfahrung des Paradoxen das Anschauen und Den-
ken in verwandelter Gestalt hervorgehen. Die Erfahrung des Para-
doxen wird dann nicht nur zur horizont-aufsprengenden, sondern zu-
gleich zur horizont-verindernden Erfahrung. Die so verstandene,
horizontverandernde Erfahrung aber ist im ausgezeichneten Sinne
das, was man »Erfahrung« nennt. »Erfahrung ist die an Inhalten sich
vollziehende Verwandlung unseres Denkens im Ganzen«®.

Wendet man diese Regel auf die Erfahrung von der Zerstérung
Samarias und Jerusalems an, dann ergibt sich: Fiir die Ekklesia Israel,
aber auch nur fiir diese, zeigte diese Erfahrung alle Merkmale, durch
die eine Paradoxie-Erfahrung bestimmt ist. Paradox, d.h. horizont-
aufsprengend, war die Erfahrung von der Zerstérung Samarias und

1 R. Schaeffler, Die Wahrheit des Zeugnisses, in: P. W. Scheele und G. Schneider [Hrsg.]
Das Christuszeugnis der Kirche, Essen 1970, 162f.

2 A.a.0. 166.

3 R. Schaeffler, Die Vernunft und die Tatsachen, in: Catholica, Jahrg. 42 [1969] 285.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 177

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Das Judentum

Jerusalems nur fiir ein Anschauen und Denken, das durch die Erin-
nerung an das »Gericht {iber alle Gotter Agyptens« geprigt war, das
die Herausfiihrung Israels aus Agypten moglich gemacht hatte. In
diesem Gericht namlich hatte der Gott Israels sich als der Herr auch
tiber die fremden Volker und ihre Gotter erwiesen. Nur so konnte
sein Verhiltnis zu seinem Volke als Ausdruck einer freien Erwéhlung
verstanden werden. »Denn mein ist die ganze Erde, euch aber habe
ich mir erwihlt als ein Sondergut«. Dann aber wurden alle Wendun-
gen in der Geschichte Israels (z.B. die Errettung aus der Ubermacht
der Philister) als immer neue Gestalten der gottlichen Treue zu seiner
einmal getroffenen Wahl-Entscheidung deutbar. Die Zerstorung Sa-
marias und Jerusalems und das Ende des davidischen Konigtums
konnten, in diesem Kontext verstanden, zunichst nur auf zweifache
Weise verstanden werden: entweder als Aufkiindigung der géttlichen
Bundestreue oder als Anzeichen von Gottes Machtlosigkeit gegen-
iiber Assur bzw. Babel und seinen Géttern. In beiden Fillen aber ging
der Kontext verloren, in den bisher alle Widerfahrnisse in der Ge-
schichte Israels eingetragen werden konnten, um sie »als Erfahrung
zu lesen«. Was bisher als das »Bleibende im Wandel« und als das
»Identische im Wechsel seiner Erscheinungsgestalten« gegolten hat-
te: die Bundestreue des »Herrn tiber die ganze Erde, schien verloren;
oder philosophisch gesprochen: Die religios verstandene Kategorie
der »Substanz« war unanwendbar geworden. Und Gleiches galt von
der Kategorie der Kausalitit, religios verstanden als jene »ermichti-
gende Macht«, durch die Gott sein Volk zum freien Subjekt seiner
Geschichte gemacht hatte, wiahrend es jetzt zum blofen Objekt der
Fremdbestimmung durch die Sieger geworden zu sein schien.

Diese Konsequenz lief3 sich nur unter einer zweifachen Voraus-
setzung vermeiden: Die erste dieser Voraussetzungen bestand darin,
dafl auch noch die neue, paradoxe Erfahrung sich als Ausdruck der
universalen Herrschaft des Gottes Israels verstehen lief3, der sich
eines fremden Volkes als eines Werkzeugs bediente, durch das er das
Gericht tiber sein stindig gewordenes Volk vollstreckte. Die zweite
Voraussetzung aber bestand darin, daf8 auch dieses Gericht sich als
eine, freilich sehr befremdliche, Erscheinungsgestalt der Bundestreue
jenes Gottes begreifen liefs, der durch das Gericht sein Volk »reinigt
wie das Silber im Schmelzofen«.

Diese beiden Voraussetzungen bildeten zugleich den Kern der
Verkiindigung der Exilspropheten. »An jenem Tag wird der Herr
mit dem Messer, das er jenseits des Stromes gekauft hat, mit dem

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Untergang von Tempel und Kénigtum und die Fort-Existenz Israels

Konig von Assur, euch den Kopf kahlscheren und die Schamhaare
abrasieren; auch den Bart schneidet er ab«*. Das setzte freilich vor-
aus, daf3 das Werkzeug des gottlichen Gerichts nicht wuflte, daf es
vom Gott Israels zu diesem Werk berufen war: »Doch Assur meint
es nicht so, sein Herz plant es nicht so. Es spricht: Ich habe es aus-
gerichtet durch meine Kraft und durch meine Weisheit, denn ich bin
klug«®. Darum wird das Werkzeug des Gerichts selber gerichtet, so-
bald es sein Werk getan hat. »Wehe dir, Assur, du Stock meines Zor-
nes, du Kniippel meines Grimms in meiner Hand ... Prahlt denn die
Axt gegen den, der mit ihr hackt, oder briistet die Sége sich vor dem,
der mir ihr sigt?«S. Und riickschauend vom Gericht iiber dieses
Werkzeug des Gerichts erweist auch die Zerstdrung Samarias sich
als Teil im gottlichen Heilsplan, der darauf ausgerichtet ist, sein un-
rein gewordenes Volk zu reinigen. »Ich will dich ldutern, mehr als
Silber, dich auserwihlt machen im Schmelzofen des Elends«”. Damit
war am Beispiel Samarias eine Deutungsweise gewonnen, die auch
nach der Zerstorung Jerusalems angewandt werden konnte, um den
Untergang von Stadt und Kénigtum als eine Phase in der Geschichte
Gottes mit seinem Volk zu begreifen und so die Kontinuitit der ei-
genen Uberlieferungsgeschichte wiederzugewinnen.

Erst dadurch wird es méglich, die Gotter der Volker, denen diese
ihren Sieg iiber Israel zuschreiben, zu »Nichtsen« zu erklaren; nicht
sie haben den Verlauf der Ereignisse bestimmt, sondern allein der
Gott Israels. Die Volker aber haben, indem sie diesen Gottern zu die-
nen meinten, die Produkte ihrer eigenen Theoplasia angebetet — zu-
nichst die Produkte ihrer religisen Einbildungskraft, dann aber die
Produkte ihrer Herstellung von Gétterbildern. »Der Heiden Gotzen
sind nur Gold und Silber, ein Gemichte von Menschenhand«?. Der
Ubergang von der ausschliellichen Verehrung eines einzigen Gottes
(Monolatrie) zur Behauptung von der Nicht-Existenz anderer Gotter
(Monotheismus) ist eine Frucht der horizontverindernden Erfah-
rung, die Israel in der Zerstorung von Samaria und Jerusalem ge-
macht hat.

Fiir das Selbstverstindnis der Ekklesia Israel ergibt sich daraus
eine bezeichnende Konsequenz: Sie hat das lauternde Gericht Gottes

4 Jes 7,20.

5 Jes 10,13.

° Jes 10,6.

7 Jes 48,10.

8 Ps115,4 = Ps 135,15.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 179

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Das Judentum

schon durchlitten, das die Werkzeuge dieses Gerichts noch vor sich
haben. Sie wird in beiderlei Hinsicht zum »Zeichen unter den Vol-
kern«: Thr durchlittenes Elend sagt den Volkern das ihnen bevorste-
hende Gericht an; und ihr Fortbestehen wird auch fiir die Volker zum
Zeichen des Heils, das auch ihnen, im Durchgang durch das Gericht,
zugedacht ist. Darum kann das neue Jerusalem, das der »Rest des
grofen Entrinnens« aufbauen wird, auch ihnen als Ziel der »Volker-
wallfahrt« vor das Auge gestellt werden®.

b) Aufgaben der Uberlieferung in der Zeit nach der Babylonischen
Gefangenschaft und die Kategorien von »Verheiffung« und
»Erfiillung«

Fiir das Judentum als die neue Gestalt der Ekklesia Israel nach dem
Ende der assyrischen bzw. babylonischen Gefangenschaft stellte sich,
wie fiir jede Uberlieferungsgemeinschaft, die Aufgabe, ihre neue Si-
tuation im Lichte der Uberlieferung zu verstehen, aber auch die In-
halte der Uberlieferung im Lichte neuer Erfahrungen neu zu deuten.
Angesichts des radikalen Einschnitts in der Geschichte der Ekklesia
Israel, den die Zerstorung von Samaria bzw. Jerusalem bedeutet hat-
te, gestaltete sich diese Aufgabe besonders schwierig. Einerseits wur-
de der Neubeginn als so radikal erlebt, daf3, anstelle einer blof§ weh-
miitigen Erinnerung an das Vergangene, das Vergessen zum Gebot
der Stunde werden konnte. »Gedenket nicht mehr des Fritheren und
erinnert euch nicht mehr des Vorigen. Denn siche, ich schaffe ein
Neues«'®. Andererseits sollte Israel in dem Neuen, das nun geschah,
nicht das Wirken eines bisher unbekannten Gottes erkennen, son-
dern die Macht und Herrlichkeit des Einen, der sich »der Erste und
Letzte« nannte''. Das Bekenntnis zur Einzigkeit Gottes, das sich
wihrend der Exilszeit von der Weigerung, fremden Géttern zu die-
nen, zu der Behauptung von der Nicht-Existenz aller fremden Gétter
entwickelt hatte, wurde nun zum Grund der Gewif$heit, daf3 die Ge-
schichte Israels, ja die Geschichte der ganzen Welt, iiber alle Kata-
strophen und Neu-Anfinge hinweg, eine Einheit bilde. Und der Er
weis dieser Einheit der Geschichte wurde vor allem darin gesucht,

9 Jes 2,3.
10 Jes 43,19.
1 Jes 44,6.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Untergang von Tempel und Kénigtum und die Fort-Existenz Israels

dafs das Friihere auf eine zunichst verborgene Weise die Verheiflung
des Kommenden schon in sich enthielt.

An fritherer Stelle — bei der Beschreibung jener religionshistori-
schen Krisen, aus denen neue Religionsformen im entstehenden Eu-
ropa hervorgegangen sind — wurde gesagt: Die Entdeckung, daf3 die
bestehende Welt sich in einem unhaltbaren Zustand befindet, hat die
Aufgabe entstehen lassen, inmitten »dieser Welt« als »Biirger der
kommenden« zu leben, zugleich aber in der bestehenden Welt die
Antizipationsgestalten eines Hoffnungszieles zu entziffern, die die
Frommen ihres Weges in die kommende Welt gewifs sein lassen (s.o.
S 104 ff.). Das gilt, wie sich gezeigt hat, auch fiir die Ekklesia Israel.
Sie findet in allen Inhalten ihres Gedenkens, aber auch in allen neuen
Erfahrungen immer neuer Generationen, jene Treue Gottes bezeugt,
dessen »Angesicht mitgeht« und so das »wandernde Gottesvolk«
auch auf ganz unvorhersehbaren Wendungen seines Weges der Kon-
tinuitit seiner zukunftsoffenen Geschichte gewif3 sein laf3t. Diese auf
Gottes Treue gegriindete Einheit der Geschichte ist der umfassende
Kontext, in den alle Erinnerungen und gegenwirtigen Erlebnisse ein-
getragen werden miissen, um als Erfahrung gelesen werden zu kon-
nen (s.0. S 140ff.). Nun aber, in der Erfahrungswelt des Judentums
als einer neuen Gestalt der Ekklesia Israel, gewinnen jene Hoff-
nungszeichen, die es in Geschichte und Gegenwart zu entziffern gilt,
den besonderen Charakter eschatologischer Verheiffungen. Im Lichte
dieser VerheifSungen sollen die »Zeichen der Zeit« als Anzeichen der
nahe bevorstehenden Vollendung gelesen werden.

So wurde die Befreiung der Viter aus dem Sklavenhaus Agyp-
ten und ihre Hineinfithrung in das ihnen verheifSene Land als die
vorausweisende Gestalt der Befreiung ihrer Sohne und Tochter aus
Assur und Babel und der Erbauung des »neuen Jerusalem« verstan-
den. Und die Bundesschliisse mit den Vitern, vor allem der Bundes-
schlufl am Sinai, verwiesen, so verstanden, iiber sich hinaus auf den
»neuen und ewigen Bund«, von dem Jeremija gesprochen hatte. Die-
ser »neue Bund« setzte den alten nicht aufler Kraft, sondern brachte
ihn zur Vollendung, und dies durch ein Gesetz, das »in die Herzen
der Menschen geschrieben« wurde, sodaf3 »keiner mehr der Beleh-
rung durch einen anderen bedarf«'2. Und was von den géttlichen Ta-
ten in der Geschichte galt, daf3 sie nimlich die VerheifSung kommen-
der Taten einer nicht mehr iiberbietbaren Endzeit schon in sich

12 Jer 31,33 ff.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 181

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Das Judentum

enthielten, das galt auch von den gottlichen Worten. Das einmal ge-
sprochene Wort mufite zugleich als die Verheiflung des endzeitlich
Kommenden gelesen werden. Darum konnte an der schon zitierten
Stelle, an der Gott sich als der »Erste und Letzte« bezeichnet, fort-
gefahren werden: »Habe ich es nicht vorhergesagt und angekiindigt
vor euren Ohren? Thr selbst seid meine Zeugen.«'3.

Die zentrale Aufgabe der Uberlieferung bestand in dieser Situa-
tion darin, die normative Erinnerung an Gottes Taten und Worte in
der Geschichte so auszulegen, dafi sie als VerheifSlungen des Kom-
menden gedeutet werden konnten, und damit zugleich Kriterien an
die Hand gaben, an denen des Verstindnis der Gegenwart sich be-
wihren muflte. Die Inhalte des gegenwirtigen Erlebens erhielten
ihre Stelle in einem Erfahrungs-Kontext, in welchem sie, als »Zei-
chen der Zeit«, auf eine Zukunft bezogen werden konnten, die durch
Gottes Taten und Worte in der Vergangenheit verheifen war. Wer in
den Schriften forscht, ohne daraus eine Anleitung zu gewinnen, die
es ihm gestattet, die »Zeichen der Zeit« zu deuten, wird nun zum
»Toren, der noch hinter die Alltagsklugheit zurtickfillt, die die An-
zeichen kommender Witterung zu entziffern vermag'*.

Die Kategorien von Verheiflung und Erfiillung wurden so zu
den zentralen Kategorien fiir den Aufbau eines Kontextes, in wel-
chem die einzelnen Erlebnisse buchstabiert werden muften, um als
Erfahrung gelesen zu werden. Daraus freilich entstand ein besonders
schwer l6sbares Methodenproblem. Die Anwendung der Kategorien
von Verheiflung und Erfiillung auf iiberlieferte Texte leitete dazu an,
in diesen Texten eine Bedeutung zu entdecken, die deren ersten Ho-
rern und Lesern noch verborgen war. Diese hatten in diesen Texten
nicht die Vorhersage einer Zukunft, sondern die gegenwirtige Zu-
wendung Gottes bezeugt gefunden. Daraus entstand fiir die neuen
Leser, die das »Ende der Tage« nahe glaubten, die Gefahr, den »histo-
rischen« Sinn der Texte zugunsten des »allegorischen« zu vernach-
lassigen. Was an diesen Texten zur Zeit ihrer Entstehung verstanden
werden konnte, erschien, so verstanden, eher als die Verhiillung eines
Bedeutungsgehalts, der erst zur Zeit des nahe bevorstehenden Endes
erkennbar wurde. Daraus aber ergab sich nicht nur ein Problem fiir
die gelehrte Schriftauslegung, sondern vor allem eine Gefahr fiir das
Selbstverstindnis der Ekklesia Israel. Denn das Bekenntnis zu dem

13 Jes 44,8.
4 Vgl. Mt 16,1-7.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Untergang von Tempel und Kénigtum und die Fort-Existenz Israels

einen Gott, der »der Erste und der Letzte« ist, verlangte ein Ver-
stindnis der Geschichte, in der der gleiche Gott zu jedem Zeitpunkt
sich den Menschen zugewandt hat, den Vitern nicht weniger als
ihren spitesten Sohnen und Tochtern. Und dieses Verstindnis der
Geschichte muf3te verlorengehen, wenn eine Auslegung der Worte
und Taten Gottes sich darauf ausrichtete, in ihnen nichts anderes als
eine Verheiflung zu finden, die als solche den Fritheren noch verbor-
gen geblieben wire. Versuche einer solchen Auslegung sind immer
wieder in der jiidischen Geschichte unternommen worden, am deut-
lichsten in der »Kabbalah«, deren Urspriinge bis in die Zeit des Zwei-
ten Tempels zurtickreichen und dort u.a. in manchen der »Qumran-
Texte« bezeugt sind. Schon jetzt aber darf darauf hingewiesen
werden, daf3 die bei manchen christlichen Vitern leitende Vorstel-
lung »Novum in Vetere latet [!], Vetus in Novo patet« die Neigung
begiinstigt hat, die heilschaffende Zuwendung Gottes zu jeder Gene-
ration der Geschichte Israels zu einem blof3 verschliisselten » Vorzei-
chen« abzuwerten, das erst die letzte Generation zu entziffern ver-
mag, die dem Ende der Tage nahe ist.

Ein fiir das Selbstverstindnis der Ekklesia Israel dringliches Pro-
blem bestand also darin, wie der Verheiffungs-Charakter des Friihe-
ren mit der Kostbarkeit jeder Stunde in der Geschichte Israels zusam-
menzudenken sei, weil jede dieser Stunden auf unverwechselbare
und zugleich bleibend denkwiirdige Weise die Stunde der Begegnung
mit dem einen und stets gleichen Gott gewesen ist. Nicht das Be-
griffspaar »Verhiillung/Enthiillung«, sondern der an friiherer Stelle
in der hier vorgelegten Untersuchung vorgeschlagene Begriff der
»antizipatorischen Prisenz« scheint geeignet, den VerheifSungscha-
rakter jeder historischen Stunde mit der ungeteilten Heilsgegenwart
Gottes zusammenzudenken. Nur so wird es zugleich moglich, den
»Sensus historicus« der Uberlieferungszeugnisse mit ihrem »Sensus
allegoricus« zu versshnen, d.h. mit dem in jedem dieser Zeugnisse
implizierten Impuls, sie in jeder neuen Stunde neu zu lesen. Das im
Neuen Testament tiberlieferte Jesuswort, Abraham habe den Tag des
Messias gesehen und sich gefreut, geht (nach einem Hinweis, den ich
Jakob Petuchowski verdanke) vermutlich auf ein Lied zuriick, das
zum Fest »Gesetzes Freude« gehort, und gibt im Kontext dieses Lie-
des der Uberzeugung Ausdruck, daf8 jeder der Viter und unter ihnen
vor allem Abraham auf antizipatorische Weise ein Zeitgenosse der
Vollendung gewesen ist: Am Festtag »Gesetzes Freude« sind die frii-
hesten Viter mit ihren spitesten Sohnen und Téchtern zu einer ein-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 183

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Das Judentum

zigen Festversammlung vereint. Die Identitit des einen Gottes hebt,
so verstanden, die Differenz der historischen Stunden nicht auf, ver-
leiht aber jeder von ihnen und damit jedem Zeugnis aus der Ge-
schichte eine bleibende Denkwiirdigkeit, deren Eigenart freilich in
jeder neuen Stunde neu entdeckt werden mufs.

¢) Der Ubergang von der Prophetie zur Apokalyptik

An fritherer Stelle wurde deutlich: Es bedurfte der Wirksamkeit be-
sonderer charismatischer Diener an der Uberlieferung, wenn es ge-
lingen sollte, die Erfahrung von der Zerstérung Samarias und Jeru-
salems nicht zu einer horizont-zerstorenden, sondern zu einer
horizont-verindernden Erfahrung werden zu lassen und in diesen
neuen Erfahrungs-Horizont die alte Erfahrung von der Herausfiih-
rung aus Agypten gemeinsam mit der neuen Erfahrung von der Fort-
existenz Israels auch nach dem Verlust von Tempel und Kénigtum
aufzunehmen. Die Anleitung dazu, einen solchen Erfahrungshori-
zont aufzubauen, ist die Aufgabe der Exils-Propheten gewesen. Nun
aber hat sich gezeigt: Fiir diesen neuen Erfahrungs-Horizont sind die
Kategorien von »Verheiflung« und »Erfiillung« konstitutiv. Diese
finden sich schon in den Texten der Exilspropheten, z. B. an der schon
erwahnten Stelle bei Deutero-Jesaja. Aber jene Auffassung von der
Geschichte, die in diesen Kategorien impliziert ist, wurde erst ent-
wickelt, als die Prophetie in die Apokalyptik iiberging.

Den Anlafy dazu bot die gleiche Erfahrung, von der auch die
Exils-Propheten ausgegangen waren, die Zerstorung von Stadt, Tem-
pel und Kénigtum, und die von den Propheten dafiir gegebene Deu-
tung, diese Katastrophe sei ein Gericht gewesen, zu dessen Vollstrek-
kung Gott sich der Heidenvolker bedient habe. Der weiterfithrende
Gedanke, der den Ubergang von der Prophetie zur Apokalyptik bil-
dete, besagte nun: Diese Indienstnahme der Vélker und ihrer Konige
fiir das Gericht Gottes iiber ein ungetreues Volk war der Inhalt eines
gottlichen »Ratschlusses«, der geheim gehalten werden mufdte, um
sein Ziel zu erreichen. Hitte Nebukadnezar gewuf3t, daf$ er mit der
Eroberung Jerusalems den Willen des Gottes Israels vollstreckt, dann
hitte er sich dafiir nicht zur Verfiigung gestellt, weil er dann zugleich
gewufst hitte, daf3 die »Zuchtrute« verbrannt werden wird, wenn sie
ihren Dienst getan hat. Erst »am Ende der Tage« konnte dieser »ge-
heime Ratschluf$« den Volkern und ihren Kénigen durch die dazu
erwihlten Zeugen offenbar gemacht werden. Darum gehort das Auf-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Untergang von Tempel und Kénigtum und die Fort-Existenz Israels

treten des Apokalyptikers selbst zu den Anzeichen dafiir, daf3 das
»Ende der Tage« nahe ist.

Diese Uberzeugung, daf} dieses Ende der Tage nahe herbeige-
kommen sei, entsprang zunichst der Erfahrung Israels, jenes Gottes-
gericht schon durchlitten zu haben, das den Vélkern noch bevorsteht;
zugleich aber wurde diese Uberzeugung zum Rechtfertigungsgrund
dafiir, den bisher geheimgehaltenen Gottesplan nun auch den Fremd-
vilkern kundzumachen. In diesem Bewufitsein konnte Daniel die
Aufgabe tibernehmen, sich vom Konig der Babylonier zum »Obersten
der Sterndeuter« einsetzen zu lassen?®; freilich nahm er diesen Auf-
trag nur an, nachdem er durch seine Traumdeutungen bewiesen hatte,
daf3 ihm, im Gegensatz zu den »Weisen und Sterndeutern« der Baby-
lonier, der geheime Ratschlufd Gottes bekanntgemacht worden sei'.

Damit aber verdndert sich auch das Verhaltnis Israels zu den
Fremdvolkern. Indem der Apokalyptiker kraft seines besonderen
Auftrags, auch die Heiden dazu befihigt, die »Zeichen der Zeit« zu
verstehen, macht er ihnen zugleich deutlich, daf$ auch sie ihre Ge-
schichte nur begreifen, wenn sie darin das Wirken des Gottes erken-
nen, den sie bisher nicht kannten. Da aber dieser Gott, auf eine ihnen
zunichst verborgene Weise, auch ihr Geschick in seinen Hénden ge-
halten hat, werden sie zugleich lernen, sogar ihre bisherige Ver-
ehrung fremder Gotter als Ausdruck eines Suchens nach dem fiir sie
bisher »unbekannten Gott« zu begreifen. Auf solche Weise konnten
jiidische Gelehrte in der Zerstreuung das Gesprich mit den helle-
nistischen Philosophen suchen, um ihnen zu zeigen, daf3 all ihre
»Liebe zur Weisheit« erst durch das Studium der Thorah an ihr Ziel
gelangen kann. Wie Daniel der »wahre Sterndeuter« gewesen ist, so
war Mose der »wahre Philosoph«, und die Philosophie der Volker ist
ein blof tastender Versuch gewesen, zu entdecken, was ihnen nur
durch die Auslegung der Thorah bekanntgemacht werden kann. (Auf
die Bedeutung dieses Gesprichs zwischen dem jiidischen Rabbi und
dem griechischen Philosophen fiir die Entstehung der Theologie ist
an friiherer Stelle schon hingewiesen worden, s.0. S 147 f.). Es liegt
ganz auf der Linie dieser Tradition, wenn Jesus im Johannesevangeli-
um zu der Samariterin sagt. »Thr betet an, was ihr nicht kennt; wir
beten an, was wir kennen«'’, oder wenn Paulus zu den Athenern

15 Dan 2,48.
16 Dan 2,27 ff.
17 Joh 4,22.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 185

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Das Judentum

sagt: »Was ihr verehrt, ohne es zu kennen, das verkiindige ich
euch«'®. Solchen neutestamentlichen Formulierungen scheint eine
gepragte Form jiidischen Sprechens aus der Zeit des Zweiten Tempels
zugrundezuliegen, die das nach-exilische Verstindnis vom Verhilt-
nis Israels zu den Volkern zum Ausdruck bringt.

An der Gestalt des Daniel wird nicht nur der Ubergang von der
Exils-Prophetie zur Apokalyptik deutlich, sondern auch der neue
Kontext, in den die Ekklesia Israel nun alle ihre Erlebnisse einord-
nete, um sie »als Erfahrung lesen« zu konnen. Alle Widerfahrnisse,
denen diese Ekklesia in ihrer leidvollen Geschichte ausgesetzt war,
aber auch die Ereignisse in der gesamten Geschichte der Volker und
ihrer entstehenden und wieder vergehenden Kénigreiche, wurden
nun als »Zeichen« verstanden, an denen mit wachsender Deutlichkeit
der gottliche Ratschluf3 abzulesen war. Und der Riickblick in die Ver-
gangenheit wurde zur Schule, in der gelernt werden konnte, in der
jeweiligen Gegenwart »die Zeichen der Zeit« zu erfassen und zu
verstehen. Erst im Lichte der so gedeuteten Gegenwart konnte die
Vielfalt der iiberlieferten Zeugnisse von den Erfahrungen friiherer
Generationen dem einen, umfassenden Gesamtzusammenhang ein-
geschrieben werden, in welchem auch sie sich als Phasen in der Ver-
wirklichung des gottlichen Heilsplanes verstehen lieSen. Im Lichte
dieser Deutung aber verdnderte sich das Verstidndnis der Zeit. Erst
jetzt wurden »die Zeiten« zu Abschnitten der einen, auf ein vorgege-
benes Ziel hin verlaufenden Zeit.".

d) Die Struktur des neuen Erfahrungshorizonts

Die veranderte Struktur des Erfahrungshorizonts, der aus der »hori-
zont-verandernden Erfahrung« der Zerstérung von Stadt, Tempel
und Kénigtum und aus der weiteren Erfahrung von der Fortexistenz
der Ekklesia Israel im Durchgang durch diese Katastrophe hervor-
ging, hat erst durch die Deutung der Apokalyptiker seine dauerhafte
Gestalt gewonnen. Die besondere Struktur dieses Kontextes wird an
der Eigenart der Anschauungsformen und Begriffe ablesbar, ins-
besondere an der Anschauungsform der Zeit, am Begriff des Bleiben-
den im Wandel und des Wesens in den wechselnden Gestalten seines

8 Apg17,23.
19 Zur Bedeutung der Apokalyptik fiir die entstehende Geschichtsphilosophie in Europa
vgl. R. Schaeffler, Einfithrung in die Geschichtsphilosophie, 11971, 21980, 41991.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Untergang von Tempel und Kénigtum und die Fort-Existenz Israels

Erscheinens (der Kategorie der Substanz) und am Begriff jener Ge-
setzmifigkeit, die die Vielfalt der Ereignisse zur geordneten Einheit
eines Geschehnis-Zusammenhanges verbindet (der Kategorie der
Kausalitat).

Wird die Geschichte am Leitfaden der Begriffe von »Verhei-
Bung« und »Erfiillung« gedeutet, und wird das Verhiltnis zwischen
beiden auf Gottes Treue zuriickgefithrt, dann gewinnt die Zeit-
anschauung eine besondere Gestalt. Erst jetzt wird sie als die eine,
allumfassende Ordnung aller Ereignisse begriffen, und zwar primér
der unvorhersehbaren Ereignisse der Geschichte, nicht der gesetz-
maflig-notwendigen Ereignisse des Naturgeschehens. Erst im Juden-
tum entstehen deshalb die Versuche einer »absoluten Chronologie,
in die auch die Geschehnisse in der Geschichte der fremden Volker
eingetragen werden kann. Diese Zeit aber ist, im Unterschied vom
Zeitverstindnis der »Volker«, endlich, ja ihr Ende steht nahe bevor
und verleiht der jeweils gegenwiirtigen Stunde eine besondere Kost-
barkeit. Die Auffassung von einer linearen und zugleich endlichen
Zeit, die von einem Anfang zu einem Ziele lauft, ist erst durch den
Ubergang von der Prophetie zur Apokalyptik moglich geworden.

Innerhalb der so verstandenen Zeit kommt es darauf an, die
»Stunde« nicht zu versaumen. Wer die »Zeichen der Zeit« nicht er-
kennt, gerit in die Gefahr, jene heilbringende Anrede Gottes zu tiber-
horen, die den Horer dazu einladt, » Anteil an der kommenden Welt«
zu gewinnen. Zugleich aber erweist sich in der Riickschau auch jeder
vergangene Augenblick transparent fiir die gleiche heilschaffende
Zuwendung Gottes, und zwar nicht nur fir die gott-gewirkten Ur-
spriinge (das gehort zu den allgemeinen Eigenschaften der religios
erfahrenen Zeit), sondern auch und vor allem fiir die antizipatorische
Real-Prisenz der Vollendung. Wer an der kommenden Welt Anteil
gewinnt, wird dort zugleich allen fritheren Generationen wiederbe-
gegnen, denen Gott sich auf je besondere Weise zugewandt hat, und
so »mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische sitzen«. In der eschato-
logischen Zukunft versammeln sich »die Zeiten« zu einer einzigen
Gegenwart.

Die Kategorie der Substanz, der Begriff des Bleibenden im Wan-
del und des Wesens im Wechsel seiner Erscheinungsgestalten, leitet
nun dazu an, in allen Worten und Taten Gottes an seinem Volk, ja an
der ganzen Menschheit, die immer neue Zusage des kommenden
Heils ausgesprochen zu finden. Dieses VerheifSungswort ist in allen
Tat- und Wort-Offenbarungen Gottes ausgesprochen worden, auch

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 187

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Das Judentum

wenn seine volle Bedeutung erst »am Ende der Tage« hervortreten
wird. Die jiidische Mystik, deren Urspriinge schon bis in das vor-
christliche »Buch der Jubildien« zuriickreicht, hat dieses Verstindnis
des Bleibenden im Wandel in dem Gedanken zum Ausdruck ge-
bracht, allen Geschopfen, die durch Gottes Wort geschaffen sind, sei-
en die Buchstaben des gottlichen Namens eingeschrieben, der dem
Mose am Brennenden Dornbusch offenbar gemacht worden ist und
dennoch fiir diese ganze Weltzeit der »abgetrennte«, unaussprechli-
che Name (Schem mephorasch) bleibt und erst am Ende der Tage
ausgesprochen werden kann?. Aber auch aufSerhalb des speziell my-
stischen Verstindnisses machte das Begriffspaar »Verheiflung — Er-
filllung« es notig, in immer neuen Situationen die Zeugnisse der
Uberlieferung neu zu lesen, um ihnen die eine, bleibende und dem
Bundesvolk Bestand gewihrende Verheiflung zu entnehmen, in de-
ren Licht die Gegenwart verstanden werden muf3te.

Damit aber verdndert sich auch das Verstiandnis von Kausalitit.
Die Entscheidungen tiber den Verlauf der Geschichte stehen allein in
Gottes Hand; er bedient sich zur Verwirklichung seines Ratschlusses
gleichermafSen der Einsichtigen und der Toren, der Frommen und der
Frevler. Was spiter die Theologen die »Allein-Ursichlichkeit« des
gottlichen Heilswirkens nennen, ist in dieser Geschichtsdeutung der
Apokalyptiker begriindet. In dieser Hinsicht vollzieht sich, nach die-
sem neuen Verstindnis, Gottes weltmichtiges Wirken nicht mehr als
freimachende Freiheit, die den Menschen zu einer eigenverantwort-
lichen Gestaltung seiner Lebensverhiltnisse tauglich macht, sondern
als die Realisierung eines Plans, dem die Menschen gerade durch ihre
Unwissenheit und auch durch ihre bosen Absichten dienen. Das
schlief3t nicht aus, sondern ein, dafd die torichten und bosen Men-
schen dem gottlichen Gericht verfallen. Aber es schlief3t ein, dafs kei-
ne menschliche Torheit und Bosheit der gottlichen Geschichtslen-
kung widerstehen kann.

e) Die neue Bedeutung der »Schriftgelehrsamkeit«
und ein neues Organ der Uberlieferung: der Rabbi

Wird die Geschichte der Uberlieferungsgemeinschaft am Leitfaden
der Begriffe » Verheiflung« und »Erfiillung« erzihlt, dann macht dies

2 Vgl. Gerschom Scholem, Studien zur jiidischen Mystik, Judaica 3, Frankfurt a. M.
1950, 17 ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Untergang von Tempel und Kénigtum und die Fort-Existenz Israels

eine stets neue »relecture« der iiberlieferten Zeugnisse notig, weil
sich nicht nur der » VerheifSungsgehalt« vergangener Ereignisse, son-
dern auch der »Verheiflungsgehalt« solcher Zeugnisse immer neu
darin bewihren muf3, daf3 er es moglich macht, in der Gegenwart
die »Zeichen der Zeit« zu erkennen. Aus dieser Aufgabe wird es ver-
stindlich, daf3 der Stand der »Schriftgelehrten« zur Zeit des Zweiten
Tempels eine frither so nicht gekannte Bedeutung fiir die jtidische
Uberlieferungsgemeinschaft gewann.

Der jiidische Rabbi — ein Organ der Uberlieferung, das in dieser
Form erst zur Zeit des Zweiten Tempels auftritt — ist Inhaber eines
besonderen Amts innerhalb der Ekklesia Israel. Er hat in anderen re-
ligivsen Uberlieferungsgemeinschaften zwar Analogien, aber kein
Agquivalent. (Die vergleichbare Stellung des Rechtsgelehrten im Is-
lam erkldrt sich wohl daraus, daf3 die Ekklesia Israel in mancherlei
Hinsicht zum Vorbild fiir die islamische »Umma« geworden ist.) Dar-
um ist in denjenigen Teilen der hier vorgelegten Untersuchung, die
sich mit religiosen Traditionen und Institutionen im Allgemeinen be-
faf3t haben, von diesem besonderen Stand nicht die Rede gewesen.
Denn er unterscheidet sich von jenen Spezialisten der Interpretation
und hermeneutischen Argumentation, die in vielen Uberlieferungs-
gemeinschaften vorkommen, durch eine besondere rituelle Form der
Amts-Ubertragung. Darum sollen im Folgenden, durch Vergleich
mit anderen Uberlieferungsgemeinschaften, die Eigenart dieses be-
sonderen Amtes und die Voraussetzungen fiir seine Entstehung we-
nigstens kurz skizziert werden.

a) Die Eigenart des jiidischen Rabbinats

Auch in solchen Gemeinschaften, deren wichtigste Amter erblich
sind, gibt es nicht nur Charismatiker, die sich auf eine unmittelbare
Beauftragung durch Gott berufen, sondern auch Tridger von Funktio-
nen, die ihnen auf andere Weise als durch den Erbgang iibertragen
werden, vor allem durch Ernennung (von seiten der tibergeordneten
Autoritdt) oder durch Wahl (von seiten derer, denen der kiinftige
Funktionstriger dienen soll). In religivsen Gemeinschaften tritt als
dritter Modus der Loswurf hinzu, durch den die Gottheit befragt wer-
den soll, wem sie eine bestimmte Aufgabe und die dazu erforderliche
Vollmacht iibertragen will. Alle drei Verfahren gestatten mannig-
fache Formen der Kombination, etwa die Wahl aus einem von der
iibergeordneten Autoritit bestimmten Kandidatenkreis, die Ernen-
nung aus einem Kreis vorher gewéhlter Kandidaten, aber auch den

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 189

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Das Judentum

Loswurf, der zwischen mehreren vorher gewihlten Kandidaten ent-
scheidet. Derartige Kombinationen von Wahl und Loswurf sind etwa
aus der Verfassung der Athener bekannt. Wo aber Ernennungen und
Wahlen stattfinden, wird die Entscheidung vom Urteil iiber die Qua-
lifikation der Kandidaten abhingen, so beispielsweise dann, wenn ein
Konig nach geeigneten Personen Ausschau hilt, die er zu Beratern
ernennen und denen er bestimmte Entscheidungs-Vollmachten tiber-
tragen will, aber auch dann, wenn einem Wahlgremium Kandidaten
zur Auswahl vorgestellt werden. Dann spielt fiir die Ubertragung
solcher Amter der Nachweis spezieller Kenntnisse und Fihigkeiten
eine wichtige Rolle, die teils durch Ausbildung, teils durch einschli-
gige Erfahrung erworben worden sind.

All dies gilt auch fiir religiose Uberlieferungsgemeinschaften.
Auch hier wird ernannt, gewihlt und nach Qualifikationen gefragt.
Und auch hier ist der Nachweis, bei einem bestimmten Meister die
entsprechenden Kenntnisse erworben und unter seiner Anleitung
einschligige Erfahrungen gemacht zu haben, fiir die Wihlenden
und Ernennenden eine wichtige Entscheidungshilfe. Besonders wich-
tig wird dieser Nachweis dann, wenn innerhalb einer religiosen Uber-
lieferungsgemeinschaft bestimmte Schriften kanonische Geltung
besitzen, d.h. als traditionsbegriindend gelten und zugleich als Krite-
rien zur Beurteilung der Tradition anerkannt sind. Dann ndmlich
miissen sich bestimmte Formen der Uberlieferung, die sich heraus-
gebildet haben, durch ihre Ubereinstimmung mit derartigen kano-
nischen Schriften als legitim ausweisen (s. BandI, 2. Teilerg.,
S 320ff. u. 3. Teilerg., S 3891f.). Der Gebrauch solcher kanonischer
Schriften setzt deren Auslegung voraus; und zur Abwigung diver-
gierender Auslegungs-Vorschlige miissen Argumentationsverfahren
entwickelt werden. Weil aber dazu besondere Kenntnisse und Fertig-
keiten erforderlich sind, bildet sich innerhalb solcher religioser Uber-
lieferungsgemeinschaften die Sondergruppe der Auslegungs- und
Argumentations-Spezialisten heraus, die spiter »Schriftgelehrte«
oder, vor allem im Christentum, »Theologen« genannt werden — ein
nicht-erbliches, aber fiir die Uberlieferungsgemeinschaft unentbehr-
liches Amt?!.

Einen wichtigen, in der Religionsgeschichte nicht sehr hiufig

21 Zu den Bedingungen, unter denen innerhalb religioser Uberlieferungsgemeinschaf-
ten diese besondere Gruppe entstehen kann, vgl. R. Schaeffler, Das Gebet und das Argu-
ment, 223 ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Untergang von Tempel und Kénigtum und die Fort-Existenz Israels

vollzogenen Schritt in der Geschichte dieser Gruppe von Amtstri-
gern stellt es nun dar, wenn ein Lehrer oder eine Gruppe von Lehrern
den Schiilern nicht nur die notwendigen Voraussetzungen zur Erfiil-
lung dieser Aufgabe vermittelt und dies erforderlichen Falles durch
ein miindliches oder schriftliches Zeugnis bescheinigt, sondern den
Anspruch erhebt, auch die Vollmacht zur Ausiibung dieses Dienstes
zu iibertragen, und wenn sie fiir diesen eigenen Akt der Ubertragung
die Anerkennung der religiosen Uberlieferungsgemeinschaft findet.
Der neu entstandene Stand der »Schriftgelehrten« gewinnt damit das
Recht zur Selbsterginzung. (Dafl in Europa seit dem Mittelalter die
Universititen dieses Recht in Anspruch nehmen, erklart sich wohl
daraus, dafd sich die »Biichergelehrten« in mancherlei Hinsicht am
Vorbild des Rabbi orientierten, der »im Gesetz des Herrn forscht bei
Tag und bei Nacht«.)

Eine solche Ubertragung der Vollmacht setzt in der Regel vor-
aus, dafs sie in einem rituell geregelten, fiir die Gemeinschaft eindeu-
tigen Akt vollzogen wird. Die Schriftgelehrten in Israel haben diesen
Schritt vollzogen und tibertrugen nun ihr Amt vom Lehrer auf den
Schiiler durch einen eigenen Ritus, vor allem durch Gebet und Hand-
auflegung vor Zeugen. Auf solche Weise ist in der Ekklesia Israel in
der Zeit des Zweiten Tempels das Rabbinat als ein eigenes, selbstan-
diges Amt entstanden. Der Rabbi ist weder Konig noch Priester,
sondern gewinnt seine Funktion durch die »Kette der Handauflegun-
geng, die sich gewdhnlich auf ein besonders angesehenes Schul-
Haupt zuriickfiihrt.

) Historische Voraussetzungen seines Entstehens

Es waren nun besondere historische Bedingungen, unter denen die-
ses Amt innerhalb der Ekklesia Israel seine herausragende Bedeu-
tung erlangt hat: Eine wichtige Voraussetzung bestand in der »Kult-
Zentralisation, die in den Konigsbiichern der Bibel mit dem Namen
des Konigs Josia verbunden wird, auch wenn Ansitze dazu vermut-
lich weiter zuriickreichen. Der Tempel in Jerusalem wurde zur einzig
legitimen Stitte des Opferkultes erklirt — allem Anscheine nach um
gewissen Gefahren der Religionenvermischung entgegenzutreten,
die sich an anderen »heiligen Stitten« im Lande eingeschlichen hat-
ten. Damit verloren zugleich auf dem flachen Lande die Priester ihre
Bedeutung und wurden dafiir nur in recht bescheidenem Ausmafie
dadurch entschidigt, daf3 ihnen das Recht eingerdumt wurde, reithum
am Tempel in Jerusalem gewisse gottesdienstliche Funktionen aus-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 191

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Das Judentum

zuiiben?. Fiir das » Volk auf dem Lande« (am ha-arez) hatte dies zur
Folge, dafS sie nur unter erschwerten Bedingungen, durch eine Reise
nach Jerusalem, einen Priester aufsuchen konnten, um die Weisung
Gottes (Thorah) zu erfragen. Thr Gottesdienst war nun ein opferloser
und priesterloser Lese- und Gebetsgottesdienst geworden. Und da
der Versammlungsleiter dieser gottesdienstlichen Versammlung
(»Rosch ha-Knessiah« — »Synagogenvorsteher«) gewéhnlich nicht
iiber eine spezielle Schrift-Gelehrsamkeit verfiigte, blieb das »Volk
auf dem Lande« ohne ausreichende Unterweisung. Diese Liicke wur-
de durch den, oft von Ort zu Ort ziehenden, Rabbi geschlossen. Thm
legte man nun Zweifelsfragen iiber die Auslegung der kanonischen
Texte und der darin enthaltenen gottlichen Weisung vor?. Und in
Jerusalem wurden sie, neben den Priestern, zu sachkundigen Mitglie-
dern des »Hohen Rates«?*.

Weit wichtiger als fiir die jiidische Landbevélkerung in Palastina
wurde das Rabbinat fiir die Juden in der Zerstreuung. Sie konnten
selbst in der Zeit, in der der Zweite Tempel stand, nur mit grofSer
Miihe und zumeist nur einmal oder wenige Male im Leben zu den
groflen Festen nach Jerusalem pilgern, so bedeutend diese Wallfahrt
auch gewesen ist®. Der Regelfall fiir das Diaspora-Judentum war, daf3
ein Rabbi als Gesetzeskundiger befragt wurde, nicht identisch mit
dem Synagogenvorsteher, auch kein Priester, aber in groferen Ge-
meinden mehr und mehr zum festen Amtstrager werdend. Aus dem
Wander-Rabbi war der Gemeinde-Rabbiner geworden. Und entspre-
chend stieg in der Diaspora die Bedeutung der groflen Rabbinenschu-
len. Sammlungen rabbinischer Schriftauslegungen wurden, neben
der Bibel, zu der wichtigsten Mitteln, die jiidische Lehre (Talmud)
uberlieferungsfihig zu erhalten. Das Studium der Lehre, nun ver-
standen als das Studium der Zeugnisse solcher Schrift-Gelehrsam-
keit, wurde zur Pflicht nicht nur fiir angehende Rabbiner, sondern

2 Vgl.dazu im Neuen Testament den Bericht iiber Zacharias, der, obgleich er nicht in
Jerusalem wohnte, durch Loswurf dazu bestimmt wurde, bei einer bestimmten Gelegen-
heit in Jerusalem das Rauchopfer darzubringen — Luk 1,5f.

% Vgl dazu im Neuen Testament die an Jesus gerichteten Fragen: »Rabbi, welches ist
das grofle Gebot im Gesetz?« — Mt. 22,36 — oder »Rabbi, was mufi ich tun, um das ewige
Leben zu haben?« — Luk 10,25.

 Daher im Neuen Testament die Redewendung. »Da versammelten sich die Hohen
Priester und Schriftgelehrten« — Mt 26,3 et alibi.

» Vgl. im Neuen Testament die Bemerkung: »Es waren aber in diesen Tagen Juden in
Jerusalem ... aus allen Volkern unter dem Himmel ... Parther, Meder, Elamiter ... —
Apg. 2,51f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

fiir jeden Juden. Neben der regelméfiigen Mitfeier des Gottesdienstes
wurde der jahrelange Besuch eines »Lehrhauses« zum wichtigsten
Mittel jener »Formatio Mentis«, die notig war, um normative Erin-
nerungen und gegenwirtiges Erleben zum einen Kontext der Erfah-
rung zu verkniipfen.

Durch diese Entwicklung wurde die Ekklesia Israel befahigt,
auch die Zerstorung des Zweiten Tempels zu tiberleben. Die Legende,
wonach wihrend der Belagerung Jerusalems durch die Rémer ein
Rabbi namens Jochanan, in einem Sarg versteckt, aus der Stadt ge-
bracht wurde, um nach der Zerstérung der Stadt an der »Synode von
Jamnia« teilzunehmen, bringt das BewufStsein zum Ausdruck, daf3
das Rabbinat es gewesen ist, das nach dem Ende des Tempel-Dienstes
die Sammlung des »Restes fiir ein grofles Entrinnen« iibernehmen
konnte. Die gottlichen Gaben von Thorah und T’schubah, von Zu-
spruch der gottlichen Weisung und von Aufruf zur Umkehr, blieben
so der Ekklesia Israel erhalten und bestimmten weiter die Weise, wie
sie ihren Auftrag und ihre Geschichte verstehen konnte.

Wihrend der Zeit des Zweiten Tempels aber fiel der rabbi-
nischen Schriftauslegung eine besondere Aufgabe zu: In den schwe-
ren inneren und dufleren Krisen, denen sich das Judentum in dieser
Periode seiner Geschichte ausgesetzt sah, mufSten aus der Auslegung
biblischer Zeugnisse Kriterien gewonnen werden, um den erhofften
»Wiederhersteller Israels« von »Verfiihrern des Volkes« zu unter-
scheiden. Und ein besonders wichtiges Kriterium bestand darin, her-
auszufinden, ob auf eine bestimmte Person, von der die Wiederher-
stellung Israels erhofft wurde, die VerheifSungen zutreffen, die sich
aus den biblischen Zeugnissen erheben lassen. Diese Fragestellung
lag, wie an spiterer Stelle zu zeigen sein wird, auch den Konflikten
Jesu mit den »Schriftgelehrten« zugrunde.

2. Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels und die neu
aufbrechenden Krisen seiner Geschichte

a) Das »Neue Jerusalem« und der »Neue Bund«:
Die Erwartung ihrer Unzerstorbarkeit und ihre Enttiuschung

Das »Judentumc« ist nicht einfach das Fortleben eines der zwolf Stam-
me Israels, des Stammes Juda, nach den Katastrophen von 722 (Zer-

storung Samarias durch die Assyrer) und 586 (Zerstorung Jerusalems

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 193

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Das Judentum

durch die Babylonier). Es ist eine neue Gestalt der »Ekklesia Israel«
als ganzer, der auch Teile der tibrigen Stamme Israels angehorten, vor
allem der Stamm Benjamin, aber auch Teile der Nordstimme im erst
jetzt so genannten »Galilda« und eine Vielzahl verstreuter Gemein-
den »unter allen Volkern unter dem Himmel«. Und diese neue Ge-
stalt ergab sich aus dem doppelten Bewuf3tsein: dafy der Untergang
beider Konigreiche von »Juda« (mit der Hauptstadt Jerusalem) und
»Israel« (mit der Hauptstadt Samaria) Ausdruck eines gottlichen Ge-
richts tiber ein »ungetreu« gewordenes Gottesvolk gewesen sei, und
dafl ein »Rest des Entrinnens« dieses Gericht aufgrund einer beson-
deren gottlichen Erhaltungsgnade tiberlebt habe, wihrend das gleiche
Gericht den »Heidenvélkern« noch bevorstehe.

Die Riickkehr eines Teiles der Verbannten in die alte Heimat,
der Wiederaufbau Jerusalems und des Tempels, beschrieben in den
Biichern Esra und Nehemija, konnte deswegen nicht als einfache
Wiederherstellung des fritheren Zustands begriffen werden, sondern
wurde als etwas »Neues, ja »Unerhortes« verstanden, das Gott »im
Angesicht aller Heidenvolker« gewirkt habe?. Das wiedererbaute
und in diesem Sinne »zweite« Jerusalem und in ihm der »zweite
Tempel, ihrer Erscheinungsgestalt nach bescheidener als das »erste
Jerusalem« und der »erste Tempel«¥, trugen nun ihrem Bedeutungs-
gehalt nach die Verheiflung ewigen Bestandes an sich, weil das Feuer
des Gerichts schon hinter ihnen lag. Ein zweites Gericht iiber das
neue Jerusalem galt nun als ebenso ausgeschlossen wie eine zweite
Sintflut iiber die ganze Welt?. Darum galt der neue Tempel im neu-
en Jerusalem zugleich das als Zeichen eines »neuen Bundes«, der im
Unterschied zum alten nie mehr gebrochen werde und deswegen
auch nie wieder zum Rechtsgrund eines gottlichen Gerichts werden
kénne?.

Nun kann es als eine allgemeine Regel der Religionsgeschichte
gelten: Je mehr eine bestimmte religiose Uberlieferung dazu fiihrt,
eine bestimmte gegenwirtige oder nahe bevorstehende Lebensgestalt
der Uberlieferungsgemeinschaft »eschatologisch aufzuwerten«, d.h
fiir die uniiberbietbare Weise zu halten, wie ein »Letztes« inmitten

26 Von den Konigen dieser Volker wird deshalb gesagt: »Was sie nie gehort haben, das
sehen sie nun« Jes. 52,15.

77 Vgl. Esra 3,12.

% Vgl. Jes. 54,9-14.

2 Vgl. Jer 31, 31-34.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

der Geschichte gegenwirtig wird, desto anfilliger wird eine solche
religiose Uberlieferung fiir Krisen. Diese ergeben sich, wenn neue
Erfahrungen dieses BewufStsein erschiittern, die Vollendungsgestalt
des Verhiltnisses zu Gott oder dem Heiligen schon erreicht zu ha-
ben3®. Solche Krisen brachen nun in der Geschichte des Judentums
auf und erzwangen erneut eine Re-Interpretation der gesamten Ge-
schichte der Ekklesia Israel.

Schon das Eindringen Alexanders des Groflen in das Allerheilig-
ste des Tempels, von den Juden als dessen »Schiandung« empfunden,
noch mehr aber die Aufstellung von Bildern fremder Gotter im Hei-
ligen Bezirk durch die Seleukiden, schlieflich die Gewalt, mit der
hellenistische Konige die Bewohner aller ihrer Provinzen, auch der
Satrapie »Jehud«, zur Verehrung ihres Gott-Kénigtums zwingen
wollten, gewannen in dieser Situation den Charakter eines religiosen
Skandals. Denn nun schien wirklich einzutreten, was der Verheiflung
widersprach, die dem »zweiten Jerusalem« und dem »zweite Tempel«
gegeben war.

b)  Eine neue Deutungs-Aufgabe und die Entstehung
neuer Sondergemeinschaften

In dieser Lage konnte der Versuch nicht gelingen, die neuen Kata-
strophen-Erfahrungen allein mit denjenigen Mitteln zu deuten, mit
denen die Exils-Propheten den Untergang des »ersten Jerusalem«
und des »ersten Tempels« gedeutet hatten. Den Kénigreichen Juda
und Israel hatte vorgeworfen werden konnen, durch den Dienst an
fremden Gottern das gottliche Gericht auf sich gezogen zu haben,
mochte es sich dabei um Fruchtbarkeitskulte gehandelt haben, die
»neben« dem Tempelgottesdienst »unter jedem griinen Baum« getibt
worden waren®!, oder auch nur um die Duldung des Kults fremder
Gotter durch die Vertreter auswirtiger GrofSméchte im Lande (auf
dem »Berg des Argernisses« vor den Toren von Jerusalem) oder
durch ausldndische Konigstochter, die zu Frauen jiidischer Konige ge-
worden waren®’. Wenn dagegen zur Zeit des Zweiten Tempels von
einer neuen »Siinde des Volkes« und von einem drohenden oder

% Vgl. R. Schaeffler, Religions-immanente Griinde religionshistorischer Krisen, in:
H. Zinser [Hrsg.] Der Untergang von Religionen, Berlin 1986, 243-261, insbes. 253 ff.
1 Vgl. Jes 57,5; Jer 3,6 u. 3,13.

321 Kén 11,1-8.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 195

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Das Judentum

schon geschehenden neuen gottlichen Gericht gesprochen werden
sollte, dann konnte der Grund dafiir nicht in einem Riickfall in den
Gotzendienst der Heiden gesucht werden. Von ihnen hielt man sich
nun nicht nur im Gottesdienst, sondern auch im Alltag sorgfiltig
fern, betrat ihre Hiuser nicht, nahm mit ihnen keine gemeinsamen
Mabhlzeiten ein und setzte sich bis in Haartracht und Kleidung hinein
von ihnen ab. Neue Unheilserfahrungen schienen nun nur noch eine
einzige Deutung zuzulassen: mangelnde Treue des Volkes zum gott-
lichen Gesetz in all seinen Einzelbestimmungen.

Die Rettung aus dem gottlichen Gericht konnte deswegen nur
dadurch gesucht werden, daf sich innerhalb der Ekklesia Israel zu-
nichst Sondergruppen bildeten, die sich vom »Volk im Lande« durch
immer strengere Einhaltung des Gesetzes unterschieden und von
diesem »abtrennten«. (Von dem Verbum »Parasch« = » Abtrennenc,
haben die »Peruschijm« = »Pharisder« ihren Namen.) In einem zwei-
ten Schritt wollten derartige »abgetrennte« Sondergruppen die radi-
kale Erneuerung der ganzen Ekklesia Israels vorbereiten. Ein Aus-
druck dieses Selbstverstindnisses sind die Erzihlungen von den
»Makkabiischen Briidern«, die bereit waren, fiir die Einhaltung von
Speisegesetzen das Martyrium zu erleiden. Nur solchen »Liebhabern
der Reinheit« (Ohabej Kashruth) konnte die Abschiittelung des neu-
en Jochs heidnischer Konige und die neue Weihe des geschéindeten
Tempels gelingen (vgl. die neue Tempelweihe durch Judas Mak-
kabius und ihre bleibende gottesdienstliche Gedichtnisfeier am
Channukah-Fest).

Das freilich schlof8 die Uberzeugung ein, daf} das wiedererbaute
Jerusalem und selbst das durch die Makkabier wiedererrichtete Ko-
nigtum nicht mit jenem »neuen Jerusalem« identifiziert werden
konnte, das vor aller Gefahr des Riickfalls in die Siinde und des gott-
lichen Gerichts fiir immer bewahrt bleiben sollte. Das »neue Jerusa-
lem« galt nun, in der jiidischen Apokalyptik, als ein »himmlisches
Jerusalemy, das, von Gott selbst im Himmel erbaut, noch darauf war-
tet, zur Erde niederzusteigen (so etwa beim »syrischen Henoch).
Und diese Unterscheidung zwischen dem gegenwirtigen »irdischen«
und dem kommenden »himmlischen Jerusalem« wurde noch dring-
licher, als, durch die Fremdherrschaft der Romer, die Gefahr einer
neuen Zerstorung von Stadt und Tempel sich abzeichnete. Nun ent-
standen innerhalb des Judentums neue Sondergruppen (die Essener,
aber auch die schon erwihnten Pharisier), die den Nachfahren der
Makkabier, die sich nach Hasmon, dem Grof3vater der »Makkabai-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

schen Briider«, »Hasmonéer« nannten, allzu grofle Bereitschaft zu
Kompromissen mit den Romern vorwarfen und deshalb auf einen
anderen »Wiederhersteller Israels« warteten und sich durch streng-
ste Gesetzestreue auf dessen Ankunft vorbereiteten. In manchen
Kreisen wurde der wiederkommende Elia als dieser »Wiederherstel-
ler« erwartet®, andere erwarteten diese Wiederherstellung vom
kommenden Messias®.

Da jedoch in dieser Situation nacheinander oder auch gleichzei-
tig mehrere charismatische Fiihrer auftraten, die den Anspruch erho-
ben, der erwartete »Wiederhersteller« zu sein, wurde es zur leiten-
den Frage, auf welchem Wege Kriterien zu finden seien, an denen die
Frage entschieden werden konnte: »Bist du es, der da kommen soll,
oder haben wir einen anderen zu erwarten?«. Und um ein solches
Kriterium zu gewinnen, wurde es notwendig, »Zeichen zu forderng,
an denen der wahre Heilsbringer von » Verfiihrern des Volkes« unter-
schieden werden konnte. (Schon an dieser Stelle sei ein vorwegneh-
mender Hinweis gestattet: Wenn der Apostel Paulus feststellt »Die
Juden fordern Zeichen«, dann beschreibt er diese aus der Situation
der Ekklesia Israel heraus entspringende Notwendigkeit, ebenso wie
es fiir die »Griechen« notwendig war, »nach Weisheit zu suchen«, um
nach dem Verfall der politisch-moralischen Autorititen in der Kon-
kurrenz der Volksredner, die sich um die Zustimmung der Biirger
bewarben, die wahren von den falschen »Fiithrern des Volkes« —
»Demdagogoi« — zu unterscheiden.) In der Entscheidung der Volks-
massen zwischen Jesus von Nazareth, der Gott seinen Vater nannte,
und dem gleichnamigen »Jesus Sohn des Vaters« (Jesus Bar-Abba),
der als » Aufriihrer« (Widerstandskampfer) aufgetreten war, tritt die-
se Situation, die nach Entscheidungs-Kriterien verlangte, auf beson-
ders dramatische Weise hervor. (Daf$ auch »Barabbas« — »Sohn des
Vaters« —den Namen Jesus trug, ist freilich nur in einigen Matthéus-
Handschriften bezeugt, wihrend die meisten den Eigennamen dieses
»Aufrithrers« fortgelassen haben, vermutlich weil die Namens-
gleichheit mit Jesus von Nazareth ihnen skandalds erschien.)

Ein weiterer vorwegnehmender Hinweis sei an dieser Stelle er-
laubt: Die Frage nach Unterscheidungszeichen, an denen der wahre
Wiederhersteller erkannt werden kann, blieb innerhalb des Juden-
tums weit iiber die Zeit Jesu hinaus aktuell. Denn immer wieder tra-

Vgl Mt. 17,11.
* Vgl. Apg 1,6.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 197

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Das Judentum

ten Personen auf, die diesen Anspruch erhoben, Anhénger um sich
sammelten und dann freilich neue Katastrophen in der jiidischen Ge-
schichte herauffithrten, am deutlichsten »Bar Kochba«, dessen Auf-
stand gegen die Romer zur neuen Zerstorung Jerusalems durch Ha-
drian fithrte, der auf den Triimmern der Stadt die romische Kolonie
»Aelia Capitolina« errichtete. Aber noch im 17. Jahrhundert konnte
Sabbatai Zwi solche Erwartungen erregen — und enttduschen. Aus
solchen Erfahrungen entstand schliefSlich der wachsende Zweifel, ob
die Heilserwartung sich iiberhaupt auf eine bestimmte Person rich-
ten diirfe, oder ob der Begriff des »Messias« als das personifizierte
Ideal einer kommenden Zeit der Gerechtigkeit und des Friedens zu
verstehen sei. Ein solcher »Messianismus ohne Messias« hat vor al-
lem in jiingerer Zeit im Judentum viele Anhédnger gefunden.

Das am Leitfaden der Kategorien von »Verheiflung« und »Er-
fiillung« gewonnene Verstindnis der Uberlieferung gab nun auch
die Kriterien an die Hand, an denen die oben erwihnte Frage ent-
schieden werden konnte, welcher gegenwirtig auftretende Charis-
matiker der erwartete »Wiederhersteller« sei: Wer diesen Anspruch
erhob, mufite sich an den normativen Texten der Uberlieferung als
der Verheiflene ausweisen konnen*. Wer diesen Anspruch eines be-
stimmten »Pritendenten« zuriickwies, mufSte umgekehrt aufzeigen,
daf sein Auftreten den aus der Schrift zu erhebenden Verheiflungen
widersprach?. Insoweit spiegeln die Reden und Gegenreden, von de-
nen die Evangelien berichten, eine Argumentationslage, die durch die
Situation der Ekklesia Israel zur Zeit des Zweiten Tempels notwendig
geworden war.

¢) Die Einheit des Judentums in der Differenz zwischen den
»Juden im Lande« und den »Juden in der Zerstreuung«

So sehr die Riickkehr eines »Rest des Entrinnens« (Sch’erith ha-plet-
ha) aus dem babylonischen Exil in das Land der Viter einen wichti-
gen Einschnitt in der Geschichte der Ekklesia Israel darstellte, so we-
nig darf doch vergessen werden, dafi ein grofer Teil der Zerstreuten
nicht von der Moglichkeit der Riickkehr Gebrauch machte, sondern
weiterhin in der Zerstreuung lebte. Auch sie wurden nun »Juden«
genannt, ohne Riicksicht auf ihre Herkunft aus dem einen oder an-

% Vgl. Joh 5,39.
% Vgl. Joh 7,52.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

deren der zwolf Stimme. Auch sie wufdten sich Jerusalem verbunden,
unternahmen gelegentliche Wallfahrten dorthin und entrichteten
Beitridge zum Unterhalt des Tempelkults. Aber diese Gemeinsamkeit
hob eine bleibende Differenz nicht auf: Das »Diaspora-Judentum«
entwickelte eigene Formen des religiosen wie des profanen Lebens.
Das wichtigste Unterscheidungsmerkmal war die Ausgestaltung
eines Gottesdienstes ohne Opfer, den es zwar auch im Lande, in
raumlich von Jerusalem weiter entfernten Gemeinden gab, der aber
in der Diaspora auch an den hohen Festen weitgehend den Tempel-
Gottesdienst ersetzte. Entsprechend trat dort die Bedeutung des Prie-
stertums zuriick. Sofern Angehorige priesterlicher (kohanitischer)
Familien anwesend waren, spendeten sie den »aaronitischen Segenc;
aber auch wo dieser nicht gespendet werden konnte, wurde der Got-
tesdienst als vollgiiltig erachtet. Dieser wurde teils als »Haus-Litur-
gie« an den Sabbathen und den Festen gefeiert, teils als »synagogale
Liturgie« in den Versammlungshiusern (Synagogen). Das zweite
Unterscheidungsmerkmal war eine andere Weise des Umgangs mit
den »Heiden«. Wiahrend die Juden im Lande den Umgang mit Nicht-
Juden nach Méglichkeit vermieden, entwickelte das Diaspora-Juden-
tum eine erfolgreiche Mission, gewann »Proselytenc, die sich der jii-
dischen Gemeinde anschlossen und sich beschneiden liefen, aber
auch »Gottesfiirchtige«, die, ohne Mitglieder der Gemeinde zu wer-
den, deren Versammlungen besuchten und die jiidische Verehrung
eines einzigen Gottes, oft aus philosophischen Griinden, als die ange-
messene Form der Frommigkeit anerkannten. Der Dialog mit Pro-
selyten und Gottesfiirchtigen war auch der soziale Ort, an dem eine
jiidische Philosophie sich entwickeln konnte, die die Uberlieferung
der Viter auf eine Weise dolmetschte, die auch fiir gebildete Nicht-
Juden verstandlich und zustimmungswiirdig erschien.

Wiederum sei eine vorwegnehmende Bemerkung gestattet: Die
Heidenmission der jungen christlichen Gemeinde fand ihren Weg
weitgehend auf den Spuren der jiidischen Missionstatigkeit; die Pre-
digt vor »Proselyten und Gottesfiirchtigen« stand nicht selten am
Anfang der christlichen Gemeindebildung. Und selbst die ersten
»Christenverfolgungen« sind, in den Augen der Verfolger, eher Ju-
denprogrome gewesen, weil man die jungen christlichen Gemeinden
nicht von den Gruppen jiidischer Proselyten unterschied.

Fiir das Judentum als Uberlieferungsgemeinschaft bedeutete
dies: Es gab von nun an das »eine Judentum« nur in der Gestalt un-
terschiedlicher »Judentiimer«. Denn das Diaspora-Judentum entwik-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 199

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Das Judentum

kelte, je nach seiner gesellschaftlichen und kulturellen Umgebung,
unterschiedliche Weisen des Lebens und der Frommigkeit. Die Auf-
gabe, die Einheit des Judentums in der Verschiedenheit seiner regio-
nalen Ausprigung zu sichern und einer Entfremdung zwischen den
jiidischen Gemeinden in den verschiedenen Léandern entgegenzuwir-
ken, hat, so lange der Zweite Tempel stand, die Entstehung eigener
Organe der Uberlieferungs-Sicherung notwendig gemacht: das Amt
des »Sendboten« (Meschullach — Apéstolos), der im Auftrag des Ho-
hen Rates von Jerusalem Gemeinden in der Diaspora besuchte und,
oft mit jurisdiktioneller Vollmacht ausgestattet, auftretende Streit-
fragen tiber die Legitimitit oder Illegitimitit »neuer Wege« des
Glaubens und Lebens entschied. (Saulus, der vor seiner Bekehrung
ein solcher »Sendbote« gewesen war und die Christen als Anhdnger
eines »neuen Weges« verurteilte, ist nach seiner Bekehrung ein sol-
cher »Meschullach« geblieben und konnte deswegen, obgleich er
nicht zu den »Zwélfen« gehorte, auch bei ihnen Anerkennung als
»Apoéstolos« finden.)

Nach dem Ende des Zweiten Tempels entfiel auch das Amt des
»Sendbotenc, und auch die Institution des Synhedrium hat nur noch
kurze Zeit fortbestanden. Kiinftig fehlte dem Judentum jede mit
Rechtsvollmacht ausgestattete Zentralinstanz. Desto wichtiger war
fiir die Einheit des Judentums in der Verschiedenheit seiner regiona-
len Ausprigungen die Gemeinsamkeit der Liturgie, die es jedem Ju-
den gestattete, an jedem Orte, an dem er eine jiidische Gemeinde an-
traf, aktiv am Gottesdienst teilzunehmen. Deshalb wurden nur mit
grofer Vorsicht in die Texte und Riten der Liturgie regionale Sonder-
formen eingefiigt. (Die Bildung unterschiedlicher »sephardischer«
und »aschkenasischer« Gemeinden am gleichen Ort und erst recht
die Griindung von »Reform-Synagogen« mit eigener, oft in der je-
weiligen Landessprache gefeierter Liturgie, sind in der Geschichte
des Judentums sehr junge Phinomene. Und erst im wiedererrichte-
ten Staate Israel liefs das Nebeneinander solcher Gemeinden Proble-
me entstehen, zu deren Losung eine eigene Religionsbehorde, die
»Halle Salomos« [Hejchal Schelomoh], mit paritdtischer Besetzung
ihrer Spitzenfunktionen, notwendig wurde.)

Die Existenz und die Eigenart des Diaspora-Judentums war eine
wichtige Voraussetzung dafiir, daf3 das Judentum die Zerstorung
Jerusalems und des Zweiten Tempels und die Erklirung der »Aelia
Capitolina« zu einer fiir Juden »verbotenen Stadt« iiberleben konnte.
Andererseits scheint das »hellenistische Judentum« weitgehend in

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

der sich ausbreitenden Christenheit aufgegangen zu sein, sodaf die-
jenigen, die Jesus von Nazareth nicht als den Messias anerkannten,
ihre Identitat durch eine weitgehende »Re-Hebraisierung« des reli-
giosen Lebens sicherten. Diese Abgrenzung fiihrte dazu, daf3 der
»alexandrinische Kanon« Heiliger Schriften, wie sie in der »Septua-
ginta« enthalten sind und zur Bibel des hellenistischen Judentums,
aber auch zum »Alten Testament« der Christen wurden, zugunsten
des Kanons der »hebriischen Bibel« verworfen wurde — eine Dif-
ferenz, die Jahrhunderte spiter innerhalb der Christenheit konfes-
sionsbildend wurde, weil die Reformatoren allein die Biicher der »he-
braische Bibel« als Bestandteile des » Alten Testaments« anerkannten
und diejenigen Schriften, die nur im »alexandrinischen Kanon« ent-
halten waren, als » Apokryphen« bezeichneten.

d) Die besonderen Aufgaben der jiidischen Uberlieferung
in der Diaspora

Fiir eine philosophische Einiibung in die Ekklesiologie ist die Entste-
hung des Diaspora-Judentums nicht nur deswegen belangvoll, weil
hier wesentliche Merkmale der christlichen Ekklesia vorgebildet wor-
den sind. Ebenso wichtig ist die Frage, wie die Uberlieferung der Vi-
ter in der speziellen Gestalt, die sie im Judentum angenommen hatte,
gerade unter den Bedingungen der Diaspora zu einer »Schule der Er-
fahrung« werden konnte. Der Erfahrungskontext des Judentums ist,
wie sich gezeigt hat, wesentlich durch den Gedanken bestimmt, daf3
die tiberlieferten Zeugnisse der Vergangenheit eine Verheifsung ent-
halten, die erst in einem »neuen Bund« und im »neuen Jerusalemc«
ihre eschatologische Erfiillung finden werden. Nun zeigte aber die
Erfahrung der Zeit des Zweiten Tempels: Der »neue Bund«, der ohne
Gesetzeslehrer auskommt, weil er den Menschen »ins Herz geschrie-
ben« ist, und das »neue Jerusalem«, dem die Zusage endgiiltiger Un-
zerstorbarkeit gilt, konnten auch in der erneuerten Treue zum Gesetz
und im wieder errichteten Zweiten Tempel von Jerusalem nur ihre
verheiflungsvolle Antizipation, nicht ihre Vollgestalt gefunden ha-
ben. Darum entwickelte gerade das Diaspora-Judentum eine beson-
dere Art der Jerusalem-Frommigkeit, fiir die ein Moment eschatolo-
gischer Hoffnung charakteristisch war. Und es war und blieb diese
eschatologische Jerusalem-Frommigkeit, die es auch nach der Zersts-
rung des Zweiten Tempels gestattete, den VerheifSungsgehalt der
Uberlieferung mit der gegenwirtigen Diaspora-Erfahrung zu einem

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 201

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Das Judentum

Kontext zusammenzuschlieen, innerhalb dessen alle immer neuen
Wendungen der jiidischen Geschichte ihren Ort und ihre Bedeutung
erhielten.

Man hielt, auch nach der Zerstérung Jerusalems durch die R6-
mer, an der Erinnerung an den Opferkult fest, rezitierte, vor allem im
»Mincha-Gebet, die zu diesem Opferkult gehorigen Texte und wur-
de nicht miide, um die Wieder-Errichtung des Tempels zu beten,
»rasch, in diesen unseren Tagen«. Aber die Hoffnung auf das neue
Jerusalem und den neuen Tempel war nun eng mit der Hoffnung
auf »einen neuen Himmel und eine neue Erde« und auf die »Heraus-
fithrung aller Verstorbenen aus ihren Gribern« verbunden (beson-
ders deutlich im Kaddisch-Gebet am offenen Grabe der Verstorbe-
nen). Und der AbschiedsgrufS beim Trinken des letzten Bechers am
Pessach-Fest »Dieses Jahr als Knechte, nichstes Jahr als Freie, diese
Jahr hier, nichstes Jahr in Jerusalem« wurde jahrhundertelang nur
von Wenigen als Aufforderung an die Mitfeiernden empfunden, sich
sofort auf die Reise nach Paldstina zu machen, von allen Beteiligten
aber als die Zusage, in der bald anbrechenden »kommenden Welt« zu
Mitfeiernden der eschatologischen Liturgie zu werden. Diese wird
freilich, der herrschenden Erwartung gemif3, an dem gleichen Ort
stattfinden, an dem der Tempel Salomons stand. Aber die Errichtung
des »neuen Jerusalem« und seines »Neuen Tempels« wird mit der
Herauffithrung des »neuen Himmels und der neuen Erde« zusam-
menfallen. Deshalb kann auch den Verstorbenen ins offene Grab zu-
gerufen werden: »Und ihr werdet’s erleben und ganz Israel wird’s
erleben. Dazu sprechen wir: Amenc.

Das schlof8 nicht aus sondern ein, daf3 das »dieser Weltzeit« zu-
gehorige Jerusalem als Zeichen und Unterpfand dieser eschatologi-
schen Hoffnung gewertet wurde. Auch fiir diejenigen, die nicht die
Absicht hatten, ihren Wohnsitz in den »Lindern der Heiden« zu ver-
lassen, war es wichtig zu wissen, dafy dem Land der Viter in keinem
Jahrhundert jiidische Bewohner fehlten, auch wenn Jerusalem selbst
fiir einige Zeit den Juden unzuginglich war. Beim Gebet nahm man
eine Gebetsrichtung ein, die der geographischen Lage von Jerusalem
entsprach. Der »Misrach«, die Marke dieser Gebetsrichtung in jiidi-
schen Hausern, war nicht nur Ausdruck einer »Ostung« (»Misrach«
heif3t wortlich »Ostrichtung«), sondern einer »Orientierungx, die al-
le Orte und Bahnen des Lebens um die Richtung nach Jerusalem
sammelte. Aber diese Orientierung ging iiber ihr blof} geographi-
sches Bedeutungsmoment stets zugleich hinaus und war Ausdruck

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

des Bestrebens, dorthin ausgerichtet zu sein und zu bleiben, wo die
Schofar des letzten Tages die Ankunft des messianischen Reiches an-
kiindigen wird. Und in diesem Sinne sind alle Widerfahrnisse des in-
dividuellen und gemeinsamen Lebens als Schritte auf Wegen zu deu-
ten, die zu dem in einem eschatologischen Sinne »neuen« Jerusalem
fithren. Bis zum Erreichen dieses Zieles sind alle Juden, ja alle Men-
schen »Fremdlinge und Gastsassen vor Gott«*” und haben ihr Biirger-
recht in einer »kommenden Stadt«*. Die Zeugnisse der Uberliefe-
rung und die immer neuen Erfahrungen immer neuer Generationen
schlieSen sich fiir das Diaspora-Judentum zu einem Kontext zusam-
men, indem sie die gesamte Geschichte als Weg der »Fremdlinge in
dieser Welt« zu diesem Ziele, zu ihrer »alten«, schon den Vitern ge-
schenkten und doch den Séhnen und Téchtern erst fiir die Zukunft
verheiflenen Heimat verstehen lassen. Jene Wege der Umkehr, die
Gott in seiner Erhaltungsgnade dem erwihlten Volk offenhilt, sind
in dieser Lage stets zugleich Wege der Heimkehr, und zwar in einem
topographischen, aber zugleich in einem eschatologischen Sinne, We-
ge ins »alte« und darin zugleich ins eschatologisch »neue Jerusalemc«.

e) Nochmals eine Verinderung des Erfahrungs-Horizonts

Fragt man wiederum, wie es der hier vorgeschlagenen transzenden-
talphilosophischen Betrachtungsart entspricht, nach der Struktur des
Erfahrungskontextes, in den Erinnerungen und Inhalte je gegenwir-
tigen Erlebens eingeordnet werden mufSten, dann féllt insbesondere
die Eigenart der Raum-Anschauung und die Verwendung der Kau-
salkategorie in die Augen. Der Raum hat, wie in den meisten Reli-
gionen, eine Mitte, auf die alle Wege und Bahnen des menschlichen
Lebens bezogen werden: das zentrale Heiligtum der religiosen Uber-
lieferungsgemeinschaft. (Der Ort dieses Heiligtums galt in manchen
Religionen als die Geburtsstelle der Welt, als der »Nabel«, der ihre
Herkunft aus dem Reich der Gotter erkennen laf3st — so wurde etwa in
Delphi ein solcher »Nabel der Welt« gezeigt.) Aber fiir das Judentum
handelt es sich um eine Mitte, die man als »transparent« bezeichnen
kann: Durch sie hindurch wird eine kommende Welt sichtbar; und
alle »Orientierung« (Misrach) auf das geographische Jerusalem ist

%7 Ps 38,13.
3 Das Neue Testament wird diesen Gedanken des Diaspora-Judentums aufgreifen und
von ihm her das Leben und den Auftrag der »Ekklesia kyriou« deuten — 1 Petr. 2,14.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 203

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Das Judentum

zugleich auf diese kommende Welt ausgerichtet. Auch wer im geo-
graphischen Jerusalem oder in dessen Nihe wohnte, hielt damit fiir
die gesamte Gemeinschaft der Juden in aller Welt die Stelle offen, an
der der Einbruch der kommenden Welt erhofft werden konnte. Des-
halb war nun — im Unterschied zur Zeit des Babylonischen Exils — das
Wohnen in den »Léndern der Volker« nicht mehr eindeutig ein Zei-
chen der Gottesferne, sondern an jedem Orte der Welt konnte die
»Einwohnung des gottlichen Namens« erfahren werden. Jeder Ort,
an dem Juden sich im Gebet versammelten und bis heute versam-
meln, kann zur Antizipationsgestalt des »kommenden Jerusalem«
werden, auch wenn unter allen Orten der gottlichen »Einwohnung«
(Schechinah) das geographische Jerusalem die VerheifSung des kom-
menden am deutlichsten und wirksamsten bezeugt.

Eine jiidische »Lese-Anweisung« bringt diese Uberzeugung auf
besonders deutliche Weise zum Ausdruck. Sie kniipft daran an, daf3
der Gottesname, um sein unbeabsichtigtes Aussprechen zu verhin-
dern, oft nur mit zwei von den vier Buchstaben dieses Namens ge-
schrieben wird, durch ein zweifaches Jod (JJ statt JHWH), sodafs er als
»Jod bei Jod« gelesen werden kann, wihrend am Ende jedes Satzes
eine Art von Doppelpunkt steht, der als »Jod iiber Jod« gelesen wer-
den kann. Die Lese-Anweisung aber lautet: »Wo Jud bei Jud steht, da
ist »Ha-Schem« (der Name als anrufbare Gegenwart Gottes); aber
wo Jud iiber Jud steht, da ist er nicht«. (Das Wort Jesu »Wo zwei oder
drei versammelt sind in meinem Namen« scheint an eine derartige
Lese-Anweisung des Judentums anzukniipfen.) Der gesamte Raum
ist voll von Orten der Gegenwart Gottes, freilich, im Sinne des Exils-
judentums, so, daf$ er dadurch an der unverwechselbaren Wiirde des
einen Ortes zeichenhaft Anteil gewinnt.

Die Kausalkategorie aber, mit deren Hilfe die Frage beantwortet
wird, warum die Ereignisreihen unserer Erfahrungswelt gerade so
verlaufen, wie wir es tatsidchlich beobachten konnen, erfordert nun
eine zweifache Anwendung: Der Weltlauf als ganzer, aber auch alle
einzelnen Ereignisverkniipfungen innerhalb seiner, sind durch einen
gottlichen Ratschlufl (raz) bestimmt und bringen eine gottliche
Wahl-Entscheidung (Chaphiz — beneplacitum) zum Ausdruck. Das
Tun des Menschen aber ist nur wirkkriftig, sofern diese gottliche
Entscheidung »durch die Hand des Menschen« ins Werk gesetzt
wird. Wirksam handeln kann nur der, den Gott durch eine eigene
Wahl-Entscheidung zum Werkzeug seiner weltwirksamen Wahlent-
scheidungen gemacht hat. Nur der Erwihlte, an dem Gott »sein

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

Wohlgefallen hat«, ist Werkzeug der gottlichen freien Wahl-Ent-
scheidungen. Von diesem Erwihlten Gottes kann daher gesagt wer-
den: »Die Wahlentscheidung Gottes kommt durch seine Hand an ihr
Ziel«®.

f)  Eine neue Deutungs-Kategorie: Der »Leidende Gottesknecht«

Fiir die Juden in der Zerstreuung, die ihre politische Machtlosigkeit
erfahren haben und daher wufSten, wie wenig sie auf den Lauf der
Dinge Einflufl gewinnen konnen, entstand daher die Frage, ob sie
von dieser Erwihlung zu Werkzeugen des gottlichen Heilswirkens
ausgeschlossen seien. Und es ist dieser Zusammenhang, in welchem
das Lied vom »leidenden Gottesknecht«, dessen historische Aus-
legung bis heute manche Ritsel aufgibt, zu einem Schliissel werden
konnte, um die Leid-Erfahrungen der Juden in allen Lindern einem
umfassenden Kontext einzufiigen: Wie der seinem Namen nach un-
bekannte Prophet durch sein Leiden die Schuld der »Vielen« seines
Volkes auf sich genommen hat, so scheint das Judentum insgesamt
dazu »erwihlt«, daf3 der siindhafte Zustand der ganzen Welt von
ihm stellvertretend durchlitten wird. Dieser Gedanke rechtfertigt
die Bosheit der Verfolger ebensowenig, wie der Gedanke, Assur und
Babel seien »Zuchtruten« in der Hand Gottes gewesen, deren Ver-
gehen an Volk und Tempel gerechtfertigt hat. (Die »Zuchtrute« war,
nach vollbrachtem Werk, von Gott zum Verbrennen bestimmt.) Aber
fiir die Leidenden selbst wurde der Gedanke, alle Schuld der Welt sei
stellvertretend auf ihre Schultern gelegt, zur Anleitung, auch in ihrer
Not und Machtlosigkeit ein Zeichen ihrer Berufung zu erkennen*.
Die Frage, ob das im Buche Jesajah*! tiberlieferte Lied vom »lei-
denden Gottesknecht« auf die Ekklesia Israel bezogen werden diirfe,
vor allem in deren Zustand der Zerstreuung, ist nicht nur unter
christlichen Exegeten strittig, sondern auch und vor allem unter Ju-
den. Aber in den Bedringnissen der Diaspora, aber auch unter den
»Juden im Lande« zu der Zeit, als die Katastrophe des Zweiten Tem-
pels sich abzuzeichnen begann, gewann die Frage des »murrenden

3 TJes 53,10.

# Vgl. dazu in jlingerer Zeit Margarethe Susmann, Das Buch Hiob und das Schicksal
des jiidischen Volkes, Ziirich 1946, insbes. Sitze wie diese: »Daf8 nur so: als Urbild und
Stellvertretung der Menschengeschichte, die Geschichte Israels in ihrer Wahrheit zu
verstehen ist, bezeugt die gesamte Prophetie«, a.a.O. S 60.

41 Jes 53.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A= 205

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Das Judentum

Volkes« in der Wiiste neue, unabweisliche Aktualitdt: »Warum hast
du uns aus Agypten herausziehen lassen, um uns, unsere Kinder und
unser Vieh verdursten zu lassen?«*>. War die Ekklesia Israel dem
gottlichen Gericht »iiber alle Gétter Agyptens« nur dazu entronnen,
durch die Hand neuer Bedringer unterzugehen? Eine erste Antwort
auf diese Frage gaben die Lieder vom leidenden Gottesknecht, die
immer wieder in den Krisen der jiidischen Geschichte als Deutung
der Berufung Israels gelesen wurden. Der »Rest fiir ein grofes Ent-
rinnen«, der nach der den Vitern gegebenen Zusage in allen Krisen
der Geschichte Israels erhalten geblieben ist, bleibt dazu bestimmyt, in
der ungeteilten Hingabe an Gott zum »Loseopfer« fiir die Mensch-
heit zu werden und gerade dadurch, in seinem Leiden nicht weniger
als in seinen Errettungen, die Rettung der Volker stellvertretend zu
antizipieren. Die jiidische Volksfrommigkeit hat diesen Zusammen-
hang zuweilen deutlicher gesehen als die Gelehrsamkeit der Rabbi-
nen. Das jiddische Lied vom »Kailbel«, das auf dem Weg zur Schlacht-
bank »in den Himmel arein« die Frage ausruft: »Muf3 dos aso sein?«,
berichtet von der vom Himmel her ergehenden Antwort »Es muf3 aso
sein« — nicht etwa weil das Kilbel von Gott verworfen wire, sondern
weil das Leiden seine besondere Berufung ist.

Das BewufStsein von einer so paradoxen Gestalt der Berufung
konnte, unter dem Eindruck erfahrener Bedridngnis, nur deswegen
Uberzeugungskraft gewinnen, weil diese Erfahrung im Lichte der
Uberlieferung vom »Gericht {iber die Gotter Agyptens« gedeutet
wurde. Israel lebt als »ausgesondertes Volk« in einer gott-entfremde-
ten Welt (so S. 110£f.). Diese Gott-Entfremdung aber besteht primar
nicht in moralischen Verfehlungen — diese sind schon Strafe, Folge
davon, daf3 Gott die Menschen »der Torheit ihres Herzens {iiberlas-
sen« hat® — sondern im Dienst an fremden Géttern. Unter diesen
nehmen, nach den Worten des Josua auf dem »Landtag von Sichemg,
die Gotter der Sippe und die Gotter des Landes — des Blutes und des
Bodens; der Gesellschaft und der Wirtschaft — den ausgezeichneten
Rang ein. Thre wirkkriftigsten Gestalten sind die Gotter des frucht-
bringenden Todes (Osiris, Adonis), symbolisiert durch den frucht-
baren und zugleich siegreichen Stier (Ser-Apis; Ba’al), um den die
Feiernden nicht nur tanzen, wie Israel in der Wiiste um den Golde-
nen Jungstier, sondern dem sie ihre Fruchtbarkeitsopfer bringen, vor

2 Ex 17,3, vgl. 16,3.
4 Rom 1,24.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels

allem das Opfer der Erstgeburt. Uber diese Gotter ist Gottes Gericht
in Agypten ergangen; aus ihrem Herrschaftsbereich hat Gott die V-
ter herausgefiihrt (s.0. S. 107-120 und 2. Teilerg. 125-129). In der
historischen Lage kurz vor der Zerstorung des Zweiten Tempels, un-
ter der Erfahrung der neuen Ubermacht gétzendienerischer Michte,
wird dieses »Gericht iiber die Gétter Agyptens« auf neue Weise ver-
standen: Auf diese Gotzen und ihre Diener richtet sich der »Zorn
Gottes vom Himmel her«*. Alle sittlichen Perversititen der Volker
sind schon die Folge dieses gottlichen Zorns. Aber im Zeitalter der
Weltreiche, vor allem des Romischen, gibt es kein rdumliches Entrin-
nen vor der feindlichen Ubermacht in ein anderes, »gelobtes Land«.
Unter der zweifachen Gefihrdung des Assimilationsdrucks und der
Progrom-Drohung gegeniiber denen, die diesem Druck widerstehen,
tberlebt jeweils nur derjenige »Rest, der bereit ist, mitten unter den
Volkern anders zu leben als diese. In dieser neuen Situation aber hat
die Ekklesia Israel in besonderem MafSe unter der gewissenlosen Ge-
walttatigkeit der Volker zu leiden, vor allem wegen ihrer Weigerung,
am Gotzendienst der Heiden teilzunehmen®. An ihr wird auf immer
neue Weise der Zustand der Welt, in der sie lebt offenbar; die selbst-
verschuldeten Krisen dieser Welt entladen sich gleichsam an diesem
andersartigen Volk. Und so sind die Leiden dieses Volkes ein Anzei-
chen dafiir, daB3 dieses eine Volk den Preis dafiir zahlt, daf3 alle Volker
unter diesem Zorn Gottes stehen. Und zuletzt werden auch die Vol-
ker erkennen: »Der Herr hat unser aller Missetat auf ihn [den leiden-
den Knecht] gelegt«*.

Daf3 unter der Last und Wiirde solcher Erwihlung das stellver-
tretende Leiden die wirksamste Tat sein kann, ist eine eigentiimliche
Umkehrung des Begriffs von »Wirken« und »Wirksamkeit, die ge-
rade das »Unerhorte« ausmacht, das die Konige der Vélker nach
[Deutero-]Jesajah am Elend und an der Wiederherstellung Israels zu
erfahren bekommen. In der Redaktion des Jesajah-Buches schlief3t
sich an diese Erwdhnung des »Unerhorten« das Bekenntnis an, das
urspriinglich wohl einer Sithnopfer-Liturgie im Tempel von Jerusa-
lem zugehort, sich im jetzigen Kontext aber (iiber die willkiirliche
Kapitelgrenze hinweg) wie ein Bekenntnis dieser Konige liest: »Was
uns zu Ohren kam, wer hat es geglaubt, und der Arm des Herrn,

# Vgl. Rom. 1,18.
# Vgl. dazu die exemplarische Darstellung dieser Situation im Buche Esther 3,8f.
4 Is 53,6.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 207

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Das Judentum

wem ist er offenbar geworden? ... Unsere Krankheit, er hat sie getra-
gen, und unsere Schmerzen, ihm wurden sie aufgeladen ... Der Herr
hat ihm aufgebiirdet unser aller Stinde«*. Zur Vermeidung von
Mif3verstandnissen darf noch einmal hinzugefiigt werden: Indem, in
der redaktionellen Verkniipfung zwischen dem 52. und dem 53. Ka-
pitel des Jesajah-Buches, die Konige der Vélker in einen BufSpsalm
Israels einstimmen, suchen sie keine Rechtfertigung fiir die Gewalt,
die sie Israel angetan haben, sondern erkennen an, dafl wider allen
Augenschein das Leid des Geschlagenen ihnen zum Heil geworden
ist, sodaf3 gerade in der Machtlosigkeit des jiidischen Volkes »Gottes
Arm offenbargemacht« ist. Aber der Erwahlte ist dadurch nicht zum
Mittel gemacht, das im Dienste Anderer verbraucht wiirde; er ist der
Erwihlte geblieben und wird »satt« an der Einsicht in die Wiirde sei-
ner Berufung. »Nachdem seine Seele die Last getragen hat, wird er
sehen und satt werden an Einsicht. Denn mein Knecht, der Gerechte,
macht die Vielen gerecht«*. Und im Licht dieser Einsicht wird ihm —
und den Lesern des Liedes, das von ihm singt — der Kontext deutlich,
in welchem sein Leiden seinen Sinn, d. h. seine Verstindlichkeit und
Akzeptabilitit, gewinnt.

Diese Antwort konnte freilich, fiir sich genommen, das Problem
nicht 16sen: War die Ekklesia Israel nur dazu aus dem Feuerofen des
gottlichen Gerichts iiber die Gotter Agyptens errettet worden, um im
neuen Feuerofen eines stellvertretenden Leidens unterzugehen?
Wiirde nicht der Sinn der Herausfiihrung aus Agypten in sein Ge-
genteil verkehrt, wenn die »Befreiung aus dem Sklavenhaus« nur in
immer neue Sklaven- und Todeshduser hineinfiihrt und der »Rest fiir
ein grofes Entrinnen« jedesmal nur fiir einen neuen Untergang auf-
gespart wird? Fragen dieser Art sind, angesichts der Geschichte der
Ekklesia Israel, keineswegs willkiirlich ersonnen. Und sie lassen die
Frage entstehen: Worauf kann die zweifache Hoffnung sich griinden,
(1) daB8 Israel die Gott-Entfremdung der Welt nicht nur stellvertre-
tend durchleidet, sondern damit zugleich wirksam tiberwindet, und
(2) daf auch die, fiir die in den Krisen der Geschichte Israels kein
»Weg des Entrinnens« offenstand, nicht aus der gottlichen Erwih-
lung herausgefallen sind?

Wiederum darf vorwegnehmend hinzugefiigt werden: Wenn die
Christologie des Neuen Testaments die Aussagen iiber den »leiden-

%7 Jes 52,15 und 53,6.
48 Jes. 53,11.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Viertes Teilergebnis

den Gottesknecht« auf Jesus bezieht*, dann kniipft sie ausdriicklich
an exegetische Fragestellungen des Exilsjudentums an und stellt Je-
sus nicht auf einen Ort aufSerhalb der jiidischen Geschichte, sondern
in deren Zentrum hinein: Die Berufung des Volkes zum heilswirk-
samen Leiden hat, nach dieser neutestamentlichen Deutung, in der
Berufung Jesu zum »leidenden Gottesknecht« ihre untiberbietbare
Vollgestalt erlangt, weil erst das Leiden dieses einen Gottesknechts
auch dem Leiden des ganzen Volkes seine Heilswirkung fiir »die Vol-
ker« gerantiert — ein weiteres Beispiel dafiir, daf3 die neutestamentli-
che Christologie nur im Rahmen einer Ekklesiologie der Ekklesia Is-
rael angemessen verstanden werden kann.

Viertes Teilergebnis

Das Judentum ist jene besondere Gestalt, die die Ekklesia Israel nach
dem Ende der »Babylonischen Gefangenschaft« angenommen hat.
Sie verstand sich als die Gemeinde derer, die »durch den Feuerofen
des Gerichts« schon hindurchgegangen sind, das »den Vélkern« noch
bevorsteht.

Der Wiederaufbau der Stadt Jerusalem und die Wieder-Errich-
tung des Tempels wurden nicht einfach als Wiederherstellung eines
fritheren Zustandes erfahren, sondern als ein »Neues«, demgegen-
tber »des Alten nicht mehr gedacht werden« sollte®. Aber die Iden-
titdt des einen Gottes, der sich nun ausdriicklich als »der Erste und
der Letzte« bezeichnete, wurde zugleich als Grund fiir die Einheit
einer Geschichte verstanden, die iiber alle Krisen und Neu-Anfinge
hinweg auf die Verwirklichung einer Heilsabsicht ausgerichtet ist, zu
deren Verwirklichung auch die Vélker und ihre Kénige, ohne es zu
wissen, als Mittel dienen. Darum galt es nun, in allen fritheren Taten
und Worten Gottes die VerheifSung ausgesprochen zu finden, die im
nahe bevorstehenden Ende der Geschichte, am »letzten der Tage«,
ihre Erfiillung finden soll. Diese Folgerung haben die Apokalyptiker
gezogen.

Im Wechselverhiltnis zwischen dieser VerheifSung und ihrer na-
he bevorstehenden Erfiillung sollten nun alle Inhalte des gegenwar-

# Am deutlichsten in der Belehrung des Eunuchen [»Kémmerers«] der éthiopischen
Konigin Kandake durch den Diakon Philippus — Apg 8,27 ff.
50 Jes 43,19.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 209

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Das Judentum

tigen Erlebens als »Zeichen der Zeit« gedeutet werden, die ein im
eschatologischen Sinne »neuesc, d.h. endgiiltig unzerstorbares Jeru-
salem ankiindigen, tiber das Gott niemals mehr ein Gerichtsurteil
sprechen wird — ebensowenig wie er die Welt in einer zweiten Sint-
flut richten wird. Das aber schlof die Erwartung ein, daf§ die Bundes-
schliisse mit den Vitern sich in einem »neuen Bund« vollenden wer-
den, der jedem Einzelnen so sehr »ins Herz geschrieben« sein wird,
dafl niemand mehr der Belehrung durch einen anderen bedarf, und
der von seiten des Menschen niemals mehr gebrochen wird, von sei-
ten Gottes niemals mehr zum Anlaf3 der Gerichtes werden kann.

Auf solche Weise kam ein neuer Kontext zustande, in den alle
Erinnerungen und gegenwirtigen Erlebnisse eingetragen werden
mufSten, um als Erfahrung gelesen werden zu kénnen. Das kommt
in einer neuen Weise der Anschauung von Zeit und Raum, aber auch
in einem neuen Verstindnis der Kategorien von Substanz und Kau-
salitdt zum Ausdruck.

Die Zeit wird erst jetzt zur allumfassenden Ordnung der Ge-
schichte. Darum entsteht erst jetzt die Aufgabe, eine »absolute Chro-
nologie« zu entwickeln, in die alle Ereignisse in der Geschichte aller
Volker eingetragen werden konnen. Weil aber diese Universalzeit
nicht durch den Naturprozef garantiert ist (z.B. durch den stetigen
Umschwung der Himmelskuppel, wie dies in der aristotelischen Phy-
sik gedacht wird), sondern durch die ungeschuldete Treue Gottes, der
nichts von dem, was er gesagt und getan hat, widerruft, verliert in
dieser Universalzeit kein einzelner Augenblick seine unbedingte Be-
deutung. In jeder Weise der gottlichen Zuwendung zu den Men-
schen, auch zu den frithesten Vitern, hat die verheifSene Zukunft an-
tizipatorische Prisenz gewonnen. Darum haben auch die Viter nicht
nur auf ein fiir die Zukunft verheifsenes Heil gehofft, sondern sind, je
auf ihre Art, schon Zeitgenossen der Vollendung gewesen (haben
»den Tag des Messias gesehen und sich gefreut«).

Der Raum aber hat (wie bei vielen Religionen) eine Mitte, auf
die alle Wege und Bahnen in der Geschichte Israels und sogar der
Volker sich ssmmeln. Aber fiir das Judentum handelt es sich um eine
»transparente Mitte«: Die topographische Ausrichtung (»Misrach«)
nach Jerusalem ist zugleich Ausdruck dafiir, dafS das Leben des »Ori-
entierten« (»Misrachi«) auf ein kommendes, ewiges Jerusalem aus-
gerichtet ist, dessen Erbauung durch Gott mit der »Offnung aller
Griber« und der »Erschaffung eines neuen Himmels und einer neu-
en Erde« zusammenfallen wird.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Viertes Teilergebnis

Der Begriff der Substanz, der das Bestindige im Wandel und
zugleich das Wesen der Dinge im Verhiltnis zu ihren wechselnden
Erscheinungsgestalten bezeichnet, gewinnt seine neue Bedeutung
nun darin, daf$ der Schépfer jedem seiner Geschopfe eine verlifSliche
VerheifSung eingestiftet hat und es so zur Antizipationsgestalt der
Erfiillung hat werden lassen. Die Kausalkategorie aber, die die Ver-
kniipfung von Ursachen und Wirkungen beschreibt, findet ihre pri-
mire Anwendung im Hinweis auf die All-Wirksamkeit der gott-
lichen Willens-Entscheidung (Chaphiaz — beneplacitum); sekundér
deutet sie dann auch das menschliche Wirken durch den Hinweis
auf diejenigen, die Gott selbst sich erwahlt hat, sodaf$ sein »Wohl-
gefallen« (beneplacitum) »auf ihnen ruht« und die gottliche Wahl-
entscheidung »durch ihre Hand an ihr Ziel gelangt«.

Neue Krisen in der Geschichte des Judentums haben eine wei-
tere Veridnderung des Erfahrungshorizonts notwendig gemacht. Die
Erfahrung der neuen Bedrohung durch die Seleukiden und spiter
durch die Romer, aber auch innere Krisen des Judentums zur Zeit
des Zweiten Tempels machten deutlich, daf$ auch der wiedererrichte-
te Tempel und das Kénigtum der Hasmonéer noch nicht die endgiil-
tige Erfiilllung dieser Verheiflungen darstellten, sondern nur deren
neue Antizipationsgestalt. Die erhoffte »Wiederherstellung Israels«
mufBte als noch bevorstehend gedacht werden; und die »Erforschung
der Schriften« sowie die dadurch mogliche werdende Deutung der
»Zeichen der Zeit« dienten dazu, die Kriterien zu gewinnen, an de-
nen der »wahre Wiederhersteller« von den »Verfiihrern des Volkes«
unterschieden werden konnte. Als ein Kennzeichen dafiir galt, dafs er
eine Sondergruppe von »Liebhabern der Reinheit« um sich sammeln
werde, die dem kommenden zweiten Gericht durch rigorose Ge-
setzes-Erfiillung entgehen werden.

Als jedoch die Zerstorung des Zweiten Tempels sich abzuzeich-
nen begann, bildete sich in manchen Kreisen sowohl der jiidischen
Diaspora als auch der »Juden im Lande« die Uberzeugung aus, dafi
auch das Leiden des Volkes eine Weise sei, an dieser géttlichen Heils-
wirksamkeit teilzunehmen: Das Volk ist dazu berufen, die Siinde der
Welt stellvertretend zu tragen und gerade dadurch zu iiberwinden.
Das Lied vom »leidenden Gottesknecht« konnte so zu einer Deutung
der jtidischen Existenz in einer feindlichen Welt werden — freilich so
daf3 die heilswirksame Berufung dieses Knechtes erst am Ende der
Tage auch den Volkern und ihren Koénigen offenbar werden wird.
Auf solche Weise wurde das Unrecht der Verfolger keineswegs ge-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 211

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Judentum

rechtfertigt; aber das Leiden der Verfolgten gewann eine neue Weise
der Verstehbarkeit und der Akzeptabilitit, also einen »Sinn«.

Es ist dieses judische Verstdndnis von Zeit und Raum, von Sub-
stanz und Kausalitit, das jenen Erfahrungskontext bestimmt hat, in
den auch die christliche Verkiindigung von Jesus als dem Christus
und spezieller davon, daf3 er »leiden muf3te, um so in seine Herrlich-
keit einzugehen, eingetragen werden konnte.

212 SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860822-176 - am 18.01.2028, 12:31:28. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860922-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Untergang von Tempel und Königtum und das »Wunder« der Fort-Existenz Israels
	a) Die Zerstörung von Samaria und Jerusalem als »horizont-verändernde Erfahrung«
	b) Aufgaben der Überlieferung in der Zeit nach der Babylonischen Gefangenschaft und die Kategorien von »Verheißung« und »Erfüll
	c) Der Übergang von der Prophetie zur Apokalyptik
	d) Die Struktur des neuen Erfahrungshorizonts
	e) Die neue Bedeutung der »Schriftgelehrsamkeit« und ein neues Organ der Überlieferung: der Rabbi
	a) Die Eigenart des jüdischen Rabbinats
	b) Historische Voraussetzungen seines Entstehens


	2. Das Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels und die neu aufbrechenden Krisen seiner Geschichte
	a) Das »Neue Jerusalem« und der »Neue Bund«: Die Erwartung ihrer Unzerstörbarkeit und ihre Enttäuschung
	b) Eine neue Deutungs-Aufgabe und die Entstehung neuer Sondergemeinschaften
	c) Die Einheit des Judentums in der Differenz zwischen den »Juden im Lande« und den »Juden in der Zerstreuung«
	d) Die besonderen Aufgaben der jüdischen Überlieferung in der Diaspora
	e) Nochmals eine Veränderung des Erfahrungs-Horizonts
	f) Eine neue Deutungs-Kategorie: Der »Leidende Gottesknecht«

	Viertes Teilergebnis

