Stephan Snyder

Besonnen leben

I:-rh-l.'r Selbstsem und Verantwortung

—
=
=
4
@
(]
|—

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:08.
mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Darmstiddter Arbeiten zur
Literaturwissenschaft und Philosophie

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:08. Inhalt,

mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:08.

mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Darmstiadter Arbeiten zur
Literaturwissenschaft und Philosophie

Herausgegeben von
Matthias Luserke-Jaqui und Gerhard Gamm

Band 16

Stephan Snyder

Besonnen leben

Uber Selbstsein und Verantwortung

Tectum Verlag

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:08. Inhalt,

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Stephan Snyder

Besonnen leben. Uber Selbstsein und Verantwortung

Darmstéddter Arbeiten zur Literaturwissenschaft und Philosophie

Band 16

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017
Zugl. Diss. Technische Universitdt Darmstadt 2016 D17

ISBN: 978-3-8288-6785-7

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN
978-3-8288-4020-1 im Tectum Verlag erschienen.)
ISSN: 1868-2847

Umschlagabbildung: Personal communication © pogonici/fotolia

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

1P 216.73.216.35, am 19.01.2026, 00:44:06. Inhait,
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Inhaltsverzeichnis

1.

2.

Einleitung...........cooooiiiii 9

Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen

der Freiheitsdebatte......................ccccooiiiiin 41
2.1 Wiinsche und Uberzeugungen ...............c...ccoovveeveenrennn.. 46
2.1.1 Anderskdnnen unter gleichen Bedingungen.............. 58
2.2 Wiinsche, Uberzeugungen und Moral...............c..ccoene.n. 63
2.2.1 Exkurs: Warum moralisch sein? ..............cccooeeevnnnnn.. 72
2.3 Uberzeugungen und WHnsche ...........cc..ooeevveeiveeeneen.nn, 75

Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur

Kantischen Ethik der Autonomie ......................coooooiiiiinl 85
3.1 Autonomie statt AULOZNOSIC .....cevvvrvrunnreeeieiiiiiiiineeeeeeenans 92
3.2 Techniken der Selbstliberredung ............ccccoveeiiiiinneninnnn... 98
3.3 IMItatio DI ..ovvvniiiiiiie i 101
3.4 Intelligible Tat.........cooeiiiiiiiiiiii e 107

3.4.1 Exkurs: ,,Dieses unbegreifliche Wesen™ ................... 122
3.5 Zwischenbetrachtung .............ccoooeeiiiiniiiiiiiniiin e, 144

Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des

deutschenldealismus .......................ccooiiiiii 157
4.1 Achtung und Hochachtung.................ccooiiiiiiiiniin. 159
4.1.1 Schonheit in der Bewegung ...........cccovveiiiinniiinnnnn.. 164

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867857

Inhaltsverzeichnis

Vi

5.

4.1.2 Versohnung ist mitten im Streit........coovevevvereeinnnnnee. 171
Hegels Einwande gegen das moralische Sollen.................................. 175
5.1 Zufilliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich................... 177

5.1.1 Selbstbewusste Sinnlichkeit..............c.ccovviiiiiiin. 180

Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe

Johann Gottlieb Fichtes .......................ccoooiiiii 185
6.1 Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit................ 190
6.2 Die Epoche der Kantianer..............ccooeveeeiiiineiiiinneeeinnnnen. 195
6.3 Spekulation und Reflexion...........ccooeevveiiiiiiiinniiiineiinnnnn. 201
6.3.1 Aufforderung und Bildsamkeit................cccoeveernnnnn. 206
6.4.Tathandlung............ovviiiiiiiiiiiii e 211
6.4.1 Exkurs: ,,Die Welt ist ihm nur ein Ball, den das Ich
geworfen At .o 216
6.4.2 Uberstieg in das ganz Andere .............cooeevvvvneernnnnn. 223
6.5 Innere und duBlere Reflexion ............ccooevvveiiiiiiiiineiinnnnnn. 230
6.6 Zwischenbetrachtung ..............cccooeviiiiiiiiiiinneiiine e, 235
Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein....................... 241
7.1 BloBer Gedanke...........cocovvviiiiiiiiiiiiiin e, 252
7.2 Epochenunterschiede ...........c..coeveiiiiiiiiiiiiineiineec, 256
7.3 WISSEN VON SICh.. ...ttt 262
7.4 Unauflosbare Begriffe..........ccooovvviiiiiiiiiiii, 266
7.5 Bewusstes Leben ........o.oviviiiiiiiiiiii e 270
7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat.............. 274
7.6.1 Grund der Freiheit..........c..ocoooeiiiii 279
7.7 Gewahrtes Gelingen............ocoovviiiviiiiniiiiiiii e, 285

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Inhaltsverzeichnis

8. AUSBlick...........eoeiii 297
Siglenverzeichnis...................coooiiiiiii 313
Literaturverzeichnis ...............oooiiiniii 315

Vil

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

Sie liegen im Krankenhaus. Fast tdglich werden Sie von ihrem Nach-
barn besucht. Er lacht und leidet mit ihnen, heitert Sie auf und erledigt
kleinere Besorgungen. Auf Ihren aufrichtigen Dank hin erwidert er
knapp: ,,Ach, ich tue doch nur meine Pflicht® Thr Nachbar ist also
ebenso hilfsbereit wie bescheiden. Wer wollte nicht so einen Nach-
barn? An ihm sollte sich ein Beispiel nehmen, wer Vertrauen, Riick-
sicht- und Anteilnahme grof3schreibt; wer die Zufriedenheit sucht, die
mit der Sorge um sich und seinesgleichen einhergeht. Kurzum, ein Le-
ben in innerer und duflerer Harmonie fithren will. Ein gewisses Gefiihl
der Selbstzufriedenheit verspricht aber auch das Handeln aus reiner
Pflicht.

Angenommen nun, ihr Nachbar wire tiberhaupt nicht bescheiden.
Wiirde tatsiachlich nur seine Pflicht erfiillen. Also nicht wie von ihnen
zundchst angenommen um ihretwillen, sondern ausschliefllich aus
Pflicht handeln. Dann wiren sie fiir ihn im Grunde beliebig austausch-
bar. Wer aber wollte neben einemsolchen Nachbarn leben?

Beispiele wie dieses erhellen nach Michael Stocker das Grundpro-
blem moderner Ethiken. Schlicht iibergangen wird der geliebte andere
Mensch. Aber auch das eigene Selbst. Namlich, insofern es Gegenstand
der Sorge und Pflege ist. Nur wenig Beachtung findet dartiber hinaus
der Bereich der Giite bzw. desmoralischen Verdienstes. Gleichsam vor-
verstindigt zeigen sich moderne Ethiken hingegen tiber ihre kognitive
Grundausrichtung; iiber ihr markt- (Gliick und Nutzen) bzw. rechts-
formiges (Pflicht und Freiheit) Moralverstindnis. Besonders ins Ge-
wicht fallen fiir ihn allerdings deren nur einsilbige Antworten auf mo-
ralpsychologische Anfragen. Auf beiden Wegen der Moralbegriindung
wird das Selbst so am Ende gespalten; die Adressaten in einen Zustand
»moralischer Schizophrenie® entlassen (Stocker 1998: 19f.). Bezeich-
nend fiir moderne Theorien wiren also eine gewisse Liicke zwischen
Grund und Motiv.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

10

Gleichwohl lassen sich beide Wege nicht einfach als ,falsch® zu-
rickweisen. Kénnen sich beide Wege doch auf den gesellschaftlichen
Wandel berufen. Charakteristisch fiir das Leben auf Héhe umfinglich
versachlichter Abhangigkeitsverhaltnisse ist die innere Leere, die sich
(bisweilen) mit der Pflichterfiillung einstellt. Besonders deutlich hebt
sich diese Erfahrung gegen den Hintergrund solcher Werte wie Liebe,
Freundschaft und Mitgefiihl ab. Gerade anhand der mit ihnen verbun-
denen Erwartungshaltungen kann also die schwerwiegende Umbkehr-
nachgezeichnet werden, welche das Nutzenkalkiil belastet. Nicht weni-
ger jedoch die Gesetzesform. Unterm Strich konnen die Adressaten
moderner Theorien die Strukturen relationaler Sorge, in die sie nach
wie vor eingelassen sind, so allenfalls noch mittelbar erfahren, namlich
durch die Brille subjektiver Vernunft (vgl. ebd., 39) Echte innere Har-
monie und Zufriedenheit lassendiese also kaum erwarten. Was also
wird den Adressaten durch diese in Aussicht gestellt? ,,[D]ie Harmonie
eines in moralischer Hinsicht armen Lebens.“ (ebd., 22)

I

Inzwischen scheint es allerdings so, als sei ein gewisses Mafl an Schizo-
phrenie von Vorteil. Gleichsam unabdingbar fiir ein ,reiches Leben®
Vorgezeichnet konnte dieses mit sich selbst zufriedene Leben durch
den Umstand werden, dass den Individuen nicht nur an selbstbe-
stimmten Handlungen gelegen ist. Mindestens ebenso sehr verlangen
sie nach einer fairen Behandlung. Vor allem dann, wenn in ihrem Na-
men gestraft, getadelt und moralisch geurteilt wird. Womdglich ent-
puppt sich das moderne Individuum ja von dieser Seite als ,liebesfi-
hig“ Und womdglich ist es diese Tatsache, die nebenbei gesagt, gegen
diejenigen spricht, die den Sitz der Moral in die Gene bzw. das Gehirn
verlegen. Wie also ist es im Alltag um Liebe, Freundschaft, Zuneigung
und Mitgefiihl bestellt?

LIch tue nur meine Pflicht.“ Der Satz kann Wohlwollen ausdri-
cken. Gegebenenfalls aber auch krianken oder beleidigen. Dankbarkeit
somit in Groll, Zorn oder Ubelnehmen umschlagen. Wer aber wird in
diesem Sinn zur Verantwortung gezogen? Offensichtlich nur selbstver-
schuldet unmiindige. Handelte es sich bei ihrem Nachbarn um einen

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

geistig verwirrten oder kindlichen Sprecher, erschiene das Gefiihl der
Krinkung hingegen unangebracht. Ubel stiee in dem Fall vielmehr
das Ubelnehmen auf. Schon der Volksmund weif}, ,,Kindermund tut
Wahrheit kund.“ Narren und Kindern gegeniiber wahren wir eine ge-
wisse Distanz. Im Umgang mit ihnen dominieren Einstellungen und
Haltungen, die vornehmlich Erziehung, Belehrung oder Therapie in-
tendieren. Das gelingt im Umgang mit unseresgleichen kaum. Hier
kommt nach Peter Frederick Strawson vielmehr das ganze Spektrum
personlicher Beziehungen zum Tragen. Das eigene Handeln prinzipiell
verantworten muss danach, wer das Spannungsverhiltnis zwischen
den nicht-distanzierten wie instrumentell-objektiven Haltungen ge-
geniiber seinesgleichen schlafwandlerisch sicher ausmisst. Bei wem al-
so davon auszugehen ist, dass ihm die Zumutungen verantwortlichen
Handelns grundsitzlich bekannt sind. (vgl. Strawson 2016: 208 f.)

Ubelnehmen und Dankbarkeit bilden demnach Extreme. Sicherge-
stellt wird ihre Polaritét insbesondere durch die basale Forderung der
Riicksicht- und Anteilnahme. Das zeigt sich nachgerade dann, wenn
Wohlwollen, Zuneigung und Mitgefithl durch Einstellungen der
Gleichgiiltigkeit, des Ubelwollens oder der Verachtung abgelost wer-
den. Tritt ihnen jemand versehentlich auf die Hand, reagieren sie da-
rauf ganz anders, als wenn dies mit voller Absicht geschieht. Obwohl
die Tat und der Schmerz sich in beiden Fallen gleichen, stellt sich also
nur hier das Gefiihl der Kriankung ein. In diesem Fall gehen sie eben
davon aus, dass ihr Gegeniiber iiber Handlungsalternativen verfiigte.
Er hatte anders handeln konnen®, das ist es, was sie ihm vorwerfen,
was sie wiitend macht. Der Trittldsst sich also nicht einfach wegerkla-
ren. Etwa durch den Verweis auf manipulative Einflussnahmen oder
epistemische Belege, die dessen Fehleinschitzung der Situation erkla-
ren. In der Situation verfingt also keine der sprachlichen Wendungen,
die ansonsten entlasten: Sei nicht zu streng mit ihm, denn ,er wollte
nicht® Beruhig dich wieder, ,,denn er hatte nicht bemerkt® Sie es ihm
nach, er konnte nicht anders, ,denn er wurde dazu gezwungen®, ,,sah
keinen anderen Weg fiir sich® Schau, ,sie lieflen ihm keine Alternati-
ve* (vgl. ebd., 208).

Gesetzt nun der Fall, Thr Gegentiber konnte sich auf diese Weise
herausreden. Was wiirde sich dadurch dndern? Nicht viel. Thr Gegen-
tiber wiirde von ihnen weiterhin als jemand betrachtet, der seine

11

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

12

Griinde hat. Die Akzeptanz seines Entschuldigungsgrundes wiirde also
nicht dazu fithren, dass er Thnen als jemand erscheint, dem gegeniiber
Sie nicht berechtigterweise die Riicksicht auf ihr Interesse erwarten/
fordern konnen. Bezeichnend fiir die nicht-distanzierten oder teilneh-
menden Haltungen sind demnach symmetrische Interaktionsverhalt-
nisse. An der Stelle wére so vielleicht gleich einem Missverstindnis
vorzubeugen. Gerade in der Fahigkeit zur objektivierenden Distanz,
dem Auflerkraftsetzen der gewdhnlichen reaktiven Haltungen und
Praktiken, beweisen die Individuen ihre Menschlichkeit (vgl. ebd.,
212). Das gilt umso mehr fiir den Bereich der Moral. D.h., fiir Urteile
tiber Lob, Beifall und Verdienst auf der einen Seite, Empfindungen der
Emporung, der Schuld und der Scham auf der anderen. Die Riicksicht-
nahme, die wir fiir uns selbst einfordern und bereit sind, anderen ent-
gegenzubringen, fordern wir auch stellvertretend fiir andere. Norma-
lerweise sind wir also sowohl willens wie fihig, am Schicksal anderer
(aktiv) teilzuhaben. In enger Tuchfiihlung mit den fiir pragmatische
Kontexte beschriebenen Reaktionspraktiken wird der Bereich der Mo-
ral fiir Strawson so denn auch gerade durch diese Fahigkeit umgrenzt.
Den moralischen Standpunkt einnehmen bedeutet, von solchen stell-
vertretenden oder wie es auch heifit, ,verallgemeinerten Analoga“ Ge-
brauch zu machen. (ebd., 217)

Aus Sicht von Strawson ist die Furcht vor dem ,neuronalen Sub-
jekt“ demnach unbegriindet. Vor denjenigen also, die den Sitz der Mo-
ral in das Gehirn verlegen; die, aus ihrer Sicht damit wohl nur folge-
richtig, eine umfassende Revision der etablierten Zuschreibungspraxis
verfolgen. So etwa fiir am zukiinftigen Verhalten ausgerichtete Verfah-
ren der Vorhersage, wie Strategien der Lenkung, Heilung und Thera-
pie, werben. Besonders fragwiirdig erscheinen in diesem Zusammen-
hang Beitrage, die Freiheit als ,Abwesenheit von Zwang“ definieren.
D.h., den gesetzmifligen Verlauf der Dinge nicht nur als vereinbar mit
dem Freiheitsinteresse erachten, sondern diesen Verlauf als Vorbedin-
gung fiir jede sinnvolle Rede {iber Freiheit begreifen. Dagegen gibt es
aus der Sicht Strawsons nichts einzuwenden. Im Gegenteil. Dagegen
diirfte nur etwas vorbringen wollen, fiir wen verantwortliches Handeln
von starkeren Freiheitsprdmissen abhangt (vgl. ebd., 203). An ihren ei-
genen Anspriichen gemessen scheint jedoch folgendes bemerkenswert.
Obwohl sie offensiv fiir sozialtechnologische (Grof3-)phantasien ein-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

treten, halten sie doch (insgeheim) weiterhin an den {berlieferten
Sanktionspraktiken fest. So werden von ihnen nach wie vor auf Aus-
gleich bedachte Ideen bzw. Redewendungen verwendet, die gemessen
an ihren eigenen Niitzlichkeitserwigungen bzw. Therapievorschlagen
doch der veralteten Vorstellung einer gerechten, weil verdienten Strafe
angehoren. ,,Das soll er biiflen’, ,er verdient kein Mitleid®, ,,er hat seine
Tat gesithnt® (Pothast 1987: 135). Unstimmigkeiten, die folglich bei
denjenigen nicht auftreten, die mit der Willens- auch gleich die Hand-
lungsfreiheit bestreiten.

Unser (praktisches) Selbstbild, so Strawson vor dem Hintergrund
dieser Gemengelage, ist viel zu tief in die lebensweltlichen Zusammen-
hinge eingelassen, als dass es durch entsprechende theoretische Ein-
sichtsgewinne ins Wanken gebracht werden koénnte. Insbesondere die
Menschlichkeit, die wir bisweilen an den Tag legen, entpuppt sich als
untiberwindbare Hiirde fiir das technisch grundierte Bewusstsein. Un-
terstellen wir unserem Gegeniiber einmal nicht, dass er seine Griinde
hat und diese auch nennen kann, dann geschieht dies nicht, weil wir
zuvor die Argumente der Freiheitspessimisten angehort, fiir tiberzeu-
gend befunden und verinnerlicht haben. An der Stelle kénnte jemand
nun einwenden wollen, ja aber was ist, wenn die Ingenieure am Ende
doch Recht behalten? Die Frage ist also nicht, was wir jetzt tun, noch
was wir dann titen, sondern was unter diesen Umstdnden ,verniinftig*
wire. Misste dann nicht doch einer umfassenden Revision des Sys-
tems sozialer Sanktionspraktiken zugestimmt werden? Ein Einwand,
der nach Strawson nur auf den ersten Blick tiberzeugt. Verfehlt er doch
den quasi unverdnderlichen Bezugsrahmen der interpersonellen Be-
ziehungen, der iiber den Unterschied zwischen intelligenten wie
menschlichen Reaktionsformen zu rekonstruieren ist. Sehr wohl mog-
lich ist danach, dass es innerhalb dieses Rahmens zu Modifikationen
der Haltungen und Einstellungen kommt. Um den Einwand ernsthaft
diskutieren zu kdnnen, miisste es jedoch auch méglich sein, iiber den
Rahmen selbst zu disponieren. Das aber ist per definitionem unmog-
lich. Geliebaugelt wiirde hier also mit einer Position, die endlichen
Vernunftwesen verwehrt bleibt. Wie aber wire es, wenn wir uns auch
nur fiir einen Augenblick in die géttliche Beobachterposition reflektie-
ren konnten? Selbst dann, so Strawson, blieben andere Gesichtspunkte
leitend. Nicht zuletzt Fragen, die dem gelingenden Leben gelten. Der

13

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

14

Einwand verrit fiir ihn so mehr tiber die Nichtzugehoérigkeit des Spre-
chers denn tiber dessen Adressaten. Dem im Sinne einer theoretischen
Doktrin geduflerten Konjunktiv ,was wire, wenn der Determinismus
wahr wire...“ konnten wir also ruhig gelassen begegnen (vgl. Strawson
2016: 216 f.). Was jedoch, wenn der Einwand die eingangs genannten
Fairnessgriinde avisiert? Also nicht von auflen an die lebensweltlichen
Sprach- und Interaktionsverhéltnisseherangetragen wird, sondern sich
aus diesen selbst speist? Als Ausdruck eines gegen den Reflexionsstopp
gerichteten Gerechtigkeitsimpulses lesbar wird? Bleibt es auch dann
noch bei der Gelassenheit? Darauf wird zuriickzukommen sein.

Uber die gewichtige Rolle, welche Liebe, Freundschaft und Mitge-
fithl im Alltag spielen, wird der Blick demnach frei fiir eine Konzepti-
on menschlicher Freiheit, die den kritischen Dialog mit den (Na-
tur-)Wissenschaften sucht. Lassen sich pragmatische und der morali-
sche Kontext(e)im Sinn dieses realistischen Bilds der menschlichen
Freiheit aufeinander beziehen, scheint der moralische Standpunkt also
nicht zwingend um den Preis der Schizophrenie erkauft werden zu
miissen. Mafigeblich fiir Stockers Diagnose war nicht zuletzt der tief-
sitzende Konflikt zwischen dem geliebten anderen Menschen wie der
Riicksicht gegentiber allen anderen? Strawson selbst deutet diesen
Grundkonflikt des sittlichen Bewusstseins womdglich an. Néamlich
dann, wenn er den Wert der Menschlichkeit sowohl in Beziehung auf
den anderen wie sich selbst gegeniiber betont. In diesem Zusammen-
hang scheint die Frage evaluativer Selbstverhiltnisse durchzuklingen.
Wendungen wie ,,Er war in letzter Zeit sehr angespannt, ,,Er handelte
unter Einfluss von Hypnose®, ,Er wurde unter Drogen gesetzt, oder
,Er war nicht er selbst®, verweisen auf (innere) Zwangszustinde bzw.
voriibergehende Ausnahmesituation. Konfrontiert mit solchen Situa-
tionen sind allem Anschein nach reaktive Haltungen angemessen, die
das Spannungsgefille zwischen den beiden grundlegenden Interakti-
onsformen sowohl durchlaufen wie im Zuge dessen mit dem Bild der
multiplen Personlichkeit spielen. ,,Er war nicht er selbst®, was also tun?

»Wir werden dem Mann, der er ist, die Handlung nicht iibelnehmen, die
von dem Mann getan wurde, der er nicht ist; oder wenigstens werden wir
es in geringerem Mafle tun. Wir miissen normalerweise mit ihm unter
normaler Beanspruchung umgehen; also werden wir ihm gegeniiber dann,
wenn er so handelt, wie er es unter abnormaler Beanspruchung tut, nicht
diejenigen Gefiihle haben, die wir ihm gegeniiber gehabt hitten, wenn er

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

so gehandelt hitte, wie er es unter normaler Beanspruchung tite.“ (Straw-
son 2016: 210)

II

Freiheit birgt Risiken. Umso mehr in uniibersichtlichen Zeiten. ,Ich
stehe mit beiden Beinen fest in der Luft® Durch solche Metaphern
wird inzwischen schon von Jugendlichen ihr Lebensgefithl umschrie-
ben (Heitmeyer 2005). Ambivalenz und Kontingenz sind demnach
langst keine Vokabeln mehr nur fiir das soziologische Seminar. In Dik-
tion dieser Seminare: Die Individuen leben heute in einer zunehmend
entgrenzten Welt. In einer Welt hochgradig vermittelter Handlungszu-
sammenhiénge, in der Verantwortungszuschreibungen zwar immer 6f-
ters ins Leere zielen, dabei jedoch paradoxerweise als immer notwen-
diger erfahren werden. In Termini der technischen Rationalitit ausge-
driickt, einer Welt der Grenzwertbemessungen und ungewollten Ne-
benwirkungen; in Termini der sozialen Rationalitdt ausgedriickt, der
organisierten Verantwortungslosigkeit und Eigenverantwortung. D.h.,
der auf den Schultern der Einzelnen abgeladenen und von ihnen in in-
dividueller Eigenregie zu bewiltigenden systemisch induzierten Wi-
derspriiche (Beck 1986).

Sowohl aufler- wie innertheoretische Griinde sprechen demnach
fur das ,,Gehen ohne Grund® Fiir besonders forderlich gilt in diesem
Zusammenhang das Wissen um den Bedingtheitscharakter der
menschlichen Freiheit. Worauf aber beruht die Forderung der wech-
selseitigen Riicksichtnahme? Aus Sicht Harry G. Frankfurts kommen
wir diesbeziiglich kaum umhin, die Realitit der Liebe anzuerkennen.
Die Liebe, davon zeigt er sich zutiefst {iberzeugt, halt uns fest im Griff.
Sie ist es, die im Wesentlichen unsere Denk- Wahrnehmungs- und
Handlungsschemata strukturiert. Vollig verfehlt wére an der Stelle al-
lerdings der rationalistische Umkehrschluss. Vollstindig begriffen wird
die Liebe von uns nie. Im Gegenteil. Ausgezeichnet sind ihre Griinde
gerade durch ihre prinzipielle Unverfiigbarkeit.

Frankfurt teilt demzufolge das Wissen um den Bedingtheitscha-
rakter der menschlichen Freiheit. Vertieft und verschiebt dieses je-
doch. Er vertieft es, indem er Freiheit als Aneignungsprozess ausbuch-
stabiert; er verschiebt es, insofern erdenverniinftigen Griinden miss-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

15


https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

16

traut. So wird von ihm gegen die Prarogative von Vernunft und Moral
augenscheinlich nicht die romantische Liebe ins Feld gefiihrt. Phanta-
sien der Leidenschaft, Anziehungskraft, Intimitdt, Eifer- und Sehn-
sucht spielen nur eine untergeordnete Rolle. Vertieft und verschoben
wird das Wissen vielmehr durch die Liebe als Inbegriff der Sorge. Teilt
Frankfurt an der Stelle also tugendethische Ansichten? Immerhin
scheint es ja so, dass er der inneren Harmonie eine zentrale Rolle bei-
misst? Umgangssprachlich wird der Zustand der Selbstzufriedenheit
mit Attributen wie Arroganz und Uberheblichkeit oder dem Stolz auf
die eigene Leistungsfihigkeit in Verbindung gebracht (vgl. Frankfurt
2014: 105 f.). Neuerdings, d.h., gegen den Hintergrund beschleunigter
gesellschaftlicher Verhéltnisse (rasender Stillstand), jedoch auch als
Verstof3 gegen die sich quasi wechselseitig steigernden Apelle der
Selbstvermarktung und -optimierung wahrgenommen. Dagegen wur-
de dieser Zustand eingangs als tugendethische Leitidee vorgestellt.
Vergleichbares wurde dabei jedoch auch fiir die Pflichtenethikbehaup-
tet.

Der Begriff der Selbstzufriedenheit wird demnach sowohl im Kon-
text lebensweltlicher wie gesetzesférmiger Ethiken als eine Art Flucht-
punktbestimmung ausgewiesen. Frankfurt nun verortet den Begriff
gleichsam quer dazu. Zum einen, indem er den Kontroll- und Verfi-
gungsanspruch des Selbst begrenzt. Zum anderen, indem er den Zu-
stand der Selbstzufriedenheit ausdriicklich aus dem moralischen Gleis
16st. Fiir unsere praktische Lebensfithrung, so Frankfurt, sind weniger
Griinde und Beweise relevant, denn Strategien des Verstehens, der
Klarheit und des Vertrauens (vgl. ebd., 35). So setzt er dem rationalis-
tischen Selbstbild ungefahr folgendes Credo entgegen: Bevor Sie sich
Fragen, worum Sie sich sorgen sollen, sollten Sie sich Fragen, worum
Sie sich tatsichlich sorgen. Wer oder was sind denn die Dinge, Wesen,
Personen, Gruppen oder abstrakte Ideen, um die Sie sich mit Hingabe-
kiimmern? (vgl. ebd., 33) Ubereilt wire allerdings, daraus den Schluss
zu ziehen, dass die Forderungen der Moral gianzlich unwichtig wiren.
Nur sind sie vielleicht nicht ganz so wichtig, wie gemeinhin angenom-
men. Auf die mit kleinem i geschriebene Frage ,Warum soll ich mora-
lisch sein“? kann es aus Sicht Frankfurts also keine definitive Antwort
geben.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

Offenbar tauschen wir uns nur allzu oft selbst dartiber, was uns
wichtig ist. Verfolgen wir im Brustton der Uberzeugung Pline und
Ziele, die uns in Wahrheit innerlich kalt lassen, wihrend wir gleichzei-
tig die Dinge, die uns am Herzen liegen, vernachlissigen. Gleichwohl
sucht wohl jeder, dem eigenen Leben Sinn und Bedeutung zu geben
(vgl. ebd., 100). Von der aufrichtigen Suche nach Antworten auf die
Frage, was einem wirklich wichtig ist, hangt so nach Frankfurt ab, ob
das ,Gehen® gelingt: ,,Sich selbst ernst nehmen® lautet die Maxime.
Worin aber besteht die Selbstzufriedenheit? Darin, sich in Verwei-
sungszusammenhdngen wieder zu finden, aus denen heraus das eigene
Leben fiir sich und andere als bedeutsam erfahren werden kann. Das
konnte man zumindest in einer ersten Anndherung antworten. Wobei
die Antwort selbstverstandlich beide Seiten der Lebensfithrung einbe-
griffe. Also sowohl fiir das gelingende wie das misslingende Leben gil-
te. Nach Frankfurt ist uns die Selbstliebe also nicht einfach im Sinne
einer einfachen Neigung gegeben. Vielmehr entpuppt sich diese als das
Ergebnis harter Arbeit. Der franzdsische Philosoph Michel Foucault
wiirde an der Stelle wohl vom Uben, dem ,Gebrauch der Liiste” spre-
chen. Wie dem auch sei, wer sich im Sinne Frankfurts selbst liebt, ent-
deckt hauptsichlich in den Gewinnen, Verlusten und Enttduschungen
der Liebe die Risiken der Freiheit.

Ermoglicht und zugleich notwendig werden diese fortwihrenden
Anstrengungen der Sorge nach Frankfurt aufgrund der praktischen
Selbstbeziehung, die den Menschen auszeichnet. Der Mensch kann
sich noch zu seinen Wiinschen verhalten: sein wollen, wollen. Von die-
ser Fahigkeit ist es nicht weit zum Willen. Was das einzelne Individu-
um will, kann demnach geklart werden, ohne dass der Wille dafiir ir-
gendwo lokalisiert werden miisste. Manche Wiinsche gelten als Aus-
druck der Phantasie und Sehnsucht. Sei es aufgrund der duflerlichen
Umsténde, denen sie sich verdanken oder aufgrund bestimmter per-
sonlicher Dispositionen bzw. nicht vorhandener Féhigkeiten und Ta-
lente. Wohlgemerkt, damit wird noch nichts iiber die Intensitét solcher
»bloflen Wiinsche“ ausgesagt. Andere Wiinsche hingegen heben sich
von diesen durch ihre Wirklichkeitstendenz ab. Letztendlich ist es je-
doch so, dass nur einer der Wiinsche effektiv handlungswirksam wer-
den kann. Was also will die Person? Das klért sich demnach tiber den

17

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

18

Waunsch, der sich unter der Menge der teils konfligierenden Wiinsche
bzw. Wunschmengen am Ende fiir sie als Handlungsgrund erweist.

Aus eigener Einsicht handeln verlangt also nicht, irgendwo im ge-
setzméfligen Zusammenhang der Welt eine Liicke aufzuspiiren. Im
Gegenteil. Sich selbst bestimmen und sich bestimmen lassen, gehen
Hand in Hand. Fiir heute hat sich Herr Miiller vorgenommen, konzen-
triert an seiner Dissertation zu arbeiten. Sollte er sich nach dem Friih-
stiick tatsdchlich an seinem Schreibtisch einfinden, geniefit er nach
Frankfurt so viel Freiheit als Menschen méglich (vgl. ebd., 26). Sollte
er hingegen noch wihrend des Frithstiicks und zu seiner eigenen
Uberraschung den Kindern spontan einen Zoobesuch vorschlagen,
dann identifiziert er sich mit seiner Elternrolle woméglich stérker, als
ihm bisher selbst bewusst war. Ob er sich in diesem Fall gleich selbst
der Willensschwéche bezichtigen miisste, wéire damit jedoch noch
nicht ausgemacht. Klar wire nur, dass es eben nicht der Wunsch, sich
durch den Wunsch der konzentrierten Arbeit bestimmen zu lassen, ist,
der ihn motiviert (vgl. Frankfurt 1971: 10).

Wir konnen also Wiinsche zweiter Ordnung ausbilden. Uns mit
unseren Wiinschen identifizieren oder uns von ihnen distanzieren. Im
besten Fall uns so von uns selbst iiberraschen lassen. Im schlimmsten,
die eigenen Wiinsche jedoch als duflerlich und fremd erleben. Wann
stellen sich solche Ohnmachtserfahrungen ein? In der Regel dann,
wenn sich ein Wunsch auch dann noch gegen die eigene psychische
Immunabwehr aufdridngt, obwohl er lingst abgelehnt wurde. In sol-
chen Situationen erleben wir uns nach Frankfurt gleichsam als passive
Zuschauer am eigenen Handlungsgeschehen. Herr Miiller schafft es an
den eigenen Schreibtisch. Muss dann allerdings feststellen, dass seine
Computerspielsucht wieder einmal starker ist (vgl. ebd., 12f.). Am Bei-
spiel von Herrn Miiller wird aber noch mehr deutlich. Erstens, es gibt
zum einen Dinge, die allen wichtig sind, und zum anderen Dinge, die
nur manchen oder auch nur einzelnen wichtig sind. Zweitens, mit
wahrhaft objektiven Einstellungen im Sinne Strawsons miisste wohl
rechnen, wer sich buchstablich um nichts sorgte (vgl. Frankfurt 2014:
28). Herr Miiller handelt unfreiwillig, ringt mit sich und scheitert. Nur
wenigen diirfte es schwer fallen, sich in ihn hineinzuversetzen. Wel-
chen Eindruck aber hinterliele er, wére seine Entscheidung nicht Aus-
druck eines zwischen Karriereanspruch, Elternliebe und Suchtverhal-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

ten ringenden Entschlusses, sondern schlicht eine Angelegenheit der
puren Wunschintensitat?

Es gibt Dinge, so Frankfurt, die fiir uns vorstellbar und doch zu-
gleich undenkbar sind. Wie das zu verstehen ist, verdeutlicht er an
einem Beispiel David Humes. Stellen sie sich jemanden vor, der vor die
Wahl zwischen der Zerstérung der Welt oder einem kleinen Ritz am
eigenen Finger gestellt, sich fiir die Zerstorung der Welt aussprache.
Verriickt? Wohl kaum. An dem Szenario ist nichts aberwitzig. Auch
wenn dies prima facie so scheint. Denn nur wenig geniigt, um zu er-
kennen, dass dieses Entscheidungsszenario gegen keines der funda-
mentalen Denkgesetze verstofit. Insoweit wire Hume nichts hinzuzu-
fiigen. Fiir nicht wenige Autoren belegen die Griuel des zwanzigsten
Jahrhunderts ja auch nur zu gentige, dass der Vernunft kein iiberzeu-
gendes Argument gegen den Gattungsmord zu entlehnen ist. Diese
Autoren diirfte Frankfurt an der Stelle also auf seiner Seite wissen. Was
Hume allerdings entgeht und nach Ansicht Frankfurts wohl auch der
radikalen Vernunftskepsis, sind die unter praktischen Gesichtspunkten
entscheidenden ,,Notwendigkeiten des Willens®. Nicht weniger als das
Denken zeigt sich auch das Handeln tiber Beschrinkungen ermoglicht.
Gibt es also Dinge, die wir selbst dann, wenn wir sie wollen, nie im
Stande sind durchzufiihren, dann aufgrund dieser Form praktischer
Notwendigkeit. Nach Frankfurt sollte Humes Beispiel also erginzt
werden. Namlich um eine Szene, die darlegt, wie die ,Ohnmacht der
Vernunft® je durch die ,Macht der Liebe® korrigiert wird.

Fiir den Menschen kann das Achsenverhiltnis von Vernunft und
Liebe also aus dem Gleichgewicht geraten. Das eigene Leben fithren
heifdt ja geradezu, stets die beiden Achsen neu aufeinander abzustim-
men. Was jedoch niemals der Fall sein kann, ist, dass sich das Achsen-
verhiltnis vollstaindig zur Vernunft hin neigt. An der Stelle hilft es laut
Frankfurt, sich kurz ein Wesen vorzustellen, bei dem genau das der
Fall wire. Bei dem das Verhiltnis also zugunsten der Vernunft ent-
schieden ist. Bezeichnend fiir dieses Wesen wire somit dessen nahezu
vollstindige instrumentelle Handlungs- und Weltorientierung. Dieses
Wesen muss also keinesfalls so vorgestellt werden, als werde es qua Af-
fekt- oder Impulssteuerung unmittelbar in seine jeweilige Umwelt ein-
gepasst. Vielmehr zeigt sich dieses Wesen durchaus zu intelligentem
Verhalten fihig. D.h. zu auf zielgerichtetem Handeln basierenden An-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

19


https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

passungsstrategien. Dieses Wesen konnte sich also durchaus zu sich
verhalten. Wiirde also durchaus sein wollen, wollen konnen. Entschei-
dend fiir Frankfurt ist nun, dass aus dessen Wollen nichtsdestotrotz
nie ein Willewerden wiirde. Denn dazu miisste dieses Wesen sich mit
seinem Wunschidentifizieren kénnen. Das aber ist ihm verwehrt. Die-
ses von Frankfurt als ,Wanton“ bezeichnete Wesen ist also durch seine
absolute Gleichgiiltigkeit gegentiber der Tatsache, welcher seiner Wiin-
sche gerade die Oberhand gewinnt, charakterisiert. Unter diesem We-
sen sollte man sich also auch niemanden vorstellen, der gleichsam von
einem neutralen Standpunkt aus iiber die in ihm widerstreitenden
Wiinsche wacht. Denn das setzte ja bereits voraus, dass dieses Wesen
beide Wiinsche als gleich respektable Alternativen fiir sich erachten
kénnte. Damit aber wiirde dessen Entscheidung nicht mehr wie gefor-
dert nur aufgrund von Intensitdtskriterien getroffen. Unvermeidlich
wiirde das Wesen in der Sekunde, da dies der Fall ware, also mit ,voli-
tionaler Vernunft® in Berithrung kommen. D.h., sich an der Schwelle
von Selbstbeschreibungen bewegen, die aus dem Horizont solcher Fra-
gen erfolgen wie, ,Was ist mir personlich wichtig?®, ,Was fiir ein
Mensch will ich sein?“ ,Welche Bewandtnis hat es mit meinem Leben?
Hinsichtlich der Dinge, die uns wichtig sind, sind nach Frankfurt
allerdings noch zwei Grofigruppen unterscheidbar. Es gibt Dinge, die
nahezu allen qua conditio humana wichtig sind und Dinge, die auf in-
dividuelle Erfahrungen zuriickgehen. Nahezu jeder zeigt sich um den
eigenen Nachwuchs, das eigene Uberleben - sei es im Sinne der physi-
schen Integritdt oder der sozialen Existenz— besorgt. Daneben lassen
sich jedoch auch personliche Bindungen nachzeichnen, die auf die
kulturelle und regionale Herkunft verweisen bzw. etwas iiber die eige-
ne (im Zeichen von Bastelbiographien bzw. Patchwork-Identititen
vorgenommene) Personlichkeitsbildung aussagen. Inwiefern sich je-
mand selbst ernst nimmt, diirfte sich von daher nicht zuletzt auch da-
ran bemessen lassen, inwiefern er diese Notwendigkeiten beherzigt.
Auch wenn es zundchst paradox klingt. Der Wille setzt die Individuen
frei, indem er die Anzahl der Mdglichkeiten einschrinkt (vgl. ebd.,
721.). Der Liebende, wie Frankfurt ihn versteht, kommt also nicht um-
hin, abzuwégen. Einerseits zwischen den Dingen, die ihm wichtig sind,
wie seinen sonstigen Interessen. Andererseits jedoch auch unter den
Dingen selbst. So scheint er mit tragischen Konfliktsituationen gleich-

20

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

sam von Haus aus vertraut. Ist die Liebe ein Wagnis, dann also nicht
zuletzt deshalb, weil ihr eine gewisse Tduschungsanfilligkeit und Ver-
letzlichkeit eignet. Auch im Kontext der Liebe heifit es so bisweilen ,,Er
war nicht er selbst“. Wie ist die Aussage hier zu verstehen?

Die Liebe stiftet Sinn. Mafigeblich fiir jhre Orientierungsleistung
ist allerdings, dass sie in ihrer doppelten Bedeutung genommen wird.
Noch vor den von uns geliebten Dingen, Personen und Ideen, geht es
uns um die Liebe selbst. Worauf es in erster Linie ankommt, ist nicht
was, sondern dass wir lieben. Darin nun dhnelt die Liebe laut Frank-
furt den Endzwecken, die wir verfolgen. Hinsichtlich derselben ist uns
nicht nur wichtig, dass wir sie erreichen, sondern mehr noch, dass wir
tiberhaupt welche haben. Gewohnlich nun wird das Verhéltnis von
Mitteln und Endzwecken so dargestellt, als lieflen sich die Mittel ein-
deutig den Endzwecken zu- und unterordnen. Gegen den Hintergrund
der angefiithrten doppelten Bedeutung der Liebe werden die Mittel
nach Frankfurt jedoch zu den Zwecken herauf-, wie die Zwecke zu den
Mitteln herabgezogen. So erscheint also das, was wir konkret erstreben,
aus Perspektive des freigelegten Primdrinteresses als Mittel. Auf ver-
gleichbare Weise spaltet sich bei ndherem Hinsehen jedoch auch die
Mittelperspektive. Genauso wichtig, wie das Haben von Endzwecken,
ist es, einer lohnenswerten Titigkeit nachzugehen. Mit ihrem Nutz-
wert wird den Mitteln folglich immer auch ein intrinsischer Wert zu-
geschrieben. Gleichzeitig damit erscheint das Haben von Endzwecken
als niitzlich in Riicksicht auf den freigelegten Eigenwert der Tatigkeit.
So geben sich die Endzwecke als niitzlich zu verstehen, weil sie Bedin-
gung der lohnenswerten Titigkeit sind, wie umgekehrt die instrumen-
tellen Tétigkeiten gerade weil sie niitzlich sind, als intrinsisch wertvoll.
Damit vergleichbar gestaltet sich nach Frankfurt also das Liebesver-
hdltnis. Analog der Mittel/Zweck Beziehung ordnet sich der Liebende
den Interessen des Geliebten unter. Wer liebt, wird buchstéblich das ei-
gene Selbst los. Vergisst sich {iber die Sorge um den geliebten anderen.
In der gleichen Bewegung macht er jedoch auch einen gewisseninstru-
mentellen Gebrauch von seinem Gegeniiber. Denn durch die Bewe-
gung hindurch zeichnet sich zugleich ab, wie wichtig ihm denn das
Lieben um seiner selbst willen ist. Sorgt sich der Liebende auch um
den anderen um seiner selbst willen, verrit er dabei notwendigerweise
auch etwas dariiber, was ihm das Lieben selbst Wert ist. Das Mafi dafiir,

21

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

22

welchen intrinsischen Wert der Liebende der Tétigkeit des Liebensbei-
misst, wére also nicht zuletzt dessen Hingabe. Wichtiger als die Erfil-
lung einzelner Lieben ist so, dass wir iiberhaupt Lieben (vgl. ebd.,
65f.). Widersprechen sich Eigeninteresse und Selbstlosigkeit jedoch
nicht? Im Falle der Liebe triigt diese Evidenz nach Frankfurt. Denn ge-
sucht wird in der Liebe ja gerade die Selbstlosigkeit. Diese jedoch ist
fir den Liebenden stets nur indirekt erreichbar. Namlich iiber die auf-
richtige Sorge um den geliebten Anderen. Insofern der Liebende ge-
wissermaflen die Welt durch die Augen des Geliebten sieht, sich mit
ihm vereinigt (identifiziert), zeigt sich an der Stelle also zugleich, in-
wiefern echte Liebe keine heroische Selbstaufgabe fordert. Vorziiglich
dann, wenn sich jemand iiber seine Liebe enttduscht, erniichtert zeigt,
heifit es im Kontext der Liebe ,,Er war nicht er selbst® In diesem Zu-
sammenhang bezeichnet die Wendung demnach ein beispielloses Zu-
sammenfallen von Eigeninteresse wie Selbstlosigkeit (vgl. ebd., 69 f.).
Eine gewisse Familiendhnlichkeit diirfte sich jedoch auch zwischen
den Wendungen ,,Er war nicht er selbst, und ,,Ich weif3 nicht, was ich
will“ ausmachen lassen. Worauf zielt dieser Selbsthader? Das Selbst be-
darf eines Mindestmaf3es an innerer Kohédrenz. Aufgrund seiner refle-
xiven Struktur ist dieses somit nie ganz vor der Gefahr der inneren
Zerriittung gefeit. Das erklart psychische Extremzustinde. Doch auch
schon Fille hdufiger Unentschlossenheit oder Willensschwiche kon-
nen in diesem Sinne als Symptome psychischen Ungleichgewichts in-
terpretiert werden. Entschlossenheit und Willensstarke im Umbkehr-
schluss als Belege fiir eine gesunde Psyche. Was aber macht den wil-
lensstarken Charakter aus? Im Zusammenhang mit der Beobachterlo-

gik wurde das Problem sich (unendlich) aufstufender Ordnungen (t")

herausgearbeitet.'Anhand dieser Problematik wird nach Frankfurt
deutlich, worin denn die Entschlossenheit und Willensstarke der Indi-
viduen auszumachen ist. Fiir den gesunden Geist bleibt die Anzahl der
Ordnungen streng limitiert. Wer sich einmal entschieden hat, dessen
Identifikation mit dem eigenen Wunsch durchzieht gleichsam alle

1 Im Kontext von Uberlegungen zur Differenz von Wissen und Information kommt
Gerhard Gamm zu dem Schluss, dass die Metapher des blinden Flecks den aufklare-
rischen Glauben an das Ganze insgeheim doch noch nicht aufgegeben hat. Durch
die Metapher hindurch lassen sich die Ziige des Mangels vernehmen,gegen die ins-
besondere der nachkantisch-idealistische Diskurs anschrieb (vgl. Gamm 2000: 197).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

denkbaren Ordnungen. Wiinschst du, durch den Wunsch dich auf dei-
ne Abschlussarbeit zu konzentrieren, motiviert zu werden? Auf die
Fragekonnte Herr Miillernach Frankfurt nur mit Unverstindnis re-
agieren. Mit anderen Worten, nur weil den Individuen Situationen der
Unentschlossenheit und Willensschwiche nie ganz fremd sind, kann
tiberhaupt der Eindruck entstehen, als lief3e sich die Anzahl der Ord-
nungen endlos steigern. Unterschieden werden sollte also streng zwi-
schen dem ungeteilten wie dem geteilten Willen. Zugleich damit sollte
jedoch auch klar sein, dass auch der ungeteilte und der gute Wille nicht
mehr in einem Atemzug genannt werden sollten. Denn die strukturel-
len Bedingungen der inneren Harmoniewerden schliefSlich auch von
demjenigen erfiillt, der den Forderungen der Moral konsequent entge-
gen handelt. Sehr wohl in einem Atemzug genannt werden diirfen hin-
gegen der ungeteilte Wille und der Zustand der Selbstzufriedenheit.
Hinzugefiigt werden miisste dem allerdings, dass mit sich selbst zufrie-
den sein und mit seinem Leben zufrieden sein nicht dasselbe sind.
Auch derjenige, der dezidiert unmoralisch lebt, kann ja im Sinne der
(hermeneutischen) Selbstsorge mit sich zufrieden sein. Noch nicht
ausgemacht ist damit gleichwohl, ob er auch mit dem Verlauf seines
Lebens in all seinen Schattierungen zufrieden ist. Das gleiche gilt je-
doch auch fiir potenzielle Tugendhelden (Frankfurt 2007: 32). Mehr
noch, Herr Miiller bejaht seine Computerspielsucht. Hadert also kei-
nesfalls mit sich selbst. Derselbe offenbart demnach nicht nur Symp-
tome starker physischer und/oder psychischer Abhédngigkeit, sondern
setzt gleichzeitig willentlich alles daran, den angenehmen Zustand auf-
rechtzuerhalten. Herr Miiller scheint also mit sich zufrieden. Gilt das
aber auch gleich fiir das von ihm gefiihrte Leben? Offensichtlich han-
delt Herr Miiller unfreiwillig. Vom medizinischen Standpunkt aus be-
trachtet, ist er schlicht ,nicht er selbst. Herr Miiller konnte einfach
nicht anders handeln. Auf der anderen Seite sind es jedoch nicht diese
medizinischen Faktoren, die sein Handeln erklaren. Denn selbst wenn
er anders gekonnt hitte, hitte er der Beschreibung nach ja den Com-
puter angeschaltet. Demnach geniefit er auch in dieser, von auflenbe-
trachtet unerfreulichen (Zwangs-)Lage all die Freiheit, die fiir uns
wiinschenswert ist. So provoziert Herr Miiller also einen tief in der Le-
benswelt verankerten Reflex. Obwohl er nicht anders handeln kann,
scheint er fiir seine Tat verantwortlich (vgl. Frankfurt 1971: 20). In Zu-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

23


https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

kunft sollte ihm also aufmerksamer zugehort werden. D.h., misstraut
werden sollte ihm, wenn er versichert, ,Ich wurde dazu gezwungen,
also konnte ich nicht anders handeln® Vertraut dagegen, wenn er er-
klart, ,Weil ich dazu gezwungen wurde, konnte ich nicht anders han-
deln® (vgl. Frankfurt 1969: 839).

111

Ernst Tugendhat hat die Verantwortung gegeniiber Kindern als den
zunichst ,intuitiv einfachsten Fall einer moralischen Verpflichtung®
bezeichnet. Noch im gleichen Atemzug jedoch auch deren Unverfiig-
barkeit unterstrichen. Dringt sich uns dieser selbstevidente Fall asym-
metrischer Fiirsorge auch immer wieder auf, verfiigen wir doch tiber
kein Theoriedesign, das uns hilft, ihn angemessen zu explizieren (vgl.
Tugendhat 1992: 382). Die elterliche Liebe, das ist auch Frankfurts
Uberzeugung, bildet gleichsam den paradigmatischen Fall der Liebe.
Allgemein gilt, der geliebte andere zdhlt a) um seiner selbst willen.
Wird von dem Liebenden b) als einzigartig und unverwechselbar er-
fahren und lasst ihn ¢) die Welt quasi durch dessen Augen sehen.
Fithrt diesen somit d), indem sie ihn buchstdblich ergreift, an die
Grenzen der eigenen Kontroll- und Verfiigungsanspriiche heran. So
beruht die Liebe also nicht auf souverdner (existenzialistischer) Selbst-
wahl, sondern belegt vielmehr, inwiefern die Vorstellung, sich am eige-
nen Schopf aus dem Sumpf ziehen zu konnen, in die Irre fithrt (Frank-
furt 2014: 87).

Die Probe hierauf macht also die elterliche Verantwortung. Eltern
lieben ihre Kinder. Punkt. Eltern zeigen sich demnach nicht aufgrund
irgendwelcher womoglich messbarer, ihren Kindern Wert verleihender
Eigenschaften oder aufgrund eigener Absichten und Zukunftspline
um das Wohlergehen ihrer Kinder besorgt, sondern schlicht um ihrer
selbst willen. Gerade weil sie ihre Kinder lieben, kommt ihnen ihr un-
vergleichlicher Wert zu; leiden, freuen und planen sie zunéchst fiir und
spater mit ihnen deren Zukunft. Nehmen sie enorme Anstrengungen
auf sich, damit diese iiberhaupt eine Zukunftsperspektive fiir sich ent-
decken. Gerade anhand der elterlichen Liebe zeigt sich demnach, wie
die Welt durch die Liebe strukturiert wird. D.h., den Individuen aus

24

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

dem Horizont von Verweisungszusammenhangen aufgeht. Die Liebe,
so Frankfurt, macht die Welt lebendig (ebd., 43). Eine Fufinote, die al-
so nicht zuletzt auf die veranderte Weltsicht (werdender) Elterndeutet.
Anders ausgedriickt, fast schon bizarr klingt die Frage ,Warum liebst
du deine Kinder?“ Und das nicht nur unter gewohnlichen Umstanden.
Nehmen wir Eltern, deren Kinder unségliches Leid verursacht haben
(Extremismus, Amoklauf etc.). Auch ihnen gegeniiber, so Frankfurt,
werden wir die Frage kaum ernsthaft erwdgen. Warum, weil wir noch
in ihrem Schmerz und ihrer Verzweiflung gleichsam den unverfiigba-
ren Grund der Liebe vernehmen. Umgekehrt diirften Eltern, die die
Frage tatsdchlich ernsthaft erwigen, aus Sicht Frankfurts ,einen Ge-
danken zu viel“ verraten. Darin steckt eine gewisse Ethik

Die Individuen orientieren sich nicht nur am moralischen Stand-
punkt. Mindestens ebenso sehr ist ihnen an Moglichkeiten des indivi-
duellen Ausdrucks gelegen. Gerade in diesem wollen sie sich wechsel-
seitig anerkannt wissen.?Das erklart mitunter ihr Interesse an der Psy-
choanalyse.3

Wien, vierter November 1899. Sigmund Freuds Die Traumdeutung
erscheint. Zundchst mit nur méfligem Erfolg. Von diesen Anlauf-
schwierigkeiten will das Impressum gleichwohl nichts wissen. Als Er-
scheinungsjahr verzeichnet dieses selbstbewusst das Jahr 1900. Ahnte
Freuds Verleger Franz Deuticke also etwas von dessen epochemachen-
der Wirkung? (vgl. Gay 2000: 15).Freuds Name wird in einem Atem-
zug mit Nikolaus Kopernikus und Charles Darwin genannt. Mit dem
Wissen der Psychoanalyse, so behauptet er spiter selbst, biifit der
Mensch ein Stiick weiter seine Sonderstellung ein. Doch ldsst sich mit
dem Wissen um die Macht des Zufalls, darum, nicht im Mittelpunkt
des Universums zu stehen und nur eine Art unter Vielen zu sein, nicht
ungebrochen im Glauben an die eigene Grofie und Starke weiterleben?
»Seit Kopernikus®, bemerkt Friedrich Nietzsche, ,,scheint der Mensch

2 Die Individuen wollen sich ausdriicken, darstellen, inszenieren. Um nur einige Au-
toren anzufithren. Jean Jacques Rousseau unterscheidet in diesem Sinn zwischen Ei-
gen- und Selbstliebe; Georg Simmel zwischen quantitativem und qualitativem Indi-
viduum(vgl. Rousseau 2008 u. Simmel 2001 bzw. 2008).

3 Charakteristisch fiir das moderne Leben ist neben den grofien Entzauberungspro-
grammen, mit anderen Worten, auch eine gewisse Abenteuerlust. Gleichsam eine
Privatisierung, von Ritsel und Geheimnis - der tragischen Heldenepen(vgl. Gamm
2000: 23).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

25


https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

auf eine schiefe Ebene geraten. (Nietzsche 1999: 141) Wohlgemerkt
scheint. Wovor Nietzsche an der Stelle warnt, ist, den Siegeszug der
modernen (Natur-)Wissenschaften umstandslos, dem Bruch mit alteu-
ropéischen Denkgewohnheiten gleichzusetzen. Noch in deren For-
meln und Protokollsdtzen, das Nietzsches Befiirchtung, lebt etwas von
den Glauben an die hierarchischen Gegensitze von Anschauung und
Idee, Natur und Geist, Gefithl und Vernunft fort. Und das in subli-
mierter und damit auf besonders schwer fassbarer Weise. Fiir einen
echten Bruch miissen nach Nietzsche hingegen aus der seit Kopernikus
sich vertiefenden Erfahrung der Kontingenz die richtigen (éstheti-
schen) Schliisse gezogen werden. Worin also besteht Freuds Provokati-
on? Zumal fiir hochindustrielle Gesellschaften?+

Das tiickische an Eisbergen ist, dass nur ihre Spitze aus dem Was-
ser ragt. Hatte Freud nur dieses in den Schulen vermittelte Bild tiber
das Ich gezeichnet, das sich iiber die in den Tiefen seiner selbst walten-
den Triebkrafte tauscht, dann wire die Geschichte hierschon zu Ende.
Denn dann variierte die Psychoanalyse nur die (neuzeitliche) Ge-
schichte tiber ein Wesen, das sich selbst bestimmt, indem es sich selbst
beherrscht. Im Sinne dieses Siegs der Vernunft iiber die Leidenschaften
bildet die Psychoanalyse so etwa fiir Michael Walzer das Gegenstiick
zur philosophischen Selbstreflexion. Was die Analyse diesem géngigen
Erzihlschema zufolge unterhalb der Wasseroberfliche entdeckt, ist die
Not eines Lebens, das eingespannt zwischen natiirlichem Triebimpuls
wie kulturellen Forderungen und Erwartungshaltungen verlduft. IThr
Ziel wire es folglich, im Bedarfsfall einen Krifteausgleich herbeizufiih-
ren. Und zwar, indem sie die verinnerlichten Norminstanzen einer Art
Metakritik unterstellt. Unterscheidbar sind beide Disziplinen nach
Walzer damit einzig hinsichtlich ihrer Programme (Therapieren/
Erkennen) (vgl. Walzer 1996: 119).

4 An der Schwelle zum 21. Jahrhundert fithren sowohl aufer- wie innertheoretische
Griinde zu einer Annéherung von Ethik und Asthetik. Zu Bewusstsein kommt, in-
wiefern Kunst(kritik) und Moral gemeinsam und doch je auf ihre Weise unserem
Verlangen nach Sinnverstehen wie dessen notwendigem Scheitern nachgehen. Ein
Kurswechsel, der dabei anscheinend aufs engste mit industrie- , arbeitssoziologi-
schen, wie auch kultur- und medienwissenschaftlichen Diagnosen zur erreichten
Vermarktung der dsthetischen Kritik korrespondiert(vgl.Friichtl 1992: 3 ff.).

26

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

Nach dieser Seite bestdtigte die Psychoanalyse also nur Nietzsches
Verdacht. Daneben finden sich bei Freud jedoch auch Ansitze zu einer
Art ,demokratischen Version des Selbst. D.h., zu einem Selbst, das
sich um sich und seinesgleichen sorgt und dabei gewissermafen mit
einem (ironischen) Augenzwinkern auf sich selbst herab- oder zuriick-
schaut. Fur diese Version sprechen heute nicht nur normative Griinde.
Systemische Entgrenzungs- und Hybridisierungsprozesse, die auf indi-
vidueller Ebene in Form sich iiberlagernder bis widerstreitender Rol-
len- und Identititspradikaten bzw. Norm- und Wertvorstellungen
durchschlagen, sind hier eindeutig. Vor diesem Hintergrund, so Wal-
zer, sind Offenheit und Vielheit als Leitwerte zu betrachten, die glei-
chermaflen das Auflen- wie das Innenverhiltnis der Individuen erfas-
sen. Toleranz ist also nicht nur im Umgang von einzelnen Individuen
und Gruppen miteinander gefordert (Ethnie/Kultur/Geschlecht/Sex),
sondern auch im Umgang mit dem eigenen Selbst. ,,,Die Gewissen' ist
ein eigenartiger Plural, falls er auf ein einzelnes Selbst angewandt
wird.“ (ebd., 126) Ganz oben auf der Liste der (spdtmodernen) Agenda
steht demnach ein sprachlicher Lernprozess. Dessen Stofirichtung
konnte die Psychoanalyse vorwegnehmen. Das Unbewusste gilt Freud
nicht nur als chaotische Urgewalt. Wenigstens stellenweise wird dieses
von ihm auch als alternative Rationalitit behandelt. D.h., aus der (in-
tersubjektiven) Dynamik der Macht- und Beziehungsverhiltnisse zwi-
schen den Individuen und gesellschaftlichen Gruppierungen begriffen.
Gegen den Hintergrund dieses derart mit einer eigenen Intentionalitét
ausgestatteten Unbewussten, ist es fiir Freud gerade an vermeintlich ir-
rationalen Auflerungs- und Verhaltensweisen (Fehlleistungen, Wil-
lensschwiche, etc.), um auf den briichigen und prinzipiell umkampt-
ten Grenzverlauf zwischen krank und gesund, wahnhaft und verniinf-
tig hinzuweisen. Fiir Freud deckt sich die Unterscheidung von bewusst
und unbewusst sonach weder mit der Unterscheidung von kognitiv
und affektiv, noch kann diese linger umstandslosmit dem Unterschied
von rational und irrational gleichgesetzt werden(vgl. Gamm 1992:
26 f.). So konnte die Forderung ,Wo Es ist, soll Ich werden®, also die
Neugier gegeniiber der eigenen inneren Pluralitdt anregen wollen. Und
zwar einschliefllich der damit verbundenen inneren Debatten und
Wertungen.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

27


https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

Das Unbewusste hat Witz und besitzt, so Richard Rorty, ,damit
notwendig Sprache. Und wenn ,rational’ nicht nur soviel bedeutet
wie ,fahig, die Realitdt so zu betrachten, wie sie wirklich ist, sondern
soviel wie ,fahig, komplexe, in sich widerspruchsfreie Glaubensnetze
zu kniipfen, dann ist ein gewitztes Unbewuf3tes zugleich ein rationales
Unbewufites, das sich mit Ungereimtheiten ebenso wenig abfinden
kann wie das Bewuf3tsein.“ (Rorty 2005: 48)

Worin Freuds Provokation besteht, sollte nun klar sein. Unterhalb
der Wasseroberflache gibt es fiir ihn nichts Wesentliches und Bestidndi-
ges zu entdecken. Was in den Tiefen verborgen scheint, liegt ebenso
offen zu Tage. Beide Teile des Eisbergs (sichtbar/unsichtbar) sind nur
durch eine duflerst diinne, verschieb- bzw. umkehrbare Linie getrennt.
Aus dieser Perspektive erscheint der Eisberg gleichsam als Sinnbild fiir
die moderne Ablehnung der Erfahrungen von Ambivalenz und Kon-
tingenz. Neu zu definieren wire von daher das Ende der Therapie. Ziel
ist nun weniger das Herbeifiihren eines Kriftegleichgewichts, denn das
gemeinsame Erforschen und Erproben von Formen und Moglichkei-
ten des Selbstseins. Verschoben wird das alteuropéische Programm der
Selbstintrospektion so durch Freud in Richtung eines ,essayistischen"
oder ,erfinderischen Selbst®. Durch Freud, so denn auch Richard Ror-
ty, wird nicht nur einmal mehr der Bedingtheitscharakter der mensch-
lichen Freiheit offengelegt. Dessen Einsicht verspricht mehr. Thr gegen-
iiber erscheint die im Nachgang David Humes versicherte Irrelevanz
der Beobachter- fiir die Teilnehmerperspektive geradezu belanglos.
Formuliert Freud, dass ,,das Ich nicht Herr im eigenen Haus ist“, dann
hat er dabei die Ebene der lebensweltlichen Teil- und Anteilnahme im
Sinn und nicht etwa sozialtechnologische Kontroll- und Steuerungsan-
spriiche. Das zeigt sich, wenn man Freuds Metapher eben als Meta-
pher liest. ,,Angebracht ist diese Formulierung als Reaktion auf das
Hereindringen eines ungebetenen Gastes, z.B. einer beginnenden
Schizophrenie. Dagegen ist sie keine angebrachte Reaktion auf die Er-
klarung der Abhéngigkeit unserer Stimmung etwa vom Driisensystem.
Driisen sind namlich nicht so etwas wie Quasipersonen, mit denen
man sich auseinandersetzen kann. Physiologische Entdeckungen kén-
nen uns Auskunft geben iiber Selbstprognose und Selbstkontrolle [...]
ohne daf§ unser Selbstbild dadurch bedroht oder verdndert wiirde.

28

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

Denn solche Entdeckungen deuten nicht darauf hin, dafl wir von je-
mand anders beiseite gedrangt werden.“ (Rorty 2005: 42)

Anders als die bisherigen naturalistischen Deutungsperspektiven
beeinflusst Freuds (doppelter) Diskurs demnach unsere Art zu leben
nachhaltig. Denn fernab dessen chaotisch-biologistischer Suggestiv-
kraft bezeichnet das Unbewusstein sich geschlossene Dispositions-
mengen (Konstellationen von Uberzeugungen und Wiinschen), iiber
die Freiheitsspielrdume fiir alternative Ich-Erzéhlungen eréffnet wer-
den. Damit konnte Freud also eine Art Blaupause fiir ethische Ansétze
liefern, die quer zu gesetzesformigen und lebensweltlichen Ethiken
verlaufen. D.h,, fiir Ansétze, die gleichsam auf der Neugier, fiir die ei-
genen wie fremden Idiosynkrasien aufbauen und gewissermafien um
deren sorgsame Pflege und Gestaltung kreisen. ,Die Auffassung wo-
nach diese drei (oder mehr Geschichten) [Ich, ES, Uber-Ich, S.S.]
ebenbiirtig sind und alternative Erklarungen einer verwirrenden Sach-
lage darstellen, gehort mit zu Freuds ,egalitirer Revision der her-
kommlichen Vorstellung von einer hierarchisch gegliederten mensch-
lichen Natur® um mit [Philip, S.S.] Rieff zu reden. Wenn man sich ein
Selbstbild zu eigen macht, das diese egalitire Revision beinhaltet, dann
heiflt das, dafl es auf die Frage Was ist mir frither wirklich widerfah-
ren?‘ keine Antwort gibt, die als einzige richtig ist. Es heifSt auflerdem,
dafd es keine derartige Antwort auf die Frage gibt: Was fiir eine Person
bin ich jetzt?* Es heifit: anzuerkennen, dafl die Wahl eines zur Be-
schreibung der Kindheit oder des eigenen Charakters vorgesehenen
Vokabulars nicht vorgenommen werden kann, indem man eine
Sammlung ,neutraler Fakten' betrachtet [...]. Es heiflt, dafl man vom
Drang zur Lauterung ablidf3t [...] und eine ,Toleranz gegeniiber Ambi-
guititen’ entwickelt.“ (ebd., 51)

v

It’s love, stupid!? Das Ganze konnte allerdings auch eine Kehrseite ha-
ben. Selbst Eltern gegeniiber, deren Kinder sich als ,,geborene Bose-
wichte“(Kant) entpuppen, klingt die Mahnung verfehlt, ihr begeht
einen Fehler, wenn ihr eure Kinder auch weiterhin ungebrochen liebt.
Dass sie fiir das Kdmpfen, was ihnen am Herzen liegt, davon gehen wir

29

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

30

selbst in solchen Extremfillen aus (vgl. Frankfurt 2014: 38). Die politi-
schen Implikationen dessen verdeutlicht womoglich Rorty. Nach Rorty
lassen sich normative Geltungs- und Legitimationsanspriiche allein
noch aus den historisch gewachsenen sozio-kulturellen Verstindi-
gungshorizonten heraus vortragen. Der inneren Demokratisierung a la
Freud entspricht so ein gleichfalls an der Leitdifferenz von Machen
und Erfinden geschultes Politikverstindnis. Wer den Glauben an den
finalen Triumph der sokratischen Mdeutik, der Macht der Rhetorik,
des zwanglosen Zwangs des besseren Arguments aufgibt, wird ebenso
frei gegeniiber der (politisch korrekten) ,,Feier der Differenz® wie dem
dagegen aufgebotenen Kulturessenzialismus. Kritik ist gleichwohl im-
mer noch méglich. Nur wird sie neu ausgerichtet. Ndmlich an der Lust
zu gemeinsamen Experimenten (vgl. Rorty 2005: 111). Worauf die Kri-
tik nunmehr hoffen sollte, ist, dass sich die Grenzen des Versteh- und
Sagbaren zu ihren Gunsten hin verschieben. ,Wir Erben der Aufkla-
rung halten Feinde der liberalen Demokratie wie Nietzsche oder Igna-
tius von Loyola gewissermaflen fiir verriickt, denn es besteht keine
Moglichkeit, sie als Mitbiirger unserer konstitutionellen Demokratie
zu sehen [...]. Sie gelten nicht deshalb fir verriickt, weil sie sich im
Hinblick auf das ahistorische Wesen des Menschen geiert hitten, son-
dern weil die Grenzen der Normalitit durch das gesetzt werden, was
wir ernst nehmen koénnen.“ (ebd., 111)

Rorty setzt also auf die selbstregenerativen Kréfte der liberal-de-
mokratischen Lebensart. ,,Erfinde dich selbst!” gilt sowohl fiir das pri-
vate wie das Offentliche Leben. Bestimmt zeigen sich beide Bezirke
demnach durch das an sich selbst ,herummodeln® Mit scheinbar
zwiespiltigen Folgen fiir Nonkonformisten. Derselbe Nietzsche der als
enfant terrible gilt, erscheint zugleich als zentrale Leitfigur fiir das spét-
moderne Leben. ,Dazu, dass man sich moralisch festlegt, ist ja nicht
erforderlich, dass man alles ernst nimmt, was die Mitbiirger aus mora-
lischen Griinden ernst nehmen. Es kann sein, dass das genaue Gegen-
teil erforderlich ist. [...] Womdglich gibt es ernste Griinde, sie so zu
necken. Allgemeiner gesprochen, wir sollten nicht davon ausgehen,
das Asthetische sei immer der Feind des Moralischen. Ich mochte gel-
tend machen, dass die Bereitschaft zur dsthetischen Betrachtungsweise
der Dinge - die zufriedene Hingabe an das Schiller‘sche Spiel und die
Ablehnung des von Nietzsche gekennzeichneten Geistes der Ernsthaf-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

tigkeit — in der neueren Geschichte der liberalen Gesellschaft ein wich-
tiges Vehikel des moralischen Fortschritts gewesen ist.“ (ebd., 108)
Dann also doch lieber Strawsons Perspektive? Lieber Nietzsche, du
hast ja Recht. Schlussendlich ist es egal, ob wir uns an traditionellen
oder posttraditionellen Moralvorstellungen orientieren. Hinter beidem
verbirgt sich, wie du in Menschliches Allzumenschliches zeigst, nur der
hartnéckige Irrtum unserer Verantwortung gegeniiber uns selbst wie
der Welt. Eine Irrtumsgeschichte, die du mit dem fiir dich typischen
Witz {iberzeugend auf die Annahme der Willensfreiheit zuriickfiihrst.
Ob sich unsere moralischen Urteile zundchst nur auf einzelne Hand-
lungen und dabei wiederum zunéchst nur auf deren Folgen beziehen,
im weiteren Verlauf dann auf allgemein giiltige Wert- und Normvor-
stellungen und im Zuge dessen immer stirker auch die Frage der
Moralmotivation mit in den Blick nehmen bzw. noch einen Schritt
weiter aus evolutiondrer Richtung den Prozess der Charakterbildung
rekonstruieren, macht am Ende wirklich keinen Unterschied. Uberall
der gleiche Fehler. Uberall die gleiche schleichende Verdinglichung der
ehemals normativen Gebrauchsgegenstinde. Uberall die Gabe des Ver-
gessens. Eine gleichsam dem Fluss Lethe huldigende reprisentative
Verkehrung der urspriinglichen Ausgangsbedingungen.’Kurz, deine
Analyse tiberzeugt uns. Werden wir deshalb in Zukunft also anders
tiber dich denken? Vielleicht. Mit Dir anders umgehen? Wohl kaum.
Fiir uns zahlt einfach der quasi transzendentale Bezugsrahmen unserer
Reaktionspraktiken. Dein Vorwurf, wir wiirden dich unfair behandeln,
zielt also ins Leere. Zugestanden. Die Trennlinie, die zwischen den ver-
anderlichen und unverdnderlichen Anteilen des Rahmens verlduft, ist
nur unscharf gezogen. Nichtsdestotrotz erfahren wir diese im alltdgli-
chen Umgang miteinander durchaus als real. So werden wir dich und
deinesgleichen also auch weiterhin aus der Stadt jagen. Auf einem ganz
anderen Blatt steht allerdings die Frage, wie lange wir die Zerrissenheit
aushalten, in die wir damit geraten. D.h., insofern du dich nicht selbst
als Sprachrohr einer theoretischen Doktrin missverstehst. Schliellich
wollen wir ja sowohl gut wie gerecht handeln/sein. Werden wir unsere
Reaktionspraktiken also auch dann noch fiir angemessen halten kén-

5 In erster Linie richtet sich Nietzsches Volte gegen Schopenhauer (vgl. Nietzsche(WK
1) 1972: 4791).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

31


https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

32

nen, wenn klar ist, dass hinter dem Lob und Beifall fiir den einen wie
den Tadel und die Verachtung fiir den anderen, der gleiche Naturme-
chanismus waltet? Deine Chance diirfte also darin liegen, dass wir an-
gesichts der Beweislast, die du uns aufbiirdest, vielleicht doch nicht
mehriiberzeugend vortragen kénnen, dass die deterministische These
fur uns irrelevant ist (vgl. Pothast 1987: 166). In Klammer wire dem
jedoch wohl wiederum hinzufiigen: Indem du die ethische Bedeutung
der These unterstreichst, bringst du selbst zur Geltung, dass du keines-
falls jede Form der Freiheit leugnest. Deine Forderung setzt ja voraus,
dass wir uns in einem wie auch immer ndher zu bestimmenden Sinn,
als Urheber oder Autoren unsere Handlungen verstehen konnen. Die-
sen fiir unsere Selbstbeschreibung mafigeblichen Sinn von Freiheit
leugnest also auch du nicht. Was du vielmehr in Zweifel ziehst, ist, dass
dieser Sinn von Freiheit auch schon hinreicht, um unsere soziale Sank-
tionspraxis als gerechtfertigt auszuweisen. Doch das alles, wie gesagt,
nur am Rande (vgl. ebd., 33).

Dann also doch die reine Pflicht? Ja, und Nein. Nein, insofern we-
der die Erweiterung des klassischen Tendrs (Selbsterkenntnis, Selbst-
bewusstsein und Selbstbestimmung) um evaluative Selbstverhéltnisse
zuriickgenommen werden sollte, noch die mit Nachdruck aufgeworfe-
nen Frage zuldssiger Reaktionspraktiken. Dariiber hinaus scheint ins-
besondere die Begriffsanalyse der Forderung nach inter- bzw. transdis-
ziplindrer Zusammenarbeit in hohem Mafle zu entsprechen. Ja, inso-
fern Nietzsche nicht nur Unrecht feststellt. Er emport sich dariiber.
Auflert sich also stellvertretend fiir andere. Diese Empfanglichkeit, Fa-
higkeit und Bereitschaft ist Strawsons eigener Analyse nach ja aus-
schlaggebend fiir moralische Forderungen. Sobald die These also nicht
mehr im Sinne einer theoretischen Doktrin (miss-)verstanden wird,
sondern als Ausdruck eines tief verwurzelten Gerechtigkeitsimpulses
interpretiert wird, ist es schlagartig mit der Gelassenheit vorbei. Dann
zeigt sich, inwiefern Strawson Fragen der philosophischen Selbstbe-
grilndung ausweicht. Ein Mandver, das er womdglich mit gutem
Grund wiahlt. Will er doch den(sprachlichen) Wechsel ,von sehr Ver-
trautem hin zu sehr Unvertrautem” vermeiden (Strawson 2016: 210).

So ist nach Ulrich Pothast in Strawsons Perspektive ein selbstkriti-
sches Moment einzufithren. Im Ausgang von Wittgenstein liebaugelt
derselbe danach noch mit unverdnderlichen Grundmerkmalen der

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

menschlichen Existenz. Letztendlich verspielt er damit jedoch die De-
siderate der von ihm vorgezeichneten ,Verantwortung unter Men-
schen.” Einholen lielen sich diese dementgegen tiber das Spannungs-
verhiltnis, dass diese zu der subjektphilosophisch grundierten Vorstel-
lung ,,ultimativer Verantwortung“ unterhilt. D.h., stellt sich diese Vor-
stellung isoliert betrachtet als fehlgeleitet heraus, kann sie derart ge-
wendet eine unentbehrliche Korrekturfunktion ausiiben. Gleichsam
den Spalt zwischen Recht und Gerechtigkeit normativ aufladen. ,,Mit
der Legitimationsliicke, die einer Verantwortlichkeit unter Menschen
gegeniiber dem quasi von auflen kommenden Blick auf das Ganze
menschlichen Lebens und menschlicher Personlichkeitsgeschichte im-
mer bleibt, bleibt denen, die sie praktizieren, auch immer die Heraus-
forderung, mit empirischen Kenntnissen ihrer Zeit und ihren gedank-
lichen Méglichkeiten so viel an Rechtfertigung beizubringen, wie es zu
diesem Zeitpunkt und in den gegebenen Grenzen beizubringen ist [...].
Denn es ist nicht zu erwarten, dass irgendwann die Spannung zwi-
schen der letzten Perspektive, in der wir wie eine causa sui sein miiss-
ten, um zu verdienen, was uns geschieht, und der menschlichen Per-
spektive, in der eine ungleiche Verteilung von Lob und Tadel, Beloh-
nung und (bis auf weiteres auch) Strafe leider erforderlich und unver-
zichtbar erscheint, einfach verschwinden wird. Dies scheint mir ein
bleibender Punkt der Unzufriedenheit mit uns selbst zu sein [...], und
also auch ein bleibender Punkt des Bediirfnisses der Philosophie.”
(Pothast 2004: 129)

Inspiriert scheint dieser ,bleibende Punkt der Unzufriedenheit®
nicht zuletzt durch das Problembewusstsein des nachkantischen Idea-
lismus. Inwiefern die philosophische Selbstvergewisserung den ,Wech-
sel“ sucht, wird von diesem immer wieder gegeniiber Kant nambhaft ge-
macht. Von Kant geht danach eine Freiheitsdiskussion aus, die sich aus
den verschwisterten Ideen des Unbedingten und Unendlichen speist.
Der Leser der Grundlegung der Metaphysik der Sitten wird mit folgen-
den Worten entlassen: ,Und so begreifen wir zwar nicht die praktische
unbedingte Notwendigkeit des moralischen Imperativs, wir begreifen
aber doch seine Unbegreiflichkeit, welche alles ist, was billigermaflen
von einer Philosophie, die bis zur Grenze der menschlichen Vernunft
in Prinzipien strebt gefordert werden kann.“ (Kant GMS: 102) Von
dieser uns gerade noch ,begreiflichen Unbegreiflichkeit* des Sittenge-

33

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

34

setzesnimmt ihre Diskussion gleichsam den Ausgang. In der Kritik der
reinen Vernunft heiflt es hingegen, ,dafl gar keine Frage, welche einen
der reinen Vernunft gegebenen Gegenstand betrifft, fiir eben dieselbe
menschliche Vernunft unaufloslich sei.“ (Kant KrV: 481) Der von ih-
nen eroffnete Diskussionsraum erstreckt sich so gewissermaflen von
der Struktur der aporetischen Selbstverpflichtung, die sich der Grund-
legung zufolge den Begriffen praktischer Vernunft einschreibt bis hin
zu der Uberzeugung der Vernunftkritik, wonach keine die Beschaffen-
heit der menschlichen Subjektivitit betreffende Frage (vorschnell) fiir
~unaufloslich® ausgegeben werden sollte. Die Frage wo die Trennlinie
zwischen pragmatischen Handlungskontexten wie dem Moralischen
verlduft, scheint fiir die Idealisten so eng mit der Frage danach ver-
kntipft, welche Darstellungsformen diesem gegeniiber angemessen
sind. Das Problem berechtigter Reaktionspraktiken diirfte fiir sie somit
untrennbar mit der Verstindigung iiber die Rolle der philosophischen
Reflexion verbunden sein. Welcher Richtungssinn wird hier also mit
den beiden Ideen verbunden? Auch das konnte sich mit Freud interpo-
lieren lassen.

Wann endet die Analyse? Dafiir nennt Freud zwei Bedingungen.
Erstens, wenn der Leidensdruck auf Seiten des Patienten merklich
nachgelassen hat. Zweitens, der Analytiker zu dem Schluss kommt,
dass mit keiner Widerkehr der Symptome zu rechnen ist. ,Die Analyse
ist beendigt, wenn Analytiker und Patient sich nicht mehr zur analyti-
schen Arbeitsstunde treffen. Sie werden so tun, wenn zwei Bedingun-
gen ungefahr erfiillt sind, die erste, daf$ der Patient nicht mehr an sei-
nen Symptomen leidet und seine Angste wie seine Hemmungen iiber-
wunden hat, die zweite, dafl der Analytiker urteilt, es sei beim Kranken
soviel Verdrangtes bewuf3t gemacht, soviel Unverstandliches aufgeklart,
soviel innerer Widerstand besiegt worden, daff man die Wiederholung
der betreffenden pathologischen Vorgidnge nicht zu befiirchten
braucht.” (Freud 1999: 63)

Wann aber kann der Analytiker sich wirklich sicher sein, dass alle
Angste und Triebkonflikte beseitigt sind? Geschweige denn davon
tiberzeugt sein, dass er die Sprache des Unbewussten fehlerlos entzif-
fert und die innere Zensur entmachtet hat? Offensichtlich dirften bei-
de Bedingungen wohl nur aus der géttlichen Beobachterperspektive je-
mals voll zu erfiillen sein. Das, so Freud, erkldrt denn auch den Stel-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

lenwert der Lehranalyse. Nur denjenigen, die die mit ihr verbundene
Erfahrung der radikalen Dezentrierung aushalten, und im Anschluss
daran kritisch aufarbeiten, sollte die Verantwortung des Analytikers
tibertragen werden. Dafiir spricht auch die Macht, welche Analytiker
im Rahmen ihrer Tadtigkeit ausiiben. Latent begleitet wird die fiir die
psychoanalytische Gesprichskur unentbehrliche ,,Uberlegenheit* und
~Wahrheitsliebe“ des Analytikers so von der stindigen die Gefahr des
Machtmissbrauchs. Nicht zuletzt, um der Dynamik von Ubertragung
und Gegeniibertragung, der im Spiegel der Patienten wachgeriittelten
eigenen Triebanspriiche Herr zu werden, sollte der Analytiker demzu-
folge in gewissen Abstinden selbst zum Analysierten werden. Weder
auf Seiten des Patienten noch auch auf Seiten des Analytikers kann
man also jemals sicher sein, dass da, ,wo es war, ich herrsche.“ ,,Jeder
Analytiker sollte periodisch [...], sich wieder zum Objekt der Analyse
machen, ohne sich zu schimen. Das hief3e also, auch die Eigenanalyse
wiirde aus einer endlichen eine unendliche Aufgabe, nicht nur die the-
rapeutische Analyse am Kranken. (ebd., 96)

Mit der Psychoanalyse verhdlt es sich dieser metatheoretischen
Skizze zufolge fiir Freud dhnlich wie mit dem Erziehen und Regieren.
Diese Praktiken verstehen sich gleichsam von ihrem Ende her. Beste-
hen quasi nur fort, indem sie sich selbst auftheben. Angesichts der Hiir-
den, welche die Therapie nehmen muss, scheint es also so, ,,als wére
das Analysieren der dritte jener ,unmoglichen Berufe, in denen man
des ungentigenden Erfolgs von vornherein sicher sein kann.“ (ebd., 94)
Fiir alle drei Berufe gilt, dass sie ihre asymmetrische Rollenverteilung
von Zeit zu Zeit autheben miissen. Der Erziehende wird wieder zum
Erzogen, der Regierende zum Regierten, der Analytiker zum Analy-
sierten. Unabschlieflbar sind diese Tatigkeiten also nicht etwa auf-
grund irgendwelcher individuellen Kompetenzméngel oderaufierlicher
Umsténde. Zu denken wire hier mit Riidiger Bubner etwa an Zeitman-
gel, einen unbelehrbaren oder dummen Schiiler oder politische Fehl-
entwicklungen. Unabschliefibar sind diese Berufe vielmehr aufgrund
der fiir sie zugleich konstitutiven wie nicht aufrechtzuerhaltenden
Asymmetrie. Weder fiir den Erzieher, den Politiker, noch den Analyti-
ker, so Bubner, ldsst sich ein klar definiertes Berufsbild angeben. In al-
len dreien wird namlich aus der Asymmetrie der Rollen heraus, ,das
gesellschaftliche Leben selber zum Thema.“ (Bubner 2007: 46) Alle drei

35

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

36

verorten sich somit quer zur funktionellen Arbeitsteilung. Von allen
dreien wird erwartet, dass sie gleichsam von ,unten® auf die gesell-
schaftlichen Reproduktionsbedingungen als Ganzes ,hinabblicken®.
D.h., aus der inneren Dynamik ihrer Rollenverteilung heraus als
(selbst-)kritische Reflexionsinstanz fungieren. Den betroffenen Indivi-
duen als je auf ihre Weise Perspektiven der (richtigen) Lebensfithrung
eroffnen. Und das wohlgemerkt, ohne dass sie sich dabei auf die Rolle
iiberlegener Wahrheitsrichter berufen konnten. ,,Sie liefern die Para-
digmen einer gelungenen Praxis, d.h. einer Praxis ohne Pathologie.
Aber sie konnen nichts von auflen, in der Position des tiberlegen Wis-
senden anweisen. Die Asymmetrie der Rollen beruht auf urspriingli-
cher Lebensgemeinsamkeit [...]. Es wird in ihnen nicht demonstriert,
was leben heif3t, sondern sie werden in ihrem Leben auf die richtigen
Pfade gelenkt. Die drei Berufe verfolgen insofern eine Art dauerhafter
Praxisbegleitung und -kontrolle. (ebd., 46)

Unterschieden wird von Freud in diesem Zusammenhang zwi-
schen der Analyse von Psychopathologien wie der Charakteranalyse.
Hinsichtlich letzterer kann es nicht das Ziel sein, die Triebregungen
zugunsten einer ,schematischen Normalitdt abzuschleifen®. Die Aufga-
be der Analyse erfiillt sich diesbeziiglich vielmehr darin, die fiir die
»Ichfunktionen giinstigen psychologischen Bedingungen her[zu]stel-
len.“ (Freud 1999: 96) Vermag der Analytiker also auch kaum zu sa-
gen, wie das Leben gelingt, bleibt er in seiner Tatigkeit doch auf die
Frage verwiesen. Erwartet wird von allen drei Berufsgruppen so eine
Leistung, die, wie Bubner schreibt, auf ,allgemeine Zustimmung aus
ist, und die doch zu keinem schliissigen Ende zu bringen ist.“ (Bubner
2007: 58) Bezeichnend fiir diese scheint damit ein offenes Ende. Offen,
jedoch nicht beliebig! Denn von einem beliebigen Ende hebt sich die-
ses Ende dadurch ab, als dass durch die Asymmetrie der Rollen hin-
durch stets die Verpflichtung darauf vernehmbar bleibt, dass es ein gu-
tes Ende sei. Gilt das nicht auch fiir die Philosophie? Sollte sich diese
nicht auf dhnliche Weise iiber sich selbst ins Vernehmen setzen? Uber
sich selbst also als vierten, ,unmoglichen Beruf“ nachdenken? Mit
Bubner wiren die ungelosten Schwierigkeiten der idealistischen Sys-
temkonstruktionen so in diesem Sinne als Vermittlung der Praxis mit
sich selbst auszulegen (vgl. ebd., 47). Der Erfahrung der Lehranalyse
konnte dartiber hinaus womdoglich jedoch auch ein Offenhalten fiir Er-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

fahrungen der Widerfahrnis, des Ausgesetzt- und Angesprochen-seins,
des in-Anspruch-genommen-werdens eingetragen sein. Mitteilen
miisste sich diese Erfahrung wohl nicht zuletzt auch dem umrissenen
Achsenverhiltnis von Liebe und Vernunft. So wiirde die von Walzer
zwischen den beiden Disziplinen (Philosophie/Psychoanalyse) gezoge-
ne Verbindungslinie vielleichtbestitigt. Dem allerdings in Riicksicht
auf die gesuchte intersubjektive Einigungsperspektive hinzugefiigt,
dass das Selbst vertikaler gedacht werden muss, als dies Walzers Ge-
geniiberstellung vorsieht. Wie also gelingt das ,,Gehen ohne Grund“?
Und was hat die neuere (deutschsprachige) Philosophie dazu zu sagen?
Um diese beiden Fragen wird es unmittelbar im Anschluss gehen. An-
hand der Diskussion von (analytisch geprigten) Gegenwartspositionen
(Kap. 2) sollte deutlich werden, weshalb heute kaum eine Antwort an
der Beriicksichtigung evaluativer Selbstverhiltnissen vorbeikommt.
Verstiandigt man sich tiber Freiheit, Rationalitidt und Verantwortung
unter den skizzierten Prdmissen, dann scheint praktische Vernunft
durch das Aufsuchen von Freiheitsspielrdumen gekennzeichnet. Erhellt
werden im Rahmen dieser Debatte die notwendigen Bedingungen fiir
berechtigte Reaktionspraktiken. Gleichwohl dispensieren auch die in
diesem Zusammenhang erorterten Akzentverschiebungen der Auto-
nomieethik nicht von deren Kernfrage. D.h., iiber Konstruktionen
praktischer Vernunft wird nicht zuletzt im Lichte der Frage der morali-
schen Verbindlichkeit entschieden. Charakteristisch fiir die im Um-
kreis der Gegenwartspositionen diskutierten Antworten scheint nun
zu sein, dass sie sich allesamt im Horizont pragmatischer Handlungs-
kontexte bewegen. So wird die am Leitfaden der (psychologischen)
Kriterien der Urheberschaft wie der Steuerungs- und Kontrollfahigkeit
gesuchte Einigungsperspektive letztlich Desiderat bleiben. In den Um-
kreis der hinreichenden Bedingung fiir gerechtfertigte Reaktionsprakti-
ken gelangt man anscheinend erst, wenn man diese Kontexte iiber-
steigt. Mit Dieter Henrich (der diese Arbeit bis in ihren Titel hinein
beeinflusst) wird denn auch am Ende alternativ dazu, eine an re-
sponsiven Vernunftbestimmungen orientierte Denkform erkundet.
Wolfgang Welsch hat zwischen griechischen wie jiidischem Traditions-
linien des Denkens unterschieden. ,,Die abendlandische Bevorzugung
des Sehens®, so derselbe, ,ist ein klassischer Fall dafiir und besonders
einschneidend wegen ihrer Fortsetzung im Ideal der Theorie, die ja

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

37


https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

38

eben jenes ,Betrachten’ ist, das ganz und gar auf Distanz und Uber-
schau setzt — im Unterschied etwa zum Betroffensein und Involviert-
sein des Horens.“ (Welsch 2003: 32) Henrich konnte die von ihm vor-
genommene denktypologische Unterscheidung nun insofern unterlau-
fen, als er gerade im Umbkreis des deutschen Idealismus, namentlich in
Johann Gottlieb Fichtes Selbstbewusstseinstheorie, gleichsam Spuren
des Horens freilegt und nachverfolgt.SExplizieren lasst sich die Frage
der hinreichenden Bedingung demnach nur, insofern man gleichzeitig
die (metaphilosophische) Frage mitaufwirft, welche philosophische
Sprache und Darstellungsformen denn der Ethik angemessen sind.
Konturen einer moglichen Antwort auf diese beiden eng miteinander
verzahnten Fragen sollten sich so am Ende der Arbeit abzeichnen (Kap.
7 u.8). Mafigeblich fiir diese Antwort wird also sein, welche Perspekti-
ven sie hinsichtlich der mit Stocker angedeuteten Problemlagen der
Ethik eroffnet. Im Anschluss an die diskutierten Freiheitsspielraume
werden von daher zunichst diese Problemlagen sowohl unter systema-
tischen (Kap. 2) wie historischen (Kap.5) Gesichtspunkten herausgear-
beitet. Mit Friedrich Schiller (Kap. 4) wird im Zuge dessen auch ein
historisches Licht auf die skizzierten Neuakzentuierungen der Autono-
mieethik geworfen. Kann Schillers Begriffsform am Ende auch nicht
tiberzeugen, fithrt von ihr doch einer der Wege in den deutschen Idea-
lismus. Wurde die Logik der Sorge in einem ersten Exkurs zum Begrift
der Wiirde durch den Gedanken der Unausdeutbarkeit des Selbstprovo-
ziert, wird in diesem Zusammenhang die Liebe also noch von einer
ganz anderen Seite her aufgezeigt. Dem folgt (Kap. 6) eine Skizze des
spekulativen Wettstreits. Im Rahmen dieser Diskussion der idealisti-
schen Begriffsformen werden die Begriffe Freiheit, Rationalitit und
Verantwortung vor dem Hintergrund der gegen das moralische Sollen
erhobenen Einwinde neu gewichtet. Das besondere Augenmerk gilt
dabei vor allem Fichte. Derselbe steht womdglich nicht nur am Beginn

6 Vorweg: ,Deutscher Idealismus ist ein so allgemeiner Name, der sehr verschiedene
Dinge zum Zwecke der Abkiirzung, der Herrschaft und der Indifferenzierung zu-
sammenfafit*. Ein Ausdruck, der,, gemessen am sachlichen Gehalt [...] ein denkbar
schlechter Name* ist. Denn ,,[w]enige Seiten unvoreingenommener Lektiire sind ge-
nug, um einzusehen, dafy der Name die Sache nicht geradezu verfehlt, das Verstind-
nis dennoch von Anfang an verdunkelt und in die Irre fithrt.“ (Gamm 1997: 8 u. 12)

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

einer Bewegung, die in Georg Friedrich Wilhelm Hegels Dialektik gip-
felt.

Dem philosophischen Diskurs der Moderne zufolge ist es Hegel, der
das neuzeitliche Prinzip der Subjektivitdt durchdringt. Hegel erkennt,
dass dieses Prinzip neben dem Spannungsverhiltnis von Autonomie
und Authentizitit ebenso tiber die Sphire des Rechts mit der Leitun-
terscheidung von Reziprozitit und Allgemeinheit wie schliefilich der
idealistischen Philosophie als dem Ort, an dem die freie Subjektivitit
sich iiber sich selbst verstindigt, ausbuchstabiert werden muss(vgl.
Habermas 1988:27).Wesentlich fiir diese Diagnose ist allerdings, dass
zwischen zwei Entwicklungsphasen der hegelschen Begriffsform un-
terschieden wird. Wahrend der junge Hegel gemeinsam mit seinen
Stiftskameraden, allen voran Friedrich Holderlin, den Traum der ,,my-
thopoetische[n] Versohnung traumt, erwacht derselbe gleichsam von
seiner Zeit in Jena an. Mit diesem Erwachen gibt er nach Habermas je-
doch sukzessiv die in seinem frithen Denken noch angelegte intersub-
jektive Perspektive zu Gunsten subjektphilosophischer Groflanspriiche
preis (vgl. ebd., 33). Markiert Hegel so den Hohepunkt der (onto-theo-
logischen) Metaphysik, folgt daraus die Forderung nach nachmetaphy-
sischen Begriffsperspektiven. Oder, wie Tugendhat sagt, dem ,,Abstieg
vom Ich zum ,ich® (Tugendhat 1979) Sollte sich im kritischen An-
schluss an Fichte also ein Freiheitssinn ausweisen lassen, der nicht
schon durch die genannten drei Leitkriterien erschlossen wird, diirfte
sich das also nicht zuletzt auch auf die im Hintergrund der diskutier-
ten Freiheitsspielrdume vorgenommene Umstellung von Bewusstsein
auf Sprache, bzw. Subjektivitiat auf Intersubjektivitdt auswirken. Umge-
kehrt muss sich dieser Aspekt von Freiheit wohl auch dariiber erkla-
ren, was mit ihm an Stelle der ,Revolutionierung der Verstindigungs-
verhaltnisse® riickt, die Habermas in diesem Zusammenhang vor allem
bei Schiller ausmacht.” Das kann zum Schluss (Kap.8) jedoch nur noch
angedeutet werden.

7 Auf der skizzierten Deutungsfolie ist es fiir Habermas nicht zuletzt Schiller, der in
Richtung ,,nachmetaphyischen Denkens“ aufbricht. Schillers Geschichtsphilosophie
kommt ohne gréflere Vorbehalte gegeniiber dem teleologischen Prinzip aus. Dessen
Gegenwartsdiagnose zeigt sich in einem Konzept von Urteilskraft abgesichert, dass
in einem entscheidenden Punkt iiber Kant hinausweist. Schiller verzahnt die kanti-
sche Urteilskraft mit dem tberlieferten republikanischen Konzept der Urteilskraft.

39

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1. Einleitung

Aufgrund dessen sollte er sowohl im Hinblick auf seine Verdienste um die Autono-
mie der Kunst, d.h., seine eindringliche Warnung davor, Leben und Kunst ineinan-
der aufgehen zu lassen, wie auch im Hinblick auf seine Analyse der gesellschaftli-
chen Dialektik von Integration und Desintegration (die in ihren Schlussfolgerungen
schon auf diskursethische Prinzipien einschwoért) nicht in einem Atemzug mit der
jungeren Generation genannt werden. Schillers dsthetisches Versprechen, so Haber-
mas, zielt auf ,eine Revolutionierung der Verstindigungsverhiltnisse.“(Habermas
1988: 63)

40

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin -
Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

Radikale Freiheitsskeptiker und -befiirworter erkennt man nach
Strawson an ihrem Wechsel vom ,Vertrauten zum Unvertrauten® Da-
gegen setzt er auf das wohl Vertraute. Auf Umgangsformen, die ihrem
quasi-transzendentalem Charakter nach fiir eine agnostische Grund-
haltung werben (,,selbst wenn der Determinismus wahr wire...“). Ver-
stehen die Freiheitsskeptiker sich jedoch nicht selbst im Sinne einer
theoretischen Doktrin, muss jene Haltung aufgegeben werden. Dann
zeigt sich nach Pothast, inwiefern der von ihm gezimmerte unveréin-
derliche Bezugsrahmen durch das mindestens ebenso tief in der Le-
benswelt verwurzelte Gerechtigkeitsempfinden in Spannung versetzt
wird. So lag Nietzsches moglichem Einwand ungeféhr folgender Rich-
terspruch zu Grunde: ,Wir wissen zwar, dafl du in einem Milieu aufge-
wachsen bist, in dem Stehlen und Schlagen zu den wichtigsten Mitteln
der Selbsterhaltung gehérten. Wir wissen auch, dafl in dir eine Dispo-
sition erzeugt hat, in Lagen, in denen du dich bedroht fiihlst, auf diese
Mittel zuriickzugreifen [...]. Kurz, wir wissen, [...] dafl du durch vor-
liegende Umstdnde bei Geltung der psychologischen Gesetze, die wir
kennen, in gewissem Sinn zwangsldufig so gehandelt hast [...] Aber
das ist kein Grund fiir uns, unsere unmittelbare menschliche Reaktion
zuriickzustellen [...]. Die Kenntnis der Umstande, durch die dein Ver-
halten determiniert war, hat fiir unsere moralische Beurteilung [...]
keine Relevanz.“ (Pothast 1987: 174)

Bleibt es am Ende also dabei? Entweder gehen Einmischungen auf
das Recht des/der Stirkeren zuriick oder aber sie stellen sich als (wohl-
meinende) Ubergriffe heraus? Auf der einen Seite also die Gerechtig-
keit, die sich als der Vorteil des/der anderen entpuppt (bzw. die Moral
der Herrschenden), wie auf der anderen Seite wahlweise anthropolo-
gisch (Gliick/Nutzen) oder ideologiekritisch gerechtfertigte Zustdnde
fiirsorglicher Belagerung? (vgl. Fulda 2007: 15f.)

4

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

Ib)

Was also ist eine freie Handlung? Welche Intuitionen werden
durch die Worte frei und verantwortlich ausgedriickt?

Herr Meier steht kurz davor, einen Bankiiberfall durchzufiihren. Zu-
fallig erhalten sie Kenntnis von seinen Plinen. Besorgt bitten sie ihn: Tu
es nicht!

Thre Sorge erreicht Herrn Meier offensichtlich nur, insofern er
iiber ein gewisses Maf3 an Selbstkontrolle und Steuerungsfihigkeit ver-
tiigt. So richtet sich ihre Bitte an ihn als Autor und Urheber der eigenen
Handlungen. Wiirden sie in ihm nur den Durchgangspunkt eines ir-
gendwie gearteten zufélligen Geschehens ausmachen, auf das er kei-
nerlei Einfluss hat, wire ihre Sorge deplatziert. Thr Appell wird jedoch
noch durch eine weitere stillschweigende Annahme gestiitzt. Nach
einer anderen Einnahmequelle wird sich Herr Meier auf ihre Bitte hin
nur umsehen, insofern er anders handeln kann. D.h. insofern seinen
Planen und Absichten keine dufleren oder inneren Zwinge entgegen-
stehen. Kurzum, Herr Meier wird von ihnen als jemand adressiert, der
selbst tiber sein Leben bestimmt. Bereits anhand solcher Alltagsbei-
spiele konnte deutlich werden, inwiefern die in der Forderung nach
Selbstbestimmung zusammenlaufenden Ideen der Urheberschaft
(Steuerung und Kontrolle) und Autonomie (Abwesenheit von Zwang)
zu tief in der Lebenswelt verwurzelt sind, als das ihnen neurowissen-
schaftliche Forschungsergebnisse etwas anhaben konnten (vgl. Pauen
2015: 36).

Wie dem auch sei, Nietzsches ,Irrtumsgeschichte® verweist auf
eine nicht zuletzt gegen den nachkantischen Idealismus gerichtete
Freiheitsskepsis. Mit Georg Herbert Moore wird diese skeptische
Grofiwetterlage gleichsam wieder iiberwunden. D.h., erneut ein fiir
Freiheitsbeweise giinstiges Klima geschaffen (vgl. Pothast 1987: 9). Das
gilt insbesondere fiir durch Hume beeinflusste Konzepte. Fiir Hume
bilden Handlungs- und Willensfreiheit ebenso wie Freiheit und Not-
wendigkeit gewissermaflen falsche Gegensitze. Handlungs- und Wil-
lensfreiheit, insoweit er letztere per se in Abrede stellt. Freiheit und
Notwendigkeit, insofern es fiir ihn Zwiange und nicht Gesetzmifligkei-
ten sind, welche freien Handlungen widerstreiten. Nach Hume sind
Freiheit und Notwendigkeit also durchaus miteinander vereinbar (vgl.
Hume 1999: 103 f.). Moore nun wendet sich im Kontext der Moralbe-
griindung Hume zu. Neben der Einsicht in das Gute (bei Moore die

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

besten Folgen) muss jede Moraltheorie auch dessen Befolgung behan-
deln. Als notwendige Bedingung fiir berechtigte Reaktionspraktiken
wird allgemeinhin gefordert, dass der betreffende ,anders hitte han-
deln koénnen®. Worauf nun zielt der Vorwurf, wenn er in keiner Frei-
heitsmetaphysik hinterlegt wird, sondern stattdessen einfach nur die
Abwesenheit von Zwang verlangt? Moores Antwort auf diese Frage
fihrt ber den Sprachgebrauch. Genauer, die Verwendung von ,kann®,
konnte®, ) hitte ,konnen® Fiir den Deterministen fithrt diese schlicht
in die Irre. Denn fiir ihn hitte ja niemals etwas anderes geschehen
konnen, als das was geschehen ist. In einigen Fillen, so Moore, mag
das sicherlich zutreffen. Gleichwohl fiihrt die These ihrerseits in die Ir-
re, insofern sie verabsolutiert wird. Wenn also unterschlagen wird,
dass unsere Verwendungsweise der Ausdriicke durchaus ,,mehrdeutig®
ist. Das ldsst sich anhand einfacher Alltagsbeispiele belegen.

»1ch hitte heute Morgen zwei Kilometer in zwanzig Minuten gehen koén-
nen, aber ich hitte zweifellos nicht vier Kilometer in finf Minuten laufen
konnen.“ Oder: ,,[D]ie Katze hitte auf einen Baum klettern konnen, der
Hund dagegen nicht.“ (Moore 2016: 147)

Dass Moore das erste hitte tun kdnnen, obwohl er es nicht getan hat,
wihrend er letzteres auch nicht hétte tun kénnen, wenn er es auch ge-
wollt hitte, muss auch der Freiheitsskeptiker einrdumen. So wird er
auflerhalb des philosophischen Seminars wahrscheinlich selbst mit
den Ausdriicken ,.kann®, , konnte“ und ,hitte kdnnen“ zwischen mdagli-
chen und unmdoglichen Ereignissen unterscheiden. Wenn nicht, so
Moore, dann wird gleichwohl ihm angesichts dieser alltagsgebrauchli-
chen Modalunterscheidung die Beweislast aufgebiirdet. Unbeirrt diirf-
ten wir uns also als zu Entscheidungen befihigt erachten. Denn was
die Begriffsanalyse zeigt, ist, dass die Wendung ,,hitte konnen®, nichts
anderes als die Kurzform fur ,,Ich wiirde, wenn ich mich dazu entschie-
den hdtte® ist. Entscheidend ist also wann, wo und wie die Ausdriicke
verwendet werden. Gegen den Hintergrund einer derart geleisteten
grammatikalischen Aufklirung gelingen dem Freiheitsskeptiker vor al-
lem zwei Dinge nicht linger. Zum einen kann er die fiir das Handeln
und Entscheiden elementare Erfahrung der offenen Zukunft nicht lin-
ger in Abrede stellen. Zum anderen wird er von der Suggestion einer in
die Gegenwart hineinragenden unverdnderlichen Vorgeschichte, wel-
che den Unterschied zwischen Ungliick und Unrecht einebnet, Ab-

43

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

44

stand nehmen miissen. Dass wir normalerweise zu Entscheidungen fa-
hig sind, so Moore, wird ja nicht zuletzt durch die praventive Funktion
und Wirksamkeit unserer Sanktionspraktiken belegt. Gegen den Hin-
tergrund dieser Praktiken erscheint der Versuch, Krankheit und krimi-
nelles Fehlverhalten als miteinander vergleichbare Schicksalsfille zu
behandeln, fehlgeleitet. Gleichsam in Umkehr des Stindenbockmotivs,
das fiir jedes Ubel einen Verursacher sucht. Gleiches gilt auch fiir den
womoglich dagegen vorgebrachten Einwand: Schoén und gut lieber
Moore, du behauptest, dass das ,hatte konnen® die Kurzfassung fiir
»wenn ich mich dazu entschieden hitte® ist. Der springende Punkt al-
lerdings ist, ob du dich denn wirklich auch anders hittest entscheiden
konnen? Wiirde die Frage nicht von der Gegenseite gestellt, so Moore,
misste er sie quasi selbst stellen. Wird durch sie doch der Entschei-
dungsprozess in seiner Selbstbeziiglichkeit beleuchtet. D.h., darauf Be-
zug genommen, inwiefern die Unterscheidung zwischen der sprachli-
chen Kurz- und Langfassung noch einmal zu Selbstanwendung kommt.
Auch auf die Gefahr eines unendlichen Regresses hin: worauf der Ein-
wand verweist, ist, ,,daf8 wir uns so entschieden haben wiirden, wenn
wir uns entschieden hatten, diese Entscheidung zu treffen.“ (ebd., 154)
Das erklart auch die fiir das Handeln wesentliche Erfahrung der
offenen Zukunft. Warum sollte jemand denn richtigliegen wollen,
wenn es sowieso nicht in seiner Macht stiinde, das richtige zu tun?
Zum Wesen einer Entscheidung gehort also, dass sie von moglichen
kontrafaktischen Szenarien abweicht. Wofiir immer jemand sich auch
entscheidet. Das Ergebnis dessen wird in ,bestimmter Hinsicht“ von
dem Ergebnis abweichen, das eingetreten wiére, wenn er sich anders
entschieden hitte. Als offen erfahren wir die Zukunft also, insofern
von zwei Handlungsverldufen, eben nur derjenige, fiir den wir uns ent-
scheiden ,,getan wiirde, wenngleich klar ist, dass nur eine ,getan wer-
den wird.“ (ebd., 151) Aus Perspektive des Handelnden erscheint der
Abwigungsprozess folglich bis zuletzt offen. Wir selbst kénnen uns al-
so nie ganz genau sicher sein, wie wir entscheiden werden, bis wir
denn entschieden haben werden (vgl. ebd., 154). Dass wir niemals ,,mit
Sicherheit* vorhersagen kénnen, wie wir uns tatsachlich entscheiden
werden, wird sonach grammatikalisch durch die Wendung ,hitte ich
mich anders entschieden® ausgedriickt (ebd., 154). Wir konnen also in
bestimmten Grenzen wihlen und entscheiden. Dies geniigt nach Moo-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

re zur Moralbegriindung. Wird mit der notwendigen also gleich die
hinreichende Bedingung fiir berechtigte Reaktionspraktiken ausgewie-
sen?

Eingangs wurde das ,Konnen“ aus Perspektive des Kiinstlersub-
jekts behandelt. D.h., in seiner Bedeutung von Uben, Proben,axperi-
mentieren und Erfinden umrissen. Mit Moore wird der Ausdruck nun
aus Perspektive einer pragmatisch orientierten Handlungstheorie the-
matisch. Das wird nicht zuletzt anhand Moores tendenziell funktiona-
lem Verstdndnis des Systems sozialer Sanktionen deutlich. Wenngleich
er sich zu diesem auch nur knapp duflert. Woran sich Lob und Tadel
dessen ungeachtet fiir ihn in der Hauptsache bemessen lassen miissen,
ist ihre Nitzlichkeit. Mafigeblich fiir beide wire also, inwiefern sie zu
zukiinftigen Verhaltensdnderungen beitragen. Einerseits. Andererseits,
inwieweit von ihnen eine praventive oder abschreckende Wirkung aus-
geht, bzw. Dritte zur Nachahmung animiert werden. Im Einklang mit
den Wortfithrern einer neurowissenschaftlich gestiitzten Revision der
Sanktionspraktiken miisste Moore also die Sprache der Moral (Ver-
dienst, Bufle, Vergeltung etc.) ablehnen. Aufschlussreich konnte also
der Selbstwiderspruch sein, in den Moore sich an der Stelle verwickelt.
Denn vorbei miisste es dann fortan etwa mit der richterlichen Milde
gegeniiber jugendlichen Straftitern oder der Frau sein, die ihren Mann
im Schlaf erwtirgt hat, nachdem dieser sie zuvor jahrelang misshandelt
und systematisch gedemiitigt hat. In beiden Fillen miissten die Téter
vielmehr die ganze Hirte des Gesetzes zu spiiren bekommen. Der ju-
gendliche Delinquent, weil die Phase der Pubertdt und Adoleszenz
eben strikter Grenzen bedarf, die gedemiitigte Frau, weil so der Gefahr
von Nachahmungstiterinnen vorgebeugt wiirde (vgl. Pothast 1987:
136). Seinen eigenen Vorgaben nach misste Moore also die herkdmm-
lichen Formen der Strafmaflbemessungen samt der mit ihnen verbun-
denen Gefiihlslagen iiberwinden wollen. Stattdessen werden diese von
ihm jedoch unter dem Deckmantel der Niitzlichkeit beibehalten (vgl.
ebd., 137). Warum, das zeigt Strawson. Gleichwohl verbleibt auch des-
sen Analyse innerhalb pragmatischer Handlungskontexte. Das wird
umso deutlicher gegen den Hintergrund der in jiingerer Zeit vermesse-
nen Freiheitsspielrdaume.

45

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

46

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

Eroffnet werden die ,,Spielrdume® iiber den jederzeit moglichen Wech-
sel zwischen der Sprecherposition der ersten und dritten Person. Freies
Handeln wird also nicht gegen, sondern gerade aus Bedingtheitsver-
héltnissen heraus expliziert. Als mafigeblich dafiir wird die Verstindi-
gung iiber erfahrungsbasierte Interpretationen personeller Identitdt
angesehen. Diese versprechen, insofern sie der Fahigkeit zur Kontrolle
und Steuerung zentrale Bedeutung beimessen, eine an die neueren Le-
benswissenschaften anschlussfihige Begriftsperspektive. Gleichzeitig
muss die Zuschreibungspraxis jedoch auch gegeniiber der nicht weni-
ger unangenehmen Vorstellung eines ,chaotischen lens“ abgesichert
werden. D.h., gegeniiber einem Willen, der die fiir adressierbare Urhe-
berschaft erforderlichen, individuell erworbenen Eigenschaften und
Einstellungen rundweg ignorierte. Von daher kaum mehr von einem
blof3 zufilligen und unpersonlichen Geschehen unterscheidbar wire.
Wire der Wille derart launisch oder schmetterlingshaft verfasst, wiirde
er die Bedeutung von Willensbildungs- bzw. Entscheidungsprozessen
geradezu konterkarieren (vgl. Nagel 2007: 48). Eroffnet wird die Dis-
kussion der Spielraume demnach tiber die gemeinsam geteilte Annah-
me, dass freies Handeln zwar Zwang und Zufall nicht aber Notwendig-
keit ausschlie8t. Charakteristisch fiir die ,,Spielrdume“ scheint die Er-
mifligung der Autonomieethik in Richtung der Anspriiche eines auto-
nom gefithrten Lebens.

Moores Analyse formulierte eine elegante Arbeitshypothese.
Gleichwohl kann bei ihr nicht stehengeblieben werden. Moore zeigt
zwar, dass sich die tiefsitzende Grundintuition des ,Anderskénnens®,
allein aus der Perspektive der Vorstellung eines ungezwungenen Tuns
und Lassens, nur unzulidnglich aufklaren ldsst, spart dabei jedoch Fille
subtiler Manipulation (Drogen, Hypnose etc.) aus. Fille also, in denen
derjenige, der etwas tut, dies sehr wohl ungezwungen und dabei doch
nicht aus freien Stiicken tut. So wird die Aufmerksamkeit im Ausgang
von Moores Konditionalanalyse fast unweigerlich von den Problemen
der Handlungs- auf die Problemlagen der Willensfreiheit gelenkt (Be-
ckermann 2004: 22). Aus Perspektive des ,hoherstufigen Wollens®
werden so im weiteren Diskussionsverlauf die Selbstbilder thematisch,
welche den Prozess der Selbstkontinuierung und -identifikation tra-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

gen. Was aber ist mit den Wiinschen zweiter Ordnung? Kehrt hier
nicht das Problem der Selbstbeobachtung wieder? Diesmal im Lichte
eines fehlenden Maf3stabs der kritischen Beurteilung?

»Denken wir z. B. an Personen, die einer Gehirnwische oder anderen
Formen der Indoktrination unterzogen wurden. Moglicherweise handeln
diese Personen auch nach der Behandlung durchaus so, dass die Wiinsche
erster Stufe ihren Wiinschen zweiter Stufe entsprechen. Aber wir hitten
sicher Probleme, diese Handlungen frei zu nennen, da bei der Gehirnwi-
sche ihre Wiinsche zweiter Stufe manipuliert wurden.“ (Beckermann
2004: 23)

Folgen wir Ansgar Beckermann, wire es also nicht zuletzt die Fahig-
keit zu Kritik und Selbstkritik, welche den weiteren Diskussionsverlauf
bestimmen sollte. Das spricht nach Michael Pauen fiir ,,eine Minimal-
konzeption menschlicher Freiheit® Inwiefern aber minimal? Nachein-
ander bestreiten Soziologen, Biologen, Psychologen, wie neuerdings
auch Kognitions- und Neurowissenschaften, die menschliche Freiheit.?
Nichtsdestotrotz wird im Alltag unbeirrt an der ,,Illusion” festgehalten.
So scheint die Lebensfithrung in einem Grunddilemma befangen.

»Es mag ja sein, dafl ,Absicht, Wille, Entscheidung’ oder ,Schuld‘ aus der
Sicht eines Hirnphysiologen etwas ganz anderes bedeuten als im téglichen
Leben. Aber wenn der Hirnphysiologe nach einem Verkehrsunfall, in den
er selbst verwickelt ist, seine Schuld bestreitet, weifl er offenbar genau,
welcher praktische Sinn dem Ausdruck zukommt.“ (Gerhardt 1999: 103)

Pauen setzt gewissermaflen an diesem ,gespaltenen Selbst“ des Hirn-
physiologen an. Mit streng an den lebensweltlichen Grundintuitionen
der Autonomie und Urheberschaft ausgerichteten begriftlichen Mitteln

8 Deren Wortfithrern zufolge sollte in niherer Zukunft nicht nur Gehirn gerecht ver-
kauft (Neuromarketing) und gelernt (Neurodidaktik) werden, sondern auch ge-
straft. Vorbeugen statt Strafen!, das wire die neue Richtlinie. Denn schon jetzt wiir-
de sich zeigen, dass Angeklagte sich nichts zu Schulden kommen lassen. Das diese
ihre Strafe von daher weder verdienen noch, dass die bisher strafmildernden Griinde
iiberzeugen. Griinde, die wenn man so will, um das ,,Er war nicht er selbst organi-
siert sind (Unfihigkeit, Unwissenheit, Gefahr, Zwang, Pflichtenkollision). Mafigeb-
lich fiir die erwogenen Besserungsmafinahmen sollte dagegen sein, welche Wieder-
holungsgefahr vom Titer ausgeht. Gegeneinander abgewogen werden sollte gewis-
sermaflen der iibelverursachende beschidigte Prifrontale Kortex wie das Sicher-
heitsbediirfnis der Allgemeinheit. Wo Erziehung und Therapie versagen, bliebe so
im Bedarfsfall nur lebenslanges Wegsperren (vgl. Wolf Singer 2006: 57; Gerhard
Roth 2004: 218; Keil 2009: 160).

47

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

will er den Eindruck eines unaufloslichen Dilemmas zwischen vorwis-
senschaftlicher und wissenschaftlicher Weltorientierung widerlegen.
Fir illusorisch halt er dagegen stdrkere Freiheitsbeweise. Wer nach
starkeren Beweisen rufe, verliere sich unverziiglich in den bekannten
begrifflichen Antinomien. Um eine Minimalkonzeption wiirde es sich
also insofern handeln, weil mehr weder ,,ndtig noch maglich® ist. (Pau-
€en 2004: 106)

Pauens Ansatz basiert auf zwei Stiitzpfeilern. Erstens, auf einer
Vorstellung von Autonomie, welche die Abwesenheit von Zwang for-
dert. Zweitens, auf einer Vorstellung von Urheberschaft, welche die
Wiinsche, Bediirfnisse und Uberzeugungen der Individuen unter sich
befasst. Die mit dem Zwang folglich auch den Zufall ausschliefit. Das
freizulegende Fundament fiir beide bildet wiederum eine im Wesentli-
chen als Selbstbeststimmung konzipierte Freiheit. Was aber meint hier
»das Selbst“? Charakteristisch fiir die erorterte Debatte ist der Aus-
tausch des grofigeschriebenen und beharrlichen Verantwortungssub-
jekts, durch das eher fliichtige und kleingeschriebene ,,ich® der alltags-
sprachlichen Verstandigungsprozesse. Davon macht auch Pauen keine
Ausnahme. Auch er versteht ,,das Selbst® im Sinne dieser ,,Didt". Hin-
sichtlich der etablierten Verantwortungspraxis wird von ihm allerdings
noch einmal zwischen dem Selbst als allgemeiner Voraussetzung, um
tiberhaupt Zuschreibungen vornehmen zu kénnen, wie dem profilier-
ten Selbst als konkreter Zustelladresse unterschieden. Der Gegensatz
von allgemeiner Subjektivitit und Einzelsubjekt wird in den Gegensatz
von ,,personalen Fihigkeiten® und ,,personalen Priferenzen® tiberfiihrt.
Genauer, in den Gegensatz zwischen basalen Eigenschaften (Rationali-
tat/Willensstirke), die notwendig sind, um iiberhaupt als ,rationaler
Akteur unter seinesgleichen zu gelten, wie den Einstellungen und Lei-
denschaften, welche die bestimmte Person ausmachen. Wihrend die
»Féahigkeiten“ also festlegen, ob sie iiberhaupt ein Kandidat fiir Reakti-
onspraktiken sind, wird tiber die Priferenzen ermittelt, welche Prakti-
ken ihnen gegeniiber jeweils angemessen sind. Die Rede von Freiheits-
spielrdumen zielt also auf die in konkreten Situationen offenstehenden
Handlungsmaoglichkeiten.

Sie hatten Gelegenheit, Herrn Meier seine Pline zu einem Bankiiber-
fall auszureden. Allem Anschein nach waren sie dazu nicht gewillt. Sie
hdtten also anders handeln konnen.

48

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

Im Rahmen der alltagssprachlichen Verwendungsweise von ,,Kon-
nen“ wird demnach ganz selbstverstandlich zwischen den dufleren wie
inneren Bedingungsverhéltnissen der Akteure unterschieden.

Herr Meier konnte nach dem Bankiiberfall den Tresor nicht verlas-
sen, weil die Tresortiir zugefallen war®. Herr Meier wollte nach dem
Uberfall das Gebdude nicht verlassen, weil ihn sein schlechtes Gewissen
plagte. (vgl. ebd., 124)

Mittels des Theoriestiicks der ,,personalen Priferenzen® wird also
die Trennlinie zwischen den inneren und &ufleren Merkmalen der
Handlungssituation systematisch nachgezeichnet. Das ist nach Pauen
notig, weil die Verwendung von ,er hitte anders handeln kénnen® im
Rahmen der Alltagskommunikation Ungenauigkeiten zeitigt. Un-
schérfen, die im Streitfallentscheidend sein kénnen.

Herr Meier hdtte anders handeln kinnen. Das ist richtig. Er hiitte
durch den Hinter- statt durch den Vordereingang die Bank betreten kon-
nen — seinen Plan aufgeben hitte er allerdings nicht kénnen.

Dessen Handlungsspielraum bestand also nur darin wie, aber
nicht dass er die Bank iiberfillt. Will man also klarstellen, ob letzteres
in der geschilderten Situation tiberhaupt moglich war, ist es hilfreich,
die in der jeweiligen Situation gegebenen Handlungsoptionen genau
auszufithren. Augenscheinlich macht es einen Unterschied, ob ein
Morder nur die Wahl hatte, sein Opfer zu erstechen oder zu erschief3en
oder aber den Mord tatsiachlich zu unterlassen. (Pauen 2004: 109)

Aus Sicht Strawsons waren Reaktionspraktiken aufgrund einer all-
gemeinen Freiheitsunterstellung erlaubt. Dessen Ansatz zeigte sich je-
doch mit der Schwierigkeit belastet, denjenigen gegeniiber, die ihre Tat
im Lichte genetischer Dispositionen, erzieherischer Mafinahmen oder
biographischer Ereignisse (plausibel) rechtfertigten, nur redundant
antworten zu konnen. Zum Schluss konnte nur auf unhintergehbare
Bedingungen verwiesen werden (vgl. Pothast 1987: 173). Pauen ver-
spricht eine weniger peinliche Lage. Mit den aufgelisteten Handlungs-
optionenwird fiir ihn gleichzeitig auch die Vorgeschichte zur Tat aus-
geklammert. Beurteilt wird nur die in der jeweiligen Situation gegebe-
ne Entscheidungsfihigkeit der Person (vgl. Pauen 2004: 82). Gegen-
tiber Moore nimmt er dabei allerdings noch eine entscheidende Ak-
zentverschiebung vor. Geurteilt wird ndmlich nicht mehr iiber einzelne
Willensakte, sondern iiber die bestimmte Person. Zukiinftig sollte also

49

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

50

im Lichte der fiir die Person relevanten Uberzeugungen und Leiden-
schaften dariiber gestritten werden, ob sie ,,anders hitte handeln kén-

«

nen.

,Frei im Sinne dieser Konzeption handelt eine Person, die in einer be-
stimmten Situation eine Option x statt einer Option y wihlt, genau dann,
wenn sich die Entscheidung fiir x und gegen y auf die personalen Prife-
renzen der Person zuriickfithren lasst.“ (Pauen 2004: 96)

,Ich hitte heute Morgen zwei Kilometer in zwanzig Minuten gehen
kénnen.“ Bezogen auf die Gesetze der Physik, wird damit nichts Un-
mogliches behauptet. Wiirde dagegen bei gleichbleibenden physikali-
schem Bezugssystem behauptet, ,ich hitte vier Kilometer in finf Mi-
nuten laufen konnen., widersprache das offensichtlich den Gesetzma-
Bligkeiten. Dann wiirde nach Mafigabe des gewdhlten Bezugssystems
etwas Unmégliches behauptet. Durch Beispiele wie dieses wird nach
Pauen deutlich, dass der philosophische (modale) Gebrauch von mog-
lich und unméglich, sich nicht weit von der alltdglichen Wortverwen-
dung fortbewegt (vgl. ebd., 121). Moore identifizierte im Ausgang von
diesem Beispiel den Satz ,er hitte anders handeln kénnen* hingegen
als Kurzform fir, ,wenn er gewollt hitte®. Entlang der Unterscheidung
zwischen personellen Fihigkeiten und Priferenzen wird die Analyse
demnach in Richtung der individuellen Lebensfithrung verschoben.
Uber die von Pauen vorgenommene Neuakzentuierung kénnte also
nicht zuletzt die bei Moore als problematisch erachtete nutzenorien-
tierte Stofirichtung (,eindugigen Utilitarismus®) entscheiden (Straw-
son 2016: 230). Geniigt es fiir Handlungen (im Sinne von Versiche-
rungsfillen), eindeutig haftbar gemacht werden zu konnen?

Zunichst jedoch, was bezeichnet der Begriff der personalen Prife-
renz genau? Nach Pauen kénnen hier drei bzw. vier Varianten unter-
schieden werden. Auf der einen Seite lassen sich Lesarten unterschei-
den, die den Begrift entweder kognitiv engfithren (im Licht guter
Griinde) oder aber auf eine dezidiert pragmatische Handlungskontexte
tibersteigende Verantwortungssemantik referieren. Augenscheinlich
scheiden beide Lesarten fiir Pauen aus. Sowohl die ,rationale Variante®,
wie die mit ihr verkniipfte Vorstellung ,ultimativer Verantwortung®,
werden fiir ihn am Ende durch ihr subjektphilosophisches Erbe (ratio-
nales Selbstbild) widerlegt. Auf der anderen Seite lassen sich aber auch
eine ,liberalistische® wie eine ,,identifikatorische Variante unterschei-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

den (Pauen 2004: 871f.). Was diese beiden Varianten auszeichnet, ist
die mit ihnen verbundene Diskussion der evaluativen Einstellungen.
Von den nominell drei méglichen Varianten kommen fiir Pauen also
nur zwei in Frage (Pauen 2004: 93). Umstritten sollte unter den heuti-
gen Diskussionsteilnehmern also nur noch sein, wie und nicht dass das
Achsenverhiltnis von Vernunft und Liebe neu bestimmt werden muss.
Direkt an Frankfurts Adresse ergehen drei Einwédnde. Frankfurt
hilft erstens ,,im Einzelfall“ nicht weiter (Pauen 2004: 56). Woher kann
man denn mit Sicherheit wissen, dass die betreffende Person nicht
einen weiteren von ihrem Wunsch zweiter Ordnung abweichenden
Wunsch dritter oder vierter Ordnung hegt, der diese von der Verant-
wortung entlastet? Frankfurts vorbehaltloser Entschluss (,,von ganzem
Herzen®) lief3e sich also nur schwer anwenden. Schwerer wiegt aller-
dings, die grundsitzliche Schwierigkeit der geforderten Kritik und
Selbstkritik. Dem Alltagsverstand gegeniiber ist kaum plausibel zu ma-
chen, dass jemand zweifelsfrei frei und verantwortlich gehandelt hat,
obwohl dessen Wiinsche hoherer Ordnung mutmafllich auf (gezielte)
manipulative Eingriffe zurtickgehen. Derselbe hilt also am Prinzip der
alternativen Moglichkeit fest. Mit gutem Grund, wie Pauen meint. An
der Stelle stimmt Pauen demnach mit Beckermann iiberein. Das eige-
ne Wiinschen und Wollen muss in weit hoherem Mafle abgelehnt wer-
den konnen, als dies bei Frankfurt vorgesehen ist. Dessen Entwurf
sieht vor, die eigenen Lieben gegeneinander abwiegen, hierarchisch an-
ordnen und sich gegebenenfalls von diesen distanzieren zu koénnen.
Etwa im Lichte von auf dem individuellen Lebensweg in den Vorder-
grund drdngender neuer Motivlagen. Was bei Frankfurt jedoch nicht
vorgesehen ist, ist sich bewusst auch gegen eine Liebe entscheiden zu
konnen. Unterstrichen wird das nicht zuletzt durch die paradigmati-
sche Rolle, die er der Elternliebe einrdumt (vgl. Pauen 2004: 91).
Frankfurts hierarchischem Modell zufolge konnen wir sehr wohl sagen,
»langsam verstehe ich, weshalb die Liebe zu meinen Kindern mir so
viel Kummer macht® Unglaubwiirdig, wenn nicht unverstindlich wiir-
de hingegen klingen: ,nach reichlicher Uberlegung habe ich mich da-
zu entschieden, meine Kinder nicht mehr zu lieben® Dieser Satz ver-
riete ,,einen Gedanken zu viel“. Wire also dem Ehemann vergleichbar,
der, wie Frankfurt in Anlehnung an Bernhard Williams anfiihrt, bei

51

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

52

einem Schiffsungliick pflichtbewusst tiberlegte, ob er zuerst die geliebte
Frau oder eine ihm fremde Person aus dem Wasser ziehen soll.
Dagegen nun wendet Pauen ein, dass sich Reaktionspraktiken in
erster Linie nicht daran bemessen lassen, inwiefern die beurteilten
Handlungen auf einen gelungenen Prozess der Selbstidentifikation
deuten. Sie stehen vor einer Kuchenauslage. Gemessen an Frankfurts
Modell wiren sie selbst dann fiir ihre Kuchenwahl verantwortlich,
wenn sie sich nicht anders hitten entscheiden konnen. Etwa, weil ihre
Wahl auf zentrale und fiir sie reflexiv unzugéngliche Aspekten ihres
Selbstbild beruhen. Entscheidend ware also allein, ihnen nachweisen
zu konnen, dass sie ihren Wunsch wiinschten. Wird die Praxis an einer
solchen Form der Selbstbejahung orientiert, sind damit nach Pauen
enorme und zudem durch die diskutierte Regressproblematik belastete
hermeneutische Anstrengungen vonnéten. D.h., jedes Urteil dariiber,
ob eine Entscheidung auf vorbehaltloser Zustimmung basiert, setzte
die Kenntnis weiterer Priferenzen der Person voraus. Konfrontiert mit
diesem Finwand konnte ein Verfechter der ,identifikatorischen Vari-
ante“ jedoch noch behaupten, dass fiir ihn nur die vorbehaltlose Zu-
stimmung zdhlt. Er also keinen Unterschied zwischen personalen und
nicht-personalen Préferenzen macht. Worauf es ihm allein ankédme,
wire also, ob es ,irgendeinen gravierenden Vorbehalt gegeniiber der
fraglichen Préferenz gibe.“ (Pauen 2004: 94) Damit wiirden sich nach
Pauen allerdings enorme kontraintuitive Konsequenzen abzeichnen.
Einem Morder, der seine Gewaltbereitschaft auf grausame Weise de-
monstrierte, von dem sich jedoch zeigen lief3e, dass seine Gewaltbe-
reitschaft nicht auf vorbehaltloser Zustimmung basierte, wéiren unter
diesen Umstidnden nicht langer fraglos die Pradikate frei und verant-
wortlichanzuhdngen. (vgl. ebd., 92) Wiirde man vorbehaltlose Akzep-
tanz zum Maf3stab erheben, dann gibe es, mit anderen Worten, nur
noch wenige Handlungen, auf die diese Priddikate zweifelsfrei passten.
Abgesehen davon, dass die identifikatorische Variante nur schwer An-
schluss an kognitions- und neurowissenschaftliche Forschungsbefunde
findet, sind es im Wesentlichen so zwei Punkte, die gegen diese spre-
chen (vgl. Pauen 2015: 36). Durch das Kriterium der vorbehaltlosen
Akzeptanz wird erstens der Radius der Verantwortlichkeiten zu eng
gezogen. Zweitens, ein Erzdhlrahmen personeller Identitit zusammen-
gefiigt, der gegeniiber der fiir die Perspektive der ersten Person ent-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

scheidenden Idee der offenen Zukunft nicht standhilt (vgl. Pauen
2004: 94).

Anders nach Pauen die liberale Variante. Fiir diese gibt es hinsicht-
lich alternativer Handlungsoptionen keine Zweifel. Denn anders als
dort, da ich mir die Dinge, die mir wichtig sind, zwar bewusst machen,
diese jedoch nicht im emphatischen Sinn verneinen kann, wird hier
gerade dieses Nein-Sagen betont. Vorrangiges Kriterium ist hier also,
sich jederzeit auch gegen zunichst blind erworbene Vorlieben ent-
scheiden zu konnen. Etwa aufgrund der Empfanglichkeit fiir gute
Griinde oder aber im Lichte weiterer fiir die eigene Lebensfiihrung re-
levanter Wiinsche, Uberzeugungen und Bediirfnisse. Wohlgemerkt, als
personale Priferenzen sind danach auch solche tiefgreifende (religiose,
moralische etc.) Uberzeugungen anzusehen, von denen kaum anzu-
nehmen ist, dass sie jemals wirklich in Frage gestellt werden. Aus-
schlaggebend fiir ihre Bestimmung als Praferenz ist allein, dass sie im
Bedarfsfall in Frage gestellt werden koénnten (vgl. Pauen 2004: 84).
Statt auf vorbehaltlose Akzeptanz wird hier also Wert auf die Moglich-
keit selbstbestimmter Entscheidungen gelegt. Das Aneignen der eige-
nen dufleren wie inneren Vorgeschichte somit vorwiegend aus der Per-
spektive der Fahigkeit der kritischen Selbstdistanz beschrieben.

An Bedeutung fiir die eigene Lebensfiihrung gewinnen demnach
Kontroll- und Steuerungsvorstellungen. Von einer sich selbstregulie-
renden Steuerungseinheit wie etwa einem Thermostat wiirde kaum je-
mand behaupten wollen, dass dieses Gerdt die Warme im Haus nicht
effizient regulieren kann, da es keine Kontrolle tiber die ihm vorauslie-
genden Konstruktionsbedingungen hat. Genau das aber supponiere
die subjektphilosophische Vorstellung einer voraussetzungslosen Kon-
trollmacht. Statt uns durch diese in die Irre fithren zu lassen, sollten
wir uns also an die alltagssprachliche Wortverwendung von Kontrolle
halten, die keine scharfe Trennlinie zwischen technischen Geriten und
menschlichen Handlungen vorsieht. Von Kontrolle kann danach be-
reits dann gesprochen werden, wenn es im Hinblick auf die Stabilisie-
rung oder Erreichung von Sollwerten maglich ist, die entsprechenden
Prozesse zu iiberwachen und zielgerichtet zu beeinflussen (vgl. Pauen
2004: 142). Diese basalen Fihigkeiten gilt es nach Pauen also in indivi-
duelle Merkmale zu iibersetzen bzw. auf diese anzuwenden.

53

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

,Wichtig ist [...], dass die Feststellung, ob eine bestimmte Priferenz mog-
licher Gegenstand einer selbstbestimmten Entscheidung ist, keinen Riick-
griff auf die iibrigen Préferenzen einer Person voraussetzt — dies wiirde
aus nahe liegenden Griinden sofort in einen Regress fithren, da sich ja fiir
die iibrigen Praferenzen das gleiche Problem stellt. Tatsdchlich steht hier
jedoch nur zur Diskussion, ob die Person die fragliche Praferenz korrigie-
ren konnte, gesetzt den Fall, sie hitte Praferenzen, die eine solche Korrek-
tur nahe legen wiirden.“ (Pauen 2004: 92)

Waurde die Priferenz tatsdchlich auch nicht aufgegeben, hitte sie doch
aufgegeben werden konnen. Immer wieder wihlen Sie die Schokotorte.
Sie beschlieflen, das zu dndern. Gleichwohl tritt keine Verhaltensidnde-
rung ein. Sollte in ihrem Fall also keine krankhafte Veranlagung vorlie-
gen, dann diirfte man hier mit Pauen von einer ,Art stillschweigen-
de[m] Einverstdndni[s]“ ausgehen konnen (Pauen 2004: 83). D.h., um
festzustellen, ob es sich um eine Priferenz handelt, muss der liberalen
Variante zufolge kein exaktes Wissen iiber weitere Priferenzen vorlie-
gen bzw. dieses zunédchst ermittelt werden. Vielmehr geniigt die hypo-
thetische Annahme, dass es eben weitere Priferenzen gibt, ,die gegen
das fragliche Merkmal sprechen.“ (Pauen 2004: 85) Die Beweisfithrung
verlduft hier also sowohl ,indirekt” wie tiber ein ,,hypothetisches Sze-
nario.“ (Pauen 2004: 91 u. 85) Durch die liberale Variante wird also
keine umfassende Kenntnis der Person vorausgesetzt. Relevant ist le-
diglich, ob jemand in einer bestimmten Situation iiber die entspre-
chenden , dispositionale[n] Fahigkeit[en]“ verfiigte, um die fragliche
Préferenz auch loszulassen (ebd., 85). Hétte der Morder in der besag-
ten Situation von der fiir ihn charakteristischen Lust an Gewalt ab-
schworen konnen?

Gefragt wird hier also nicht nach dem faktischen Willkiirakt. Das
fithrt, wie sich an Moore zeigt, zu mitunter unplausiblen Schliissen.
Auch der Suchtkranke ,hitte anders handeln kénnen, wenn er es ge-
wollt hatte®. Von Interesse ist hier stattdessen nur, ob die Gewaltnei-
gung eine Art Personlichkeitsmerkmal bildet. Um herauszufinden, ob
die Gewaltneigung des Morders eine personelle Préferenz darstellt,
muss man also weder dessen tatsdchliche Entscheidung noch seine tib-
rigen Priferenzen heranziehen. Es gentigt zu wissen, ob er sich von der
fraglichen Neigung hitte 16sen konnen. Frei nach Pauen, ist dessen
Gewaltneigung meiner Neigung vergleichbar, ausgeliehene Biicher ver-
spatet abzugeben? (vgl. ebd., 135) Wenn nicht, dann gilt fiir dessen

54

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

Gewalt im Grunde, was fiir mein ungeduldiges und unbeherrschtes
Verhalten in Warteschlangen gilt — es entzieht sich seiner Kontrolle
(vgl. ebd., 82).

Weshalb mehr an Freiheit weder notwendig noch méglich ist,
kann jedoch auch von einer anderen Seite gezeigt werden. Vorrangige
Aufgabe der Philosophie ist es, die Unterscheidung zwischen den du-
fleren und inneren Bedingungen von Entscheidungen und Handlun-
gen, die im Kontext lebensweltlicher Beziige still getroffen wird, nach-
zuzeichnen. D.h., klar zwischen der Teilnehmer- wie der Beobachter-
perspektive zu unterscheiden. Erreicht werden soll dariiber eine Ver-
staindigung tber die (notorische) Selbsttauschung, der wir als Han-
delnde unterliegen. Aus der Teilnehmerperspektive, so zeigt sich dann,
wird das subjektive Erleben im Gegensatz zu den dufleren Einflussfak-
toren erfahren; gleichsam als ungebundener Erméglichungsgrund der
Handlung.

Sie stehen vor der Kuchenauslage. Rechterhand liegen ein Pfirsich-
und ein Karottenkuchen aus. Linkerhand eine Schoko- und eine Erdbeer-
torte. Als Sie an der Reihe sind, entscheiden Sie sich fiir ein Stiick von der
Schokoladentorte. Am ndchsten Tag stellen Sie sich auf die Waage und
bedauern: ,,Hitte ich mich doch lieber fiir ein Stiick Karottenkuchen ent-
schieden”.

Soweit die Teilnehmerperspektive. Wir, die Thnen dabei gewisser-
maflen zugeschaut haben, wissen allerdings, dass sowohl der Pfirsich
wie auch der Karottenkuchen vorbestellt waren. Tatsachlich konnten
Sie also nur zwischen den beiden Torten wiéhlen. Gegen Erdbeeren
sind Sie jedoch allergisch. Wie Thre Entscheidung ausfallen wiirde, war
fiir uns also vorhersehbar. Gesetzt nun den Fall, Sie wiissten um die
Vorbestellung. Dann wiirden Sie am ndchsten Morgen denken ,,Hitte
ich nur den Karottenkuchen wihlen konnen®. Mit anderen Worten, die
Vorgeschichte ihrer Geschmacksausbildung, die dafiir sorgt, dass Sie
Gefallen an Schokotorte und Karottenkuchen, nicht aber an Pfirsich-
kuchen und Erdbeertorte finden, wird von Thnen nicht als Einschran-
kung wahrgenommen. Im Gegenteil, die Verwirklichung Ihrer Ge-
schmacksvorlieben empfinden Sie als Ausdruck ihrer Freiheit (Pauen
2004: 109).

Gegentiber Dritten sollten wir uns also differenziert duflern. Wenn
sowohl die dufleren Umstinde, wie auch Thre personliche Ge-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

55


https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

56

schmacksvorlieben dagegen sprechen, sollten wir sagen, er kann bzw.
konnte den Karottenkuchen nicht wéhlen. Er will keinen Karottenku-
chen sollten wir hingegen sagen, wenn die Wahl nur aufgrund Threr
individuellen Vorliebe ausgeschlossen ist. Ihr morgendliches Bedauern
wire also nur zutreffend, insofern die dufleren Umstdnde wie Thr Ge-
schmack, die Wahl zulieflen (Karottenkuchen vs. Schokotorte). D.h.,
nur dann hétten Sie anders entscheiden konnen, dies aber offensicht-
lich nicht gewollt. Hinzufiigen sollte man an der Stelle allerdings, dass
das nur fiir die Momentaufnahme der Entscheidung gilt. Langfristig
gesehen, sollte Thnen wohl durchaus an der Erweiterung ihrer Frei-
heitsspielrdume gelegen sein. Im vorliegenden Fall also der Auswei-
tung Threr kulinarischen Vorlieben. Zum Beispiel dadurch, dass Sie an-
fangen, mit Pfirsichrezepten zu experimentieren. Ganz konkret wiirde
auf diesem Weg gewissermaflen die Empfehlung des Kybernetikers
Heinz von Foersters: ,,Handle stets so, dass die Anzahl der Moglichkei-
ten grofler wird® Das gleiche gilt jedoch auch fiir die im Zusammen-
hang mit Freud ausgesprochene Empfehlung, sich mit den eigenen
Idiosynkrasien anzufreunden. Indem Sie stiickweise lernen, die Konse-
quenzen ihres Tuns besser abzuschdtzen, diirfte das morgendliche Ba-
dezimmerpurgatorium sukzessiv authoren. Ihr zégerliches Wahlen al-
so im Lichte Threr langfristigen z. B. gesundheitlichen oder &stheti-
schen Zielsetzungen tiberwunden werden koénnen (vgl. Pauen 2004:
101). Vorausgesetzt natiirlich, dass ihre urspriingliche Wahl nicht Aus-
druck eines suchthaften Verhaltens ist. Pathologisches Essverhalten,
wie andere Formen psychischer oder physischer Abhingigkeit schei-
den strikt als Kandidaten fiir Praferenzen aus. Denn Willensstarke und
Entschlusskraft reichen in diesen Fillen normalerweise nicht aus, um
sich ihrer Umklammerung wirkungsvoll zu entziehen (vgl. ebd., 8s).
So erscheint das Problem der menschlichen Freiheit also als ein Prob-
lem unter anderen. Erschwert wird die Rede tiber Freiheitsspielrdume
danach immer wieder dadurch, dass wir uns a) entlang der aus der
Teilnehmerperspektive gezogenen Demarkationslinie iiber die Be-
dingtheit unserer Wiinsche, Uberzeugungen, Einstellungen hinwegtéu-
schen und b) im Ausgang davon, die fiir diese charakteristische An-
nahme fehlender duflerer Handlungseinschrinkungen bzw. die Idee
der offenen Zukunft, unbemerkt in den Rang objektiver Freiheitskrite-
rien erheben. Wollen wir diesen ,Ubertragungsfehler” vermeiden, soll-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

ten auf ,theoretischer Ebene® beide Perspektive also streng geschieden
werden.?

9 Neben dem subjektiven Erleben stiitzt sich Pauen jedoch auch auf sprachanalytische
Einsichten. Fiir die alltigliche Verwendungsweise von Konnen gilt, dass sie durch
einen differenzierten Kontext- und Situationsbezug gekennzeichnet ist. Nehmen wir
Herrn Meier. ,,Das kann schiefgehen. Der Satz bleibt auch im Nachhinein richtig.
D.h., auch dann, wenn er im Nachhinein durch die Ereignisse widerlegt wird. Im
vorliegenden Fall also durch einen erfolgreichen Bankiiberfall. An der jetzigen Be-
merkung, ,das hitte schiefgehen konnen', ist also nichts auszusetzen, insofern sich
diese auf die damit urspriinglich ins Auge gefassten Risikofaktoren und -erwégun-
gen bezieht. Dass etwas ,,hitte passieren konnen’, schliefit umgangssprachlich also
keineswegs aus, dass es weitere Bedingungen gibt, die das Eintreten des Ereignisses
verhindern konnten oder auch tatséchlich verhindert haben. ,,Er kann jetzt wieder
Autofahren.“ Bezieht sich die Aussage auf den wiedererlangten Fiihrerschein, der
gemaf’ der Straflenverkehrsordnung eine ,notwendige Bedingungen fiir das Auto-
fahren erfiillt, so Pauen, wird daraus kaum eine Falschaussage, wenn sich im Nach-
hinein herausstellt, dass ,,das Auto zur fraglichen Zeit defekt“ in der Garage stand.
Das gleiche gilt fiir die Blumen, die ,erfrieren hitten konnen, weil sie nicht recht-
zeitig abgedeckt wurden und nur aufgrund eines Wetterumschwungs nicht erfroren
sind. Im Hinblick auf menschliche Handlungen fillt dabei zudem auf, wie schlaf-
wandlerisch sicher zwischen den dufleren und inneren Handlungsbedingungen un-
terschieden wird. Wir sagen, ,er kann nicht Autofahren, wenn wir uns auf die dufe-
ren Merkmale beziehen. Zum Beispiel das defekte Auto. Dagegen sagen wir, ,,er will
nicht Autofahren®, wenn wir uns auf die inneren Merkmale (Absichten/ Griinde) be-
ziehen. Womoglich sollte von ,,Kénnen® jedoch nur dann Gebrauch gemacht wer-
den, wenn keinerlei Hindernisse vorliegen? Wenn also, was geschehen kann (im
Sinne des Deterministen) auch geschehen wird. Eine solche Forderung weicht aller-
dings nicht nur allzu sehr von den Sprachgewohnheiten ab, sondern lauft vielmehr
auf eine Nivellierung des Unterschieds zwischen ,kénnen und ,werden® hinaus.
Verschaftt also auch den radikalen Freiheitsverfechtern keinen Vorsprung. Warum?
Weil mit der Forderung strenggenommen ja auch ,zuféllig eintretende Hindernisse*
ausgeschlossen sind. Lassen sich Handlungen als Ereignisse begreifen, liefert der
differenzierte Sprachgebrauch somit nach Pauen erste Anhaltspunkte dafiir, wie der
Satz ,er hatte anders handeln konnen verstanden werden sollte. Danach kann der
Satz unméglich bedeuten, dass jemand sich unter absolut identischen Bedingungen
auch fiir die von ihm faktisch nicht ergriffene Handlungsalternative entscheiden
hitte kénnen. Mit der Behauptung wird also keineswegs an den Ausgangspunkt der
Handlung zurtckgekehrt. D.h., wovon die Pessimisten an der Stelle nach Ansicht
Pauens nicht zuletzt profitieren, ist die suggestive Kraft, die von der Vorstellung aus-
geht, die faktisch vollzogene Handlung miisste, gleich einem Film, der zuriickge-
spult und dann neu abgespielt wird, ,,spontan” einen vollig anderen Verlauf nehmen
kénnen. Dagegen sind dem Sprachgebrauch also erste Hinweise darauf zu entlehnen,
dass der Satz ,er hitte anders konnen“ auf den Unterschied zwischen dufleren und
inneren Merkmalen abstellt. Eine Grenzkontur, dessen Verlauf, wie er wiederholt

57

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

58

2.1.1 Anderskonnen unter gleichen Bedingungen

Pauen verteidigt das ,,Prinzip der alternativen Moglichkeiten®. Hinter
diesem steht eine ebenso einfache wie evidente Uberzeugung. Wer ge-
zwungen wird (Erpressung, Hypnose, Sucht etc.), dem fehlen die Al-
ternativen, der kann folglich auch nicht fiir sein Handeln belangt wer-
den. Umgekehrt kann derjenige zweifelsfrei fiir sein Handeln belangt
werden, der anders hitte handeln konnen. Der Alltagserfahrung nach
ist es also ausgeschlossen, dass jemand nicht hitte anders handeln
kénnen und doch fiir sein Handeln moralisch verantwortlich sein soll.
Genau das aber behauptet Frankfurt. Nach Frankfurt kann ein Dro-
gensiichtiger angesichts seiner evaluativen Einstellung gegeniiber sei-
ner Sucht durchaus fiir sein Handeln verantwortlich sein. Der willent-
lich Abhéngige deutet fiir ihn auf Praxisfille, die von der scheinbar
evidenten Gewissheit abweichen. Ware der Wunsch, die Bank zu uber-
fallen, der Wunsch, von dem Herr Meier wiinscht bewegt zu werden,
dann wire es nebensachlich, ob er dabei unter Zwang handelt. Er hatte
ja so oder so die Bank iiberfallen. Der blole Verweis auf Zwangsver-
héltnisse reicht nach Frankfurt als Entschuldigungsgrund also nicht
aus. Herr Meier miisste schon erkldren konnen, dass er die Tat nur
deshalb ausfithrte, weil er dazu gezwungen wurde. Erklért er Dritten
gegeniiber ,,Ich konnte nicht anders*, sollten diese also genau hinhéren.
Kann hinter den Worten denn ebenso eine gefestigte Uberzeugung,
wie eine entschuldbare Notlage stehen. Wird durch diese Beispiele je-
doch wirklich das Prinzip widerlegt? Herr Meier konnte ja auch dem
Zwang widerstehen. Wenngleich das wahrscheinlich eine heroische
Grofitat von ihm verlangte? Mit etwas Phantasie lassen sich jedoch
noch ganz andere Fille konstruieren. D.h., Szenarien, in denen Zwang
und Manipulation auf so subtile und verborgene Weise wirken, dass
jede Form des bewussten Widerstands ausgeschlossen ist. Denkbar
wire etwa, dass eine sinistere Gestalt, nennen wir sie mit Frankfurt
Black, Herrn Meier einen Chip einpflanzt. Mittels dieses Chips iiber-
wacht und kontrolliert sie Herrn Meiers Handlungsimpulse. Solange
nun Herr Meier im Sinne Blacks handelt, bleibt dieser untatig im Hin-

hinzufiigt, zwar systematisch abgesichert werden kann und soll, dabei jedoch prin-
zipiell umstritten bleibt (vgl. Pauen2004: 118 ff.).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

tergrund. Wann immer er jedoch Gehirnaktivititen (Bereitschaftspo-
tenziale) erkennen lisst, die Blacks eigene Handlungsplane durchkreu-
zen, 16st dieser einen entsprechenden Gegenimpuls aus. Unter diesen
Voraussetzungen wire der Uberfall folglich alternativlos. Gleichwohl,
so soll science-fiction dieser Art beweisen, machen wir Herrn Meier ge-
gebenenfalls doch verantwortlich. Ndmlich dann, wenn es eben nicht
Black, sondern sein personlicher Entschluss ist, der zur Tat fithrte. Nur
dann, wenn Black interveniert, sollte die Aussage ,,Ich konnte nicht an-
ders“ also als Entschuldigung akzeptiert werden (vgl. Frankfurt 1969:
8291.).

Uber Moore heifit es, dass er das , Anderskénnen unter gleichen
Bedingungen® nicht wirklich aufzeigen kann (vgl. Keil 2009: 64). Auf
ahnliche Weise verfehlt nun nach Pauen auch Frankfurt sein Beweis-
ziel. Bereits dessen Versuchsaufbau wirft Fragen auf. Anders als von
Frankfurt postuliert, sehen dessen Gedankenexperimente im fakti-
schen wie kontrafaktischen Szenario keineswegs identische Hinter-
grundbedingungen vor. Nur aufgrund dessen kann {iberhaupt der Ein-
druck entstehen, als gébe es in diesen Fillen keine Handlungsalternati-
ve. Das muss auch so sein. Denn liagen wirklich identische Bedingun-
gen vor, wiirde sich rasch zeigen, inwiefern der im Bedarfsfall, also im
Falle unerwiinschter Entscheidungen des Probanden korrektiv wirken-
de Mechanismus, mit den zuvor behaupteten starken Freiheitspramis-
sen bricht. D.h., je nachdem wie das faktische Szenario konstruiert ist,
diirfte bzw. miisste den Vorgaben nach im kontrafaktischen Szenario
entweder genauso wenig oder im gleichen Mafle eingegriffen werden.
So stiitzt sich die ganze suggestive Kraft der Beispiele auf die weitver-
breitete, nichtsdestotrotz verfehlte Annahme, wonach das Prinzip der
alternativen Moglichkeit fordere, sich unter den gleichen dufleren wie
inneren Bedingungen auch anders entscheiden zu konnen. Eine Forde-
rung, die in der Form offensichtlich gegen das Urheberprinzip ver-
sto3t. Die Gedankenexperimente verletzen demnach nicht nur das Au-
tonomie-, sondern auch das Urheberprinzip.'°

10 Als nur wenig zielfithrend betrachtet Pauen in diesem Zusammenhang Einwiénde,
die auf den Impuls abstellen, der Black tiberhaupt erst signalisiere, dass er eingrei-
fen muss. Dieses aufleuchtende Freiheitsmoment (,,Flicker of Freedom"), so Pauen,
gestattet allenfalls ,,minimale Abweichungen®, die am Ende zum ,gleichen Ergeb-
nis“ fiihren(Pauen 2004: 98).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

59


https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

Wenngleich Frankfurts Verdienste um die Diskussion personaler
Praferenzen unbestritten sind, sollte anhand der Einwénde also deut-
lich werden, weshalb genauer zwischen den dufleren wie inneren
Handlungsbedingungen unterschieden werden muss. Unter dieser
Voraussetzung zeigt sich dann, inwiefern berechtigte Reaktionsprakti-
ken nur deckungsgleiche duflere Bedingungen verlangen. Inwiefern
der Sinn des Anderskonnens sich also {iber die mogliche kritische Stel-
lungnahme hinsichtlich der individuell angeeigneten Einstellungen
und Uberzeugungen aufklart (vgl. Pauen 2004: 96f.). Als fehlgeleitet
sollten wir also weniger das Prinzip der alternativen Moglichkeiten er-
achten, denn diese exemplarisch an Frankfurt verdeutlichte starke Les-
art.

Was aber folgt daraus, Liebe light? Moore und Strawson markieren
gleichsam die dufleren Enden einer Freiheitsdiskussion, die mit der
Vereinbarkeit von Freiheit und Determinismus gleichzeitig auch die
iiberlieferten Sanktionspraktiken als gerechtfertigt ausweisen will. Ent-
lang der hypothetischen Wendung ,Was wire wenn der Determinis-
mus wahr wire... sollten sich die ,,Optimisten” gegen die ,,Pessimis-
ten durchsetzen. Dieser Versuch muss nach Pothast als gescheitert gel-
ten. Mit Strawson, so derselbe, wird der utilitaristische Grundkonsens
augenfillig, welcher der Diskussion stillschweigend vorauseilt. Zu-
gleich wird mit den gegen dessen quasi-transzendentale Perspektive
erhobenen Einwédnden jedoch auch der fiir die Diskussion insgesamt
charakteristische ,,quietistische” Grundton untiberhorbar (vgl. Pothast
1987: 172). Uber Frankfurt kénnte man so im Anschluss an Pothast
vielleicht sagen, dass er die von Strawson gegeniiber reinen Niitzlich-
keitserwédgungen betonte interpersonelle Forderung der Anteil- und
Riicksichtnahme in Richtung der eigenen Unverfiigbarkeit weiterver-
folgt. Im Verlauf des Lebens kommt es danach fast unweigerlich zu Si-
tuationen, in denen substanzielle Entscheidungen anstehen. D.h., zu
Entscheidungssituationen, die auf einen erweiterten Begriff prakti-
scher Rationalitdt drangen. Auf den zweiten Blick hin soll sich in die-
sem Sinn auch schon die gewohnliche Verantwortungspraxis stirker
tiber die Aspekte der Sorge und Pflege, denn das Prinzip der Alternati-
ven Moglichkeiten austauschen. Dieser Beweisschritt Frankfurts muss
nach Pauen zuriickgenommen werden. Gleichwohl kann der morali-
sche Standpunkt die Intention dieses Beweisschrittes auch nicht ein-

60

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.1 Wiinsche und Uberzeugungen

fach iibergehen. Welche Antworten lassen sich also aus Perspektive der
personalen Priferenzen (liberale Variante) gegeniiber dem Determi-
nisten formulieren? Dessen kritische Anfrage wird nicht von auflen an
das System der sozialen Reaktionen herangetragen, sondern vielmehr
selbst aus dem System heraus gestellt. Das zeigte sich im Zusammen-
hang mit Strawson. Insofern die Anfrage also selbst moralischen Ge-
halt hat, sollte sie nicht, wie Pothast schreibt, zu einem Bezugsrahmen
fiir interpersonelle Beziehungen ,nobilitiert” werden (ebd., 167). Der
Determinist deutet stellvertretend fiir andere auf die Gefahr unfairer
Urteile bzw. verletzender Gefiihle. Erfillt damit also Strawsons eigene
Vorgaben fiir moralische Ausdriicke. Dessen Ansatz zeigte sich so an-
fallig fiir eine Strafpraxis, die den Téter zwar aufgrund seiner Vorge-
schichte eindeutig identifiziert und dann doch ganz unpersonliche Ur-
teile fallt. Aus Sicht des Titers konnte diese Praxis somit nicht nur ver-
logen erscheinen, sondern zudem den Eindruck erwecken, als sollte
hier eine doppelte Strafe verhangt werden. Als wiirde im Zuge der Ur-
teilsfindung mit dem verletzten Kollektivwillen auch gleich tiber des-
sen im Rahmen der Lebenslotterie gezogenes Los beraten. Gegen den
Hintergrund dieser Widerspruchslage wurde der Begriff der persona-
len Priferenz eingefiihrt. Derselbe gewdhrleistet demnach ebenso indi-
viduelle Verantwortungszuschreibungen wie er den argumentativen
Riickzug auf die Vorgeschichteunterbindet. Diese findet sich aus der
unmittelbaren Entscheidungssituation ausgeschlossen und dabei doch
zugleich aus Perspektive des Aneignungsprozesses mit in die reaktiven
Verhaltensweisen aufgenommen.

Sequenzieren wir die Vorbedingungen irgendeiner x-beliebigen
Handlung, lasst sich nach Pauen gleichermaflen zeigen, dass die von
ihm vorgeschlagene Minimalkonzeption alles ist, was wir haben und
brauchen. Warum, weil die Unterbrechung der Kette der Bedingthei-
ten sich in einigen Fillen schlicht als irrelevant und in anderen sogar
als schadlich erweist. Die Beweislast somit folglich denjenigen zufillt,
die darin einen Zugewinn an Freiheit ausmachen wollen. Nehmen wir
eine Zeitschiene an, ,,die von einem Zeitpunkt t1 vor der Geburt einer
Person p bis zu einem Zeitpunkt t5 fiithrt, an dem p in der Situation s
die Handlung x statt der Handlung y vollzieht.“ (Pauen 2004: 105)
Sollte es nun zu einer Unterbrechung unmittelbar vor oder nach der
Geburt t2 kommen, nimmt dies auf unsere Einschatzung der viel spa-

61

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

ter vollzogenen Handlung keinen Einfluss, insofern der heranwachsen-
de Sidugling, die hier entstehende Liicke keinesfalls als ,rationaler
Agent” ausfiillt. Nimmt die in diesem Sinn verstandene Vorgeschichte
keinerlei Einfluss auf den entscheidenden Akt der Aneignung perso-
neller Praferenzen, wiirde eine Unterbrechung unmittelbar vor dem
Wahlentscheid t3 nach Pauen vielmehr noch die dargelegten Bedin-
gungen personeller Integritat verletzen. D.h., die um Willensfreiheit
und Verantwortung gelegte Klammer im Sinne ,.einer Unberechenbar-
keit der eigenen Priferenzen” auflosen (Pauen 2004: 105). Nicht viel
anders sieht es allerdings aus, wenn die Unterbrechung der Kette in
den Entscheidungsprozess selbst hineinverlegt wird. In dem Fall, so
Pauen, wird nicht nur das Urheberprinzip verletzt, insofern hier in al-
lerletzter Konsequenz die erworbenen Vorlieben der Akteure keine
Rolle spielen, sondern vielmehr noch die Griinde unterminiert, die ,,in
der ersten Phase des Entscheidungsprozesses, also vor t4 eindeutig
tiir eine der Wahlmaoglichkeiten optieren (Pauen 2004: 108). So lassen
sich moralische Verantwortung und Vorgeschichte also auch im Lichte
dieser Faustregel nicht linger gegeneinander ausspielen:

»Die Folgen einer Unterbrechung der Kausalkette scheinen im Groflen
und Ganzen umso einschneidender, aber auch umso problematischer zu
sein, je spater die Unterbrechung stattfindet [...]. Wird die Kausalkette
unmittelbar nach der Entscheidung, aber vor der Handlung durchbro-
chen, sind die Auswirkungen am gravierendsten, weil nunmehr nicht nur
die personalen Priferenzen, sondern auch die Entscheidung selbst ihren
Einfluss verliert.“ (Pauen 2004: 174)

Wovon richterliche Milde demnach in der Regel handelt, sind (unzu-
lassig) eingeschrinkte Spielraume der Selbstverfiigung. Als Fluchtpunkt
der Priferenzen erscheint so das autonom gefithrte Leben. Inwiefern
werden von Pauen also nicht nur Haftungsfragendiskutiert? Von dem
zitierten ,Versicherungsfall“ grenzt Volker Gerhardt die moralische
Verantwortlichkeit ab, indem er ihren Anlass in der ,Gegenwirtigkeit
des Anderen® hervorhebt. Dem fiigt er allerdings gleich hinzu, dass
Anlass und Ursprung der Verantwortung unterschieden sind.** Letzte-
rer kénne nur in der eigenen Einsicht liegen. Diese, so wurde bisher

11 Wobei er im gleichen Atemzug auch die darin anklingenden Geltungsanspriiche
einer Sozialphinomenologie des Gesichts (Levinas) zuriickweist(vgl. Gerhardt
1999: 106).

62

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.2 Wiinsche, Uberzeugungen und Moral

angenommen, griindet in einer elementaren Forderung wechselseitiger
Riicksichtnahme. Kann das Theoriestiick der personalen Praferenzen
also insoweit zur hinreichenden Bedingung fiir Reaktionspraktiken er-
ganzt werden, als das System der sozialen Sanktionen durch dieses we-
der in Niitzlichkeitserwdgungen noch willkiirlichen Setzungen, son-
dern allein dem moralischen Standpunkt verankert wird? Liefle sich
dies zeigen, dann wiéren Einmischungen in das Entscheiden und Han-
deln anderer also erlaubt, weil sich hinter die durch den moralischen
Standpunkt bezeichnete Forderung nicht weiter zuriickfragen lief3e.
Die Frage der Fairness auf den moralischen Standpunkt selbst anwen-
den wiirde damit folglich unmoglich erscheinen. Der Vorwurf naher
betrachtet, somit ins Leere zielen. Kokettiert er doch genau mit einer
solchen Position. Uberobjektiv faire oder unfaire Bedingungen, so
wiirde also deutlich werden, kénnten nur Wesen beraten, die sich auch
noch gegeniiber dem moralischen Standpunkt selbst distanzieren
konnten. Soweit, so gut. Was aber wiirde das aus Sicht der Vernunft
bedeuten? Wohl doch nur, dass sich auch hier gegeniiber Héretikern
oder radikalen Moralverachtern wieder nur klarstellen lief3e, dass de-
ren Absichten und Verhalten ganz am Ende auch auf ganz andere als
argumentative Mittel treffen werden.

2.2 Wiinsche, Uberzeugungen und Moral

Wir alle haben Leidenschaften. Offene und Verdeckte. Darauf kann
sich die Praxis des Verantwortlichmachens verlassen: sage mir welche
Leidenschaft du hast und ich sage Dir, wer du bist. So weit, so gut.
Wirklich? Herr Meier bestiehlt die Bank. Bisher galt er allerdings als
moralische integre Personlichkeit. Wie passt das zusammen? Wie kann
jemand, zu dessen Grundiiberzeugungen es bisher gehorte, Diebstahl
fir verwerflich zu halten, diese derart abrupt preisgeben? Gleichsam
eine Wende um hundertachtzig Grad vollziehen? Im Nachhinein stellt
sich denn auch heraus, dass Herr Meier nicht aus ,freien Stiicken®
handelte. Dessen Wandel um hundertachtzig Grad entpuppt sich viel-
mehr als das Ergebnis eines manipulativen Eingriffs. Einer Interventi-
on, die noch Blakes Absichten in den Schatten stellt. Dessen Eingriffe
konzentrierten sich auf den Entscheidungsprozess. Die Psychologen,

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

63


https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

64

von denen jetzt die Rede ist, setzen noch tiefer an. Thnen geht es
gleichsam um die interpersonelle DNA der Individuen. Herr Meier
wurde gewissermaflen umprogrammiert. Wie ist das zu verstehen? Zu
den Mindestanforderungen fiir personale Préiferenzen gehort, dass sie
mindestens einen Tag {iberdauern und dabei mindestens einmal hand-
lungswirksam werden. Kriterien, die Herr Meier, insofern er nicht un-
mittelbar zur Tat schreitet, durchaus erfiillt. Handelt er also vielleicht
doch aus freien Stiicken? Auf alle Fille scheint die ansonsten in Aus-
nahmefillen bewidhrte und oben zitierte Ausrede, ,,Er war nicht er
selbst®, in seinem Fall nicht zu greifen. Schlief3lich schreitet er ja gerade
nicht unter Ausnahmebedingungen zur Tat. Auch in Pauens Entwurf
finden demnach sinistere Gestalten Eingang. An den von ihnen ge-
schaffenen Situationen will er illustrieren, worin der Aneignungspro-
zess sich grundlegend von instrumentell-manipulativen Ein- bzw.
Ubergriﬁen unterscheidet. Ein erstes Indiz dafiir, dass Herr Meier
nicht freiwillig handelt, wire danach in dem Umstand zu sehen, dass
die Aneignung des eigenen Willens auf einen Prozess abstellt, dessen
Wirkung nicht unmittelbar erfahren wird. Nur wenig geniige also, um
zu erkennen, dass die individuelle Vorgeschichte der Akteure unter
normalen Voraussetzungen ganz anders in ihr Leben hineinragt, als
dies bei manipulierten Vorlieben der Fall wire. Wahrend der Begriff
der Aneignung also auf die lebensgeschichtlich relevanten Ereignisse
vor der Ausbildung von Priferenzen reflektiert, verweisen Manipulati-
onsvorginge auf gezielte Verdnderungen bereits bestehender Priferen-
zen. Unmittelbar damit zusammen hangt ein weiteres Indiz. Eines, das
ungleich wichtiger scheint. Im Normalfall erweisen sich die angeeigne-
ten Leidenschaften als zustimmungsfihig. Wenngleich, darauf deutet
ja die Rede von verdeckten Leidenschaften, dies nicht so verstanden
werden sollte, als wiirde dieser Selbstformungsprozess, der natiirlich
auch Wandlungen mit einschliefSt, von den ,Subjekten vollstindig
durch- und tiberschaut. Worauf der Normalfall zielt, ist also ihre prin-
zipielle Zustimmungsfahigkeit. Noch schneller und wahrscheinlich
auch griindlicher lasst sich die Verwirrung, die von diesen Psycholo-
gen ausgeht, demzufolge beseitigen, indem man ihre Eingriffe aus Per-
spektive der angestrebten Selbstzufriedenheit kommentiert. Dieser
Leitbegriff duldet ja keine ldnger andauernde Aufspaltung des Selbst.
Genau das aber wire der Fall, wiirden die Psychologen es im Rahmen

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.2 Wiinsche, Uberzeugungen und Moral

ihrer Tatigkeit bei der gezielten Verdnderung nur eines Personlich-
keitsmerkmals belassen. Uber kurz oder lang, so Pauen, wiirde unter
diesen Umstdanden ihr manipulativer Eingriff durch den Probanden
entweder selbst entdeckt werden, oder aber von auflen als solcher
sichtbar. Auf die Schliche kime man ihnen also entweder aufgrund des
ihrem Probandenentstehenden Leidensdrucks oder aber, weil er jeder
Form der Selbstdistanz erfolgreich beraubt erschiene. Nur mittels einer
radikalen Personlichkeitsveranderung, die dessen gesamte moralische
Landkarte erfasst, diirften die Psychologen also an ihr Ziel gelangen.
Unter dieser Voraussetzung erschiene Herr Meier zugleich verantwort-
lich wie nicht verantwortlich fiir seine Tat. Denn gedanklich unter-
schieden werden miisste in diesem Fall zwischen dem Herrn Meier vor
und dem Herrn Meier nach dem Eingriff. So sollten unter dieser Vor-
aussetzung also die Handlungen und Entscheidungen, die letzterem
durchaus als frei und selbstbestimmt zugeschrieben werden konnten,
nicht auf jenen projiziert werden. ,Ich® wire buchstéblich ,ein ande-
rer®. Ihr Ziel diirften die Psychologen also nur erreichen konnen, inso-
fern sie ihr Scheitern quasi von vornherein mit einkalkulierten. D.h.,
ihren Eingriff so anlegten, dass die daraus hervorgehende Person als
eine Art Emergenzeffekt fassbar wire. Dass die Person ohne den Ein-
griff ganz anders handeln wiirde, konnte unter diesen Umstinden
dann tatsachlich nicht mehr als Entschuldigungsgrund angefiihrt wer-
den. Es sei denn man wollte zukiinftig auch darauf verzichten, Perso-
nen fiir solche Handlungen haftbar zu machen, bei denen davon aus-
zugehen ist, dass sie diese unter anderen Rahmenbedingungen hochst-
wahrscheinlich nicht vollzogen hitten. Mit anderen Worten, insofern
man nicht gewillt ist, die Versicherungsbranche von Grund auf umzu-
krempeln. Der Unfallverursacher, so Pauen, der sich darauf herausre-
det, dass der Unfall nicht passiert wére, wenn sein Unfallgegner heute
die Bahn genommen hitte, erscheint in etwa so glaubwiirdig, wie der
Betriiger, der seine Tat entschuldigt, indem er seinem Opfer vorwirft,
Bargeld bei sich getragen zu haben. Aus Sicht Strawsons hat verant-
wortliches Handeln jedoch vor allem mit Riicksichtnahme zu tun.
Konnen wir die akademische Frage der Willensfreiheit also auf
sich beruhen lassen? Unter dem Titel Das Handwerk der Freiheit (Bieri
2006) geht Peter Bieri der Frage nach. Eine Monographie, die immer
wieder Dostojewskis Roman Schuld und Sithne heranzieht, um dem

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

65


https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

Leser entlang Raskolnikovs Ermordung der alten Pfandleiherin einen
Uberblick tiber den Debattenverlauf zu verschaffen. Auch fiir Bieri re-
sultieren radikale Freiheitsauffassungen vor allem aus Verhéltnissen
ungeklarter Wortverwendung. Wogegen tber die Begriffsanalyse eben
Freiheitsperspektiven er6ftnet werden, die mit bescheideneren Mitteln
auskommen. Die uns also lehren, dass wir aus dem Perspektivpunkt
»universeller Bedingtheit“ etwas verlieren, was wir nie besessen haben
und etwas gewinnen, was wir je schon besitzen: bedingte Freiheit (Bie-
ri 2006: 244). Weshalb jedoch holt uns der Phantomschmerz immer
wieder ein? Diese Frage fiithrt nach Bieri in das Dickicht der semanti-
schen Fallstricke, welche durch das Begriffspaar bedingt und unbe-
dingt ausgelegt werden. Lisst uns also das sprachliche Glatteis priifen,
das wir immer dann betreten, wenn wir in den deskriptiv angesetzten
Ausdruck bedingt (das, was der Fall sein muss) gewissermaflen inter-
subjektive Verhdltnisse verzerrter Kommunikation hineinschmug-
geln(vgl. ebd., 252). Ausgelost wird der Phantomschmerz also da-
durch, dass die analytische Verwendungsweise von bedingt im Hin-
blick auf die innerweltlichen Voraussetzungen der Freiheit bzw. die
miteinander verkniipften Aspekte personaler Identitdt hinter die Be-
zugnahme auf reale Verhéltnisse der Unfreiheit zuriickgedrangt wird.
Rutschgefahr besteht demnach dann, wenn Wendungen wie ,,an Be-
dingungen gekniipft®, ,das eine Bedingung das Bedingte notwendig
macht®, ,diesem Bedingungsgeschehen unterworfen etc. einem die
Sinne vernebeln (ebd., 250). Erproben lief3e sich diese These etwa auch
an den Fallen, welche die Schicksalssuggestion aufstellt. So illustriert
Bieri entlang fiktiver Gesprache zwischen Raskolnikov wie einem &u-
Berst gewissenhaften Richter ,die Sprache der Ohnmacht®, die sich
hinter dem taktischen Einsatz der Vorgeschichte verbirgt. Im Rahmen
dieses Dialogs ignoriert Raskolnikov immer wieder bewusst die feine
Trennlinie, die zwischen unseren physikalischen und psychologischen
Selbstbeschreibungen verlduft. Und zwar, um dadurch den Eindruck
zu erwecken, als wiirden Willensduflerungen und Entscheidungspro-
zesse gleich duflerlicher, blind-wiitender Naturereignisse tiber den Ein-
zelnen hereinbrechen. Mittels der von ihm strategisch eingesetzten
Verweise auf die Unvermeidlichkeit, Unabdnderlichkeit, Unabwend-
barkeit und Unausweichlichkeit der Geschehnisse versucht derselbe al-
so, von der ihm zu keinem Zeitpunkt benommenen psychologischen

66

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.2 Wiinsche, Uberzeugungen und Moral

Selbstthematisierung abzulenken (vgl. ebd., 258). Davon also, dass die
von ihm angefithrten Ohnmachtskriterien haltlos sind. Spétestens auf
den zweiten Blick zeigt sich ndmlich, dass die von ihm als Entschuldi-
gungsgrund angefithrte Hilflosigkeit, die ihn danach erstens aufgrund
der klaren Verschiedenheit des Geschehnisses, zweitens seiner Unbe-
einflussbarkeit, drittens seines Ungewolltseins tiberfillt, keinesfalls den
Tatsachen entspricht (vgl. ebd., 257). Raskolnikov redet sich entlang
der von ihm erzeugten Bildgewalt deterministischer Verlaufsgesetze
auf eine Form der Selbstdistanzierung heraus, die sich in keinster Wei-
se mit unserer alltdglichen Erfahrung des Wiinschens und Wollens
deckt. Dartiber belehren auch nach Bieri insbesondere Fille sucht-
kranker bzw. dissoziierter Personlichkeiten. Hier wie dort handelt es
sich um reale Ohnmachtserfahrungen. Nicht weniger als jene, empfin-
det sich auch das gespaltene Selbst als das Opfer eines ihm fremd ge-
geniiberstehenden Innenlebens. Nur unschwer lassen sich beiden Aus-
nahmefillen somit die konkreten Bedingungsverhiltnisse entlehnen,
welche freie Handlungen ermdglichen. Danach hat derselbe also weni-
ger ein Problem mit dem Sachverhalt der Fremdbestimmung, denn
mit der scharfen Demarkationslinie, die immer wieder zwischen den
Extremen der Selbst- und Fremdbestimmung gezogen wird. Nicht so
die grammatikalische Aufklarung a la Frankfurt. Ihr Ziel ist es darzule-
gen, dass die ,,Idee der Bedingtheit [...] gegeniiber den Ideen der Frei-
heit und Unfreiheit vorgeordnet [ist, S.S.].“ (ebd., 243)

Am Ende wirbt so auch Bieri fiir das autonom gefithrte Leben.
Von der Gemengelage bloflen Wiinschens unterscheidet sich der Wille
danach 1) durch seine Wirksamkeit. Als frei gilt er 2), insofern das
Wiinschen, Wollen und Wunscherfiillung immer wieder neu aufeinan-
der abgestimmt werden miissen. Anerkennt der Wille zusétzlich noch
die Interessen von seinesgleichen als Handlungsgrund fiir sich, ist er 3)
als autonom zu bezeichnen. In der Summe folgt daraus 4) ein durch
die Fihigkeit zur Kontrolle umschriebener Begrift der Selbstbestim-
mung.

»Ein Selbst, wie es sich aus dem inneren Abstand zu uns selbst entwickelt,

ist ein voriibergehendes Gebilde auf schwankendem Grund, und es ge-

hoért zu den Voraussetzungen fiir Willensfreiheit, diese einfache und ei-
gentlich offensichtliche Tatsache anzuerkennen. Genauso wie die Tatsa-

che, daf3 es Zeiten gibt, in denen wir weder autonom sind noch das Ge-
genteil.“ (ebd., 423)

67

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

Am Anfang steht hingen auch fiir Bieri die Frage, was eine freie Hand-
lung ist. Sprechen wir von Handlungen, dann meinen wir damit zu-
néchst ein Tun, das seine Leibbezogenheit in Form der empfundenen
Néhe innerer Fithrung verrit. Eine ,,innere Nihe®, die mit dem Erleben
der den Willen exekutierenden Urheberschaft einhergeht. Wobei der
Wille seine Konturen danach iiber die innengeleitete und gerichtete
Sinnperspektive der jeweiligen Handlungsfolgen gewinnt, welche den
verstehenden Nachvollzug von auflen ermdglichen. Einerseits. Ande-
rerseits jedoch auch aus der horizontalen Begrenzung heraus, iiber
welche sich die ,,Bewegungsspielrdume“ des Handelns eroffnen. Nach
Bieri sind wiinschen und wollen also keine Vorkommnisse in unserem
psychischen Haushalt, die erst nachtraglich aufeinander bezogen wer-
den miissen. Vielmehr bezeichnet der Wille den handlungswirksamen
Abschluss einer zuvor durchgefithrten und auf unsere miteinander
konkurrierenden Priferenzen gerichteten Selbsterkundung. D.h., das
Resultat innerer Probehandlungen, deren Wirklichkeitsgehalt sich zum
einen an den realen soziokulturellen Gegebenheiten, zum anderen an
den jeweiligen individuellen ,Fahigkeiten® der einzelnen Akteure be-
misst. Im Willen verdichtet sich so gleichsam das ,,Zusammenspiel von
Wunsch, Uberzeugung, Uberlegung und Bereitschaft, aus dessen ,,in-
nere[r] Struktur® heraus wir jemanden ,fir sein Tun verantwortlich®
machen. Affekt und Intellekt umreiflen demzufolge keine vollig ge-
trennten Bezirke. Aus Sicht des gefithrten Lebens verfolgen wir viel-
mehr die Spielrdume, die den Individuen gegeben und von ihnen aus-
zugestalten sind. Ein erkenntnisleitendes Interesse, das zugleich auch
den Allgemeinplatz, wonach jemand dann frei ist, wenn er tun und
lassen kann, was er will, antastet: Der Wille ist kein Ding, das irgend-
wo hinter unseren Handlungen sitzt. Zudem wird laut Bieri iitber den
erlauterten Zusammenhang von Wille und Handlung deutlich, dass
damit keineswegs gleich die Frage der Freiheit mit beantwortet ist.
Dass diese sich vielmehr erst dann stellt, wenn der Wille aus der fakti-
schen Rolle, die er im Rahmen unserer Daseinsfiirsorge einnimmt, er-
lautert wird. Worauf kommt es also an? Auf den Unterschied in der
Fragerichtung.

»Man kann mit einem gegebenen Verhalten beginnen und fragen: Steht
dahinter ein Wille oder nicht? Damit stellt man die Frage: Ist es eine
Handlung oder nicht? Von Freiheit ist in dieser Frage noch nicht die Rede.

68

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.2 Wiinsche, Uberzeugungen und Moral

Man kann aber auch, umgekehrt, mit einem gegebenen Willen beginnen
und fragen: Kann er in einem Tun verwirklicht werden? Damit wirft man
die Frage nach der Freiheit des Handelnden auf. Das Ausmaf3, in dem er
frei ist, ist das Ausmaf3, in dem er das, was er will, in die Tat umsetzen
kann.“ (ebd., 44)

Woran Bieri also gelegen ist, ist eine (kritische) Freiheitslektiire, die
sich zugleich an den faktischen Wahlmdglichkeiten und Entschei-
dungsspielraumen der Akteure bemisst, wie den ihnen konkret gege-
benen individuellen Fihigkeiten. Sich insofern also auf die unter-
schiedlichen Arten von Spielrdumen einlésst, die das eigene Leben er-
moglichen, indem sie es begrenzen (vgl. ebd., 45). Nach Bieri steigert
sich die Chance, dass das eigene Leben gelingt, so entlang einer Ver-
stindigung tiber die Raume, die sich, angefangen von den Gelegenhei-
ten der Welt, iiber die dem jeweiligen Individuum bereitstehenden
Mittel, wie die ihm gegebenen Fihigkeiten, bis hinein in den Innen-
raum der Selbsterkundung, auftun. Sich selbst bestimmen, bedeutet
demnach nicht zuletzt auch, die ,bestimmte Welt®, in die man gewor-
fen ist, in sich aufzunehmen. Namlich als Voraussetzung fiir den eige-
nen ,,bestimmte[n] Willen (ebd., 51). Die ,,Gelegenheiten der Welt®, so
Bieri, sind es, tiber deren SchliefSung, sich die Chance der Freiheit aller
erst eroffnet. Uber die also die Spielriume geschaffen werden, die die
Individuen nach Mafigabe ihrer sich verdndernden Befindlichkeiten
und Gestimmtheiten immer wieder neu ausmessen und sich dabei ge-
gebenenfalls mittels neuer Narrative aneignen (vgl. ebd., 52).12

12 An der Stelle ein kurzer Querverweis. Im Rahmen antiker Sittlichkeitskonzepte
wurde Selbstbestimmung iiber den Umgang mit den eigenen Leidenschaften, dem
Erlangen von Selbstgeniigsamkeit definiert. Unter spiatmodernen Bedingungen
erntet dieser Interpretationshorizont erneut. So verstehen sich zahlreiche Program-
me im Wesentlichen iiber die Stichworter der Offenheit, Heiterkeit, Gelassenheit
und vielleicht als pars pro toto, die Sorge. Zu erkennen gibt sich das derart geiibte
Leben nicht zuletzt durch seinen Ausstieg aus der Jagd nach den lustvollen Mo-
menten episodischen Gliicks. Das ,Gehen ohne Grund“ gelingt danach vielmehr
denjenigen, die im Zeichen epochalen Gliicks der Ruhe der erprobten und eingeiib-
ten Dauer den Vorzug geben. Warum also nicht einmal versuchen, Autonomie als
Navigationshilfe zu begreifen, die uns durch die Klippen des tobenden Meers aus
Information, Kommunikation und Banknoten hindurch manovriert? Die erste
Forderung lautet, so gewissermaflen eine Haltung gegeniiber den Netzwerken zu
gewinnen, innerhalb derer das blofle dahingelebte Leben gleichsam verstreicht. Die
Chancen fiir das gefithrte Leben werden demnach gesteigert, insofern sich eine
Zeitokonomie ausmachen lasst, in der das Wirkliche das Mogliche nicht verschiit-

69

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

70

Allem Anschein nach lddt auch Bieri zu einer Selbstthematisierung
ein, die um die inzwischen von uns ausgebildeten selbstevaluativen
Schliisselqualifikationen kreist. Um dann allerdings gegen (hedonisti-
sche) Fehlinterpretationen, die hier teilweise die Runde machen, deren
normativen Stofirichtung herauszuarbeiten. Dazu gehort sicherlich
auch dessen Klarstellung, dass Verantwortung nichts ist, das irgendwo
in der Welt im Sinne einer analysierbaren Eigenschaft vorkommt. Der
Begriff bezeichnet vielmehr etwas, das von uns im und durch den Voll-
zug unserer Praxis stets aufs Neue hergestellt wird. Von Bieri wird also
unterstrichen, dass sich die Praxis des Verantwortlichmachens in die
Reihe performativer Sprechakte (Versprechen/Taufe) einreiht, durch
die wir uns als Adressaten moralischer Forderungen und Verpflichtun-
gen gleichsam hervorbringen (vgl. Bieri 2006: 343). Den Unterschied
zwischen beiden Weltzugingen illustriert er mitunter anhand der In-
telligenzforschung. Hinsichtlich der Achtungsgewinne, welche die In-
telligenzforschung verbucht, wird immer wieder ihr selbstreferenzieller
Charakter hervorgehoben. Verweise, die nach Ansicht Bieri wohl auf
den Unterschied zwischen erklaren und verstehen bzw. Tatsachen- und
Wertaussagen anspielen. Richtig ist, ,,[w]ir stellen fest, dass jemand in-
telligent ist oder nicht. Im gleichen Sinne konstatieren wir jedoch nicht,
»dal jemand verantwortlich ist, sondern wir erkldren ihn fiir verant-
wortlich.“ (ebd., 333) Anders als im Fall der Intelligenz gibt es hinter
dieser Erklarung also nicht ,noch einen Sachverhalt des Verantwort-
lichseins, dem wir mit der Erkldrung Rechnung tragen miifSten.“ (ebd.,
333) D.h., ob wir jemanden verantwortlich machen oder nicht, hingt
nicht zuletzt von dem weithin akzeptieren Gedanken der Fairness ab.
Bieri zufolge lassen sich unsere Reaktionspraktiken und moralischen
Empfindungen also daran bemessen, inwiefern der Einzelne seinen
Willensbildungs- und Entscheidungsprozess im Lichte dieses sozio-
evolutiondr gewachsenen Instituts ausformt; inwiefern er die kul-
turtibergreifenden Forderungen der wechselseitigen Riicksichtnahme
wie des Respekts gegeniiber den Interessen der anderen als triftigen
Handlungsgrund fiir sich selbst akzeptiert (vgl. ebd., 352). Ein moral
point of view, der anscheinend einrdumt, dass er denjenigen gegeniiber,

tet. Beinahe alles, so Martin Seel, hangt davon ab, ,,ob innerhalb des Kreises unse-
rer Handlungen eine offene Zukunft absehbar bleibt.“ (Seel 2006: 40) Mit Seel liefle
sich also noch einmal prononcieren, dass es sich um Freiheits-Spielrdume handelt.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.2 Wiinsche, Uberzeugungen und Moral

die sich der Reziprozititsforderung strikt verweigern, allein die inner-
halb der Gemeinschaft bewéhrten Inklusionsbedingungen vorrechnen
kann. Im Spiegel ihres Betragens gleichsam nur mehr Nabelschau be-
treibt.

~Wenn einer durch sein Denken, Wollen und Tun den moralischen Stand-
punkt miflachtet, erleben wir ihn als jemanden, der unsere gesamte dufle-
re und innere Ordnung angreift, die wir uns in unserer Eigenschaft als
Personen geschaffen haben. Das ist der radikalste Angriff, den wir ken-
nen, und er bewirkt in uns einen tiefen Aufruhr und eine erbitterte Feind-
schaft. [...] Der moralische Grandseigneur [...], der auch das schlimmste
Verbrechen noch entschuldigt - [...] mifite uns als jemand erscheinen,
dem es letztlich mit dem moralischen Standpunkt nicht wirklich ernst ist,
denn dieser Standpunkt verlangt, um seine Substanz behalten zu konnen,
die Feindschaft seinen Feinden gegeniiber.“ (ebd., 357)

Kaum verwunderlich also, dass auch er dem geborenen Bosewicht eine
gewisse explinatorische Kraft einrdumt. Préziser, der ihm geltenden
Sozialromantik. Behielte die auf die biographische Vorgeschichte des
Delinquenten sich stiitzende Verantwortungsentlastung Recht, verlore
»die Idee des Sollens insgesamt“ (ebd., 210) ihren Halt. Dann wiirde
Dostojewskis Schuld und Sithne - Raskolnikovs kaltbliitige Ermor-
dung der alten Pfandleiherin - zu einem Roman, durch den eine Art
»Schicksal von unten® (Theunissen 2004) vernehmbar wire. Wiirden
Erziehungs- und Therapieangebote folglich mit Recht das Schuldprin-
zip ablésen.

sWir konnten, was die Leute tun, immer noch aus einer normativen Per-
spektive betrachten und im Lichte von Regeln des Sollens als richtig oder
falsch beschreiben. Raskolnikovs Mord etwa konnten wir immer noch als
Gesetzesbruch und moralisch verwerflich einstufen. Wir brauchten die
Sprache des Rechts und der Moral nicht zu vergessen, und wir wiirden
nicht die Fahigkeit verlieren, sie zu verstehen. Auch kénnten wir weiterhin
versuchen, sie als Mittel einzusetzen, um andere und uns selbst zu beein-
flussen. Dasjenige aber, was wir nun nicht mehr koénnen, wire dieses: die
anderen zu bestrafen, weil sie nicht tun, was sie sollten. Die Praxis des
Sanktionierens verlore ihren Sinn.“ (ebd., 210)

Satze im Konjunktiv, die vielleicht dem philosophischen Seminar im-
ponieren. Keinesfalls jedoch dem Alltagsleben. Weshalb wir so gereizt
auf Raskolnikov reagieren, liegt nicht an irgendwelchen durch ihn ver-
letzten vertragstheoretischen Fairnessbedingungen. Was uns empdrt,
ist vielmehr die ultima ratio von Gewehrsalven und Bajonetten, die er

71

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

72

uns im Zuge seiner Verteidigungsrede (schmerzlich) vor Augen fithrt
(vgl. ebd., 360).

2.2.1 Exkurs: Warum moralisch sein?

Ist es also wie Bieri sagt? Zum Schluss ,dulden® wir Raskolnikov
schlicht und einfach nicht in unseren Reihen? Bisher wollten Sie in den
Augen der anderen vor allem als hilfsbereit wahrgenommen werden.
Seit einiger Zeit bekommt dieses Selbstbild allerdings Risse. Mehr und
mehr verspiiren Sie in sich den Wunsch, aufzusteigen, sich kiinstle-
risch auszudriicken. Threr, wie Sie nun fest tiberzeugt sind, wahren Be-
stimmung nachzugehen. Mag das auch auf Kosten des Umfelds gehen,
fur das sie sich so lange bereitwillig aufgeopfert haben. Nach einiger
Zeit bietet sich Thnen denn auch die Gelegenheit, sich in diesem Sinne
neu zu erfinden. Wie das mit Selbst- und Rollenbildern bzw. den mit
ihnen verkniipften Erwartungshaltungen so ist, fallen Sie allerdings im
entscheidenden Moment in die von Thnen innerlich nur noch als Kli-
schee empfundenen Verhaltensmuster zuriick. Enttduscht Gber sich
selbst schlafen sie am besagten Abend ein. Als Sie am ndchsten Mor-
gen aufwachen, ist ihre innere Zerrissenheit wie weggeblasen. Was ist
passiert? Zwei Szenarien sind hier nach Bieri denkbar. A, es erscheint
ihnen mit einem Mal selbst vollig schleierhaft, wie Sie ihren kreativen
Drang jemals auch nur fiir eine Sekunde zugunsten anderer vernach-
lassigen konnten. B, ihre altruistische Ader hat jeden avantgardisti-
schen Gedanken {iber Nacht ausradiert. Fiir welche Variante Sie auch
immer votieren wollten, beide haben nach Bieri nur wenig mit unserer
Erfahrungswelt gemein. Das Gedankenspiel erinnert angesichts der
plotzlichen und abrupten Neuerfindung tiber Nacht eher an die syn-
thetischen Erfahrungen, welche die manipulativen Eingriffe boswilli-
ger Psychologen zeitigen. Statt eines solchen unmotivierten Wechsels
wollen wir vielmehr einsehen und verstehen, was uns zu einer solchen
Neuerfindung bewegt. Entgegen der Szenarien steigern wir die ,An-
zahl der Moglichkeiten®, indem wir Malen, Schreiben, Lesen oder das
Gespriach mit guten Freunden suchen. Wie also konnte die Arbeit an
der eigenen Selbstzufriedenheit im vorliegenden Fall aussehen? Nach
Bieri konnten sie womdoglich zu der Einsicht gelangen, dass ihre bishe-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.2 Wiinsche, Uberzeugungen und Moral

rige Selbstlosigkeit auf eine kompromisslos-autoritdre Moralerziehung
zurlickgeht. In erster Linie ist ihnen also keineswegs an kreativer
Emanzipation gelegen. Woran ihnen vielmehr gelegen ist, ist der Mut
zur Artikulation eigener Wiinsche. Die Kunst, so erkennen sie jetzt,
dient ithnen nur als Vehikel, um diesen Primdrwunsch nach Selbstbe-
hauptung Ausdruck zu verleihen und zwar auf moglichst unverfingli-
che Weise. Ein Vehikel, das, wie Sie sich bei der Gelegenheit auch
gleich eingestehen, von Thnen zudem nur leidlich beherrscht wird (vgl.
ebd., 406).

Nach Ansicht Bieris wird die Ambivalenz moralischer Selbstbe-
stimmung demnach durch die Ambivalenz zwischen den Wiinschen,
die am Selbstbild bemessen werden, wie den Wiinschen, welche das
Selbstbild ausmachen, abgelost. Verfliichtigt sich das Grundproblem
der Selbstbeobachtung also sobald man die briichige Trennlinie, die
diese beiden Wunschformationen trennt, mit in Rechnung stellt. Mit
dieser Uberlegung steht er keinesfalls allein dar. Wer in unserer sowohl
in faktischer (Simulakren) wie auch normativer Hinsicht (das Ver-
schwinden des signifikanten Anderen) entsinnlichten Welt an der
Sinnlosigkeit zu verzweifeln droht, dem bleibt quasi noch die Moglich-
keit des synthetischen Gliicks auf Rezept. Wer es jedoch erst gar nicht
so weit kommen lassen will, der hilt sich durch Leibesiibungen fit.
»Du musst dein Leben dndern” steht gleichsam tiber den hierzu erhalt-
lichen Regalmetern an Ratgeberliteratur.:*Mit Bieri wird der Determi-
nist als Amoralist identifizierbar. Als Amoralist wohlgemerkt, nicht als
Immoralist. Was trennt die beiden Gestalten? Worauf Raskolnikov
noch nicht wettet, ist Gottes Riickzug aus der Welt. Davon, warum
dann alles erlaubt ist, erzahlt vielleicht eher Dostojewskis Roman ,,Der
Jingling.“:

»Ein tiberaus kluger Mensch hat einmal unter anderem gesagt, daf3 nichts

schwerer sei, als auf die Frage zu antworten: Warum soll ich unbedingt

edel sein?‘ Sehen Sie, es gibt drei Arten Schufte in der Welt: erstens die
naiven Schufte — das sind die, die tiberzeugt sind, daf} ihre Schuftigkeit

der hochste Edelmut sei; zweitens die verschamten Schufte - das sind die,
die sich der eigenen Schuftigkeit zwar schimen, dabei aber doch bei ihrer

13 Begegnen sollte man den (bedauerlichen) Wechselfillen des Lebens mit heiterer
Gelassenheit: Oder, wie Wilhelm Schmid sagt: ,,Luck is where Opportunity meets
preparation.” (Schmid2007: 14)

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

73


https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

74

Schuftigkeit unbedingt beharren. Und schliefllich einfach Schufte, sagen
wir: echte Schufte oder Vollblutschufte. Erlauben Sie: ich hatte einen
Schulkameraden, einen gewissen Lambert, der sagte mir mal, als er erst
sechzehnjéahrig war, dafl er, sobald er mit seiner Miindigkeit sein Erbe er-
halte, als grofites Vergniigen sich die Wonne leisten werde, Hunde mit
Brot und Fleisch zu fiittern, wenn die Kinder der Armen Hungers ster-
ben; und wenn sie nichts hitten, womit sie ihre Ofen heizen kénnten,
werde er einen ganzen Holzhof kaufen, das Holz auf freiem Felde aufsta-
peln und das Feld heizen, den Armen aber werde er auch nicht einen
Scheit geben. Das waren seine Gefiihle! Nun sagen Sie mir, bitte, was ich
einem solchen echten Schuft auf die Frage, warum er denn unbedingt
edel sein solle, antworten konnte.“ (Dostojewski zit. n. Bayertz 2006: 14)

Anders als der Immoralist, dessen Lebensentwurf demnach in einer
strikten Opposition zur Welt der Moral griindet, bewegt sich der Amo-
ralist also durchaus noch am Rand der Griinde. Durch ihn werden un-
sere Argumente laut Bernhard Williams gleichsam einem Hértetest
unterzogen (vgl. ebd., 14). Aus Sicht Williams verrit diese heuristische
Figur somit nicht anders als wir gewisse Vorlieben. So ist dessen Rolle
far ihn also durch die Distanz gekennzeichnet, die er gegentiber den
inhaltlichen Moralbestimmungen (Fairness, Wahrhaftigkeit, etc.)
wahrt. Nicht weniger jedoch durch die skeptische Haltung, die er dabei
gegeniiber dem formalen Aspekt der Moral (Reziprozitit) einnimmt
(vgl. Williams 2006: 214). Nichtsdestotrotz bleibt er der Moral als ,,Pa-
rasit des Moralsystems“ verhaftet (ebd., 215). Von Anfang an wird der
Amoralist so enormen Zentripetalkriaften ausgesetzt. Wiirde er, kon-
frontiert mit einem &hnlich instrumentell agierenden Gegeniiber, Zu-
flucht zur Sprache moralischer Empfindungen (des ,,Zuldssigen®, des
Ubelnehmens, der Missbilligung) nehmen, wiirde er schon sein eige-
nes Terrain verlassen. Sowenig er hier streng genommen mehr tun darf
als dariiber ,Mifivergniigen [...] zu empfinden und sich entsprechend
zur Wehr zu setzen®, kann er um rechtlichen Beistand ersuchen. War-
um, weil die von ihm bewohnte exklusive Welt ,,seiner Neigungen und
Wiinsche®, wie Williams sagt, keine ,,selbstgefillige[n] Vergleiche® dul-
det (ebd., 214). Seinem parasitiren Selbstverstindnis nach hitte er also
alle GemiitsdufSerungen wie Urteilsspriiche zu unterdriicken, die im
Begriff stehen, die eigene Selbstimmunisierung gegen Appelle ,einer
blof3 vorgestellten Verallgemeinerung® zu verletzen (ebd., 216). Als Ka-
rikatur der eigenniitzigen Wesensbestimmungen, die kontraktualisti-
sche Ansitze diskutieren, lasst der Amoralist demnach sehen, inwie-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.3 Uberzeugungen und Wiinsche

fern die dort vermeintlich identifizierte ,wirkliche Beschaffenheit der
Menschen [...] von ihrer tatsdchlichen Beschaffenheit gar nicht so sehr
verschieden ist.“*4 (ebd., 218) Was die tatsiachliche Beschaffenheit an-
geht, soll hingegen gelten, ,,dass wir Geschopfe sind, in deren Leben
moralische Erwédgungen durchaus eine gewichtige, prigende wenn
auch hidufig ungesicherte Rolle spielen. (ebd., 218) Folgen wir Wil-
liams, dann ist es also nicht zuletzt der Amoralist, der den elementaren
Stellenwert des Einfiihlungsvermogens erhellt. Anders als sein immo-
ralischer Zwilling empfindet derselbe durchaus Mitleid. Wenngleich
strikt nach Mafigabe seiner eigenniitzigen Maximen und egoistischen
Wahrnehmungsmuster. Doch bereits dadurch gibt er seine Fundamen-
talopposition auf. Leistet er auch nur gelegentlich Hilfe, etwa weil ihm
nahestehende Personen in Not geraten sind, oder weil es sich fiir ihn
eben gerade anbietet, ist dariiber also nicht ,,die mitfithlende Fiirsorge
fir andere” aufler Acht zulassen, die sich dabei insgeheim Bahn bricht
(ebd., 221). ,,[D]ieses Ihm-Passen und, daf$ es immer nach seinen Lau-
nen gehen mufl®, so Williams, gehort nicht selbst zum Inhalt dieser
Vorstellung.“ (ebd., 219) Folglich steht der Amoralist ,,dem formalen
Aspekt der Moral“ (Williams 2006: 215) ndher, als ihm selbst wohl lieb
sein diirfte.

2.3 Uberzeugungen und Wiinsche

Raskolnikovs Vorwurf der Unfairness wurde zuriickgewiesen, indem
ihm der Spiegel iiber das eigene Verhalten vorgehalten wurde. Ange-

14 Vom Standpunkt des Amoralisten, so liefle sich mit Bayertz erginzen, zeigt sich,
inwiefern vertragstheoretische Entwiirfe einen Akteur voraussetzen, der insgeheim
langst das Lustprinzip zugunsten des Realitdtsprinzips suspendiert hat. Inwieweit
derselbe also zwischen Welten wihlt, die von seinem vorgeblich antagonistischen
Drehbuch abweichen. Die ,Bezugnahme auf das Gemeinwohl liefert zwar einen
exzellenten Grund, warum man moralisch sein soll [...]. Sie setzt damit aber vor-
aus, dafl jeder Handelnde ein Interesse daran hat, dafi es allen gut geht; daf} also
jeder handelnde bereits moralisch motiviert ist.“ Aus Sicht des Amoralisten ergibt
sich dagegen folgende ,klare Praferenzordnung: (1) Am schlechtesten ist fiir ihn
der ,Naturzustand’ [...]; (2) besser ist fiir ihn eine Welt, in der alle - er selbst einge-
schlossen — moralisch sind; (3) und am besten ist fiir ihn eine Welt, in der alle an-
deren moralisch sind, er selbst aber (als einziger) die Moglichkeit zu unmorali-
schem Handeln hat.“Kurt Bayertz, Warum moralisch sein? (Bayertz 2006: 23 ff.)

75

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

sichts seines willentlichen Vertragsbruchs konnte er allenfalls auf Fair-
ness hoffen. Jeder dariiber hinausgehende Anspruch seinerseits fiihrte
in Selbstwiderspriiche. Offen blieb dabei zunichst, inwiefern diese Re-
plik selbst den Kriterien der Fairness geniigt. Bieris Klimax vorweg-
nehmend, wurde so bereits im Zusammenhang mit Pauen festgestellt,
dass das dem moralischen Standpunkt inhdrente Gebot der Fairness
nicht auf diesen selbst noch einmal angewendet werden kann. Doch
auch dieser Schachzug verschaffte einem gegeniiber Raskolnikov nur
eine kurze Atempause. Woméglich deshalb, weil beide Antworten am
Ende Leitvorstellungen wie Lust, Nutzen bzw. Eigennutz, Gliick, Opti-
mierung, Effizienz und Konsequenz promovieren. Davon zumindest
zeigt sich Julian Nida-Riimelin iiberzeugt.

Sie haben Hunger. Ein Teller Spaghetti, so denken Sie, wire jetzt
genau das Richtige. Schon sitzen Sie beim nichsten Italiener. Sie den-
ken also nur dariiber nach, welche Richtung Sie ihrem basalen Wunsch
geben wollen. Verniinftig handeln bedeutet demnach, im Ausgang von
gegebenen Empfindungsdata iiber zunichst noch ungerichtete Wiin-
sche zu disponieren, und zwar entlang abrufbarer Wissensbestidnde.
Analog zur theoretischen Uberzeugungsarbeit, wonach bereits das bes-
sere Argumente zu einer Einstellungsdnderung fiihrt, lie3e sich ihr Re-
staurantbesuch also nicht erklaren. Dazu bediirfte es vielmehr noch
der Bezugnahme auf prinzipiell ihrer Kontrolle entzogene Antriebe.
Im Unterschied zu theoretischen wiren praktische Griinde also nicht
als ,,selbstgeniigsam” zu klassifizieren. Formal ausgedriickt:

a) Ich wiinsche p.
b) Ich weifs, dass p nur zu erreichen ist, wenn g.
¢) Ich wiinsche g.

Dieses Bild von nur hinzutretenden deskriptiven Uberzeugungen
widerspricht laut Nida-Riimelin der lebensweltlichen Praxis. ,,Ich wiin-
sche, dass Herr Meier bestraft wird.“ Auf die Gegenfrage warum,
konnte die Antworten etwa lauten, ,weil dies aus praventiven Griinden
notwendig ist%, ,weil er die Eigentumsrechte anderer verletzt“ oder
sweil dies die Gerechtigkeit gebietet® In jedem Fall wiirde der Aus-
druck Wunsch hier metaphorisch verwendet. Namlich fiir eine norma-
tive Uberzeugung eingesetzt.

76

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.3 Uberzeugungen und Wiinsche

a) Personen, die Diebstdhle begehen gehoren bestraft.
b) Herr Meier hat einen Diebstahl begangen.
¢) Herr Meier muss bestraft werden.

Wiirde man auf diese metaphorische Verwendungsweise verzich-
ten und den Wunsch im Sinne der konativen Einstellungen (Absichten,
Wiinsche Hoffnungen etc.) unter sich befassenden Préferenz interpre-
tieren, ergibe sich nach Nida-Rimelin ungefihr folgende (verzerrte)
Motivationsstruktur:

a) Ich wiinsche, dass alle Personen, die Diebstidhle begehen, bestraft
werden.

b) Herr Meier hat einen Diebstahl begangen.

¢) Nur wenn Herr Meier bestraft wird, kann mein Wunsch a erfullt
werden.

d) Ich wiinsche, dass Herr Meier bestraft wird.

Wiinsche sollten also nicht zu naturwiichsig interpretiert werden.
Das gilt nicht nur fiir Wiinsche im technischen, sondern auch fiir
Wiinsche im umgangssprachlichen Sinn. D.h., selbst dann, wenn die
Bestrafung mir tatsdchlich emotionale Befriedigung verschaffte, lage
dem, anders als die Proponenten der hedonistischen Anthropologie
supponieren, immer noch meine normative Uberzeugung zu Grunde
(vgl. Nida-Riimelin 2016: 27f.). Inwiefern es Griinde und nicht Wiin-
sche sind, welche sich die Individuen aneignen, lisst sich auch noch
von einer anderen Seite her beleuchten.

Tief in den lebensweltlichen Sprach- und Interaktionsverhiltnissen
verankert ist das kantische Instrumentalisierungsverbot. Vor allem die
Selbstzweckhaftigkeit des Menschen ist es, welche gegen die nutzen-
ethischen Leitvorstellungen spricht (Nida-Riimelin 2012: 63). Wir
nehmen nicht nur Riicksicht auf die Interessen der anderen, sondern
respektieren sie. Bringen ihnen die Achtung entgegen, die wir an uns
selbst erfahrenen. Nach Nida-Riimelin ist es dieser die interpersonelle
Beziehungen strukturierende Austausch iiber Griinde, der gleicherma-
Ben der zwischen Denken und Handeln wie zwischen pragmatischen
und moralischen Handlungen gezogenen Trennlinie vorausliegt (Nida-

77

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

78

Riimelin 2016: 83). Wer bestimmte Griinde fiir sich akzeptiert, legt
sich ungeachtet seines Weltbezugs fest. Nimmt Stellung. Bettet sein
Handeln, wie Nida-Riimelin sagt, in von ihm als verniinftig durch-
schaute Strukturen und Verweisungszusammenhange ein. Mit der ak-
zeptierenden Stellungnahme geht so instantan eine entsprechende
Handlungsbindung einher. Langfristige Zielsetzungen verlangen bis-
weilen den Verzicht auf Augenblicksgeniisse. Bereits aus dem Horizont
prozeduraler Gliicksvorstellung heraus legen sich die Individuen dem-
nach Selbstverpflichtungen auf.

Der neue Roman ihres Lieblingsautors fesselt Sie. Trotzdem legen
Sie ihn zur Seite und machen sich im Wissen um das Hungergefiihl,
das frither oder spiter bei Thnen einsetzen wird, auf den Weg zum
ndchsten Supermarkt. Offensichtlich haben Sie jetzt schon einen guten
Grund, entsprechende Vorkehrungen zu treffen. IThr Wunsch, spater
nicht hungrig zu sein, folgt also der Einsicht und nicht umgekehrt.
Hier zu sagen, Thr Wunsch einkaufen zu gehen, beruhe eben auf dem
spater erwartbaren Wunsch, nicht hungern zu miissen, wire also zwar
durchaus moglich, doch der Sache nicht dienlich (vgl. ebd., 34).

Handlungsbindungen erwachsen den Individuen jedoch nicht nur
aus dem Horizont ihrer individuellen Selbst-, sondern auch aus dem
Horizont ihrer gemeinsamen Lebensgestaltung. Fiir den Amoralisten
ist es am besten, wenn sich alle anderen an den Vertrag halten. Wohl
ganz in dessen Sinn diirfte aus Sicht der hedonistischen Anthropologie
die individuelle Bereitschaft zur Kooperation als eine Aneinanderrei-
hung verpasster Chancen und Gelegenheiten erscheinen. Insofern die
jeweiligen individuellen Beitrédge sich oftmals weder positiv noch nega-
tiv auswirken, bedarf es danach mitunter der externen Motivation. Fiir
Nida-Riimelin wird hingegen gerade anhand der Kooperation der Un-
terschied zwischen einem an Augenblicksneigungen orientierten Le-
ben und einem verniinftig gefithrten Leben deutlich. Gibt es auf kol-
lektiver Ebene gute Griinde zu kooperieren, schlagen diese gleichsam
ungefiltert auf individueller Ebene durch. Vorausgesetzt natiirlich, es
lasst sich eine entsprechende reziproke Kooperationsbereitschaft aller
beteiligten Akteure erwarten. Ist davon auszugehen, dann bedarf das
Individuum keiner zusétzlichen Motivation. Moralische ,Trittbrettfah-
rer” sind zwar nie ganz auszuschlieflen, bleiben danach jedoch die

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.3 Uberzeugungen und Wiinsche

Ausnahme. Die Regel bilden hingegen vielmehr Individuen, die sich
selbst das Gesetz geben.

In der Praxis des Griindegebens- und -nehmens ist nach Nida-Rii-
melin demzufolge eine Perspektive praktischer Vernunft angelegt, die
den Menschen in seinen Gefiihlslagen(Neigungen) ebenso mitnimmt,
wie ihn daraus befreit. Den Alltag zu bewiltigen setzt ein gewisses
Maf3 an Willensstarke voraus. Nur willensschwache Individuen miis-
sen ihre Entschliisse tiber Wiinsche zweiter Ordnung absichern. Thren
sprunghaften und unbestidndigen Charakteriiber diesen Umweg quasi
vor sich selbst und anderen verbergen (Nida-Riimelin 2016: 59).
Nichtsdestotrotz sind auch diese fiir ihr Handeln verantwortlich. Ver-
weist ihre Schwiche doch nicht auf Augenblicksneigungen, sondern
auf Griinde, wenngleich folgenorientierter Art(vgl. ebd., 136 f.). Hier
also der augenblicksfaselnde Verstand; dort das Tier, das gelernt hat,
Versprechen zu geben? Das Tier, das, wie Nietzsche sagt, iiber
einen(schmerzlichen) Verinnerlichungsprozess fiir sich und andere
ebenso sicht- wie berechenbar wird? Die Versprechen eingeschriebene
normative Verbindlichkeit, so Nida-Riimelin, muss jedenfalls weder
dem Sprecher noch dem Horer extra erldutert werden. Die Antwort
sWeil ich mein Wort gegeben habe“ zieht in der Regel keine weiteren
Riickfragen nach sich. Wenngleich es aus Sicht einer Ethik ohne
»aprioristisch[e] Ubertreibungen“ sicherlich gelegentlich auch gute
Griinde fiir den Wortbruch geben mag (ebd., 56 f.).

»Der Unterschied zwischen dem Hume'schen und dem kantischen An-
satz besteht nur fiir moralisch motivierte Handlungen, wahrend nicht-
moralische motivierte Handlungen in beiden Theorien als Erfiillung
punktueller [...] Neigungen verstanden werden. Die kantische Kritik am
Hume ‘schen Ansatz beziiglich moralischer Handlungen ist jedoch fiir
Handlungen jedes Typs einschldgig. Handlungsbindungen erwachsen u.a.
daraus, dass ich mir bewusst werde, dass die Erfiillung meiner gegenwir-
tigen Neigungen die Erfiillung von Neigungen, von denen ich annehme,
dass ich sie spater haben werde, vereiteln wiirde; Handlungsbindungen
ergeben sich aus Verpflichtungen, die ich gegeniiber anderen Personen
empfinde, Handlungsbindungen ergeben sich aus Regeln, die ich mir zu
eigen gemacht habe, ohne dass dieses ,sich zu eigen machen’ die Freiheit
meines punktuellen Handelns [...] einschrianken wiirde.“ (ebd., 56)

Wofiir werben also die von Bieri gefithrten Gespriache mit Raskolni-
kov? Laut Nida-Rumelin dafiir, den gemeinsamen Raum der Griinde

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

79


https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

80

(neu) zu erkunden. Warum er diesen Schritt fir notwendig erachtet,
erklart er mitunter tiber den Unterschied zwischen der Teilnehmer-
und der Beobachterperspektive. Danach ist es die naturalistische ,,Un-
terbestimmtheit unserer Handlungs- und Urteilsgriinde®, welche der
Vernunft gegentiber der Liebe einen gewissen Vorsprung sichert (Ni-
da-Riimelin 2012: 35). Ins Vernehmen sollten wir uns iiber die Auflen-
und Innenseite von Handlungen damit entlang der ,epistemischen
Unauffilligkeit® setzen, die mit den Griinden die Stelle einer (mecha-
nistischen) ,, Impetus-Theorie“ des Handelns besetzen. Irrelevant, so
Nida-Riimelin, ist nicht die Frage, ob der Determinismus wahr wire.
Lieflen sich in diesem Sinne tatsichlich deterministische Verlaufsge-
setze beweisen, wire freies Handeln tatsachlich obsolet. Als frei kon-
nen wir uns in unserem Handeln und Entscheiden vielmehr im Hin-
blick auf diese mit (natur-)wissenschaftlichen Erklarungsmodellen
vereinbare Unauffilligkeit erachten. Verfolgen sollten wir also eine
epistemisch/ontologische Doppelstrategie, die nur hartgesottene Beha-
vioristen briiskieren diirfte.

»Stellen sie sich vor, Sie sind zu Hause als Heimwerker tatig. Ein Physiker
beobachtet Sie und registriert alle Vorginge auf das genaueste [...]. Er
wird jede beschleunigte Bewegung auf Grund einwirkender Krifte erkld-
ren kénnen [...]. Dass bei Threr Heimwerkerei ein biologischer Koérper,
ndmlich der Thre, und die mit den Méglichkeiten der klassischen Physik
nicht zu berticksichtigenden biologischen Gesetzmifligkeiten eine nicht
unwesentliche Rolle spielen, fillt in der physikalischen Beschreibung des
Prozesses gar nicht auf [...]. Diese ,hoheren’ Ebenen der biologischen,
neurophysiologischen oder intentionalen Erklirungen bleiben auf der
physikalischen Beschreibungsebene unauffillig.“ (ebd., 76)

Im Zeichen zeitgenossischer Subjektivierungstechniken werben langst
nicht mehr nur Baumarktketten mit dem Slogan Do-it-Yourself (vgl.
Bauman 1995). Womdglich ist Nida-Riimelins Beispielwahl also nicht
blof3 dem Zufall geschuldet. Wie dem auch sei, nur insofern man der
experimentellen Forschergemeinde (Wissenschaftstheorie) einen allzu
simplen und unumstrittenen Begriff von Kausalitat unterschiebt, kann
dessen Ansicht nach tiberhaupt der Eindruck entstehen, als misste
zwischen Determinismus und Indeterminismus entschieden werden.
Verstehen sollte man die Kontroverse also vielmehr als Beitrag zur Be-
griffsklarung (Nida-Riimelin 2012: 72). Im Endeffekt wire es der of-
fentliche Charakter unserer Entschliisse, iiber den die miteinander ver-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.3 Uberzeugungen und Wiinsche

flochtenen Begriffe Freiheit, Rationalitit und Verantwortung in ihrem
Zusammenhang hervortreten (vgl. ebd., 38).

Versdaumt es heute kaum eine Gegenwartsanalyse, wenigstens am
Rande auf die getrennten Eigenlogiken von Theorie und Praxis einzu-
gehen, sollte die Begriffsanalyse davon also keine Ausnahme machen.
Wenigstens dann nicht, wenn sie dem technisch-grundierten Bewusst-
sein etwas entgegensetzen will. Respektive der Annahme, dass iiber
tiefreichende Einsichtsgewinne in die dufSere Natur wie das innere Be-
triebsgeheimnis des Menschen zugleich auch dessen pragmatisch-
praktische Weltorientierung umgewdlzt wird. Dafiir, dass letztere sich
dem technischen Optimismus entgegen als ,, gegeniiber epistemischen
Revolutionen [...] resistent erweist's, geniigt laut Nida-Riimelin ein
Blick auf die Grundlagenkrise der physikalischen Weltbeschreibung
(vgl. ebd., 39). Mag sich im Rahmen derselben inzwischen auch die
wvierdimensionale Raumzeit der Relativititstheorie® durchgesetzt ha-
ben, zeigt sich unsere Praxis doch unverdndert als durch den dreidi-
mensionalen (euklidischen) Raum strukturiert und organisiert (vgl.
ebd., 38). Gleichen lebensweltliche Interaktions- und Kommunikati-
onszusammenhinge auch nicht starren Gebilden, sind sie doch durch
eine merklich unterschiedene Halbwertszeit gekennzeichnet: die Dinge
bewihren sich linger. Mehr noch, lassen jegliche Bewédhrungsproben
tiberhaupt nur vor dem Hintergrund dabei mitlaufender und damit
aktuell nicht in Frage zu stellender lebensweltlicher Hintergrundan-
nahmen zu. Aus Sicht Nida-Riimelins weisen Praxisverhiltnisse somit
eine innere Stabilitat auf, die eher fiir reformerische Eingriffe optiert.*¢
Das gilt fiir den Einzelnen ebenso wie fir die Gemeinschaft. Fiir den

15 Niamlich im Sinne Ludwig Wittgensteins Flussbettmetapher: ,,Mein Weltbild®, so
Wittgenstein, ,,habe ich nicht, weil ich mich von seiner Richtigkeit {iberzeugt habe,
auch nicht, weil ich von seiner Richtigkeit {iberzeugt bin. Sondern es ist der iiber-
kommene Hintergrund, auf welchem ich zwischen wahr und falsch unterscheide.”
Und dann, an den von den amerikanischen Pragmatisten aufgezeigten Regelkreis
von Normen und Werten erinnernd: ,Man konnte sich vorstellen, daf3 gewisse Sét-
ze von der Form der Erfahrungssitze erstarrt wiren und als Leitung fir die nicht
erstarrten, fliissigen Erfahrungssitze funktionieren; und daf} sich dies Verhiltnis
mit der Zeit dnderte, indem fliissige Sétze erstarrten und feste fliissig wiirden. Die
Mythologie kann wieder in Fluf} geraten, das Flufibett der Gedanken sich verschie-
ben.“ (Wittgenstein 1984: 139f.)

16 Das gilt auch fiir die Programme normativer Kritik (vgl. Nida-Riimelin 2016: 59 u.
124).

81

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2. Wunsch-Lektiiren: Pauen, Bieri, Nida-Riimelin — Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

82

Einzelnen, weil die These naturalistischer Unterbestimmtheit radikale
Selbst(er)findungen (existenzialistischer Provenienz) ausschliefit (vgl.
ebd., 158). Fur die Gemeinschaft, weil die normative Verfasstheit der
lebensweltlichen Interaktionsverhaltnisse, frei nach Walzer, eindeutig
fir das Interpretieren wirbt.!” Wobei die leitenden Moralgesichtspunk-
te vor allem dann bewusst werden, wenn die Dinge ins Stocken geraten.
Wenn bestimmte normative Regeln miteinander in Konflikt geraten.
Dann, so Nida-Riimelin, vermag sich eine lokale Skepsis auszubreiten,
die zwischen den Regeln oder Giitern abwigt. So etwa die Integration
der sich widerstreitenden Forderungen in eine weiter gefasste Moral-
vorschrift als Problemldsung vorschlédgt. Fiir Nida-Riimelin fiihrt der
Weg demnach iiber das zwischen der Teilnehmer- und Beobachterper-
spektive vermittelnde Gefille. Uber dieses Gefille wird fiir ihn nicht
nur verstandlich, wie ,,Freiheit bei all dem Zwang® mdglich ist (theore-
tischer Humanismus), sondern gleichzeitig auch das Handeln gegen-
iiber dem Wissen ausgezeichnet (normativer Humanismus).

Hinter diesem Humanismus steht im Wesentlichen die von ihm
vorgenommene ,,Neu-Akzentuierung“ der von Strawson geleisteten
Aufwertung der Lebenswelt (Nida-Riimelin 2012: 30). Verschiebt man
dessen Leitdifferenz von subjektiven und objektiven Sprach- und In-
teraktionsformen in Richtung des Gegensatzes der ,Verhaltenskontrol-
le durch Griinde und Verhaltenskontrolle durch anderes als Griinde®,
wird in der gleichen Bewegung jedoch auch Frankfurt vom Kopf ,,auf
die Fiifle gestellt.“ (ebd., 33 u. 85) Fiir Frankfurt bedeutet Autonomie
im Kern, dass a) ein innerer Abgleich zwischen den Wiinschen erster
und zweiter Ordnung stattfindet und b) dann entsprechend der bewo-
genen Wiinsche erster Ordnung gehandelt wird. Damit einher geht
nach Nida-Rimelin eine nur verkiirzte Darstellung dessen, dass im
Konfliktfall immer die Lebenswelt den Sieg tiber die Theorie davon
tragt (vgl. ebd., 40 u. 95). Ungehort bleibt fiir ihn damit jedoch auch
die Pointe Frankfurts. Ndamlich, dass nur diejenigen, die von Haus aus
nicht die entsprechende Willensstirke mitbringen, Wiinsche gegen-
tber Griinden privilegieren. Wogegen diejenigen, die diese Stirke mit-
bringen, wissen oder spiiren, dass Wiinsche per se niemals einfach nur

17 Nach Walzer gibt es drei Wege der Moralbegriindung: Entdecken, Erfinden und
Interpretieren.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

2.3 Uberzeugungen und Wiinsche

gegeben sind. Dass diese im Gegensatz zu blofSen Launen, Neigungen
oder Phantastereien also auf keine mittels Introspektion zu erfassen-
den einsamen Abwiagungsprozesse deuten (vgl. ebd., 88). Hinter dem
Wanton verbirgt sich so in erster Linie also der willensschwache Cha-
rakter. Mit ihm hétte es Blake vornehmlich zu tun. Blakes ganze Repu-
tation beruht gleichsam darauf, dass er geschickt die Grenze zwischen
unserer Verantwortung fiir unsere Entscheidungen (Primarverantwor-
tung) wie fiir die eintretenden Handlungsfolgen (Sekundirverantwor-
tung) unterminiert. Tauscht sich jemand tiber seine objektive Lage, die
ihm faktisch das Helfen verwehrt, machen wir, die als Zuschauer um
diese Handlungsbeschrankung wissen, ihn zwar nicht direkt dafiir ver-
antwortlich, dass er nicht geholfen hat, aber doch dafiir, dass er es
nicht wenigstens versucht hat. Im Rahmen der Experimentalanord-
nungen, so Nida-Rimelin, schrumpft diese Unterscheidung auf die Al-
ternative zusammen, ,,unterschiedliche Bereitschaftspotenziale im Ge-
hirn auszubilden.“ (ebd., 101). Wiirde Blake seine Probanden unver-
hohlen zu Marionetten degradieren, wire die Frage der Handlungsfrei-
heit gleich beantwortet. Um seiner eigenen Beweistithrung willen muss
Blake fiir das kontrafaktische Szenario also eine gewisse Steuerungslii-
cke einrdumen. Damit stellt sich ihm jedoch die Frage, an welchem
Punkt er intervenieren soll. Greift er ein, nachdem der Proband sich
entschieden hat, gab es fiir diesen offensichtlich eine Handlungsopti-
on. Interveniert er hingegen, bevor dieser seine Entscheidung trifft,
dann greift er in das Abwégen selbst ein. In diesem Fall kann kaum
von verantwortlichem Handeln die Rede sein. Interveniert Blake,
nachdem die Entscheidung fiel, kann sein Proband also nur nicht tun,
was er tun will. Vermag er hingegen sogar den Entscheidungsfindungs-
prozess vorauszusehen, dann kann sein Proband also nicht einmal im
Sinne Frankfurts sein Wollen wollen. Das aufleuchtende Freiheitsmo-
ment (Indikation) von dem im Zusammenhang mit Pauen die Rede
war, wire demnach durchaus aussagekriftig (vgl. ebd., 102£). ,,Ich ha-
be es Dir doch versprochen® Das ist es, was Thnen Thr Nachbar dem-
nach im Krankenhaus hétte antworten sollen.

83

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und
systematische Uberlegungen zur Kantischen
Ethik der Autonomie

Zurick im Krankenhaus. Anlass und Ursprung der Verantwortung
sind geschieden. Wiahrend ihr Anlass in der Gegenwirtigkeit des An-
deren liegt, erfolgt ihre Ubernahme auf einen Akt der Selbstverpflich-
tung hin. Dieser Akt wurde bisher aus Perspektive der wechselseitigen
Riicksichtnahme beschrieben. Beglaubigt werden kénnte diese Blick-
stellung auch aus evolutionérer Richtung. Einstellungen der Riicksicht-
nahme lassen sich anscheinend auch bei Tieren nachweisen. Stirkeren
Eingang in die Debatte {iber die Verbindlichkeit des Sollens sollten von
daher womdglich die Achtungsgewinne der sogenannten angewandten
Ethiken finden. Einerseits. Anderseits mitleidsethische Uberlegungen
(Verletzlichkeit, Sterblichkeit und Endlichkeit). Folgen wir Ursula Wolf,
wird der moralische Standpunkt in diesem Sinne durch , Normen der
Nicht-Verletzung der grundlegenden Hinsichten des guten Lebens an-
derer® vorgezeichnet (Wolf 2000: 60). So dhnelt nach Wolf etwa die
Rechtfertigung von Versprechen ,,der fiir die allgemeine Riicksicht ge-
gebenen® (ebd., 64). Jetzt allerdings mit dem Zusatz versehen, dass sie
sich nicht mehr nur auf leidensfihige, sondern reziprozititsfihige We-
sen bezieht. D.h., auf ,,die speziellere Hinsicht der Achtung® (ebd., 64).
Angesichts dieses Zusatzes wird die Rechtfertigungsbasis also um eine
entscheidende Nuance verschoben. Diese kann fortan ,nur in der re-
flektierten Vorstellung liegen, dass alle Menschen ein Leben leben und
dabei in manchen Hinsichten fiir das Gelingen des Lebens vom Ver-
halten anderer abhingig sind, folglich nur Pline unter Einbeziehung
anderer machen konnen, wenn es einige verldssliche Abmachungen
gibt.“ (ebd., 64) Auch von Wolf werden sonach Anschlussversuche an
lebensweltliche Ethiken als besonders aussichtsreich erachtet. Hier im
Umkreis lebensweltlicher Nahverhiltnisse sollen wechselseitige Erwar-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

85


https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

tungshaltungen ausgebildet werden, die im Falle von Enttduschungser-
fahrungen zu keiner Spaltung im Moralsubjekt fithren. ,,Das Schuldge-
fithl wire dann nicht etwas Eigenes, was als Sanktion mit der Norm
eingefiihrt wird, sondern es wére die Kehrseite einer positiven Einstel-
lung, deren Durchbrechung eine negative Selbstbewertung auslost.”
(ebd., 63) Von der auch bei Tieren nachweisbaren Riicksichtnahme
wire die Idee der gleichen Achtung demnach nur graduell unterschie-
den. Erfiillte letztere sich gleichsam schon durch die gleiche (tugend-
hafte) Riicksicht gegeniiber jedem anderen. Diese Annahme wurde je-
doch durch einen Achtungsbegriff provoziert, fiir den die Fahigkeit
»sich von Griinden affizieren zu lassen und entsprechende Hand-
lungsbindungen einzugehen, wesentlich ist (Nida-Riimelin 2012: 156).

Was also hitte ihr Nachbar antworten sollen? Angesichts der fal-
schen und gefahrlichen Selbstgewissheit der Befiirworter des rationa-
listischen Selbstbilds etwa: ,,Sie brauchen mir nicht zu danken, Sie sind
mir einfach wichtig. Die Frage warum, kann ich Ihnen allerdings nicht
beantworten. Seine Lieben sucht man sich nicht aus. Nur so viel. Da ich
weif$, dass Ihnen die Leitwerte der Offenheit und Vielheit ebenso wie mir
am Herzen liegen, fiel mir das richtigliegen wollen in Ihrem Fall leicht*.
Im Streitfall bliebe somit nur die Aussicht auf Duldung. Dann also
vielleicht doch lieber: ,,Ich habe Ihnen doch mein Wort gegeben. Ich
selbst verstehe mich als jemand, der seine Selbstachtung aus der Fihigkeit
zieht, sich selbst Handlungsregeln auferlegen und seine Affekte entspre-
chend kontrollieren zu konnen. Versprechen werden von mir also nur in
absoluten Ausnahmefillen gebrochen. In der Regel korrespondiert meine
Selbstachtung hingegen der Achtung gegeniiber anderen.

Wie auch immer Sie sich entscheiden, an der Moral wire demnach
nichts unbegreiflich. Dass alles Leben (frei nach Karl Popper) Pro-
blemldsen ist, scheint unter den Autoren vielmehr gleichsam ausge-
macht. Gleichwohl diirfte sich das sittliche Bewusstsein in keiner der
Antworten vollumfinglich wiedererkennen. Fiir dieses diirfte die Ant-
wort viel eher im Widerstreit der Positionen liegen. In diese Richtung
scheint die ,ethische Gesetzgebung® zu deuten, die Kant in der Meta-
physik der Sitten (1797) zwischen dem Selbstzwang und dem Zwangs-
recht (das auch ein Volk von Teufeln akzeptieren miisste) platziert. In-
nerem wie dulerem Zwang gemeinsam ist danach der Begriff prakti-
scher Notwendigkeit; beide Zwangsverhaltnisse teilen die Idee der

86

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

Pflicht. Zu unterscheiden wiaren Moral und Recht also nicht iiber die
Gesetzesform. Was beide vielmehr trennt, ist der Verpflichtungscha-
rakter, den sie jeweils mit der Idee verbinden. So wird das Gebiet der
Ethik also durch beide Sphéren zusammen umrissen. Die Beziehung
der ethischen zur juridischen Gesetzgebung scheint nun im Wesentli-
chen dadurch geregelt zu sein, dass diese neben den engen auch die
weiteren moralischen Pflichten wie Wohlwollen, Zuneigung oder
Hilfsbereitschaft umfasst. Stellen diese auch auflerliche Pflichten dar,
lassen sie sich doch nicht erzwingen. Mittelbar werden durch die ethi-
sche Gesetzgebung demnach auch alle anderen Pflichten dem morali-
schen Standpunkt unterstellt. Bezeichnet werden konnte durch diese
sich gleichsam zwischen den Tugend- wie Rechtspflichten verortende
Gesetzgebung eine Art sozio-ethische Differenz. Das konnte Kant in
diesem Zusammenhang anhand des Versprechens veranschaulichen
wollen. Jede vertragliche Einigungsperspektive setzt stillschweigend
das Versprechen voraus. Als Voraussetzung bleibt dieses jedoch auch
an den Vertrag gebunden. Durch das Versprechen wird der Vertrag al-
so nicht nur ergdnzt, sondern ihm gleichzeitig auch etwas hinzugefiigt.
Die gesuchte Einigungsperspektive dadurch stets verschoben bzw. of-
fengehalten (vgl. Kant MdS: 55). Auf dhnliche Weise scheinen die ver-
schwisterten Begrifte Respekt und Achtung der Riicksicht vermittelt.

Ohne Sittengesetz keine Metaphysik der Sitten. So Kant gleich in der
Vorrede zur Grundlegung der Metaphysik der Sitten (1785). Die Grund-
legung erfahrt der Leser vorweg, verfolgt ,die Aufsuchung und Festset-
zung des obersten Prinzips der Moralitdt.“ (Kant GMS: 16) Am Ende
derselben sieht sich Kant zu einem Verweis auf die theoretische Ver-
nunftkritik genotigt. Nur auf diese Weise lasst sich der sich aufdran-
gende Verdacht eines Zirkelschlusses ausrdumen. Zunéchst, so Kant,
ist dem Einwand zuzustimmen. Die bisherige Betrachtung legt durch-
aus die Vermutung nahe, die angegebene Idee der Freiheit als Grund
des Sittengesetzes beruhe eben gerade auf diesem unausgewiesenen
Gesetz, das sich selbst doch erst der Idee verdanken soll, so dass sich,
diese Perspektive einmal vorausgesetzt, die Bindung an das Sittenge-

87

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

88

setz als fragwiirdig herausstellt (vgl. ebd., 84). Aus dem eingenomme-
nen Blickwinkel muss es eingestandenermaflen also unplausibel klin-
gen, sich als der Natur enthoben zu denken, um sich nolens volens
dem Sittengesetz zu unterwerfen, und diese selbstgewidhlte Knecht-
schaft dann auch noch als Produkt der Freiheit auszugeben (vgl. ebd.,
85). Dass hier kein Zirkel vorliegt, wird dagegen einsichtig, wenn man
die sinnlich-tibersinnliche Doppelperspektive der praktischen Ver-
nunft berticksichtigt. Am Sittengesetz, so Kant, muss ich nicht zwin-
gend ein Interesse haben. Insofern mir jedoch an einer verniinftigen
Selbstthematisierung gelegen ist, werde ich daran ein Interesse neh-
men. Mich selbst also eingedenk meiner Zugehorigkeit zur intelligi-
blen Welt bestimmen (vgl. ebd., 84). Mich selbst gleichsam tber die
Differenz zwischen reinem Vernunfthaben und menschlicher Ver-
nunftbegabung gewahren (vgl. ebd., 92). Wahrend das Befolgen hypo-
thetischer Imperative an Objekte, an sinnliche Affektion gekniipft ist
(durch diese angeregt wird), kommt also nur die Einsicht, Glied einer
héheren Ordnung und damit im Besitz von Freiheit zu sein, als Moti-
vation fiir das sittliche Handeln in Frage. ,,Pflicht ist die Notwendigkeit
einer Handlung aus Achtung fiirs Gesetze.“ (ebd., 26) Nach Kant kann
der gute Wille also nicht mehr inhaltlich (Material), sondern nur noch
formal bestimmt werden. Zum Kriterium verniinftigen Handelns wird
der widerspruchsfrei verallgemeinerbare Wille. Fiir Kant hiangt die
Frage der moralischen Verantwortung also unmittelbar mit der Frage
der philosophischen Selbstverstandigung zusammen.

Wer wie Platon iiber Ideen nachdenkt, will sich der Kritik der rei-
nen Vernunft zufolge weder zur wahrheitsrichterlichen Instanz auf-
schwingen, noch sich als autokratischer Herrscher einer Erziehungs-
diktatur inthronisieren lassen. Vielmehr will er das praktische Weltver-
héltnis auszeichnen. ,Plato fand seine Ideen vorziiglich in allem was
praktisch ist, d.i. auf Freiheit beruht.“ (Kant KrV: 350) Indes lebt und
wirkt Plato vor der Zeit augustinisch-lutherischer Innerlichkeit. An-
sonsten wire er womdoglich selbst schon bis zur wahren Quelle ,, mora-
lische[r] Vollkommenheit“ durchgedrungen (ebd., 351).*8 Sobald diese
Quellen einmal freigelegt sind, bedarf es nach Kant jedenfalls nur noch

18 Von Augustinus ,dubito’ an, so Charles Taylor, ergibt die Rede von Innerlichkeit
iiberhaupt erst Sinn. Durch ihn erschlief3t sich uns ein Begriff radikaler Reflexivi-
tat, der nicht zuletzt von so manchem Proponenten der Selbstsorge erst noch rezi-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

eines geringen Perspektivenwechsels, um dessen (teleologisch-kontem-
plative) Naturbetrachtung gegen anthropologische Stellungnahmen
einzutauschen. Seinen eigenen Tugendbegriff lebensweltlich missver-
stehen muss Platon Kant zufolge also, insofern ihm der eine Gott noch
nicht erschienen ist. Erst aus dessen Horizont heraus wird laut Kant
verstandlich, was es mit dem ,,Urbild“ auf sich hat, das wir in unserer
Seele tragen (ebd. 353). Vom moralischen Standpunkt aus betrachtet
bezeichnet der Ausdruck der Heiligkeit demzufolge das Problembe-
wusstsein praktischer Vernunft. Von Platon hitten wir folglich hin-
sichtlich der unbestimmten (Bestimmtheit) zu lernen, welche die Idee
bestimmt. D.h., deren Negativitdt unsere Bestimmungen gleichsam zu-
gleich tragt, wie permanent provoziert. ,Denn welches der hochste
Grad sein mag, bei welchem die Menschheit stehenbleiben miisse, und
wie grof$ also die Kluft, die zwischen der Idee und ihrer Ausfithrung
notwendig tibrigbleibt, sein mdge, das kann und soll niemand bestim-
men, eben darum, weil es Freiheit ist, welche jede angegebene Grenze
tibersteigen kann.“ (ebd., 352) Damit wire eine erste Anndherung an
den Wortsinn von ,etwas in praktischer Absicht postulieren® erreicht.
Vor die fiir Kant zentrale Frage, wie Verantwortung auf Hohe komple-
xer und undurchsichtiger Handlungsketten moglich ist, fithrt hingegen
das Postulat der ,,Unsterblichkeit der Seele®. Kants Antwort, indem wir
die personelle Identitit der Akteure in der Verbindlichkeit des morali-
schen Sollens hinterlegen. Nach Kant nimmt die Heiligkeit als charak-
terliche Auszeichnung des guten Willens damit also ebenso Bezug auf
unsere individuelle wie unsere kollektive Identitdtsvorstellung (d.h.,

piert werden miisste. D.h., im Vergleich mit dem von Augustinus beschriebenen
Weg nach innen, der schliefllich in einer dezentrierenden Gotteserfahrung aufgip-
felt (,from the exterior to the interior and from the interior to the superior*), diirf-
te sich womdglich abzeichnen, was jene mit dem ,neuen Geist des Kapitalismus®
verbindet. Wovon sie sich folglich stirker abzugrenzen hitten (vgl. Taylor 1989:
130 u. 136). Zugleich weist Taylor im Rekurs auf Augustinus jedoch auch auf die
unterschwellige Nahe hin, die der Diskurs der protestantisch-verinnerlichten Seele
womdglich zur Daseinsfiirsorge unterhilt. Gegen den zu seiner Zeit hegemonialen
zyklisch-kosmologischen Diskurs, so Taylor im Kontext seiner Uberlegungen zur
sikularen Zeitauffassung, stoflen Augustinus introspektive Selbsterkundungen eine
Konzeptualisierung von Ewigkeit als gesammelte Zeit an. Wer sich auf diese ein-
lasst, den diirfte danach gleichsam die Einsicht heimsuchen, dass sich Autonomie
und Authentizitit angemessen nur als lebendiger Widerstreit fassen lassen (vgl.
Taylor 1998: 183).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

89


https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

90

den politisch-geschichtsphilosophischen Aspekt richtiger Handlun-
gen). Vor allem aber verfolgt der ,,ins Unendliche gehende Progressus*

der Seele jedoch die Liicke, die das Ich als verschwindender Vermittler

und als moralscher Agent trennt (Kant KpV: 252).

Im Kontext der Vernunftkritik erhoftt sich Kant demnach von der
Klirung des spekulativen Gebrauchs der Ideen einen Ubergang von
den Natur- zu den praktischen Begriffen. Dienen die transzendentalen
Ideen hier solchermaflen ,unbemerkt dem Verstand als Kanon seines
ausgebreiteten und einhelligen Gebrauchs®, wird durch diese ,,den mo-
ralischen Ideen“ doch auf solche Weise gleichwohl auch schon ,Hal-
tung und Zusammenhang mit den spekulativen Erkenntnissen der
Vernunft® verschafft (Kant KrV: 360). Praktische Vernunft revanchiert
sich nun gewissermaflen, indem sie das spekulative Vernunftinteresse
erweitert. D.h., dem theoretischen Gebrauch der Ideen seinerseits den
realen Gegenhalt sichert, den dieser aus seinen eigenen Vollzugsfor-
men heraus nicht nachweisen kann. Erst aus ihrem Horizont heraus
lassen sich die nur problematischen Auskiinfte hinsichtlich der Gegen-
stinde Gott, Seele und Welt in Richtung assertorischer Aussagekraft
vertiefen. Was unter theoretischen Gesichtspunkten defensiver (d.h.
nicht denkunmaoglicher) ,transzendente[r] Gedanke® bleibt, erlangt al-
so insbesondere durch den Begriff des hochsten Guts Realitdt und Ge-
wicht (Kant KpV: 266f.). Anders gewendet, unterrichtet die spekulati-
ve Psychologie iiber den Unterschied zwischen dem aussagenden Sub-
jekt wie dem Subjekt der Aussage, ist es am Unsterblichkeitspostulat,
um Uber den moralischen Sinn von Identitat aufzuklaren. D.h., musste
jene Paralogismen formulieren, ,weil es ihr am Merkmal der Beharr-
lichkeit fehlte, um den psychologischen Begriff eines letzten Subjekts,
welcher der Seele im SelbstbewufStsein notwendig beigelegt wird, zur
realen Vorstellung einer Substanz zu erginzen®, wird aus Perspektive
des Moralgesetzes die fehlende Kontinuitit nachgereicht. Danach ver-
steht sich das ,unaufhérliche Streben®, das uns durch das Unsterblich-
keitspostulat auferlegt wird, also als Antwort auf die Verantwortungs-
expansion. (ebd., 253 f.).

Fiir den kantischen Moralentwurf nicht unwesentlich scheint da-
bei Hiobs Schicksal. Fiir endliche Vernunftwesen, so Kant, kommt es
einem schier unmoglichen Gedankenexperiment gleich, sich vorzu-
stellen, sowohl der Gliickseligkeit bediirftig als auch ihrer wiirdig zu

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

sein, zudem alle Mittel, die zu ihrer Erreichung benotigt werden in den
Hinden zu halten, und dennoch nicht derselben teilhaftig zu werden.
Zumindest in ,einer moglichen Welt“ miissen die Geltungsanspriiche
distributiver Gerechtigkeit - ,,Gliickseligkeit, ganz genau in Proportion
der Sittlichkeit [...] ausgeteilt® — und personale Gerechtigkeit — der
»Besitz des hochsten Guts in einer Person® —folglich zusammen kom-
men (ebd., 239). Bestandig auf beide Elemente in ihrer Ungleichartig-
keit reflektieren soll nun, wer sein Leben selbstzufrieden fihrt. D.h.,
wer den Kausalzusammenhang zwischen Tugend und Gliick, den die
empirische Psychologie (vergeblich) herzustellen sucht, transzendental
wendet. Im Rahmen seines Lebensgangs also an der wenigstens mittel-
baren Wirkung moralischer Handlungen auch in der ,Sinnenwelt®
festhilt. Sein Leben demzufolge an einer Lust ausrichtet, die sich weni-
ger asthetisch denn praktisch speist (ebd., 243).

Im Zeichen dieses ,Wohlgefallen[s] an sich selbst“ hétte die forma-
le Ethik also aus den Schwierigkeiten der Moralmotivation zu lernen,
welche materiale Ethiken nicht zuletzt aufgrund ihrer anthropologi-
schen Grundaussagen stets einholen. Selbstzufriedenheit, so Kant, bie-
tet sich fiir eine Existenz als Leitvorstellung an, die nicht nur um den
Abstand zwischen Glick und Tugend weif3, sondern sich durch die
entsprechende Wiirdigkeit in Anspruch nehmen ldsst. Das negative
Wohlgefallen 16st durch sein Nein aus den letztlich immer unbefriedi-
genden leidenschaftlichen innerweltlichen Verhaftungen. Es lasst nach
einer Zufriedenheit mit sich selbst auslangen, welche ,,die Menschheit
in der eigenen Person® wachruft, ohne dabei die Anbindungen an die
jeweils konkrete innerweltliche Situation zu vernachldssigen. ,,Hat
man aber ein Wort, welches nicht einen Genuf3, wie das der Gliickse-
ligkeit, bezeichnete, aber doch ein Wohlgefallen an seiner Existenz, ein
Analogon der Gliickseligkeit, welche das Bewuf3tsein der Tugend not-
wendig begleiten muf3, anzeigete? Ja! Dieses Wort ist Selbstzufrieden-
heit, welches in seiner eigentlichen Bedeutung jederzeit ein nur negati-
ves Wohlgefallen an seiner Existenz andeutet, in welchem man nichts
zu bediirfen sich bewuft ist.“ (ebd., 247)

Fiir Kant ist es also gerade der (unendliche) Aufschub, der tiber die
Liicke zwischen Grund und Motiv hinweghilft. Denn so sehr sich uns
Freiheit als Voraussetzung der verniinftigen Willensbestimmung nur
indirekt, das ist, entlang des sittlichen Bewusstseins mit seinen Urteils-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

91


https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

92

spriichen mitteilt, diirfte es uns jemals gelingen, so Kant, das Geheim-
nis der subjektiven Bindung an das objektive Gesetz, anders als um
den Preis des Selbstwiderspruchs zu liiften. Wer hinsichtlich der Moral
mehr will, droht, sich entweder in den Weiten einer schwéirmerischen
Metaphysik zu verlieren oder den Eigensinn der Moral empirisch zu
unterbieten. Der Realitdt des selbstgewirkten Gefiihls der Achtung ge-
geniiber angemessen, erscheint so allein ,.ein blofler Gedanke® Ein Ge-
danke, wie Kant fortfihrt, von dem zwar eben nicht eingesehen kann,
wie er uns motiviert, von dem aber doch gleichzeitig gezeigt werden
kann, dass er ,fir uns Menschen gilt“ (ebd., 97f.). Im Ausgang von
diesem ,es gilt“ kann man das Feld des ethisch Sagbaren anhand von
Unterscheidungen wie allgemeiner und angewandter Ethik, metaethi-
schen Realismus und Antirealismus vollstindig aufteilen. Man kann
dieses ,es gilt“ vielleicht aber auch zum Anlass fiir eine Lektiire neh-
men, die dessen Realitét als etwas jeder ethischen Urteilbildung vor-
ausgesetztes und doch der rationalen Konstruktion entziehendes be-
trachtet. Sowohl unter historischen wie systematischen Gesichtspunk-
ten konnte sich so zeigen, inwiefern eine Ethik der Regelbefolgung in
Widerspriiche fithrt. Das Moralgesetz scheint nicht nur immer wieder
seine eigene Ubertretung zu provozieren, sondern vielmehr auch in
Spannung zu der Freiheit zu geraten, die es garantieren soll.

3.1 Autonomie statt Autognosie

Uber das principium executionis praktischer Vernunft erfahren wir bei
Dieter Henrich: , Kant hat die Problematik, die damit aufgebracht ist,
nach dem Zeugnis von Nachschriften aus seinen Vorlesungen fiir eine
der schwierigsten in der gesamten Philosophie gehalten. ,Man soll das
Gute durch den Verstand erkennen, und doch davon ein Gefiihl haben.
Das ist etwas, was man nicht recht verstehen kann' ,Urteilen kann der
Verstand wohl, aber diesem Verstandesurteil eine Kraft zu geben, den
Willen zu bewegen, das ist der Stein des Weisen.“ (Henrich 2007: 110).
Kants Einsicht in die Grundstruktur der Willensbestimmung (principi-
um diiudicationis) soll hingegen bereits in dessen sogenannte vorkriti-
sche Phase fallen. ,Lange bevor er auf den Gedanken kam, die Gegen-
stinde der Erkenntnis konnten sich auch nach den Gesetzen unserer

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.1 Autonomie statt Autognosie

Anschauung richten, hatte er bemerkt, daf3 es mit der Erklarung der
Sittlichkeit aus bestimmten Gegenstinden des Willens ,nicht gut fort
wollte’; und er fand, daf$ es ,besser gelinge, wenn er annahm, dafl die
Gegenstinde dem Willen selbst entspringen.“ (Henrich 2001: 16) Da-
mit scheint fiir Henrich eine der (Haupt-)Bahnen vorgezeichnet, auf
der sich die Diskussion des nachkantischen Idealismus bewegen sollte.
Theoretische und praktische Vernunftkritik sind gegenldufig konzi-
piert. Gilt es dort, die tiberzogenen Anspriiche unbefleckter Erkennt-
nis zuriickzuweisen, gilt es hier, das unbefleckte Vernunftinteresse ge-
gen die Hegemonialstellung technisch-praktischer Vernunft zur Gel-
tung zu bringen. Inwiefern hier kein Analogieverhaltnis vorliegt, da-
von zeugt der unterschiedliche Beweisgang der beiden Vermogen.
Platz fiir die besonderen Gegenstande der Metaphysik schafft Kant, in-
dem er das Erkennen auf Erfahrung restringiert. Wollte er einen dhnli-
chen Beweis nun fiir das reine praktische Vernunftvermégen erbrin-
gen, miisste er also analog zur theoretischen Inventur unseres Geistes
»die Moglichkeit einer reinen praktischen Vernunft demonstrieren.”
(ebd., 13) Diese Moglichkeit scheidet fiir ihn angesichts dessen, dass
ihm der Grund des Sittlichen als unergriindlich gilt, jedoch von vorn-
herein aus. So kann der Beweis dafiir, dass reine praktische Vernunft
wirklich ist, also nur iiber eine ,,Analyse des sittlichen Bewuf3tseins®
erbracht werden (ebd., 13). Das Pradikat gut, so Henrich, verwenden
wir sowohl fiir den Handlungsvollzug wie auch fiir den handelnden
Akteur. Wobei fiir unsere Wortverwendung entscheidend ist, dass nur
die Handlungen, bei denen wir eine Ubereinstimmung von Wissen
und Handeln vermuten, von uns umfénglich als gut bezeichnet werden.
sWir nennen das gut, was getan wird. Ebenso aber nennen wir den gut,
der das Gute tut. Tun und Getanes, Wille und Gewolltes werden gut
genannt, und zwar so, daf8 wir sittliche Hochachtung nur fiir den Wil-
len haben, der das will, was ihm als das Gute erscheint, und der es
nicht nur um seines Vorteils willen erstrebt. Akt und Inhalt des Aktes
werden mit dem gleichen Wort bezeichnet, das dennoch nicht ho-
monymisch ist. Denn was wir meinen, ist gerade die Einheit der bei-
den, die aufgeldst vorzustellen den Sinn von ,gut’ verfehlen heif3t.”
(ebd., 15) Dieser Doppelsinn im Sprachgebrauch von gut ldsst sich
Henrich zufolge nur tiber die im Willensbegrift intendierte Einheit von
Wissen und Handeln aufklaren. D.h., geldnge es, das Erkennen des Gu-

93

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

94

ten nicht zugleich als Grund der verpflichtenden Einsicht auszuweisen,
folgte daraus statt einer Autonomie nur eine ,Autognosie der Ver-
nunft® (Henrich 2001: 14). So ist es also der Doppelsinn des Guten,
der Kant zu einer streng formalen und am sittlichen Bewusstsein aus-
gerichteten Moralauffassung veranlasst. Das Gute, das ich bewirken
soll, soll in ein und derselben Bewegung mein Handeln bewirken.
,Geht man vom Inhalt der Handlung aus, so laft sich nicht begreifen,
warum das Gutsein des Willens unbedingt geschétzt wird. Wohl aber
lohnt der Versuch, zu einer den Phdnomenen angemessenen Ethik zu
gelangen, indem man die Form der Giite des Willens auch als Regel
seiner moglichen Inhalte nimmt.“ (ebd., 15) Von der jiingeren Genera-
tion wird nicht zuletzt der Formalismus des Moralgesetzes angemahnt
werden. Danach lauft das Formulieren von Willensmaximen auf das
blofle Produzieren von Tautologien hinaus. Das ist nach Henrich nun
insofern bemerkenswert, als Kants Ethik selbst der Kritik am Formalis-
mus entspringt. Kant reagiert auf die Krise substanzieller Sittlichkeit.
Deren Konturen sollen sich allerdings schon am Beispiel von Christian
Wolf und William Wollaston nachzeichnen lassen. Beide Autoren er-
kennen Henrichs Rekonstruktion zufolge noch vor Kant, dass der Weg
zurilick zu Verhéltnissen lebensweltlicher Ethiken unwiederbringlich
versperrt ist. Stellt Wolf in Reaktion darauf als formales Kriterium die
,Ubereinstimmung aller Titigkeiten im groftmoglichen Ausmaf“ zur
Diskussion, entdeckt Wollaston dessen Maf3stab im Urteilssatz (ebd.,
18). Wdhrend das Bose sich anhand des Verstof3es gegen evident wahre
Sétze zu erkennen gibt, soll sich das Gute einer Handlung danach tiber
deren entsprechende ,inner[e] Wahrheit® ermitteln lassen. Vor dem
Hintergrund dieser beiden Alternativen wird Kants Ansatz demnach
als Einwand gegen das epistemologische Selbstmissverstdndnis lesbar,
dem beide je auf ihre Art aufsitzen. Beide Positionen, so Henrich, ge-
winnen allein aus Perspektive einer positiven Anthropologie an Plausi-
bilitdt, die schlussendlich nicht-egalitire Verhiltnisse promoviert. ,Wer
die Ubereinstimmung seiner Titigkeiten beurteilen will, muf} die Na-
tur des Menschen kennen. Wer Verstofle gegen Wahrheiten erfassen
will, dem miissen sie bekannt sein. Dann hat aber der ein klareres sitt-
liches Urteil, der die menschliche Natur besser und der mehr Wahrhei-
ten iber die Dinge kennt.“ (ebd., 18) Mehr noch setzen sich beide Po-
sitionen jedoch der (immanenten) Kritik aus, dass ihre Theoriemodel-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.1 Autonomie statt Autognosie

le nicht leisten, was sie versprechen. Weder Wolfs Ubereinstimmung
noch Wollastons Evidenztheorie gelingt es, dariiber aufzukldren, was
gut ist. So lasst sie ihr formelles Theoriedesign zum Schluss also wieder
hinter das sittliche Bewusstsein zuriickfallen. ,,Sie verfehlen ihr Ziel,
weil mit ihrer Hilfe keine Entscheidung zwischen einander entgegen-
gesetzten Handlungen moglich ist, von denen eine im sittlichen Be-
wusstsein in aller Klarheit verworfen wird. Sie sind also nicht mit der
Regel identisch, die das sittliche Bewusstsein wirklich anwendet, und
im Ubrigen tautologisch: Sie setzen die Erkenntnis des Guten schon
voraus.“* Von diesen Einwédnden verschont bleibt hingegen der als
freies Selbstverhéltnis begriffene Wille. Das illustriert Henrich anhand
eines Beispiels aus Kants Nachlass. In ihm diskutiert Kant die Frage, ob
der ,Gutwillige einen Getreidediebstahl wollen kann oder nicht® (ebd.,
20). Welche Antworten hierauf lieflen also sowohl Wolf wie auch Wol-
laston im Unterschied zu Kant erwarten. Wolff, so Henrich, miisste,
um auf die Frage eine Antwort zu geben, sich der Mittel der Psycholo-
gie bedienen. Von dessen Standpunkt aus wire also die Frage aufzu-
werfen, ob die Motivation nach fremdem Eigentum mit dem grofit-
moglichen Zustand innerer Harmonie vereinbar ist. Anders wiederum
Wollaston. Von dessen Standpunkt aus miisste in erster Linie tber-
priift werden, ob die in Frage stehende Handlungsmotivation allge-
meinhin akzeptierte Wahrheiten iiber das Getreide anerkennt oder
verletzt. Wahrend Wolff und Wollaston insgeheim eine Ethik fiir Ge-
lehrte verfassen, ist es also Kant, der fiir den Durchschnittsbiirger
schreibt. Quer zu diesen beiden Ansitzen verlangt der Wille nicht
mehr als die Ubereinstimmung mit sich selbst. Dass eine Verallgemei-
nerung des Diebstahls nicht einmal im Eigeninteresse des Diebs liegen
kann, begreift auch der gemeine Verstand. Weder lésst sich der Dieb-
stahl schliissig denken, noch kann er gewollt werden (vgl. ebd., 20).
Der kategorische Imperativ vermag also durchaus Handlungsorientie-
rung zu geben. Wenngleich auch nicht in allen Féllen. In Konflikt mit
den Intentionen des sittlichen Bewusstseins gerit derselbe immer dann,

19 ,Der Verbrecher, der nur duflerst konsequent das Bose verfolgt, bringt es zu einer
Ubereinstimmung in seinem Wesen, die es formal mit der des Guten aufnehmen
kann; der Dieb verletzt zwar das Eigentumsrecht, wer jedoch nicht stiehlt, verletzt
den gleichfalls evidenten Satz, dass vieles was andere besitzen, einem selbst niitzli-
cher wire als ihnen.“ (Henrich 2001: 18)

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

95


https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

96

wenn es sich um Willensmaximen aus der Klasse der Pflichten gegen
sich selbst handelt. So ist etwa der verschwenderische Umgang mit den
eigenen Talenten bzw. Fahigkeiten ebenso widerspruchslos verallge-
meinerbar wie eine Lebensfithrung, die sich dem besonnenen Maf3hal-
ten widersetzt. Solange wenigstens, als der (hedonistische) Wille weder
auf die Zerstérung der eigenen Selbstkontrolle noch auf eine elementa-
re Verletzung der Rechte der anderen hinauslduft (vgl. ebd., 24£.).

Ist aus kantischer Perspektive der Forderung der Moral bereits Ge-
niige getan, wenn im Zuge der Selbstthematisierung die Achtung nicht
hinter hypothetischen Befehlsformen verschwindet, gerdt dieses je-
doch auch noch auf ganz andere Weise in Konflikt mit dem sittlichen
Bewusstsein. Nehmen wir die Hilfe in Not. Anders als im Falle des
Diebstahls, ldsst sich eine vollige Ablehnung der Hilfsbereitschaft
durchaus widerspruchsfrei denken. Das allerdings nur, solange man
die Frage der Motivation ausklammert. Denn wer sich kategorisch
riicksichtslos gegeniiber seinem Néchsten verhilt, diirfte angesichts
der Wechselfille des Lebens (Gliick und Zufall) aller Voraussicht nach
auch das eigene Gliick gefdhrden. Wenigstens auf lange Sicht. Ein ge-
wisses Mafl an Weltkenntnis ist demnach auch mit dem egalitdren
Kern der Maximenpriifung vereinbar. ,,Er will nur sein eigenes Gliick
befordern. An dieser Stelle ist nun auch in der kantischen Deduktion
Weltkenntnis von Bedeutung, wenn auch eine solche elementare Art,
die dem Wissenschaftler keinen Vorrang im sittlichen Leben einrdumt:
Jeder Mensch weif3, dafl es Fille gibt, in denen sein Gliick von der Hil-
fe anderer abhdngen kann. Weigert er sich nun, selbst jemals zu helfen,
so strebt er fur sich einen Zweck nach, der dann, wenn er der Zweck
aller wire, seine eigentliche Verwirklichung vereiteln wiirde.“ (ebd.,
21) Gerade in Riicksicht auf das individuelle Gluck, verweigert sich das
moralische Gesetz wohlverstanden also der Forderungen des aufge-
klarten Selbstinteresses. Diesem zufolge miisste mir am Gliick meines
Nachbarn ja schon allein deshalb gelegen sein, weil ich nicht wissen
kann, was der ndchste Tag so mit sich bringt. Was die imperativische
Ethik diskutiert, hat mit anderen Worten also nichts mit der ihr bis-
weilen unterstellten Auswahl ,,unter schon gegeben Maximen® zu tun
(ebd., 22). Versteht man den Imperativ derart als Orientierungshilfe
im Falle von moglicherweise miteinander konkurrierenden Giitern
(bzw. Praferenzen), dann lassen sich kaum tiberzeugende Einwénde

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.1 Autonomie statt Autognosie

gegen das aufgeklérte Selbstinteresse vorbringen. Wenigstens prima fa-
cie. Auf den zweiten zeigt sich allerdings auch hier, dass dessen Be-
grindung fehlschldgt. Denn habe ich nur dann Hilfe vom Néchsten zu
erwarten, wenn sich dessen Hilfeleistung mit seinem eigenen Gliick
vertragt, widerstreitet das dem sittlichen Charakter der Hilfe. Wider-
spruchslos verallgemeinerbar ist also nur die uninteressierte Hilfe. Das
zeigt sich auch im Lichte der vermeintlich moglichen Uberwindung
des Gegensatzes von Neigung und Pflicht. Schlecht ist eine Handlung
nach Kant nicht schon deshalb, weil sie einer Neigung entspringt. Gut
ist diese somit umgekehrt auch nicht schon deshalb, weil sie den Nei-
gungen abgerungen wird. Worauf es vielmehr ankommt, ist, dass bei
einer solchen (zufilligen) Koinzidenz von natiirlichem Wollen und
Willen nicht stehengeblieben wird. Habitualisierungen des Guten sind
also durchaus im Sinne der kantischen Ethik. D.h., solange die grund-
sitzliche Asymmetrie von Neigung und Pflicht gewahrt bleibt. Ausge-
schlossen sind fiir Kant folglich Falle der vollstaindigen Symmetrie von
Wollen und Willen. Mit anderen Worten, die Herausbildung affektiver
Dispositionen, die fiir sich selbst schon das Gute wollen. Eine Neigung
zur Pflicht, wie Schiller sagen wird. So scheidet hinsichtlich der Hilfe
in Not also auch die entgegengesetzte Annahme aus. Auch eine schein-
bar ganz dem Geist der Kritik nachempfundene, natiirlich gegebene
oder herangebildete Neigung zur Selbstlosigkeit verfehlt das Gesollte,
insofern diese auf die Preisgabe des Gefilles zwischen Neigung und
Pflicht hinauslduft. Den Néchsten ausschliefSlich als Zweck an sich
selbst zu behandeln (das also an die Adresse Schillers), bleibt auch
noch der edelsten Neigung verwehrt. Fiir Kant kann sich der Ausdruck
gut also nur an einen Formbegriff orientieren, der die Mannigfaltigkeit
der Materie auf ihre Gesetzesfihigkeit hin tiberpriift. Der im vorlie-
genden Fall eben unmissverstandlich zeigt, dass sich aus Perspektive
des natiirlichen Gliicksverlangens kein verniinftiges Allgemeines ange-
ben lasst (ebd., 23). Indes, nicht zuletzt in Bezug auf Kants ,Stein des
Weisen, klingt der am konkreten Anderen gegeniiber uninteressierte
Satz: ,,Ich tue nur meine Pflicht®, dennoch irritierend in den Ohren des
sittlichen Bewusstseins.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

97


https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

98

3.2 Techniken der Selbstiiberredung

Von den Absolventen des Tiibinger Stifts (Hegel und Schelling) ist
tberliefert, dass sie die Ereignisse in Frankreich regelmiflig durch
einen Freiheitsbaum ehrten (vgl. Rosenkranz 1998: 29). Mitunter diirf-
te hierauf die ,unsichtbare Kirche“ errichtet worden sein, in die sie
sich wihrend ihrer Studentenjahre zuriickziehen. D.h., vor der Enge
und Strenge der Tiibinger Orthodoxie ausweichen. Der ortsansdssigen
Pastoral-Macht also, die den progressiven Alarm ausnahmslos kultur-
pessimistisch kommentiert. Diese versteigt sich vor dem Hintergrund
der beiden Groflereignisse zu einer moraltheologischen Debatte, die,
wie sich im Nachhinein zeigen wird, durch ihre konservative Agenda
nicht unerheblich zur Herausbildung der idealistischen Systementwiir-
fe beitragt. Fiir beide Stiftsabsolventen konnte sich dieses Surplus so
bereits in Form einer kleinen List der Vernunft angekiindigt haben. Al-
lein die Geschiitze, die die Orthodoxie im Zeichen des Erbstindenmo-
tivs gegen die ,sicherste Voriibung“ auffihrt, wie Schelling schreibt,
scheint ihnen die tief sitzende Furcht des theologischen Wichteramts
vor dem erwachten Freiheitsinteresse zu verraten (Schelling UdU: 47).

»Eine Philosophie nun, die als erstes Prinzip die Behauptung aufstellt, dafl
das Wesen des Menschen nur in absoluter Freiheit bestehe, daf3 der
Mensch kein Ding, keine Sache, und seinem eigentlichen Seyn nach iiber-
haupt kein Objekt sei, sollte man freilich in einem erschlafften Zeitalter
wenig Fortgang versprechen, das vor jeder aufgeregten, dem Menschen
eigentiimlichen Kraft zuriickbebt, und bereits das erste grofle Produkt je-
ner Philosophie, das den Geist des Zeitalters fiir jetzt noch schonen zu
wollen schien, zur hergebrachten Unterwiirfigkeit unter die Herrschaft
der Wahrheit, oder wenigstens zu dem verniinftigen Bekenntnis, dass die
Grenzen derselben nicht Wirkung absoluter Freiheit, sondern blofle Fol-
gen der anerkannten Schwiche des menschlichen Geistes und der Einge-
schranktheit seines Erkenntnisvermdgens seien, herabzustimmen ver-
sucht hat.“ (ebd., 48)

Umstritten ist unter den Teilnehmern der klerikalen Debatte, inwie-
fern der Freiheitssinn der Vernunftkritik(en) mit den kirchlichen Dog-
men vereinbar ist. Dabei kommt Fichte eine nicht ganz gliickliche Rol-
le zu. Dessen ganz im Geiste Kants verfasste Religionskritik liefert den
restaurativen Kriften ungewollt argumentative Schiitzenhilfe. Durch
Fichtes Begriftfsform, so Hegel brieflich gegeniiber Schelling, lasst sich

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.2 Techniken der Selbstiiberredung

ein Ton vernehmen, der ,,die alte Manier in der Dogmatik zu beweisen,
wieder einfiihrt.“ (Hegel zit. n. Rosenkranz 1998: 68) Und unmittelbar
davor:

»Aber ich glaube es wire interessant, die Theologen, die kritisches Bau-
zeug zur Befestigung ihres Gothischen Tempels herbeifithren, in ihrem
Ameiseneifer moglichst zu storen, ihnen Alles zu erschweren, sie aus je-
dem Ausfluchtswinkel herauszupeitschen, bis sie keinen mehr finden und
sie ihre Blofe dem Tageslicht ganz zeigen mifiten. Unter dem Bauzeug,
das sie dem Kantischen Scheiterhaufen entfithren, um die Feuersbrunst
der Dogmatik zu verhindern, tragen sie aber auch wohl immer brennen-
de Kohlen mit herein, und erleichtern die allgemeine Verbreitung philo-
sophischer Ideen.“ (ebd., 67)

Hegels in der Schweiz aufgesetztem Brief ist also eine gewisse dialekti-
sche Zuversicht zu entlehnen. Unerwédhnt scheint derselbe hingegen
Kants eigenes Schwanken zu lassen. Folgen wir Dieter Henrich, dann
er6ffnet nicht erst Fichte durch seine Kritik der Offenbarung (1792) der
Orthodoxie ,Thiir und Angel (ebd., 68), sondern provoziert Kants
selbst bereits konservative Anschlussversuche.

Kant, so wird die junge Generation behaupten, weicht am Ende
den Fragen der philosophischen Selbstbegriindung aus. Mit initiiert
werden deren Umschriften Henrichs Rekonstruktion zufolge sonach
nicht zuletzt durch den geschilderten Verlauf der theologischen Debat-
te. Unterhalb des Eindrucks eines einheitlichen Theorieentwurfs gibt
sich so eine zweiphasige Entwicklung praktischer Vernunft zu erken-
nen. Erst auf Hohe seiner reifen Theorie soll der Autonomiegedanke
danach seine innere Kohidrenz erlangen. Das allerdings um den Preis
des ,halbierten Menschen’ Eine Konsequenz, die dessen frithe, mafi-
geblich durch Rousseau beeinflusste Konzeption demnach noch nicht
zeitigen soll. An Rousseau beeindruckt Kant nach Henrich insbeson-
dere das Begriindungsverhéltnis, das dieser im Rahmen seiner erzie-
hungsphilosophischen Uberlegungen zwischen philosophischer Theo-
logie und Ethik etabliert.“ (Henrich 2010: 46) Gleichwohl soll er dabei
von Anfang an die Zielsetzung verfolgen, Rousseaus durch anthropo-
logische Pramissen getragene Gegenwarts- und Moralkritik (Welter-
fahrung/utilitaristisch-instrumentelle Vernunft) durch Vernunftgriin-
de auszutauschen. Fiir Kant ist klar, dass der Zusammenhang zwischen
Tugend und Gliick, den Rousseau noch in der Selbstevidenz des Ge-
wissens verbiirgt sieht, sich ebenso wie die Gottesgewissheit, die dieser

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

99


https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

aus der Selbsterfahrung von Schuld und Scham ableitet, durch eine
Konzeption einholen lassen muss, die auf ,eine allgemeine Regel der
Vernunft“ rekurriert (ebd., 48). Im Rahmen von Kants frither Autono-
mieauffassung wird der Gegensatz von Affekt und Intellekt so gleich-
sam noch durch eine Unterscheidung zwischen nur vordergriindigem
wie wahrem Gliick abgemildert; verniinftige Willensbestimmung und
individuelle Lebensfithrung (problemlos) aufeinander bezogen. In die-
ser Phase seiner Entwicklung, so Henrich, formuliert Kant in Riick-
sicht auf die Problemlagen der Moralmotivation damit eine Flucht-
punktperspektive, die durchaus auch konservative Lesarten motiviert.
D.h,, eine Theorie, die das ,,charakteristische Pathos einer reinen Auto-
nomie [...] abhidngig von der Hoffnung des Menschen auf eigenes
Gliick® macht (ebd., 48). Miissen wir die in Gott hinterlegte Hoffnung
fahren lassen, dass sich Gliick und Tugend ganz am Ende doch aufein-
ander reimen, scheitert jede vernunftbasierte Selbstthematisierung. In
dieser Phase, da er die Pflicht als Ordnungsprinzip unserer heteroge-
nen Gliicksbestrebungen auffasst und dabei die handlungsanbindende
Kraft an eine Hoffnung kniipft, die sich nicht tiberzeugend aus der von
ihm getroffenen Leitunterscheidung ableiten lasst, muss Kant so ganz
am Ende so einen durch ,Techniken der Selbstiiberredung kompromit-
tiert[en]“ Autonomiebegriff eingestehen (ebd., 49).

Folgen wir Henrich, dann formuliert Kant also erst auf Hohe sei-
ner zweiten Kritik eine zufriedenstellende Losung fiir das Problem der
Moralmotivation. Im Zuge dessen wird zugleich jedoch auch dessen
eigenes Schwanken zwischen einer quietistischen wie einer radikalen
Lesart von Freiheit uniibersehbar. ,Wahrend dort das Sittengesetz die
Form jeder moglichen Gliickseligkeit war, ist diese jetzt nur noch, so-
fern sie mit Sittlichkeit iibereinstimmt, ein Element in dem letzten
Zweck, auf den wir bei allem sittlichen Handeln aus sind. Warum wir
tiberhaupt eines solchen letzten Zwecks bediirfen, warum es unmog-
lich sein soll, Gutes zu tun, ohne dessen jeweiligen Zweck in einen In-
begriff von einem Zweck zusammenzufassen, hat Kant zunéchst nicht
ausfithrlich untersucht. 1793 hat er zugegeben, dafl zwischen beidem
kein durchaus notwendiger Zusammenhang besteht.“ (ebd., 50)

Mit anderen Worten, im Rahmen der moraltheologischen Debatte
stehen sich vier Grundpositionen gegentiber: Verfechter einer histo-
risch-kritischen Bibelmethode, die a) durch ihre hermeneutisch-exege-

100

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.3 Imitatio Dei

tisch verfahrende Institutionskritik die junge Generation nachhaltig
fir das urspriingliche Christentum interessieren, etwas starker ver-
nunftorientierten Befiirwortern einer aufgeklarten Religion, die b) im
Gegensatz zu den radikalen Vernunftapologeten c) fiir die Kompatibi-
litat von Bibel und Logos eintreten und schlieflich Kriften, die d) die
Philosophie als Magd der Theologie restituieren wollen (vgl. ebd., 52).
Nach Henrich sind es also vor allem diese reaktiondren Krifte, die das
konservative Anschlusspotenzial der kantischen Theorie ausloten.
D.h., im Rekurs auf den frithen Kant ihre orthodoxe Gegenoffensive
starten und Gott als movens (re-)implementieren: Wenn der Autono-
miegedanke ohne Gott leer bleibt, ist es dann nicht so, dass der dog-
matische Glaube samt seiner ihn institutionalisierenden Rituale und
Feste geradezu von der Vernunft selbst eingefordert wird und zwar als
serste Pflicht?“ (ebd., 59). Restaurative Interpretationsansitze, die laut
Henrich also nur solange verfangen, als Gliick und Tugend noch nicht
in ihrer ginzlichen Polaritdt begriffen sind. Von diesem Zeitpunkt an
sorgen dann stattdessen vielmehr Fragen, die neben der Freiheit zum
Moralgesetz (Vernunftglaube) auch die Freiheit vom Moralgesetz (in-
telligible Tat) thematisieren, fiir gehorige Irritationen.

3.3 Imitatio Dei

Mit dem Stichwort der Verantwortungsexpansion verbinden heute
nicht wenige eine gewisse normative Aufbruchsstimmung. Angesichts
ganz konkreter moralischer Dilemmata soll feststellbar sein, wie sich
das Anerkennungsmotiv quasi iiber seinen Erfolg verbraucht hat. So
liele sich etwa am Beispiel der erreichten Eingriffstiefe der Medizin il-
lustrieren, wie iiber das Motiv die Frage, ,,ob der Wert des Schutzes
von werdendem Leben oder die Wiirde der Frau vorrangig sei®, eher
verschdrft denn beantwortbar wird. Schliefllich genligt nur wenig, um
zu sehen, dass beide Werte mit dem Motiv vereinbar sind (Horster
2005: 13). Als aussichtsreich erachten so immer mehr Autoren Anlei-
hen bei analytischen Theorievorgaben.

Anders Susan Neiman. Fiir sie scheint Kant gerade gegen den Hin-
tergrund der beschriebenen Kontingenzerfahrungen lesenswert. So je-
denfalls das Resiimee ihrer luziden Studie tiber das (verdriangte) Bose

101

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

102

innerhalb der westlichen Vernunfttradition. Wobei vorneweg anzu-
merken wire, dass ihr Interesse nicht so sehr dem Begriff des (radikal)
Bosen gilt, denn einer Uberpriifung der Gesamtstatik des Vernunft-
baus. D.h., den dariiber verteilten sowohl offenen wie verdeckten ent-
sprechenden thematischen Bezugnahmen. Folgen wir Neiman, wire
miindig im (nach-)metaphysischen Sinn, wer die elementare Zerris-
senheit der menschlichen Existenz aushielte. Wer erkannt hatte, dass
die von Kant etablierten arbeitsteiligen Rationalitdtsformen nicht blof3
bis in den biirgerlichen Salon vordringen. Mag es prima facie auch so
scheinen, als nehme die Auseinandersetzung mit dem Bosen nur we-
nig Platz ein, soll der Eindruck einer weiteren Uberpriifung nicht
standhalten. Im Rahmen derselben soll sich vielmehr zeigen, wie das
Bose sich fast unbemerkt an entscheidenden Stellen der Vernunftarchi-
tektur einnistet. ,,In der ,Metaphysischen Deduktion’ - ohne Zweifel
ein Schwergewicht in der Kritischen Philosophie - fithrt er ein Beispiel
tiir das Verhiltnis von Grund und Folge an, das unmittelbar aus den
klassischen Diskussionen iiber das Problem des Bosen stammt. Wenn
eine vollkommene Gerechtigkeit da ist, so wird der beharrlich Bose be-
straft. Mit Hilfe dieses Beispiels veranschaulicht er das Prinzip, das in
seinem System zum Prinzip des zureichenden Grundes wurde.“ (Nei-
man 2006: 108)

Gleichwohl sind es fiir Neiman gerade die kantischen Vernunft-
dualismen, die am iiberzeugendsten die unzdhligen Vermittlungsver-
suche von Tugend und Gliick widerlegen.2° Ihren Ausgang nimmt Nei-
mans Rekonstruktion von der (intellektuellen) Krisenerfahrung, die
das Erdbeben von Lissabon (1755) auslost. Die mit dieser verheeren-
den Naturkatastrophe verbundenen Erfahrungsgehalte werden von ihr
aufgenommen und gleichsam bis in die von Kant formulierte Kluft von
Sollen und Sein hinein verfolgt. Zentral fiir diese ist danach Kants Ein-
sicht in unsere praktische Vernunftnatur. In den, wie Neiman insis-
tiert, fiir uns unverzichtbaren Glauben daran, dass Tugend und Gliick
sich (insgeheim) doch aufeinander reimen. Aus der Perspektive dieses
Glaubens zeigt sich nach Neiman also, wie das von der Naturkatastro-

20 Wie schwer es generell fillt, erwachsen zu sein, belegt nach Neiman insbesondere
Kants dritte Kritik. So wird der Rundgang durch das Schone hinterriicks immer
wieder von dem kindischen Gedanken iiberrascht, dass das Gliick des Menschen
insgeheim doch im Plan der Schépfung enthalten ist (vgl. Neiman 2006: 134 f.).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.3 Imitatio Dei

phe her sich entfaltende sittliche Bewusstsein Gott sukzessiv praktisch
interpretiert. Wie dieses gegen den Hintergrund der Kontingenz der
Welt quasi einen Lernprozess durchlduft, an dessen Ende es von dessen
Idee eben nur mehr (dsthetico-)ethischen Gebrauch macht. Von Nei-
man aufgenommen wird Kant also durch ein historisches Weitwinkel-
objektiv. Was sich ihr dadurch zu erkennen gibt, ist die unserer endli-
chen Vernunftsituation angemessene normative Selbstverstindigung,
zu der Kant uns einlddt. Derselbe hat dem Moralgesetz verschiedene
Fassungen gegeben. In den Fokus von Neimans Betrachtung riickt nun
insbesondere jene Variante, wonach unsere Willensmaxime gleichsam
zum Naturgesetz taugen muss. Vor allem ihr wiére die Phantasie zu
entlehnen, die uns Kant abverlangt. Wozu derselbe uns aus existenziel-
ler Perspektive betrachtet aufruft, ist eine Imitation Gottes. Immer
dann, wenn es heikel wird, sollten wir uns in einer ,imitatio Dei® iiben
(ebd., 130). Fiir diese bezeichnend scheint ihre explizite Reflexion auf
die jeweiligen Handlungsfolgen. Nach Ansicht Neimans sollte die Kant
immer wieder nachgesagte gesinnungsethische Strenge also allenfalls
fiir Karikaturen herangezogen werden. Nicht von ungefihr greift sie
im Rahmen ihrer Interpretation so auch auf eines der wohl umstrit-
tensten experimenta crusis der kantischen Moralphilosophie zuriick.
Kants Aufsatz Uber ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu liigen
(1797).

Es klingelt. Vor Threr Haustiir steht ein guter Freund und bittet Sie
panisch um Einlass. Auf Thre Nachfrage hin, was ihn so in Panik ver-
setzt, gibt er Thnen zu verstehen, dass jemand nach seinem Leben
trachtet. Wer wiirde seinem Freund in dieser Situation nicht Einlass
gewihren? Gegebenenfalls den nur einige Minuten spéter an der Tiire
klingelten potenziellen Mérder iiber dessen Aufenthalt tduschen? Gilt
nicht fiir die Liige, was oben iiber das Versprechen gesagt wurde?
Namlich, dass es durchaus auch mal gute Griinde fiir den Wortbruch
gibt? Will man mehr als ,die Freiheit eines Bratenwenders® von dem
sich ja zweifellos sagen lésst, dass er sich, einmal in Bewegung gesetzt,
wie von selbst dreht, dann zeigt sich nach Kant gerade in solch heiklen
Ausnahmesituationen, inwiefern man sich als Glied der noumenalen
Welt begreift. Lassen wir die fiir dieses Beispiel nach Kant relevante
Trennlinie zwischen Moral und Recht einmal beiseite, miissten Sie also
auch in diesem Fall wahrheitsgemafd Auskunft geben.

103

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

104

,Wahrhaftigkeit in Aussagen, die man nicht umgehen kann, ist ihm for-
male Pflicht des Menschen gegen jeden, es mag ihm oder einem anderen
daraus auch noch so grofler Nachteil erwachsen; und, ob ich zwar dem,
welcher mich ungerechterweise zur Aussage notigt, nicht Unrecht tue,
wenn ich sie verfilsche, so tue ich doch durch eine solche Verfilschung,
die darum auch (obzwar nicht im Sinne des Juristen) Liige genannt wer-
den kann, im wesentlichsten Stiicke der Pflicht éiberhaupt Unrecht: d.i.
ich mache, so viel an mir ist, daf3 Aussagen (Deklarationen) tiberhaupt
keinen Glauben finden, mithin auch alle Rechte, die auf Vertrigen ge-
griindet werden, wegfallen und ihre Kraft einbiiflen; welches ein Unrecht
ist, das der Menschheit iiberhaupt zugefiigt wird“ (Kant VRLM: 637 f.)

Wie anders als mit einem gewissen Humor soll man auf die hier gefor-
derte Wahrhaftigkeit reagieren kénnen? Ein Lachen, auf das hin sich
fir Neiman jedoch ein gewisser Ernst einstellen sollte. Wenigstens
dann, wenn der belachenswerte Anblick vermieden werden soll, den
wir jedes Mal dann bieten, wenn wir meinen, uns gottgleich iiber die
Wechselfille des Lebens erheben zu kénnen. Wenn Kant hier also da-
rauf beharrt, den Morder, der an unserer Tiir klingelt, nicht iiber den
Aufenthalt des Freundes zu tduschen, der Schutz sucht, dann geht es
ihm in erster Linie also nicht um den moralischen Stellenwert der Liige,
sondern um die notorisch unsere Handlungsplane durchkreuzende
empirische Macht des Zufalls. Im gleichen Atemzug weist er jedoch
auch die Flucht in die innere Zitadelle der reinen Gesinnung zuriick.
Direktiven, die ohne jeden Gedanken an die mit ihnen verbundenen
Folgen ergehen wiirden, hinterlieffen ihren Adressaten orientierungs-
los. Wie aber lassen sich unter diesen Voraussetzungen Absicht und
Folge aufeinander abbilden? Neimans Antwort, indem wir Gottes All-
macht und Gerechtigkeit heuristisch interpretieren. D.h., immer dann
imitieren, wenn prinzipiell unentscheidbare Fragen anstehen. So ist es
nach Neiman also gerade die von Kant behauptete Analogie zwischen
Natur- und Sittengesetz, welche dem Ernst der moralischen Ausnah-
mesituation angemessen sein soll. Die von Kant in diesem Sinn zur
Diskussion gestellten allgemeinen (Natur-)Gesetzgeber miissen sich
ebenso gegeniiber der Allmacht, die sie innehaben, wie der damit
gleichzeitig aufgerufenen (unstillbaren) Forderung der Gerechtigkeit
verantworten. Wirken an der Physik orientierte verallgemeinerte Ge-
setze in Richtung einer radikalen Gleichheit, vereitelt die dabei von ih-
nen bezogene Position des Souverins gleichzeitig ihre Flucht aus der
Verantwortung qua Stellvertreter. Wobei fiir den Zeitpunkt ihrer Bera-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.3 Imitatio Dei

tungen Gefithl und Verstand scheinbar ebenso zueinanderfinden wie
Natur und Geist.

»Durch diese Formel gibt Kant uns die Moglichkeit, so zu tun, als wiren
wir Gott. Wann immer wir vor einem moralischen Dilemma stehen, sol-
len wir uns als Weltschépfer imaginieren. Welche Entscheidungen wiir-
den wir treffen, wenn wir die Chance hitten, die beste aller méglichen
Welten zu schaffen.“ (Neiman 2006: 128)

Vom Erfolg des Anerkennungsmotivs zeigt sich demnach auch Nei-
man iberzeugt. Auch ihr scheint es darum zu gehen, unsere morali-
schen Einstellungen und Urteile gegeniiber dem Verdacht blof3 starker,
letztendlich regionaler Wertungen in Schutz zu nehmen. Fiir den ein-
gangs erwéahnten Horster sollte die Philosophie heute jedoch vor allem
Begriffskldarung leisten. Mit dieser Aufgabenbeschreibung distanziere
sie sich davon, mit der philosophischen Frage der Moralbegriindung
auch gleich noch die psychologische Frage der Moralmotivation mit zu
beantworten (vgl. Horster 2005: 72). Indes wird fiir ihn iiber den Kon-
nex der Griinde und Motive eine Feinunterscheidung méglich. Uber
diesen lassen sich fiir ihn noch einmal die beiden Grofigruppen non-
kognitivistischer und kognitivistischer Ansitze unterteilen, die sich
heute gegeniiberstehen. Nach Horster untergliedert sich die Gemenge-
lage aktueller moralphilosophischer Beitrdge so auf der einen Seite in
Positionen, fiir die mit dem Offenlegen unserer historisch gewachse-
nen Uberzeugungen und Wiinsche bzw. Priferenzen und Interessen,
bereits alles nétige tiber das Wollen gesagt wire (internalistische Non-
kognitivisten) bzw. fiir die damit der Zusammenhang von Regelkennt-
nis, -akzeptanz- und -befolgung, noch nicht umfassend erhellt wire
(externalistische Nonkognitivisten). Wie auf der anderen Seite in sol-
che, fir die auf die wohlbegriindete Einsicht in das Gesollte das Wol-
len quasi unmittelbar nachfolgt bzw., fiir die dies in der Form nicht
zutrifft (ebd., 64f.). Inwiefern unsere Urteile und Reaktionspraktiken
nicht vollends auf gemeinschaftliche Ubereinkiinfte und Einigungs-
prozesse zuriickzufithren sind, wird fiir ihn so nicht zuletzt Giber einen
Kulturvergleich deutlich. Die Zentralbotschaften des mosaischen ,Du
sollst, so Horster, lassen sich noch in den entlegensten Erdwinkeln
nachweisen. Durch diese Vergleichsoptik wird fiir ihn zugleich jedoch
auch der Stellenwert der praktischen Klugheit erhellt. Worauf wir also
starker achten sollten, ist der Evidenzcharakter, durch welchen morali-

105

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

106

sche Regeln fiir das sittliche Bewusstsein auszeichnet sind. Was wir da-
mit hinsichtlich der angesprochenen Konfliktsituationen gewinnen,
wire Klarheit. Deutlich werden sollte so also, was dabei jeweils konkret
auf dem Spiel steht. Wenngleich auch dieser Klarungsprozess selbst-
verstandlich noch keine allseits akzeptierte Losung garantiert. ,,Die
Moralphilosophen® konnen zwar ,keine Ratschldge im konkreten Ein-
zelfall geben [...]. Sie sind jedoch in der Lage, mit Hilfe des Katalogs
der prima facie Pflichten die Konfliktlinien in der Entscheidungssitua-
tion scharf herauszuarbeiten. (ebd., 92)

Fiir Horster erschliefit sich die ,Kategorizitdt der Regeln® gleich-
sam von unten. Durch die (funktionale) Brille sozio-kultureller Evolu-
tionsprozesse (ebd., 92). Dem entsprechend wird Kants Morderbeispiel
von ihm auch stirker sozialphilosophisch gewichtet. Worauf Kants
vermeintlicher Rigorismus demnach dringt, sind die fiir soziale Ord-
nungen nachteiligen Konsequenzen, die jene vordergriindig gebotene
Ausnahme (generalitas) von der Regel (universalitas) schlussendlich
zeitigt. ,,Auf den ersten Blick konnte man meinen, dass die Entschei-
dung eindeutig ist, denn jeder unschuldig Verfolgte, muss geschiitzt
werden. So ist jedenfalls die Argumentation des franzdsischen Philo-
sophen Benjamin Constant, mit dem Kant sich auseinander setzte.
Constant vertrat einen konsequenzialistischen oder verantwortungs-
ethischen Standpunkt, meinte er doch, dass es pflichtgemaf’ sei, den
Freund durch eine Liige zu schiitzen. Dem setzte Kant sein sozialphilo-
sophisches Argument entgegen, dass man namlich mit dem Bruch ei-
nes Versprechens oder mit dem Liigen das Vertrauen in das Funktio-
nieren von wert- und wirkungsvollen Sozialtechniken erschiittert und
damit den zwischenmenschlichen Kontakt belastet.“ (ebd., 85)

Fiir Neiman scheint das Beispiel — auf der Folie Hiobs gelesen -
hingegen vor allem aus Richtung der (aporetischen) Grunderfahrung
menschlicher Vernunft bedeutsam. Die Emporung, die schuldloses
Leid in uns hervorruft, so dieselbe, entdeckt uns gleichsam auf phéno-
menaler Ebene das Unstillbare der Gerechtigkeitsforderung, fiir wel-
che die Vernunftkritik mit der Idee des Unbedingten eine angemessene
Theoriesprache bereitstellt. Nicht zuletzt von solchen Lektionen des
Leids her konnte es also gelingen, sich der am Ende unerklérlichen
Ubersetzung verniinftiger Handlungsgriinde in Handlungsmotivation
anzundhern. Mit anderen Worten, der Leerstelle, die eine unter theore-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

tischen Gesichtspunkten problematische und unter praktischen zwar
apodiktisch gebietende, damit jedoch keinesfalls bewiesene Freiheit
hinterlésst.

»Die Annahme, dafl Gliick und Tugend systematisch miteinander ver-
bunden sein sollten, geht so tief, daf} sie selten formuliert wird, doch sie
liegt, wie Kant meint, jeder moralischen Kritik zugrunde. Kein Augen-
blick der Verzweiflung angesichts des Leidens anderer, kein Ausdruck der
Empérung iiber die Grausamkeit anderer, der nicht auf der Uberzeugung
basiert, dafy die Welt nach dieser Annahme funktionieren sollte. Die Ver-
wendung des Adjektivs schuldlos zur Charakterisierung des Substantivs
Leiden belegt, wie sehr der Grundsatz unwillkiirlich akzeptiert wird.”
(Neiman 2006: 113)

3.4 Intelligible Tat

Was heif3t, sich im Denken orientieren? Der Frage geht Kant 1786 in
einer kleineren Abhandlung nach. Anlass fiir diese gleichnamige Ab-
handlung ist die zwischen Friedrich Heinrich Jakobi wie Moses Men-
delsohn um Gotthold Ephraim Lessing entbrannte Kontroverse. Wih-
rend Jakobi in Lessing quasi den schlagenden Beweis dafiir ausmacht,
dass der konsequente Gebrauch der Vernunft den personalisierten
Gottesbezug gefihrdet und schliefSlich in Unfreiheit miindet, will Mo-
ses Mendelsohn seinen Freund (post mortem) rehabilitieren. Men-
delsohn verortet Lessing im Umbkreis skeptischer Gedanken. Lessing
vertritt eine am gemeinen Menschenverstand ausgerichtete Vernunft-
konzeption. Bezeichnend fiir diese ist jhre Orientierung am Gemein-
sinn. Nimmt man diese Perspektive ein, erscheint das rationalistische
Bedrohungspotenzial, das Jacobi fiir sein Glaubensvotum nutzt, somit
von vornherein entschérft. Von einem alternativlosen Sprung in den
Glauben kann also gar keine Rede sein. Vom moralischen Standpunkt
gibt Kant nun zu verstehen, dass beide Positionen ,,auf ein und dassel-
be hinaus[laufen, S.S.].“ (Kithn 2007: 353) Weder Mendelsohn noch
Jacobi werden am Ende dem kritischen Impuls der Vernunft gerecht.
Das jedoch zeitigt insbesondere fiir Mendelsohn unangenehme Folgen.
Fillt derselbe damit doch hinter die Vernunftperspektive zuriick, fiir
die er ansonsten wirbt (resp. im Umgang mit den Gegenstinden der
Theologie). Nichtsdestotrotz setzt er auf eine Konzeption subjektiver

107

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

108

Vernunft. Von daher sind dessen Einlassungen weiterhin gegeniiber Ja-
cobis Invektiven vorzuziehen. Allerdings nur, insofern diese kritisch
gewendet werden. Auf diesem Weg sollte es gelingen, Mendelsohn
gleichsam ,vor sich selbst zu retten.“ (ebd., 353)

Einsetzen kann ein solcher Rettungsversuch nach Kant nun bei der
Wendung ,des Sichorientirens® (Kant WDO: 192). Untersucht man
diese Wendung auf ihre Bedeutungsgehalte, fithrt das von auflen nach
innen auf die Titel Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Im Zu-
sammenhang der ,geographischen® Alltagsorientierung verweist das
Reflexivpronomen ,,sich® auf den Abgleich zwischen der jeweiligen du-
Berlichen Referenz wie dem innerem irreduziblen ,subjectiven Unter-
scheidungsgrund.“ (ebd., 192) Derselbe innere Kompass, so Kant,
kommt jedoch auch unter abstrakteren raumzeitlichen Bedingungen
zum Einsatz. Auch hier ist es ,das blofle Gefiihl eines Unterschiedes
meiner zwei Seiten, der rechten und der linken®, iber den sich mir die
objektive Lage der Dinge erschliefit. Anders nun ,im Denken* (ebd.,
193). Hier sieht sich die Vernunft gleichsam auf sich selbst zuriickge-
worfen. Wird sie in ihrer Selbstbeziiglichkeit auf das ihr ureigene Be-
diirfnis gestoflen, das sich ihr durch den Begriff des Unbedingten mit-
teilt. Aus Sicht Kants ist es also das Unbedingte, das der (radikalen)
Vernunftskepsis zusetzt. Aus dessen Blickstellung erkennen wir, dass
fallibilistische Grundaussagen vielleicht unseren Erkenntnishunger be-
friedigen; nicht jedoch unser normatives Problembewusstsein. Der al-
leinige Verweis auf die Irrtumsanfilligkeit unseres Wissens unter-
schldgt, dass wir zum Handeln aufgerufen sind. Dass sich uns Gott,
Welt und Seele in erster Linie {iber ihre praktischen Sinnhorizonte er-
schlieffen. In ihnen begegnen wir Gegenstidnden, iiber die wir nicht
nur ,urtheilen wollen®, wie Kant schreibt, sondern ,,urtheilen miissen®
(ebd., 197).

Worin aber findet dieser praktische Urteilsdruck seinen primaren
Ausdruck? Nach Kant in einem praktisch motivierten Flirwahrhalten.
D.h., in einem Glauben, der in seinen Anspriichen dem Wissen in
nichts nachsteht. Durch ihn wird die Idee des hochsten Guts gleichsam
von bloflen Idealen unterscheidbar. In der gleichen Bewegung jedoch
auch die Positionen der radikalen Vernunftskepsis eindrucksvoll wi-
derlegt. So unterscheidet Kant in diesem Zusammenhang terminolo-
gisch zwischen dem Vernunftglauben wie dem Vernunftunglauben

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

(ebd., 198).2* Wiahrend der von ihm vertretene Vernunftglaube fiir die
republikanischen Fluchtlinien diskursiven Denkens einsteht, zielt der
ihm polemisch entgegengesetzte ,Vernunftunglaube® auf die Verlaufs-
richtung intuitionistischer Vernunftauffassungen. In Summe: der Ver-
nunftunglaube bezeichnet einen ,miflliche[n] Zustand des menschli-
chen Gemiiths, der den moralischen Gesetzen zuerst alle Kraft der
Triebfeder auf das Herz, mit der Zeit sogar ihnen selbst alle Autoritat
benimmt und die Denkungsart veranlafit, die man Freigeisterei nennt,
d. i. den Grundsatz, gar keine Pflicht mehr zu erkennen.” (ebd., 206)

Mit dem Vernunftglauben diskutiert Kant ein Bediirfnis, das dem
Intellekt entspringt; das sich gleichsam erst im Nachhinein einstellt. In
ihm diirfte sich so auch der gesuchte ,Stein des Weisen' spiegeln. ,,Die
Vernunft fithlt nicht; sie sieht ihren Mangel ein und wirkt durch den
Erkenntnistrieb das Gefiithl des Bediirfnisses. Es ist hiermit, wie mit
dem moralischen Gefiihl bewandt, welches kein moralisches Gesetz
verursacht, denn dieses entspringt ganzlich aus der Vernunft; sondern
durch moralische Gesetze, mithin durch die Vernunft verursacht oder
gewirkt wird, indem der rege und doch freie Wille bestimmter Griinde
bedarf.“ (ebd., 198)

Eine dem Vernunftglauben vergleichbare Leistung erbringt der Be-
griff der ,intelligiblen Tat®. Durch diesen wird die Ambivalenz der mo-
ralischen Selbstbestimmung jedoch noch von einer ganz anderen Seite
her beleuchtet. Fiir Kant besitzen wir die Freiheit zum Moralgesetz.
Wie aber ist es um Lob und Tadel bestellt, wenn wir umgekehrt nicht
auch die Freiheit vom Moralgesetz besitzen? Fiir Gerhard Schonrich ist
Kants Morderbeispiel vor allem gegen den Hintergrund dieser Frage-
stellung zu lesen. Nicht anders als fiir Neiman erschépft sich auch fiir
Schonrich dessen Lehre nicht im Verweis auf das soziale Institut des
Versprechens. Anders als Neiman geht Schonrich im Zuge seiner Ar-
gumentation jedoch auch dezidiert auf Kants Auseinandersetzung mit
dem Bésen ein. Im Rahmen dieser moraltheologisch grundierten Re-

21 ,Der religiose Glaube (fides, faith)®, so Herbert Schnéadelbach tiber die Vorziige der
englischen Sprache, ,ist etwas anderes als eine Summe von Uberzeugungen (be-
lief), ja er ist eine Lebensform im Modus des Sich-auf-etwas-Verlassens, die freilich
auch Uberzeugungen einschlieit; umgekehrt ist niemand, der von etwas {iberzeugt
ist und es in diesem Sinn glaubt, deswegen ein religiéser Mensch® (Schnidelbach
2009: 39). Daneben lief3e sich also noch eine dritte Bedeutung ausmachen.

109

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

flexionen soll sich besonders eindriicklich zeigen, wie Kant seine an-
fangliche Position preisgibt. Wie er unter der Hand Abstand davon
nimmt, das Bose allein als blofSes Devianzproblem zu behandeln. D.h.,
als latent drohende Abweichung vom Gesollten. Folgen wir Schonrich,
dann verdichten sich im Begriff der intelligiblen Tat also beide Seiten
der kantischen Freiheitsethik. Die Konturen dieses Begriffs werden
von ihm also zunéchst gegen den Hintergrund von Kants Morderbei-
spiel umrissen.

Fiir Benjamin Constant, dem Kant mit seinem Aufsatz antwortet,
gilt die Ausnahmesituation bereits durch den Begriff der Willkiirfrei-
heit gerechtfertigt. Gegeniiber dem Morder wire es moglich, die
Pflicht der Wahrhaftigkeit auszusetzen, insofern derselbe sich durch
sein obszones Gesuch quasi selbst aus dem ungeschriebenen Gesell-
schaftsvertrag ausgeschlossen hat (vgl. Schonrich 1994: 11). Wie ge-
zeigt, kann dagegen schon ein gewisses moralisches Recht vorgebracht
werden. Vordergriindig oszilliert dieses Recht zwischen seinem mora-
lischen Anspruch wie seiner sozialen Ordnungsfunktion. Auf den
zweiten Blick zeigt sich allerdings, dass die angenommene Konfliktsi-
tuation erst erzeugt wird. Der Eindruck eines , Adressatenkonflikts*
entsteht nur, insoweit sich die normative Forderung der Gliickswiir-
digkeit auf der einen, wie das je individuelle Gliicksstreben auf der an-
deren Seite, in der Betrachtung iiberlagern (ebd., 12). Um zu Con-
stants Auffassung zu gelangen, muss die Situation also erst neu be-
schrieben werden. Weniger als Standard- denn als Notsituation. Unter
dieser Voraussetzung erscheint der Fall dann allerdings im Lichte eines
Widerstreits zwischen dem ,Gebot der Hilfe“ wie der ,Pflicht zur
Wahrhaftigkeit.“ Weshalb also diese Neubeschreibung? Weil wir durch
diese einer Problemldsung naher kommen. Wird die Situation in der
genannten Weise beschrieben, bleibt das Liigenverbot grundsitzlich in
Kraft. Grundsitzlich bedeutet jedoch auch, dass Ausnahmen nunmehr
durchaus denkbar sind. In Reichweite riickt iiber diese Neubeschrei-
bung also eine Losung des Dilemmas qua Giiterabwédgung. Die ent-
sprechende Klugheit vorausgesetzt, wird durch diese Neubeschreibung
also ein Interpretationsrahmen geschaffen, innerhalb dessen eine
(zweistufige) Konfliktlosung moglich ist. Innerhalb dieses Rahmens ist
es gewissermaflen Pflicht, die Forderung der Wahrhaftigkeit fiir den
Augenblick auszusetzen (vgl. ebd., 12).

110

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

Wovon Constant nach Schonrich zehrt, ist eine Interpretation der
Situation als Notsituation. Inwiefern ist diese Deutung jedoch iiber-
haupt zuldssig? Begiinstigt werden Constants Einwande durch die enge
Verkntipfung von Willensmaxime und allgemeiner Situationsbeschrei-
bung, die Kant vorsieht. Constant konne sich also durchaus auf das Sit-
tengesetz selbst berufen. Die Wirkung dieses Verweises diirfte aller-
dings begrenzt sein. Von Interesse ist das Gedankenexperiment vor al-
lem hinsichtlich der Frage der (nichtintendierten) Handlungsfolgen.
Gemessen an dieser Frage verspricht jedoch auch die neue Situations-
deutung keine wesentlich neuen Ertrdge. Worum also geht es? Mit Nei-
man wurde das Gewissen aus Perspektive der menschlichen Phantasie
behandelt. Das Gewissen jedoch hat so seine Tiicken. Zumal unter
(spat-)modernen Lebensbedingungen. Wer sich aus allem ein Gewis-
sen macht, muss sich am Ende aus nichts mehr ein Gewissen machen.
Die entscheidende Frage lautet heute also ungefahr wie folgt: wo und
wie gelingt es der Freiheitssignatur des Anfangen-kénnens, sich in die
hochkomplexen Handlungsketten einzuschreiben? Einhergehen mit
der ,,prognostische[n] Unverfiigbarkeit der Folgen®, also insbesondere
Schwierigkeiten der moralischen Verantwortungszuschreibung (vgl.
ebd., 14f.). So ist es nach Schonrich die intelligible Tat, wodurch sich
Absicht, Maxime und Gesinnung von Versicherungsexpertisen abhe-
ben. Lauern auf Hohe hochgradig vermittelter Handlungszusammen-
hénge quasi hinter jeder Straflenecke Paradoxien der Verantwortung,
soll Kant diesen also mittels dieses Begriffs begegnen. Fiir die intelligi-
ble Tat sind weniger die Eigenschaften von Handlungen, denn die
Handlungsart ausschlaggebend. Quer zur gebrduchlichen Aufteilung
der Verantwortungslasten nach dem Schema primérer und sekundérer
Verantwortungen verfolgt dieser Begrift die Zuschreibungen bis in eine
Art unbedingten Entschluss hinein. Die intelligible Tat fragt nicht nach
dem Zeit-, sondern dem Vernunftursprung der Handlungen. Folgen
wir Schonrich, dann brechen sich in diesem Begrift nicht nur die Ge-
fahrdungslagen einer die Akteure kognitiv iiberfordernden, sondern
Moral letztlich untergrabenden Allzustindigkeit. In Kants Beispiel
muss sich der Protagonist auch fiir die indirekten Folgen verantworten,
die daher rithren, dass der Freund unbemerkt aus dem Haus geschli-
chen ist, wihrend in seinem Namen gelogen wurde. Am Ende wird der
Freund so doch noch seinem Verfolger iiber den Weg laufen. Ahnlich

111

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

also die Situation der sozialen Akteure. Auch ihr Verantwortungsradi-
us bestimmt sich tiber die subjektiven Handlungsmaximen, die sie sich
als vernunftbegabte Wesen aus dem Horizont ihrer individuell gefirb-
ten Lebenssituation heraus auferlegen. Verantworten missen sich die-
se also fiir den kontrafaktischen Entschluss, durch den nicht nur ihre
einzelnen Maximen zu einem einheitlichen Leitfaden gebiindelt wer-
den, sondern diese mehr noch tiber die Einstimmungspriifung als ob-
jektiv verniinftig und damit mit anderen verniinftigen Willensbestim-
mungen vertriglich ausgewiesen werden. Derjenige, der an der Tiir
ligt, tragt noch die Last der Verantwortung fiir die von ihm unvorher-
sehbare Handlungskette. Wer willentlich den Bruch mit dem ,Recht
der Menschheit® in Kauf nimmt, wie Kant in besagtem Aufsatz
schreibt, der hat auch noch das zu verantworten, was ihm nur mittel-
bar zugerechnet werden kann. Johann Gottlieb Fichte wird erklédren,
dass die Wahl eines philosophischen Systems nicht unabhéngig von
der Lebensfithrung betrachtet werden kann. Dieses nicht mit totem
Hausrat vergleichbar ist. Vorgezeichnet konnte dessen Uberzeugung
demnach in der intelligiblen Tat sein. ,Wer sich in einer freien Tat eine
bose Gesinnung aneignet, ist fiir alles verantwortlich, was in einen mo-
tivationalen Zusammenhang mit dieser Gesinnung gebracht werden
kann.“ (ebd., 16) So wie das subjektive Prinzip der Willensbestim-
mung nicht auf einzelne Handlungen zielt, sondern auf orientierende
Leitlinien, zielt diese ,Tat“ also weder auf einzelne Handlungen noch
auf einen empirischen Summenschluss. Durch den Begrift wird viel-
mehr ein Freiheitssinn erkundet, der anscheinend nicht schon durch
die freie Willkiir abgedeckt ist. Soweit aus Sicht Schonrichs Kants Mor-
derbeispiel.

Vom moralischen Standpunkt aus betrachtet scheinen Moralgesetz
und Freiheit fest miteinander verknotet: nur durch das Sittengesetz
entdecken sich die Individuen in ihrer Freiheit. Im Umkehrschluss im-
pliziert jeder Selbst- einen Freiheitsverlust. Entsprechend harsch &u-
Bert sich Kant auch gegeniiber Positionen, die im mangelnden Ge-
brauch der Freiheit mehr ausmachen; diesen gleichsam zu Erklarungs-
zwecken heranziehen. ,,Die Freiheit in Beziehung auf die innere Ge-
setzgebung der Vernunft ist eigentlich allein ein Vermdgen; die Mog-
lichkeit, von dieser abzuweichen, ein Unvermdgen. Wie kann nun je-
nes aus diesem erklart werden? Es ist eine Definition, die iiber den

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

praktischen Begriff noch die Ausiibung desselben, wie sie die Erfah-
rung lehrt, hinzutut, eine Bastarderklarung (definitio hybrida), welche
den Begriff im falschen Lichte darstellt.“ (Kant MdS: 62 f.) Insgeheim
soll Kant entgegen dieser zoologischen Etikettierung das behauptete
Implikationsverhéltnis selbst in Richtung der idealistischen Systement-
wiirfe autheben. Schonrichs zweiter Schritt besteht also darin, gegen
den Hintergrund dieser Bastarderkldrung Kants Schwanken zwischen
einer quietischen wie einer radikalen Lesart der Freiheit nachzuzeich-
nen.

Gilt nur der gute Wille als freier Wille, zeitigt das paradoxe Folgen.
Dann nimlich verfliichtigt sich die Urheberschaft fir bose Handlun-
gen gleichsam in das Dickicht undurchsichtiger Bedingungsverhiltnis-
se. Umgekehrt konnen sich gute Handlungen unter dieser Vorausset-
zung kaum mehr wirklich auszeichnen. Worin soll ,das Verdienst ei-
nes Handelns bestehen, das qua Freiheit schon moralisches Handeln
ist, wenn diese Freiheit nicht auch die Freiheit ware, anders, eben auch
unmoralisch zu handeln?“ (ebd., 119)

Unmittelbar stimmt dem auch Kant zu. ,Was der Mensch im mo-
ralischen Sinne ist, oder werden soll, gut oder bose, dazu muf3 er sich
selbst machen, oder gemacht haben. Beides muf§ eine Wirkung der
freien Willkiir sein; denn sonst konnte es ihm nicht zugerechnet wer-
den, folglich er weder moralisch gut noch bose sein.“ (Kant RGV: 55)
Léasst man das Zitat jedoch etwas langer auf sich wirken, dann wird
durch dieses hindurch der Abgrund der Freiheit vernehmbar, dem der
nachkantische Idealismus nachspiiren wird. Vor diesem Abgrund soll
Kant also in letzter Konsequenz zuriickschrecken. Kants Diskurs
schwankt zwischen einer Lesart, wonach Moralgesetz und Freiheit fest
miteinander verknotet sind, wie einer Lesart, in der es durchaus denk-
bar ist, dass unmoralische Handlungen zwar auf einen Selbstverlust je-
doch nicht auf einen Freiheitsverlust hinauslaufen.

Damit sind wir bei Kants religionsphilosophischen Schriften ange-
langt. Namentlich, dessen zunédchst unter dem Titel Uber das radikale
Bése in der menschlichen Natur in der Berlinischen Monatsschrift pu-
blizierten und dann ein Jahr spiater (1793) unter dem Titel Von der
Einwohnung des bosen Prinzips neben dem guten: oder tiber das radikale
Bose in der menschlichen Natur als erstes Stiick in Die Religion inner-
halb der Grenzen der bloflen Vernunft aufgenommen Aufsatz. Insbe-

113

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

114

sondere im Kontext dieser Diskussion zeigt sich, wie Kant das zwi-
schen dem Moralgesetz wie der Freiheit gekniipfte Band lockern muss.
Inwiefern er dazu nur insgeheim bereit ist, wird gleich eingangs deut-
lich. Bereits hier stellt Kant die Weichen fiir seine zentrale These.
Denkbar ist das Bose nur als Abweichung vom Gesollten. So lesen wir
gleich eingangs des ersten Stiicks: ,,[D]ie Freiheit der Willkiir ist von
der ganz eigentiimlichen Beschaffenheit, daf3 sie durch keine Triebfe-
der zu einer Handlung bestimmt werden kann, als nur sofern der
Mensch sie in seine Maxime aufgenommen hat [...], so allein kann
eine Triebfeder, welche sie auch sei, mit der absoluten Spontaneitit der
Willkiir (der Freiheit) zusammen bestehen. Allein das moralische Ge-
setz ist fiir sich selbst im Urteil der Vernunft, Triebfeder, und, wer es zu
seiner Maxime macht, ist moralisch gut. Wenn nun das Gesetz jeman-
des Willkiir, in Ansehung einer auf dasselbe sich beziehenden Hand-
lung, doch nicht bestimmt; so muf eine ihm entgegengesetzte Triebfe-
der auf die Willkiir desselben Einflufy haben; und, da dieses vermdoge
der Voraussetzung nur dadurch geschehen kann, dafl der Mensch die-
se (mithin auch die Abweichung vom moralischen Gesetze) in seine
Maxime aufnimmt (in welchem Falle er ein boser Mensch ist); so ist
seine Gesinnung in Ansehung des moralischen Gesetzes niemals indif-
ferent.“ (Kant RGV: 26 f.) Diskutiert Neiman den inneren subjektiven
Grund der Freiheit, erhellt Schonrich deren Gebrauch. Fiir diesen ist
bezeichnend, dass der Grund des Entschlusses fiir uns, wie Kant sagt,
»unerforschlich sei“ (ebd., 23). Das spiegelt sich auch in unseren Reak-
tionspraktiken. Was jemand tut oder gerade getan hat, ist nicht ent-
scheidend. Entscheidend ist vielmehr der Charakter(bildungsprozess),
den wir mit guten Griinden dahinter vermuten. Aus kantischer Sicht
sind unsere reaktiven Einstellungen und Praktiken also auf eine
grundsitzliche Asymmetrie zwischen dem Guten wie dem Schlechten
zurlickfithren. Gegen den Hintergrund dieser Asymmetrie kann der
Mensch auch nicht als Hybridwesen betrachtet werden. Wird er als
weder gut noch bose oder als beides zugleich beschrieben, zeitigt das
begriffliche Unscharfen. Mit der ersten Annahme wird ihm, konse-
quent zu Ende gedacht, die Freiheit bestritten. Mit der zweiten Selbst-
widerspriiche in Kauf genommen. Zu umschiffen sind nach Kant also
zwingend ,,moralische Mitteldinge“ (ebd., 24). In diesem Sinn darf sich
in diesem Zusammenhang auch Friedrich Schiller angesprochen fiih-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

len. Vindiziert man wie er schon der Neigung Vernunftanteile, wird
der Verpflichtungscharakter des moralischen Sollens nahezu unver-
standlich. Das spricht indessen jedoch nicht grundsitzlich gegen des-
sen asthetisches Erziehungsprogramm. Im Gegenteil. Solange die Ord-
nung der Dinge eingehalten wird, verspricht die Interpretation der
Freiheit aus Perspektive von Aneignungsprozessen durchaus Einsichts-
gewinne. Um seinen Standpunkt zu verdeutlichen, @bt sich Kant an
der Stelle gewissermaflen auch in Schillers Diktion. ,,Nur nach be-
zwungenen Ungeheuern wird Herkules Musaget, vor welcher Arbeit
jene guten Schwestern zuriickbeben. Diese Begleiterinnen der Venus
Urania sind Buhlschwestern im Gefolge der Venus Dione, sobald sie
sich ins Geschift der Pflichtbestimmung einmischen. (ebd., 26) Inter-
pretiert werden sollte Schiller also im Sinne einer Habitualisierung des
Guten. Jede Lesart, die dartiber hinauszielt, droht sich hingegen in den
begrifflichen Unscharfen zu verlieren. Beide anthropologischen
Grundannahmen lassen in ihrer spiegelbildlichen Verkehrung nach
Kant also die notige Trennschirfe missen. Anerkannt werden sollte
gleichwohl die jeweils dahinter stehende Grundmotivation. Beide Po-
sitionen wollen vermitteln. Den endlosen Streit zwischen Kulturpessi-
misten und -optimisten beenden. Wie also lassen sich Verfalls- und
Fortschrittsdiagnosen aufeinander beziehen? Kants Antwort, indem
man die beiden Positionen transzendental wendet. Auf humanistischer
Seite sind fraglos die menschlichen Abgriinde einzurdumen. Konkret:
die Rede von einem ,,natiirlichen Hang zum Bdsen® mit in den Sprach-
gebrauch aufzunehmen. Entsprechende Zugestindnisse miissen je-
doch auch die Verfechter des Erbsiindenmotivs machen. In ihren
Sprachgebrauch muss im Gegenzug die Rede von (unerschiitterlichen)
»Anlagen zum Guten“ Eingang finden. Durch den Begriff der intelligi-
blen Tat werden also beide Positionen in Bewegung versetzt. Aus des-
sen Perspektive wird der Vernunftglaube gewissermaflen gattungs-
ethisch ausgedriickt. Namlich durch die (unverriickbare) ,,Hoffnung
einer Wiederkehr zu dem Guten“ (ebd., 55). Diese Korrekturanstren-
gungen laufen gleichsam in Kants Diagnose eines radikal Bosen zu-
sammen. Angekiindigt wird diese Diagnose ja bereits durch den Titel
der Abhandlung. Noch nicht durch den Titel vorweggenommen wird
hingegen die Verunsicherung der moralischen Urteilspraxis, welche
die Diagnose bestimmt. Angesichts dieser latent gegebenen Irritation

115

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

116

der moralischen Verantwortungszuschreibungen ldsst sich das radikal
Bose auch als ,faule[r] Fleck® der Gattung bezeichnen. Uberwiegen
am Ende also doch die Verfallsdiagnosen? Spricht dafiir nicht zuletzt
auch die Metapher eines faulen Flecks? Deutet diese also nicht darauf,
dass Kant im Verlauf der Diskussion seine anfingliche These der
grundsitzlichen Asymmetrie zwischen Gut und Bose preisgeben wird?
Wie man diese Fragen beantwortet, hangt wohl davon ab, wie man die
Dispositionsausdriicke ,,Anlage” und ,,Hang" versteht. Ob als abhédngig
oder unabhéngig von der intelligiblen Tat.

Fiir diese gilt, dass sie den Taten der Individuen gleichsam voraus-
liegt. Wie aber konnen wir von diesem ,formale[n] Grund®, der die
»materialen“ Verantwortungszuschreibungen trigt, wissen? Nach Kant
nur durch Vernunft (ebd., 37). Demgeméafl bezeichnen ,,Anlage und
»Hang“ fiir ihn denn auch Vernunftbestimmungen. Auf beiden Seiten
sollte das Adjektiv ,natiirlich® also nur metaphorisch verwendet wer-
den. Also nicht auf biologische Merkmale bezogen werden. Als ein-
schldgig haben gleichwohl die Beweise menschlicher Destruktivitit zu
gelten. Diese Dokumente der Grausamkeit kann auch die Vernunft
nicht einfach tibergehen. Wie also ldsst sich im Spiegel der menschli-
chen Abgriinde noch an der Vernunft festhalten? An der Stelle bietet
die Rede vom Hang nach Kant einen Ausweg. Durch diese wird ebenso
den Erfahrungsgehalten Rechnung getragen, wie der verniinftige Glau-
be promoviert. Unter den Individuen gebrduchlich ist die Rede von
einem ,,Hang zum Guten® bzw. Bésen. Der Sprachgewohnheit nach be-
zieht sich diese auf natiirliche Anlagen. Dem nun widersetzt sich die
transzendentale Wortverwendung. Aus Perspektive der intelligiblen
Tat wird iiber Tugend und Laster gleichsam im Lichte eines ,erworbe-
nen“ oder ,,zugezogenen“ Hangs geurteilt. Wann also ist die Rede von
einem erworbenen Hang gerechtfertigt? Dann, wenn sich das Urteil
auf Bildungsprozessen im Sinne der Habitualisierung des Guten be-
zieht. Uber einen zugezogenen Hang wird folglich immer dann gerich-
tet, wenn das Urteil gegenldufiger Personlichkeitsentwicklungen gilt.
Gegen den Hintergrund der beiden Dispositionsausdriicke muss also
kein Leben jemals verlorengegeben werden. Diese Hoffnung sollte sich
nicht zuletzt auch in der Moralerziehung niederschlagen. Movens der
Habitualisierung des Guten konnen ja bereits lebensweltliche Forde-
rungen oder Erwartungshaltungen sein. Diese bereits durch das sozio-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

logische Begriffsinventar beschreibbaren Anpassungs- und Wand-
lungsprozesse entsprechen nach Kant dem, was wir unter Reformen
verstehen. Davon unterscheidbar sind jedoch von auflen nicht einseh-
bare Momente der echten Umbkehr. Diesem Gesinnungswandel in sei-
ner voraussetzungslosen Radikalitdt wird dagegen der Begriff der Re-
volution gerecht. Uben sollte sich die Erziehung also in der Leitunter-
scheidung zwischen Reform und Revolution (vgl. ebd., 60).

Gegenstand des Hangs ist die latente Gefahr der Abweichung vom
Moralgesetz. Von dieser ist offensichtlich das Individuum ebenso wie
das Kollektiv betroffen. Mit der Rede ,vom radikalen Bosen der
menschlichen Natur® (ebd., 47) verbindet sich also durchaus auch eine
gewisse motivierende Wirkung aus. Weder der Einzelne noch die
Gruppe kann sich je sicher sein, in Ubereinstimmung mit dem Moral-
gesetz gehandelt zu haben. Das radikal Bose, das ,,den faulen Fleck un-
serer Gattung ausmacht®, sollte also keinesfalls nur von Endzeitdia-
gnostikern zitiert werden. Der Metapher gegentiiber stehen gleichwohl
die schier unerschiitterlichen Anlagen zum Guten. Auch diese sind un-
ter anthropologischen Gesichtspunkten vorzustellen. Was den Men-
schen auszeichnet, ist das Selbstverhaltnis, das ihm qua Vernunft zu-
kommt. In dieses Selbstverhiltnis werden von Kant nun unterschiedli-
che Stufen eingezogen. Mafigeblich fiir deren Unterscheidung ist die
Art der Begegnung mit seinesgleichen. Moderiert werden die jeweili-
gen Stufeniibergénge also tiber den Begegnungsmodus, der auf ihnen
zum Ausdruck kommt. Entlang dieses Mafistabs lassen sich dem
asymmetrischen Gefille von gut und schlecht also unterschiedliche Fa-
cetten abgewinnen. Die Formen der Devianz in aufsteigender Reihe
anordnen. Hinsichtlich der Begegnung mit dem anderen sollte also
unterschieden werden. Und zwar je nachdem, ob er allein aus dem
Horizont der eigenen biologischen Leibausstattung thematisch wird,
oder bereits aus dem Horizont des Begehrens. Ob er also schlicht als
unerldsslicher Kooperationspartner gilt oder ob er vielmehr als mo-
vens der erbrachten Kulturleistungen erscheint. Oder davon noch ein-
mal unterschieden, ob er gleichsam horizontlos begegnet. D.h., als
Adresse der eigenen (durch keine Stellvertreter ersetzbaren) Verant-
wortung jene eingeschliffenen Wahrnehmungsmuster der ,,mechani-
schen® bzw. ,vergleichenden Selbstliebe®, welche die ersten beiden Stu-
fen charakterisieren, durchbricht (vgl. ebd., 29f.). Vom anthropologi-

117

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

118

schen Standpunkt aus betrachtet, erscheint der Mensch somit als zu-
sammengesetzt aus den Schichten seiner Tierheit, Menschheit und
Personlichkeit. In diesem Zusammenhang finden prozedurale Gliicks-
konzepte ausdriicklich Aufnahme. Wenigstens, solange die von ihnen
avisierte ,psychophysische Zufriedenheit“ der ,,moralischen Zufrie-
denheit® unterstellt bleibt (vgl. ebd., 57).2> Gemiaf3 der anthropologi-
schen Schichtungen lassen sich denn auch die Gemiitslagen voneinan-
der abheben, die zu Abweichungen vom Gesollten fithren. Voneinan-
der unterschieden werden die unterschiedlichen Formen der Devianz
also iiber den Grad ihrer reflexiven Brechung. So reicht die Reihe der
Verfehlungen von dem fiir die animalische Natur charakteristischen
Verfehlen des rechten Mafles (Vollerei, Wollust etc.), das auf eine ge-
wisse ,,Gebrechlichkeit® schlieflen ldsst, iber die vernunftgeleiteten
Tduschungen von seinesgleichen, die auf unlautere Herzensregungen
(Luge, Neid, Eifersucht etc.) verweisen, bis hin zu jener tiber das
Blendwerk der bloff pflichtmifligen Handlung hinauszielenden be-
wussten und von daher bdsartig zu nennenden Umkehr der Denk- und
Handlungsart. Was sich im Widerschein dieser aufsteigenden Reihe
der Verfehlungen somit zum Schluss abzeichnet, ist eine Vorrangliste,
die gewissermaflen das Wichtige kompromisslos vor dem Richtigen
fihrt.

Entscheidend fiir das untersuchte Verantwortlichkeitsbewusstsein
ist, dass auch der ,faule Fleck, der die Zuschreibungspraxis verunsi-
chert, letztendlich unerklarlich bleibt. Fiir das Moralgesetz gilt, dass
wir dessen Unbegreiflichkeit gerade noch begreifen kénnen. Analog
verhilt es sich anscheinend mit diesem Gattungsmerkmal. Auch des-
sen Unbegreiflichkeit ist gerade noch begreiflich. Fiir Kant lasst sich
das moralische Gesetz kaum bruchlos aus den iiberlieferten Ansétzen
der Tauschgerechtigkeit ableiten. Nichtsdestotrotz kann die intelligible
Tat im gewissen Sinne als postchristlich apostrophiert werden. Wann
immer wir hochkomplexen Zuschreibungssituationen gegeniiber ste-
hen, so Kant, weist virtuell die mythologische Erzahlung tiber den
Stiindenfall an. Uber sie wird verstindlich, weshalb wir im Rahmen

22 Letztere hat also nur wenig mit jener triigerischen ,Gewissenruhe® zu tun, die sich
laut Kant gerne dann einstellt, wenn allein aufgrund giinstiger Umstdnde tendenzi-
ell pflichtvergessene Handlungen nicht tadelnswerten Folgen nach sich ziehen
(Kant RGV: 46).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

Praxis den Tater auch noch fiir die nur mittelbar durch ihn verursach-
ten Schdden haftbar machen. Wofiir uns die biblische Narrative sensi-
bilisiert, ist der Unterschied zwischen dem Vernunft- wie dem Zeitur-
sprung des Bosen. Diese Demarkationslinie ist hinsichtlich der Begrif-
fe von Moral und Recht also keinesfalls nebenséchlich. Die Erzdhlung
fragt gleichsam noch hinter die Dispositionsausdriicke zuriick. Han-
delt die Erzdhlung vom geheimnisvollen Grund der menschlichen
Freiheit, dann kann das Bdse darin nicht aus einem urspriinglichen
Hang hervorgehen. Stattdessen muss diese dem Drehbuch von Un-
schuld, Verbot und Stinde gemaf3 vielmehr dessen Ereignischarakter
einbekennen. Nach Kant reflektiert der biblische Text so auf jenes Ver-
nunftfaktum, das erlaubt, die unter kulturgeschichtlichen Gesichts-
punkten weit zuriickreichende Spur des Bosen nachzuverfolgen. Einer-
seits. Andererseits aber auch auf jene moralische Epoche, welche die
anfingliche Unschuld wachhalt. Durch die Erzéhlung wird, mit ande-
ren Worten, der Sinn fiir die Unbegreiflichkeit des Bosen geschérft. In
der Erzdhlung wird dessen Ursprung externalisiert, in dem er in eine
rein geistige Entitdt verlegt wird. Durch diesen Schachzug, so Kant, be-
kraftigt sie dessen blofle Zufilligkeit und Entzogenheit. In der gleichen
Bewegung werden wir durch diese Erzahlung damit jedoch auch zu
einer Verstandigung iiber unsere Doppelnatur in pragmatisch-prakti-
scher Absicht angeregt (vgl. Kant RGV: 51 ff.). Hinsichtlich der beiden
Facetten der intelligiblen Tat konnte sich so folgende Bemerkung
Kants als Schliisselstelle erweisen. ,,Anders als uns endlich vernunftbe-
gabten Wesen®, so Kant, ,kann dem Geist, die Versuchung des Flei-
sches nicht zur Milderung seiner Schuld angerechnet werden.“ (ebd.,
54) Die Pointe von Frankfurts Modell ist nach Nida-Riimelin darin
auszumachen, dass es nur willensschwache Personen sind, die den
Umweg tiber Wiinsche zweiter Ordnung nehmen miissen. Willensstar-
ke Personen hingegen folgen ihren Griinden. Ahnlich scheint die Poin-
te Schonrichs gelagert. Kant will das Bése im Lichte von Versuchungen
erkldaren. Dadurch wird er iiber sich selbst hinausgefiihrt. Denn die
Form der Schwiche, die er dabei in Anschlag bringt, ist in seinem re-
gelgeleiteten Moralentwurf iberhaupt nicht vorgesehen.

Umrissen wird das Wirkungsfeld der intelligiblen Tat durch ver-
antwortungsentlastende Praxen. Einerseits. Andererseits durch natura-
listische Urteilsspriiche. Noch der engagierteste Sozialpadagoge, Kri-

119

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

120

minologe, Psychologe oder Soziologe, der abweichendes Verhalten im
Gegensatz zu Soziobiologen, Intelligenz und Hirnforschern iiber sol-
che Kriterien wie Milieu, Herkunft, exzessive Gewalterfahrungen, Dro-
gen usw. erklért, so in etwa Kant, sollte zur Kenntnis nehmen, dass
auch seine permissiven Absichten im Begriff stehen, den Respekt zu
untergraben, den wir uns wechselseitig entgegenbringen. Durch Kant
konnte damit also eine Gewissensperspektive vorgezeichnet werden,
die womdglich die Moralkritik des 19. Jahrhunderts (Nietzsche, Freud)
kaum ftrchten braucht. In der Kritik der praktischen Vernunft heifst
es: ,Es gibt Fille, wo Menschen von Kindheit auf, selbst unter einer Er-
ziehung, die, mit der ihrigen zugleich, andern erspriefllich war, den-
noch so frithe Bosheit zeigen, und so bis in ihre Mannesjahre zu stei-
gen fortfahren, dafy man sie fiir geborene Bosewichter, und ganzlich,
was die Denkungsart betrifft, fiir unverbesserlich halt, gleichwohl aber
sie wegen ihres Tuns und Lassens eben so richtet, ihnen ihre Verbre-
chen eben so als Schuld verweiset, ja sie (die Kinder) selbst diese Ver-
weise so ganz gegriindet finden, als ob sie, ungeachtet der ihnen beige-
messenen hoffnungslosen Naturbeschaffenheit ihres Gemiits, eben so
verantwortlich blieben, als jeder andere Mensch. Dies wiirde nicht ge-
schehen konnen, wenn wir nicht voraussetzen, daf3 alles, was aus sei-
ner Willkiir entspringt [...] eine freie Kausalitit zum Grunde habe,
welche von der frithen Jugend an ihren Charakter in ihren Erscheinun-
gen (den Handlungen) ausdriickt, die wegen der Gleichférmigkeit des
Verhaltens einen Naturzusammenhang kenntlich machen, der aber
nicht die arge Beschaffenheit des Willens notwendig macht, sondern
vielmehr die Folge der freiwillig angenommenen bésen und unwan-
delbaren Grundsitze ist, welche ihn nur noch um desto verwerflicher
und strafwiirdiger machen.“ (Kant KpV: 225f.) Im Sinne der Freiheit
»zum Moralgesetz* erscheint das Bose hier durch den Begriff der intel-
ligiblen Tat also einem asymmetrischen Begriffsverhéltnis eingeschrie-
ben (Schonrich 1994: 121). Gemaf$ dieser Freiheitsthese lassen sich
Moralverstofie als Abweichungen der Gebrechlichkeit, Unlauterkeit
und Bosartigkeit gruppieren. Gleich eingangs der Diskussion des radi-
kal Bosen gibt Kant denn auch zu verstehen, dass auch die Auseinan-
dersetzung mit dieser Realitdt den von ihm aufgezeigten kausalkatego-
rialen Denkvorgaben geniigen muss. D.h. einer Regelhaftigkeit, ohne
die der Begriff der Freiheit ansonsten entweder dem Chaos (Indeter-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

minismus) oder unendlichen Bedingungsverhiltnissen (Determinis-
mus) anheimfillt. Sobald die durch das moralische Sollen moderierte
tiberempirische Realitdt der Freiheit preisgegeben wird, was heift, dass
der Begriff nicht mehr auf die Erfahrung wechselseitiger Selbstzweck-
haftigkeit zielt, sondern nur mehr die grundlegende und einsame Wahl
zwischen Gut und Bose bezeichnet, wird es nicht nur schier unmog-
lich, das Gesollte als das Gewollte auszuweisen, sondern mehr noch
der Bedingtheitscharakter der menschlichen Freiheit unwiderlegbar.
So Kants wesentliche Befiirchtung (vgl. ebd., 130). Nach Schénrich
muss er im Verlauf der Diskussion seine anfingliche Position jedoch
aufgeben. Im Rahmen der Religionsschrift sieht sich Kant mit einer
Gedankenwelt konfrontiert, durch die nachdriicklich auch die Freiheit
»vom Moralgesetz“ eingefordert wird (ebd., 121). Das lésst sich nach
Schonrich fiir alle drei Stufen zeigen. Zunichst fiir die Stufe der Tier-
heit. Thr entsprechen Verfehlungen der Schwiche oder Gebrechlichkeit.
Die Selbstverhiltnisse, die Kant in diesem Kontext anfiihrt, haben je-
doch nur wenig mit der anfinglich von ihm suggerierten mehr oder
minder ausgeprigten bloflen Willensschwiche zu tun. Kant erweckt
hier den Eindruck, als gehe die Devianz auf naturwiichsige Umstande
zuriick. Damit verletzt er die von ihm selbst fiir Willensmaximen for-
mulierte Bedingung der reflexiven Selbstdistanz. Mit ,der Aufnahme
in eine Maxime®, so Schonrich, ,verliert eine Begierde oder eine empi-
rische Triebfeder gerade ihre Eigenschaft als naturwiichsiger blindwir-
kender Faktor.“ (ebd., 125) Ahnlich die Stufe der Menschheit, d.h. die
ihr entsprechenden Verfehlungen der Unlauterkeit, z. B. blof3 pflicht-
mafligen Handlungen. Auch hier ldsst sich zeigen, dass Kant die von
ihm selbst mit der Sentenz iiber die (gelegentlichen) Abweichung von
der Willensmaxime formulierte reflexive Selbstdistanz im Rahmen der
Phidnomenerkldrung unterschlagt. Derjenige, der blof} pflichtmifig
handelt, ist also nicht dadurch entschuldbar, als dass man ihm eine von
ihm selbst nicht geniigend durchschaute verzerrte Selbstwahrnehmung
zu Gute halt. ,,Unlauterkeit als Selbsttduschung ist nicht méglich, wohl
aber Unlauterkeit als Rationalisierungsstrategie.“ (ebd., 126) Bereits
fiir die ersten beiden Stufen muss also konstatiert werden, dass fiir sie
»gar kein Raum in“ Kants eigenem Modell ,,vorgesehen® ist (ebd., 124).
Umso mehr gilt das fiir die dritte Stufe. Fiir Lebensentscheidungen al-
so0, an denen vor allem A- und Immoralisten wohl ihre Freude haben

121

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

diirften. D.h., insofern man an der Stelle einmal davon absieht, dass
»das Bose als Boses“ wollen fiir Kant den Tatbestand der Bosheit erfiillt
und aufgrund des teuflischen Charakters, der dahinter vermutet wer-
den miisste, fiir ihn schier undenkbar ist (vgl. Kant RGV: 45). Unge-
achtet dieser Feinunterscheidung zwischen der ,,Bosartigkeit wie der
»Bosheit* wird Kant im Zuge der Diskussion nach Schoénrich also
durch die ,,moralischen Mitteldinge“ eingeholt. Fordert die intelligible
Tat zu einer urspriinglichen Stellungnahme gegentiber dem Moralge-
setz auf, die ein unbedingtes Ja oder Nein verlangt, schleichen sich in
Kants Text quasi unabléssig Jains ein. Also gelegentlich sich vorbehal-
tene Abweichungen vom Moralgesetz, wie Schonrich sagt. Durch diese
wird Kants Schwanken zwischen zwei Lesarten der menschlichen Frei-
heit eindriicklich bezeugt (vgl. Schonrich 1994: 129). Im Spiegel der
Personlichkeit kann Kant nach Schénrich dann unméglich linger an
der quietistischen Lesart festhalten. Hinsichtlich der beiden zuvor an-
gefithrten Stufen wurde festgestellt, dass sie auf eine bewusste Umkehr
des moralisch Gesollten hinauslaufen. Gegen den Hintergrund der
Bosartigkeit riickt diese Umkehr nun in den Vordergrund. Damit die
radikale Freiheitsinterpretation. Im Hinblick auf seine eigenen Erkla-
rungsanspriiche muss Kant am Ende also das urspriinglich angenom-
mene Implikationsverhaltnis von Selbst- und Freiheitsverlusten be-
streiten. Mit der intelligiblen Tat einher geht das Bewusstsein der sittli-
chen Ordnung. Einher geht damit keineswegs jedoch schon deren An-
erkenntnis. ,,Das Moralgesetz in seine Maxime aufzunehmen und es
gleichzeitig anderen Bestimmungsgriinden nachzusetzen kann, wie ge-
zeigt, weder als Schwiche noch als Selbsttduschung interpretiert wer-
den. Die Aberration vom Moralgesetz mufl selbst in die Maxime auf-
genommen werden [...]. Damit kann die Aberration als solche nicht
die Rolle eines Erklarungsgrundes fiir das Bose iibernehmen. Sie setzt
das Bose voraus.“ (ebd., 127)

3.4.1 Exkurs: ,Dieses unbegreifliche Wesen”
Schiller wollte ,natiirliches Dasein bewahrend formen.“ (Adorno

1979: 95) Welcher Sinn lisst sich dieser Programmformel der Uber-
windung der kantischen Gegensitze heute noch abgewinnen? Unter

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

normativen Vorzeichen scheint der bestimmungsphilosophischen
Denktradition diesbeziiglich eine stirkere Anbindung an Konzepte in-
dividueller Selbstverwirklichung anempfohlen. Eine Akzentverschie-
bung der ,zivilisatorischen Zentralkategorie“ (Gerhardt) der Selbstbe-
stimmung, welche wohl dem erfolgten ,, Austausch der Briiderlichkeit
durch [...] Solidaritit® (Schnddelbach 2009: 24) korrespondiert. Um
politisch wirksam zu werden, so Gerhardt, bedarf die Wiirde der ,,kon-
stitutionellen Bindung an das Menschenrecht. (Gerhardt 2006: 3)
Eine Bindung, die auf Hohe geméfligter Vernunftanspriiche anschei-
nend durch Solidaritdt aussichtsreich mediiert wird. Insbesondere ihr
scheint die ,,Biirde® (Schwinger 2001: 77) einer virulenten Fernsten-
ethik auferlegt. ,,Zum einen lastet das Gewicht auf ihr, als Bestandteil
eines Weltethos den interkulturellen Dialog zur Begriindung und zu-
gunsten der Bewahrung der Menschenrechte zu ermoglichen, zum an-
deren soll sie als Zeichen praktisch gewordener internationaler Verant-
wortlichkeit friedenssichernde Qualitdt erlangen.” (ebd., 76) Analy-
tisch qualifiziert sich Solidaritdt danach aufgrund der sich in ihr bre-
chenden riskanten Freiheiten reflexiv-gewordener Lebensformen und
-stile (etwa nun mehr optionaler Elternschaft), als normative Schliis-
selkategorie. An ihr lésst sich laut Elke Schwinger gut studieren, dass
die vordergriindig spontanen affektiven Bindungsenergien, welche die
biirgerliche Geschlechternorm (hegemonial) voraussetzte, unter
gleichfreien Lebenspartnern erst hergestellt und damit auch gegen
ihren fragilen Charakter aktiv verantwortet werden miissen (vgl. ebd.,
78 11.).

Wihrend also im Schatten bioethischer Fragestellungen eine trans-
disziplindre Zusammenarbeit zwischen Moralphilosophen, Rechtswis-
senschaftlern, Theologen und Medizinern anbricht, sorgt ungefihr
zeitgleich eine Neuausrichtung politischer Moral fiir ein Kurshoch le-
bensweltlicher Ansitze. Aus sozialphilosophischer Blickrichtung wer-
den Einblicke in die Bewegungsgesetze (spdt-)moderner (narrativer)
Identitatskonstruktionen gewonnen, die nachdriicklich fiir eine Neu-
fassung von Selbstbestimmung werben; die sich fiir einen Deutungs-
rahmen aussprechen, innerhalb dessen vor allem gruppenspezifische
Missachtungs- und Demiitigungserfahrungen berticksichtigt werden.
»Es gibt nichts Gutes: aufler man tut es®, bemerkt schon Erich Késtner.
Fragen, die die Anfangs- und Endstadien menschlichen Lebens betref-

123

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

124

fen, sollten mit anderen Worten nicht uber definitorische Merkmals-
findungen bzw. Moralstatusanalysen beantwortet werden. Ahnliches
gilt fir die unter gewandelten geo-politischen Bedingungen zuneh-
menden Anfragen hinsichtlich einer in begriindeten Ausnahmefillen
zuldssigen Aufweichung des Folterverbots (vgl. Bahar 2009: 243). Hier
sollte vom bloflen Hererzahlen des rechtsstaatlichen Dreischritts:
»Menschenwiirde-Menschenrechte-Grundrechte® Abstand genommen
werden (Menke/Pollmann 2008: 150).

Was die Tragfihigkeit solcher deduktiver Beweisfithrungen unter
sikularem Himmel anbelangt, notiert Herbert Schnddelbach lapidar:
»[W]enn der Gott, an den geglaubt wird, ein deus malignus oder gar
ein Spieler ist, der sich tiber seine Geschopfe amiisiert, dann ,kann es
mit der Menschenwiirde nicht weit her sein.“ (Schnadelbach 2009: 31)
Gerade diejenigen, so Dieter Birnbacher nicht weniger ironisch, die
meinen, die Gottesndhe gegen die technischen Groflangrifte auf unsere
biologische Leibausstattung in Stellung bringen zu konnen, kénnten
durch das ,allzu anthropomorphle] und insofern unglaubwiirdige
Gottesbild“ (Birnbacher 2006: 100), das sie damit vertreten, die ,,Un-
antastbarkeit” beflecken. Denn die von kulturkonservativen Kriften
»zur Verteidigung der Sakrosanktheit der leiblichen Kontingenz ange-
fihrte ,Gottesebenbildlichkeit® kann eine solche Sakrosanktheit jeden-
falls nicht begriinden.“ Die von ihnen angefithrte Ebenbildlichkeit
kann sich ,allenfalls auf die geistige Seite des Menschen® (ebd., 100)
beziehen.

Ganz im Sinne der Einwédnde konnte so Bernhard H.F. Taureck
unsere oberste Verfassungsnorm redigieren wollen. Uber den zugleich
emanzipatorischen wie fiir Zugehorigkeiten empfinglichen Wortlaut
»lk]eines Menschen Wiirde darf angetastet werden“ (Taureck 2009:
127), gilt es, die ,raffinierte Begrenzung der Wiirdepraxis“ offenzule-
gen, die ithrem Geist widerspricht. ,Die Wiirde des Menschen ist unan-
tastbar, der eine Arbeitserlaubnis besitzt, der so und so lange hier lebt,
der keine Straftat begangen hat, der hinreichende Deutschkenntnisse
besitzt, der die Leitkultur verinnerlichte.“ (ebd., 127) Bemiéngelt wird
von Taureck eine intellektuelle Hohenlagendiskussion, welche, ver-
strickt in Begriindungsfragen, die realen Gleichheitsforderungen tiber-
hort, die sich dem Begriff spatestens von den sozialen Bewegungen des
19. Jahrhunderts nachhaltig einprigen. Die soll aus gattungsethischer

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

Perspektive betrachtet somit dazu aufrufen, eine auch noch zukiinftig
gewdhrte Offenheit und Vielheit als Bewertungsmaf3stab hinsichtlich
der heraufziehenden hochzivilisatorischen Gefahrenhorizonte zu ak-
zeptieren (vgl. ebd., 129 ff.). Gerade das Fehlschlagen sowohl aller reli-
gios-traditionellen wie auch normativen Begriindungsstrategien liefert
gute (skeptische) Griinde, ,die generische Einheit aller Menschen®
(ebd., 126), als jeder Letztbegriindung entratende und gerade darum
verbindlichen Grund der Wiirdepraxis anzuerkennen. Unverduflerli-
che Rechtsanspriiche sollten also den geforderten menschenwiirdigen
Lebensbedingungen vorangestellt werden.

Gegen den skizzierten Zeitgeist erinnert Bielefeldt an den Unbe-
dingtheitscharakter individueller Selbstbestimmung. D.h. daran, dass
»die Wiirde des Menschen nicht von seiner Fahigkeit zur Selbstach-
tung abhédngig® (Bielefeldt 2004: 149) ist, sondern in einer Art letztlich
unergriindlichen Selbstevidenz griindet. Zu merkmalsbezogenen Fehl-
deutungen dieser ,,Ur-Evidenz“ (ebd., 148) kommt es, wenn man die
rechtsstaatliche Devise der Vermeidung von Grausamkeit empirisch
deutet.?3 Denn nur im Sinne der vernunftgeleiteten Selbstverpflichtung
ist die Wiirde unantastbar. Kann sie selbst im Rahmen von Unrechtser-
fahrungen, wie sie Folter und Sklaverei exemplarisch darstellen, allen-
falls ,,massiv missachtet und im Grenzfall vollig negiert (ebd., 150)
werden. Keinesfalls jedoch im Sinne einer Art psychophysischen Ei-
genschaft, wie dies umgangssprachliche Redewendungen iiber ihre
Verletzung bisweilen suggerieren, beschidigt oder gar eingebiifit wer-
den. Die Unverfiigbarkeit des Selbst im Sinne seiner Unausdeutbarkeit
konnte schon Georg Christoph Lichtenberg ins Auge fassen. In einem
seiner Aphorismen heif3t es:

»Dieses unbegreifliche Wesen, das wir selbst sind, und das uns noch weit
unbegreiflicher vorkommen wiirde, wenn wir ihm noch niaher kommen
konnten, als wir selbst sind, muss man nicht auf einer Stirn finden wol-
len.“ (Lichtenberg 1962: 26)

23 Wobei sein Einwand sich sicherlich auch auf jene weiteren, je nach philosophi-
schen Temperament bevorzugten Festschreibungen durch ,Intelligenz, Reflexivitit,
intentionale Kompetenz, aufgeklartes Selbstinteresse, Rationalitit, Natalitit, Ange-
wiesensein auf andere, Leidens- und Empfindungsfihigkeit” (Gamm 2004: 51) er-
strecken diirfte.

125

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

2) ,In den meisten (allen?) Gesellschaften®, so lehrt die Soziologie, ,,be-
steht [...] eine Tendenz dazu, den sprachlichen Ausdruck ,Gesicht’
nicht nur auf ein Phanomen der Physiognomie, sondern ebenso sehr
auf das der Erhaltung der Selbstachtung zu beziehen. (Giddens 1997:
119) Gesagt ist dies gegen den Hintergrund leibphdnomenologischer
Befunde: die Differenz von ,Leib sein und , Korper haben; den Ab-
stand zwischen raumhafter Selbstgegebenheit und rdumlicher Selbst-
verortung. Auch aus handlungstheoretischer Perspektive konnte dem-
nach bestdtigt werden, woriiber sich so unterschiedliche Ansitze wie
der positionale Wesensbefund (Plessner), eine Politik der Wiirde (Mar-
galit) oder etwa eine Ethik des ,,Antlitzes“ (Levinas) nicht mehr zu ver-
standigen brauchen. ,,Beim Menschen ist das Gesicht nicht nur der un-
mittelbare physische Ursprungsort der Sprache, sondern der beherr-
schende Teil des Korpers, dem die Feinheiten von Erlebnissen, Gefiih-
len und Absichten eingeschrieben sind. In einer banalen, jedoch be-
zeichnenden Weise beeinflufit das Gesicht in den menschlichen Sozial-
beziehungen die rdumliche Verteilung von Individuen unter den Be-
dingungen von Koprisenz. Die Positionierung zwischen menschlichen
Akteuren unterscheidet sich signifikant von den Formen der Positio-
nierung, wie man sie in der Mehrzahl tierischer Gesellschaften findet:
die Positionierung zwischen menschlichen Akteuren wird vermittelt
tiber das ,wechselseitige Anschauen’ (ebd., 119). Handelt es sich hierbei
nicht um eine Beobachtung, die spétestens von dem Moment an eine
gewisse Kommentarbediirftigkeit erkennen ldsst, da die ,Gleichheit al-
les dessen, was Menschenantlitz trigt, vor Gott“ (Plessner 1953: 249)
auflerst fraglich wird? Lasst sich durch all dieses ,wechselseitige An-
schauen® nicht unschwer ,der urspriingliche Name* fiir das Gesicht,
das ,,Prosopon® (Kobusch 2010: 6) vernehmen? D.h., eine auditive
Wahrnehmungsleistung, die darauf deutet, dass unser theoretisches
Verhalten, das, wie Heidegger sagt, ,,unumsichtiges Nur-hinsehen® ist
(Heidegger 2001: 69), in praktischen An(er)kennungsverhéltnissen
griindet? ,,Der Mensch®, schreibt Gerhard Gamm, ,erhilt sein Gesicht
in der unverduflerlichen Wirde, die ihm als Einzelnem in seiner Fin-
zigkeit (Einzigartigkeit) zukommt.“ (Gamm 2004: 49)

Vor dem Hintergrund der Gréduel des zwanzigsten Jahrhunderts
zeichnet sich demnach eine gewisse Akzentverschiebung ab. Zuneh-
mend werden die beiden begrifflichen Enden der Selbstbestimmung

126

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

(Freiheit/Wiirde) von Erfahrungen des Gesichtsverlusts bzw. der Ge-
sichtslosigkeit her miteinander verbunden. Statt iiber die Wiirde des
Menschen iiber ein menschenwiirdiges Leben nachgedacht. Zu den
Autoren, die diese Bedeutungsverschiebung begriiflen, zahlt Avishai
Margalit. Durch Margalit werden die beschriebenen evaluativen Ein-
stellungen gleichsam von den Nicht-Orten gesellschaftlicher Anerken-
nung her ins Arbeiten gebracht. Das verrdt bereits der Titel dessen
Monographie. An der Zeit wire eine ,,Politik der Wiirde.“

Kaum verwunderlich also, dass auch Margalit dem numinosen
Verleihensakt der Wiirde misstraut. Die Denkfigur géttlichen Abglan-
zes, die bis in den humanistischen Ubertrag herausragender individu-
eller Einzelleistungen ,auf den Rest der Menschheit oder schliefllich
d[er] Menschen auf ,anthropoide’ Tiere“ (Margalit 1997: 83) hinein-
ragt, ist fiir ihn ganzlich ungeschickt, das achtungswiirdige am Men-
schen auszudriicken. Von metaphysischen Hypotheken befreit ermit-
telt sich der moralische Standpunkt dagegen {iber vier Kriterien. Das-
jenige, was die Achtungswiirdigkeit begriindet, darf erstens nicht ab-
stufbar sein. Zweitens, darf es nicht missbrauchsfahig sein und muss
drittens, als moralisch relevante Eigenschaft, viertens, einer streng in-
nerweltlichen Rechtfertigung gentigen (vgl. ebd., 83). Dieser Katalog
zielt mitunter gegen Anschlussversuche an kantische Theorievorgaben.
(vgl. ebd., 91) Wenn Kant den unvergleichlichen Wert des Menschen
fernab metaphysischer Begriindungsinstanzen in einer zugleich als
verniinftig wie erhaben gedachten Willensbestimmung hinterlegt, wird
er dabei stillschweigend durch die biirgerliche Geschlechternorm an-
geleitet. Ein Umstand, der etwa darin zum Ausdruck kommt, dass das
Sittengesetz allein die letzten beiden kriterialen Punkte ausnahmslos
erfiillt. Aus Sicht Margalits ist so zu Punkt eins zu sagen, dass der un-
bedingte Geltungsanspruch der Willenshypothese zwar nicht aus-
driicklich Selbstversorgungsunfihige ausklammert, insofern diese ja,
wie Kant im Konjunktiv versichert, auch dann hell erstrahlen soll,
wenn dessen innerweltlichem Abglanz durch beachtliche dispositio-
nelle Einschrankungen (,kirgliche Ausstattung einer stiefmiitterlichen
Natur®) von vorneherein enge Grenzen gesetzt sind (vgl. Kant GMS:
19). Doch verfehlt auch dieses ,,Juwel® (ebd., 19) die gesellschaftlichen
Rénder, die sich der Vernunftdiskussion von den beispiellosen Un-
rechtserfahrungen des 20. Jahrhunderts her aufdrangen.

127

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

Warum also nicht einmal diese Erfahrungen des ,,Gesichtsverlusts®
zum Anlass nehmen, um stattdessen negativistische Fluchtpunktbe-
stimmungen aufzusuchen? Bevor wir {ber eine faire Gesellschaft
nachdenken, sollten wir nach Margalit tiber anstdndige gesellschaftli-
che Verhiltnisse nachdenken. Wann aber kann eine Gesellschaft als
anstandig bezeichnet werden? Beziehungsweise wodurch zeichnet sich
eine Gesellschaft aus, die dariiber hinaus das Pradikat zivilisiert ver-
dient? ,,Eine Gesellschaft ist dann anstdndig®, so Margalit, ,wenn ihre
Institutionen die Menschen nicht demiitigen. [...] In einer zivilisierten
Gesellschaft demiitigen die Menschen einander nicht, wahrend es in
einer anstindigen Gesellschaft die Institutionen sind, die den Men-
schen nicht demiitigen.“ (Margalit 1997: 15) Sowohl moralische wie
auch logische und kognitive Griinde sprechen demnach fiir eine an
Fragen der korperlichen Integritat wie der soziokulturellen Zugehorig-
keit ausgerichtete Uberpriifung der gesellschaftlichen Institutionen.
Fiir Margalit verbindet sich das Dringlichkeitsgebot, dass es wichtiger
ist ,Demiitigungen zu vermeiden® (ebd., 19), denn ,, Achtung zu zol-
len (ebd., 19), so umstandslos mit der Einsicht, dass ,.es Ziele gibt, die
direkt und intelligent erreicht werden konnen, und solch[e], die im
wesentlichen Nebenprodukte sind.“ (ebd., 19) Die begriindete Annah-
me, dass ,,[d]ie Achtung anderer Personen im Kern [...] ein Nebenpro-
dukt unseres allgemeinen Verhaltens sein [kann, S.S.], wihrend das bei
der Nichtdemiitigung nicht der Fall ist“ (ebd., 19), miindet so letztlich
in das Wissen ein, dass ,demiitigendes Verhalten leichter zu identifi-
zieren ist, als respektvolles Verhalten.“ (ebd., 20)

Durch identititspolitische Uberlegungen dieser Art lassen sich
nicht zuletzt gewisse Versaumnisse fairer Gesellschaftsordnungen be-
nennen. Unter Fairnessbedingungen definiert sich Selbstbestimmung
im Wesentlichen iiber das ,,Grundgut® der ,,Selbstachtung.” (vgl. ebd.,
312) Als Vertragspartner werden dabei Akteure vorgestellt, die sowohl
iber ein vergleichsweise gesundes ,,Selbstwertgefiihl, wie ein gehorig
Maf} an Selbstvertrauen verfiigen (vgl. ebd., 312). Selbstversorgungs-
unfihige finden kaum Einlass in diesen Vertragsabschluss.

Grofigeschriebene Wiirdekonzeptionen kampfen aus Sicht Marga-
lits somit mit der Schwierigkeit eines (unzuléssig) enggefiihrten Adres-
satenkreises und/oder einer gewissen Missbrauchsanfilligkeit. Ganz
anders die Freiheitsthese, die auf die lebensgeschichtlich offene Zu-

128

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

kunft Bezug nimmt. An wen der (sanfte) Imperativ ergeht ,,Du muss
dein Leben dndern!, muss sich weder vorwerfen lassen, Selbstversor-
gungsunfihige nur unzureichend mit zu beriicksichtigen, noch die
Auswiichse des Bosen fiirchten, die im Schatten der Grofischreibungen
lauern. Laut Margalit vertragt sich mit dem Pradikat radikal so durch-
aus die Ansicht, dass ,[d]ie Fahigkeit, sich ein Ziel zu setzen [...] kein
Wert an und fiir sich [ist, S.S.], sondern nur dann Achtung verdient,
»wenn die Ziele wertvoll sind.“ (ebd., 85) Mit anderen Worten, gesucht
wird die achtunggebietende Eigenschaft. Geniigen muss diese den Kri-
terien, erstens nicht abstufbar, zweitens nicht missbrauchsfihig, drit-
tens moralisch relevant zu sein und viertens eine streng ,,menschliche
Rechtfertigung von Achtung® anzubieten (ebd., 83). Erfiillt wird dieses
Anforderungsprofil nach Margalit noch am ehesten durch die von ihm
als radikal apostrophierte Fahigkeit. Namlich die ,,Fahigkeit, dem eige-
nen Leben zu jedem beliebigen Zeitpunkt eine vollig neue Deutung zu
geben und es dadurch radikal zu dndern. (ebd., 92)

Uber das moralische Sollen wird dagegen auch fiir ihn letzten En-
des der Sinn von Verantwortung verstellt; moralische Stellvertretung
ermoglicht. ,In den Engeln, der ,reinsten’ Verkérperung von Vernuntft,
16st sich jede Individualitdt auf. Es kommt nicht weiter darauf an, ob
Erzengel Gabriel durch Michael ersetzt wird.“ (ebd., 91) Pflichtbasierte
gesellschaftliche Ordnungen sind so durch eine Art Paradox gekenn-
zeichnet. ,[I]n einer Gesellschaft, die auf Pflichten beruht, so Marga-
lit, kdnnen ,,Menschen zwar auf demiitigende Art und Weise handeln,
aber niemand“ kann ,gedemiitigt werden.” (Margalit 1997: 47) War-
um, weil der Verstof§ gegen ein etwaiges Demiitigungsverbot unter die-
sen Voraussetzungen keine ,Verletzung der Rechte eines bestimmten
Menschen® (ebd., 47) darstellt, sondern nur eine anonymisierbare ge-
sellschaftliche Normverletzung. Liegt es da nicht nahe, den Individuen
subjektive Rechte zu vindizieren? Gegeniiber der Pflicht geniefSen sub-
jektive Rechte den Vorteil, nicht in Differenz-Blindheit zu erstarren.
Stattdessen individuieren diese ihre Triger erkennbar. Wenn also die
Einzelnen innerhalb rechtlicher Anerkennungsverhiltnisse erscheinen,
liegt es da nicht nahe, subjektive Rechte als ,notwendige Bedingung
fir die Begriffe von Achtung und Demiitigung“ anzusehen? Mehr
noch, als ,hinreichende Bedingung dafiir, dafl man eine Gesellschaft
anstandig nennen kann.“ (ebd., 45) Fiir Margalit bietet das Verleihen

129

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

von Rechten jedoch nur vordergriindig einen Ausweg. In den Hinter-
grund wiirde dariiber wieder die Frage der Zugehorigkeit geriickt. Die-
se einer ,scheinbare[n] Evidenz“ aufgeopfert (ebd. 45). Auch durch
eine in rechtliche Termini aufgehobene Selbstzweckhaftigkeit der Per-
son wird ,die Suche nach achtungsbegriindenden Eigenschaften allzu
stark eingrenz[t].“ (ebd., 91) Das wird mitunter im Spiegel pflichtba-
sierter Gesellschaften anschaulich. Demiitigungsverbote lassen sich
auch anders herleiten. So etwa aus der Begriindungsoptik des neuzeit-
lich-republikanischen Ideals politischer Selbstbestimmung heraus.
Wahlweise aber auch aus dem Erwartungshorizont geometrischer Ge-
rechtigkeitsannahmen heraus. Die Pflicht, nicht zu demiitigen, kann
auch ,auf der Vorstellung griinden, daf} die Abwesenheit von Demiiti-
gung ein Gut an sich ist, wahrend die Erfiillung des Interesses des Op-
fers nur ein Mittel darstellt, diesen Zweck zu erlangen.“ (ebd., 51)
Nicht weniger konnte jedoch auch das Ideal der kontemplativen Le-
bensfithrung herangezogen werden. ,,[I]n einer Gesellschaft, der dieses
Ethikmodell zugrunde liegt, so Margalit, wirft man ,,Menschen, die
andere erniedrigen, nicht etwa® vor, ,,daf$ sie die Rechte ihres Opfers
verletzt oder eine Pflicht nicht erfillt hatten. Vielmehr beschuldigt
man sie, nicht im Sinne eines vorbildlichen Menschen gehandelt zu
haben.“ (ebd., 52)

Perspektiven der autonomen Lebensfiithrung sollten nach Margalit
also in erster Linie gegen den Hintergrund der Frage der Zugehorig-
keit erortert werden. Wer gedemiitigt wird, fithlt sich nicht zuletzt in
seiner personalen Integritéit verletzt; am ,aufrechten Gang“ gehindert.
Erwartet mitunter also Beistand von einer Metapher, die darauf reflek-
tiert, dass ,Selbstachtung auf Merkmalen der Zugehorigkeit statt auf
erworbenen Eigenschaften beruh[t].“ (Margalit 1997: 68) Wobei Inte-
gritit hier im auflermoralischen Sinn verstanden wird. Charaktertu-
genden wie Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit oder Loyalitat stellen nicht
per se auf ein harmonisches Gleichgewicht der verschiedenen Seelen-
teile ab. Die Wahl moralischer Leitprinzipien ist also nicht umstandlos
mit der Wahl einer moralischen Lebensfithrung gleichzusetzen.
Schliefllich halt etwa ein ,Gangster [...] seinen Freunden wohl kaum
aufgrund einer moralischen Reflexion die Treue“ (ebd., 71). Anderer-
seits unterscheiden wir diesbeziiglich von institutioneller Seite zwi-
schen erpressten wie rechtsstaatlich unbedenklichen Verratspraxen.

130

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

Individuellen Rechten vergleichbar, setzt uns moralische Integritit
demnach auf eine falsche Fihrte. Als mithin ,hinreichende[r]“ (ebd.,
72) Anhaltspunkt fiir krinkende Institutionsverhéltnisse sollte sie so-
mit nicht zur ,notwendigen Bedingung“ (ebd., 72) erklart werden. We-
nigstens dann nicht, wenn der aus gelingenstheoretischer Blickrich-
tung aufgetane Zusammenhang von Selbstachtung und Wiirde nicht
wieder verspielt werden soll, wonach die Wiirdezuschreibung gleich-
sam das duflere Abbild der in Rechtsverhiltnissen abgesicherten psy-
chologischen Selbstbeziehung darstellt. Nicht von ungefihr sprechen
wir von wiirdigem Verhalten oder einem wiirdevollem Gang. Durch
solche positiven Zuschreibungen, an deren entgegengesetzten Enden
eben ,,[d]emiitigende Gesten® (ebd., 73) anzutreffen sind, wird ersicht-
lich, dass ein menschenwiirdiges Leben sich nur bedingt juridischen
Termini beugt. Nach Ansicht Margalits tendiert der rechtliche Blick al-
so dazu, den inneren Zusammenhang zwischen der (rechtebezogenen)
Selbstachtung wie der Wiirde als ihrer ,nach auflen sichtbare Gestalt®
(ebd., 73) auseinanderzureiflen. Vergleichbares gilt jedoch auch fiir
starke Lesarten der Sorge. Was durch diese nur unzureichend verzeich-
net wird, ist der dem moralischen Standpunkt innewohnende ferns-
tenethische Impuls. Die Einsicht, ,,daf3 respektvolles Verhalten ein zen-
traler Bestandteil unserer Lebensform ist“ (ebd., 106), muss demnach
nicht zwingend dem Eingestindnis eines Triumphs des Vielen tiber
dem Einen gleichkommen. Speist sich der Respekt fiir einander nicht
aus einer Art anthropologischen Minimalkonsens? Der iibergreifenden
Ablehnung des ,,schlimmsten Ubels?“ (ebd., 109) Wenn ja, dann wird
dariiber die Zugehorigkeitsfrage wohl vor schismatischen Letztaus-
kiinften gerettet. Das Buch der anstindigen Gesellschaft aufgeschla-
gen. ,Demiitigung mufd als Ausschlufl aus der menschlichen Gemein-
schaft verstanden werden. Ein solcher Ausschluf griindet nicht auf der
Annahme, daf} die ausgeschlossene Person blof3 ein Tier oder Gegen-
stand ist. Der Akt des Ausschlieflens beruht vielmehr darauf, dafl man
sich so verhilt, als ob die betreffende Person ein Tier oder Gegenstand
wire. Meistens werden Menschen dadurch ausgeschlossen, daf$ man
sie als Untermenschen behandelt.“ (ebd., 140f.)

Mit Margalit liele sich also die Liebe rechtfertigen. D.h., ein an ex-
pressiver Selbstachtung ausgerichteter Wiirdeschutz. Mit Margalit las-
sen sich die beiden Enden der Selbstbestimmung jedoch auch fiir die

131

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

Vernunft gewinnen. Fiir die elementare Bedeutung der Fihigkeit zur
Selbstachtung. Nur zur Selbstachtung fihige Individuen sollten dem-
nach den Wiirdeschutz geniefSen. Wer dieses Kriterium nicht erfillt,
wire folglich nicht durch das Instrumentalisierungsverbot geschiitzt.
Mit gutem Grund, wie Nida-Riimelin meint. Ist das doch der Preis,
den wir wohl entrichten miissen, insofern wir auf Hohe der strittig
werdenden Reichweite der Ethik noch an einem gehaltvollen Wiirde-
begriff interessiert sind. Statt die Wiirde also zur inhaltlosen Leerfor-
mel verkommen zu lassen, sollten wir uns hinsichtlich des menschli-
chen Lebens, das dieses Kriterium nicht erfullt, darauf besinnen, dass
es damit keinesfalls der schonungslosen Vernutzung anheimgestellt ist.
Im Gegenteil, mit der begrifflichen Trennung zwischen dem Wiirde-
wie dem davon unabhingig zu begriindenden Lebensschutz diirfte
umso deutlicher hervortreten, worin utilitaristische Uberlegungen feh-
len. Nur unzureichend wird durch diese der unverhandelbare morali-
sche Status beriicksichtigt, der auch diese Grenzfille des Lebens vor
der geplanten Verrechnung schiitzt (vgl. Nida-Riimelin 20012: 151).
Nach Nida-Riimelin hilft Margalit also, diese Trennlinie zu ziehen. Da-
fir notwendig wire allerdings eine kritische Auseinandersetzung mit
dessen Ausgangsthese. Bereits im Alltag lasst sich beobachten, dass
sich der ein oder andere gedemiitigt fiihlt, ohne das er deshalb mit der
entsprechenden Anteilnahme Dritter rechnen sollte. Umgekehrt gibt es
Fille, da jemand offensichtlich gedemiitigt wird, die betroffene Person
dies jedoch selbst nicht so empfindet. Allein, sich gedemiitigt zu fiih-
len, reicht demnach nicht aus, um daraus gleich Schlussfolgerungen
fiir den Wiirdebegriff abzuleiten. Klar unterschieden werden muss
vielmehr zwischen unbegriindeten wie begriindeten Gefiihlen der De-
miitigung. Im Zuge dessen sollte jedoch auch der Animismus ausge-
rdumt werden, der sich bei Margalit stellenweise einschleicht. Institu-
tionen oder Lebenslagen konnen, solange dahinter keine Absichten
und Pldne einzelner auszumachen sind, genauso wenig demiitigen, wie
das Wetter unfreundlich oder gemein sein kann (ebd., 132). Fiir das
Gefiihl der Demiitigung muss es also gute Griinde geben. Sind mit die-
sen jedoch nicht individuelle Rechtsanspriiche verbunden? Wer sich
auf fundamentale Weise in seiner Existenz bedroht fiihlt, wird, wenn
auch von ihm selbst unbemerkt, an individuelle (Abwehr-)Rechte ap-
pellieren. Das lehrt nach Nida-Rimelin auch der Blick durch die kul-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

turelle Brille. Etwa anhand der Beispiele der Witwenverbrennung oder
der Klitorisbeschneidung. Der Widerstand gegen diese Praxen ver-
weist, wenn auch nur unausgesprochen, auf unverdauflerliche Rechte.
Voriibergehend etabliert wird dadurch gewissermafien eine Situation
des doppelten Ausschlusses. Einerseits der Widerstand leistenden (jun-
gen) Frauen aus der Gemeinschaft. Andererseits jedoch auch der Ge-
meinschaft aus der Weltgemeinschaft. Dieser gegentiber sieht sich die-
se von diesem Zeitpunkt an unter erheblichen Rechtfertigungsdruck
gestellt. Durch die Geneitalverstimmelung werden die Frauen objektiv
in ihrer Fahigkeit zur Selbstachtung beschnitten.

Mitunter deshalb sollte in Bezug auf Strawson wohl nur von einem
»quasi-transzendentalen Bezugsrahmen die Rede sein. Worauf also
legt Nida-Riimelin Wert? Darauf, dass nicht jede Wiirdeverletzung
zwangsldufig eine entsprechende Rechtsverletzung und umgekehrt
nicht jede Rechtsverletzung eine entsprechende Wiirdeverletzung nach
sich zieht. Menschenwiirde und -recht sollten also nicht umfangslo-
gisch gleich gesetzt werden. Nicht jeder Verstofy gegen das Recht auf
Leben oder die korperliche Unversehrtheit verweist auf eine demiiti-
gende Praxis. Nicht jede demiitigende Praxis gleicht einer Verletzung
unverduflerlicher Rechte. Beide Ideen gehen in bestimmten Hinsichten
tibereinander hinaus, wie sie in anderen hintereinander zuriickfallen.
Das wird nach Nida-Rimelin am Beispiel kultischer Opferrituale deut-
lich. In Konflikt gerdt das Menschenopfer sicherlich mit den funda-
mentalen Rechtsnormen. Keinesfalls ausgemacht ist damit allerdings
schon, dass sich die im Rahmen des Rituals getotete Person auch gede-
miitigt fithlt (ebd., 137). Das Beispiel ist bizarr. Gleichwohl verhilft es
nach Ansicht Nida-Riimelins zu einem gehaltvollen Wiirdebegriff, der
an den Réndern nicht ausfranzt. Worauf also lauft Margalits Untersu-
chung hinaus? Fiir Nida-Riimelin auf eine Erganzung des Katalogs der
Menschenrechte und zwar ,,um das Recht nicht gedemiitigt zu werden®
(ebd., 141).

3) Wann gelingt das Leben? Fiir Margalit sollte die Frage reformu-
liert werden. Worum es heute geht, ist die performative Stof8richtung
des Wiirdebegriffs von den gesellschaftlichen Rdndern her zu entbin-
den. Oder wie Taureck sagt, ,Menschenwiirde ist [...] immer auch et-
was, das erst erzeugt werden muss und keineswegs etwas, das bereits
da ist, wenn es blof3 ausgesprochen wird. ,Es gibt nichts Gutes: aufler

133

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

134

man tut es;, schreibt Erich Kastner, und so verhilt es sich auch mit der
Menschenwiirde.“ (Taureck 2009: 128) Gesagt ist das gegen Artikel 1
des Grundgesetzes. Worauf aber reflektiert die Unantastbarkeit, wenn
man den gegeniiber den realen sozialen Schieflagen erstarrenden de-
duktiven Ableitungszusammenhang der ersten drei Grundrechtsartikel
einklammert? Sollte angesichts der sozialen Verwerfungen nicht vom
»ist“ auf ein ,sollen umgestellt werden? Also nur gefordert werden,
dass die Menschenwiirde nicht angetastet werden soll? Dieser Schach-
zug diirfte allerdings ziemlich schnell die Gegenfrage provozieren,
warum sie denn nicht angetastet werden soll. Um das einzusehen, be-
darf es Christoph Menke und Arndt Pollmann zufolge nur wenig an
Uberlegung. Statt des unter Essenzialismusverdacht stehenden Drei-
schritts wird von diesen so eine differenzphilosophische Lesart der ers-
ten beiden Grundgesetzartikel vorgeschlagen. Worauf die Unantast-
barkeit im Wesentlichen zielt, ist die Idee der gleichen Achtung. Diese
schaltet sich gleichsam noch unter die schlimmsten Formen der Folter
und Erniedrigung. Ahnlich wie fiir Bielefeldt hilt also auch fiir dieses
Autorenpaar der fiir den Wiirdebesitz entscheidende Gedanke der glei-
chen Achtungswiirdigkeit auch noch vor den Ofen von Ausschwitz
stand. In der gleichen Bewegung gibt das Grundgesetz fiir diese aller-
dings auch zu verstehen, dass dieser Gedanke nur insofern iiberzeugt,
als man sich schon der Idee der gleichen Achtung verschrieben hat.
Fir die Unantastbarkeit gilt demnach, was fiir die Moral im Allgemei-
nen gilt. Sie ldsst sich von auflen nicht andemonstrieren. Quasi im
Umbkehrschluss daraus folgt der in Artikel zwei garantierte Schutz un-
verduflerlicher Rechte. Wer den in Artikel eins formulierten Stand-
punkt des Grundgesetzes einnimmt, fir den erlangt der Gedanke in
Artikel zwei seine rechtliche Positivierung. Indem ich dem anderen als
achtungswiirdig begegne, anerkenne ich ihn instantan als Trager un-
verduflerlicher Rechte. Wird damit auch noch nichts iiber deren kon-
kreten Ausgestaltung gesagt, steht dessen Status als Trager grundlegen-
der Rechte somit aufler Zweifel. Umgekehrt wird die (utilitaristische)
Einigungsperspektive von Tausch und Vertrag nur iiberwunden, inso-
fern diese Rechte als in der Wiirde hinterlegt gedacht werden.

»Menschenwiirde und Menschenrechte hingen so zusammen - und sind
zugleich unterschieden - wie die Tatsache, dass jeder Mensch gleiche

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

Achtung verdient, und die weiteren Bestimmungen dessen, was die glei-
che Achtung jedes Menschen verlangt.“ (Menke/Pollmann 2007: 154)

Aus Sicht Menke/Pollmanns sollte Margalit demnach durch eine Ge-
genlektiire erginzt werden. Derselbe steht exemplarisch fiir Ansitze,
welche die Menschenwiirde als Fluchtpunktbestimmung behandeln.
Im Kontext dieser gelingenstheoretischen Ansitze wird besonders
deutlich herausgearbeitet, inwiefern die in der psychologischen Selbst-
beziehung der Selbstachtung Ausdruck findende gesellschaftliche Er-
fahrung des Respekts auf Freiheitsraume verwiesen ist, die wiederum
die Basis fiir die entsprechende Wiirdedarstellungen der Individuen
abgeben. Praktiken der Erniedrigung und Entwiirdigung fithren dem-
nach nicht automatisch zum Wiirdeverlust. Der von diesen herausge-
arbeitete Zusammenhang von Wiirdebesitz und Selbstachtung verweist
vielmehr auf bei den Individuen unterschiedlich ausgepriagte Wider-
standskrifte. Unterstellt werden miisste den Individuen also ein von
auflen unzugéngliches (minimales) Potenzial der aktiven Selbstbe-
hauptung. Daraus sollte allerdings nicht gefolgert werden, dass derje-
nige, der seine Wiirde einbtfit, irgendwie selbst daran mit Schuld tragt.
Worauf gelingenstheoretische Ansitze allein verweisen, ist, dass jeder
Verlust der Wiirde mit einem Verlust an Selbstachtung einhergeht.
Entlang dieser Ansitze lassen sich also zwei Fragen auseinanderhalten:
a) die Frage ,,ob ein Mensch Wiirde besitzt“ und b) die Frage, ,,ob ihm
ein gleiches Recht auf Schutz der Wiirde zusteht.“ (ebd., 154)
Verstanden werden sollte die Wiirde diesen Ansétzen zufolge als
ein auf Realisierungsbedingungen abstellendes Potenzial. Dafiir
spricht dreierlei. Nehmen wir an, die Wiirde wire ohne Abstufung
schlicht gegeben. Warum sollten wir sie dann tiberhaupt verteidigen
wollen? Nehmen wir dagegen an, wir sind nicht einfach im Besitz der
Wiirde. Wir miussen uns diese stattdessen erwerben, sie uns durch
Leistung verdienen? Augenscheinlich lauft dies darauf hinaus, genau
diejenigen, die des Schutzes wohl am meisten bediirfen, aus dem
Adressatenkreis auszuschlieflen. Wer die Wiirde in diesem Sinn als in
Abstufungen erwerbbaren Status fast, wird demnach auch mit kon-
traintuitiven Konsequenzen konfrontiert. Bliebe also noch die Wiirde
als zwar erwerbbare dabei jedoch nicht abstufbare Eigenschaft aufzu-
fassen. Diese Variante fithrt offensichtlich in die Irritationen tber
menschliche Nichtpersonen wie nichtmenschlichen Personen, wie sie

135

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

hinlanglich durch die bioethische Debatte dokumentiert werden. Was
also spricht fiir die gelingenstheoretischen Ansétze? Diese insistieren
darauf, dass es des uneingeschriankten Wiirdeschutzes genau deshalb
bedarf, ,,weil sie de facto abstufbar ist.“ (ebd., 146)

So wird durch die kleingeschriebene Wiirde also hervorgehoben,
dass der Mensch diese nicht einfach als fertige Eigenschaft mitbringt
und besitzt, sondern vielmehr ein Potenzial benennt, das auf grundle-
gende Freiheitsspielrdume angewiesen ist. Tradierten Wiirdekonzep-
tionen sonach durch eine Lesart provoziert, die diese als ,,gegeben und
abstufbar® behandelt. Gelegen ist dieser Lesart nicht zuletzt an ,ex-
pressiver Selbstachtung® (ebd., 165). Aus Perspektive dieser Forderung
zeigt sich nach Menke/Pollmann, worin die unter die Strukturformel
»gegeben/nicht-abstufbar® (ebd., 135) rubrizierbaren Grof3schreibun-
gen fehlen. Einerseits. Andererseits jedoch auch, worin der Formel ,er-
worben/nicht-abstufbar® bzw. ,erworben/abstufbar® (ebd., 136f.) ver-
pflichtete empiristische bzw. asthetische Interpretationen noch korrek-
turbediirftig sind (ebd., 135 f.).

Verweisen konnten Menke/Pollmann in diesem Zusammenhang
wohl auch auf Autoren aus dem Umkreis der sogenannten post-kolo-
nialen Studien. Diese malen in den unterschiedlichsten Farben aus, in-
wiefern auch extreme Unterwerfungsregime noch mit Widerstand
rechnen miissen. Auch im Anschluss an solche Lektiiren diirfte der
Unterschied zwischen der Wiirde als unverduflerlicher ,,Mitgift“ (ebd.,
146) wie ,im Sinne des Schutzes eines Freiraums der Wiirdedarstel-
lung® (ebd., 144) herauszuarbeiten sein. Diesen Studien zufolge ist es
das herrschaftliche Anrufungen (Interpellation) unterlaufende Mo-
ment, das den Unterschied markiert. D.h., das Anerkennungsverhilt-
nis gleichsam tber seine Beschadigung zur Geltung bringt. Auch in
diesen Studien zur kulturellen Differenz diirfte sich also die nachfol-
gende Beobachtung des Autorenpaares wiederspiegeln.

»Der wie auch immer geringe Eigenanteil, den alle Menschen zur Bewah-
rung der eigenen Wiirde beizusteuern haben, macht es ihnen unméglich,
sich die Menschenwiirde selbst schon wechselseitig zu garantieren. Sie
kénnen sich allenfalls deren bestmogliche soziale und rechtliche Absiche-
rung versprechen.“ (ebd., 144)

Uber die Wahrheit heifit es, dass sie nicht als fest ausgeprigte Miinze
aufgefasst werden sollte. Vergleichbares gilt demnach fiir die Wiirde.

136

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

Weshalb, so wurde gefragt, sollten wir denn schiitzen wollen, was wir
per definitionem sowieso schon als unverlierbare , Mitgift“ erachten?
(ebd., 146) Umgekehrt zeigte sich, dass diejenigen, die sich fiir alterna-
tive Strukturformeln der Erwerbbarkeit aussprechen, zwar wahrneh-
men, dass der Wiirdeanspruch von jeher auf prekire Realisierungsbe-
dingungen verweist, angesichts dessen allerdings, dass sie den Adressa-
tenkreis wahlweise leistungsbezogen oder kognitiv (personale Fihig-
keit) festlegen, ihrerseits in Verlegenheit geraten. Gerade diejenigen
gesellschaftlichen Protagonisten, die auf das Schutzrecht akut vielleicht
am echesten angewiesen sind, zeigten sich notorisch ausgeschlossen.
Zum einen, indem die graduellen Abstufungen der Wiirde an Leis-
tungskriterien gebunden wurden. Zum anderen, indem zwar Ein-
spruch gegen diese graduelle Zuschreibungspraxis von Wiirde erhoben
wurde (vgl. ebd., 137), dabei jedoch die Wiirdegarantie iiber psycholo-
gische Leitwerte ermittelt wurde, so dass sich hier wiederum die Frage
aufdringte, weshalb man ,,noch von Menschenwiirde® und nicht lieber
von ,,Personenwiirde sprechen® sollte. (ebd., 146)

Gelingt das Leben aus Perspektive der evaluativen Selbstverhilt-
nisse, treten die darin eingeschlossenen praskriptiven Sitze demnach
tiber das schiere Uberleben hervor. D.h., iiber die im Halbschatten der
beschleunigten Waren-, Geld- und Informationsstrome wachsende
Zahl ,nutzloser Menschen®. Uber die ,totgeborene, unpassende, un-
giiltige oder nicht realisierbare menschliche Beziehungen, die von An-
fang an den Stempel des drohenden Dahinschwindens tragen®, wie
Zygmund Bauman schreibt (Bauman 2005: 12 f.).

Gleichwohl sollte nach Ansicht des Autorenpaars auch gegeniiber
diesen Gegenwartsbefunden an das moderne Freiheitsinteresse erin-
nert werden. Warum, konnte ein von Micha Brumlik zitierter Lager-
eintrag Primo Levis veranschaulichen. Levis Eintrag ist zu entlehnen,
inwiefern die Selbstzweckhaftigkeit des Menschen ein Demiitigungs-
verbot mit einschlief3t.

»Mensch ist, so notiert Levi fiir den 26. Januar 1944, einen Tag vor der
Befreiung des Lagers ,wer totet, wer Unrecht zufiigt oder erleidet; kein
Mensch ist, wer jede Zuriickhaltung verloren hat und sein Bett mit einem
Leichnam teilt. Und wer darauf gewartet hat, bis sein Nachbar mit Ster-
ben zu Ende ist, damit er ihm ein Viertel Brot abnehmen kann, der ist,
wenngleich ohne Schuld, vom Vorbild des denkenden Menschen weiter
entfernt als der roheste Pygmie und, der grausamste Sadist" Unter diesen

137

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

Bedingungen schwindet dann auch die natiirliche Neigung zur Nachsten-
liebe. Levi fahrt fort: ,Ein Teil unseres Seins wohnt in den Seelen der uns
Nahestehenden: darum ist das Erleben dessen ein nicht-menschliches, der
Tage gekannt hat, da der Mensch in den Augen des Menschen ein Ding
gewesen ist.“ (Levi zit. n. Brumlik 1992:)

Brumlik rekurriert auf Levis Ist das ein Mensch (1986) im Kontext von
menschenrechtspidagogischen Reflexionen. Skizzenhaften Uberlegun-
gen hinsichtlich der Frage, wie eine ,Globalisierung der Erinnerung®
(ebd. 4 ) auszusehen hitte, die sowohl die Skylla der westlichen Verein-
nahmung der Grauel wie auch die Charybdis einer , Konkurrenz der
Opfer” (ebd.,4 ) umschifft. D.h., wie unter den Bedingungen der raum-
zeitlichen Abstandvergréfierungen die nachwachsende Generation an
ein vorsprachliches und vorreflexives Wissen tiber die interpersonelle
Grundlage fundamentaler Rechtsanspriiche herangefithrt werden
kann. An ein Gefiihl, das anscheinend also zugleich impulsiv wie refle-
xiv gebrochen gedacht werden muss. ,Das Verstindnis fiir die Wiirde
des Menschen®, so Brumlik, wurzelt in einem moralischen Gefiihl. Die-
ses Gefiihl ist moralisch, weil es Beurteilungsmafistiabe fiir Handlun-
gen und Unterlassungen bereitstellt, es ist indes ein Gefiihl, weil es sich
bei ihm nicht um ein kalkulatorischen Mafistab, sondern um eine um-
fassende, spontan wirkende, welterschlieffende Einstellung handelt*
(ebd.,9 ). Dieses von Brumlik umrissene Gefiihl scheint beide Aspekte
der Wiirde abzubilden. Einerseits in seiner Spontaneitét auf die aus ge-
lingenstheoretischer Richtung erhellten institutionellen Realisierungs-
bedingungen der Lebensfithrung Bezug zu nehmen. Andererseits von
seiner intellektuellen Seite her den nicht-positivierbaren Grund der
grundlegenden Rechte aufsuchen. Im Sinne von Menke und Pollmann
konnte dieses Gefiithl die Wiirde sowohl als ,das sinngebende Ziel
einer Realisierung der Menschenrechte® (Menke/Pollmann 2008: 165)
wie als begriffliche, ,,sinngebende Voraussetzung eines richtig verstan-
denen Begriffs der Menschenrechte® (ebd., 165) zur Sprache bringen.
Nicht weniger als fiir das Autorenpaar sollte Freiheit nach Brumlik al-
so dariiber hinwegsehen, dass sie sich bewdhren muss. Im Gegenzug
sollte diese empirische Forderung jedoch auch nicht aus ihrem nicht-
positivierbaren Anspruchsgrund herausgelost werden. Wichtig wire
also einzusehen, dass auch anstindige Gesellschaften sorgfiltig zwi-
schen Willkiir und Wille unterscheiden.

138

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

Aus rechtsphilosophischer Sicht ist der Unterschied zwischen dem
verniinftigen Inhalt des Wollens, der sich im Unterschied zur auf zufél-
lige Gegenstinde des Wiinschens und Wollens gerichteten Willkiir
durch kommunikative Verhaltnisse institutionell verwirklichter Frei-
heit bestimmt, demzufolge von Belang (ebd., 148). Durch den frei-
heitstheoretischen Wiirdebegriff wird erhellt, wie der gelingenstheore-
tische Begriff tiber die von ihm sondierten empirischen Kriterien der
Selbstbestimmung den unbestimmten Menschen tendenziell zum Ver-
schwinden bringt. An der Wiirde miissen dem modernen Selbstver-
staindnis nach zwei Seiten unterschieden werden. Zum einen legt sich
die Selbstzweckhaftigkeit des Menschen danach in Richtung eines
»konstitutive[n] Moment[s] von Unbestimmtheit® aus (ebd., 151).
Zum anderen aber auch in Richtung einer nicht-positivierbaren Seins-
gegebenheit, die eben selbst von den biirokratischen Peinigern Levis
unangetastet bleibt. Wiirde der Anspruch auf Selbstbestimmung aus
diesem historisch-gewachsenen Freiheitsverstindnis gelost, hitte dies
nach Menke/Pollmann also zur Folge, dass Klagen, die sich nicht dezi-
diert gegen Rechtsanspriiche richten, insgeheim depotenziert wiirden;
Rufe nach anstindigen Verhiltnissen also nur mehr an Vertragspart-
ner ergehen kénnten.

»Zwar folgt ,aus der Anerkennung der Menschenwiirde nicht unmittelbar,
welche, aber dass jeder Mensch grundlegende Rechte hat [...]. Ebenso
kann es, zweitens, keine Anerkennung der Rechte des Menschen geben,
ohne zugleich damit seine Wiirde anzuerkennen. Denn ohne vorauszuset-
zen, dass alle Menschen Wiirde haben, bleiben alle menschenrechtlichen
Vertriige blofie Ubereinkiinfte zum wechselseitigen Vorteil.“ (ebd., 154)

Ein Spannungsverhdltnis zwischen unbestimmtem und bestimmtem
Mensch, das nach Ansicht von Menke und Pollmann also trotz der be-
rechtigten Einwédnde gegen die abendldndische Vernunfttradition fort-
besteht. Dem entgegen sollten wir Rorty zufolge lernen, uns als kreati-
ve und einfithlsame Geschichtenerzédhler zu verstehen.

»Ich glaube®, so derselbe im Rahmen eines Interviews, ,dafl Solidaritdt
durch ganz banale, alltidgliche Dinge gefordert wird, wie etwa durch bina-
tionale Ehen, strategische Allianzen, die sich zu dauerhaften Bindungen
entwickeln, durch Erzdhlungen tiber das Leben in ausgeschlossenen, dis-
kriminierten Gruppen und so weiter. [...] Und ich glaube, daf traurige
Geschichten iiber konkretes Leid gewohnlich der bessere Weg sind, damit

139

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

140

Leute ihr Verhalten éndern, als universale Regeln zu zitieren.“ (Rorty

1996: 137)

Folgen wir Menke und Pollmann, bleibt der Anerkennungsprozess hier
eigentiimlich farblos (Menke/Polmann 2008: 64 u. 136). Das zeigt sich
nicht zuletzt gegen den Hintergrund individueller Rechte. Namentlich
dem Eigentumsrecht ,als Urform des subjektiven Rechts.“ (Menke/
Polmann 2008: 149) Sind diesem nicht Neid und Kampf als konstituti-
ve Aspekte einer bestimmten selbstbestimmten Lebensfiihrung einge-
schrieben? D.h., unauflosliche Verflechtung von Selbst- und Eigenlie-
be? Wenn dem so ist, dann ist es vielleicht irrefithrend, ,wie es Rorty
zumindest nahelegt, die grundlegende Einstellung der Anerkennung
jedes anderen selbst bereits als ,menschenrechtlich’ zu bezeichnen; und
zwar deshalb, weil diese grundlegende Einstellung jeden anderen, aber
nicht die gleichen Rechte aller anerkennt. Der Unterschied liegt darin,
dass die Anerkennung jedes anderen diesem als Einzelnem, Besonde-
rem gilt, dass gleiche Rechte jedoch eine Anerkennung aller zugleich
verlangen.“ (ebd., 66)

Woran also kénnte dem unbegreiflichen Wesen gelegen sein? Wo-
moglich an immer neuen Artikulationsversuchen. Die Theorieform
der Anerkennung, so Menke und Pollmann, muss gerade weil sie kei-
ner Letztbegriindung fihig ist, immer wieder neu und aus verschiede-
nen Perspektiven inhaltlich gekldrt und artikuliert werden. So ,,gibt es
eine Vielzahl unterschiedlicher, ja miteinander konkurrierender Arti-
kulationsversuche [...]. Sie Reden etwa von der ,Gottesebenbildlich-
keit® jedes Menschen, der ,Evidenz’ des gemeinsamen Menschseins,
der ,Wiirde‘ der Person, der Begegnung mit dem ,Angesicht® des ande-
ren oder der ,unendlichen Forderung der Gerechtigkeit'“ (ebd., 65)

4) Ist Respekt eine Tugend? Unter dieser Fragestellung verfolgt
Menke die Dialektik der eigenen wie wechselseitigen Unausdeutbar-
keit weiter. Der Begriff der Tugenden bezieht sich auf erlernte und ein-
geiibte Wahrnehmungs- wie Handlungsmuster. In einer ersten Anni-
herung lassen sich so vier Begriffsmomente abheben. Tugendhaftes
Handeln setzt erstens eine entsprechende ,,Situationserkenntnis® vor-
aus. Diese Fiahigkeit der klugen Situationseinschdtzung muss zweitens
in habitualisierte Verhaltensformen tibergehen. Dazu ist es notwendig,
drittens, von anderen, genauer von Autorititen bzw. Vorbildern zu ler-
nen. Dieser Lernprozesse verweist viertens darauf, dass das Erlernen

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

einer Tugend das Erlernen weiterer Tugenden beinhaltet. Die Rede von
der Tugend im Singular angesichts der lebensweltlichen Zusammen-
hinge demzufolge in die Irre fithrt (Menke 2004: 44). Wie verhalten
sich also die verschwisterten Begriffe der Achtung und des Respekts zu
mutigem, tapferem, besonnenem, riicksichtsvollem und hilfsbereitem
Handeln? In einer ersten Anniherung konnte man sagen, dass diese
auf Hohe des modernen Freiheitsinteresses die Idee der gleichen Ach-
tung durch die verschiedenen Einzeltugenden hindurchténen lassen.
Dass dies eine Antwort ist, die nur zum Teil einer Uberpriifung stand-
hilt, zeigt sich nach Menke, wenn man den darin implizierten Um-
kehrschluss laut ausspricht. Sobald ich mich gegeniiber meinem
Niéchsten mutig, hilfereit, besonnen etc. verhalte, wird er automatisch
von mir geachtet und respektiert. Achtung, das verdeutlicht die Gegen-
probe also, kann gerade bedeuten, sich nicht im Sinne der besonderen
Tugenden gegeniiber dem anderen zu verhalten (ebd., 47). Wann also
wird der andere von mir geachtet? Und worin kommt dies zum Aus-
druck? Die Beantwortung dieser beiden Fragen fiihrt fiir Menke im
Anschluss an Phillipa Foot tiber die dem Begrift der Tugend einge-
schriebene Ambivalenz. Wer eine Bank iiberfillt oder einen Mord be-
geht, braucht mitunter viel Mut. Bankrduber und Mérder konnen also
durchaus tugendhafte Handlungsweisen verkorpern, ohne dass die ih-
nen geltenden Reaktionspraktiken ihnen die gewohnte soziale Gratifi-
kation einbringt. Ein erster Ansatz, um diese beunruhigende Ambiva-
lenz der Tugend stillzustellen, konnte nun darin bestehen, gegeniiber
dem Morder zu erkldren, dass in seinem Fall ein einseitiger Tugendge-
brauch vorliegt. Echte Tugendaustibung jedoch eine sichere und geiib-
te Kombination mehrerer Tugenden verlangt. Wahrhaft tugendliches
Handeln also durch die Balance zwischen individuellen wie sozialen
Tugenden, etwa Hilfsbereitschaft und Riicksichtnahme, gekennzeich-
net ist. Damit wiirde man nach Menke allerdings die Pointe Foots
missverstehen. Nicht anders als im Fall von Gift, das sowohl Heil- wie
auch Suchtmittel sein kann, geht es ihr um die Differenz im Begriff der
Tugend selbst. An der Tugend lassen sich dementsprechend die guten
Fahigkeiten von der Fahigkeit zum Guten abheben. Der Morder ver-
fiigt in diesem Sinn iiber die Dispositionen, die tugendhaftes Handeln
voraussetzt. Ubt die guten Fihigkeiten allerdings auf eine Weise aus,
die verrit, dass ihm die Fahigkeit zum Guten mangelt. Warum erkennt

141

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

142

und will er das Gute also nicht tun? Eine mégliche Erkldrung hierfiir
wire nach Foot, dass in seinem Fall Tugend und Laster eine unheilvol-
le Liaison eingehen. Der Moérder also aufgrund einer fehlenden ganz-
heitlichen Charakterbildung die Tugend fehlerhaft austibt. Wie aber,
wenn er die entsprechenden habitualisierenden Stadien durchlaufen
hat? Dann hat er womoglich keinen Fehler begangen, sondern sich
iiber die Situation getduscht. Dann konnten ihm also Aspekte der Si-
tuation auf eine Weise unzugénglich gewesen sein, die ihn vom Tat-
vorwurf entlasten. Hinsichtlich seiner Situationsdeutung konnte der-
selbe also erwidern, dass er unverziiglich handeln musste und nicht
erst noch einen weiteren Wissensabgleich durchfithren konnte. In ge-
wisser Weise, so nun Menke, dhneln moralische Tauschungen Wahr-
nehmungstduschungen. Hier wie dort mache nicht ich den Fehler, son-
dern werde ich durch die Situation getduscht. Allerdings mit einem
entscheidenden Unterschied. Im Falle der Wahrnehmungstduschung
kann ich mich prinzipiell auf einen konsensfihigen Standpunkt zu-
rickziehen. Mich also iiber den Unterschied zwischen der Sache wie
sie mir erschienen ist, und wie sie in Wirklichkeit ist, &uflern: In Wahr-
heit ist die Decke braun und nicht wie von mir angenommen griin
(ebd., 51). Liest man die dem Tugendbegriff eingetragene Differenz auf
Folie der Idee der gleichen Achtung, dann zeigt sich nach Menke, in-
wiefern man vergleichbare Erwartungen nicht an die Moral herantra-
gen sollte. Wenn ich mich nicht mehr auskenne, nicht mehr mit Si-
cherheit sagen kann, welche Handlungsweisen meinen gegeniiber an-
gemessen sind, 10sen die verschwisterten Begriffe Respekt und Ach-
tung gleichsam die lebensweltlichen Handlungsleitfdden ab, ohne sich
dabei jedoch ganz von diesen abzulosen. Wollte man diese ethische Er-
fahrung auf ésthetische Wahrnehmungstauschungen tibertragen, fiihr-
te das vor Gegenstinde, die gleichsam unaufhorliche Ritsel aufge-
ben.24

»Wenn es hier eine Analogie zu einer Situation gibt, in die wir mit unserer
Farbwahrnehmung gelegentlich geraten, dann ist dies eine solche, in der
uns ein Gegenstand zunéchst als rot erschien, wir dann aber nicht fest-
stellten, dass er in Wahrheit nicht rot ist, sondern von einer so merkwiir-

24 Im Angesicht des anderen konnte der Gesichtsverlust also ethisch bedeutsam sein.
»Einem Menschen begegnen’, schreibt Emanuel Levinas, ,heifit von einem Rétsel
wachgehalten zu werden.“ (Levinas 1999)

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.4 Intelligible Tat

digen Farbe, die uns mal rot, mal griin erscheint, und von der wir nicht
recht wissen, wie wir sie bezeichnen sollen.” (ebd., 52)

Folgende Szene: Sie stehen am Ufer eines Flusses. Nach einigen Sekun-
den nehmen Sie einen Ertrinkenden wahr. Kurzerhand springen Sie in
die Fluten und ziehen ihn heraus. Im Nachhinein stellt sich allerdings
heraus, dass Sie ihr Leben fiir einen potenziellen Selbstmorder riskiert
haben. Sie die Situation folglich falsch eingeschdtzt haben. D.h., indem
Sie handelten, haben Sie ihrem Gegeniiber nicht nur Ihre Sichtweise,
sondern auch noch Ihren Willen aufgezwungen. Ihre gutgemeinte Hil-
feleistung erscheint jetzt im Nachhinein also duflerst fragwiirdig. Denn
fur jene diirfte gelten, was auch fiir Versprechen gilt. Versprochen
kann nur demjenigen werden, der will, dass das Versprochene auch
eintritt. Andernfalls mutiert der Sprechakt ,Ich verspreche dir...“ zur
Drohung. Doch liefert dessen subjektive Situationsdeutung iiberhaupt
das alleinige Kriterium fiir unsere Verantwortung? Oder zielt diese
nicht immer auch auf objektive Griinde? Hinge ein Unterlassen der
Hilfeleistung in diesem speziellen Fall also nicht vielmehr davon ab,
dass sein Handeln fiir sie einwandfrei nachvollziehbar wire? Und wird
diese Perspektiveniibernahme nicht noch dadurch verkompliziert, dass
hier virtuell auch Dritte (Frau, Kind etc.) mit betroffen sind?

Mit Foot wurde die Differenz im Tugendbegrift aufgezeigt. Auf Fo-
lie der Idee der gleichen Achtung wird diese Spannung nun verscharft.
Und zwar in Richtung eines Spannungsverhaltnisses zwischen der Idee
wie der Tugendordnung. Den anderen in seiner Andersheit achten be-
deutet, die Grenzen der eigenen Verstehenshorizonte anzuerkennen.
In dergleichen Bewegung jedoch auch, die keine Stellvertretung zulas-
sende Verantwortung zu ibernehmen.

»Die einzige Weise, in der wir unsere moralischen Fihigkeiten ausiiben
konnen, lasst uns die Situation so wahrnehmen und in der Situation so
handeln, dass dies nicht eine Weise ist, unsere moralischen Fihigkeiten
auszuiiben. Denn die einzige Weise, in der wir unsere moralischen Fahig-
keiten ausiiben konnen, fithrt uns dazu, den anderen in einer Weise zu
behandeln, in der wir nicht unsere moralischen Fahigkeiten ausiiben, weil
wir ihn darin entgegen seiner Selbstdeutung behandeln, obwohl doch der
Bezug auf seine Selbstdeutung fiir diese Art von Handlung konstitutiv
ist.“ (ebd., 54)

Szenen wie die geschilderte illustrieren fiir Menke moralische Ausnah-
mesituationen. D.h., Situationen, in denen angesichts der darin erfah-

143

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

renen Diskrepanz von Selbst- und Fremddeutung die eingeschliffenen
Denk- und Handlungsmuster ins Stocken geraten. Worin sich ego und
alter ego gleichen, ist gerade ihre wechselseitige Unausdeutbarkeit. Sol-
che Szenen appellieren aus Sicht Menkes denn auch an das Einfiih-
lungsvermogen. Von ihnen geht gewissermaflen ein Plddoyer fiir die
Schulung der Einbildungskraft durch Kunst und Literatur aus. Worin
besteht das moralische Lernziel dieser dsthetischen Schule? In erster
Linie wohl darin, den Schiilern klarzumachen, dass jeder Fall ein sol-
cher Ausnahmefall sein kann bzw. hinsichtlich der in den handlungs-
entlasteten Raumen der Kunst gemachten Alterititserfahrungen so be-
handelt werden sollte (ebd., 58). Weshalb das Anerkennungsverhaltnis
nach immer neuen Artikulationsversuchen verlangt, wird demnach
anhand solcher Ausnahmesituationen verstdndlich. Was fiir diese be-
zeichnend ist, dass sich in ihnen der andere in seiner Andersheit den
Begriffen Respekt und Achtung férmlich aufdringt. So werden beide
Begriffe in diesen Situationen in ihrer Vermittlung tiber die (Grenze)
der gemeinsam eingeiibten Tugendpraxis erfahren.

»Ich hore voriibergehend auf, den anderen entsprechend meiner morali-
schen Fidhigkeiten zu behandeln und denke tiber deren Grenzen gegen-
iiber dem Anderen nach. Diese temporidre Aussetzung der Tugend ist
Ausdruck meiner Achtung fiir den Anderen, aber sie ist keine moralische
Praxis mit dem anderen [...]. Weil diese Differenz kein Unterschied ist,
der sich bestimmen ldsst, ohne sie damit zum Verschwinden zu bringen,
kénnen Achtung und Respekt nicht Prinzipien einer anderen moralischen
Praxis als der Tugend werden; sie konnen nur auf eine andere Vollzugs-
weise der moralischen Praxis der Tugend verweisen.“ (ebd., 57)

3.5 Zwischenbetrachtung

Nachbarn, die sagen, ,,ich tu nur meine Pflicht®, wéren also womoglich
doch wiinschenswert. Ausgenommen vielleicht den Fall, Sie wollten zu
diesen Zuflucht nehmen. Angesichts Ihres Verfolgers liefle sich an Ih-
nen dann wohl die Ambivalenz der moralischen Selbstbestimmung
studieren. Womoglich also zeigen, dass sich das Anerkennungsmotiv
inzwischen keineswegs schon iiber seinen Erfolg verbraucht hat. Des-
sen Gehalt also auch vor dem Hintergrund der sich fast schon noto-
risch einstellenden Pflichtenkollisionen als Desiderat behandelt wer-

144

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.5 Zwischenbetrachtung

den sollte. Weil die Idee der fairen Beriicksichtigung der Bediirfnisse,
Interessen, partikularen Situierung aller im Sinn ihrer Anerkennung
als gleiche, so Horster im Anschluss an Gerlinde Pauder-Studer, ,,allen
moralischen Regeln inhérent ist, kann man sich die Priifung, ob eine
moralische Regel mit der wechselseitigen Anerkennung vereinbar ist,
in Situationen moralischer Entscheidung sparen.“ (Horster 2005: 13)
Worauf Menke und Pollmann angesichts dessen verweisen konnten, ist,
dass es mit der gleichwertigen Anerkennung jedes Gegeniibers noch
nicht getan ist. Fiir dieses Autorenpaar scheint Kants Instrumentalisie-
rungsverbot vielmehr auf ein radikal dezentriertes Verantwortungs-
subjekt abzustellen. Die Desiderate des Motivs konnte fiir sie so Ger-
hard Gamm im Rekurs auf den nachkantischen Idealismus ausgespro-
chen haben. In der Phdnomenologie des Geistes verfolgt Georg Fried-
rich Wilhelm Hegel das Freiheitsinteresse der modernen Welt, indem
er das Ich auf Bildungsreise schickt. Dieses die Erfahrung von Freiheit
und Vernunft machen lasst. Beide Begriffe entlang dieses Bildungspro-
zesses somit entgegen der kantischen Nomenklatur als wirkliche Ge-
genstdnde ausweist und nicht nur als Gegenstidnde des reinen und ver-
niinftigen Interesses. Entlang der von paradigmatischen {iber individu-
elle bis welthistorischen Gestalten reichenden Entfremdungsdramatur-
gien, in deren Rahmen sich das Bewusstsein und sein philosophischer
Betrachter aus immer neuen Blickwinkeln tiber die unauflgsliche Ver-
flechtung von epistemologischen, ontologischen und normativen Deu-
tungshorizonten austauschen, wird das Ich quasi dahin gebracht, noch
gegeniiber dem Abgrund standzuhalten, der durch Johann Gottlieb
Fichte aufgetan wird. Folgen wir Gamm, iibersetzt die Dialektik Fich-
tes Forderung in die Aufgabe, die lebendige Beziehung des Anerken-
nens auch noch in die letzten unserer begriftflichen Oppositionspaare
einzuspeisen. Thren spekulativen Hohepunkt hitte sie so erreicht,
wenn allen Beteiligten rundum klar wire, dass ,die Freiheit, die
sich ,ego’ und ,alter ego’ im Kampf wechselseitigen Anerkennens eroff-
nen” [...] ,so wenig wie die Wahrheit® [...] ,in Beschlag nehmen®
lasst.“ (Gamm 1997: 147) Inwiefern die Ambivalenz der moralischen
Selbstbestimmung wirbt, konnte auch einem Aufsatz aus Hegels Nach-
lass zu entlehnen sein.

Im gleichen Jahr, da er das Ich auf Bildungsreise (1807) schickt,
kehrt derselbe sich an die Frage wer denkt abstrakt? Ein nur wenige

145

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

146

Seiten langes Manuskript, das also womdglich erste Anhaltspunkte lie-
fert. Gleich eingangs zerstreut die Satire etwaige Bedenken. Anders als
ihr Titel dies vermuten ldsst, erwarten den Leser hier keine trockenen
Definitionsversuche, noch soll er in metaphysische Hinterwelten ent-
fihrt werden. Genauso wenig muss er fiirchten, hier den Spiegel tiber
sich selbst vorgehalten zu bekommen. D.h., iiber jene abstrakte Welt-
anschauung belehrt zu werden, die insgeheim langst sein Handeln be-
stimmt. Bereits an dieser Stelle wire allerdings die Ironie mitzuhdren,
die hier mitschwingt und der Welt der Goethe-Leser bzw. -Leserinnen
gilt. Jener Welt von Stil und Geschmack also, die gleichzeitig eine von
den sicht- und greifbaren Dingen abgewandte Weltklugheit kultiviert.
So kann Hegel sich also seiner Wirkung sicher sein, wenn er gegen den
gesunden Menschenverstand behauptet: ,Wer denkt abstrakt? Der un-
gebildete Mensch, nicht der gebildete.“ (Hegel WK 2: 577). Eine These,
die dem Ungebildeten gleichwohl kein Gliick bringt. Wenigstens nicht
gleich. Wer also denkt abstrakt? Die schone oder doch die Kridmersee-
le? Wie es scheint, die Proponenten der Unmittelbarkeitshypothese der
sinnlichen Gewissheit. Um nur die duferen Enden der hegelschen Bei-
spielfélle aufzuzihlen: Diejenigen, die in einem Mérder nichts als den
Morder sehen, in einem Bediensteten nichts als den Bediensteten. Die-
sen auf seine soziale Rolle reduzieren, bei jenem nicht zwischen Tat
und Person unterscheiden. Ja, darin geradezu permissive Tendenzen
wittern. Tendenzen, die allenfalls noch von jener padagogisch-thera-
peutischen Absicht tibertroffen werden, die Tat mittels sozialisations-
theoretischer Mittel restlos aufzukldren. Erkennt man wahren zivili-
sierten Adel hingegen nicht an flachen Hierarchien und deliberativen
Umgangsformen? An den Ziigen von Achtung und Respekt? Motiviert
zeigt sich die Satire demnach durch die kantische Zweckformel. So
scheint allen Beispielen also das Umrunden des Anerkennungsmotivs
gemeinsam. Zu erkennen gibt sich der Ungebildete iiber seine Unfi-
higkeit zu nicht-instrumentellen Einstellungen. Erstens. Zweitens,
durch seine dialektische Unmiindigkeit. ,,Der Mérder ist nicht nur die-
ses Abstrakte, ein Morder (Thesis), sondern zugleich als Mensch auch
Nicht-Morder (Antithesis), dem die Sonnengnade Gottes auf das abge-
schlagene Haupt ebenso scheint, wie einem gekronten Haupt. In der
wechselseitigen Anerkennung des anderen als Menschen findet das
subjektive Erkennen des Objekts seine hochste Vollendung, die zu-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.5 Zwischenbetrachtung

gleich innerste Sache des Subjekts ist (Synthesis).“ (Martens 2006:

190f.) Im Kontext der Wiirdediskussion zeichnete sich zum Schluss

dagegen eine Lesart der Autonomieethik ab, fiir die sich der Eigensinn

des Ethischen nicht im Sittengesetz erschopft, sondern sich als Faktum

der Vernunft allenfalls an diesem zeigt. So sehr dieser Eigensinn auch

jeder moralischen Urteilbildung vorausliegt, versperrt er sich als Ver-
nunftfaktum der rationalen Rekonstruktion.

Auf die Riickseite der Kontroverse tiber die Fahigkeit zur Selbstach-
tung fithrten zuvor Uberlegungen zur Willkiirfreiheit. Mit Pothast
wurde hier ein merkliches Ungleichgewicht konstatiert und zwar zwi-
schen der Beschiftigung mit der Freiheits- wie Verantwortungsproble-
matik. Obwohl beide Themenkreise eng miteinander verkniipft sind,
wird von einigen Ausnahmen abgesehen, vornehmlich iiber bedingte
Freiheit gestritten. Fiir Pothast deutete dies auf ein stillschweigendes
Eingestandnis. Zu verstehen geben die Befiirworter der Vereinbar-
keitsthese damit, dass sie hinsichtlich der Frage nach gerechtfertigten
Reaktionspraktiken keine {iberzeugende Antwort parat haben. Unaus-
gesprochen wurde in diesem Kontext immer wieder auf Hans Fried-
rich Fulda Bezug genommen. Mit Fulda soll denn jetzt noch einmal
die bisherige Diskussion restimiert werden.

II

Weshalb also emport uns Raskolnikovs morderischer Gleichmut?
Missbilligen wir dessen Tat aufs scharfste? Und das, wie wir meinen,
berechtigterweise? Fiir Fulda bewegen sich alle bisher erérterten Ant-
worten innerhalb pragmatischer Register. Raskolnikovs Verbrechen
wird in den angefiihrten Kontexten ausschlieSlich unter dem Gesichts-
punkt seiner Urheberschaft diskutiert. D.h., primér auf die notwendige
Bedingung hin befragt, die seine kasuistischen Ausfliichte unterbinden
sollen. Der Gedanke, dass dessen Prisenz uns womdglich jenseits
»pragmatische[r] Kontexte“ (Fulda 2007: 21) angeht, dort also kaum

147

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

148

erwogen. Mitunter dadurch diirfte nach Ansicht Fuldas der Eindruck
erweckt werden, als liefle sich die Frage nach der hinreichenden Be-
dingung fiir reaktive Einstellungen und Praktiken aus der eingenom-
menen Perspektive gleich mit beantworten. An der Art und Weise, wie
dort mit Raskolnikov umgegangen wird, diirfte also studiert werden
konnen, was passiert, wenn man ,gewisse Sonderfille” (ebd., 20) zur
Regel macht. Solange Absender und Adressat des Urteils der Selbstin-
trospektion eingeriickt bleiben, ldsst sich die in den beiden Willenssat-
zen hinterlegte notwendige Bedingung nach Fulda durchaus zugleich
als ,,hinreichend” (ebd., 20) explizieren. Anders jedoch, wenn die ,,aus
rationaler Selbstkontrolle hervorgegangenen Handlungen und Ent-
scheidungen eben nicht mehr blof3 ,Gegenstinde von Selbstbeurteilung
und Selbstbilligung oder -mif3billigung sind.“ (ebd., 20) Wann und un-
ter welchen Bedingungen Einmischungen zuléssig sind, dariiber wird
unter dieser Voraussetzung dann vielmehr heftig gestritten. Einmal
mehr konnte sich also zeigen, dass das von der kantischen Ethik ge-
zeichnete rigoristische Bild triigt. Was diese von konkurrierenden An-
sitzen trennt, ist gerade ihr Gespiir fiir das Machtgefille. Sozialord-
nungen, die darauf griinden, dass sich hinter den normativen Urteils-
spriichen nur die Vorurteile und Préferenzen der Besserstehenden
mehr schlecht als recht verbergen, so Fulda, lassen die gesuchte Ein-
vernehmlichkeit missen. Nicht viel besser als der Gerechtigkeit des
Starkeren ergeht es allerdings auch solchen Ansitzen, die den Men-
schen mit seiner Lust in den Mittelpunkt stellen. Aus dem individuel-
len Gliicksstreben ,jetzt schon® (ebd., 21) das Recht auf Einmischung
abzuleiten, und zwar im Vertrauen auf das erwartbare finale Gliick der
groflen Zahl, sollte angesichts der dabei stillschweigend gemachten
metaphysischen Annahmen als kaum weniger aussichtsreich angese-
hen werden. Gleiches gilt fiir Vorschlage, welche die Einmischung an
»die Interessenperspektive des jeweils anderen® (ebd., 21) binden bzw.
von dessen ,wohlverstandenen Interesse“ (ebd., 21) abhingig machen.
Auch diese lassen sich fiir ihn nur schwer mit der geforderten Verstéin-
digung unter Gleichen in Einklang bringen. Diirfte im ersten Fall vor
allem schlechte Beliebigkeit die Folge sein, insofern hier ,der grofite
Teil unerbetener Einmischungen® (ebd., 21) unterbleiben miisste,
scheint im zweiten Fall die wahrheitsrichterliche Position fast unum-
ginglich (ebd., 21). Folgen wir Fulda, dann lassen sich reaktive Einstel-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.5 Zwischenbetrachtung

lungen bzw. Praktiken also weder iiber soziale Distinktionsmechanis-
men, noch itiber anthropologisches Wissen oder psychologische Tie-
fenscharfe, bzw. Weitblick hinreichend rechtfertigen: Dass meine und
deine Freiheit jeweils an der des Anderen endet, entpuppt sich dem-
nach als eine Handlungsregel, die den Gebrauch der Dinge (und Wor-
ter) iibersteigt. Solange nur ,pragmatische Kontexte“ beriicksichtigt
werden, soll sich also kein verldsslicher Maf3stab angeben lassen. Dafiir
notwendig wire es vielmehr, Prinzipien aufzusuchen, die in diese Kon-
texte zugleich eingelassen sind, wie sie iibersteigen.?s Als erfolgver-
sprechend gilt ihm so, sich dem spezifisch Moralischen tiber die Frage
nach dem ,inneren Grund“ dafiir, dafl gewisse Entscheidungen und
Handlungen moralischen Charakters sind“ (ebd., 22), anzundhern.
Auch fiir Fulda scheint es also die vorgezogene kopernikanische Wen-
de zu sein, welche die gesuchte Minimalvoraussetzung in Reichweite
riickt. D.h., uns einschérft, dass ,iberhaupt nichts, was sich aus-
schliefllich im objektiven Kontext unserer Handlungen findet® (ebd.,
23), dazu berechtigt, seinesgleichen zurechtzuweisen. Jene Praxis viel-
mehr auf einen ,,inneren subjektiven Grund“ (ebd., 23) verweist.

Mit Fulda wird die verniinftige Willensbestimmung als eine Art
Perspektivenverschiebung lesbar. D.h., als ein Aufleben zu der Einsicht,
dass das Anerkennungsverhiltnis auf etwas in dir und mir verweist,
tiber das wir zwar niemals vollstindig verfiigen konnen, das wir im
Rahmen unserer Begegnungen aber doch stindig mit in Rechnung
stellen missen. ,,Man darf Kant also nicht den Unsinn in die Schuhe
schieben, mit der Unbedingtheit reiner praktischer Vernunft [...] wer-
de unsere Willkiirfreiheit [...] als unbegrenzt betrachtet. Dafl diese
Freiheit eine jeweils [...] von innen und auflen begrenzte ist, versteht
sich von selbst [...]. Betont zu werden verdient etwas anderes: Soll die
Verpflichtung durchs Gesetz und die Befolgung von Pflichten, die sich

25 Wobei an der Stelle wohl noch hinzuzufiigen wire, dass fiir ihn auch der institutio-
nelle Blick das spezifisch ,,Moralische (ebd., 22) verfehlt. D.h., auch derjenige, der
sich Aufschluss iiber diesen gesonderten Bezirk entlang einer Analyse der von den
sozialen Akteuren tibernommenen Rollen samt der damit verbundenen Erwartun-
gen erhofft, wird laut Fulda enttdauscht. Und zwar deshalb, weil er im Rahmen sei-
ner Betrachtung immer wieder genau das voraussetzen muss, was er sucht. Nam-
lich das, was die von den sozialen Akteuren blind und mit schlafwandlerischer Si-
cherheit exekutierten sinnhaften wie normativen Regeln trdgt und dabei doch iiber
sie hinausweist (vgl. ebd., 22).

149

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

150

aus ihm ergeben, keinem der Verpflichteten ein Unrecht antun kon-
nen, so mufl das Gesetz dem Vermogen der Willensbestimmung [...]
nicht fremd sein, sondern dieser Vernunft von ihr selbst gegeben sein.”
(ebd., Anm. 25) Denjenigen, die eine kognitive Lesart befiirworten,
wire also durchaus zuzustimmen. Gleich im Nachsatz ist allerdings
anzufiigen, dass ,moralisch-praktische Vernunft® [...] ihrem Begriff
nach eine durch und durch soziale“ (ebd., 26) ist. Die moralischen Ver-
pflichtungen, denen sich die Akteure zum einen selbst, zum anderen
wechselseitig unterstellen, weist sie als eine Instanz aus, deren Ver-
wirklichung weniger von einem ,einsame[n] Geschift®, denn vom ,,ge-
meinschaftliche[n] Vollzug“ abhingt (ebd., 26). Jede Selbstverpflich-
tung kommt einer Anderenverpflichtung gleich. Und zwar geméafd der
vollendeten Form des eigenen Wesens, das den Akteuren im anderen
gegeniibertritt. Diejenigen, die Raskolnikov erwidern, dass die Frage
swarum soll ich moralisch sein” falsch gestellt sei, hitten also durchaus
Recht. Vorausgesetzt, sie verrechnen am Ende das iibersummenhaf-
te ,Wir‘ nicht wieder. ,,Jeder, der es leistet, indem er (fiir andere wahr-
nehmbar) eine moralische Forderung erfiillt, fordert damit die ande-
ren auf, es ihm gleichzutun. Alle, die es zustande bringen, kehren aus
den faktischen Trennungen und Verschiedenheiten ihrer freien Will-
kiir in einen gemeinsamen Ursprung zuriick, der keinen von ihnen vor
einem anderen bevorzugt oder hinter ihm zuriicksetzt® (ebd., 27).
Dréngt jedoch nicht auch hier zum Schluss die Frage, nach welchen
»Kriterien der Streit“ (ebd., 27) entschieden werden soll? D.h., das
Problem der Hirte, die das Moralgesetz fiir den einen im Gegensatz
zum anderen, etwa aufgrund unterschiedlicher Lebensumstinde be-
deutet? Prima facie, so Fulda, mag das zutreffen. Auf den zweiten Blick
allerdings nicht. Dafiir geniigt ein Blick auf die eigene ,moralisch[e]
Entwicklung® (ebd., 27). Darauf also, wie sich die eigene Identitdt
mafigeblich tiber die Frage ausformt, was die eine Instanz in uns in
dieser oder jener konkreten Situation fordert. Vor allem die Moraler-
ziehung sollte also Auskunft dariiber geben konnen, worauf der Begriff
der Achtung zielt. ,Wer sich zur Idee eines reinen Willens und sei-
ner ,autonomen;, unbedingten Freiheit erhebt oder diese Erhebung be-
kraftigt, der ibersetzt, wenn es berechtigte Reaktionspraktiken seitens
anderer gegen ihn gab, diese Praktiken in selbstbeziigliche, mit denen er
- und sei’s dank fremder Hilfe - seine eigene moralische Kultivierung

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.5 Zwischenbetrachtung

betreibt, wihrend er iiberdies (durch Bekundung der Bereitschaft, den
Forderungen des moralisch-praktischen Gesetzes zu entsprechen) die
anderen tiberdies auffordert, desgleichen zu tun.” (ebd., 28)

III

Uber das Erweckungserlebnis, das ihm die praktische Kritik bedeutet,
berichtet Fichte: ,,Ich lebe in einer neuen Welt, [...] Sitze, von denen
ich glaubte, sie seien unumsto6filich, sind mir umgestofien; Dinge, von
denen ich glaubte, sie konnten mir nie bewiesen werden, z.B. der Be-
griff einer absoluten Freiheit, der Pflicht u.s.w., sind mir bewiesen, und
ich fithle mich dartiber nur um so froher.“ (Fichte zit. n. Jacobs 2012:
33) Der junge Schelling sekundiert: ,,Der letzte Punkt, an dem unser
ganzes Wissen und die ganze Reihe des Bedingten hingt, muf
schlechterdings durch nichts weiter bedingt seyn. Das Ganze unseres
Wissens hat keine Haltung, wenn es nicht durch irgend etwas gehalten
wird, das sich durch eigene Kraft trdgt, und dief ist nichts, als das
durch Freiheit Wirkliche. Der Anfang und das Ende der Philosophie
ist — Freiheit!“ (Schelling UdU: 67) Nur unschwer lassen sich dhnliche
Lesererfahrungen auch fiir die neuhumanistischen Lichtgestalten er-
mitteln. So beschwort etwa auch Schillers ,Universalgelehrter die bei-
den epochalen Groflereignisse der Zeit. Mafigeblich durch Kants dritte
Kritik bewegt, ldsst derselbe Korner wissen: ,,Es ist gewif8 von keinem
sterblichen Menschen kein gréfleres Wort noch gesprochen worden,
als dieses Kantische, was zugleich der Inhalt seiner ganzen Philosophie
ist: Bestimme Dich aus Dir selbst.“ (Schiller zit. n. Safranski 2004: 353)
Vor allem bei der jiingeren Generation fithrt das Interesse allerdings zu
immer neuen Begriffsrevisionen. Schreibt der nicht mehr ganz so jun-
ge Schulpforta Absolvent, dass es ihm ,,nicht um Berichtigung und Er-
gianzung der philosophischen Begriffe, die etwa im Umlaufe sind, mo-
gen sie Anti-Kantisch oder Kantisch heiflen” geht, sondern ,,um ihre
ginzliche Ausrottung und die vollige Umkehrung der Denkart iiber
diese Punkte des Nachdenkens“ (Fichte Ere: 421), kann er also mit
dem Beifall der jungen Tiibinger Stiftsgenossen rechnen. Durch Kant
wird fiir diese ein Denkraum aufgestofien, in dem auch noch die von
uns unabhingige Realitét, aus dem uns gerade noch begreiflichen un-

151

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

begreiflichen unseres Selbstseins — ganz so wie das moralische Gesetz
- begreiflich wird. ,Nur durch dieses Medium des Sittengesetzes®, so
Fichte konzis, ,erblicke ich mich.“ (Fichte ZwE: 466) ,Warum ich soll’
entscheidet sich nicht tiber meine Fahigkeiten bzw. Moglichkeiten. Im
Gegenteil, im Kontext der Selbstthematisierung als moralisch-geistiges
Wesen kehrt sich das Verhéltnis um: Ich kann, weil ich soll! Danach
versieht sich die These vom Bedingtheitscharakter der Freiheit also an
dem Umstand, dass das verniinftige Selbstverhiltnis des Willens im
ratselhaften Grund unseres Selbstseins griindet. Ein Irrtum, fiir den
Kant allerdings mitverantwortlich ist. Denn solange wir iiber keine
Selbstbewusstseinstheorie verfiigen, welche die Frage nach unserer
Handlungsmotivation {iber ein uns intrinsisches Identitétsstreben be-
antwortet, ist kaum einzusehen, wie das Sollen in ein und derselben
Bewegung seine Adressaten demiitigen und erheben kann. Um also
beide Aspekte der Achtung aus ihrer (differenziellen) Mitte fassen zu
konnen, bedarf es konsequenter Umschriften. Warum, das erhellt nach
Fulda die kantische Schlusssteinsymbolik.

»Der Begriff der Freiheit, so fern dessen Realitdt durch ein apodik-
tisches Gesetz der praktischen Vernunft bewiesen ist, macht nun den
Schlufsstein von dem ganzen Gebédude eines Systems der reinen, selbst
der spekulativen, Vernunft aus, und alle anderen Begriffe (die von Gott
und Unsterblichkeit), welche, als blofle Ideen, in dieser ohne Haltung
bleiben, schlieffen sich nun an ihn an, und bekommen mit ihm und
durch ihn Bestand und objektive Realitdt.“ (Kant KpV: 107) Fiir Hans
Friedrich Fulda beantwortet sich die Frage, weshalb die jiingere Gene-
ration den Autonomiegedanken bei Kant noch nicht als voll realisiert
erachtet, ausdriicklich tiber diese der praktischen Vernunftkritik vor-
angestellte Schlusssteinsymbolik. Wihrend Fulda im ersten Teil iiber
den Bedingtheitsdiskurs in den Grundgedanken der kantischen Ethik
einfithrt, wendet er sich im zweiten und dritten Teil seines Aufsatzes
Der Begriff der Freiheit — Schluf$stein von dem ganzen Gebdude eines
Systems der reinen Vernunft? den systemimmanenten Griinden fiir den
Ubergang zur idealistischen Begriffsform zu. Der Unbedingtheitscha-
rakter des Sollens war es, der tiber alle in ,,pragmatische Kontexte“ ein-
gelassene Bestimmungsversuche hinauswies. Gleichwohl besteht auch
unter kantischen Vorgaben die Méglichkeit von Dissens fort. Jetzt al-
lerdings auf eine Art und Weise, die Raskolnikov wohl kaum noch

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.5 Zwischenbetrachtung

fiirchten muss. ,,Mit dem hier Vorgebrachten ist natiirlich nicht sicher-
gestellt, daf3 ein moralischer Disput zwischen Beurteilten und einem
ihn Beurteilenden allemal zugunsten der Bestdtigung moralischer
Normen [...] entschieden werden kann. Allenfalls eine systematische
Phinomenologie der Moralitit (im hegelschen Sinne) kénnte den Skep-
tiker in Sachen moralischer Uberzeugung [...] aus jedem sophisti-
schen Schlupfwinkel vertreiben [...]. Ohne Frage aber werden die
Chancen fiir eine solche Phdnomenologie mit dem Begrift des reinen
Willens [...] sehr viel besser als ohne ihn.“ (Fulda 2007: 28)

Damit scheint die gesuchte Minimalvoraussetzung gefunden: Mei-
ne dir geltende Reaktionspraktik wird von dir akzeptiert, da sie zu dei-
ner moralischen Kultivierung beitragt. Respektiert wird sie von dir hin-
gegen, da die Instanz, auf die sie sich beruft, von uns beiden geteilt
wird. ,Die Einigung wird dadurch ermoglicht, dafl alle verpflichtet
sind, selbst an ihrer moralischen Kultivierung zu arbeiten, und jeder
den anderen, sollten sie es an der Erfiillung dieser Pflicht fehlen lassen,
nicht zumutet, sich durch fremde, auf ihrer Besserung ausgehende Hil-
fe bessern zu lassen, sondern ihnen nur die optimalen Voraussetzun-
gen ihrer moralischen Selbstbildung verschaftt. Natiirlich mogen wir es
mit der Erfiillung unserer Pflichten leichter oder schwerer haben als
andere; wir mogen einer dem anderen hier und da in moralischer
Selbstbildung ein Stiickchen voraus sein. Aber nicht einmal das be-
rechtigt uns moralisch, die anderen mit unseren Reaktionspraktiken
bessern zu wollen.“ (ebd., 28) Niher besehen diirfte uns auch diese Ei-
nigungsperspektive allerdings nur eine kurze Atempause verschaffen.
Namlich genau solange Raskolnikov nicht das ,radikal Bose® in den
Zeugenstand ruft, bzw. theoretische und praktische Vernunft gegenei-
nander ausspielt. Moglich wire es, Raskolnikov also noch auf die Bau-
mangel hinzuweisen, welche die Schlusssteinsymbolik betreffen. Spa-
testens dann wiére es nach Fulda mit der Ruhe vorbei. Der Vernunft-
kritik zufolge sind fiir die menschliche Vernunft unauflosliche Fragen
undenkbar (vgl. Kant KrV: 481). Darauf insistierte insbesondere Susan
Neiman. Rund zehn Jahre spéter wird die Freiheit von Kant jedoch als
»unerforschliche Eigenschaft“ bezeichnet. Davon, dass dem Gebrauch
der Willkiirfreiheit das moralische Gesetz vorausgeht, so Kant im Kon-
text seiner moraltheologischen Spekulation, kann sich jeder recht
leicht selbst {iberzeugen. Namlich, indem er sich die Frage vorlegt, ob

153

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3. Willens-Lektiiren: Historische und systematische Uberlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

154

es ihm moglich ist, sich ganzlich frei von Gewissenbissen von den ei-
genen Leidenschaften verfithren zu lassen. Nach Kant muss diese Fra-
ge aufgrund des tief in uns verankerten Pflichtbewusstseins zwingend
verneint werden. Diejenigen, die glauben, mittels physikalischer Welt-
beschreibungen (,Determinismus®) diese unerforschliche Eigenschaft
aus der Welt schaffen zu konnen, sitzen somit einem Irrtum auf. Ganz
anders, sieht es hingegen hinsichtlich (substanz-)metaphysischer Ein-
reden (,Pradeterminismus®) aus. Hier muss wohl konstatiert werden,
dass das antinomische Verhiltnis von Freiheit und Zwang den Satz
rechtfertigt: ,,Das ists, was man einsehen will, und nie einsehen wird.”
(Kant RGV: 63) Nach Fulda sind es Zugestandnisse wie diese, die das
Gebdude zum Einsturz bringen. ,Wenn aber nun eine unbeantwortba-
re Frage aufkam, mufte dann nicht der Begriff, der uns zu der Frage
instand setzte, so revidiert werden, dafy die Frage nicht mehr aufkom-
men konnte.“ (Fulda 2007: 38) Wovon kritische Anfragen an Kant also
im Wesentlichen profitieren, ist, dass sich das sittliche Bewusstsein nur
bedingt in dem theoretisch verbrieften Begriff der Kausalitit aus Frei-
heit widerspiegelt.>® Dieses orientiert sich an drei Elementarbedingun-
gen. Erstens muss die Freiheit von demjenigen, dem sie zukommt [...]
gewuflt werden.“ (ebd., 33) Zweitens, Uiber diesen epistemischen As-
pekt hinaus entlang der gemeinsamen Zuschreibungspraxis Realitit
gewinnen und drittens diesbeziiglich (metaphysische) Schlupflocher
ausgeschlossen sein (vgl. ebd., 34). Gegen den Hintergrund dieser Lis-

26 Auch aus Sicht von Gerold Prauss passen Sentenzen wie jene, ,dass der erste sub-
jektive Grund der Annehmung moralischer Maximen unausforschlich sei“ (Kant
RGV: 23), nicht so recht zu Kants eigenen Theorievorgaben. Auch fiir ihn deutet
bei einer eingehenden Lektiire der ersten beiden Kritiken - genauer der schon im
Kontext der theoretischen verwendeten Ausdriicke der Autonomie und absoluten
Spontaneitit — alles auf eine vertiefte Analyse der Subjektivitit. Wenngleich er
auch keine deutlichen Beziige zu den frithidealistischen Systemkonstruktionen
herstellt.,Was also hindert, eben diese als erwiesene Freiheit fiir die ,Deduktion’
moralischer Verpflichtungen anzusetzen? Denn auch diese ist, was Kant bemer-
kenswerterweise immer wieder nur von jener sagt, empirisch nicht erkennbar [...],
was im Fall von dieser ihn jedoch in keiner Weise daran hindert, sie als ,deduzier-
tes’ Fundament seiner Kritik der reinen Vernunft zugrunde zu legen. (Prauss 1996:
271). Kants Insistenz auf den Unterschied zwischen Denken und Erkennen kann
nach Pauss also nicht iiberzeugen. Warum? Weil nur wenig geniigt, um den Zirkel
aufzudecken, in den er sich damit verstrickt. D.h., Um zu erkennen, dass dessen
Theorieanspruch in Richtung einer ,fiir sich selber praktischen Vernunft voraus-
deutet (ebd., 272).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

3.5 Zwischenbetrachtung

te der Elementarbedingungen entpuppt sich alles, was dem Begriff der
Kausalitat aus Freiheit vermeintlich an Konkretion zukommt, als Im-
port (vgl. 34). Die theoretische Vernunftperspektive leistet also nicht,
was sie verspricht. Stattdessen erscheint sie durch jene (vorrangigen)
Aspekte der praktischen Selbstgewissheit ergidnzungsbediirftig. In
Riicksicht auf das sittliche Bewusstsein hitte also bereits Kant die von
ihm der Subjektivitat gesetzten Schranken niederreiflen miissen. D.h.,
iiber das transzendentale Selbstbewusstsein (verschwindende Vermitt-
ler) wie das moralische Gesetz (personelle Identitit) einen Diskussi-
onsraum erdffnen miissen, innerhalb dessen iiber eine monistische
Vernunftkonzeption gestritten werden kann (vgl. ebd., 34). Quasi noch
im gleichen Atemzug konstatiert Fulda jedoch auch beziiglich des
Moralgesetzes einen gewissen (phdnomenologischen) Nachholbedarf.
Auf Folie der angegebenen Elementarbedingungen ldsst sich eine
Ubersetzungsliicke zwischen der fiir unsere reaktiven Einstellungen
und Praktiken verbindliche Forderung der Handlungsalternative wie
dem Perspektivpunkt der unbedingten Entschlieffung ausmachen. Die
grundsitzliche Regel, die sich die Willkiir fiir ihren Freiheitsgebrauch
gibt, zeigt sich durch einen Praxisbezug gekennzeichnet, der nicht be-
reits durch den ihr zu Grunde gelegten Freiheitsbegriff erschlossen ist.
Unsere ,Verantwortlichkeitszuschreibungen® (ebd., 35), so Fulda, ma-
chen nicht schon ,,auf der Basis dieses urspriinglichen Freiheitswissens
Sinn.“ (ebd., 35) In diesem Wissen muss vielmehr auch ,ein Wissen
um bestehende Willkiirfreiheit enthalten sein.“ (ebd., 35)

Gleichwohl riittelt schon Kant an der Schlusssteinsymbolik. In der
Metaphysik der Sitten nihert sich Kant dem Gewissensphdnomen tiber
die Metapher der idealischen Person. Obwohl hier zunéchst einmal al-
les nach dem ,,Purgatorium der Vernunft“ klingt, soll durch die ideali-
sche Person, die uns im Gewissen gegeniibertritt, ein Begriff von Sub-
jektivitat vernehmbar werden, der iiber Kant hinausweist (vgl. ebd.,
42).

155

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich
Schiller als Wegbereiter des deutschen
Idealismus

Schiller gilt als Wegbereiter des nachkantischen Idealismus. Dessen
Weg fiihrt tiber Stil und Geschmack. Nicht zuletzt in Reaktion auf die
linksrheinischen Ereignisse (Tugendterror).?” Derselbe verfolgt gleich-
sam die darstellerischen Méngel praktischer Vernunft, welche im Tu-
gendterror auf drastische Weise offenbar werden. Deutet das Gefiihl,
das uns beim Blick an das Firmament ebenso wie beim Horen auf die
innere Stimme uberfallt, nicht darauf, dass ,die sinnliche Natur im
Sittlichen® nicht ,immer nur die unterdriickte Partei®, sondern biswei-
len auch ,,die mitwirkende Partei ist? (Schiller AW: 178) Insbesondere
tiber die Widerspruchsstruktur der Achtung (Einheit differenter) will

27 Wihrend um ihn herum die Preisfrage nach dem ewigen Frieden ausgeschrieben
wird (vgl. Ziolkowski 1998: 120), widmet sich Schiller also erst einmal unserer
imaginativen Natur. Heute soll (bis auf kleinere Defekte) Entfremdung kein Thema
mehr sein. Sich sowohl unter analytischen wie normativen Vorzeichen der ,kos-
mopolitische Blick® (Beck 2004) durchgesetzt haben. Inwiefern der inzwischen
ausgerufene ,,dritte Weg“ mit dem ,dritten Charakter (Schiller AE: 256), den
Schiller avisiert {ibereinstimmt, konnte also eine Uberpriifung unserer Wahrneh-
mungsfihigkeit ergeben. Schillers (rousseauisch gefirbtes) Sittengemilde, das so-
wohl die Fortsetzung hofischer Umgangsformen (Heuchelei/ Schmeichelei)) unter
kapitalistischen Vorzeichen denunziert, wie auf der anderen Seite revolutionire
Energien unterbindende materielle Not feststellt, legt jedenfalls den Schluss nahe,
dass die ,Ausbildung des Empfindungsvermégens® (ebd., 272) iiber den ,,Blick®
entscheidet. Soll heiflen, tiber den angemessen Umgang mit dem Spannungsver-
héltnis von Authentizitdt und Autonomie, wie es sich fiir ihn gegen den Hinter-
grund der Dialektik der Versachlichung und Vertiefung des Selbst (insbesondere in
den Briefen fiinf und sechs) abzeichnet.,,Und so wird denn allmahlich das einzelne
konkrete Leben vertilgt, damit das Abstrakt des Ganzen sein diirftiges Dasein fris-
te, und ewig bleibt der Staat seinen Biirgern fremd, weil ihn das Gefiihl nirgends
findet.“ (ebd., 265). Sitze, die gegen den Hintergrund der politischen Weichenstel-
lungen durch Reagan und Thatcher gelesen, wohl auch von Amitai Etzionie oder
Michael Sandel gegengelesen werden konnten.

157

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

derselbe also den Ausgleich zwischen den beiden Ebenen der Moralbe-
griindung herbeifiihren. ,In der kantischen Moralphilosophie ist die
Idee der Pflicht mit einer Hérte vorgetragen, die alle Grazien davon zu-
riick schreckt, [...]. Uber die Sache selbst kann, nach dem von ihm ge-
fihrten Beweisen, unter denkenden Kopfen, die iiberzeugt sein wollen,
kein Streit mehr sein, [...]. Aber so rein er bei Untersuchung der
Wahrheit zu Werke ging, und so sehr sich hier alles aus blof3 objekti-
ven Griinden erkldrt, so scheint ihn doch in Darstellung der gefunde-
nen Wahrheit eine mehr subjektive Maxime geleitet zu haben, die, wie
ich glaube, aus den Zeitumstidnden nicht schwer zu erkldren ist.“ (ebd.,
176) Schillers Beobachtung nach fliehen die reaktiven Einstellungen
also das ihnen durch die kantische Nomenklatur bereitgestellte Pro-
krustesbett. Inwiefern bewahren sich die sozialen Akteure also auch
unter nachsubstanziellen Bedingungen ihren Sinn fir das
(Kunst-)Schone; fiir das Tragische der menschlichen Existenz?

Den diskutierten ,Wunschlektiiren® zufolge lebt klug, wer die rich-
tige Balance zwischen Spiel und Ernst findet. Wer begriften hat, dass
Gelegenheiten des Spiels dem Ernst der ethischen Verantwortungssi-
tuation vorausliegen (vgl. Bchme 1997: 167). Im Kontext der astheti-
schen Briefe zur Erziehung begegnet Schiller den kantischen Vernunft-
dualismen im Lichte der ,lebenden Gestalt.“ (vgl. Schiller AE: 58) Den
besprochenen Neuakzentuierungen der Autonomieethik diirfte er so
womdglich im Lichte der Figur einer ,leidenden Gestalt® begegnen
wollen. Erstens, weil es fiir ihn nicht zuletzt die Zerrissenheit und die
Standhaftigkeit des leidenden Menschen ist, durch welche der Mensch
seine Freiheit beweist (vgl. Schiller UdP: 205). Zweitens, weil er das
kulturanthropologische Begriftspaar (Spiel/Ernst) vor allem rezepti-
onsésthetisch verwendet. D.h., das dariiber explizierte Subjekt aus dem
Widerstreit von Sinnlichkeit (dsthetische Schéatzung) und Verstand
(moralische Schitzung) vermisst, wie er im Medium der Kunst thema-
tisch wird. Dabei sind es fiir ihn vor allem die klassischen Werke, die
mittels ihrer Darstellungen menschlichen Leids Natur und Geist in
ihrer Differenz aufzeigen; den Unterschied zwischen blofl mdglicher
wie wirklicher Freiheit lehren. Insbesondere hier im Umkreis der anti-
ken Produktionen werden die verwickelten Beziehungen zwischen der
Moral wie der Einbildungskraft der Anschauung als Material gegeben:
»Es ist Pflicht fiir jeden Willen, so zu handeln, sobald er ein freier Wille

158

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4.1 Achtung und Hochachtung

ist; dafy es aber iiberhaupt eine Freiheit des Willens gibt, welche es
moglich macht, so zu handeln, dies ist eine Gunst der Natur in Riick-
sicht auf dasjenige Vermégen, welchem Freiheit Bediirfnis ist.“ (ebd.,
217)

Fiir eifrige Theater- und Museumsbesucher sollen Vernunft und
Freude Schillers Programmatik zufolge auf lange Sicht also keine un-
iberwindlichen Gegensitze bilden. Diese das Spannungsverhiltnis
von Vernunftanspruch (Moralgesetz) und Vernunftanliegen (Einbil-
dungskraft) vielmehr sukzessiv harmonisch in ihren Alltag integrieren
koénnen. Wenngleich die schone Seele auch nicht umstandslos mit dem
Liebhaber der Weimarer Klassik gleichgesetzt werden sollte. Jene be-
ansprucht eine metaphysische Fluchtpunktperspektive, welche ihre de-
signierte Tragerschicht anscheinend tendenziell iiber den ,,Mehrwert®
sozialer Distinktion vernachldssigt. Strebt die schone Seele gleicherma-
Ben nach Anmut und Wiirde verpflichtet das nach Schiller auf das nur
approximativ erreichbare Fernziel der ,Charakterschonheit.“ (Schiller
AW: 181). Inwiefern muss das Handeln also auch unter moralischen
Gesichtspunkten gefallen? Nach Schiller wohl insofern, als unsere
Hochachtung nicht zuletzt der ,,moralisch[en] Kraft“ gilt, welche gera-
de der erniedrigte und gepeinigte Korper auszudriicken vermag (ebd.,
187). Mit anderen Worten, nicht zuletzt durch die Physiognomie der
leidenden Gestalt diirfte der Zusammenhang zwischen Wiirdebesitz
und Wiirdedarstellung aufgezeigt werden. ,,Da aber Ziige der Ruhe un-
ter die Ziige des Schmerzes gemischt sind, einerlei Ursache aber nicht
entgegengesetzte Wirkungen haben kann, so beweist dieser Wider-
spruch der Ziige das Dasein und den Einfluf3 einer Kraft, die von dem
Leiden unabhingig, und den Eindriicken iiberlegen ist, unter denen
wir das Sinnliche erliegen sehen. Und auf diese Art nun wird die Ruhe
im Leiden, als worin die Wiirde eigentlich besteht [...] Ausdruck sei-
ner moralischen Freiheit.“ (ebd., 187)

4.1 Achtung und Hochachtung
Mittels der feministischen Werte, fiir welche die schone Seele steht

(Einfiihlungsvermogen, Fiirsorge, Empfindsamkeit, etc.), wertet also
schon Schiller die leibliche Existenz auf. Gleichwohl gilt ihm diese

159

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

160

nicht nur als schon. Bezieht sie sich fiir ihn doch auf die vielschichti-
gen Korrespondenzbeziehungen, die sich zwischen den &sthetischen
Grundbegriffen des Schonen und Erhabenen, wie den lebenspragmati-
schen Begriffen von Anmut und Wiirde ausmachen lassen (vgl. Noet-
zel 2005: 1721). Ein ,dialektisches Argumentationsgefiige, das den
reinen Kunstgenuss so von vornherein verdirbt (ebd., 174). Gleichsam
die Komodie freilegt, die sich dahinter verbirgt. D.h., zeigt, inwiefern
derselbe ungeschickt ist, um den besitzindividualistischen Hegemoni-
alanspriichen, gegen die er polemisiert, wirklich etwas entgegenzuset-
zen. (vgl. Schiller AW: 197 f.). Vergleichbares gilt fiir das Genie. Auch
tiber dessen Verkehrswert sollte das , Argumentationsgefiige und
nicht schon dessen, zugestandenermaflen, imposanten natirlichen
Anlagen entscheiden. Was wirklich zahlt, so Schiller, ist, was das Genie
aus seinem natiirlichen Vorteil macht und zwar in praktischer Absicht
(vgl. ebd., Anm. 167). Anders gewendet, die dsthetischen Briefe wollen
die schonen Kunste aus der unrihmlichen Rolle befreien, die sie im
Rahmen der menschlichen Zivilisationsgeschichte bisher gespielt ha-
ben (gemif des Drehbuchs von Aufstieg und Fall). Das Schone als
Leitidee soll von seinen empirischen Erscheinungsformen abgehoben
werden. Wobei fiir Schiller diesbeziiglich nur zwei Formen in Betracht
kommen. Entweder, so derselbe, handelt es sich um kulturelle Aus-
drucksformen, in denen ein Ungleichgewicht zwischen Sinnlichkeit
und Verstand waltet, oder um solche, die sich insgesamt als unemp-
fanglich fiir das Verstandesbediirfnis bzw. Vernunftinteresse zeigen.
Angesichts dessen diirften jene also vor allem von Werken profitieren,
die den verletzten Grenzverlauf thematisieren, wie diese von Werken,
die gleichsam die ,,exzentrische Positionalitit* des Menschen (Plessner)
in Erinnerung rufen. Gleichwohl soll es dabei wiederum weder der
»schmelzenden® noch der ,.energischen Schonheit gelingen, durch das
von ihnen geschaffene Gegengewicht einen vollstindigen Ausgleich
herzustellen. Beide sich am Ende als noch allzu sehr in die jeweilige
Lebensform verstrickt erweisen, der sie sich entgegenstellen (vgl. Schil-
ler AE: 298 ff.). Durch beide somit, je auf ihre Art, die nur approxima-
tiv mogliche Anndherung an das Ideal bestitigt werden. Vielleicht mit
einer einzigen Ausnahme. Namlich der Juno Ludovisi. Ihr scheint es
vergonnt, die gesuchte Einheit differenter umfianglich auszudriicken.
D.h., auf das logische Formular zu verweisen, das fiir ihn die Liebe be-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4.1 Achtung und Hochachtung

reitstellt. ,,Es ist weder Anmut noch ist es Wiirde, was aus dem herrli-
chen Antlitz einer Juno Ludovisi zu uns spricht; es ist keines von bei-
den, weil es beides zugleich ist.“ (ebd., 298)

Gegentiber der energischen Schonheit diirften die Proponenten
der ,feinen Unterschiede® demnach einen gewissen Nachholbedarf er-
kennen lassen. Damit wohl auch gegeniiber dem individuellen Aus-
druck, der Achtung und Hochachtung voneinander scheidet. Hoch-
achtung, so Schiller, empfinden wir fiir denjenigen, der nicht nur ganz
allgemein um die Begriindungsfunktion bzw. die Geltungsanspriiche
des Moralgesetzes weify, sondern gleichsam naturwiichsig entspre-
chend handelt. Nicht von ungefiahr macht die Liebe so ein ,,Ingrediens
der Hochachtung® aus (ebd., Anm. 193 f.). Anders als auf Ebene der
abstrakten Moralbegriindung, das also Schillers Beobachtung, zéhlt fiir
die sozialen Akteure im Rahmen ihrer alltiglichen Urteilspraxis nicht
nur der Unterschied zwischen pflichtméfligen und pflichtgehorsamen
Handlungen. In jhrem Rahmen lassen sich vielmehr Nuancen verneh-
men, die eine Feinabstimmung erforderlich machen. Feinabstimmun-
gen, in denen sich wiederum Kants vierstufiger Erziehungsplan (Diszi-
plinierung, Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung) brechen
konnte (vgl. Kant SzP: 16 f.). D.h., so fraglos sich Wiirde und Tugend
verbinden, wie umgekehrt Neigung und Anmut, hingen Beifall und
Tadel nach Schiller nicht zuletzt davon ab, inwiefern die beurteilte
Handlung auf eine gewisse charakterliche Unbildung schlielen lésst,
oder ob durch sie hindurch vielmehr das krumme Holz vernehmbar
wird, aus dem wir nach Kant geschnitzt sind: Da, wo es einmal ernst
wird, auf spielerische Leichtigkeit zu treffen, so Schiller, verstort uns
kaum weniger, als vorgeblicher Ernst, wo blofles Taktgefiihl ausreichen.
So erwarten wir also von demjenigen, der gibt, Anmut, wie von demje-
nigen, dem gegeben wird, Wiirde; dort den Beleg seiner Grof3e, indem
er sich klein macht; hier den Beweis seiner Freiheit in der Abhangig-
keit. (vgl. Schiller AW: 189f.) Durch die Liebe als lebendigen Wider-
streit, da, wie er schreibt, die ,,hochst[e] Ruhe“ und die ,,hochst[e] Be-
wegung zueinanderfinden, wird demnach die Achtung um die Hoch-
achtung, die Personenwiirde um die Anmut ergénzt. Was zéhlt, sind
also nicht einzelne richtige Handlungen, sondern das Ganze eines sitt-
lichen Lebensgangs. ,Indem eine Person spricht, sehen wir zugleich
ihre Blicke, ihre Gesichtsziige, ihre Hénde, ja oft den ganzen Korper

161

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

mitsprechen, und der mimische Teil der Unterhaltung wird nicht sel-
ten fiir den beredtsten geachtet.“ (ebd., 159) Inwiefern nun werden
durch Schiller die Weichen fiir den nachkantischen Idealismus gestellt?

Im Rahmen der kantischen Nomenklatur (Liebespflichten) ver-
schwindet der Andere als Anderer hinter dem anonymen Pflichtgehor-
sam. Ein gegeniiber beiden Intentionen der Achtung aufgeschlossenes
Formular, scheint Schiller dagegen mit dem Motiv der Liebe bereitzu-
stellen. Durch ihr den Naturprozess (Fortpflanzung) quasi a priori
tiberformendes (und nie restlos in Kultur aufgehendes) Spiel um Ver-,
Ent-, und Erfiillung, lasst die Liebe den lebendigen Widerspruch her-
vortreten, den die Achtung intendiert. So soll also durch die Liebe (we-
nigstens auf phdnomenaler Ebene) der Gegensatz von Sinnlichkeit und
Verstand, von Neigung und Pflicht iiberwunden werden. Wer liebt, er-
fahrt sich zugleich als getrennt wie vereint, zeigt sich durch ein Verlan-
gen ergriffen, welches auf das Selbst in seiner Vermittlung iiber eine
Andersheit vorausdeutet. Verspiirt gewissermaflen leibhaftig den in-
nerweltlichen Sitz des Unbedingten und Unendlichen. In der Liebe, so
Schiller, ist ,,das Objekt sinnlich, und das Subjekt die moralische Na-
tur.“ (Schiller AW: 193 f.) Eine Formel, wonach in der Liebe als ,freie
Empfindung®, ,,das absolut Grofle“ aufgetan wird. Die Spiegelmetapher
scheinbar in ihre Rechte eingesetzt wird. ,Liebe ist zugleich das Grofi-
miitigste und das Selbstsiichtigste in der Natur; das erste: denn sie
empfingt von ihrem Gegenstande nichts, sondern gibt ihm alles, da
der reine Geist nur geben, nicht empfangen kann; das zweite; denn es
ist immer nur ihr eigenes Selbst, was sie in ihrem Gegenstande sucht
und schitzt.“ (ebd., 194) Nur wenig spiter konnte allerdings das ex-
zentrische Wesen anklingen, das den moralischen Ernstfall bestimmt.
»Der hochste Grad der Anmut ist das Bezaubernde; der hochste Grad
der Wiirde die Majestit. Bei dem Bezaubernden verlieren wir uns
gleichsam selbst, und flieflen hiniiber in den Gegenstand. Der hochste
Genuf3 der Freiheit grenzt an den voélligen Verlust derselben, und die
Trunkenheit des Geistes an den Taumel der Sinnenlust. Die Majestit
hingegen hilt uns ein Gesetz vor, das uns nétigt, in uns selbst zu
schauen. Wir schlagen die Augen vor dem gegenwirtigen Gott zu Bo-
den, vergessen alles aufler uns, und empfinden nichts als die schwere
Biirde unseres eigenen Daseins. (ebd., 196) Fir die Freude an der
Vernunft, die er durch solche und dhnliche Sentenzen weckt, muss er

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4.1 Achtung und Hochachtung

nach Henrich allerdings den Preis begrifflicher Inkonsistenzen ent-
richten. Fiir Henrich wird es gegen den ersten Anschein also erst die
jungere Generation sein, die den Bewegungssinn der Liebe vollum-
fanglich entfaltet. Wer Schillers wahren Beitrag ermessen mochte, soll-
te sich so denn auch nicht an dessen eigenen Wortlaut halten. Anders
als Schiller selbst glaubt, zielt dessen Rehabilitation des Gefiihls in ers-
ter Linie nicht auf die Anwendungsschwierigkeiten der Pflicht. Was
durch ihn vielmehr erhellt wird, sind die analytischen Problemlagen,
welche die idealistischen Systementwiirfe motivieren. Schiller zeigt auf,
»daf$ die Fragen, die Kants Ethik unbeantwortet 1af3t, nicht solche der
inneren Konsequenz des Systems sind, dafl sie vielmehr tiber es hin-
ausdringen. Thnen allen lag das gleiche Problem zugrunde: Sittliche
Phinomene und Grundbegriffe der Kantischen Theorie der Sittlichkeit
implizieren eine Einheit von Akten oder Momenten, die Kant nicht er-
klaren kann. So sind Liebespflichten Einheit der Intention auf den An-
deren und der Intention auf Pflicht; Achtung ist Einheit von Distanz
und Wesensgleichheit; das Sittengesetz ist Einheit von Faktizitit und
Rationalitat.“ (Henrich 2001: 44) Nach Henrich wire es somit vor al-
lem Schillers (psychologisches) Selbstmissverstandnis, das ihn daran
hindert, seine eigene Entdeckung in Richtung der idealistischen Ansét-
ze weiterzuverfolgen. Stattdessen sucht er dem positiven Bestim-
mungsmoment der Achtung auf vermeintlich kantische Art Rechnung
zu tragen. Nédmlich, indem er die Neigung in die Pflicht hineintragt.
Wer sich mit Schiller freut, soll so zum Schluss also kaum mehr ange-
ben konnen, wo denn eigentlich die Grenze zwischen Sinnlichkeit und
Verstand verlduft. ,Die ,Neigung, in der das sittliche Bewufitsein sich
mit dem Guten zusammenschlieft, kann offenbar nicht in demselben
Sinn Neigung genannt werden wie jene, die durch den guten Willen
zuriickgewiesen wird. Das ist auch Schillers Text selbst zu entnehmen.
In ihnen verkehrt sich namlich die kantische Terminologie schliellich
ganz ausdriicklich, wenn Schiller der Vernunft selbst Neigung zu-
spricht, also Akte, die nach der von ihm anerkannten Lehre Kants nur
der Sinnlichkeit zugehoren.“ (ebd., 47) Fiir Henrich kann Schiller also
nicht recht iiberzeugen, insofern er Bestimmungsmomente der Ver-
nunft der Sinnlichkeit vindiziert. Derselbe verkennt die von ihm ei-
gentlich eingeleitete Horizontverschiebung in Richtung der sozio-kul-
turellen Voraussetzungen, die das moralische Gesetz unausgesprochen

163

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

macht, und fallt somit zum Schluss wieder hinter Kant zuriick. Ware
ihm hingegen selbst deutlicher vor Augen gestanden, dass sein Kon-
zept iiber Kant hinausdringt, hitte er fiir Henrich die geistige Néhe fiir
sich nutzen konnen, die ihn mit dem jungen Hegel verbindet (vgl.
Henrich 2001: 47).

4.1.1 Schonheitin der Bewegung

Eroffnet wird Anmut und Wiirde tiber die lateinische Fassung der
Aphrodite, samt der sie begleitenden ,drei Chariten Aglaia (Glanz),
Euphrosyne (Frohsinn) und Thaileia (Bliite), die der Idealgottin An-
mut und den Menschen Schoénheit und Festesfreude verleihen.®
(Meyer-Sickendiek 2014: 1) Erscheint die Venus als Sinnbild elitdrer
gottlicher bzw. natiirlicher Gunst (fixe Schonheit), firmieren die Grazi-
en als egalitdre Statthalter der Humanitit (bewegliche Schonheit). Den
damit eingeschlagenen mythologischen Pfad soll Schiller allerdings
bald wieder verlassen. Namlich dann, wenn ,.,er Mendelssohns Defini-
tion der Anmut als ,Schoénheit in der Bewegung® aufgreift.“ (Thyen
2006: 9) Erwacht Schiller ungeféhr zeitgleich mit Fichte aus seinem
dogmatischen Schlummer, so ist es fiir ihn vor allem Kants dritte Kri-
tik, die ihn seine frithere(n) Position(en) tiberdenken lasst (vgl. Cassi-
rer 1971: 94). Dem zwischen Verstand und Vernunft gelegenen Urteil
entlehnt er eine gewisse Anndherung an die Begriffshorizonte von Ab-
sicht und Bedeutung. So soll also die Lust bzw. Unlust, die dem sinnli-
chen Auffassen und Beurteilen anhingt, die Grazien milde stimmen
konnen. Bereits im Vorfeld der dritten Kritik hat Kant sich fiir den
kontrollierten Einsatz teleologischer Prinzipien ausgesprochen. Erklart,
dass ihr Gebrauch der belebten Natur gilt. D.h., insoweit mechanisti-
sche Erklarungsansatze in Riicksicht auf die hier beobachtbaren selbst-
organisierten Prozesse ergdnzungsbediirftig sind; ja, inwiefern wir
durch ihren Gebrauch tiberhaupt erst in eine Position gelangen, aus
der sich diese angemessen beschreiben lassen. Hinzu kommt fiir ihn
an der Stelle, dass sich durch ihre regulative Rolle zugleich mystisch-
esoterisch Naturkonzepte wirkungsvoll widerlegen lassen. Wenngleich,
wie er dabei gleich anfiigt, ihre Rolle auch dann noch nur unzurei-
chend begriffen wire, wiirde diese allein aus Richtung der unter episte-

164

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4.1 Achtung und Hochachtung

mischen Gesichtspunkten erfolgenden Ubertragung der Struktur ziel-
bzw. zweckgerichteten Handelns auf organische Naturprodukte inter-
pretiert werden. Was damit unterschlagen wiirde, wire, dass sich ihr
Einsatz gleichsam dem Letzthorizont praktischer Vernunft verdankt.
~Wenn also der Gebrauch des teleologischen Prinzips zur Erkldrung
der Natur darum, weil es auf empirische Bedingungen eingeschrinkt
ist, den Urgrund der zweckméfligen Verbindung niemals vollstindig
und fiir alle Zwecke bestimmt genug angeben kann: so muf§ man die-
ses dagegen von einer reinen Zwecklehre [...] erwarten, deren Prinzip a
priori die Beziehung einer Vernunft iiberhaupt auf das Ganze aller
Zwecke enthilt und nur praktisch sein kann. Weil aber eine reine prak-
tische Teleologie, d. i. eine Moral, ihre Zwecke in der Welt wirklich zu
machen bestimmt ist, so wird sie deren Mdglichkeit in derselben, so-
wohl was die darin gegebenen Endursachen betrifft, als auch die Ange-
messenheit der obersten Weltursache zu einem Ganzen aller Zwecke
als Wirkung, mithin sowohl die natiirliche Teleologie, als auch die
Moglichkeit einer Natur tiberhaupt, d.i. die Transzendentalphilosophie,
nicht verabsdumen diirfen, um der praktischen reinen Zwecklehre ob-
jektive Realitdt in Absicht auf die Moglichkeit des Objekts in der Aus-
tibung, ndmlich die des Zwecks, den sie als in der Welt zu bewirken
vorschreibt, zu sichern.“ (Kant UGTP: 114f.) Aus Sicht der teleologi-
schen Urteilskraft gibt es also keinen Anlass fiir tibertriebene Skepsis.
So sehr die Hoffnung auf eine liickenlose Weltbeschreibung auch triigt
(Newton des Grashalms), diirfen wir doch hoffen, dass unser Gliick im
Plan der Schépfung enthalten ist. Uberlegungen, die Kant zwei Jahre
spater nun in Beziehung zur &sthetischen Welterschliefung setzt.
Durch das teleologische Urteil wird jetzt quasi der Ort angegeben, an
dem oOkologisches und é&sthetisches Bewusstsein aufeinandertreffen.
Gewissermaflen aufgedeckt, wie der harmonische Aufbau der Natur
sich nahtlos an die ,Gunst® anfiigt, die jene bereits (ungeachtet der
Unterscheidung organisch/anorganisch) unter dsthetischen Gesichts-
punkten gewidhrt (Kant KU: 329f). Wobei beide Naturverhiltnisse
wiederum vor dem Hintergrund jener Sinnvermutung verstanden wer-
den miissen, die unausgesprochen die unterschiedlichen Entzaube-
rungssprogramme anleitet. D.h., dem Vorgriff auf das Ganze, der sich
fiir Kant durch Sentenzen wie die ,,Natur nimmt den kiirzesten Weg
(lex parsimoniae); sie tut gleichwohl keinen Sprung, weder in der Folge

165

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

166

ihrer Verdnderungen, noch der Zusammenstellung spezifisch verschie-
dener Formen (lex continui in natura)“ mitteilt (ebd., 91). Kurzum,
durch das Hochgefiihl, das sich tiber gelungene Systematisierungsver-
suche zunichst disparat erscheinender Befunde einstellt; das sich folg-
lich insbesondere der daran anschlieflenden Motivation entlehnen
lasst (vgl. ebd., 97). Durch diese Aspekte wird, verweilt man etwas ldn-
ger bei ihnen, ein elementares Bediirfnis nach (pragmatischer) Welt-
orientierung angezeigt; Gott (,ein Verstand®) gleichsam der Klammer
des ,,als ob“ eingetragen (ebd., 89). Gegeniiber Forster hat Kant erklart:
»Zwecke haben eine gerade Beziehung auf die Vernunft, sie mag nun
fremde, oder unsere eigene sein. Allein um sie auch in fremder Ver-
nunft zu setzen, miissen wir unsere eigene wenigstens als Analogon
derselben zu Grunde legen.“ (Kant UGTP: 114) Zwei Jahre spiter nun
bestimmt er das teleologische Urteil niher. Dieses wird gleich dem é&s-
thetischen Urteil als Spielart der fiir die reflektierende Urteilskraft
maf3geblichen Zweckmafligkeitshypothese ausgewiesen.?8

Uber Geschmack lasst sich fiir Kant also sehr wohl streiten. Das
beweist ihm mitunter der Begriff der ,Zweckmafligkeit ohne Zweck"
Diesem Begrift zufolge ist es nicht so sehr die Materialitdt denn der
Formensinn eines Werks, an dem wir Gefallen finden. In der gleichen
Bewegung werden fiir Kant durch den Begriff jedoch auch prominente
Positionen widerlegt, die im Lichte der Leitvorstellung der Vollkom-
menheit iber den nach Kant génzlich leeren Begriff ,objektiver
Zweckmifliigkeit ohne Zweck® nachdenken. Zwischen dem Schénen
und Guten lassen sich danach nur graduelle Unterschiede feststellen.
Was von rationalistischer Seite fiir Kant somit im Wesentlichen ver-
kannt wird, ist, dass dsthetische Urteile auf dem freien Spiel der Er-
kenntniskrifte beruhen. Was heif’t, auf der Lust, die sich mit ihnen

28 Dabei wird ,,fremde Vernunft® eben auf vergleichbare Weise herangezogen. Wenn-
gleich Kant sich hier auch beeilt, gleich anzufiigen: ,Nicht, als wenn auf diese Art
wirklich ein solcher Verstand angenommen werden miifite.“ (Kant KU: 89) Noch
in der gleichen Untersuchung wird er jedoch auch von einer ,,Spur® einem ,Wink®
sprechen, der sich durch die Schonheit der Natur zieht. Auf diese bezogen ihre
schonungsbediirftige Seite hervorheben. Noch im gleichen Atemzug, der schénen
Seele vor allem eine stille Freude an Waldspaziergingen bescheinigen, die sie in ge-
raden Gegensatz zur asthetischen Existenz (,Virtuosen des Geschmacks®) bringt,
die den Kunstgenuss bevorzugt (ebd., 231 ff.). Auf diesen vermeintlich verantwor-
tungsentlastenden Aspekt wird zuriickzukommen sein.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4.1 Achtung und Hochachtung

einstellt. Genau darin dhneln sie dem moralischen Gefiihl. Mit dem
entscheidenden Unterschied jedoch, dass die Reflexionstitigkeit hier
strikt kontemplativ ausgerichtet ist. D.h., ausschliefllich darauf aus ist,
das unerwartete und erquickende Gleichgewicht der Seelenkrifte aktiv
aufrechtzuerhalten. Fir keinesfalls inhaltsleer gilt Kant hingegen also
die Vorstellung ,subjektiver Zweckmifligkeit”. Was durch diese Vor-
stellung ausgedriickt wird, ist nichts anderes als die Willenshypothese,
wie sie im Zusammenhang mit der Verwendung teleologischer Urteile
entwickelt wurde. Wobei ihr &sthetischer Gebrauch gerade von der
Epoche ihrer regulativen Funktion abhdngt. Dem ,,als ob“ eines Sinn-
ganzen, wie Manfred Frank schreibt, das sich doch hartnickig dem
diskursiven Denken entzieht (vgl. Frank 1989: 77). ,Die Zweckméafig-
keit kann also ohne Zweck sein, sofern wir die Ursachen dieser Form
nicht in einem Willen setzen, aber doch die Erklarung ihrer Moglich-
keit, nur indem wir sie von einem Willen ableiten, uns begreiflich ma-
chen konnen. Nun haben wir das, was wir beobachten, nicht immer
n6tig durch Vernunft [...] einzusehen. Also kénnen wir eine Zweck-
mafigkeit der Form nach, auch ohne dafl wir einen Zweck [...] zum
Grunde legen, wenigstens beobachten, und an Gegenstanden, wiewohl
nicht anders als durch Reflexion, bemerken. (Kant KU: 135) Die von
Kant hier ins Auge gefasste Zweckmafligkeit verlauft demnach quer zu
den interessegeleiteten Ziel- bzw. Zwecksetzungen des niederen und
hoheren Begehrungsvermogens. Womdglich kniipft Schillers Erzie-
hungsplan genau daran an. Manfred Frank zufolge ist es jedenfalls
nicht zuletzt die Zweckmaifligkeit, die der Anmut zu ihrem Begriff ver-
hilft. ,,Alles Anmutige geschieht mit der Prézision eines wohlangepafi-
ten Werkzeugs, eines Mechanismus also, den keine tiberfliissige Bewe-
gung von der Hervorbringung seines Effekts abhalt; andererseits er-
scheint dieser Zweck hier als das Werk der Freiheit selbst, nicht des
zielblinden Laufs einer Maschine. Er erscheint, so miissen wir sagen,
als ob er von einer Freiheit gewollt wire; denn alles spielt sich in der
anmutigen Bewegung so ab, als ob, der Prazision des Ablaufs unerach-
tet, die vollkommene Unvorhersehbarkeit des folgenden Schritts [...]
beachtet wire [...].“ (Frank 1989: 79) Anhand der Anmut wird so
wohl auch verstdndlich, was Kant am Ende der Einleitung der Urteils-
kraft im Bild der Briicke fasst. Diesem Bild zufolge werden von der re-
flektierenden Urteilskraft Riume der ,Bestimmbarkeit® sondiert, die

167

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

168

tiber den vom Wissen ,unbestimmt® gelassenen Bezirken aufgetan
werden und in der Moral ihre letztgiiltigen ,,Bestimmungen® erfahren.
So zum Schluss also doch noch zwischen den Extremen vermittelt
(Kant KU: 108). Womdglich gehen diese Konstruktionsplédne nicht zu-
letzt auf den Umgang mit dem anderen Geschlecht zuriick. ,,Aber in
der anmutigen Bewegung hort man nicht das Sittengesetz sprechen;
und wenn wir der Anmut Freiheit beilegen, so kénnen wir uns nicht
auf einen universell giiltigen Vernunftbegriff [...] stiitzen. Unser Ge-
fithl von Freiheit bleibt also unbegriindet, d.h. ohne objektive Recht-
fertigung [...]. ,Ohne Zweck® meint: die Zweckmifligkeit, auf deren
Gedanken das Schone mich bringt, ist als Realitdt unabweisbar.”
(Frank 1989: 79) Was also ist falsch an der Rede von Anmut ,,und®
Wiirde?

Gute Handlungen wollen nicht nur geschitzt werden, sondern
auch gefallen. Mitleid, so Wolfgang Welsch, gibt es heute allenfalls
noch als telegenes Zitat (vgl. Welsch 2003: 16). Eine Situation, wie sie
sich fiir Schiller offensichtlich noch nicht darstellt. Gleichwohl miss-
traut auch er dem Mitleid. Wenngleich aus ganz anderen Griinden.
Dessen Affektbasiertheit, so erklart er brieflich gegeniiber Korner,
tiberzeugt kaum weniger als nutzenmotivierte Moraleinstellungen. Auf
Beifall von Schillers Seite hoften diirfen einzig und allein Handlungen,
die zugleich spontan wie reflektiert sind. Womit ehrenmotivierte oder
pflichtbewusste Handlungsweisen fiir ihn ebenfalls ausscheiden. Wer
hilft, muss dies selbstvergessen tun, sich umstandslos fiir den Nachsten
engagieren. Das unterscheidet ihn von altruistischen Akteuren. Wer
selbstlos handelt, steht laut Werner Stegmaier im Verdacht, seinesglei-
chen ,unwillkiirlich® die ,eigenen Vorstellungen von einem guten Le-
ben“ (Stegmaier 2000: 81) aufzuzwingen. Nicht so, fiir Schiller, wer
selbstvergessen handelt. Zur Illustration seiner These wahlt er eine Ab-
folge von fiinf Szenen. Wobei in allen Szenen ein und dasselbe Verbre-
chensopfer die Hauptrolle spielt. Dessen Weg wird nun nacheinander
von fiinf Passanten gekreuzt, die ihm aus den unterschiedlichsten
Griinden ihre (barmherzige) Hilfe anbieten. Doch allein die Hilfe des

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4.1 Achtung und Hochachtung

Letzten geféllt. Nur er handelt zugleich unaufgefordert wie selbstver-
gessen — nur sein Handeln erscheint frei (vgl. Schiller KB: 407).29
Veranschaulicht wird durch diese kurzen Dialogsequenzen, inwie-
fern der Schritt von der Asthetik in die Ethik fiir Schiller kiirzer aus-
fallt, als der von der blof3en physischen Notwendigkeit in den Schein
(vgl. ebd., 321). Fir Schiller muss auch der édsthetische Weltbezug ganz
aus dem Horizont praktischer Vernunft begriffen werden. In Folge
dessen die Ahnlichkeitsbeziehung zwischen dem Schonen und Guten,
wie Kant sie in der Urteilkraft entworfen hat, iiberdacht werden. Mit
dem Wahren teilt das Schone die Kategorie (Verstandesbegriff) wie
den pridikativen Urteilssatz.3° Verrdt nun aber nicht die Allgemein-
heit, Interesselosigkeit, Innerlichkeit und schliefilich begriffliche Un-
ausschopflichkeit, die es mit dem Guten teilt, eine viel starkere prakti-
sche Anbindung? Kein Begriff, so lasst Kant ja selbst wissen, fallt ab-
schiissig genug aus, um unser Freiheitsinteresse befriedigend auszu-
driicken, so dass die Unbegreiflichkeit des Guten eben nur symbolisch
dargestellt werden kann (vgl. Frank 1989: 109f.). Wie aber ist es in An-
betracht dieser Parallelen um die von Kant dem Schénen zugewiesene
Mittelstellung bestellt? Zu seiner iiber das freie Spiel der Erkenntnis-
krifte, wie die gesetzmiflige Freiheit hinauszielende Begriffsform ge-
langt Schiller so nach Frank auf zweifachem Weg. Zum einen, indem
er das Naturverhiltnis des Menschen reichhaltiger ausgestaltet. Zum
anderen iiber die zusitzlichen Facetten, die er dem Freiheitsbegriff ein-
liest. Folgen wir Frank, dann fiigen sich diese allerdings nicht zu einem
stimmigen Gesamtbild zusammen. Im Kontext von Schillers Kantre-

29 Dem 26. seiner erzieherischen Briefe zufolge diirfte fiir Schiller somit nur der letzte
Protagonist das Leid sehen. D.h., sich zuvor ausreichend in dem Schein getibt ha-
ben, der fiir ihn tiber die beiden Fernsinne (Sehen und Horen) aufgetan wird. De-
ren Ausbildung also mafigeblich mit der Weltdistanzierung einhergeht, die inner-
halb der Zivilisationsgeschichte seines Erachtens nach schon frith im Medium des
Spiels (Schmuck, Maske und Maskerade) praktiziert wird. So dass also gegeniiber
denjenigen, die zu Recht die Gefahren einer zunehmend sich ausbreitenden nar-
zisstischen Kultur anmahnen, dennoch die Lust an Formen der Selbstinszenierung
verteidigt werden muss (vgl. Schiller AE: 334 fF.).

30 Ein Verwandtschaftsverhiltnis, das sich nach Frank iiber den Doppelaspekt von
Einbildungskraft und Verstand erldutert. ,Im Grund, sagt Kant, handelt sich’s in
beiden Fallen [Erkenntnis- und Geschmacksurteil, S.S.] um eine und dieselbe Be-
ziehung, nur einmal betrachtet unterm Gesichtspunkt ihrer Stimmigkeit zum Be-
griff, das anderemal derjenigen zum Gefiihl.“ (Frank 1989: 91)

169

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

170

zeption ist es vielmehr so, dass aristotelisch grundierte Entelechiemoti-
ve ebenso unversehens mit dem Moralgesetz vermengt werden, wie
mit einer eher anthropologisch gedeuteten Einbildungskraft. Franks
besonderes Augenmerk gilt dabei vor allem der von ihm als ,,syntheti-
sche Freiheit“ apostrophierten vierten Facette. Insbesondere diese zielt
in Richtung der idealistischen Begriffsformen. Bei Schiller ist da also
zunichst ,,die der Natur eigene Freiheit im Sinne der alten Griechen.”
Dann ,die Freiheit der Einbildungskraft.“ Die ,Freiheit als sittliche
Selbstbestimmung“ schlieSlich miindet in die ,synthetische Freiheit®.
»Sie besteht in der freiwilligen Zusammenstimmung, in einem gliickli-
chen Gleichgewichts- oder Indifferenz-Zustand zwischen Sinnlichkeit
und Moralitit, so, als ob die Natur freiwillig in die Ordnung sich fiigte,
die die Sittlichkeit verlangen wiirde. Sie hat nicht den Charakter eines
Prinzips, sondern nur einer Synthesis; denn statt die Vereinigung der
Opposita von oben zu regeln, muf3 sie sich damit begniigen, ein stim-
miges Verhiltnis zwischen beiden zu reflektieren.“ (Frank 1989: 118)
Die Stofirichtung dieser letzten Facette ist es also, die nach Frank ein
wenig iiberrascht. Die von Schiller avisierte Neigung zur Pflicht gibt
vor, strikt aus dem Horizont der kantischen Vorgaben heraus verstind-
lich zu werden. Insbesondere der vierten Facette wére also zu entleh-
nen, weshalb die nachkommende Generation iiber die schone Seele
hinausdringt. ,[E]s mag wohl sein, dafl die Freiheit im Sinnlichen ihr
eigenes Bild anschaut; nicht aber gilt darum schon, dafl die Sinnlich-
keit — der Spiegel - selbst mit Haut und Haar die Objektivierung der
Freiheit ist. Und das miif3te sie, soll mit Recht von einer Selbstverge-
genstdndlichung der Freiheit im Sinn und als Sinn gesprochen werden
konnen.“ (ebd., 119) Im Grunde unvereinbar mit Schillers Begriffs-
form ist also auch fiir Frank dessen kantische Nomenklatur. Nach
Henrich kann Schiller nicht recht tiberzeugen, weil er Bestimmungs-
momente der Vernunft der Sinnlichkeit zuschreibt. Fiir Frank ldsst sich
der Sachverhalt demnach auch umgekehrt ausdriicken. Zunichst liest
sich die Liebe hinsichtlich der von Schiller intendierten Selbstdarstel-
lung der Vernunft im Sinnlichen als einseitige Angelegenheit. Das wird
durch die synthetische Freiheit bezeugt. Gegen den Hintergrund von
Henrichs Analyse zeichnet sich zudem ab, inwiefern Schiller im Zuge
der von ihm gezogenen Parallele zwischen der Schonheits- wie Liebes-
erfahrung (Ko-prasenz) Kants asymmetrische Verhéltnisbestimmung

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4.1 Achtung und Hochachtung

von Sinnlichkeit und Verstand unterlauft. ,,Der Vernunft®, wie Frank
sagt, ,,eine Neigung, eine Affektion® zuspricht (ebd., 117). Unmittelbar
im Anschluss an den zitierten Passus iiber die synthetische Freiheit
lasst derselbe denn auch abschliefSend wissen: ,,So bleibt die schone
Seele, die Schiller als Idealzustand von mit Sittlichkeit versdhnter Sinn-
lichkeit beschwort, beschriankt auf ein quantitatives Gleichgewicht
zwischen Vermdgen, die an ihnen selbst durch kein inneres Band iden-
tifiziert sind. (ebd., 119)

4.1.2 Versohnung ist mitten im Streit

In den als Frithschriften editierten Veroffentlichungen Hegels lesen
wir: ,Das Leben sei Verbindung der Verbindung und der Nichtverbin-
dung.“ (Hegel FS: 422). Um 1800 soll also durch das Leben eingelost
werden, was bei Schiller (und Fichte) nur angelegt ist. Warum aber
diese Konzentration auf das Leben? Die Antwort hierauf fithrt nach
Henrich in den Umkreis der ,aus platonischen Quellen flieflenden
Vereinigungsphilosophie.“ (Henrich 2010: 13) Dessen historischer Re-
konstruktion zufolge zeigt sich Hegel aufgrund der erfahrenen diszipli-
narischen Enge des Stifts von frith an darum bestrebt, im Moralgesetz
enthaltene Momente puritanischer Strenge auszusondern. Dabei zdhlt
der Riickgriff auf Rousseaus affektfreundliche Moralauffassung nicht
zu den letzten seiner strategischen Mittel (vgl. ebd., 68 f.). Beide Fakto-
ren deuten also auf eine recht liberale Lesart des Moralgesetzes. Diese
speist sich nicht zuletzt aus der oben angefiihrten moraltheologischen
Debatte. Genauer, den Konsequenzen, die Hegel aus deren Verlauf
zieht. Folgen wir Henrich, dann verfolgt er im Anschluss an die erfolg-
reiche Gegenoffensive der Orthodoxie (namentlich, Storrs) zwischen-
zeitlich die Strategie eines Kants ohne Gott. Diese Theorieentschei-
dung reicht bis in seine Frankfurter Zeit hinein. Folglich bis zu seiner
Wiederbegegnung mit Holderlin. Hier im Umkreis seines ehemaligen
Stiftskommilitonen nimmt er nach Henrich an Diskussionen teil, die
ihn, zuriickgekehrt aus ,seiner Berner Einsamkeit® (ebd., 72), an den
aktuellen Stand der Kantforschung heranfithren. Vermittelt tiber Hol-
derlins kritischen Durchgang durch Fichtes Begriftsform gewinnt er in
diesem Umkreis Anschluss an subjekttheoretische Uberlegungen, die

171

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

ihn wieder gegentiber der Religion 6ffnen. D.h., ihm erneut erlauben,
Religion im Sinne des republikanischen Sittlichkeitsideals als expo-
niertes Medium einer hoherstufigen Vergesellschaftung aufzufassen
(vgl. ebd., 67 u. 70).3* Durch Henrich wird also ein ganz bestimmter
Aspekt der ,expressionistischen Wende“ (Taylor) in den Vordergrund
geriickt. Danach ist es vor allem Johann Gottfried Herder, der sich auf
den Wesenscharakter der Liebe versteht. In dessen Denken laufen die
vorher einseitig gefithrten Diskussionen iiber den zentripetalen und
zentrifugalen Richtungssinn der Liebe gewissermaflen zusammen.
Derselbe begreift, dass Liebe in ein und derselben Bewegung sowohl
Hingabe, Verschmelzung wie auch Selbstsein bedeutet. Mit Herder lie-
e sich so etwa zeigen, weshalb Schillers frithes Liebestheorem nicht
tiberzeugen kann. In der Theosophie, so Henrich, verkehrt sich der
Sinn der Hingabe in die ,,Ausdehnung des Selbst. (ebd., 15) Wer aber
diirfte daran Gefallen finden kénnen? Doch wohl nur, wer sich auch
fir den hobbs'schen Urzustand erwérmt.

Vor allem jedoch wird iiber Herder der Zugang zu Friedrich Hol-
derlin moglich. Mit anderen Worten, Herder benennt fiir Henrich Pro-
blemlagen, die Holderlin sowohl von seinem eigenen Naturell her wie
seiner Lebenslage wohl vertraut sind. Gegen den Hintergrund von
Herders ,einflufSireichen Aufsatz tiber Liebe und Selbstheit“ (ebd., 14)
wird so einsichtig, weshalb dieser das Leben aus zwei streng einander
entgegengesetzten Grundtendenzen heraus begreift; die individuelle
Lebensfiihrung auf einer exzentrischen Bahn wahnt. Davon kiindet
auch Hoélderlins Hyperion. Dem Bildungsroman ist also das Problem

31 ,Die Religion®, so lasst Hegel zu diesem Zeitpunkt wissen, ,ist eins mit der Liebe.
Der Geliebte ist uns nicht entgegengesetzt, er ist eins mit unserem Wesen; wir se-
hen nur uns in ihm, und dann ist er doch wieder nicht wir — ein Wunder, das wir
nicht zu fassen vermogen.“ (Hegel FS: 244) Unter dem Einfluss Holderlins verfass-
te Zeilen, durch die er demnach wieder zur Volksreligion durchdringt. Sucht er zu
diesem Zeitpunkt also noch nicht den personalen Gottesbezug, der sein reifes
Denken ausmachen wird, soll sich sein weiterer Reifeprozess laut Henrich gleich-
wohl von Frankfurt an ohne weitere grofle Briiche rekonstruieren lassen (vgl. Hen-
rich 2010: 70). Eine Einschétzung, die Der philosophische Diskurs der Moderne an-
scheinend nicht teilt. Im Rahmen seiner Vorlesungsreihe diskutiert Habermas we-
niger die affirmativen lebensweltlichen Beziige der Vernunftmoral denn ihr gesell-
schaftstheoretisches Potenzial. Danach verbraucht sich der anfingliche ,,Impuls
zur Zeitkritik (Habermas 1988: 33) der hegelschen Begriffsform sukzessiv im Zu-
ge der inneren Kohirenz ihres Systems.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4.1 Achtung und Hochachtung

zu entlehnen, wie die ,Beziehung auf sich® so gedacht werden kann,
»daf3 sie zugleich den Gedanken einer Beziehung auf andere ein-
schliefit.“ (ebd., 16) Eine Aufgabe, die demnach auf Hoélderlins Erfah-
rungshorizont verweist. Zugleich gibt sich der Roman damit jedoch
auch als Frucht dessen Fichte-Begeisterung zu erkennen. Spricht der-
selbe voller Hochachtung von Fichte als der Seele von Jena, dann ins-
besondere aufgrund des logischen Formulars, das er dessen Subjekt-
analyse entlehnt. Holderlins Begeisterung verdankt sich also weniger
der konsequenzlogischen Beweisfithrung Fichtes, denn den begriffli-
chen Mitteln, die derselbe fiir eine angemessene Interpretation der Lie-
be bereitstellen soll. So spiegelt sich in Holderlins Fichterezeption ge-
wissermaflen Hegels Umgang mit Kant. Fiir diesen zdhlte ja von Be-
ginn an in erster Linie der ,,Appel zur Freiheit und Spontaneitit des
Handelns® (ebd., 68) und nicht etwa die Strenge der ,Gesetzesethik.“
(ebd., 68) Was Hegel in Frankfurt tiber Fichte lernt, sollte nach Hen-
rich, mit anderen Worten, immer vor dem Hintergrund der in an die-
sem Umbkreis maf3geblichen ursprungsphilosophischen Ausgangsiiber-
legungen bewertet werden. Nur so diirfte sich der Abstand zwischen
den beiden Freunden ermessen lassen. D.h., sich im Hinblick auf He-
gels weitere Entwicklung zeigen, inwieweit die Begriffe Liebe, Leben
und Geist sich bruchlos auseinander ableiten lassen; gleichsam aus be-
standig sich vertiefenden produktiven Missverstindnisse hervorgehen.
»50 zeigt sich also Hegels Unselbststindigkeit gegen Hoélderlin darin,
dafd er eine seiner wichtigsten Absichten beim Uberschritt iiber Kant
und Fichte miflkannte. Eigentiimlicherweise war aber gerade diese
Verkiirzung die Bedingung der Méglichkeit von Hegels Entwicklung
zum eigenen. Man kann ganz abstrakt sagen wieso: Hegel mufite auf
Dauer alle die Strukturen, die Holderlin aus dem urspriinglichen Sein
verstand, als Weisen des Bezogenseins derer auffassen, die sich vereini-
gen.“ (ebd., 29) Ungeachtet ihrer Differenzen setzen beide Freunde al-
so auf Fichtes Theorieentscheidung. In dessen praktische Wissen-
schaftslehre, so Henrich, kulminiert gleichsam die systematische Neu-
ordnung der ethischen Grundbegriffe (Wille, Freiheit und Begeh-
rungsvermdogen), die mit Reinhold einsetzt (vgl. Henrich 2001: 42f.).
Fir Kant gibt es ein Ich, das handelt. Anders fiir Fichte. Dessen Wil-
lensauffassung orientiert sich weniger an einzelnen sittlichen Hand-
lungen, denn an der spekulativen Identitit des Ich. Auf Hohe der Wis-

173

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

senschaftslehre ist das Ich so nur noch in und durch seine Handlungs-
vollziige fassbar. Fichte begreift den Widerstreit von Gefiihl und Ver-
nunft, der sich durch die Zerrissenheit hinsichtlich der singuldren For-
derung des Nachsten wie der universalen Moralvorschrift ebenso du-
Bert, wie durch die Dezentrierung des Ich (,Distanz und Wesens-
gleichheit®), welche die Achtung nicht weniger als der Befehl (,,Faktizi-
tat und Rationalitat®) abverlangt, aus dem praktischen Richtungssinn
der irreduziblen Selbstevidenz des Ich bin; dem Leitgedanken steter
Identitat (vgl. Henrich 2001: 50f.). Was also lehrt die tiber Fichtes de-
duktive Beweistfithrung einsetzende Kontroverse? Demnach, dass der
Streit der Extreme zwar unvermeidbar, jedoch keinesfalls unversohn-
lich ist (vgl. ebd., 52). Womdéglich hatte also bereits Fichtes im Aus-
gang der kantischen Vernunftantinomien entwickelter Gegenentwurf
das Ende des Hyperion im Sinn? Beide Analysen lassen jedenfalls er-
ahnen, woran es der Liebe als ,freier Empfindung® mangelt. Inwiefern
also die dsthetische Erziehung zwar mit der Verséhnung mitten im
Streit liebdugelt, dariiber jedoch buchstiblich die Distinktionsgewinne
der Kritiken wieder verspielt.

Zu einer dhnlichen Einschitzung gelangt auch Manfred Frank.
Wenngleich auch stéirker unter dsthetischen Vorzeichen.

174

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5. Hegels Einwande gegen das moralische Sollen

Einem ersten Vogelflug angemessen sein diirfte die Bilanzierung, die
Horstmann im Rahmen seiner Antrittsvorlesung an der Berliner
Humboldtuniversitat (1996) vorgelegt hat. Auf der Sollseite verbucht
der nachkantische Idealismus danach die Erfolgsmeldung noch zu
Lebzeiten seiner drei Hauptreprasentanten, die Weichen fiir den philo-
sophischen Diskurs der Moderne zu stellen. Zu diesem Erfolg, der sich
an illustren Namen ablesen ldsst (etwa den Hegelantipoden Feuerbach,
Marx, Kierkegaard), gesellen sich noch beachtliche wissenschaftstheo-
retische und kulturpolitische Langzeitwirkungen. So sollte kaum eine
Wissenschaftsentwicklung aus dem neunzehnten Jahrhundert dessen
Einfluss verhehlen koénnen (vgl. Horstmann 1996: 2 f.). Und doch fin-
den sich auch auf der Habenseite Eintrage. Was hier aufgelistet wird,
hort gleichsam auf den ,,Schlachtruf® ,,,Zurtick zu Kant'“ (ebd., 4) Wer
sich in diesem Sinne angesprochen fiihlt, soll insgeheim als Rechts-
quelle den Tiibinger Privatdozenten Otto Liebmann aufrufen. Auf die-
sen heute weitestgehend in Vergessenheit geratenen Kopf, den wir ,,zu-
recht als Initiator des sog. ,Neukantianismus® ansehen kénnen (ebd.,
4), demnach ein Grofiteil der schlechten Presse zuriickgeht, welche die
junge Generation bis heute auf sich zieht. Durch dessen Aufsatz Kant
und die Epigonen (1865), so Horstmann, wurde ein Diskursraum ge-
schaffen, innerhalb dessen es kaum wirklich zum Dialog kommen
kann. Dabei basiert Liebmanns gesamte Argumentation auf einer zu-
nachst harmlos wirkenden These: ,,die Deutschen Idealisten [haben,
S.S.] philosophisch dasselbe gewollt wie Kant.“ (ebd., 5) Liebmann
kehrt also einfach die idealistische Grundannahme um. Nur wenig soll
jedoch geniigen, um zu sehen, dass dadurch ein wirklicher Austausch
vereitelt wird. Denn en passant werden jene damit auf einen Bezugs-
rahmen verpflichtet, den sie ausdriicklich ablehnen. Liebmann ist also
nicht wirklich gewillt, sich auf ein Denken einzulassen, das die festge-
wordenen Gegensitze verfliissigen will. Was die junge Generation als
Desiderat erachtet, erscheint der reifen demzufolge als adoleszente

175

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5. Hegels Einwdnde gegen das moralische Sollen

176

Grille. Sollte sich also zeigen lassen, dass die von ihnen beigefiigten
Vordersitze sich wirklich in das kantische Vernunftgebdude einfiigen
lassen, erscheinen sie als blof3e Epigonen. Drohen ihre Denkeinsétze
hinwiederum, das von ihm errichtete Gebaude einzureiflen, ist die dis-
kurspolizeiliche Diagnose schnell bei der Hand. ,,Sollte sich herausstel-
len, daf} gerade die Abkehr von oder der Aufstand gegen Rationalitéts-
standards a la Kant das Unternehmen ,Deutscher Idealismus‘ geradezu
definiert, dann liegt es nahe diesem Unternehmen Irrationalismus und
Unphilosophie zu unterstellen.” (ebd., 6)

Ein echtes Gesprich wire also Desiderat: ,,[w]as wollte Kant®; ,was
wollten die Deutschen Idealisten. (ebd., 6) Um iiberhaupt in den Um-
kreis der anspruchsvollen Frage zu gelangen, schligt Horstmann vor-
bereitende Schritte vor. D.h., worum es zundchst gehen sollte, ist her-
auszufinden, ,was [...] die Deutschen Idealisten [dachten; S.S.], was
Kant wollte, und wie [...] sie ihre eigenen Entwiirfe in Beziehung auf
das, was sie fiir das Kantische Projekt gehalten haben [situierten; S.S.].*
(ebd., 6) Laut Horstmann gilt ihnen Kant vor allem als ,,Philosoph der
Einheit.“ (ebd., 6) Dariiber hinaus als maf3gebliche Adresse fiir die
(entzweite) Moderne. Nahert man sich dem Kritizismus unter dem
Gesichtspunkt ,.einheitliches Weltbild“ (ebd., 7), wird danach zweierlei
ausgedriickt. Erstens, eine epistemische Grundlegung mit sowohl
tberindividuellen wie kulturiibergreifenden Geltungsanspriichen.
Zweitens, die ,,Einheit des Subjekts” (ebd., 7). Beides dabei aus der Per-
spektive einer akribischen Ethik des Begriffs vorgetragen. Im Sinne der
angedachten Perspektiveniibernahme zu rekonstruieren wiren die spe-
kulativen Neuentwiirfe der Einheit demnach gegen den Hintergrund
dessen konziser Beweisfithrung. ,,Kants Projekt einer Philosophie der
Einheit [ist, S.S.] nicht deshalb gescheitert, weil er die ihm zur Verfi-
gung stehenden konzeptuellen und methodischen Ressourcen nicht
optimal ausgenutzt habe, sondern daf} er, obwohl er von den ihm zu
Gebote stehenden Mitteln den denkbar besten Gebrauch gemacht hat,
mit seinem Projekt gescheitert ist.“ (ebd., 10) Die Freiheit, die er auf-
zeigt, wird von ihm also auch gleich wieder verstellt. Mit teilweise be-
fremdlichen Effekten. Oder wie anders ist die wahrheitsgetreue Aus-
kunftspflicht noch gegeniiber Fremden mit kriminellen Absichten zu
erkliren? Fiir einschlagig gelten in diesem Zusammenhang Hegels
Einwinde gegen das moralische Sollen.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5.1 Zufalliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

5.1 Zufalliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

In der kantischen Verfahrensethik gipfelt nicht fiir wenige Interpreten
das aufklarungshumanistische Denken auf. Der Weg dieser Denkform
fithrt demnach ,from substance to procedure, from found to construc-
ted orders.“ (Taylor 1989: 156) Unmittelbar entlehnt konnte diese For-
mel Hegels Aufsatz Uber die wissenschaftliche Behandlungsart des Na-
turrechts (1802) sein. Im Rahmen der Naturrechtsdebatte, so derselbe,
werden Tatsachen- und Wertaussagen notorisch miteinander ver-
mengt. Die von den verschiedenen Autoren als Bewegungsgesetze des
Sozialen identifizierten anthropologischen ~Grundbestimmungen
(wahlweise Selbsterhaltung/Geselligkeit, Liebe/Hass etc.) in Begriffs-
form fixiert. Der soziale Zusammenhalt somit jeweils von einer Grofle
abhingig gemacht und nach Maf3gabe naturwissenschaftlicher Leitvor-
gaben (re-)konstruiert. Dass die damit verbundene Unterordnung
konkurrierender Praxisaspekte unter das jeweils dominierende Prinzip
(Gesetze, Grundsatze oder Pflichten) eine nicht enden wollende De-
batte tiber die Giiltigkeit der Analysen nach sich zieht, sollte so kaum
iberraschen. Sowenig im Sensualismus die Sinnlichkeit gefeiert wird,
wird hier also die Natur geehrt. Inwiefern sich die jeweiligen durchge-
siebten Herzenswiinsche (frei nach Nietzsche) der einzelnen Autoren
als wahre Quelle ihrer Entwiirfe erweisen, belegen dabei insbesondere
die Ubergangsszenarien. Mit anderen Worten, das hier die Verstan-
destdtigkeit dominiert, verrdt Hegel nicht erst der Vertragsschluss am
Ende. Schon der die Ausgangssituation charakterisierende Gegensatz
von Natur und Kultur, lassen fiir ihn vielmehr einen gesellschaftlichen
Umgang im Zeichen des episodischen Gliicks (Eigentum, Egoismus
und Nutzen) erwarten. Verkehrsformen also, die im Wesentlichen dem
physikalischen Modell von akkumulierenden und aggregierenden Zu-
stinden nachempfunden sind. Unter die gesellschaftlichen Verhaltnis-
se, wie Hegel schreibt, ,,den leeren Namen einer formlosen und duf3e-
ren Harmonie® setzen. (Hegel WBN: 447) Erreicht wird hier also eine
gesellschaftliche Kohésion, wie sie nicht zuletzt das besitzindividualis-
tische Interesse anstrebt. Gleichwohl duf8ert sich auch hier das Absolu-
te. Wenngleich durch ein ,triibe[s] Medium.“ (ebd., 442) Wird im
Rahmen ihrer Projektionen das aposteriorische regelmaflig zum apos-
teriorischen stilisiert, ist es also an praktischer Vernunft beide Register

177

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5. Hegels Einwdnde gegen das moralische Sollen

178

klar auseinanderzuhalten. Indem er die Vernunft halbiert, gelangt Kant
aus Sicht Hegels also iiber die Inkonsequenzen des anthropologisch
fundierten Naturrechts hinaus. Nicht ganz frei von Ironie diirfte in Be-
zug auf das Beispiel von Wolf und Wollaston so die nun an Kant erge-
hende Kritik sein. Wire das sittliche Bewusstsein nicht bereits vorher
dartiber verstandigt, was gut und was schlecht ist, erzeugte auch das
Moralgesetz laut Hegel kaum nennenswerte Resonanzen. Anders als
die Proponenten des Naturrechts soll Kant allerdings bereits wollen,
was er will. Hatte derselbe die Logik des Sozialen also nicht mit logi-
scher Piinktlichkeit verwechselt, wire ihm das Uberfliissige seines
Prifverfahrens schon selbst aufgefallen. So aber wird das verniinftige
Allgemeine unter abstrakte Verstandesbestimmungen gebracht. D.h.,,
einer monologischen Vernunftkonzeption das Wort geredet, die hinter
das tatsachliche sittliche Bewusstsein zurtickfillt und das mit kontrain-
tuitiven Konsequenzen. Praktische Vernunft ,,ist es gerade, durch wel-
che das Wesen der Sittlichkeit unmittelbar aufgehoben wird, indem sie
das, was sittlich notwendig ist, dadurch, dafl sie es in dem Gegensatz
gegen anderes erscheinen lafit, zu einem Zufilligen macht, Zufilliges
aber in der Sittlichkeit [...] ist unsittlich.“ (ebd., 467) Besonders deut-
lich wird dieses Selbstdementi praktischer Vernunft fiir ihn am Bei-
spiel der Pflichten gegeniiber anderen. Nehmen wir die Pflicht, Armen
zu helfen. Wird den Armen immer und iiberall geholfen, widerstreitet
das der Pflicht, insofern Armut dadurch de facto abgeschaftt wird.
Wird um der Pflicht willen die Armut hingegen aufrechterhalten, wi-
derstreitet das der Pflicht kaum weniger. ,,Der Inhalt der Maxime, wel-
cher das Autheben einer Bestimmtheit ist, in den Begriff erhoben wi-
derspricht sich selbst; wird die Bestimmtheit als aufgehoben gedacht,
so fallt das Autheben derselben weg; oder aber diese Bestimmtheit soll
bleiben, so ist wieder das in der Maxime gesetzte Autheben nicht ge-
setzt; und die Bestimmtheit mag also bleiben oder nicht, so ist in kei-
nem Falle ihr Aufheben moglich.“ (ebd., 465) Vergleichbares gilt der
Phéanomenologie des Geistes zufolge fiir die Nachstenliebe. Soll das
Gebot mehr als nur feiertdgliche Sonntagsreden stipulieren, wird
schnell einsichtig, dass staatlich-organisierte Wohlfahrt hier mehr aus-
richtet als der aufopferungsvolle Einsatz Einzelner. Erstens. Zweitens,
dass in solchen Fillen der Hilfe, die sich somit als ,,Nothilfe“ hervortut,
Glick und Zufall viel starker iiber den Ausgang des Geschehens ent-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5.1 Zufalliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

scheiden, denn die dem Geist der Néchstenliebe entsprechende staatli-
che Effizienz (vgl. Hegel PhG: 314f.). Beiden Beispielen zufolge into-
nieren also schon Wolf und Wollaston den dekontextualisierten Maf3-
stab, tiber den sich die Phidnomenologie in nahezu unveridnderter
Form duflert. D.h., wer das Sollen hinsichtlich der Giite von Eigentum
um Rat befragt, wird dem Naturrechtsaufsatz gemif3 auch hier da-
riiber zum Wendehals. Sieht sich in die missliche Lage versetzt, sowohl
gute Griinde fiir als auch gegen die Eigentiimergesellschaft anfithren
zu kénnen. Denn solange die Frage nach Eigentum aus allen konkre-
ten Beziigen herausgeldst wird, was heif3t, iiber dessen Wert bzw. Un-
wert allein der ,formal[e] Gedanke“ (ebd., 317) entscheidet, erschei-
nen beide Positionen gleich plausibel. Das Problem mit dem Sollen
wire also, dass es pragmatischen Kontexten entflieht, bzw. nicht zu ih-
nen zuriickfindet. Dieses weicht vielmehr vor der Einzelheit und Zu-
falligkeit zuriick, die echte Handlungen ausmacht. Solchermaflen zum
»allgemein Besten® erméfligt, soll sich das Gute also an die prozedurale
Ethik gewohnen. Was sich hinter diesem Gewdhnungsprozess verbirgt,
wird nach Hegel jedoch {iber den Vollzugscharakter des Handelns of-
fenbar, der gleichsam a priori den Gesetzestext provoziert. Insgeheim
weify das Moralgesetz gewissermaflen um sein eigenes Selbstdementi.
~Weil das allgemeine Beste ausgefithrt werden soll, wird nichts Gutes
getan. In der Tat aber ist die Nichtigkeit des wirklichen Handelns, und
die Realitdit nur des ganzen Zwecks, die jetzt aufgestellt sind, nach allen
Seiten auch wieder verstellt. Die moralische Handlung ist nicht etwas
Zufilliges und Beschrinktes, denn sie hat die reine Pflicht zu ihrem
Wesen; diese macht den einzigen ganzen Zweck aus, und die Handlung
also als Verwirklichung desselben ist bei aller sonstigen Beschrdnkung
des Inhalts die Vollbringung des ganzen Zwecks. Oder wenn wieder
die Wirklichkeit als Natur, die ihre eigenen Gesetze hat und der reinen
Pflicht entgegengesetzt ist, genommen wird, so dass also die Pflicht ihr
Gesetz nicht in ihr realisieren kann, so ist es, indem die Pflicht als sol-
che das Wesen ist, in der Tat nicht um die Vollbringung der reinen
Pflicht, welche der ganze Zweck ist, zu tun; denn die Vollbringung hét-
te vielmehr nicht die reine Pflicht, sondern das ihr Entgegengesetzte,
die Wirklichkeit zum Zwecke. Aber dafl es nicht um die Wirklichkeit
zu tun sei, ist wieder verstellt.“ (ebd., 455)

179

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5. Hegels Einwdnde gegen das moralische Sollen

5.1.1 Selbsthewusste Sinnlichkeit

Auch Kants reife Begriffsform ist demnach nicht ganz frei von Techni-
ken der Selbstiiberredung. Die Seelenschonheit der fiinften Handlung
beruhte darauf, dass in ihr die Sinnlichkeit rehabilitiert erschien. In ihr
das Gesollte als gewiinscht und gewollt auffiel. Sie im Betrachter somit
den Eindruck hinterlief3, als wire in ihr die vertikale Spannung iiber-
wunden, die das moralische Sollen erzeugt. Durch ihr Tun also der
Unterschied zwischen ,,erhaben Wollen® und ,edel Begehren® ebenso
klar aufgezeigt, wie der Sinn von Waldspaziergingen wie Galeriebesu-
chen benannt (vgl. Schiller KB: 324). Nichtsdestotrotz scheint auch die
funfte Handlung iiber die fortgesetzten Verstellungen hinwegzusehen,
die nach Ansicht der Phdnomenologie zum Betriebsgeheimnis des mo-
ralischen Sollens gehoren. Winkelziige, die gleichermaflen dessen Ge-
rechtigkeitssinn wie auch dessen anthropologische Fluchtpunktper-
spektive betreffen (vgl. Hegel PhG: 447). Nach Hegel kommt damit
hinter dessen barocken Fassade eine Unruhe zum Vorschein, die
gleichsam Wahrnehmungsqualitaten aufweist. Wobei von dieser eben-
so heimlichen wie progressiven Rolle des ,,Auch, anscheinend auch
das (episodische) Gliick profitiert. Stellt man wie Hegel den Vollzug-
scharakter allen Handelns in Rechnung, dann zeigt sich, wie durch die
kantische Moralbegriindung hindurch unauthérlich Widerspruchsla-
gen prozessiert werden. Bereits die Willensbestimmungen der morali-
schen Akteure gehen mit einer Folgenorientierung einher, die der rei-
nen Gesinnung widerstreiten. Aus handlungstheoretischer Perspektive
zeigt sich nach Ansicht Hegels also, inwiefern auch ihre aulergewohn-
lichen Handlungsvollziige, gewohnlichen ziel- und zweckgerichteten
Handlungen vergleichbar, nach entsprechender Resonanz verlangen;
inwiefern auch der einsame Willensentschluss auf einen gewissen
Selbstgenuss aus ist. Gegen den Hintergrund der Verwirklichungsten-
denz der Handlung betrachtet, kann auch das moralische Sollen nicht
linger abstreiten, dass es ein viel engeres Band zwischen Gliick und
Tugend kniipft, als es selbst eingesteht. Es sei denn, es wollte die Indi-
viduierung, die im Handeln geschieht, gleich mit bestreiten (vgl. ebd.,
454). Aus Sicht der Phdnomenologie wird die Kluft zwischen Sollen
und Sein damit gewissermaflen als Fabel lesbar, die der Handlungsmo-
tivation dient. ,Und indem um des Handelns willen die Harmonie

180

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5.1 Zufalliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

postuliert wird — was ndmlich durch das Handeln wirklich werden soll,
mufl an sich so sein, sonst wire die Wirklichkeit nicht maglich -, so ist
der Zusammenhang des Handelns und des Postulats so beschaffen,
dafl um des Handelns, d.h. um der wirklichen Harmonie des Zwecks
und der Wirklichkeit willen diese Harmonie als nicht wirklich, als jen-
seits gesetzt wird.“ (ebd., 454 f.)

Wie gezeigt, soll das Moralgesetz den einzelnen Willen auf Kosten
der gegebenen (verniinftigen) lebensweltlichen Strukturen in den
Stand der Allgemeinheit erheben. In Folge dessen die lebensweltlichen
Beziige iiberfliegen, in die es auch weiterhin eingebunden bleibt. Ge-
wissermaflen in Verldngerung dieses Arguments wird anscheinend je-
doch auch die Doppelbindung sichtbar, in die es seine Adressaten ver-
strickt. Aus Perspektive des hochsten Guts wird von diesen quasi in ein
und derselben Bewegung verlangt, den Vereinigungspunkt beider Ex-
treme aktiv herbeizufithren, wie ihn gleichzeitig auf den St. Nimmer-
leinstag aufzuschieben. Angesichts dessen lasst sich dieses Achsenver-
hiltnis fiir Hegel wie folgt restimieren: ,Stellen wir diese Momente,
durch die das Bewufitsein sich in seinem moralischen Vorstellen fort-
wilzte, zusammen, so erhellt, dafl es jedes wieder in seinem Gegenteile
authebt. Es geht davon aus, daf} fiir es die Moralitdt und Wirklichkeit
nicht harmoniere, aber es ist ihm damit nicht Ernst, denn in der
Handlung ist fiir es die Gegenwart dieser Harmonie. Es ist ihm aber
auch mit diesem Handeln, da es etwas Einzelnes ist, nicht ernst; denn
es hat einen so hohen Zweck, das hichste Gut. Dies ist aber wieder nur
eine Verstellung der Sache, denn darin fiele alles Handeln und alle Mo-
ralitdt hinweg. Oder es ist ihm eigentlich mit dem moralischen Han-
deln nicht Ernst, sondern das Wiinschenswerteste, Absolute ist, daf3
das hochste Gut ausgefithrt und das moralische Handeln tiberfliissig
wire.“ (ebd., 456) Dieser Zustand halt allerdings nur so lange an, wie
die Trennlinie missachtet wird, die dariiber zugleich gezogen wird. Aus
Sicht Hegels miisste Stocker nachlegen. Soll heiflen, das moralische
Sollen klar vom Gewissen abheben. Dessen Riickzug in die pure Inner-
lichkeit entziffert die Phdnomenologie als Antwort auf die Ohn-
machtserfahrung des Sollens. Durch das Gewissen werden Erfah-
rungsgehalte bezeichnet, die sich nicht zuletzt den Liebespflichten bzw.
Fallen der Pflichtenkollision verdanken. Situationen also, da das sittli-
che Bewusstsein die schmerzliche Erfahrung macht, dass seine viel-

181

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5. Hegels Einwdnde gegen das moralische Sollen

schichtigen und teils sich widerstreitenden Grundintuitionen die pro-
zedurale Ethik einer harten Bewédhrungsprobe aussetzen; in denen es
gleichsam erlebt, dass dessen vertikales Selbstkonzept den Blick auf die
real gegeben Verantwortungslasten eher verstellt, denn erhellt. Jeder
Fall, so Hegel, ,,ist die Konkretion vieler moralischer Beziehungen, wie
ein Gegenstand der Wahrnehmung tiberhaupt ein Ding von vielen Ei-
genschaften ist.“ (ebd., 462) Expliziert wird das ,auch® von Hegel in
diesem Kontext jedoch zuvor iber die Verendlichung, der Gott durch
das Moralgesetz anheimfillt. Was Gott zunédchst auszeichnet, ist die Ei-
genschaft einer ginzlich von Affektlagen befreiten Selbstbeziiglichkeit.
Diese Eigenschaft widerstreitet nidher besehen jedoch der ihm einge-
rdumten regulativen Funktion. Mehr noch wird durch diese jedoch der
dialektische Umschlag in Richtung des Gewissensphianomens vorbe-
reitet. So kommt hinter dem Vernunftglauben gewissermafien folgen-
de Bewegung zum Vorschein: ,,In diesem rein moralischen Wesen aber
nédhern sich die Momente des Widerspruchs, in welchem dies syntheti-
sche Vorstellen sich herumtreibt, und die entgegengesetzten Auchs, die
es, ohne diese seine Gedanken, zusammenzubringen, aufeinanderfol-
gen und ein Gegenteil immer durch das andere ablosen lafit, so sehr,
daf} das Bewufitsein hier seine moralische Weltanschauung aufgeben
und in sich zuriickflichen muf3.“ (ebd., 462) Was fiir Gott galt, gilt
demnach auch fiir die Seele. Nur dass jetzt der Fokus auf der sozialen
Praxis liegt. In Riicksicht auf das Verantwortlichkeitsbewusstsein sich
hier also ein gewisser Abstand gegeniiber der ihr vorbehaltenen Leit-
funktion einstellt. D.h., gegeniiber einer aus dem Horizont (schlechter)
Unendlichkeit erfolgenden Selbstthematisierung (unvollendetes/voll-
endetes Bewusstsein), die, je mehr sie in ihrer Widerspriichlichkeit er-
fahren wird, a) zunehmend als unaufrichtig erlebt wird und b) dariiber
schlieSlich fiir eine erneute Vertiefung des Selbst sorgt. (vgl. ebd., 463)
Kront Gott demnach die Achse des principiuum executionis, sollte
der Beifall, der Schillers Protagonist gebiihrt, also kein Gefallen an ein-
seitig fixierten Willensbestimmungen finden. Ahnlich den im héchs-
ten Gut aufgipfelnden Begriffen von Tugend und Gliick, hingt auch
fiir das Begriffspaar von Pflicht und Neigung nach Hegel alles davon
ab, dass es dessen Adressaten nicht allzu ernst mit der ihnen verbrief-
ten doppelten Staatsbiirgerschaft nehmen. Denn wiére das Reich der
Zwecke wirklich nicht durch das Reich der Mittel erreichbar, bliebe al-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5.1 Zufalliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

le handlungsmotivierende Kraft unerklarlich. Der Phianomenologie
zufolge bildet somit ,,das sich verwirklichende Selbstbewuf3tsein (ebd.,
457) die ,Mitte* (ebd., 457), die Pflicht und Neigung zusammen-
schlieft und dabei, weil sich nur so die Ambivalenz der Selbstbestim-
mung iiberzeugend im Sinne der Sollensforderung interpretieren ldsst,
doch im Geheimen operieren muss. Dessen Autoritit wiirde also
schwinden, sobald sich die Akteure gegeniiber dem Eigensinn ihres
Wiinschens und Wollens 6ffnen. Denn unter der Voraussetzung diirf-
ten die mit dem Moralgesetz verbundenen Distinktionsgewinne kaum
mehr als plausibel durchgehen kénnen. Gelangten beide Narrative also
wirklich einmal zur Deckung, zeitigte dies kontraintuitive Konsequen-
zen. ,Denn indem diese ihre eigene feste Bestimmtheit und eigentiim-
lichen Inhalt haben, so wére vielmehr das Bewuf3tsein, dem sie geméf3
wiren, ihnen geméfl.“ (ebd., 457) Anders formuliert, dass fiir Kant die
darin anklingende Alternative, Pflicht als leibgewordene Geschichte
(»die gegenwirtige Harmonie des Triebs und der Moralitdt®) aufzufas-
sen, ausgeschlossen ist, verrat mitunter auch dessen Umgang mit dem
Bosen. Wer iiber das Bose nachdenkt, muss auch das Laster (Neid,
Missgunst und Ressentiment), das der erhofften Eintracht von Tugend
und Gliick notorisch im Wege steht, stirker mit einbeziehen. Schlief3-
lich speist sich die Fluchtpunktperspektive ja nicht zuletzt aus dem
protestantischen Zug der Gliickswiirdigkeit. Von Gnade zu sprechen
macht allerdings nur dann Sinn, wenn dieses Gliick auch einigen zu
Teil wird. Wenn mit dem unergriindlichen Wahlentscheid folglich der
Zufall und nicht etwa das Intelligible iber den normativen Diskurs
wacht. So ldsst sich dem Beweisgang der Phanomenologie zufolge also
aus der Gewissensperspektive die durch das Moralgesetz in ,,neblig[e]
Ferne“ (ebd., 458) geriickte ,selbstbewufte Sinnlichkeit* wieder zu-
riickgewinnen.32

32 Erkundet Charles Taylor die moderne Identitdt wiederholt iber die Wegmarken
»inneres Selbst®, ,distanziertes Subjekt®, ,, Aufwertung und Bejahung des Alltagsle-
bens® (worunter im Wesentlichen auch die dsthetische Umstellung von Mimesis auf
Poesis zahlt) (vgl. Taylor 2002: 218 ff.), schliefit das mitunter auch ein Ergriinden
der Motive der Verfahrensethik mit ein. Und zwar ungefihr auf folgenden Formu-
lar: zu den zentralen giiterethischen Annahmen zéhlt, dass wir nicht umhin kom-
men, ,nicht-moralische Giiter anzuerkennen. Dass wir als sinnlich-leibliche We-
sen uns also notwendig an Gegenstinde klammern, die unsere durch die soziokul-
turelle Welt vermittelten Bediirfnisse und Wiinsche widerspiegeln. Inwiefern diese

183

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

5. Hegels Einwdnde gegen das moralische Sollen

Gegenstinde soziokulturell vermittelt sind, offenbart sich dem Beobachter nun vor
allem anhand der Anstrengungen, die es kostet, diese nach moralischen Gesichts-
punkten hierarchisch anzuordnen. Folglich also genau die evaluierende Selbstver-
stindigung aufzunehmen, die prozedurale Ansétze aufgrund ihrer vermeintlichen
(epistemischen) Unschirfe zuriickweisen. Vor diesem Hintergrund lisst sich der
Unterschied zwischen Nutzen- und Pflichtenethik ungefahr wie folgt angeben. Das

Gliick der grofien Zahl hat keinen Sinn fiir Giiterabwéagungen. Dieses zieht keine
qualitative Grenzlinie zwischen bloflen Niutzlichkeitserwidgungen wie dem morali-
schen Standpunkt; vertraut ganz und gar der empirischen Psychologie. Durch die-
ses wird so zwar eine vorgegebene hierarchische Ordnung der Dinge zuriickgewie-
sen, der Mensch qua Lust jedoch nach wie vor unter die Naturwesen gezéhlt. Man-
gel, die Kant abstellt. Erstens, indem der intelligible Charakter der moralischen

Handlung mit Nachdruck die Ebene des bloflen Niitzlichkeitskalkiils iibersteigt.
Zweitens, weil dessen Fundierung in der Gesetzesform einen stirkeren Freiheitsbe-
griff in Anspruch nimmt (vgl. Taylor 1986: 118). Aus kommunitaristischer Sicht ist
dabei jedoch nun entscheidend, dass Kant selbst damit einen Sinn fiir die Ge-
sammtheit der Giiter beweist. Durch Kant wird also allenfalls der Akzent teleologi-
scher Annahmen verlagert. Das hochste Gut, so Taylor, avisieren wir in der unter-
stellten Verniinftigkeit des Verfahrens. Denn seine eigene begriftliche Bestimmung
erreicht dieses allein unter der Voraussetzung von Konzessionen gegeniiber den
Anspriichen des niederen Guts der Gliickseligkeit. Das hochste Gut macht somit in
seiner Gesamtheit die Hinzunahme von Gliickseligkeit in einem angemessen Ver-
haltnis erforderlich (vgl. ebd., 119). Mehr noch, allein schon die Frage weshalb die
prozedurale Theorieform im Rahmen unserer sozio-kulturellen Selbstverstindi-
gungspraxis so grofSen Zuspruch erntet, lasst sich laut Taylor nur auf Folie hierar-
chischer Giiter beantworten. Folgen wir Taylor, dann fiihrt diese Analyse zwingend
zu der Annahme, dass wir auch mit der prozeduralen Ethik eine ,,positive Explika-
tion der conditio humana und folglich auch des Guten® (ebd., 119) vor uns haben.
Kein Wunder also, dass Hegel hinter der Pflicht immer wieder auf das Gliick stofit.

184

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der
friihidealistischen Systementwiirfe Johann
Gottlieb Fichtes

Kant sagt fiir die Idealisten: ,ich denke ist schon zu viel gesagt. Richti-
ger wire: ,es denkt. Sie selbst beanspruchen also noch, diese substanz-
lose, fliichtige wie erfahrungskonstitutive logische Bestimmung des Ich
zu iibertreffen. Nicht vor dem Seinsentzug zurtickzuschrecken, den die
Vernunftkritik besiegelt, heifit fiir sie auch noch Abstand von jedem
Halt gebenden Prédizieren zu nehmen. ,,Macht man aber®, so Schelling,
»von allem Vorstellen sich frei, um seiner urspriinglich bewusst zu
werden, so entsteht — nicht der Satz: Ich denke, sondern der Satz: Ich
bin, welcher ohne Zweifel ein hoherer Satz ist. In dem Satz: Ich denke,
liegt schon der Ausdruck einer Bestimmung oder Affektion des Ich;
der Satz: Ich bin dagegen ist ein unendlicher Satz, weil es ein Satz ist,
der kein wirkliches Pridicat hat, der aber eben deflwegen die Position
einer Unendlichkeit méglicher Pradikate ist.“ (Schelling zit. n. Gamm
2002: 13). An dieser Auflerung Schellings diirfte sich der Stellenwert
ablesen lassen, den der nachkantische Idealismus der unbearbeiteten
Kluft einrdumt, die zwischen den beiden Hilften der Vernunftkritik
aufklafft. An alles Wissen ergeht aus ihrer Sicht ein unmissverstandli-
cher Befehl. Was als Wissen gelten will, muss durch Begriff und Ge-
genstand hindurch das Ich in seinem praktischen Richtungssinn aus-
driicken. Als Idealist darf sich bezeichnen, wer sich, wie Fichte in sei-
ner zweiten Darstellung der Wissenschaftslehre schreibt, zutiefst davon
tiberzeugt zeigt, dass die Vernunft nicht theoretisch sein kann, wenn
sie nicht praktisch ist (vgl. Fichte GWL: 181). Anders als der umgangs-
sprachlich pejorative Gebrauch des Wortes dies zunéchst vermuten
lasst, verkniipft der Idealist mit dem Wort also ein anspruchsvolles
Programm. ,Wir handeln®, so Fichte in der Bestimmung des Menschen,
»hicht weil wir erkennen, sondern wir erkennen, weil wir zu handeln

185

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

bestimmt sind; die praktische Vernunft ist die Wurzel aller Vernunft®
(Fichte BM: 124). Als Leser Kants, so sahen wir, empfiehlt uns Lichten-
berg ,es denkt’ zu sagen, genau wie wir ja auch einfach sagen ,es blitzt’
Kants sprachkritische Leistung besteht also gewissermaflen darin, die
Verhexungen der Sprache zu durchschauen, denen das cartesianische
cogito noch aufsitzt. Descartes leitet ohne Zweifel die Epoche der neu-
zeitlichen Bewusstseinsphilosophie ein. Gleichwohl ist sich seine Suche
nach unumstofllicher Gewissheit, die ihn aus der Welt in die monolo-
gische Innerlichkeit fithrt, von Beginn an des Erfolgs gewiss. Fiir Des-
cartes Aufbruch stellt es, mit anderen Worten, kein Problem dar, das
traditionelle Wahrheitskriterium der Ubereinstimmung von Denken
und Sache in die Innerlichkeit zu verlegen. Wenn ich mich in mich
selbst versenke, so in etwa dessen Zweifel, dann gelange ich doch nie-
mals an den Punkt, da auch noch die unmittelbare Selbstheit, die mir
im Denken gegeben ist, ihren Evidenzcharakter einbtif3t. Folglich darf
ich mich (gleichsam Augustinus in der Selbstintrospektion aufgefun-
denes dubito vertiefend) als substanziell gegebene ,denkende Sache®
begreifen. Als das Vorstellende, das alle meine Vor-stellungen nicht
nur begleitet, sondern tragt; als eine grundlegende, sich durchhaltende
geistige Selbigkeit, die allem Wandel trotzt. Ein Schluss, der nach Kant
von Descartes substantzalistischem Selbstmissverstindnis zeugt. Da-
von also, dass sich dessen Zweifelsgewissheit offenkundig durch die
Struktur des einfachen Urteilssatzes in die Irre fithren ldsst. So dass bei
ihm am Ende der Schein der Vernunft, d.h., das (zumindest innerwelt-
lich) uniiberbriickbare, vermittlungslose Nebeneinander einer geisti-
gen und korperlichen Realitdt, fast zwangslaufig tiber den echten Sach-
verhalt triumphieren muss. Wére es ihm hingegen selbst schon gelun-
gen, sich vom Géngelwagen der Pridikation frei zu machen, dann hat-
te er gesehen, dass er das Ich als erkenntniskonstitutive Spontaneitat
und das Ich als Gegenstand der empirisch- psychologischen Wahrneh-
mung unzuldssig miteinander vermengt. Wire er also auf die Vermitt-
lungsbewegung aufmerksam geworden, die sich durch seine Thesen
tiber das Ich als vorstellende, dann geistige und schliefflich beharrliche
Substanz bereits anmeldet, dann hitte er sich wohl selbst schon fiir die
transzendentalphilosophische Denkungsart ausgesprochen. Gott dem-
zufolge auch eine andere Rolle zugedacht, als die eines wohlwollenden
Vermittlers zwischen zwei an sich voneinander unabhéngigen Realita-

186

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

ten. Kant sieht demnach also keine Veranlassung, zwischen dem revo-
lutiondren Gestus der descartschen Substanzmetaphysik wie der leib-
niz-wollfschen Schule zu unterscheiden. Der falsche Syllogismus, dem
Descartes aufsitzt, bringt fiir ihn gleichsam nur auf den Punkt, worin
die so genannte rationale Psychologie notorisch fehlt. D.h., dessen
Konklusion aus den beiden Vordersétzen:

»Was nicht anders als Subjekt gedacht werden kann, existiert auch
nicht anders als Subjekt und ist also Substanz.

Nun kann ein denkendes Wesen, blof3 als ein solches betrachtet,
nicht anders als Subjekt gedacht werden.

Also existiert es auch nur als ein solches, d. h. als Substanz® (Hofte
2000: 141), veranschaulicht fiir ihn nur auf exemplarische Art die Ver-
dinglichungstendenz, fiir die sich die metaphysische Seelenlehre von
jeher anfillig erweist. Wenn Descartes dem ,Ich denke’ die Substanz
unterjubelt, weil ihm entgeht, dass der erste Vordersatz, anders als der
zweite, welcher das Selbst der inneren Erfahrung ausdriickt, das trans-
zendentale Selbstbewusstsein avisiert, wonach beide also keinesfalls
einen gemeinsamen Mittelbegriff teilen, dann reiht er sich fir ihn
demnach in eine illustre Ahnenreihe ein. Der Diskurs iiber die letzten
Dinge, der mit Platons Phaidon einsetzt, wird also solange nicht unter-
brochen werden kénnen, als dass man glaubt, durch rein formallogi-
sche Uberlegungen dem Ich auf den Grund kommen zu kénnen. Ein
solcher Bruch wird also erst durch die akribische Inventarisierung der
erfahrungskonstitutiven Aspekte des menschlichen Geistes in Aussicht
gestellt. Von nun an wird es zwar immer noch nicht moglich sein, sich
nicht durch den Schein verleiten zu lassen, denn das wiirde den Ab-
schied vom Unbedingten bedeuten. Wozu wir jedoch fortan in der
Lage sein werden, ist, den Schein immer wieder aufs Neue wenigstens
als Schein durchschauen zu kénnen (vgl. Kant KrV: 368 ff.).

Dieses Spannungsverhéltnis zwischen dem Ich als oberster streng-
allgemeiner Funktion wie dem erlebten und erfahrenen unvergleichli-
chen Ich, welchen das cogito in sich birgt, verbirgt sich so nicht zuletzt
hinter dem Wortungetiim der urspriinglich-synthetischen Einheit der
Apperzeption. Dabei erhellt jedes einzelne Wortelement gleichsam
einen Aspekt der Zerriittung, der Verriicktheit in sich selbst, iiber die
Hegel das kantische Subjekt fassen wird. Bereits in der Doppeldeutig-
keit, die das Personalpronomen erster Person Singular gleichsam in

187

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

188

der Schwebe hilt, erfahren wir dessen Zerriittung gewissermaflen tag-
taglich. Wer ich sagt, also nicht in den sichtbaren Unterschied eines
grof3- und kleingeschriebenen I's fliichten kann, sagt zugleich das In-
dividuellste wie Allgemeinste. Diese Umschlagsbewegung, die sich so
schon im Rahmen unserer Alltagskommunikation beobachten lésst,
sucht Kants Formel also auf, um sie auf das Vermittelnde aufmerksam
zu machen, das in der kategorialen Verfasstheit nicht aufgeht, der die
beiden Ausdriicke noch angehdren. Das einfache Allgemeine Ich, diese
Erfahrung muss die sinnliche Gewissheit in der ,,Phanomenologie®
machen, ist anders als sie selbst von sich glaubt, keine unumstofiliche,
unmittelbare und selbstevidente Wahrheit. In solcher Allgemeinheit,
das wird ihr schmerzhaft vor Augen gefiihrt, bleibt sie vielmehr ab-
strakt und leer. Nicht so das ,Nichts, um das der in vier Aspekte zer-
gliederbare kantische Ausdruck kreist. Thr Nichts ist nicht nichts. ,,Es
ist kein Gegenstand der inneren Erfahrung, keine Substanz, aber auch
nicht dessen Gegenteil, ein Akzidens; es hat kein Dasein, freilich auch
kein Nichtsein. Denn Substanz-Akzidens und Dasein-Nichtsein sind
Kategorien. Als Ursprung aller Kategorien ist das transzendentale ,Ich
denke’ selbst nicht kategorial bestimmbar.“ (Hoffe 2000: 140) Und
doch soll Kant die Freiheit, auf die er im Rahmen seiner Analyse stof3t,
nicht aushalten. Wenigstens fiir die Idealisten liest sich der kanti-
sche ,Einheitssinn’ letztendlich als Flucht aus dem prédikatslosen ,,Ich
bin® Fichte, so Schelling in seiner bereits mehrfach erwéhnten Philoso-
phiegeschichte, ,,faf3t nicht etwa das Ich als allgemeines oder absolutes,
sondern nur als menschliches Ich auf. Das Ich, als das sich ein jeder in
seinem Bewufitsein findet, ist das einzige wahrhaft Daseiende. Alles ist
fiir jeden nur mit seinem Ich und in seinem Ich gesetzt. Fiir jeden
Menschen ist mit jenem transzendentalen, d.h., mit jenem das empiri-
sche Bewufitsein selbst erst bedingenden und ihm daher vorausgehen-
den Akt, mit diesem Aktus des Selbstbewuf3tseins ist fiir jeden Men-
schen das ganze Universum gesetzt, das eben darum nur im Bewuf3t-
sein da ist. Mit dieser Selbstsetzung: Ich bin, beginnt fiir jedes Indivi-
duum die Welt, dieser Akt ist in jedem der gleich ewige, zeitlose An-
fang seiner selbst sowohl als der Welt.“ (Schelling GnP: 80) Das ,Ich
bin“ ist es also, das die konkurrierenden Systementwiirfe iiberspannt.
Unter kantischen Vorgaben haben wir es mit einem Ich zu tun,
dessen Spontaneitdt an eine Rezeptivitit gefesselt bleibt, die ein Auflen

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

kennt. Mit Fichtes Umschrift diskutieren wir hingegen ein Ich, das
auch diese noch umfinglich aus jener explizieren will. Durch unsere
logischen Denkgesetze duflert sich demnach unser urspriingliches
Geistesleben. Diese werden folglich auf keine Welt angewandt, die uns
monolithisch gegeniiber steht, sondern auf einen Immanenzzusam-
menhang, der von unserer Subjektivitit tiberformt ist. ,Bestand und
Unwandelbarkeit“ (Schelling UdU: 68) der Dinge wird durch die reine
Identitdt des Ich verbiirgt. Aus dieser seiner ,,Urform® (ebd., 68), er-
klart sich die Einheit der Welt. Dieses Ich ist es, das ,,alle Strahlen des
Daseyns im Centrum seiner Identitdt [...] sammel[t], und alles, was
gesetzt ist, im Kreise seiner Macht® (ebd., 68) zusammenbhilt. Dieses
unvordenkliche Selbstverhaltnis, das wir demnach sind, soll auf struk-
tureller Ebene auch die Schwierigkeiten des Anderen l6sen. Das ,Ich
bin das uns in intellektueller Anschauung gegeben wird, ldsst sich fiir
Schelling nicht in eine komplexe Vielheit auflosen bzw. zerlegen. Uber
dessen schlechthinnige Selbstevidenz erdffnet sich uns vielmehr die lo-
gische Denkfigur der Einheit differenter. Nur entlang dieser gelingt es
laut Schelling, dessen Unbedingtheitscharakter par excellence nicht zu
verletzen. Die Einheit des ,Ich bin®, so derselbe, verlduft quer zu den
subsumtionslogisch gefertigten Denkschablonen der Gattungs- und
numerischen Identitdt, durch welche wir die Dinge bearbeiten. Neben
Unbedingtheit wird diese jedoch noch durch Unendlichkeit signiert.
In dieser ,,ganze[n] Unendlichkeit® (ebd., 73), die sie in sich fasst, liegt
nun das intersubjektive Vermittlungsangebot beschlossen. Nach Schel-
ling lasst sie eine Realitdt sehen, in der die Verstindigungspraxis von
ego und alter ego gleichsam abgesichert ist. ,Diejenigen, die von kei-
nem Ich als dem empirischen wissen [...], die noch nicht zur intellek-
tuellen Anschauung ihres Selbsts erhoben haben, miissen diesen Satz,
daf} das Ich nur eines sey, freilich ungereimt finden. [...] Jenen scheint
es daher nach ihrer bisherigen Gewohnheit, blof} das empirische Ich zu
denken, nothwendig, daf3 es mehrere Ich gebe, die wechselseitig fiir-
einander Ich und Nicht=Ich seyen, ohne zu bedenken, dafi ein reines
Ich nur durch Einheit seines Wesens denkbar sey.“ (ebd., 73) Demnach
konnte es sich hierbei also um eine Realitit handeln, die das kantische
Sollen zwar tragt, von diesem selbst jedoch nur unzureichend erfasst
wird. Erreicht dieses bereits diese vorbegriftfliche Wesensbestimmung
des Ich? ,Begrift tiberhaupt ist etwas, das Vielheit in Einheit zusam-

189

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

190

menfafdt: das Ich kann also kein Begriff seyn, weder ein reiner, noch
ein abstrahierter, denn es ist weder zusammenfassende, noch zusam-
mengefafite, sondern absolute Einheit.“ (ebd., 74)

6.1 Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit

Fichte gibt seinem Freiheitsinteresse den kompromisslosen Ausdruck
einer zwingenden Entscheidung zwischen Freiheit (Idealismus) und
Zwang (Materialismus). In diesem Sinne erdfinet auch dessen Bestim-
mung des Menschen. Eine Schrift, die explizit den GoetheleserInnen
gilt. Unter populdren Vorgaben geniigen danach bereits die Titel Zwei-
fel, Wissen und Glauben, um im Ubergang vom Wissen zum Glauben
den normativen Richtungssinn der imaginativen Natur des Menschen
freizulegen. Dem voraus liegt wiederum die Wahl. In diesem Kontext
inszeniert als Weg der Selbstintrospektion, der von der Verachtung zur
Achtung fithrt. Bereits am Ende des ersten Kapitels wird sich demnach
das Verantwortlichkeitsbewusstsein durchsetzen. Eingangs ist dagegen
erst einmal ein Selbsteingestdndnis fallig. Bisher, so das mit sich selbst
Zwiesprache haltende Ich, hat es allein die Identititskoordinaten her-
angezogen, die ihm durch Usus und Brauch bereitgestellt wurden. Hat
es sich allein auf das verlassen, was es iiber die Auflenwelt nach Maf3-
gabe der experimentellen Methode in Erfahrung bringen konnte. So-
fern also dieses Ich tiberhaupt von sich selbst wusste, verblieb dies im
engen Auskunftsrahmen von Tradition und Gewohnheit bzw. den Re-
sonanzbestimmungen der empirischen Welt (vgl. Fichte BM: 7ff.).
Durch das Eingestindnis wird somit ein Selbstfindungsprozess ange-
stoflen, der zunéchst in den Bahnen eines strengen Aufkldrungshuma-
nismus verlduft. Wobei die emotionale Gemengelage aus Emporung,
Selbstherabsetzung und -verachtung, die diesen von Anbeginn beglei-
tet, bereits erahnen ldsst, dass dieses Ich, die Alternative einer evolutio-
ndren Erkenntnistheorie von vornherein ausschliefit (vgl. ebd., 33).
Zunichst jedoch scheint der Versuch des Menschen, sich im Spiegel
der Natur auszulegen, auf nichts anderes als auf eine deterministische
Weltauffassung hinauslaufen zu kénnen. Das liest sich aus der Binnen-
perspektive des Ich ungefihr wie folgt: meine mich plétzlich tiberfal-
lende Selbstverachtung reift mich aus dem Schlummer der empiri-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.1 Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit

schen Weltbeobachtung. St6f3t eine duflere (teleologisch grundierte)
Naturforschung an, die insbesondere iiber die Begriffe der Substanz
und Kraft verlauft und deren Resultate mich zu einer graduell angeleg-
ten Anthropologie veranlassen. Wobei diese wiederum iiber die hier
stattfindende Unterscheidung zwischen Gattungs- und individuellen
Aspekten schlieSlich an den emporenden Schluss heranfiihrt, dass un-
sere normativen Selbstvergewisserungsanstrengungen auf nichts wei-
ter basieren als einer funktionalen Illusion: indem ich mich als ver-
niinftiges Tier tituliere, verfertige ich nichts anderes als eine Beschrei-
bung vom Bewusstsein als emergente Eigenschaft (vgl. ebd., 20). Aus
dieser Perspektive betrachtet verschwinden also mit einem Mal all die
Schwierigkeiten, die mir meine psychophysische Doppelnatur ansons-
ten bereitet. Ich selbst bin nichts anderes als der Vereinigungspunkt
dreier aufgestufter Naturkrifte. D.h., unter phylogenetischen Gesichts-
punkten habe ich mich als die organisierte Ganzheit zu betrachten, die
aus der Synthese der bildenden und bewegenden Kraft, durch welche
sich Pflanze und Tier bestimmen lassen, mit der mir eigentiimlichen
Denkkraft hervorgeht. Werde ich aus dieser Gattungsperspektive somit
gleichsam des Lebens in mir gewahr, erschliefit sich mir aus ontogene-
tischem Blickwinkel das Lebendige. Soll heiflen, der Tod in seiner ab-
soluten Negativitit ereilt mich nicht als Gattungssubjekt, sondern al-
lein als Einzelwesen. Spreche ich von mir als bestimmter Person, so
spreche ich also von nichts anderem als dieser Dialektik zwischen Le-
benszyklus und lebendiger EntdufSerung. Meine Existenz hier und jetzt,
d.h. dieses keinem anderen soziokulturellen Hintergrund geschuldete
Leben, ist demnach nicht mehr als Ausdruck jener durch und durch
gesetzesformigen Kontextgebundenheit, die das Leben fest umschlos-
sen hdlt; jener raum-zeitlichen Achse, die eine absolut identische Wie-
derholung des Lebendigen verhindert (vgl. ebd., 23). Geldnge es mir
also nur einmal von auflen, diese uhrwerkartige Harmonie des Welt-
baus zu bestaunen und gleichzeitig zu dessen inneren Betriebsgeheim-
nis durchzudringen, so wiirde ich mich also nicht linger durch die
rechtliche Aura, die den Personenbegriff umgibt, blenden lassen. Statt-
dessen wiirde ich mich vielmehr auf dessen forensischen Mehrwert
konzentrieren. Kurz, Selbstbewusstsein ist nichts weiter als das Pro-
dukt einer von der rohen Materie bis zu meiner psychophysischen Le-
bensform aufsteigenden, vollstindig durchgebildeten Natur. ,,Im un-

191

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

mittelbaren SelbstbewufStsein erscheine ich mir als frei; durch Nachden-
ken iiber die ganze Natur finde ich, daf3 Freiheit schlechterdings un-
moglich ist.“ (ebd., 25 f.). Ganz am Ende dieses Kapitels teilt uns Fichte
denn auch seine Version des (Grund-)Konflikts von Liebe und Ver-
nunft mit: ,Unertraglicher Zustand der Ungewif8heit, und der Unent-
schlossenheit! Durch den besten, und den mutigsten Entschluf3 meines
Lebens mufite ich in dich geraten! Welche Macht kann mich von dir,
welche Macht kann mich von mir retten?“ (ebd., 43)

Fiir Kant ist es das unstillbare Bediirfnis der Vernunft nach dem
Unbedingten, das die von ihr erbrachten sekunddren Syntheseleistun-
gen erkldrt. D.h., ihre den Verstand iibergreifende wie aufrechterhal-
tende Funktion (vgl. Hoffe 2000: 136 u. 2004: 215). Unausweichlich
steuern Anschauung und Begriff danach auf Scheingefechte zu. Diese
umschiffen zu wollen, hiefle jedoch auf Vernunft selbst Verzicht leisten
zu wollen. Denn worauf diese verweisen, ist weniger ein unzuldssiger
Gebrauch von Vernunft, als die aus ihr selbst entspringende Tendenz
zur sophistischen Verfithrung. Kénnen wir die Klippen des Wider-
streits sonach nicht umschiffen, konnen wir uns doch immer wieder
neu iiber die Griinde fiir dessen Aufkommen ins Vernehmen setzen.
Folglich den falschen Schein zwar niemals restlos tiberwinden, ihn
aber dennoch fiir einen sich vertiefenden Selbstvergewisserungspro-
zess nutzen. Mit anderen Worten, durch ihre antithetischen Zuspit-
zungen notigt uns die Vernunft dazu, uns iber die sich einschleichen-
den fundamentalen Selbstmissverstandnisse auseinanderzusetzen, fur
die wir anfillig sind. Eine Analyse, die nach Ansicht der Idealisten nun
radikale und selbstbeziigliche Folgen zeitigt. D.h., auch vor Kants eige-
ner Bestimmungs- bzw. Begriindungsleistung nicht Halt macht (vgl.
Gamm 1994: 55). Nicht zuletzt aus den an dieser Stelle sich abzeich-
nenden Schwierigkeiten mit dem Anfang, erldutert sich sonach also
die idealistische Suchbewegung. Der von ihnen avisierte ,Cirkel, aus
dem der menschliche Geist nie herausgehen kann“ (Fichte BWL: 61),
ist es also, der sie den Posten ,der® Superwissenschaft als vakant wahr-
nehmen ldsst.33 Ungeachtet ihrer Differenzen sind sich also alle drei
Hauptrepriasentanten darin einig, dass die wohldurchdachte und auf

33 Die Diskursivitit des Denkens fordert, um an das unbedingte und schlechthinnige
Ich heran zu kommen, dass wir die logischen und kategorialen Urteilsformen vor-
aussetzen, welche eigentlich erst durch das Ich in Geltung gesetzt werden. Losen

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.1 Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit

festem Fundament errichtete Ordnung des menschlichen Geists als to-
te Verstandeskonstruktion auszuweisen ist. Dass Kant also auf die Stel-
len hinzuweisen wire, da er iiber blofl systematische Uberlegungen
den eigenen Systemgedanken aus dem Auge verliert. Exemplarisch
Schelling: ,Wie ein vorsichtiger Bauherr, eh er sich ein Haus auffiihre,
seine Mittel wohl iiberlege, ob sie ndmlich auch zur festen Begriindung
und zur gliicklichen Hinausfithrung des Baus zureichen, so miisse der
Philosoph, eh’ er daran denke, ein Gebdude der Metaphysik aufzufiih-
ren, erst sich der Materialien desselben versichern, ob er sie auch her-
beischaffen konne, und da diese Materialien hier aus einer geistigen
Quelle geschopft werden, so miisse diese selbst erst untersucht sein,
damit man gewifd sei, ob sie zu dem beabsichtigten Bau auch wirklich
zureichenden Stoff enthalte oder darbiete.” (Schelling GnP: 71) Und
dann, gewissermaflen nach einer kurzen rhetorischen Pause: ,Leider
ist dies nicht der Fall. Er schickt keine allgemeine Untersuchung iiber
die Natur des Erkennens voraus, sondern geht gleich iiber zu der Auf-
zéhlung der einzelnen Quellen der Erkenntnis oder der einzelnen er-
kennenden Fakultiten, die er aber nicht etwa wissenschaftlich ableitet,
die er vielmehr aus der bloflen Erfahrung aufnimmt, ohne ein Prinzip,
das ihn der Vollstandigkeit und der Richtigkeit seiner Aufzdhlung ver-
sicherte.“ (ebd., 71) So wie Kant die Verstandeskategorien ungepriift
aus der aristotelischen Urteilslehre aufsammelt und jene an das cogito
heftet, kann fiir sie also kaum die Rede davon sein, dass er gegen die
gangigen metaphysischen Luftschldsser, die experimentelle Methode
fiir die Philosophie erobert3#4 - geschweige denn das moderne Frei-
heitsinteresse kompromisslos verteidigt. Kaum besser fillt das Zeugnis
aus, das ihm Hegel ausstellt. ,,Bekanntlich hat es die Kantische Philo-
sophie sich mit der Auffindung der Kategorien sehr bequem gemacht.
Ich, die Einheit des Selbstbewusstseins, ist ganz abstrakt und vollig un-

lasst sich dieser Zirkel nicht. Doch die Frage ist, wie man in ihn hineinkommt (vgl.
Schifer 2006: 24) .

34 Die skeptische Methode hat mit der reduktionistischen Verfahrensweise des Che-
mikers ,viel Ahnliches“. Die Analysis des Metaphysikers schied die reine Erkennt-
nis a priori in zwei sehr ungleichartige Elemente, ndmlich die der Dinge als Er-
scheinungen, und dann der Dinge an sich selbst. Die Dialektik verbindet beide
wiederum zur Einhelligkeit mit der notwendigen Vernunftidee des Unbedingten
und findet, ,daf3 diese Einhelligkeit niemals anders, als durch jene Unterscheidung
herauskomme, welche also die wahre ist.“ (Kant KrV: 23)

193

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

194

bestimmt; wie ist also zu den Bestimmungen des Ich, den Kategorien,
zu kommen? Gliicklicherweise finden sich in der gewdhnlichen Logik
die verschiedenen Arten des Urteils bereits empirisch angegeben vor.
Urteilen aber ist Denken eines bestimmten Gegenstandes. Die ver-
schiedenen schon fertig aufgezéhlten Urteilsweisen liefern also die ver-
schiedenen Bestimmungen des Denkens.“ (Hegel EPW: 116£.) Fichte
ist es, so Hegel unmittelbar im Anschluss daran, der sich an dieser
Problemstelle hervortut. Und zwar dadurch, dass er die ,wahre Allge-
meinheit® und ,inner[e] Notwendigkeit® (Kant KrV: 37), die die Ver-
nunftkritik gegeniiber dem englischen Empirismus eingeklagt hat,
tiberzeugend gegentiber derselben einfordert. Fichte beldsst es nicht
blof3 bei einer Auflistung ,der einzelnen erkennenden Fakultiten®
(Schelling) des menschlichen Geists. Vielmehr ist er es, der als erster
dessen drei Quellen Sinnlichkeit, Verstand und Vernunft durchdenkt.
Der gleichsam die Bestimmungsmomente unseres kognitiven Apparats
beseelt, die dort in Verdoppelung der funktional-differenzierten Ge-
sellschaftsordnung, nur neben- und iibereinander gestellt werden (vgl.
Hegel EPW: 116 f).

Denken konnte Hegel hierbei etwa an dessen Einleitung in die
Wissenschaftslehre von 1797. Dort erfahrt der Leser iiber dessen Ab-
setzungsbewegung: ,Entweder er [der kritische Idealismus, S.S.] leitet
jenes System der nothwendigen Handelnsweisen, und mit ihm zu-
gleich die dadurch entstehenden objectiven Vorstellungen wirklich von
den Grundgesetzen der Intelligenz ab, und ldsst so unter den Augen
des Lesers oder Zuhorers den ganzen Umfang unserer Vorstellungen
allméhlig entstehen: oder er fasst diese Gesetze etwa so, wie sie schon
unmittelbar auf die Objecte angewendet werden, also auf ihren tieferen
Stufe (man nennt sie auf dieser Stufe Kategorie) irgend woher auf, und
behauptet nun: durch diese wiirden die Objecte bestimmt und geord-
net.“ (Fichte ErE: 442) Dass in der zuletzt genannten Variante der dog-
matische Schlummer noch schlummert, diirfte inzwischen unschwer
zu erkennen sein. D.h., Kant bleibt letztendlich nur unabldssig zu be-
schworen, dass die von ihm ,postulirten Denkgesetze wirklich [...]
nichts als immanente Gesetze der Intelligenz sind.“ (ebd., 442) Mehr
noch, seine Deduktion ldsst das Aufien wieder herein, das er durch
sein Freiheitsinteresse verabschiedet. Von ihm selbst unbemerkt, soll
Kant so den Verfechtern des Zwangs am Ende eine gelungene Steilvor-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.2 Die Epoche der Kantianer

lage zuspielen. Selbst dann, so Fichte, wenn wir einmal unterstellen,
dass es Kant wirklich gelungen ist, unsere immanenten Denkformen
aufzuzeigen, hat er damit immer noch nicht gezeigt, ,wie denn das
Object selbst entstehe.“ (ebd., 443) Was er damit allein erklart hatte,
wire die notwendigen ,Beschaffenheiten und Verhdltnisse“ (ebd., 443)
der Dinge. ,Aber woher denn das, welches diese Verhiltnisse und Be-
schaffenheit hat; woher denn der Stoff, der in diese Formen aufgenom-
men wird“ (ebd., 443) kommt, wére damit immer noch nicht geklart.
So dass sich der Dogmatismus ,,[i]n diesen Stoft fliichte[n]“ (ebd., 443)
kann. Mit anderen Worten, ,,[s]o lange man nicht das ganze Ding vor
den Augen des Denkens entstehen lésst, ist der Dogmatismus nicht bis
in seinen letzten Schlupfwinkel verfolgt.“ (ebd., 443) Fiir Fichte geht es
also darum, noch hinter das transzendentale Selbstbewusstsein zu-
riickzusteigen. Dartiber wird das Moralgesetz dann als unendliche
Aufgabe fassbar. D.h., selbst noch unsere logischen und kategorialen
Urteilsformen miissen sich fiir ihn ,als Bestimmung der Freiheit auf-
zeigen lassen.” (Fichte BWL: 67) Selbst diese Bollwerke gegen Unbe-
stindigkeit und den unkontrollierten Wandel der Welt, demzufolge
aus dem in sich gebrochenen Vollzugscharakter unserer Subjektivitit
erschlossen werden (vgl. Fichte ErE: 441).

6.2 Die Epoche der Kantianer

Fichte folgt in Jena auf Reinhold. Reinhold, der im Ruf steht, die Diffe-
renz zwischen Geist und Buchstabe der Vernunftkritik nicht nur am
lebhaftesten verspiirt, sondern auch gleich ausgemerzt zu haben. Kants
wirkliche Leistung liefle sich folglich erst dann ermessen, nachdem sei-
ne architektonischen Nachlédssigkeiten klar benannt und korrigiert
wurden (vgl. Fichte AeR: 20). Fir Fichte erweist sich die Vorstellung
jedoch als ungeschickt, um das Wahre der Vernunftkritik auszudrii-
cken. In der Vorstellung findet fiir ihn das Freiheitsinteresse, das sie
bewegt, noch nicht zu dem ihm angemessenen Grundsatz. Reinhold
verfiigt zwar iber einen ,systematischen Geist“ (Fichte BWL: 31), der
seinesgleichen sucht. Der gleiche Geist ist jedoch auch dafiir verant-
wortlich, dass die Vorrangstellung praktischer Vernunft leidet. Unser
systematisches Interesse, so Fichte, lasst sich einzig und allein dadurch

195

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

rechtfertigen, vor die Vorstellung kommen zu wollen. D.h., dem noch
aufzusuchenden wahren Grundsatz dadurch zu seiner vollen Durch-
schlagskraft zu verhelfen. Einerseits. Andererseits, um den inneren Zu-
sammenhalt des daraus abgeleiteten Systems zu gewéhrleisten. Soll die
Philosophie also nicht nur in den Rang einer Wissenschaft unter vielen
erhoben werden, so darf sie unter keinen Umstidnden tiber ihr syste-
matisches Interesse den Grundsatz und das Ganze aus den Augen ver-
lieren. ,,[D]ie systematische Form [ist, S.S.] nicht Zweck der Wissen-
schaft, sondern sie ist das zufillige, nur unter der Bedingung, dass die
Wissenschaft aus mehreren Sitzen bestehen solle, anwendbare Mittel
zur Erreichung ihres Zwecks. Sie ist nicht das Wesen der Wissenschatft,
sondern eine zufillige Eigenschaft derselben. (ebd., 42) Das Ganze
wird hier also noch nicht als Menetekel des Unwahren empfunden,
sondern vielmehr als unaufloslich mit unserem Freiheitsinteresse ver-
quickt wahrgenommen. Wie bereits bekannt, wird Fichte nicht miide,
zu wiederholen, ,,dass er nie etwas wird sagen konnen, worauf nicht
schon Kant unmittelbar oder mittelbar, deutlicher oder dunkler gedeu-
tet habe.“ (ebd., 30). Worliber wir uns mit dem Grundsatz verstindi-
gen, wire also das, was dem dadurch begriindeten voraus liegt und un-
ergriindlich bleibt, dessen Unergriindlichkeit sich jedoch begriinden
und nachvollziehen lésst (vgl. ebd., 43). Freiheit als innerer Gehalt des
transzendentalen Selbstbewusstseins wire also die Leitidee, die nur
unzureichend in Reinholds Bewusstseinskonzeption Eingang findet.
Gleichwohl wird dadurch die Vorstellung nicht vollstindig desavouiert.
Zur Einfiihrung in die Problemlagen, die das Wissen vom Wissen be-
lasten, ist sie durchaus geeignet. D.h., solange die zwischen der Subjek-
tivitat als Prinzip und dem Ich als Gegenstand aufklaffende Kluft nicht
einfach leichtfertig tibergangen wird, lasst sie sich propéddeutisch nut-
zen. Als Grundbegriff hinsichtlich unserer tatsdichlichen Selbstverge-
wisserungsanstrengungen {iber Ich und Welt fithrt sie uns also an die
Schwelle zur Wissenschaftslehre heran (vgl. ebd., 80).

Zum ersten Mal stellt sich Fichte mit dieser These einem breiteren
Publikum zwei Jahre zuvor vor. Reinhold ist es, der dem allgemeinen
Vernehmen nach ernst mit der Philosophie als Wissenschaft macht.
Wire also nicht zu zeigen, dass das von ihm diskutierte Fundament
nicht trigt? Dass seine Kantinterpretation das Moralgesetz verkennt?
So grosso modo die Verlaufsrichtung der Rezension des Aenesidemus

196

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.2 Die Epoche der Kantianer

(1792). Wahrend Fichte im ersten Teil der Rezension so entlang der
skeptischen Einwinde, die Gottlob Ernst Schulze unter dem Pseud-
onym des Aenesidemus gegen Reinhold vorbringt, an seine eigene Be-
griffsform heranfiihrt, sind es Anmerkungen zu Aenesidemus Auffas-
sung praktischer Vernunft, mit denen der Leser entlassen wird. D.h,,
nachdem zuvor {iber eine Auseinandersetzung mit dessen vermeintli-
chen skeptischen Widerlegung des ,Ding an sich selbst* das nachkanti-
sche Freiheitsinteresse prononciert wurde. Reinhold sucht also die Vor-
stellung als Grundbegriff zu etablieren. Dagegen wird von skeptischer
Seite eingewandt, dass auch der Satz des Bewusstseins am Géngelwa-
gen des Widerspruchssatzes hangt (vgl. Fichte AeR: 5).

Fir Reinhold zahlt an der Stelle hingegen der blof3 formal-logische
Charakter der Denkgesetze. Stellt man ihn mit in Rechnung zeigt sich,
dass die Vorstellung keineswegs durch den Widerspruchssatz be-
stimmt wird. Wenngleich er ihm auch ,nicht widersprechen diirfe®
(ebd., 5). Aus Sicht Reinholds lief3e sich der skeptische Einwand also
leicht widerlegen. Und zwar, indem man Schulze an den Unterschied
zwischen der ratio cogniscendi und der ratio essendi erinnere. Hitte
derselbe wirklich tiberzeugen wollen, so Fichte, dann hitte er seinen
Angrift also tiefer ansetzen miissen. Hatte er dem ,Satz des Wider-
spruchs ausser seiner formalen auch noch eine reale Gtiltigkeit beimes-
sen (ebd., 5) miissen. D.h., um die Vorstellung wirklich zu diskreditie-
ren, hitte Schulze seinen Einwand auf ein dem empirischen Selbstbe-
wusstsein vorausliegendes ,etwas’ stiitzen miissen. Dabei hitte er sich
Fichte zufolge an die schwammige Terminologie halten kénnen, in
welcher Reinhold seinen Begrift der Vorstellung absichert. Vor diesem
Hintergrund hitte er nach Ansicht Fichtes dann wohl selber erkannt,
dass das von Reinhold promovierte und vermessene empirische Selbst-
bewusstsein nicht hinreicht, um das gesuchte einheitliche Weltbild zu
garantieren.

Fiir Reinhold konstituieren sich Subjekt und Objekt danach iiber
»ihr Unterscheiden in der Vorstellung, und durch das Beziehen der
Vorstellung auf sie.“ (ebd., 6) Nach Fichte miisste ,,also wenigstens die-
ses Unterscheiden und Beziehen selbst vollstindig und also bestimmt
seyn.“ (ebd., 6) Gerade das soll aber nicht der Fall sein. ,Wie nun,
wenn eben die Unbestimmtheit und Unbestimmbarkeit dieser Begriffe
auf einen aufzuforschenden hoéhern Grundsatz, auf eine reale Giiltig-

197

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

198

keit des Satzes der Identitdt und der Gegensetzung hindeute.” (ebd., 6).
Fichte, so formuliert es Henrich, sieht gegen Reinhold ein, ,,dafl der
Grundakt des Bewuf3tseins nicht ein Beziehen und Unterscheiden sein
kann. Dem voraus mufl ndmlich ein Entgegensetzen geschehen, das
die Moglichkeit zum Unterscheiden erbringt.“ (Henrich 2010: 20)

Gleich zu Beginn seiner Rezension umreif3t Fichte also durch diese
Fragestellung die Ausgangslage seiner zwei Jahre darauf druckgelegten
Wissenschaftslehre. Strenggenommen hitten die skeptischen Einwén-
de also durchaus das Zeug dazu, die Selbstbewusstseinstheorie voran-
zubringen. Anstatt nun aber auf den ,inneren Widerstand“ (ebd., 8),
den er gegeniiber Reinholds Satz des Bewusstseins empfindet, einzuge-
hen, zieht sich Schulze hinter die Annahme einer beobachterunabhén-
gigen Auflenwelt zuriick. Diese Riickzugstaktik ist es, die ihm nach
Fichte den Blick dafiir verstellt, dass sein Gegenangriff nicht gegen ,,die
Wahrheit des Satzes des Bewusstseyns an sich gerichtet (ebd., 10) ist,
sondern allein gegen dessen Auslegung als Tatsache. Andernfalls wire
ihm also selbst aufgefallen, dass seine Kritik an Reinholds Fundierung
des Selbstbewusstseins in einem analytischen Satz ebenso wie der da-
mit einhergehende Hinweis darauf, dass derselbe auf einer fragwiirdi-
gen generalisierenden Abstraktionsleistung basiert, an die Schwelle zur
Tathandlung fithrt (vgl. Rohs: 1991: 41).

Insofern die Vorstellung durch drei aufeinander bezogene und un-
terschiedene Relata definiert ist, beanspruche sie also zu Unrecht die
erkenntnistheoretische Fithrungsrolle. Warum? Weil jenes Relations-
gefiige der Relate vom skeptischen Standpunkt aus betrachtet, notwen-
dig etwas voraussetzt, ,was schon wahrgenommen sey.“ (ebd., 9) An-
dernfalls schlagen die Relate wie die von ihnen gebildete Relation halt-
los ineinander um. Ware Schulze weniger fiir das ,Ding’ voreingenom-
men, hitte er also bemerken konnen, dass hier auf das vorreflexive
Selbstverhaltnis verwiesen wird, das die ,intellektuelle Anschauung®
bezeichnet. Reinhold selbst, so Fichte, konnte sich diese transzenden-
tale Richtigstellung ,wohl auf die Zukunft vorbehalten haben.“ (ebd.,
10)

Vor allem die Stellung des Gedankens zum Grenzbegrift des ,Ding
an sich’ organisiert also Fichtes Rezension. Noch deutlicher wird dies,
wenn er sich Schulzes direkt an die Adresse der Vernunftkritik erge-
henden Einwédnden zuwendet. Fichtes Beobachtung nach sind es drei

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.2 Die Epoche der Kantianer

Anléufe, die Schulze gegen das ,Ding an sich selbst® unternimmt. So
soll der kantische Vernunftbau zum Einsturz gebracht werden, indem
die Grenzziehungen, die er fiir unser Urteilsvermdgen, unsere Rezepti-
vitdt wie auch unsere Erfahrung geltend macht, im Lichte fallibilisti-
scher Argumente fiir ungiiltig erklart werden. Alle drei Einwédnde ba-
sieren dabei aus Sicht Fichtes auf einer eigenwilligen Lektiire Humes.
Derselbe hitte danach dem Kausalverhiltnis tiefer reichende Gel-
tungsanspriiche zugestanden, als dies der iibliche Tendr (Eindruck,
Wahrnehmung und Gewohnheit) vermuten ldsst. Schon bei Hume
fanden wir also eine Wendung aufs Subjekt wie eine damit einherge-
hende kritische Wahrheitsauffassung. Diese verstiege sich allerdings
nicht zu dem radikalen Seinsentzug des transzendentalen Selbstbe-
wusstseins. Sobald wir einmal erkannt hitten, dass Humes ,wahres
System® 1) die Vorstellung promoviert 2) als deren skeptisches Wahr-
heitskriterium die fiir uns unerreichbare Ubereinstimmung mit der Sa-
che angibt, 3) all unser Wissen an die Vorstellung kniipft und 4) uns
versichert, dass uns weder die Kategorie der Kausalitdt noch die logi-
sche Autoritit des Widerspruchsatzes in die Nahe der Dinge bringt,
wie sie ,an sich® sind, sollte also klar sein, dass die Kritik nicht wirk-
lich iiber ihn hinausgelangt. Der ganze Apriorismus bringt es dem Ae-
nesidemus zufolge bestenfalls dahin, dessen Annahmen zu stiitzen. So
lassen sich aus dem Umstand, dass wir uns sinnliche und rationale
Formprinzipien als Erkldrungsgrund unseres Wissens denken kdnnen,
keine transzendentalen Geltungsanspriiche ableiten. Wer Hume ver-
standen hat, soll mit anderen Worten sehen, dass sich die ganze nicht-
essenzialistische Architektur bzw. Lesart unseres kognitiven Apparats
auf einen falschen Vernunftschluss stiitzt. Mehr noch, soll Kant selbst
durch seine strikte Trennung von Form und Inhalt stellenweise diese
skeptische Hintertiir zu einer beobachterunabhingigen Auflenwelt an-
deuten (vgl. ebd., 12f). Die Behauptung Schulzes, unsere Anschau-
ungs- und Begriffsformen hitten nur unter der Voraussetzung einer
vorweggenommenen stillschweigenden Anerkennung der Kausalkate-
gorie als Realgrund derselben formuliert werden kénnen, durch den
Hinweis zu entkriften, dass hier eine Verwechslung von Realgrund
und logischem Grund vorliegt, erscheint Fichte nun ebenso mifig,
wie der Hinweis darauf, dass dessen diskriminierendes sensualistisches
Argument, dass das Wissen von dem ,Ding an sich’ die Voraussetzung

199

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

200

fir das Wissen um die Grenze unserer Empfinglichkeit fiir dasselbe
sei, keineswegs hinreicht, um die Grenze zu unterminieren, die das ,an
sich’ der Subjektivitat setzt.

Aus dem Umstand, dass die Dinge an sich uns verschlossen blei-
ben und nicht direkt auf uns wirken, folgt also nicht die Unmoglich-
keit, sich tiber die Grenzen der Subjektivitdt zu verstindigen (vgl. ebd.,
14). Gleichwohl verweist schon Schulze in diesem Zusammenhang auf
die theologisch grundierte Hinterwelt des ,Ding an sich selbst’ Der
Unterschied ums Ganze diirfte allerdings darin liegen, dass er eine
»Theorie der Autonomie® fir moglich hélt und verfolgt. Alternativ zu
dem Subjekt-Objekt Verhiltnis, das uns die kopernikanische Wende
einfliistert, wiren die begrifflichen Gegensitze danach nach Maf3gabe
einer ,priaformierten Harmonie® (ebd., 15) fassbar. Spitestens an der
Stelle diirfte sich also Fichtes eigene Begriffsform abzeichnen. Sobald,
»der Grundsatz der Identitit und des Widerspruchs als Fundament al-
ler Philosophie aufgestellt seyn wird“ (ebd., 13), so Fichte, wird dessen
Alternativlosigkeit aufler Frage stehen (ebd., 16). Durch seine Einlas-
sungen hindurch lisst er den Leser demnach an dem Unbehagen teil-
haben, das ihm die Vernunftkritik bereitet. Schulze formuliert gewis-
sermafSen die beiden Hauptsitze: ,es gibt etwas dahinter; wir kommen
nie ganz dahinter’. Darauf erwidert die Vernunftkritik: der Skeptiker
denkt nicht. Und doch befestigen beide letztendlich das ,Selbstdenken’
am Géngelwagen der Theologie. Worin sich beide niher besehen also
allein unterscheiden ist, ,dass dieses die Moglichkeit, noch etwa ein-
mal iiber jene Begrenzung des menschlichen Geistes hinausgehen zu
konnen iibrig lasst; das kritische aber die Unméglichkeit eines solchen
Fortschreitens darthut und zeigt, dass der Gedanke von einem Dinge,
das an sich [...] Existenz und Beschaffenheit haben soll, [...] ein
Nicht-Gedanke ist: und in sofern ist jenes System skeptisch, das kriti-
sche aber dogmatisch, und zwar negativ dogmatisch.“ (ebd., 16f.) Ge-
gen Schulze zeigt Fichte also, dass der Versuch dem Autonomiegedan-
ken objektive Giiltigkeit zu verschaffen, der Vorrangstellung prakti-
scher Vernunft widerstreitet. Gegen Kant, dass das ,an sich’ streng aus
der Struktur der Subjektivitdt heraus verstanden und konzeptualisiert
werden muss. Die Vernunftkritik, so Fichte, ,,zeigt uns den Zirkel auf,
tiber den wir nicht hinausschreiten konnen; innerhalb desselben aber
verschafft sie uns den innigsten Zusammenhang in unserer Erkennt-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.3 Spekulation und Reflexion

nis.“ (ebd., 15) Unmissverstandlich Auskunft miisste der Begrift also
sowohl tiber die Struktur wie den Richtungssinn der Subjektivitit ge-
ben. Ist ,das Gemiith als Ding an sich, oder als Noumenon oder als
transscendentale Idee, Grund der Erkenntnis a priori?“ (ebd., 16) Fol-
gen wir Fichte, wirft Schulze diese Frage nicht ohne Grund auf. Auf8ert
sich die Vernunftkritik also nicht in aller Klarheit dariiber, dass das Ich
als unergriindlicher Grund der theoretischen Weltbeschreibungen
gleichermaflen Noumenen ist wie als unhintergehbare Bezugsgrof3e
transzendentale Idee (vgl. ebd., 16). Dass Schulze auf den Gedanken
verfallen konnte, ,,die absolute Existenz und Autonomie des Ich® (ebd.,
16) beweisen zu wollen, liegt fiir ihn also nicht zuletzt daran, dass die
Vernunftkritik den Satz: ,Ich bin‘ nicht iiberall mit der gleichen Uber-
zeugung ausspricht.

6.3 Spekulation und Reflexion

An denjenigen, der sich bei dem Magister in Konigsberg einfindet, er-
geht noch nicht ausdriicklich der phdnomenologische Rat. Die Anwei-
sung, den Anfang der Philosophie bei sich selbst zu suchen. ,,Merke
auf dich selbst: kehre deinen Blick von allem, was dich umgibt, ab, und
in dein Inneres - ist die erste Forderung, welche die Philosophie an
ihren Lehrling thut. Es ist von nichts, was ausser dir ist, die Rede, son-
dern lediglich, von dir selbst.“ (Fichte ErE: 422) Im Rahmen kanti-
scher Seminare soll, mit anderen Worten, der unvergleichliche Exis-
tenzialsatz ,Ich bin' noch eine nebensichliche Rolle spielen (vgl. Schel-
ling UdU: 94f.). Nicht so in Fichtes Lehrveranstaltungen. Dessen zwei-
tes Erweckungserlebnis, so Steffens, lockt durch das Versprechen apo-
diktischer Gewissheit. Einem ,Wissen von sich’ (Henrich), das mit dem
Wissen mathematischer Lehrsétze nicht nur konkurrieren kann, son-
dern dieses sogar noch iiberbietet. Uber den Prolog zur Wissenschafts-
lehre, der Fichte nach der Lektiire Kants eine zweite Art Erweckungs-
erlebnis beschert, berichtet Heinrich Steffens: ,,Ich erinnere mich, wie
Fichte in einem engen vertrauten Kreise uns die Entstehung seiner
Philosophie erzdhlte, und wie ihn der Urgedanke derselben plétzlich
tiberraschte und ergriff. Lange hatte ihm vorgeschwebt, wie ja die
Wahrheit in der Einheit des Gedankens und des Gegenstandes ldge; er

201

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

hatte erkannt, dass diese Einheit innerhalb der Sinnlichkeit niemals ge-
funden werden konnte, und, wo sie hervortrat, wie in der Mathematik,
erzeugte sie nur einen starren unlebendigen Formalismus, dem Leben,
der Tat vollig entfremdet. Da iiberraschte ihn plétzlich der Gedanke,
dass die Tat, mit welcher das Selbstbewusstsein sich selbst ergreift und
festhilt, doch offenbar ein Erkennen sei. Das Ich erkennt sich als er-
zeugt durch sich selber, das denkende und das gedachte Ich, Erkennen
und Gegenstand des Erkennens, sind eins, und von diesem Punkte der
Einheit, nicht von einer zerstreuenden Betrachtung, die Zeit und
Raum und Kategorien sich geben ldsst, geht alles Erkennen aus. Wenn
du nun, fragt er sich, diesen ersten Akt des Selbsterkennens, der in al-
lem Denken und Tun der Menschen vorausgesetzt wird, der, in den
zersplitterten Meinungen und Handlungen verborgen liegt, rein fiir
sich selbst heraushdbest, und in seiner Konsequenz verfolgtest, miisste
nicht in ihm, aber lebendig tétig und erzeugend, dieselbe Gewissheit
sich entdecken und darstellen lassen, die wir in der Mathematik besit-
zen? Dieser Gedanke ergriff ihn mit einer solchen Klarheit, Macht,
und Zuversicht, dass er den Versuch, das Ich als Prinzip der Philoso-
phie aufzustellen, wie bezwungen von dem in ihm méchtig geworde-
nen Geiste nicht aufgeben konnte.“ (Steffens zit. n. Schéfer 2006: 10f.)

Beziiglich Fichtes Lehrtatigkeit hélt sich nun das Geriicht, dass er
den Gang in die inwendige Gewissheit des Ich atmosphérisch unter-
stitzte. Etwa, indem er den Raum verdunkeln liefS. In diesem Sinn
konnte er bei seinem Versuch einer neuen Darstellung der Wissen-
schaftslehre von 1797/98 seine Leser ermutigen wollen, auf sich selbst
aufzumerken. Ohne Umschweife wird deren Aufmerksamkeit auf das
Ich gelenkt. Gleich zu Anfang heifit es diskret:

»Der Leser, mit welchem wir uns in Uebereinstimmung des Denkens zu
versetzen haben, erlaube uns, ihn anzureden, und mit dem zutraulichen
Du ihn anzureden. Du kannst ohne Zweifel denken: Ich; und indem du
dies denkst, findest du innerlich dein Bewusstseyn auf eine gewisse Weise
bestimmt; du denkst nur etwas, ebendasjenige, was du unter dem Begriff
des Ich befassest, und bist desselben dir bewusst; und denkst dann etwas
anderes, das du sonst wohl auch denken kannst, und schon gedacht ha-
ben magst, nicht.“ (Fichte VnD: 521)

So wie ich mich hier als Ich pridiziert habe, hitte ich ohne weiteres
auch mir duflerliche Gegenstinde pradizieren kénnen. Schon auf Ho-
he dieser der empirischen Selbstbeobachtung zugénglichen Uberginge

202

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.3 Spekulation und Reflexion

im Anheften von Pradikaten, miisste sich mir also eine Art Vorbegrift
tiber die Spontaneitit des Denkens ausbilden:

»Du hittest statt dieses Bestimmten auch etwas anderes denken konnen, z.
B. deinen Tisch, deine Wande, deine Fenster, [...] Du thust es zufolge
einer Aufforderung, zufolge eines Begriffs, von dem zu Denkenden; der,
deiner Annahme nach, auch ein anderer hitte seyn kénnen [...]. Du be-
merkst sonach Thitigkeit und Freiheit in diesem deinem Denken, in die-
sem Uebergehen vom Denken des Ich zum Denken des Tisches [...].
Dein Denken ist dir ein Handeln.“ (ebd., 521f.)

Nachdem solchermaflen der Begriff der Handlung auch als Grundbe-
griff unserer kognitiven Prozesse ausgewiesen wurde, gilt es jetzt also,
das substanzialistische Selbstmissverstindnis aufzudecken, dem
Selbstbewusstseinstheorien am Leitfaden der optischen Metapher
(Spiegel) erliegen. D.h., das Ich in seiner Sonderstellung als Subjekt-
Objekt, an dem alle Subjekt- und Objektverhiltnisse hangen, das selbst
aber an nichts hangt, negativ auszuweisen. Unmittelbar, so Fichte, fallt
es dem empirischen Selbstbewusstsein schwer einzusehen, dass das Ich,
das allem Vor-stellen vorausliegt, nicht selbst wiederum unter dieses

fallt.

»In einem kleinen Winkel deiner Seele liegt dagegen die Einwendung, -
entweder: ich soll denken, aber ehe ich denken kann, muss ich seyn: oder
die: ich soll mich denken, in mich zuriickgehen; aber was gedacht werden
soll, auf welches zuriickgegenagen werden soll, muss seyn, ehe es gedacht
oder darauf zuriickgegangen wird. (ebd., 524)

Sowohl das cartesianische Personalpronomen erster Ordnung (,des
Denkenden®) als auch seine reflexive (kantische) logische Neufassung
(,,des Zu-Denkenden®), erfassen demnach nur unzureichend den Man-
gel am Sein der Aussage , fiir das Ich.“ (ebd., 524) Die Einheit unseres
Bewusstseins, so Fichte in der Bestimmung des Menschen, zeigt sich
durch eine Differenz bestimmt. D.h., als Einheit eines unmittelbaren
und eines vermittelten Wissens: vorontologische, individuierte Selbst-
gewissheit dort, erfahrungskonstitutives Wissen hier. Dass sich das Re-
flexionsmodell des Ich so hartnickig halt, liegt also daran, dass der
dritte unserer fundamentalen logischen Urteilssitze (der Satz vom
Grund) bisher noch nicht bis in die Tiefen der (produktiven) Einbil-
dungskraft hinein zuriickverfolgt wurde (vgl. Fichte BM: 65 f.). Nicht
anders die Propéadeutik:

203

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

»In dem Factum, das du uns aufgezeigt hast, liegt sonach, wenn wir es
scharf genug ansehen, nichts mehr, als dies: du musst deinem gegenwiirti-
gen, zum deutlichen Bewusstseyn erhobenen Selbst-Setzen ein anderes sol-
ches setzen, als ohne deutliches Bewusstseyn geschehen, voraus denken, wo-
rauf das gegenwdirtige sich beziehe und dadurch bedingt sey. (Fichte VnD:
525)

Unmittelbar hieran schliefit eine zweite, vertiefende Selbstintrospekti-
on an. Eine Selbsterkundungsphase, in der der Leser vor das uner-
griindliche ,Ich bin® zugleich nach seiner existenziellen Dimension wie
als Einheitsgrund unserer intersubjektiven Verstindigungspraxis ge-
fithrt wird. Dabei nutzt Fichte den zuvor aufgezeigten unendlichen Re-
gress, in den das Reflexionsmodell des Ichs Theorien des Selbstbe-
wusstsein zwingend stlirzt, um davon das vorreflexive ,Wissen von
sich’ abzuheben; um den Leser vor die auf nichts gegriindete evidente
Selbstgegenwirtigkeit zu fithren, die die ,intellektuelle Anschauung’
bezeichnet.

»Nun ist hier von keinem anderen Sein des Ich die Rede, als von dem in
der beschriebenen Selbstanschauung; oder, noch strenger ausgedriickt,
von dem Sein dieser Anschauung selbst. Ich bin diese Anschauung und
schlechthin nichts weiter, und diese Anschauung selbst ist Ich. Es soll
durch dieses sich selbst setzen nicht etwa eine Existenz des Ich, als eines
unabhéngig vom Bewuf3tsein bestehenden Dinges an sich, hervorgebracht
werden [...] Ebensowenig wird diese Anschauung eine vom Bewuftsein
unabhingige Existenz des Ich, als (anschauenden) Dinges vorausgesetzt;
[...] Eine solche Existenz ist nicht vorauszusetzen, sage ich; denn, wenn
ihr von nichts reden konnt, dessen ihr euch nicht bewufSt seid, alles aber,
dessen ihr euch bewuf3t seid, durch das angezeigte SelbstbewufStsein be-
dingt wird; so konnt ihr nicht hinwiederum ein Bestimmtes, dessen ihr euch
bewufit seid, die von allem Anschauen und Denken sein sollende Exis-
tenz des Ich, jenes SelbstbewufStsein bedingen lassen. (ebd., 529)

In diesem Zusammenhang schlagt Fichte den Umgang mit einem Neo-
logismus vor. Durch den Ausdruck der ,Ichheit” liefSe sich der prakti-
sche Richtungssinn der herausgearbeiteten performativen Wesenscha-
rakteristik des Ich prononcieren. D.h., klarstellen, dass keine noch so
feinsinnig angelegte empirisch motivierte Semantik der Selbstbestim-
mung abschiissig genug ausfillt, um ihren im Ich hinterlegten Begrift
restlos aufzuschlieflen (vgl. ebd., 530). Mit anderen Worten, vor dem
Hintergrund dieses in phdanomenologischer Einstellung nachvollzoge-
nen Vollzugscharakters der Subjektivitét, erldutert sich fiir Fichte das

204

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.3 Spekulation und Reflexion

Schisma von Freiheit und Zwang. Noch das transzendentale Selbstbe-
wusstsein (,,das anschauende Ding®) verfehlt das Ich als das schlecht-
hin Unbedingte. Nach Henrich lésst sich das idealistische Programm
im Ausgang der kantischen ,Achtung vor dem Gesetz® rekonstruieren.
Gute Griinde hierfiir konnte er also in dieser Propiddeutik gefunden
haben. Genauer, in deren Abschlussbetrachtung. Wenn wir uns noch-
mals auf das pradizierende Geschehen konzentrieren, so Fichte, dann
merken wir auf die Differenz zwischen Verstand und Vernunft auf, die
das Ubergehen bezeichnet. Durch dieses artikuliert sich das Ich gleich-
sam als sich selbst zersetzende Einheit; als mit der Stofirichtung des
moralischen Sollens strukturell verklammerte Einheit differenter.

»Bemerke nochmals recht innig, was bei dieser Vorstellung der Thatigkeit
in dir vorkam. - Thitigkeit ist Agilitdt, innere Bewegung; der Geist reisst
sich selber iiber absolut engegengesetzte hinweg; - durch welche Beschrei-
bung keinesweges etwa das unbegreifliche begreiflich gemacht [...] wer-
den soll. - Aber diese Agilitdt lasst sich nicht anders anschauen [...],
denn als ein Losreissen der thdtigen Kraft von einer Ruhe. (ebd., 531)

Verniinftig aufgefasst sucht also das durch die begreifbare Unbegreif-
lichkeit des moralischen Sollens impragnierte Ich immer wieder, die
sich notwendig einstellende ,Ruhe‘ der Tatsachen aufzustéren. Anders
gewendet, der ,vollstindig[e] transzendental[e] Idealismus® (Fichte
ErE: 445) rennt gegen die hypostasierenden Verhexungen des Urteil-
satzes an. Wohlgemerkt ohne dabei dem Gedanken zu erliegen, ir-
gendwann doch noch umfinglich hinter den Gegensatz von Ruhe und
Bewegung kommen zu kénnen. Das absolute Ich macht nachdriicklich
eine unaufthebbare Differenz zwischen dem Begrift, der Ruhe und den
zumeist unbemerkten selbstreferenziellen Vollziigen der ,Ichheit®
(Fichte VnD: 530) geltend. ,,[D]ie hochste Handlung der Intelligenz®
so heif3t es in Fichtes Begriffsschrift, ,,sey die, sich selbst zu setzen, so
ist gar nicht nothwendig, dass diese Handlung der Zeit nach die erste
sey, die zum deutlichen Bewusstseyn komme; dass die Intelligenz je fa-
hig sey, schlechthin zu denken: Ich bin, ohne zugleich zu denken, dass
nicht sie selbst sei.“ (Fichte BWL: 71) Nur vermittelt iiber den Begriff,
der seinen Gegenstand, die Aktuositit des Geistes nie ganz umfasst,
teilt sich uns also das diesen speisende Freiheitsinteresse mit. ,,Ein Akt
des Geistes®, so lesen wir in der ,Bestimmung des Menschen, ,,dessen
wir uns als eines solchen bewuf3t werden, heifdt Freiheit. Ein Akt, ohne

205

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

206

Bewuf3tsein des Handelns, blof3e Spontaneitit. Bemerke wohl, dafi ich
dir ein unmittelbares Bewufitsein des Aktes, als solchen, keineswegs
anmute, sondern nur dies, daf§, wenn du hinterher dariiber nach-
denkst, du findest, es miisse ein Akt sein“ (Fichte BM: 67). Ahnlich
hier:
»Im gemeinen Bewusstseyn kommen nur Begriffe vor, keineswegs An-
schauungen als solche [...]. Zum Bewusstseyn der Anschauung erhebt
man sich nur durch Freiheit [...]; und jede Anschauung mit Bewusstseyn

bezieht sich auf einen Begriff, der der Freiheit die Richtung andeutet®
(Fichte VnD: 533).

Dem Beschluss nach konnte Fichtes Ich also von Anfang an von mehr
Leben zeugen, als dies ihm seine beiden Mitstreiter zugestehen.

6.3.1 Aufforderung und Bildsamkeit

»Merke auf dich selbst®, so Fichtes Erste Einleitung in die Wissenschafts-
lehre (1797) gleich eingangs (Fichte ErE: 422). Dass es sich hierbei nur
bedingt um eine theoretische Ubung handelt, erhellt dessen nur ein
Jahr frither publizierte Naturrechtslehre. Mit ihr reicht er gleichsam
den ,anderen Menschen' nach, der seiner Selbstbewusstseinstheorie
unausgesprochen ,vorausliegt® (Gamm 1997: 56). Dessen im gleichen
Jahr veroffentlichter Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschafts-
lehre diirfte also nicht zufillig iiber ein ,zutrauliche[s] Du® er6ffnen
(Fichte VnD: 521). Dadurch vielmehr auf die interpersonellen Ein-
sichtsgewinne Bezug nehmen, welche das Lehrstiick der Aufforderung
bereithdlt. Ein Begriff, der die Schwierigkeiten des epistemischen
Selbstbewusstseins iiber den bzw. die anderen Menschen in Angriff
nimmt. Die Willkiirfreiheit einer Analyse unterzieht, an deren Ende
Selbstbestimmung als ,ein Bestimmtseyn zur Selbstbestimmung®
(Fichte GNR: 33) begriffen wird.3> An wen die Aufforderung ergeht, so
Fichte, ,bekommt den Begriff seiner freien Wirksamkeit, nicht als et-

35 Im Zuge dessen wird der Gegensatz von Freiheit und Zwang gleichsam auf die
Zeitachse verschoben. In der Formel diirfen sich demnach die parallel dazu sich
abzeichnenden Achtungserfolge der Kategorie des Sozialen brechen. Charakteris-
tisch fiir moderne Gesellschaften scheint ihr enormes Interesse an Zeitfragen. D.h.,
fiir Forschungsperspektiven, die ihnen helfen, die metaphysische Leere auszufiillen,

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.3 Spekulation und Reflexion

was, das im gegenwirtigen Momente ist, denn das wiére ein wahrer Wi-
derspruch; sondern als etwas, das im kiinftigen seyn soll.“ (ebd., 33)
Durch den Begrift werden also beide Seiten qua Vernunftschluss ein-
ander entgegengesetzt wie aufeinander bezogen. Danach setzt also jede
sinnvoll adressierte Handlungsaufforderung auf Seiten ihres Adressa-
ten deren Versteh- bzw. Begreifbarkeit voraus. D.h., nur insofern alter
ego sein Gegeniiber insgeheim je schon als seinesgleichen adressiert,
kann er damit rechnen, diesen zu einem zukiinftigen Entschluss (Han-
deln/Nichthandeln) zu disponieren (vgl. ebd., 31). Erfihrt sich ego im
Begreifen und Verstehen der Aufforderung als frei, wird dies von
einem (impliziten) Wissen um die Freiheit und Selbststdndigkeit seines
Gegentibers begleitet.3® Anders gewendet, so gewiss mir {iber meine
ziel- bzw. zweckgerichteten Handlungen eine gegenstidndliche Welt
aufgeht und so gewiss ist, dass die Natur keinen Begriff von sich hat,
kann das, was da objektiv Eindruck auf mich macht, darin aufgehen,
blof3 ein (Korper-)Ding zu sein. Was mich anst68t und vor mich selbst
bringt, indem es mir dariiber zukiinftige Handlungsspielraume eroft-
net, muss von mir vielmehr als Adresse meiner normativen Verpflich-
tung verstanden werden. Als zweckhafte Einwirkung begriffen werden,
die ich eben ,,als solche erkennen soll“ (ebd., 38). Namlich so wie wir
im Hinblick auf die Belange unseres technischen Verfiigungswissens
der Natur zwar nicht unmittelbar Zwecke entlehnen, doch uns eben
gegebenenfalls durch sie ,,belehren” (ebd., 38) lassen.

die diese mit sich herauffithren (Herkunft und Identitit). Wobei hier eben nicht
nur an die Grofoptiken der Selbstvergewisserung (Geschichte, Evolution etc.) oder
die rigide Zeitdisziplin industrieller Fertigungshallen zu denken wire, sondern
eben auch an die Bearbeitung logischer Probleme (Widerspriiche, Paradoxien etc.),
die iiber die Konzentration auf deren zeitlichen Aspekte (Sequenzierungen) mog-
lich wird (vgl. Gamm 2001: 10).

36 In Schellings ,System des transzendentalen Idealismus’ wird das Ich nach Walter
Schulz auf dhnliche Weise begriffen. In solchen Reziprozititskontexten, so dersel-
be, erfahren sich beide Interaktionspartner je auf ihre Weise als frei: Ich, durch den
»Begriff des Wollens als eines freien Wollens“ (Schulz 1981: 49), der ,,mir allererst®
(ebd., 49) durch dieses ,ja oder nein sagen* (ebd., 49) entsteht; Du, indem du dich
in dieser Situation als ,wollendes Ich“ (ebd., 49) ,deklarier[s]t.“ (ebd., 49) Ent-
scheidend fiir Schelling wiére jedoch, dass das Ich sich je in bestimmte Kontexte
eingebettet weifl. D.h., einem Willen gehorcht, der individuell und von daher be-
schrankt ist. So dass ihm Fille gelingender Kommunikation also unwahrscheinlich
erscheinen. Derselbe unterhalb seiner spekulativ-theologischen Grofloptik somit
schon auf das Problem doppelter Kontingenz stofit.

207

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

208

Erklart die Wissenschaftslehre: ,,Kein Du, kein Ich; kein Ich kein
Du“ (Fichte GWL: 189), wird der Satz hier also in Richtung unserer
normativen Selbstverstindigung fortgeschrieben.3” Wobei der einzelne
Wille sich hier allerdings nicht an die tiberindividuelle Stofirichtung
der Moral hélt. Den Willen vielmehr vom entgegengesetzten Ende her
auffasst. Noch das skrupelloseste Subjekt, so Fichte in Die Bestimmung
des Menschen (1800), wird spitestens im Falle ihm widerfahrenden
Unrechts, die aufgezeigten Bedingungen des Selbstbewusstseins unter-
schreiben. Dadurch auf das unaufhérliche Spannungsverhéltnis von
Recht und Moral deuten (vgl. Fichte BM: 121f.). Durch seine Empo-
rung also die Sonderrolle anklingen lassen, die der kantischen Zweck-
formel im Hinblick auf die Desiderate einer ,reellen Moral“ (Fichte
GNR: 54) zukommen. Um den Eigensinn beider Sphéren willen soll-
ten wir uns also davor hiiten, das Recht bruchlos aus der Moral ablei-
ten zu wollen (vgl. ebd., 10f.). Mit anderen Worten, den Wandel von
personlichen zu sachlichen Abhingigkeitsverhiltnissen mitberiick-
sichtigen, der in dem ,,jederzeit zugleich“ der kantischen Formel (Kant
KpV: 61) steckt.

So widmet sich Fichtes Rechtslehre also den systemischen Erfor-
dernissen der sich herausbildenden Eigentiimergesellschaften. Dem
Nachweis, dass deren Routinen von den gesetzmiéfliigen Abldufen ein-
facher Kausalverhaltnisse abweichen. Noch den instrumentellsten bzw.
strategischsten Handlungsvollziigen bleibt danach unbeirrbar ein
kommunikatives Moment eingespielt. Ein Moment, das darauf reflek-
tiert, inwiefern sich die Akteure auf Hohe der Moderne wechselseitig
freilassen. Sich also auf ,,jene Geschehene Anerkennung®“ (ebd., 48) be-
zieht, die den Achtungsgewinnen der aufkommenden besitz- bzw. bil-
dungsindividualistischen Anspruchshaltungen vorausliegt. D.h., hinter
die rein ordnungspolitische Funktion rechtsstaatlicher Abwehrrechte
zurickreicht. Einerseits. Andererseits den Willen in eine doppelsinni-
ge Bewegung hineinzieht, durch welche die dabei jeweils auf ihre Indi-

37 »[A]us der Struktur des Setzens, so Schifer tiber die angefiihrte Passage, ,folgt die
fiir die Intersubjektivitdt wichtige Einsicht, dass das Du der Realgrund des Ich und
das Ich der Idealgrund des Du ist.“ (Schéfer 2006: 149) Danach sollte Subjektivitit
also weder identisch mit der intersubjektiven Sprachgemeinschaft gesetzt werden,
noch eriibrigte sich tiber entsprechende Strukturanalysen die Frage nach dem Ein-
zelsubjekt.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.3 Spekulation und Reflexion

vidualitdt bedachten Individuen gerade iiber ihre Differenz vermittelt
werden. Durch Fichte werden Recht und Moral also nicht zuletzt ver-
mittelt {iber das leibliche Individuum, an die konkrete Freiheit der in-
tersubjektiven Sprachgemeinschaft riickgebunden. Aus einer Perspek-
tive begriffen, die auf der unleugbaren Prasenz des Anderen im Selbst
griindet. Das Rechtsverhiltnis demzufolge auf den bereits im Begriff
des Rechts angelegten (generalisierten) Anderen zuriickgefiithrt. D.h.,
iiber die Konfliktlinien, die dessen Anwesenheit gleichsam a priori ein-
gezeichnet sind, die Gegenstandbereiche des Rechts wie der Moral klar
voneinander abgrenzt. Also eine gegeniiber dem innerlichen Ver-
pflichtungscharakter des Sollens schwichere vertragliche Einigungs-
perspektive verfolgt.3® In Riicksicht auf die nur duflerliche Sanktions-
gewalt des Rechts (In- und Exklusion), die subjektphilosophisch herge-
leitete und explizit am signifikanten Anderen bemessene moralische
Verantwortlichkeit, damit in Richtung eines Korrektivs beschéddigter
Anerkennungsverhiltnisse verschoben (vgl. ebd., 8 {f.).

Mit der Aufforderung soll Fichte ,eines seiner besten Theoriestii-
cke gelungen® sein (Jacobs 2007: 84). Er selbst hitte diese Einschatzung
wohl auch auf das Licht zurtickgefiihrt, das von hier aus auf die kanti-
sche Zweckformel fillt. Danach bleibt deren Grundintuition solange
unverstanden, als die Frage nach der Reichweite der Ethik nicht expli-
zit aufgeworfen wird. Was heif3t, allein iiber den ,unbestimmten Be-
grif(f]“ von gesetzesfihigen ,verniinftigen Wesen* (Fichte GNR 80) be-
griffen wird. Mit anderen Worten, solange deren anthropologische
Voraussetzungen, die insbesondere in der Bildsamkeit39 des Menschen
gelegen sind, unberiicksichtigt bleiben. Wobei er dabei keineswegs an

38 Fiir Ritsert wohnt der vordergriindig konsequenzlogischen Beweisfithrung der
Aufforderung gleichwohl schon ein symmetrisches Interaktionsideal inne, das iiber
vertragsformige Interpretationsansatze hinausweist (vgl. Ritsert 1992: 41 ff.).

39 Zu den Besonderheiten der deutschen Aufklirungssituation rechnet sich ein ver-
gleichsweise ,lebendiges und undogmatisches Verhiltnis zur Religion.“ (Bollen-
beck 1996: 105) Ein Sachverhalt, der sich nicht zuletzt durch ,.ein ausgepragtes In-
teresse an anthropologischen und psychologischen Problemen, besonders an der
Frage nach der Bestimmung und Moralitit des Menschen® (ebd., 106) verrit.
Durch dieses intellektuelle Klima diirfte sich mitunter auch die nachhaltige Reso-
nanz erkldren, die Spaldings im Jahr 1748 publizierte aufklarungstheologische
Schrift die Bestimmung des Menschen erreicht, in der er eine innengeleitete Da-
seinsvergewisserung entfaltet. Eine Haltung, die das Lesepublikum tiber die Statio-
nen Sinnlichkeit, Vergniigen des Geistes, Tugend, Religion und Unsterblichkeit an

209

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Fr

eiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

270

graduelle Ansétze (Instinktarmut, Méngelwesen) denkt. So sehr der
Mensch mit Pflanze und Tier zugestandenermaflen auch das Prinzip
der Selbstorganisation teilen mag, sollten wir ihn doch als Solitar be-
handeln. Uber die nur ihm eigentiimliche Negativitit oder abgriindige
Offenheit auszeichnen: ,,Jedes Thier ist, was es ist: der Mensch allein ist
urspriinglich nichts.“ (ebd., 80) Was es heifdt, dass der Mensch unfer-
tig, das ist, hilf- und schutzlos zur Welt kommt und in Folge dessen auf
Erziehung und Geschichte angewiesen ist, wird fiir Fichte also nicht
zuletzt tiber dessen Leibausstattung deutlich. Dessen Analyse zufolge
blieben die tiber den ,aufrechten Gang' sich eréffnenden Horizonte der
Handlungs- und Willensfreiheit ansonsten wohl ebenso verschlossen,
wie der Begriff ohne das ihm vorauseilende handgreifliche Be-greifen
unbegriffen. Mehr noch, die Vertiefung des Selbst, die demnach ihren
Ausgang von dem in den ,Fingerspitzen® (ebd., 82) des Menschen ge-
legenen Feingefiithl nimmt und iiber die Tendenz zur Verinnerlichung,
sowohl dessen ingenidsen Geist hervortreibt, wie dessen Ausdrucks-
und Mitteilungscharakter formt, nur schwer nachvollziehbar. Nicht zu-
letzt anhand dessen, inwiefern in den bestimmten Situationen die
Bildsamkeit des Menschen gewahrt bleibt, konnten sich also unsere
Reaktionspraktiken bemessen lassen.

Fir die jiingere Generation bezeichnet die Person sonach in erster
Linie keine forensische Notwendigkeit, sondern den Ort solch sozialer
Institutionen wie sie das Verzeihen und Versprechen darstellen. Insti-
tutionen, denen zufolge die Akteure also nicht erst nachtréiglich zuein-
anderfinden. So iiberzeugt fiir Fichte die Rede von isolierten Einzel-
personen nur solange, wie nicht begriffen wird, dass die Verkérperung
des Willens von interpersonellen Voraussetzungen abhédngt. Auf eine
Leib/Korper-Differenz deutet, die fiir ihn wiederum auf den menschli-
chen Wahrnehmungsprozess reflektiert. Was heif3t, auf den dabei zu
beriicksichtigenden Unterschied zwischen dessen blof3 sensorischer
wie dessen geistig-moralischer Seite. Etwa den Unterschied zwischen
dem blof3 physikalischen Aspekt von Wortern, Symbolen und Gesten
wie deren Funktion als Triager von Sinn und Bedeutung. Zu guter Letzt

Rousseaus Einsichten heranfiihrt. Ganz allgemein wird der Emil innerhalb der Rei-
hen der verspateten Nation als Stichwortgeber fiir das herbeigesehnte Leben im
Zeichen von Selbstdenken, Selbstbildung und Selbstbestimmung rezipiert (vgl.
Bollenbeck 116 ff. u. Jannidis 2004: 7).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

sind es fiir Fichte also handlungstheoretische Uberlegungen, die auf
den anthropologischen Grundbegrift der Bildsamkeit fithren. Wobei
sich fiir ihn gerade aus dem Horizont der von einzelnen Sprechakten
wiederum als Medium unterschiedenen Sprache die mit ihr verbunde-
ne Unruhe abzeichnet. Verstehen, so Fichte, geht aufs Ganze. Eine Er-
wartungshaltung, die durch das ,menschliche Antlitz“ jedoch regelma-
ig enttduscht.4° (vgl. Fichte GNR: 77)

6.4. Tathandlung

Aus dem geschilderten Problembewusstsein heraus bestreitet der
nachkantische Idealismus also dem einfachen Urteilssatz die Fiih-
rungsrolle. Kants Denken, so Rohs, ,steht unserem heutigen sprach-
analytisch geschulten Denken® niher. Diesem gelten Identitit und Dif-
ferenz ,,als hoherstufige Pradikate. Die Frage ,Was ist der Unterschied
zwischen a und b? setzt voraus, dafl a und b tiberhaupt Préidikate ha-
ben. Man kann nur unterscheiden, wenn man zuvor pradiziert hat.“
(Rohs 1992: 39) Anders die nachkommende Generation. Thr gelten
diese ,als die elementaren logischen Formen.“ (ebd., 39) Damit wiére
mit anderen Worten die Ausgangslage von § 1 der Grundlage von 1794
umrissen. Mit ihm wird sowohl die elementare Denkregel der Identitit
als auch die unserem kategorischen Urteil korrespondierende Katego-

40 Der Naturrechtslehre zufolge verweisen die beiden Willenssitze (,ich kann tun
und lassen, was ich will“/,,ich hatte auch anders handeln konnen) demnach auf
einen der Geschmeidigkeit des Wollens angepassten Korper. Einen Korper, der als
Leib das Kunststiick fertig bringt, iiber unaufhérliche Veranderungen hinweg fort-
zudauern (vgl. Ficht GNR: 60). Mehr noch, tiber die Unterteilung in niedere und
hohere (hyperphysische) Organfunktionen, wie den entsprechenden gréberen wie
subtileren materiellen Gegenstiicken, als ,,Sinn“ fassbar wird. Erstens. Zweitens, be-
zogen auf die dsthetische Aufgabe der Einbildungskraft, als ,Werkzeug“ erscheint
(vgl. ebd., 65 u. 71). Bestimmungen, durch welche die beiden Willensitze schein-
bar den Aufforderungsmomenten der Selbstbeschrinkung und Selbstzweckhaftigkeit
angeglichen werden. D.h., dort gewissermaflen das Tun, das im Lassen steckt, als
Pointe des ersten Satzes hervorheben; hier die Wesensdifferenz zwischen Ding,
Wesen und Mensch in das ,Anderskonnen® eintragen. Beides im Ausgriff auf die
paradoxe und auf das Gesicht zugeschnittene Formel eines ,, Wirkens ohne zu wir-
ken® (ebd., 74). Durch diese leibphilosophische Klimax findet sich der Begriff der
Aufforderung gleichsam anthropologisch vertieft.

211

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

rie der Realitat im Ich grundgelegt. Wird dieses danach im Gang durch
unsere pradikativen Urteilssdtze erreicht, erfolgt jenes liber eine die
Tathandlung noch nicht wirklich erreichende Vermessung unserer lo-
gischen Denkregeln. Hinsichtlich derselben muss zunichst einmal der
Formalcharakter, den sie tiber ihre Abstraktionsleistung gewinnen, als
Ausdrucksform der Spontaneitat des Ich festgehalten werden. In einem
nur analytisch davon trennbaren zweiten Schritt ist diese Abstraktion
dann wiederum einzuholen (vgl. Fichte GWL: 91f.). D.h., achten wir
darauf, dass das ,ist" als Kopula zwischen den beiden logischen For-
malausdriicken A keine Seins-, sondern eine Urteilswahrheit aus-
driickt, springt uns die dunkle Syntheseleistung in die Augen, die das
Band zwischen dem Subjekt- und Prédikatsausdruck stiftet. Als hypo-
thetischer Urteilssatz formuliert: ,Mithin wird durch die Behauptung,
dass der obige Satz [A=A, S.S.] schlechthin gewiss sey, das festgesetzt,
dass zwischen jenem Wenn und diesem So ein nothwendiger Zusam-
menhang sey; und der nothwendige Zusammenhang zwischen beiden
ist es, der schlechthin, und ohne allen Grund gesetzt wird. Ich nenne
diesen nothwendigen Zusammenhang vorldufig = X.“ (ebd., 93) Be-
reits hier zeichnet sich also ab, dass alle moglichen Gegenstidnde dufe-
rer und innerer Erfahrung als im Ich hinterlegt gedacht werden miis-
sen, und zwar als deren Realgrund. ,[I/nsofern jener Zusammenhang
gesetzt wird", ist wenigstens ,,A in dem Ich, und durch das Ich gesetzt,
so wie x.“ (ebd., 94) Wir sehen, dass sich die reine Identitit, die ,,Ur-
form des Ichs® (Schelling) fiir die scheinbare Selbstevidenz unserer lo-
gischen Denkbestimmung verbiirgt. Das lebendige Selbstverhiltnis,
das das Ich ausdriickt, tragt, mit anderen Worten, nicht nur die Kopula,
sondern auch die beiden Satzauflenglieder. In Form eines Syllogismus
gebracht: ,Denn nur wenn es die Relata gibt, kann es auch die Relation
geben. Nun gibt es mit Gewissheit die notwendige Relation ,X‘ im Ich,
also muss es auch das A geben.“ (Schifer 2006: 26) Hitte Schulze also
gegeniiber Reinhold das Trennen und Beziehen, das den Gegenstands-
bezug des Vor-stellens sicherstellt, hervorgehoben, hitte er gegen die-
sen, ohne dabei schon den transzendentalen Gesichtspunkt vertreten
zu miissen, das Unzuldngliche einer empirischen Behandlungsart des
Selbstbewusstseins offenlegen konnen. ,Dieser Satz: Ich bin, ist bis
jetzt nur auf eine Thatsache gegriindet, und hat keine andere Giiltig-
keit, als die einer Thatsache. Soll der Satz A=A (oder bestimmter, das-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

jenige was in ihm schlechthin gesetzt ist = x) gewiss seyn, so muss

auch der Satz: Ich bin, gewiss seyn. [...] Es ist demnach Erkldrungs-

grund aller Thatsachen des empirischen Bewusstseyns, dass vor allem
Setzen im Ich vorher das Ich selbst gesetzt sey.“ (Fichte GWL: 95) Fiir
den skeptischen Einwand unerreichbar diirfte hingegen die Aussage
bleiben, dass das absolute Ich in seiner radikalen Aktuositit bereits
verfehlt wire, insofern man es als titiges bezeichnete. Um dieses als
schieres Tun, das kein Leiden kennt, kenntlich zu machen, muss die
Abstraktion verfeinert, die Reflexion vertieft werden. Und zwar, indem
sie eine Stufe hoher steigt. D.h., im Sinne des Versuchs von 1797 an den

pradikativen Urteilssatz wendet. Unsere logischen Denkbestimmun-
gen werden, wie gezeigt, perennierend von einem falschen ,Impressio-

nismus’ begleitet. Verdanken soll sich derselbe unserer Anfilligkeit fiir
verdinglichende Externalisierungen unserer immanent-kognitiven
Vollziige. ,Die Voraussetzung wird sonach diese seyn: die Intelligenz

handelt, aber sie kann vermoge ihres eigenen Wesens nur auf eine ge-

wisse Weise handeln. Denkt man sich diese nothwendige Weise des
Handelns abgesondert vom Handeln, so nennt man sie sehr passend
die Gesetze des Handelns; [...] Hierdurch ist denn auch zugleich das

Gefiihl der Nothwendigkeit, welches die bestimmten Vorstellungen be-

gleitet, begreiflich gemacht: die Intelligenz fiihlt dann nicht etwa einen

Eindruck von aussen, sondern sie fiihlt in jenem Handeln die Schran-
ken ihres eigenen Wesens.“ (Fichte ErE: 441) Distanz gegeniiber die-

sem triigerischen Gefiihl soll der Blick auf die Riickseite des Urteils
verschaften.

Vergleicht man die propéddeutisch angelegte ,Aufmerksamkeits-

ibung’ mit dem Beweisgang der Grundlegung, wire Fichtes Ich also

vielleicht nicht umstandslos, als Wiederholung spinozistischer Sub-
stanzmetaphysik auf kantischem Boden zu referieren (vgl. Schnédel-
bach 2007: 103). Dann wird die in der Grundlage aufgenommene Re-

flexion also womoglich nicht durch die Schwierigkeiten belastet, die
die intellektuelle Anschauung, ob ihrer intuitiven Geltungsanspriiche
einholen. Vielleicht gelangt Fichte hier also vor den Urteilssatz, ohne

auf den ein Jahr spdter durch Schelling prominent gemachten Titel zu-
riickzugreifen. Fallt hier also ,,[d]ie Berufung auf die intellektuelle An-
schauung® aus, die ,ein intuitionistisches Postulat an den mitvollzie-
henden Philosophen bildet® (Schéfer 2006: 33). Fiir Rainer Schifer ge-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

213


https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

214

langt der Leser hier jedenfalls iiber eine durchaus intersubjektiv nach-
vollziehbare, was heif3t, das empirische Selbstbewusstsein stets mitneh-
mende Rekonstruktion der transzendentalen Riickbindung unserer lo-
gischen Urteilsformen und Verstandesbegriffe vor das Ich. Verwendet
Fichte im ,Versuch' die Bewegungsmetapher des Ubergehens, um auf
die Tathandlung aufmerksam zu machen, schenkt er sich in
der ,Grundlage® diesen Umweg. Das ,Ich bin“ als Ausdruck einer Tat-
handlung, als unendliches Urteil, das sich durch alle unseren endlichen
Urteile mitteilt, begegnet uns danach schon in der Tatsache, das
»[a]lles Urtheilen“ ,ein Handeln des menschlichen Geistes* (ebd., 95)
ist. Schon ein wenig Distanz gegeniiber dem einfachen Urteilssatz ge-
nligt demnach, um des performativen Wesenszugs des Ichs gewahr zu
werden. ,Handlung und That sind Eins und ebendasselbe; und daher
ist das: Ich bin, Ausdruck einer Thathandlung® genauer: ,der einzig -
moglichen. (ebd., 96) So wie sich aus der Identitdtsbeziehung des Ichs
das vermeintlich oberste formal-logische Denkgesetz herleiten und be-
stimmen lasst, schaltet sich dieses auch unter das Urteilen. Erklart sich
jenes aus der Konzentration auf die ,blosse Form® (ebd., 98) des
Selbstbezugs, erhellt sich die Kategorie der Realitdt durch eine auf das
Urteil gerichtete vergleichbare Denkanstrengung. Aus transzendenta-
ler Perspektive kiindet die Kopula des bejahenden Urteils somit von
deren dem Identititssatz korrespondierenden Geltungsanspruch. D.h.,
Fichte sieht von dem Subjekt-Pridikat Schema ab, und behdlt nur noch
im Blick, ,,dass es sich um eine Thesis, eine Setzung handelt, also dass
tiberhaupt etwas gesetzt wird.“ (Schifer 2006: 41) So verbiirgt sich also
der aus unserem Wesen abgeleitete Identitédtssatz fiir die Realitdt der
Dinge. Wohlgemerkt eine Realitdt, die sich nicht mit unserem alltagli-
chen Verstidndnis derselben deckt. Realitit auf dieser Ebene bezeichnet
allein das, was sich Widerspruchsfrei denken lasst. Fiir das Ich hat auf
dieser anfinglichen Stufe der Systementwicklung all das Realitat, was
»eine Sachhaltigkeit® aufweist, ,die es vollziehen kann, ohne die Ge-
genstandsidentitit und ohne die Ichidentitit aufzuheben.“ (Schéfer
2006: 41) Demnach entlehnt Fichte die Kategorien also nicht der Er-
fahrung. Begreift er diese vielmehr als formale Bestimmung der unvor-
denklichen Tathandlung. ,Kategorien sind nach Fichte nichts anderes
als begriffliche Fixierungen von Handlungstypen des Ich, wobei einer-
seits in einem ersten Abstraktionsschritt vom Ich als Akteur abgesehen

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

wird und andererseits in einem zweiten Abstraktionsschritt vom Akt.“
(ebd., 43) Anstatt sich also in dieses Selbstverhiltnis, das die Tathand-
lung bezeichnet, entlang der intellektuellen Anschauung einzuleben,
soll er das Ich in diesem Kontext allein als narrative und grundsétzlich
kritisierbare Begriindungsfigur, das ist, ,notwendige Hypothese® aus-
weisen (ebd., 32). Als nachvollziehbare Identitdtserzahlung, die ver-
sucht iiber deren urspriingliche Differenz Auskunft zu geben. ,Denkt
man sich die Erzdhlung von dieser Thathandlung an die Spitze einer
Wissenschaftslehre, so miisste sie etwa folgendermaassen ausgedriickt
werden: Das Ich setzt urspriinglich schlechthin sein eigene Seyn.*
(Fichte GWL: 98)

Am Ort der Grundlage macht Fichte demnach, anders als in der
Aenesidemus-Rezension, keinen Gebrauch von der intellektuellen An-
schauung. Im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit Reinhold und
Schulze bestimmt er die Tathandlung noch als transzendentale Idee.
Eine Idee, die in der intellektuellen Anschauung ihren inwendigen
Realisierungsort vorfinden soll. Nach Schifer verwickelt er sich damit
unter transzendentalen Gesichtspunkten in den Widerspruch, eine
Vernunftidee fiir realisierbar anzugeben (vgl. Schifer 2006: 33). Diesen
Widerspruch soll er hier nun umgehen. Und zwar, indem er mit Kant
zunéchst davon ausgeht, ,,dass die Kategorien die logischen Urteilsfor-
men voraussetzen® (ebd., 41), diesen Sachverhalt jedoch gegen dessen
Form/Inhalt Unterscheidung ausbuchstabiert. D.h., diese als Mittei-
lungsverhaltnis neu fasst. ,Dasjenige, so lesen wir in Fichtes Begriffs-
schrift, ,was der Grundsatz selbst haben, und allen tibrigen Sétzen, die
in der Wissenschaft vorkommen, mittheilen soll, nenne ich den inne-
ren Gehalt des Grundsatzes und der Wissenschaft iiberhaupt; die Art,
wie er dasselbe den anderen Séatzen mittheilen soll, nenne ich die Form
der Wissenschaft.“ (Fichte BWL: 43) Gleichsam a priori hat Fichte da-
mit das ,Vermittlungsproblem in der Dualitit von Begriff und An-
schauung® (Schifer 2006: 42) umschifft, das die Vernunftkritik um das
Schematismuskapitel anreichert. Aus Fichtes Perspektive folgt das ein-
heitliche Weltbild, wofiir sich das Netz der Verstandesbegriffe ver-
biirgt, somit erst aus ihrer urspriinglicher anzusetzenden transzenden-
talen Bestimmung. Dariiber soll insbesondere die Vermittlungsleistung
informieren, die die Verstandesschemata erbringen, die in der unbe-
greiflichen schopferischen Einbildungskraft hinterlegt sind. ,Kants

215

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

216

Verstandnis von Kategorien als Ordnungsfunktion in der Erfahrung
betrifft in Fichtes Sicht nur die interne Struktur des sinnlich-endlichen
Nicht-Ich, kann aber aufgrund des sinnlichen Anschauungsbezugs
nicht auf das reine Ich selbst angewendet werden. Das wird noch deut-
licher, wenn man Kants Lehre vom Schematismus mitberticksichtigt
[...]. Die produktive Einbildungskraft erschafft nach Kant figiirliche
Synthesen, die einerseits mit den Begriffssynthesen der Kategorien und
andererseits mit den Mannigfaltigkeitsstrukturen von Raum und Zeit
kompatibel und gleichartig sind. Damit erfahren aus Fichtes Sicht die
Kategorien eine weitere Spezifikation auf die Anschauungsformen von
Raum und Zeit.“ (ebd., 42 1)

6.4.1 Exkurs: ,Die Welt ist ihm nur ein Ball, den das Ich geworfen hat”

Ob die intellektuelle Anschauung sich im Halbdunkel intuitionisti-
scher Aussagen verliert, wire damit vielleicht jedoch noch nicht ausge-
macht. Schelling konnte eine Lesart vorlegen, welche den Eindruck wi-
derlegt. Als einschldgig in diesem Zusammenhang gilt folgende Sen-
tenz: ,Hierbei beruht alle Schwierigkeit nur darauf, wie ein Subjekt
sich selbst innerlich anschauen koénne; [...] Das Bewufltsein seiner
selbst (Apperzeption) ist die einfache Vorstellung des Ich, und, wenn
dadurch allein alles Mannigfaltige im Subjekt selbsttdtig gegeben wire,
so wiirde die innere Anschauung intellektuell sein. Im Menschen er-
fordert dieses BewufStsein innere Wahrnehmung von dem Mannigfal-
tigen, was im Subjekt vorher gegeben wird, und die Art, wie dieses oh-
ne Spontaneitit im Gemiite gegeben wird, muf}, um dieses Unter-
schieds willen, Sinnlichkeit heiflen.” (Kant KrV: go) Fiir Kant zeugt die
intellektuelle Anschauung also von einer fiir die Vernunft elementaren
Grenzverletzung; bildet sie einen Ausdruck, der von der Position Got-
tes traumen ldsst. Fiir unsere dufleren Sinneseindriicke gilt, dass das
fur sie zustdndige Raumapriori nur krperbezogene Verhiltnisbestim-
mungen der Dinge erlaubt; das innere Betriebsgeheimnis derselben
uns folglich verschlossen bleibt. Nichts anderes gilt fiir die nach innen
gerichteten, zeitbasierten Sinnesempfindungen. Kiindigt sich deren
Vorrangstellung zwar schon dadurch an, dass sie im Unterschied zu je-
nen unter den Singular des inneren Sinns fallen, kann auch diese

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

asymmetrische Verhaltnisbestimmung der Anschauungsformen nicht
tiber die durch sie bedingte irreduzible Selbstentzogenheit hinwegtdu-
schen. Um uns selbst im emphatischen Sinne anzuschauen (,,blofe
Selbsttitigkeit®), miissten wir die ,Verhéltnisse des Nacheinander-, des
Zugleichsseins“ (ebd., 90), die das innere Zeitbewusstsein charakteri-
sieren, aufler Kraft setzen konnen. ,,[D]ie Theorie von der Idealitit des
dufleren sowohl als inneren Sinnes (ebd., 89) widerlegen, lauft nach
Kant so auf die (vorkritischen) Alternativen eines traumenden bzw.
schwiarmenden Idealismus hinaus. D.h., die radikale Verleugnung der
Dinge mit solipsistischer Konsequenz hier, die Rehabilitierung der al-
ten Wahrheitsdefinition mit goéttlicher Tendenz dort. ,Wenn es aber
ein in der Tat verwerflicher Idealism ist, wirkliche Sachen, (nicht Er-
scheinungen) in blofle Vorstellungen zu verwandeln, mit welchem Na-
men will man denjenigen benennen, der umgekehrt blofle Vorstell-
ungen zu Sachen macht? Ich denke, man konne ihn den traumenden
Idealism nennen, zum Unterschied von dem vorigen, der der schwar-
mende heiflen mag.“ (Kant Prol: 54) Indem wir das Ding an sich selbst
nicht unter ontologischen, sondern methodologischen Gesichtspunk-
ten einfiihren, so dagegen die Vernunftkritik, steigen wir aus dem Ver-
nunftintellektualismus aus, der einen nur graduellen Unterschied zwi-
schen der nur verworrenen Erkenntnis unserer Sinne und der klaren
unserer Verstandestatigkeit propagiert.#' D.h., durch den von uns ge-
hobenen radikal unterschiedenen ,genetischen [...] Ursprun([g] der
Erkenntnis selbst® (ebd., 50), wird einsichtig, warum der Idealismus
fast schon notorisch verdichtig ist, ,,nach Seifenblasen zu haschen.”
(ebd., 53) ,Der eigentliche Idealismus hat jederzeit eine schwarmeri-
sche Absicht, und kann auch keine andre haben, der meinige aber ist
lediglich dazu, um die Moglichkeit unserer Erkenntnis a priori von
Gegenstanden der Erfahrung zu begreifen, welches ein Problem ist,
das bisher noch nicht aufgeloset, ja nicht einmal aufgeworfen worden.
Dadurch fillt nun der ganze schwirmerische Idealism, der immer [...]

41 ,Der Begriff des Dinges an sich“ so Otfried Hofte, ,hat mancherlei Miflverstdnd-
nisse hervorgerufen. Er ist ein methodischer und, anders als hdufig angenommen,
kein metaphysischer Begriff [...]. Dieses subjektunabhingige Moment, ohne das
keine Erkenntnis moglich wird, ist als solches vorauszusetzen, ohne dafy man es ir-
gendwie niher bestimmen konnte. Fiir die theoretische Vernunft ist das Ding an
sich ,blof3 ein Grenzbegriff'“ (Hoffe 2000: 133)

217

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

aus unseren Erkenntnissen a priori (selbst der Geometer) auf eine an-
dere, (ndmlich intellektuelle) Anschauung als die Sinne schlofi, weil
man sich gar nicht einfallen lie3, daf} Sinne auch a priori anschauen
sollten.“ (ebd., 160) So diirfte Schiller ganz im Sinne Kants urteilen,
wenn er Goethe iiber Fichte wissen lasst: ,,Die Welt ist ihm nur ein Ball,
den das Ich geworfen hat, und den es bey der Reflexion wieder fangt!!
Sonach hitte er seine Gottheit wirklich declariert, wie wir neulich er-
warteten. (Schiller zit. n. Schifer 2006: 32) Private Worte, die Schifer
zufolge ihren wahren Adressaten allerdings erst in Schelling erreichen.
Erst mit der spinozistischen Substanz soll die ,vollstindige Erfiilltheit
mit aller positiven Vollkommenheit® (ebd., 32) in das absolute Subjekt
einziehen, die Schiller hier schon Fichte vindiziert.

Fir Schelling selbst scheint die vorreflexive Existenzgewissheit
des ,Ich bin" hingegen nicht zwingend an ein intuitionistisches Postulat
gebunden. Uber das Ich, von dem ,noch ein anderes Pradikat als das
des Selbstbewuf3tseyns zu verlangen [widersinnig, S.S.] ist* (Schelling
IdW: 158), lasst sich fiir ihn zumindest ein ,apagogischer Beweis"
(ebd., 160) erbringen. Im Ich zeigen sich fiir ihn die Extreme mitten im
Streit versohnt. Diese durch die Einheit differenter bestimmte Struktur
der Subjektivitat erschlief3t sich Schelling insbesondere iiber seine na-
turphilosophisch angelegte Geistkonzeption. Selbst als ,ewiges Wer-
den” bestimmt, schaltet sich derselbe danach je unter alle festgeworde-
nen Gegensitze. Im Ich als der erreichten ,individuellen Natur, ge-
langt er, der durch ,die todte Materie” nicht weniger als durch die ho-
here Wissensorganisation der ,Idee einer lebendigen Natur® hindurch-
greift (ebd., 159), dann vor sich selbst. Ein erster Schritt in Richtung
dieser Selbstlauterung wire also geleistet, sobald wir die fiir das meta-
physische Denken grundbegrifflichen Oppositionen (Endlichkeit/
Unendlichkeit, Tun/Leiden) aus der Ver-riickheit des Ich begreifen.
Aus dem Ich gedacht, bringt uns das tiberlieferte Diktum der ,,4ltesten
Philosophie®: ,,[vJom Unendlichen zum Endlichen - kein Ubergang®
(ebd., 159), dem hoher gelegenen spekulativen Standpunkt néher, von
dem aus dann alle realen Subjekt/Objekt-Verhéltnisse auf das prérefle-
xive Selbstbewusstsein (Subjekt-Objekt) zuriickgefiihrt werden kon-
nen. Aus Sicht Schellings stellt das alte Diktum also darum kein Prob-
lem dar, weil es selbst dieses Ubergehen ist; gleichsam auf individueller

218

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

Ebene die Moderne als Zeit des (permanenten) Ubergangs abbildet
(vgl. ebd., 160).

Lisst sich die Beschaffenheit der Subjektivitit demnach auch nicht
direkt einsehen, so doch wenigstens indirekt nachvollziehen. Andern-
falls wire diese unbegreifliche Gleichurspriinglichkeit, die sich nicht in
den Problemlagen der Verendlichung des Unendlichen’ verfingt, wohl
auch kaum mitteilbar. Im intentionalen Bewusstsein, so Schelling, sind
Tun und Leiden, die dort noch vereinigt sind, auseinandergetreten.
Von diesen beiden in der Spontaneitit des Denkens hinterlegten Fa-
higkeiten her geht uns somit das Subjekt-Objekt auf, das das auf Sub-
jekt und Objekt verteilte Tun und Leiden insgeheim signiert. ,,[A]lles
duflere Daseyn [entspringt, S.S.] erst aus der geistigen Natur.“ (ebd.,
161) Leiden entpuppt sich der Analyse nach so weniger als ein Zustand
passiven Erleidens, denn als ,negative Tatigkeit D.h., als Riickbeziig-
lichkeit, durch die es uns tiberhaupt erst moglich wird, uns selbst zu
thematisieren; unsere nach auflen gerichtete Tédtigkeit von unserer
nach innen gerichteten abzuheben. Dieses schon geschehene Heraus-
getretensein aus der spekulativen unmittelbaren Selbstbeziehung, in
der ,Thitigkeit und Leiden® zusammengefasst sind, ist es also, das hin-
ter den Tiicken der Selbstbeobachtung steht. Womit sich der Abstand
zu reflexionsphilosophischen Ansitzen fiir Schelling also nicht zuletzt
tber den Geist bestimmt, der ,indem er sich selbst anschaut® sich
nicht ,,zugleich von sich selbst unterscheiden® kann (ebd., 161).

Was von den Anhidngern des Reflexionsmodells demnach nicht
recht bedacht wird, ist das dialektische Verhiltnis von Reflexion und
Abstraktion. ,,[A]us der Anschauung heraustreten [...] kénnen wir
nicht anders, als inwiefern wir vom Produkt unserer Anschauung ab-
strahieren. (ebd., 162) Und in Parenthese: ,Dief} Vermogen zu abstra-
hieren ist bloff dadurch begreiflich, daff wir urspriinglich frei, d. h.
vom Objekt unabhéngig sind. Ferner, da dieff Vermogen nur im Ge-
gensatz gegen das Objekt, d. h. praktisch, geiibt werden kann, so ist
klar, daf$ in Ansehung der Intensitit der Vorstellungen zwischen ver-
schiedenen Subjekten ein Unterschied moglich — auch dafl theoreti-
sche und praktische Philosophie urspriinglich gar nicht getrennt sind.“
(ebd., 162) Als das ,frei[e] wiederholen®, der zumeist unthematisch
bleibenden ,urspriingliche[n] Handlungsweise [...] in der Anschau-
ung“ (ebd., 162), setzt die Reflexion also voraus, dass wir die urspriing-

219

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

liche anschauliche Einheit auseinanderreifien konnen. ,,Jetzt erst durch
unser Abstrahieren wird das Produkt unseres Handelns Objekt. Erst
durch mein freies Handeln, insofern ihm ein Objekt entgegengesetzt
ist, entsteht in mir Bewuf3tseyn. Das Objekt ist jetzt da, sein Ursprung
liegt fiir mich in der Vergangenheit, jenseits meines jetzigen Bewuf3t-
seyns, es ist da, ohne mein Zutun.“ (ebd., 162) Behauptet Theodor W.
Adorno den Vorrang des Objekts, konnte er dabei also an den jungen
Schelling denken. Fiir ihn sind die beiden ,wechselseitig durcheinan-
der bedingt[en]“ (Schelling UdU: 55) Pole jedenfalls in einem ,héhe-
ren Bestimmungsgrund® (ebd., 56) hinterlegt.

Vollzieht man diese Reflexion, die zeigt, dass ,der Begriff von Sub-
jekt auf das absolute Ich leite[t] (ebd., 59), hingegen nicht mit, stellt
sich nach Schelling fast unweigerlich die sinnliche Auslegung der An-
schauung ein (vgl. ebd., 164). Naher besehen soll die Vernunftkritik al-
lerdings nur fordern, dass der Anschauung ,eine Affektion unserer
Sinnlichkeit® ,vorangehen miisse.“ (ebd., 147) Damit wire Kant selbst
das Verkennen der spekulativen Identitit von ,Idealitdt und Realitét®
(ebd., 164) vielleicht weniger anzulasten, als seinen Interpreten. Indem
diese den Seinsentzug, den er mit dem Ding an sich besiegelt, durch
ihre rein formale Auffassung unserer Anschauungsformen als Behil-
tern, die wir ,,schon fertig und bereit liegend mitbriachten (ebd., 147),
wieder riickgingig machen, so Schelling, lassen sie uns iiber ,,ein aben-
teuerliches System® (ebd., 164) nachdenken. Ein System, ,das nie er-
klaren“ konnen wird, ,,wie denn das Ideale real, oder das Reale ideal
geworden sey.“ (ebd., 164) So ldsst sich der Parole ,zuriick zu Kant® al-
so noch ein ganz anderer Sinn abgewinnen. Schon der asymmetri-
schen Verhiltnisbestimmung von dufleren Sinnen und innerem Sinn
wire zu entlehnen, dass der Begriff der Anschauung keine blofie Re-
zeptivitdt bezeichnet. Noch bevor wir uns iiber den Formcharakter
derselben auslassen, erkennen wir, dass in ihr je ,,mehr gedacht ist als
der blofle Sinneseindruck.“ (Schelling GnP: 72) Vorausgesetzt, man
lasst sich auf das geheimnisvolle Wirken der Einbildungskraft ein.
»[D]ie urspriingliche, transzendentale Synthesis der Einbildungskraft
in der Anschauung®, wire ,ein Ausdruck, den allein die Kantianer
ihrem Meister nicht, wie jeden andern, nachsprechen. (Schelling IdW:
149) Gleichwohl leistet Kant fir ihn mittels der Anschauungsformen
durchaus essenzialistischen Lesarten des ,,Ding an sich® Vorschub. Zu-

220

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

nédchst der Raum. Dessen Apriori, so Schelling, geht mit der Suggesti-
on einher, ,dass das Wesen der Gegenstdnde aufler uns an sich un-
raumlich und unsinnlich sei.“ (Schelling GnP: 72) Nicht weniger un-
klar bliebe im Rahmen dessen epistemischen Grenzziehung danach,
»wie denn nun der an sich unrdaumliche Stoff [...] sich [...] zu jener
Form des Raums bequeme.“ (ebd., 72) Kaum besser wire es um die
Zeit bestellt. Zwar raumt Kant ihr in Anbetracht ihrer sukzessiven We-
sensart, aus der folgt, ,dafl eigentlich nicht einmal die sinnlich vorge-
stellten Dinge selbst, sondern nur die Vorstellungen, sofern wir sie
durch den innern Sinn wahrnehmen, in der Zeit sind“ (ebd., 73), die
Vorrangstellung ein, verspielt diese ,,Unabhdngigkeit von unseren Vor-
stellungen® allerdings gleich wieder, indem er das innere Zeitbewusst-
sein nicht unmissverstidndlich tiber den ,,an sich raum- und zeitlosen
Grund unserer Anschauungen® (ebd., 73) expliziert. Am Ende wartet
die transzendentale Asthetik fiir ihn so mit ,zwei reinen Unbegreif-
lichkeiten® (ebd., 73) auf. ,,Namlich mit der unbegreiflichen Einrich-
tung des Vorstellenden in uns, das gendtigt ist, das, was an sich aufSer
allem Raum und aufler aller Zeit ist, im Raum und in der Zeit vorzu-
stellen, und mit jenem ebenso unbegreiflichen Aufler-uns, von dem
wir nicht wissen, weder was es ist, noch wie es auf uns wirkt.“ (ebd.,
73)

Aus der von Kant getroffenen Form/Inhalt-Distinktion heraus, so
Schelling also im Riickblick auf seine eigenen Theorieentwicklung, lief3
sich weder das innere Zeitbewusstsein noch der Auflenweltbezug er-
klaren. Dabei hitte schon ein etwas lingeres Verweilen bei Kants Sche-
matismuskapitel geniligt, um zu bemerken, dass er durch die Frage
des ,woher‘ der sinnlichen Eindriicke die menschliche Subjektivitit
keineswegs begrenzt. ,Du siehst®, so der mit Fichtes literarischem Ich
in der Bestimmung des Menschen Zwiesprache haltende Geist, ,,sonach
ein, daf alles Wissen lediglich ein Wissen von dir selbst ist, daf} dein
Bewuftsein nie iiber dich selbst hinausgeht, und dafl dasjenige, was du
fiir ein Bewuf3tsein des Gegenstandes haltst, nichts ist, als ein Bewuf3t-
sein deines Setzens eines Gegenstandes, welches du nach einem innern
Gesetze deines Denkens mit der Empfindung zugleich notwendig voll-
ziehst?“ (Fichte BM: 72)

In diese Richtung soll also schon der Schematismus, diese ,verbor-
gene Kunst in den Tiefen der menschlichen Seele® (Kant KrV: 200), die

221

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

als eine Dritte ,vermittelnde Vorstellung® (ebd., 197) unsere Urteils-
kraft tragt, einen ,Fingerzeig“ (Schelling IdW: 147) geben. Beide An-
schauungsformen somit bei Kant bereits als dialektisch vermittelte
»Handlungsweisen des Gemiiths“ (ebd., 147) fassbar werden. Jede Re-
de vom Raum verweist auf dessen Begrenzung durch die Zeit. Von die-
ser her wird er, der ,,urspriinglich unendlich ist (ebd., 148) konturiert.
Umgekehrt wird die Zeit, die an sich als Negativfolie rdumlicher Aus-
dehnung einem ,mathematischen Punkt® (ebd., 148) gleicht, durch
diesen erst in ihrer Findimensionalitat, welche ,,unter dem Bild einer
geraden Linie“ (ebd., 148) vorgestellt wird, erfahrbar: ,Ohne Zeit ist
das Objekt formlos, ohne Raum ausdehnungslos.“ (ebd., 148) So spie-
geln sich in den Anschauungsformen anscheinend die kategorialen Be-
ziige (Realitdt/Negation) der beiden ersten Grundsitze der Wissen-
schaftslehre. ,Nun ist Bestimmung, Grenze, Schranke etwas urspriing-
lich Negatives. Dagegen Sphire, Ausdehnung u. s. w. urspriinglich po-
sitiv. Also, weil Raum und Zeit Bedingungen der Anschauung sind, so
folgt, dafl Anschauung tiberhaupt nur durch zwei absolut entgegenge-
setzte Thatigkeiten moglich ist.“ (ebd., 148.) Wire dies begriffen, sollte
klar sein, dass der kantische Lehrsatz iiber die Idealitit unserer An-
schauungsformen keine blofl formale Lesart erzwingt. Denn um an
dessen materialen Gehalt zu gelangen, muss jetzt lediglich die Vor-
rangstellung des inneren Sinns neugefasst werden. D.h., aus den in der
produktiven Einbildungskraft verankerten transzendentalen Zeitbe-
stimmungen heraus (re-)formuliert werden, wonach das Ja des Rau-
mes und das Nein der Zeit auf in der Anschauung vereinigte ,.entge-
gengesetzte Thatigkeiten® (ebd., 149) verweisen. ,Die eine derselben
wird positiver Art, die andere negativer Art sein. Die letztere nun, was
wird sie anders seyn, als das, was Kant als die von auflen auf uns wir-
kende Thitigkeit bezeichnet? Die erstere aber offenbar diejenige, die er
in der Synthesis der Anschauung als geschiftig annimmt [...]. Und so
ist es sonnenklar erwiesen: das Objekt sey nicht Etwas, was uns von
auflen, als ein solches gegeben ist, sondern nur ein Produkt der ur-
spriinglichen geistigen Selbstthatigkeit, die aus entgegengesetzten Tha-
tigkeiten ein drittes Gemeinschaftliches schaftt und hervorbringt.”
(ebd., 149)

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

6.4.2 Uberstiegin das ganz Andere

Ilustrieren lasst sich Schellings Analyse vielleicht anhand von Fichtes
Bestimmungsschrift. Gleich zu Beginn des zweiten Kapitels erfahren
wir hier hinsichtlich des Ubergangs von einem auflen- zu einem in-
nengeleiteten Gegenstandsbewusstsein, dass wir nie ,iitberhaupt® emp-
finden oder wahrnehmen. Dass uns die Gegenstinde der Sinneswahr-
nehmungen vielmehr immer als bestimmte gegeben sind. Womit sich
die Unmittelbarkeitshypothese ,es sind Gegenstinde aufler mir® also
»auf die, ich sehe, hore, fiihle, u.s.f. [stiitzt S.S.].“ (Fichte BM: 46) Be-
reits hier erscheint die Annahme purer Rezeptivitit also duflerst frag-
wiirdig. Auflert sich das absolute Subjekt demnach schon durch den
bestimmten dufleren Sinn in Form des Selbstgefiihls. ,Du bist dir so-
nach das Sehende im Sehen, das Fihlende im Fiihlen; und indem du
das Sehen dir bewuf3t bist, bist du dir einer Bestimmung, oder Modifi-
cation deiner selbst bewuf3t.“ (ebd., 47) Die erste Dialogphase gilt denn
auch als abgeschlossen, da Fichtes literarisches alter ego die Vorrang-
stellung des Inneren Sinns nicht nur in sich selbst erzeugt hat, sondern
diese innere, nur indirekt mitteilbare Zustandsgewissheit auch speku-
lativ ausdriickt: ,,ich bin mir meines Sehens oder Fiihlens der Dinge be-
wufdt.“ (ebd., 48) In einem zweiten Schritt wird dieses Selbstbestim-
men auf Ebene des Selbstgefiihls in Richtung der sukzessiven Wesens-
bestimmung der Zeit prazisiert. Die Eigenschaftszuschreibungen, die
wir hinsichtlich der Dinge vornehmen, so Fichte, lassen sich weder
tber pragmatisch-praktische oder symbolisch-vermittelte Interakti-
onsbeziehungen noch tiber kognitive Fahigkeiten ergriinden. Viel eher
als durch Erfahrung und Denken wird das, ,[w]as Sache der Empfin-
dung ist“ (ebd., 49), samt der darin beschlossenen vordiskursiven Un-
terscheidungsleistung tiber das Zugleich und Nacheinander der inne-
ren Zeiterfahrung begreiflich. ,Gegenstinde unterscheide ich erst da-
durch, dafl ich meine eignen Zustinde unterscheide. Dafl diese be-
stimmte Empfindung mit dem vollig willkiirlichen Zeichen rot, und je-
ne mit dem Zeichen blau, [...] bezeichnet werde, kann ich lernen;
nicht aber, daf}, und wie sie als Empfindungen unterschieden seien.
Dafl sie verschieden sind, weif$ ich schlechthin dadurch, daf3 ich von
mir selbst, weif, daf$ ich mich fiihle, und daf} ich in beiden mich an-
ders fithle [...] diese Unterscheidung der Gefiihle ist eine unmittelbare,

223

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

224

keinesweges eine erlernte und abgeleitete Unterscheidung.” (ebd., 50)
Der sukzessiven Wesensbestimmung der Zeit gemaif3, entsteht uns
demnach auch der dreidimensionale Raum durch einen im Verborge-
nen liegenden geistigen Mechanismus. Durch ein Konstruktionsver-
fahren, das letztendlich als in der Einbildungskraft hinterlegt gedacht
werden muss. Wonach also das, was wir in der Mathematik, resp. Geo-
metrie anschauen, wir selbst sind. Sich somit nicht zuletzt aus diesem
freien Nachvollzug der urspriinglich notwendigen Handlung ihr hohes
Ansehen erklart. Nachdem der Geist das Ich auf diesem Weg dahin ge-
bracht hat einzugestehen, dass weder eine Art synasthetischer Hypo-
these noch eine von der unmittelbaren Leiberfahrung ausgehende
Analogiehypothese hinter die zweidimensionale Gegenstandserfah-
rung fiihrt, ruft dieses denn auch verzweifelt aus: ,,Es ist genug. Ich se-
he schon Kklarlich ein, daf§ ich die Flichen-Ausdehnung der Eigen-
schaften an den Koérpern weder sehe, noch fithle, noch durch irgend
einen andern Sinn fasse: ich sehe ein, dafy es mein bestdndiges Verfah-
ren ist, zu verbreiten, was doch eigentlich in der Empfindung nur ein
Punkt ist; nebeneinander zu stellen, was ich doch eigentlich nacheinan-
der setzen sollte, indem in der bloflen Empfindung schlechthin kein
Nebeneinander, sondern nur ein Nacheinander stattfindet. Ich entde-
cke, daf3 ich in der Tat eben so verfahre, wie der Geometer mich seine
Figuren construieren 1af}t, und den Punkt zur Linie, die Linie zur Fla-
che ausdehne.“ (ebd., 56) Auf ganz dhnliche Weise wird auch das sub-
stanzielle, das wir den Dingen unterschieben, erzeugt. Namlich, indem
wir einem gewissen atomistischen Trugschluss (,,die Teilung ins Un-
endliche®) erliegen. D.h., die ,Verbreiterung“ auch ins Innere der Din-
ge hinein vornehmen, und dabei nicht von der Uberzeugung ablassen,
doch noch zu dessen Wesenskern durchzudringen. Unsere Vorstellung
vom Raum mitsamt den Dingen in ihm also aus dieser doppelten An-
kntipfung an unsere innere Zustandsgewissheit entspringt (vgl. ebd.,
59). Wobei das scheinbar von uns unabhingige ontologische Gewicht
der Dinge ihnen durch den Satz des Grundes verliehen wird. Dessen
Logik sorgt quasi dafiir, dass wir nicht in der Innerlichkeit der Empfin-
dung verharren. D.h., dass, ,,[i]Jch empfinde in mir selbst, nicht im Ge-
genstande, denn ich bin ich selbst, und nicht der Gegenstand; ich emp-
finde sonach nur mich selbst, und meinen Zustand, nicht aber den Zu-
stand des Gegenstandes® (ebd., 51), in Richtung eines vermittelten,

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

insgeheim durch die schopferische Einbildungskraft getragenen Wis-
sens von den Dingen verlassen. ,Nennen wir von nun an dieses zweite,
zufolge eines anderen angenommene Wissen ein vermitteltes, und das
erste das unmittelbare Wissen. — Eine gewisse Schule nennt das so eben
beschriebene Verfahren, inwiefern wir es ndmlich beschrieben haben,
eine Synthesis; wobei du dir wenigstens hier nur kein Verkniipfen zwei-
er schon vor dem Verkniipfen vorher vorhandenen Glieder, sondern
ein Ankniipfen, und Hinzutun eines ganz neuen, erst durch das An-
kniipfen entstehendes Gliedes, an ein anderes, unabhéingig von dem-
selben vorhandenes, zu denken hast.“ (ebd., 65)

Fichtes ,Bestimmung® zufolge sollten die Schwierigkeiten mit
dem ,unbegreiflichen Aufler-uns‘ also verschwinden, sobald wir der
Rolle der Einbildungskraft nachgehen. D.h., die stabilisierende und
ordnende Funktion mitberiicksichtigen, durch die die Verstandessche-
mata Anschauung und Begriff vermitteln. Folgen wir Hoffe, gehort
diese Leistung der Verstandesschemata unmittelbar zu den ,Folgelas-
ten® der ,Neubewertung der Sinnlichkeit® (Hoffe 2004: 150), die Kant
vornimmt. Seit den Tagen Jacobis, so derselbe, gehort diese Leistung
zu den mithin umstrittensten Theorieelementen der Vernunftkritik.
Fir ein drittes Vermdgen, so lautet danach einer der zentralen Ein-
winde, lasse der deduktive Anspruch, der eine ,vollstindig[e] Korrela-
tivitat“ der beiden Erkenntnisquellen behauptet, keine theoretische
Leerstelle offen. Fiir andere wiederum soll ,der Schematismus seine
doch unverzichtbare Aufgabe [...] so gut [losen, S.S.], daf$ das voran-
gehende Lehrstiick, die transzendentale Deduktion, tiberfliissig wird.*
(ebd., 151) Nach Hoffe greifen beide Einwédnde jedoch nur unter einer
»doppelten Voraussetzung® (ebd., 151). Danach miisste Kant die Ur-
teilskraft a) als gleichwertiges Vermdgen einfithren und b) die trans-
zendentale Deduktion damit fiir abgeschlossen erachten. Hinsichtlich
des zuletzt genannten Punkts gentigt laut Hoffe bereits der Verweis auf
die Aufgabe der Grundsitze, um zu verdeutlichen, dass den ,reinen
Elementen® an dieser Stelle des Argumentationsganges der Vernunft-
kritik noch nicht die unterstellte ,,Objektivitdt® nachgewiesen wird. In
Riicksicht auf die Verstandesschemata zeigt sich zudem, dass der Ver-
stand anders als die reine Anschauung mit zwei synthetischen Apriori
zu kidmpfen hat. Namlich, ,,aufler den Kategorien“ auch mit der ,trans-
zendentale[n] Apperzeption® (ebd., 152). So gibt sich die transzenden-

225

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

tale Deduktion aus dieser Perspektive als noch nicht abgeschlossen zu
erkennen. ,,Die ,Deduktion’ zeigt nur, daf§ sich reine Begriffe auf sinn-
liche Anschauungen beziehen, aber nicht, wie die Kategorien, also rei-
ne Gedankendinge, trotzdem auf die Sinnlichkeit angewendet werden

konnen.“ (ebd., 152) Bezogen auf die Annahme, dass es sich bei der
Urteilskraft um eine ,,dritte Grundquelle® handelt, soll wiederum der

Hinweis darauf geniigen, dass diese ,nicht als eine Erkenntnisquelle,
sondern nur als ein Erkenntnisvermégen® (ebd., 153) eingefiihrt wird.
Angemessen diskutieren lasst sie sich nach Ansicht Hoftes hingegen als

»subsididre Kraft Durch die Bezeichnung wird zunédchst zum Aus-
druck gebracht, dass sie keineswegs einfach die Mitte zwischen An-
schauung und Begrift hilt. Die Platzierung der Urteilskraft ,,innerhalb

der Theorie des Verstandes zeigt [...], dafi sie lediglich zum Verstand

nicht auch zur Sinnlichkeit subsidiar ist.“ (ebd., 153) Wahrend nun fiir

unseren empirischen Selbst- und Weltbezug im weitesten Sinne das

Beispiel den unentbehrlichen Gidngelwagen der Urteilskraft darstellt,
koénnen wir dessen Hilfestellung unter transzendentalen Gesichts-
punkten entraten. Die Frage, die uns aus dieser Perspektive vielmehr

bedringt ist die, was wir uns unter reinen ,anschauliche[n] Begriffe[n]
als auch begriffliche[n] Anschauungen® (ebd., 154) denken sollen. Be-
zogen auf unsere versinnlichten Begriffe ldsst sich deren subsididre

Funktion gut nachvollziehen. Die Vermittlungsleistung der Verstan-
desschemata bezieht sich allein auf unsere Verstandesbegriffe. Unsere

Rezeptivitdt bleibt davon ausgenommen. Allein iiber die von ihr vor-
ausgesetzte Rezeptivitit soll die Spontaneitidt des Denkens Objektivitat

erlangen konnen. Die an die Anschauungsformen gebundenen Sche-
mata realisieren und begrenzen zugleich die ohne sie ,reine Denkfor-
men“ bleibenden Verstandesbegrifte (vgl. ebd., 155). So korrespondiert

der innerlichen Unbeflecktheit derselben danach der innere Sinn. Ei-
nerseits. Andererseits gewinnt das ,,blof8e Nacheinander und Zugleich*

»der transzendentalen Anschauungszeit (ebd., 155) erst durch diese

Riickbindung an den Verstandesbegrift den Charakter einer ,begriff-
lich strukturierte[n] Zeit.“ (ebd., 155)

Wire hiermit also auch die zweite Bedingung des transzendentalen
Urteils, die ,begriftliche Anschauung® erfiillt? Wohl nicht fiir Schel-
ling. ,In der Spekulation, so derselbe, ,,mag man das Schema vom Be-
griff trennen, in der Natur (unseres Erkennens) sind sie nie getrennt.“

226

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

(Schelling IdW: 151) Schelling kénnte also einwenden wollen, dass sich
die Bestimmung als unterstiitzende dritte Kraft noch nicht gentigend
von dem ,,Hirngespinst, das unsere Philosophen so lange gequalt hat —
ich meine die Dinge an sich® (ebd., 149) losgemacht hat. Weder scheint
fir ihn am Leitfaden der ,Korrelativitat eine {iberzeugende Verhaltnis-
bestimmung der beiden Erkenntnisquellen zu gelingen, noch scheinen
die Systemteile der Deduktion und Urteilskraft fiir ihn im angegebe-
nen Sinn miteinander zu konkurrieren. Stattdessen muss fiir ihn das
reine Anschauen wohl aus der (theoretischen) Fluchtpunktperspektive
der intellektuellen Anschauung begriffen werden. ,,Begrift ohne Ver-
sinnlichung durch die Einbildungskraft ist ein Wort ohne Sinn, ein
Schall ohne Bedeutung. Jetzt erst, indem das Gemiith Gegenstand und
Umrif3, Reales und Formales einander entgegensetzen, eines auf das
andere beziehen, vergleichen, zusammenhalten kann, entsteht zuerst
Anschauung mit Bewufltseyn, und die feste, unerschiitterliche Uber-
zeugung in ihm, dafl etwas aufler ihm und unabhingig von ihm wirk-
lich sey.“ (ebd., 151) Dagegen bezeichnet die iiber die Schemata reali-
sierte begriffliche Anschauung fiir Hoffe einen Ubergang. Namlich den
Schritt von der ,transzendentalen Anschauungszeit in die transzen-
dentale Erfahrungszeit® (ebd., 155f.) und zwar als , notwendigen Zwi-
schenschritt® (ebd., 156) zum vulgér-physikalischen Zeitmafl. Hierauf
also scheint Schelling zu erwidern, dass die Mitte aus der urspriingli-
chen Antinomie der menschlichen Subjektivitit gedacht werden muss.
Folglich auch die Anschauungsformen auf die drei Grundsitze des
menschlichen Geistes zuriickzuverfolgen sind. Fiir den inneren Sinn,
»darstellbar® durch das Bild einer ,immerfort verlingerte[n] Linie®
gilt jedenfalls, dass dieser nur im Riickgrift auf eine dahinter liegende
metaphysische Zeitauffassung, ,gedenkbar® ist (ebd., 93). Fiir Schel-
ling sind beide Formen der Rezeptivitit also nur in Wechselbestim-
mung zu haben. Deuten die beiden sich widerstreitenden dsthetischen
Apriori somit in Richtung des dritten sie limitierenden Grundsatzes.
Dass wir auch hier auf kein Auflen verwiesen sind, dartiiber soll uns
dabei etwa der Abstand, den die Ewigkeit zur Dauer unterhalt, aufkla-
ren. Wihrend jene die Unendlichkeitssignatur der Subjektivitit wie-
derholt, zielt diese fiir Schelling auf die erfahrungskonstitutive Ein-
schrankung, die dieselbe erfahrt. , Aeternitas ist Seyn in keiner Zeit“
(Schelling UdU: 92). In diesem Sinne ist das Ich zeitlos: ,,die Form [...]

227

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

228

intellektueller Anschauung ist Ewigkeit®. Folglich hat das Ich ,gar kei-
ne Dauer. Denn Dauer ist nur in Bezug auf Objekte denkbar®; als
durch ,die transcendentale Einbildungskraft® getragene Fortbildung
des Nicht-Ichs ,in bestimmter Zeit* in das ,Daseyn zu aller Zeit.”
(ebd., 92 f.) Aus Schellings Perspektive gestaltet sich der Ubergang also
als Ich-immanente Ausdifferenzierung. Mit anderen Worten, vom Un-
endlichen zum Endlichen findet gar kein Ubergang statt. ,[N]ach dem
kritischen System [...] ist das Ich alles; es befaf3t eine unendliche Spha-
re, in welcher sich endliche Sphiren (durchs Nicht=Ich beschrinkt)
bilden, die gleichwohl nur in der unendlichen Sphére und durch sie
moglich sind, auch alle Realitdt nur von dieser und in dieser erhalten.”
(ebd., 105)

Wenn Kant von der Modifikation unserer Sinnlichkeit spricht,
muss er demnach nicht zwingend von der idealistischen Grundforde-
rung abriicken, dass das Ich ,die Data, die absolute Materie der Be-
stimmungen alles Seyns, aller méglichen Realitét enthalten [soll, S.S.].“
(ebd., 77) Fiir Kant bezeichnet das ,Ding an sich selbst® einen Grenzbe-
griff. Das ,subjektunabhingige Moment“ (Hofte 2000: 133), das alles
Erkennen voraussetzen muss, ohne diesen ,,unbestimmten Grund der
Empfindung® (ebd., 133) jemals einholen zu konnen. Die Grenze mar-
kiert demnach weniger Ende denn Anfang der Subjektivitit. Dessen
Nachfolger scheinen hingegen schon durch den Wortsinn des ,,Ding
an sich selbst® fehlgeleitet. D.h., allzu rasch iiber das Spannungsver-
hiltnis, das zwischen dem Ding wie dem Reflexivpronomen (Selbst)
herrscht, hinwegzufliegen. So wie sie das Ding an sich selbst auslegen,
so Schelling, miissten wir uns geradezu an eine selbstwiderspriichliche
Letztauskunft iiber Ich und Welt gewohnen. ,Es ist in der Tat kaum
glaublich, daf solch eine widersinnige Zusammenfassung von Dingen,
die, aller sinnlichen Bestimmung beraubt, dennoch als sinnliche Dinge
wirken sollen, je in eines Menschen Kopf gekommen sey.“ (Schelling
PdN: 271). An der Stelle, da sie also ihre transzendentalen Geltungsan-
spriiche behaupten miissten, herrscht fiir ihn also nicht von ungefihr
stiefes Stillschweigen.“ (ebd., 272). Denn aus der Perspektive ihrer
konstruktivistischen Behiltermodellvorstellung von Stoff und Form
lasst sich unmoglich die gesuchte unbestechliche Transformationsregel
angeben. So dass die entscheidende Frage ,,[w]ie es zugehe, dafl Dinge
tiberhaupt vorgestellt werden® (ebd., 272), von ihnen zwingend unbe-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.4. Tathandlung

antwortet bleiben muss. Kant hingegen konnte das Ding an sich selbst
aus dem Nicht-Ich verstehen, das Fichte, analog zum ersten Grundsatz
der Wissenschaftslehre, unter der zweiten logischen Elementarregel
hervorzieht. D.h., der ihr geméflen Kategorie der Negation gleichset-
zen und als eine Denkbestimmung behandeln, der als solches kein Jota
Realitdt zukommt. Fiir Schelling stellt sich jedenfalls die Frage, ob das
»Ich denke® als oberste Stiftungsinstanz des gesuchten einheitlichen
Weltbilds nicht offen das Ding an sich als sich ,widersprechende Idee®
denunziere? (Schelling UdU: 100) Fiir Kant selbst erklirt sich die
Hartnickigkeit dieses ,,Dings, das den erfahrungskonstitutiven Fakul-
taten unverfiigbar vorausliegen soll und sich doch nur durch diese du-
Bert, allein aus der strikten Trennung von Innen und Aufien. Dem, wie
Schelling schreibt, von ihm ,durchgingig beobachteten Herablas-
sungssystem® (ebd., 101). Fiir uns hingegen, die inzwischen gewillt
sind, die Brille der christlichen Metaphysik (wieder) aufzusetzen,
zeichnet sich in diesem der philosophische Gehalt des Erbsiindenmo-
tivs ab. In Gott als entpersonalisiertem Leitgedanken spricht sich die
coincidentia oppositorum aus, die wir durch ,[s]elbsterrungenes An-
schauen (ebd., 106) immer nur aufsuchen konnen. Wahrend die sinn-
liche Anschauung uns also auf unsere endliche Seite hin thematisiert,
erschlief3t sich uns tiber diese die unendliche Aufgabe, die unsere
Selbstvergewisserungsanstrengungen speist. ,,Man sagte wohl auch
sonst, es sey Schuld der Schwiche der menschlichen Vernunft [...] dafl
wir die Dinge an sich nicht erkennen, man kénnte noch eher sagen,
die Schwiche liege darin, dafd wir iiberhaupt Objekte erkennen.“ (ebd.,
101)

Demnach wire Schelling also zu keinem Zeitpunkt seiner Karriere
blofler Parteigidnger der Wissenschaftslehre. Fichte beansprucht, tiber
die Vernunftdualismen hinauszugelangen, indem er alles Bestimmen
aus einem ,bestimmten Unbestimmten* denkt und entwickelt. Uber
diese auf die Kategorie der Limitation fithrende Vermittlung der Extre-
me wie den damit verbundenen Systemgedanken schreibt Schelling:
»um es [das Nicht-Ich, S.S.] namlich in sich setzbar zu machen [...] ist
das Ich schlechthin genéthigt, ihm seine Form, die Form des Seyns
und der Realitét, der Unbedingtheit und der Einheit mitzutheilen. Die-
ser Form aber widerstrebt die Form des urspriinglich entgegengesetz-
ten Nicht=Ichs; mithin ist die Uebertragung der Form des Ichs an das

229

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

230

Nicht=Ich nur durch Synthesis beider méglich, und aus dieser tiberge-
tragenen Form des Ichs, der urspriinglichen Form des Nicht=Ichs, und
der Synthesis dieser beiden entstehen die Kategorien, durch welche al-
lein das urspriingliche Nicht=Ich Realitdt erhdlt (vorstellbar wird),
eben deswegen aber aufhért, absolutes Nicht=Ich zu seyn.“ (Schelling
UdU: 79f.) Und doch ist dessen Lesart der intellektuellen Anschauung,
anders als dem ,Of8mannstedter Ich’ (Goethe), der Uberstieg in das
ganz Andere eingeschrieben. Schellings Ich behandelt Freiheit ,we-
sentlich als spekulativ-theologisches Problem.” (Schulz 1981: 41) Ich
und Welt werden von ihm auf ein gegensatzloses Absolutes verwiesen,
in dessen differenzloser Nacht, wie Hegel sagt, alle Kiithe schwarz sind
(vgl. Hegel PhG: 22). Der von Schelling scheinbar nur wiederholte
Tendr, darauf zielt Hegels Spitze, zeigt sich naher besehen von einem
Dualismus durchzogen, der letztlich mit seinem eigenen Theoriean-
spruch unvereinbar ist. Schellings Ich kampft mit ,zwei Dimensionen,
die nicht miteinander vermittelt sind: unsere Welt der Gegensdtze und
dariiber eben das reine Absolute, indem es keine Unterschiede gibt.”
(Schulz 1981: 42) Durch dieses ,Vermittlungsproblem® iibt er gleich-
sam a priori Kritik am Diktum der Unhintergehbarkeit des Ichs. Wih-
rend also Fichtes Setzungssemantik erklart, dass das Ich den ,,Anfang
seiner selbst gar nicht mehr einholen“ kann, vielmehr ,,immer schon
Ich [war, S.S.]“ (Schifer 2006: 32), zeigt er sich durchaus offen gegen-
iiber dem Gedanken der causa sui.

6.5 Innere und duBBere Reflexion

Fichtes Subjektanalyse, so sahen wir, begibt sich hinter die Vorstellung.
Wobei der Begrift der Vorstellung solange unvollstindig verstanden
bleibt, als er nur auf das unmittelbar sinnlich Préisente bezogen wird.
Der Begriff umfasst gerade auch das, was ,,als Erinnerung im Gedacht-
nis oder als Antizipation der Einbildungskraft® (Asmuth 2012: 13f)
vorkommt.#> Uber die Diskussion mit Reinhold sollen sowohl dessen

42 ,Vorstellungen’, so Janke, ,das sind die korperhaften Dinge, deren Eigenschaften,
logische, mathematische Sachverhalte, aber auch Phantasiegebilde, Stimmungen,
Strebungen, Gefiihle usw. Und jegliche Vorstellung féllt aus dem Ganzen, der Welt,
als Welthaftes in den Blick.“ (Janke 1970: 7) Dieser zuletzt genannte Zug der Vor-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.5 Innere und auBere Reflexion

drei relationalen Strukturmomente (vor-stellen, vor-stellen, vor-gestell-
te) wie die damit verkniipften Welthinsichten auseinandergelegt wer-
den. Wie miissen wir den schier iibermachtigen ,Auflenweltcharakter’,
die ,Faktizitat’ und ,Allgemeinheit* (vgl. ebd., 14) verstehen, die wir
mit der Vorstellung verbinden? Fichtes Antwort: ,Die Vorstellung ist
in uns, ist Teil einer in sich differenzierten Innenwelt. Die Auflenwelt
ist daher eine Auflenwelt in uns. [...] Die Realitat liegt nicht mehr in
der Auflenwelt, sondern wir selbst sind es in der hochsten Potenz un-
serer Subjektivitdt.“ (ebd., 14) Erkennen und Handeln, so dessen in
nicht-sinnlicher Anschauung hinterlegter Entwurf, speisen und legiti-
mieren sich aus der (unendlichen) praktischen Aufgabe, in die wir un-
serer Selbstvergewisserung nach als moralisch-geistige Wesen gestellt
sind. Fichtes Begrift von Handlung geht auf das ,,Am-Werke-Sein des
Vorstellens zuriick (Janke 1970: 71). Mit dieser Kennzeichnung des
transzendentalen Grundbegriffs (und damit auch deren Anschauungs-
weise) wendet sich Janke nicht zuletzt gegen das wirkmaéchtige Fichte-
bild, das dessen Mitstreiter von ihm gezeichnet haben. Folgen wir des-
sen Analyse, fithrt Fichte die intellektuelle Anschauung als Problembe-
griff ein. Wahrend das Anschauen den Unmittelbarkeitscharakter un-
seres wissenden Selbstvollzugs prononciert, blickt die darin hervortre-
tende Intelligenz auf dessen (moralisch-)praktischen Richtungssinn.
Einerseits. Durch den Begriff zuriickgewiesen wird damit also auch
der im Kontext der Fichte zeitgendssischen Kantdiskussion propagierte
Riickschritt im Namen von Glauben und Gefiihl. So reflektiert Fichtes
intellektuelle Anschauung nach Janke also auf die Liicke, die zwischen
dem Ich als verschwindendem Vermittler und der personalen Identitat
des moralischen Sollens aufklafft. ,Die unmittelbare, nicht sinnliche
Anschauung meiner selbst als absoluter Tétigkeit im Medium des Sit-
tengesetzes, das ist die intellektuelle Anschauung.“ (Janke 1970: 18)
Das Problembewusstsein, das in den Begriff Eingang findet, wird dem-
nach insbesondere durch dessen erkenntniskritische Stoflrichtung
deutlich. Danach nimmt die Arbeit am Begriff ihren Ausgang von
einer gleichsam habituell gemachten Anschauung. Als solche trennt sie
dann nur der methodisch kontrollierte Nachvollzug von der inneren

stellung, die Dinge Aufler- und Nebeneinander zu stellen, wird mitunter die Fich-
tekritik motivieren.

231

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

Reflexion, die das Selbstbewusstsein bestimmt. Begriff und Sache der
dufSeren Reflexion zeigen sich so durch eine Selbstbeziiglichkeit ge-
kennzeichnet, die sie (zunichst) an die Theorieoptik der Wahrschein-
lichkeitsaussagen delegiert. D.h., insofern ,Philosophie Reflexion der
Reflexion [ist, S.S.]“ (ebd., 14), wiederholt sie auf fundamentaler Ebene
die ,,Reflexionshaltung“ (ebd., 2) formallogischer Sachbeziige; insofern
sie sich hinsichtlich der Ubereinstimmung zwischen Begriff (Darstel-
lung) und Sache (Dargestellten) skeptisch duflert, wendet sie sich zu-
gleich jedoch gegen die Zerstorung des ,,urspriinglichen Bezug([s] von
Denken und Sein“ (ebd., 6) und zwar durch ,das formelle Denken des
Denkens® (ebd., 6). In erster Linie blickt Fichtes intellektuelle An-
schauung fiir Janke somit weniger auf zwei alternative Denkansitze,
denn auf die im Zuge der nachkantischen Kontroverse immer deutli-
cher sich abzeichnende abgriindig-haltlose Reflexionsdynamik, die al-
les Wissen erfasst. Dessen Analyse nach miindet Fichtes Ich also kei-
nesfalls zwingend in jene ,wirklichkeitslos[e] und existenzfern[e] Sub-
jektivitdt® (Janke 1970: X) ein, die zuletzt unter dem von ihr ungelds-
ten praktischen Widerspruch von Sollen und Sein dchzt. Aus problem-
orientierter Perspektive zeigt sich anscheinend vielmehr die doppelte
Verknappung, die diese Gesamteinschdtzung tragt. D.h., weder bildet
die Grundlegung das Ganze ,des Fichteschen Denkens® (ebd., X),
noch darf die Sollen/Sein-Differenz praktischer Vernunft als untiber-
steigbare Letztauskunft ausgegeben werden. In der Retrospektive wire
Fichtes Denken also eine Forschungskontinuitidt zu vindizieren, die
ihm nicht zuletzt durch seine beiden Mitstreiter aberkannt wurde.43
Damit ldsst sich fiir ihn dessen Suchbewegung wohl auch kaum als
Wiederholung des Spinozismus auf kantischen Boden etikettieren. Un-
terschlagen wird aus der Perspektive wohl vor allem der dezidierte
Endlichkeitscharakter von Fichtes Analysen. D.h., dass Gott als Name
fur das ,,unterschiedslos[e] All-Ein[e]“ fiir das Ich (ebd., 75) unbegreif-
lich bleibt. Denn ,,[d]er Begriff und alles Begreifen, wie hoch sie sich
auch tber ihre empirische Fassung [...] erheben mdgen, behalten, um
deutlich zu sein, den Unterschied in sich.“ (ebd., 75) Von dieser irre-
duziblen Differenz her gewinnt nach Janke Fichtes praktische Wesens-

43 Zur Ehrenrettung konnen dessen Mitstreiter allerdings auf ihre mangelhafte Quel-
lenlage verweisen. Der Fichte, den die Idealismusforschung im Nachhinein er-
schlief3t, war ihnen unzuganglich (vgl. Janke 1970: XII).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.5 Innere und auBere Reflexion

bestimmung der Subjektivitit ihren (vorldufigen) Sinn. Durch das
Streben als ,,Grundzug der praktischen Vernunft (ebd., 77) setzt sich
Fichte dezidiert von der spinozistischen Substanz ab. Erklart er, dass
diese ,,sich an der Unbedingtheit des Sollens [versieht, S.S.]“ (ebd., 77),
durch welche die Tathandlung ihre Wirksamkeit bekundet. Bewegt
sich die Grundlegung hier also schon auf Hohe der von ihr erwartba-
ren Letztauskunft? Ihrer Neufassung des kategorischen Imperativs im
Lichte des Strebens, wonach dessen begriindungstheoretischer Aspekt
in der Idee wie dessen psychologischer Aspekt im Ideal kulminiert?
Fiir wen sich hierin zweifelsfrei die Ohnmacht des blofien Sollens an-
kiindigt, koénnte nur ungenau zwischen absolutem Wissen und dem
Absoluten unterscheiden. Folglich tibersehen, dass Fichte das Movens
praktischer Vernunft in einer tieferen Schicht unserer selbst aufsucht.
Welche Bewandtnis es mit dieser auf sich hat, lasst sich laut Janke erst
am Ende des Riickgangs in den Grund der Tathandlung angeben; qua-
si erst post festum ermitteln. D.h., nachdem dufere und innere Reflexi-
on in der absoluten Reflexion gleichsam zu sich selbst gekommen sind.
»Sie [die duflere Reflexion des Philosophen, S.S.] kann sich der stetig
fortlaufenden Reflexion iiberlassen; denn sie hat die Ruhe gegen sich
empfangen, daf3 am Ende die Reflexion des philosophischen Wissens
tiber das Wissen und die Selbstreflexion ihres Objekts nichts verschie-
denes, sondern das Eine und Selbe sind. Daher wird die Reflexion, so-
fern sie sich als die Arbeit des Trennens und Zusammenfiigens an
einem ihr fremden Objekt darstellt, verabschiedet.“ (ebd., 22) Ver-
schwinden soll diese falsche Fremdheit, insofern die fortgeschrittene
Reflexion auf einen elementaren Fremdheitsbezug trifft. Nur von einer
konstitutiven Offenheit gegentiber Fremden ldsst sich fiir Janke der
Grundzug praktischer Vernunft (das Streben) begreifen. Danach ver-
weist die praktische Willensbestimmung uns darauf, dass wir uns in
einer normativ bedeutsamen Weise selbst fremd sind. Anders als dies
die optische Metapher der Reflexion suggeriert, gelangen wir an den
Grund menschlicher Subjektivitdt also erst in dem Augenblick, da wir
diese fremde nach auflen gerichtete Tétigkeit (d. h. die der zentripeta-
len Richtung gleichurspriingliche zentrifugale Tatigkeitsrichtung) in
uns selbst mitberiicksichtigen: wer Ich sagt, meint damit zugleich eine
radikale, das ist, unvordenkliche Selbstenzogenheit und -verfehlung.
Eine Dezentrierungserfahrung, die fiir Janke spitestens mit der von

233

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

234

Fichte im Anschluss an die Einsichten der Grundlegung diskutierten
»Als-Struktur® (ab 1801) nachvollziehbar wird (vgl. ebd., XII). ,Erst
die absolute Reflexion beansprucht das Ich als Prinzip von Identitdt
und Differenz. Zur Struktur der Reflexion namlich gehort die Einfach-
heit und Geschlossenheit des Selbstbezugs ebenso wie die Unterschie-
denheit von Reflektierendem und Reflektiertem. [...] Dem reflektier-
ten Ich [...] kann eine zentrifugale Richtung zugesprochen werden. Es
geht vom unbestimmten Selbst des Selbstbewuf3tseins weg nach auf3en
auf die Bestimmtheit der Realitdt ins Unendliche hinaus. Diese einge-
schlagene Richtung entspringt im Einschlag des Als.“ (ebd., 82) An-
ders gewendet, Fichtes Subjektanalyse kommt tiber die von ihr im Her-
zen der Subjektivitdt ausgemachten antinomischen Strukturmomente
ins Arbeiten. Dabei wird die durch die Extreme Ich und Nicht-Ich her-
aufbeschworene Einheitsgefdhrdung im Lichte der dritten der quanti-
tativen Kategorien geldst. So erscheinen die Extreme in gegenstands-
konstitutiver Riicksicht zum einen limitiert, zum anderen als Trager
des dritten logischen Denkgesetzes. Durch den dem Satz vom Grund
zugewiesenen Geltungsbereich, wird zugleich jedoch (ex negativo) die
Ebenendifferenzierung gekennzeichnet, tiber welche die einheitsge-
fahrdende Widerspruchslage letztlich in praktischer Absicht gelost
wird. Soll heiflen, was in phdnomenaler Binnenperspektive als simulta-
nes organisches Geschehen erscheint (vgl. ebd., 106), erschlieft sich
der begrifflichen Rekonstruktion iiber voneinander isolierte und abge-
wogene Momente (ebd., 108). Wobei die teilbar gesetzten Extreme ihre
Energie aus dem vorauszudenkenden Einheitsgrund beziehen, auf den
sie bezogen sind. Damit vertieft Fichtes Subjektanalyse nach Janke auf
ganz entscheidende Weise die Dialektik von Sein und Schein. Der
,wahre Vereinigungspunkt“ (ebd., 79), den Fichte unterhalb der beiden
Vernunftbezirke auffindet und iber die Konzepte absolutes Wissen
und Reflexion darreicht, entspringt demnach dem erst von ihm durch-
gefithrten radikalen Seinsentzug. Eine ,transzendental-kritische
Selbstbesinnung®, so Janke, kann ,die Reflexion weder verleugnen
noch abbrechen oder gar zur unendlichen Reflexion eines gottlichen
Sich-Begreifens mit dem Anspruche totaler Durchsichtigkeit erhéhen.
Aber sie kann die Reflexion durch eine Grenzbesinnung, welche in den
Ursprung und die Grenze des absoluten Wissens eingeht, bis zu ihrem
Endpunkte und in das urspriingliche Schweben zwischen reinem Sein

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.6 Zwischenbetrachtung

und Wissen zuriickfiihren.“ (ebd., XIII) Kant hatte den Widerspruch
von Freiheit und Zwang gelost, indem er beiden Teilbezirke zugestand.
Die gleiche Teillosung findet sich auch bei Fichte. Nur dass bei ihm das
kosmologische Antinomienproblem als ,ontologische Antinomie®
(ebd., 101) behandelt wird. Der Machtspruch der Vernunft, der durch
die Bestimmungsmomente des Beschrankens, der Teilbarkeit ebenso
erklingt wie durch das gegenstandskonstitutive logische Gesetz, fiihrt
so auf drei fundamentalontologische Gewissheiten. ,,Die Einheit und
Freiheit der Vernunft, das Anderssein der Welt und die Endlichkeit.

(ebd., 103) Gewissheiten, die fiir Janke mit der geforderten methodi-

schen Geniigsamkeit in Einklang stehen. ,Die Vernunft bleibt ihrer

selbst machtig, indem sie in kritischer Besonnenheit ganz auf den Bo-

den der Endlichkeit stellt und entscheidet, die Synthesis von Sein und
Nichts brauche die Teilbarkeit der Schranke. Und der Machtspruch

schlieflt das Verbot ein, zu einer unbeschrankten Identitit von Sichset-

zen (Identitit) und Entgegensetzen (Nicht-Identitdt) sei der Geist
nicht ermichtigt.“ (ebd., 102)

6.6 Zwischenbetrachtung

Aus diesen sich abzeichnenden Schwierigkeiten mit dem Anfang er-

lautert sich das Verlangen der Idealisten nach dem Ganzen. Das Ich,

soviel sollte deutlich geworden sein, gilt ihnen zugleich als das allerge-
wisseste und unergriindlichste. Als dasjenige, an dem all unser Verfii-
gungs- und Orientierungswissen gleich ,einem einzigen Ringe® fest-

hédngt, der doch selber ,an nichts befestiget ist, sondern durch seine
eigne Kraft sich, und das ganze System hélt.“ (Fichte BWL: 54) Fichtes
nachfolgende Baumetapher, die noch von dem Eindruck zeugt, den
Reinholds systematischer Geist auf ihn gemacht hat, tragt also naher
besehen schon die organischen Metaphern der unsichtbaren Kirche
der beiden Stiftler in sich. ,Die Wissenschaft sei ein Gebdude; der
Hauptzweck dieses Gebdudes sey Festigkeit. Der Grund ist fest, und so

wie dieser gelegt ist, wire der Zweck erreicht. Weil man aber im blos-
sen Grunde nicht wohnen, durch ihn allein sich weder gegen den will-

kiirlichen Anfall des Feindes, noch gegen die unwillkiirlichen Anfille

der Witterung schiitzen kann, so fithrt man auf denselben Seitenwén-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

235


https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

236

de, und iber diesen ein Dach auf. Alle Theile des Gebaudes werden
mit dem Grunde, und unter sich selbst zusammengefiigt, und dadurch
wird das Ganze fest, aber man baut nicht ein festes Gebaude, damit
man zusammenfiigen konne, sondern man fiigt zusammen, damit das
Gebidude fest werde; und es ist fest, in so fern alle Theile desselben auf
einem festen Grund ruhen.” (ebd., 42)

Das Ganze oder das Absolute wird von ihnen also weniger in feier-
licher Andacht herbeigesehnt noch gepredigt, denn als ein Problembe-
griff behandelt, der sich aus dem Ritselcharakter des Ichs speist; der
Idealist versteht sich als Historiograph (in praktisch bzw. pragmati-
scher Absicht) und nicht als Demiurg des Ichs. Nach Fichte riicken wir
ein Stiickchen naher an dieses heran, sobald wir den Begriff der Hand-
lung auch als Grundbegriff fiir unsere kognitive Selbstthematisierung
und Weltorientierung akzeptieren. Einsehen, dass es dieser ist, der sich
ebenso unter unser Wissen, Tun, Hoffen wie unser asthetisches Genie-
en schaltet. Gleichwohl gilt auch fiir den Grundbegriff der Handlung,
was schon fiir das augustinische dubito galt und noch fiir Hegels aner-
kanntes bzw. anerkennendes Ich gelten wird. Der Graben, der zwi-
schen dem ,Wissen von sich’ (Henrich) und der reflexiven Rekonstruk-
tion desselben aufklafft, ldsst sich nicht einfach tiberspringen. Der Zir-
kel des menschlichen Selbstbewusstseins, den uns die Vernunftkritik
aufgezeigt hat, verhindert, dass wir jemals wirklich ganz dahinter
kommen. Begriff und Gegenstand gehoren zwei unterschiedlichen
Ordnungen an. Uber unser Selbstbewusstsein, dafiir verbiirgt sich die-
se Abgriindigkeit des Ichs, lassen sich streng genommen keine Theori-
en anfertigen. Diesem angemessen scheint viel eher die ,philosophi-
rende Urteilskraft“ (ebd., 74), die sich an das Ethos des ,pragmati-
sche[n] Geschichtsschreiber[s]“ (ebd., 77) halt. Selbsterkundungen al-
so, denen es keine Schwierigkeiten bereitet einzugestehen, dass sie sich
auf der ungesicherten Strafle von Versuch und Irrtum bewegen. Wer
dem Ich nachspiirt, sollte also kein Problem damit haben, dass sich
selbst aus der womoglich erreichten inneren Validitét seines Systems
allenfalls plausible Wahrscheinlichkeitsannahmen ableiten lassen. Dass
ihnen das Absolute als Problembegriff gilt, lasst sich vielleicht also
auch so ausdriicken: ,,Wir kénnen also in dem Beweis hinterher nicht
auf die angezeigte fehlerhafte Art im Zirkel schlieflen; sondern wir
schlieBen aus der Ubereinstimmung auf die Richtigkeit des Systems.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.6 Zwischenbetrachtung

Diese ist aber nur ein negativer Beweif3, der blofle Wahrscheinlichkeit
begriindet. [...] nie wird Gewissheit, was blofle Wahrscheinlichkeit
war.“ (ebd., 76) Das Ich, so gleich der erste Satz der Wissenschaftsleh-
re‘ (1794), lasst sich aufsuchen, doch niemals beweisen oder bestim-
men (vgl. Fichte GWL: 91).

Entlang des Grundbegriffs der Handlung wird also die Spontanei-
tat des Ichs erkundet. Der Gegenstand also, den die Wissenschaftslehre
(»das System des menschlichen Wissens) im Unterschied zu den tibri-
gen Wissenschaften, die weniger auf einer ,freie[n] Handlung“ (ebd.,
72) denn auf bestimmten kognitiven Vollziigen (,,nothwendigen
Handlungen®) basieren, verfolgt. Das ,einheitliche Weltbild* wird also
als in einer Reflexionshandlung hinterlegt gedacht, die nicht unter un-
sere einfachen gegenstandsbezogenen Abstraktionsleistungen und Re-
flexionsakte fallt; zwischen Bewusstseinsleben und Bewusstseinsanaly-
se gibt es keinen Vereinigungspunkt. Das Ich affiziert und enttiuscht
gleichsam, ganz so wie dies seine in eine Denkfigur von Widerstand
und Aufhebung eingelassenes praktische ,Urbestimmung® (vgl.
Schifer 2006: 16) fordert, in ein und derselben Bewegung den System-
gedanken. ,,Die Form der Wissenschatft eilt [...] ihrem Stoft bestindig
vor; und das ist der [...] Grund, warum die Wissenschaft, als solche,
nur Wahrscheinlichkeit hat. Das Dargestellte und die Darstellung sind
in zwei verschiedenen Reihen.“ (Fichte WK 1: 80) Vor dem Hinter-
grund der nachkantisch-idealistischen Suchbewegung sollte sich so
eine Einigungsperspektive abzeichnen, die sich zur hinreichenden Be-
dingung fiir Reaktionspraktiken ergénzen lasst. Vorsichtiger formuliert,
die ,, Minimalvoraussetzung“ (Fulda 2007: 21) fiir eine solche Einigung
benennt. Demnach sind Selbstsein und Verantwortung untrennbar
miteinander verbunden.

Anhand der idealistischen Einwénde und Korrekturen zeigte sich,
inwiefern sich eine Ethik der Regelbefolgung in Widerspriiche ver-
strickt. Auf der einen Seite provozieren Regeln, wie wir sagten, immer
wieder ihre eigene Ubertretung. Auf der anderen Seite scheint die
Selbstgesetzgebung in Spannung zu genau der Freiheit zu geraten, die
sie eigentlich garantieren soll. Ndher unterschieden wurde dabei so-
wohl zwischen unterschiedlichen Perspektiven wie unterschiedlichen
Ansatzpunkten der Kritik. Wahrend mit Fulda der Weg in die nach-
kantisch idealistischen Suchbewegungen aus Perspektive theoretischer

237

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der friihidealistischen Systementwiirfe Johann Gottlieb Fichtes

238

Problemlagen der Vernunftkonstruktion nachgezeichnet wurde, kon-
zentrierte sich Henrichs Rekonstruktion auf Kants Analyse des sittli-
chen Bewusstseins. Wesentliche Impulse fiir die idealistische Begriffs-
bildung gehen demnach von Kants Theoriestiick der Achtung fiir das
Gesetz aus. Im Rahmen der kantischen Vorgaben ldsst sich dieses in
seinem Verhiltnis zum Vernunftfaktum nur unzureichend erschlief3en.
Das wird nicht zuletzt durch Schillers Vermittlungsversuch belegt.
Schillers Grenzverletzung von Neigung und Pflicht markiert so gleich-
sam den Einsatzpunkt fiir die idealistische Kontroverse. Mit Henrich
scheint sich so eine Antwort gegeniiber Raskolnikov abzuzeichnen, die
sowohl davon Abstand nimmt, Gegenbeweise erbringen zu wollen, wie
sie sich mit einer ,agnostisch® grundierten Freiheitsthese zufrieden
gibt. An der Stelle, da Fulda die Grenze zwischen pragmatischen
Handlungskontexten wie dem Moralischen zieht, konnte Henrich von
einem ,alternativen Kontext“ sprechen wollen, fiir den wesentlich ist,
dass ,er nicht unter Beweis gestellt werden kann.“ (Henrich 2007: 290)
Lisst sich dieser so wenig wie der behauptetete deterministische Welt-
zusammenhang (Konsequenzthese) beweisen, steht dieser nichtsdesto-
trotz fiir den Unterschied zwischen Denken (Problem) und Nachden-
ken (Rétsel/Absolute) ein. Entgegen des Streits zwischen Pessimisten
und Optimisten findet sich Raskolnikov stattdessen, aus dieser Per-
spektive betrachtet, dazu aufgefordert, Rechenschaft iiber sich abzuge-
ben. D.h., auf das Wissen von sich einzulassen, das die zweite Unbe-
greiflichkeit bezeichnet. Vor diesem Hintergrund diirfte Raskolnikovs
Tat zwar nicht als Freiheits- aber doch als Selbstverlust erscheinen.
Wer sein Leben fiihrt, tiir den sind Konfliktsituationen zwischen parti-
kularen wie universalen Forderungen nahezu unvermeidlich. Dafiir
schirft nicht zuletzt Friedrich Holderlin den Sinn. Angesichts der
Schwierigkeiten, die Kant die sogenannten ,,Liebenspflichten” bereiten,
sollte der Verpflichtungscharakter des Sollens woméglich also tiber
einen zweistufig verlaufenden Selbstbildungsprozess ausbuchstabiert
werden.44 Im Rahmen der Debatte iiber Moralitit und Sittlichkeit wur-
de herausgearbeitet, inwiefern die kantische Ethik nur eine Art Segel-

44 Insofern liele sich dem Aufriss zu einem vielleicht noch eine dritte Unbegreiflich-
keit anfiigen. D.h. der Ritselcharakter des Selbstseins im Lichte der &sthetischen
Erfahrung vorfithren. Mit der Hinwendung der Asthetik an ihre griechische Wort-
herkunft aus der sinnlichen Wahrnehmung gelangt die Aporie ins Bewusstsein,

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

6.6 Zwischenbetrachtung

tuch-Allgemeines bereitstellt. Zu fragen wird also sein, wie sich aus der
Perspektive einer Begriffsform, die Transzendentalphilosophie und
Existenzanalyse miteinander vereinigt, mit diesem Einwand umgehen
lasst.

welche eine aus allen religiosen wie hofischen Kontexten befreite Kunst von An-
fang an durchquert: die Not des Lebens zu tiberfliigeln und dabei doch nur aus ihr
lesbar zu sein (vgl. Gamm 2007: 26).

239

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem
zu sein

Sagt nicht schon Karl Popper ,,alles Leben - schon auf den niedrigsten
Stufen der Organisation - sei Problemlosen? (Gerhardt 2007: 4) Pro-
bleme machen uns an. Und das gleichermaflen intellektuell wie wil-
lentlich. Erschiittern das jeweilige Selbst- und Weltverstidndnis so tief-
grindig, dass sie uns schliefSlich vor uns selbst bringen. Namlich das
Problem, das wir uns selbst sind (vgl. ebd., 51f.). So lassen uns Proble-
me also immer wieder den Uberlebensvorteil ermessen, der uns daraus
erwichst, dass wir nicht nur fihig sind, sowohl individuell wie kollek-
tiv aus Erfolgen wie Misserfolgen zu lernen, sondern dartiber hinaus
auch noch, das Lernen selbst zu lernen. Dass wir uns selbst bewusst
sind, deutet fiir Volker Gerhardt somit erstens darauf, dass wir auf-
grund unseres kognitiven Apparates dazu in der Lage sind, Erfahrun-
gen festhalten, vergleichen und gegebenenfalls in Erinnerung rufen zu
konnen. Zweitens, dass wir in unserer imaginativen Natur einen Biir-
gen fiir mogliche Problemlosungen finden und drittens wiederum
iiber diese ,,Lerneffekte” (ebd., 234) hinaus (die aus dem uns dariiber
ermoglichten prospektiven und projektiven Weltzugidngen resultieren)
uns nicht zuletzt aufgrund von Problemstellungen gegenseitig als ko-
operationsfihige und mitteilungsbediirftige Wesen entdecken. D.h,,
diese Beschleunigungsdynamik sozialen Lernens, viertens, fir den
Aufbau sowohl stabiler individueller wie kollektiver Identititen nut-
zen, um die erzielten Lernerfolge schliefilich fiinftens in der ,,Elemen-
tarleistun[g] des Selbstbewuf3tseins“ (ebd., 235) abzusichern, die in der
»gleichermaflen kognitiven wie praktischen Vergegenwirtigung einer
gemeinsamen Welt“ (ebd., 235) besteht. Dieser Lernliste zufolge wird
durch den mythologischen Prothesengott vor allem der operative Cha-
rakter der von uns gebildeten begrifflichen Oppositionen illustriert.
Wovon Prometheus im Wesentlichen erzahlt, ist die Weltoffenheit des
Menschen, und zwar begriffen als Initial dessen bis in seine kognitiven

241

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

242

Leistungen reichenden Werkzeuggebrauchs.45 Die Erzdhlung handelt
von einem zu ,polykompetente[n]“ und ,polymorphen Auflerungs-
formen fihigen Wesen (ebd., 194), das sowohl in seinem Uberleben
wie in den von ihm angefertigten Selbstinterpretationen von seinem
stets wieder korrigierbaren Handeln abhingt; von einem Wesen, das
als Macht und offene Frage (frei nach Plessner) gegen den Hintergrund
seiner endogenen Voraussetzungen quasi nach allen Seiten hin iiber
sich selbst verfiigt. In Folge dessen hat der Mensch nicht nur Probleme,
sondern ist sich selbst vor allem selbst ein Problem. Verrit fiir Ger-
hardt auch schon die einzelne Pflanze sowohl ein individuelles Sosein
wie eine {iber ihre Existenzweise sich mitteilende Tendenz zur Selbst-
standigkeit (vgl. ebd., 110), so ist es also die in jenem Zusammenhang
sich spiegelnde ,,unvordenkliche Nihe eines jeden Individuum zu sich
selbst“ (Gerhardt 1999: 84), die er am Grund der Moral ausmacht.
Nichtsdestotrotz scheint fiir ihn das unbegreifliche Wesen an der Stirn
ablesbar. Vornehmlich also der Passus aus der Vernunftkritik verbind-
lich, der keine die menschliche Vernunft betreffende Frage fiir unauf-
16slich hilt.

Was aber trennt Probleme zundchst von bloflen Schwierigkeiten?
Nicht alles, was einem Schwierigkeiten bereitet, bereitet einem ja
gleich Probleme. Wer etwa Schwierigkeiten mit dem Kunststiick haben
mag, die Treppen in seinem Eigenheim auf den Hénden hoch zu lau-
fen, wird diesen Umstand sicherlich nicht gleich als Problem bezeich-
nen. ,Auf den Hinden die Treppe hinauszugehen, das ist fiir mich eine
Schwierigkeit irgendwo im Wald.“ (Bittner 2001: 22). Wer umgekehrt
seine Miete nicht mehr bezahlen kann, oder wessen intime Kommuni-
kation den eigenen Lebenspartner nicht mehr erreicht, oder wer als
Politiker in den regelmiflig durchgefithrten Meinungsumfragen
schlecht abschneidet, der hat offensichtlich ganz handfeste Probleme:

45 Vor dem Hintergrund der durch rasanten technologischen Wandel forcierten Ent-
grenzungs- und Hybridisierungsprozesse sollten wir (nicht zuletzt als Leser John
Deweys) also lernen, solche begrifflichen Oppositionen wie Natur/Kultur, Natur/
Technik, Materie/Geist, Tier/Mensch sowohl im Hinblick auf unser Verfiigungs-
wie unser Orientierungswissen eher als ,,Orientierungsbegriff{e] mit ,,perspektivi-
sche[r] Bedeutung“ wahrzunehmen, denn als Gegensatzpaare mit ,,ontologischer
Verlidsslichkeit.“ (Gerhardt 2001: 108f.) Insbesondere tiber die ,groffen Theoreti-
ker des Pragmatismus® (ebd., 117), wére also eine Annéherung zwischen den Na-
tur- und Geistes-, bzw. Gesellschaftswissenschaften zu bewerkstelligen.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

der Politiker ein Image-, der Liebhaber ein Beziehungs- und schlief3-
lich der Mieter ein finanzielles Problem. Probleme, das soll Riidiger
Bittners Beispielliste verdeutlichen, hat man. Probleme gehdren den
unvorhersehbaren Wechselfillen des Lebens an. Ganz anders philoso-
phische Probleme. Philosophische Probleme sind viel eher epistemolo-
gischer Natur. Thr Medium ist die Reflexion. Soll heiflen, philosophi-
sche Probleme sind keine Probleme, die man einfach hat. Philosophi-
sche Probleme sind viel eher Probleme gewollter Distanz und Unter-
brechung; Probleme der Dauer, des Verweilens, des Erkennens und
Begreifens, die auf einen gehemmten Einsichtsweg deuten (vgl. Bittner
2001: 12). ,Philosophische Probleme sind theoretische Probleme. Man
mochte etwas begreifen, und irgendwo strandet man und sitzt fest.
Problem ist das, wo man, momentan oder auf die Dauer, mit dem Ein-
sehen nicht durchkommt.“ (ebd., 22) Dem griechischen Wortsinn von
Vor- bzw. Aufwerfen nach verkntipft Bittner problema mit dem Bild
von etwas, das uns auf unserem Weg vor die Fiile geworfen oder ge-
legt wird. Durch den Zusatz der theoria wird dabei die wahre Stof3rich-
tung der Metapher angegeben. D.h., dass wir uns hier in erster Linie
als intelligente und weniger als lebenspraktische Wesen schmeicheln.
Auf dem Holzweg befinden sich fiir Bittner von daher all diejeni-
gen, die versuchen, Sinn und Zweck philosophischer Probleme aus un-
seren lebensweltlichen Beziigen heraus aufzuklaren. Nicht weniger ir-
ren fir ihn allerdings auch all diejenigen umher, die auf der Suche
nach einer Antwort die Archive der Disziplin durchforsten. Die Philo-
sophie mag sich vielleicht eine Zeitlang als Magd der Theologie
(miss-)verstanden haben, keinesfalls lasst sich ihre Beziehung zur mo-
dernen Wissenschaft jedoch nach dem Drehbuch von Herr und
Knecht fassen. Damit jene sich aus den Fangen derer angeblichen
Dogmatik hitte befreien kénnen, hitte diese erst einmal iiber die allge-
meinverbindlichen und von ihr eifersiichtig gehiiteten homogenen
Wissens- und Methodenbestande verfiigen miissen, die eine solche be-
freiende Tat zum einen voraussetzt und zum anderen rechtfertigt. Was
die Philosophie ist und macht, miisste mit anderen Worten erst einmal
dem kanonischen Bild entsprechen, das die Selbstvergewisserungspra-
xis im Zeichen der Tradition wirkmichtig entworfen hat. Seinem grie-
chischen Wortsinn nach erhellt uns das Problem dem entgegen, dass
das Bezeichnen einer gedanklichen Reflexionsbewegung als genuin

243

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

philosophische selbst problematisch, weil faul, ist. Faul deshalb, weil
man sich damit nicht mehr der schmerzhaften Miihe unterziehen
muss, den lebendig gedachten Gedanken wirklich nachzuvollziehen.
Mehr noch aber, weil man diesen damit totet. ,,Philosophie ist nicht
ein Unternehmen mit einem Ziel oder gar einer Methode, von dem
man sich auch nur selbststindig machen konnte. Philosophie ist das
Sammelsurium von Uberlegungen, die aus irgendwelchen Griinden im
Laufe der Zeit unter diesem Titel abgeheftet worden sind. Ein Problem
ein philosophisches nennen heifit, eine bibliothekarische Auskunft ge-
ben, nicht mehr.“ (ebd., 26)

Die offenkundige Heterogenitit des philosophischen Diskurses
sollten wir Bittners Ansicht nach also zum Anlass nehmen, um von
diesem fadenscheinigen Alleinstellungsmerkmal abzulassen. Ver-
schwindet also das Problem mit dem philosophischen Problem, sobald
dieses als theoretisches Problem firmiert? Sobald die Gegenstinde der
Philosophie nicht mehr beanspruchen, mehr als Gegenstinde unter
Gegenstanden zu sein? Jiirgen Mittelstrafl schreibt dazu: ,Tatsdchlich
teilt der Begriff des philosophischen Problems mit dem Begrift des
Problems allgemein die Eigenschaft, in Form von Sitzen oder Sachver-
halten unvereinbar mit der Menge bisher akzeptierter bzw. fiir wahr
gehaltener Sitze oder Sachverhalte zu sein.“ (Mittelstrafl 2001: 135) Im
weiteren Verlauf bestreitet Mittelstrafl dann allerdings, dass die Rede
von philosophischen Problemen sich in diesem Sinne auf Validitits-
und Kohdrenzkriterien beschrankt. Weder lassen sich diese fiir ihn auf
auftretende Unwigbarkeiten innerhalb einer Denkungsart reduzieren,
noch bezeichnen sie eine im Vollzug des Denkens freizulegende ewige
und unverdnderliche Klasse von spezifischen Einsichtshemmnissen. So
wenig uns das systembezogene Argument der Einstimmung mit sich
selbst der gesuchten Problemlésung naher bringt, gelingt dies dem
Problemrealismus. Die Vorstellung, dass es ,einigen Problemen gewis-
sermafSen auf der Stirn stiinde, dafd sie philosophische Probleme sind*
(ebd., 136), erscheint Mittelstrafy abwegig. Philosophische Probleme
bezeichnen vielmehr den unsicher gewordenen Grenzverlauf zwischen
System und Lebenswelt. Von diesem unsicheren, kaum mehr feststell-
baren Ort, ergeht auch noch an das so genannte nachmetaphysische
Denken der Ruf des Absoluten. Aus dem Umstand, dass sich das Etwas,
was das philosophische Problem bezeichnet, aus der Perspektive von

244

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

Problemlagen, die an eine bestimmte Konzeption geheftet sind, ebenso
unzureichend erschliefit, wie aus der Perspektive des perspektivischen
der Wahrheit, und doch von beidem nicht getrennt werden kann, fol-
gert Mittelstrafy dessen Hybridexistenz. ,,Es ist wohl das Charakteristi-
kum jener Probleme, die wir als philosophische Probleme bezeichnen
mdochten, dafl sie gewissermaflen zwischen Himmel und Erde, zwi-
schen den Sphiren der Wissenschaft und den Sphiren der Lebenswelt
angesiedelt sind und sich von dort auch nicht einfach - entweder in
Richtung Himmel (Wissenschaft) oder in Richtung Erde (Lebenswelt)
- vertreiben lassen. (ebd., 143)

Bittners dualistische Auffassung von Problemen, die man hat und
Problemen, die man (bewusst) aufsucht, scheint uns diese Ambivalenz
zu ersparen. Die Problemform, die wir fiir innerweltlich problemati-
sche Sachverhalte und Sitze annehmen, soll auch bei philosophischen
Problemen weiterhelfen. Eine gewisse (dialektische) Unmiindigkeit
wire demnach geradezu heilsam. Das Spannungsverhiltnis, das Fichte
in seine Bemerkung eingezeichnet hat, dass Philosophieren im eigent-
lichen Sinne Nicht-Leben heiflt, wie umgekehrt Nicht-Leben Philoso-
phieren, sollte mit anderen Worten in die Auskunft aufgeldst werden,
dass das Nachdenken iiber Praxis tunlichst nicht mit dieser selbst ver-
wechselt werden darf. Einem solchen Irrtum erliegen nach Bittner vor
allem all jene, die im Rahmen ihrer Problembetrachtungen die Exis-
tenz liber die Essenz stellen. Noch das Nichts, an dessen Abgrund die
Angst uns wirft, sollte uns nicht dariiber hinwegtiduschen, dass Proble-
me dem Denken und dem Begriff angehoéren und nicht dem unmittel-
baren (Er-)leben und Erfahren. ,,Selbst wenn es also die tiefgehenden
Erfahrungen sind, die uns in philosophische Probleme treiben, dndert
das nichts daran, dafl diese Probleme uns bei dem Versuch in den Weg
treten, Dinge zu begreifen.“ (Bittner 2001: 24) Kurz, Bittners Begrift
verzichtet auf das Ganze und teilt sich die Welt mit dem Leben. Ver-
standen werden muss diese von ihm vertretene Begriffsemphase vor
dem Hintergrund hermeneutisch-holistischer bzw. sprachanalytischer
Perspektiven. Soll heifien, philosophische Probleme lassen sich nicht
als Krankheiten diagnostizieren und dann therapieren. Stellen also kei-
ne bloflen Irrtiimer dar, die sich dann iiber die Riickfithrung in die
Idylle der Lebenswelt bereinigen lassen.

245

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

246

Eine solche (rousseaustische) Motivlage kann wohl schon auf-
grund des allerorts zu konstatierenden Reflexiv-Werdens der Selbst-
und Weltbeziige kaum (mehr) tiberzeugen. Der Begrift ,,doppelter
Hermeneutik® (Giddens), um nur eines der Diagnoseformulare zu
nennen, das versucht dieser Situation Rechnung zu tragen, bezweifelt
dieses koloniale Szenario nachdriicklich. Danach ereignet sich der Le-
bensvollzug nicht in einer Welt, die auf der einen Seite durch von le-
bensweltlichen Einfliissen gidnzlich unbefleckten Wissensakkumulati-
on und -produktion beherrscht wird, wie auf der anderen Seite den
Riickzugshort von systemischen Imperativen freien Sprechens und
Schreibens gewihrt. So wie sich das Denken zunehmend ,als in
vortheoretischen Zusammenhéingen fundiert begreift®, erweist sich die
Lebenswelt als ,in Teilen selbst durch theoretische Leistungen [...]
konstituiert.“ (Mittelstrafd 2001: 141) Fiir Mittelstrafl ist es Kant, der,
indem er davor gewarnt hat, den Aufklarungsprozess (Zeitalter der
Aufkldrung) nicht vorschnell mit feierlicher soziokultureller Besitz-
standwahrung kurzzuschlieflen (aufgeklirtes Zeitalter), uns der Pro-
blemldsung ein Stiick naher bringt. Ein Blick in Kants Vernunftkritik
lehrt im Kontext der Freiheitsantinomien, ,,daf eine gelingende Praxis
keine philosophischen Probleme [...] kennt.“ (ebd., 140) Derselbe
Kant wird jedoch auch nicht miide zu betonen, ,,dafl einem nachden-
kenden und forschenden Wesen anstandig ist, gewisse Zeiten lediglich
der Priifung seiner eigenen Vernunft zu widmen® (ebd., 140). Sinn und
Zweck philosophischer Probleme erschliefen sich somit im Lichte des
(negativ) Absoluten.

Der Losungsorientierte Ansatz der Begriffsanalyse trdgt jedoch,
wie bereits angemerkt, nicht wesentlich zur Verfertigung von Bittners
Gedanken bei. Dessen Einlassungen speisen sich viel eher aus den be-
obachtbaren Achtungsgewinnen, die das Leben verzeichnet. Fiir ihn
scheint die Wahlverwandtschaft, die das Leben zwischen sich und der
Sorge entdeckt, mit Unschirfen verbunden. Unschirfen, die den nor-
mativen Richtungssinn philosophischer Probleme erreichen. ,Manch-
mal wird auch gesagt: philosophische Probleme sind Lebensprobleme.
Aber wenn das heifit: philosophische Probleme handeln vom Leben
oder vom eigenen Leben, so ist es in vielen Fallen falsch [...]. Wenn es
aber heif3t: philosophische Probleme begegnen einem im Leben, so ist
es wahr, aber trivial. Alle Probleme, nicht nur die philosophischen, be-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

gegnen einem im Leben.” (Bittner 2001: 25) Nicht von ungefdhr kénn-
te seine Suche nach einem Beispiel so bei Kant Station machen. An-
hand der zwischen erstarkendem Eigennutz wie den nachlassenden
Kohasionskriften substanzieller Sittlichkeit, verdeutlicht er die von
ihm gezogene Trennlinie zwischen Problemen und theoretischen Pro-
blemen. ,So scheinen moralische Forderungen entweder keine oder
nur eine solche Autoritiat zu haben, die den Individuen einen ihnen
selbst nicht mehr einsichtigen Gehorsam abverlangt — beides Moglich-
keiten, in denen ein Uberlegender das, was er als moralische Forde-
rung kannte, wohl nicht mehr findet. Aber das, was er kannte, versuch-
te er zu begreifen, und dem stellt sich die gerade beschriebene Uberle-
gung in den Weg. Er hat also ein Problem.“ (ebd., 23) Vollzieht man
diese Reflexionsbewegung nach, die iiber Selbsterhalt und Vernunft
verlduft und dabei die Formel ,,der Menschheit in meiner Person her-
vorbringt, soll es also naheliegen, philosophische Probleme der Klasse
theoretischer Probleme zuzuordnen. Lost praktische Vernunft also ein
Problem? Fiir Dorothea Frede wohl eher nicht. Nur unzureichend be-
griffen bliebe fiir sie aus dieser Optik der Ausgriff auf das Ganze, der
dahinter steht. Fiir sie lassen sich philosophische Selbstvergewisserung
und philosophische Problembestimmung nur schwer auseinanderdivi-
dieren. Vom Standpunkt des Denkens bedenklich an unserer heutigen
Zeit sind so zwei sich ergdnzende Tendenzen. Einerseits die schon be-
kannte Ermaf3igung von Philosophie zur Sprachtherapie, andererseits
eine bis in das Reich des Nutzens reichende bzw. Fragen des personli-
chen Lebensstils betreffende Ausweitung von Bindestrichphilosophien.
Diese, die sich ihren Geltungsanspriichen nach gleichsam als Antwort
auf die Gefahrenlagen der technologischen Hochzivilisation verstehen,
bilden eine Art Schnittstelle zwischen der dort befiirworteten Auswan-
derung des Denkens in die Theoriebildung und der hier betriebenen
unbekiimmerten Verwertung des Denkens. ,Weltweit hat sich die Mo-
de verbreitet, von Philosophie zu sprechen, wo es um bestimmte
Grundvorstellungen geht. So propagieren Firmen ihre eigene Firmen-
philosophie, und auch Privatleute beanspruchen den Titel ,Philosophie’
fiir ihre Uberzeugungen.“ (Frede 2001: 43) Den Tendenzen erwehren
kénnen soll sich das Denken, indem es sich {iber den Titel der Besin-
nung ins Vernehmen setzt. Eine durch Besinnung moderierte Selbst-
verstandigung bewahrt das Denken davor, zu einem bloflen Erfiil-

247

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

248

lungsgehilfen der Theoriebildung herabzusinken. Zum einen. Zum an-
deren wird dadurch eine Rehabilitierung ,,der umstrittenen Kernberei-
che der Philosophie® (ebd., 47) begiinstigt. Ein Denken, das sich da-
rauf besinnt, dass seine Probleme einem ,,Reich der Besinnung auf das
Grundsitzliche (ebd., 45) angehoren, versetzte sich in die Lage, Be-
funde tiber Grundlagenkrisen tiefer zu fassen. D.h. zunéchst die Inter-
pretationshorizonte zu iibersteigen, aus denen heraus sich diese dem
wissenschaftlichen Verstand erschlieflen und dann, eingedenk des
Ganzen, zu korrigieren. Philosophen werden dann nicht nur konsul-
tiert, um im Sinne der Sprachtherapie bei ,,Unklarheiten mit Begriftbe-
stimmungen® (ebd., 46) dem wissenschaftlichen Geist auszuhelfen.
Stattdessen verlédsst das sich besinnende Denken die Zuschauerrange,
von welchen aus es, ansonsten vielleicht nur untétig und ehrfiirchtig,
»den arkanen Debatten hochspezialisierter Naturwissenschaft[en]”
(ebd., 46) beiwohnt. Mittels der Besinnung soll dem Denken also der
selbstbewusste Aufenthalt in der unspezialisierten Arena der ,,umstrit-
tene[n] Metaphysik® (ebd., 48) gelingen. D.h., selbst dann, wenn es
sich als richtig herausstellen sollte, dass sich all die Fragen, die sich um
die letzten Dinge ranken, nur inadiquaten Wortverwendungen ver-
danken, wird dartber die Frage nach dem guten Leben doch nicht ver-
stummen. Die ,Besinnung auf den ontologischen Status, den wir Din-
gen, ihren Eigenschaften, Ereignissen und Handlungen [...] zuschrei-
ben“ (ebd., 48), wird auch dann ,nicht tiberfliissig® (ebd., 48), wenn
wir zugestehen, dass alle unsere metaphysischen Entitdten auf ,der Be-
sonderheit indoeuropiischer Sprachen beruhen.“ (ebd., 48) Denn,
»[d]a unsere Beschreibungen der Wirklichkeit auf solchen Begriffen
beruhen, haben Reflexionen tiber Sinn und Begriindung weiterhin ihre
Berechtigung. Ob man diese Besinnung als Metaphysik oder Ontologie
bezeichnen will oder aber vorzieht, sie der Sprachphilosophie zuzuwei-
sen, ist demgegeniiber eine sekundire Frage.“ (ebd., 48). Durch eine
stirkere Anbindung an die ,Kernficher (ebd., 47) der Philosophie
konnte es demnach der wachsenden Zahl der ,vielen Bindestrich-Phi-
losophien® (ebd., 46) vielleicht gelingen, aus dem Schatten der Theorie-
bildung zu treten. Alles was dafiir notwendig wiére, wire die Frage
nach dem Grund aus der Perspektive einer bescheiden gewordenen
Besonnenheit zu stellen. ,Grundlagendebatten beruhen immer auf
Prinzipien, die zwar einsichtig und nachvollziehbar sein sollten, sich

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

aber ihrerseits nicht mehr zwingend ableiten lassen.“ (ebd., 50) Eigen-
timlich ist dem philosophischen Problem demnach, dass es untrenn-
bar mit dem Ausgriff auf das Ganze verbunden ist. Wobei nur derjeni-
ge Einlass in das der Philosophie einheimische Reich der Besinnung
findet, der das Ganze aus einem Blickwinkel der Selbstermafligung,
wenn nicht Selbstbeschrankung erschliefit. Einer Stellung des Gedan-
kens zur Objektivitat also, wie sie etwa aus der Einsicht in das glei-
churspriingliche Geschehen von Entbergen und Verbergen folgt. ,,Phi-
losophische Probleme sind Fragekomplexe, die nicht immer endgiiltige
Losungen, wohl aber eine Besinnung auf Grundsitzliches zum Ergeb-
nis haben, und zu dieser Besinnung gehort auch die Erkenntnis der
Notwendigkeit einer Selbstbeschrinkung. (ebd., 52 f.) Handelt es sich
bei der Philosophie also um einen Beruf unter Berufen? Eine Tatigkeit
mit spezifischer Problemlésungskompetenz?

Die im Titel aufgerufenen Reflexivpronomen lassen erahnen, dass
das Ritsel der Subjektivitit den philosophischen Selbstvergewisse-
rungsprozess durchzieht. Die Philosophie, so Henrich in ,Das eine
Problem, sich Problem zu sein, hat es vor allem mit ihrer eigenen (ra-
dikalen) Selbstbeziiglichkeit zu tun. Denken, oder vielmehr Nachden-
ken heif3t in erster Linie, iiber das eigene Tun Rechenschaft ablegen.
Nur aus einer Leben, Begriff und Absolutes umspannenden Verstdndi-
gungsbewegung heraus, lasst sich eine tragfihige Unterscheidung zwi-
schen dem Plural philosophischer Probleme wie dem einen Problem
gewinnen. So scheint der Philosophie Unmogliches aufgegeben: Sie
muss tun, was sie nicht kann und doch tun muss. Die Philosophie
wentfaltet sich an den Grenzen dessen, was zum Thema verlafilichen
Wissens gemacht werden kann. So verwahrt und entwickelt sie in der
hochstmoglichen Form von Verantwortung die Probleme, welche die
Menschheit weder definitiv 16sen noch unbeachtet lassen kann.“ (Hen-
rich 2005: 97) Threm Wesen nach hat es die Philosophie also nicht mit
diesem oder jenem aufkommenden Problem zu tun. Das gilt, wenn-
gleich Einfithrungen in die Disziplin, die entlang eines Kanons erfol-
gen, immer wieder das Gegenteil suggerieren. Reine enzyklopadische,
an einem vermeintlich von Vormeinungen und Zeitumstdnden unbe-
einflussten Problemkanon orientierte Gelehrsambkeit, fithrt nach Hen-
rich also nicht an das Problem im Singular heran. Stattdessen sollte
man auf die Art und Weise achtgeben, wie in der Philosophie Problem-

249

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

250

und Methodenbestimmungen wechselseitig ineinander greifen und
sich gegenseitig destabilisieren. Aus dieser Perspektive gibt sich die
Philosophie als hochgradig reflexiv verfasst zu erkennen. Im gleichen
Moment, da der Blick sich von der ontologischen ,,Erkenntnis der ers-
ten Griinde“ (Henrich 2005: 89) abwendet, und sich dem Bewusstsein
zuwendet, entdeckt er die mit jeder gewdhlten Verfahrensweise wie de-
ren Rechtfertigung einhergehende Problematik unausgesprochener
Blickverengungen (vgl. Henrich 2005: 89). Spétestens auf Hohe des
mentalistischen Paradigmas zeigen sich die verschiedenen Wege und
Ziele des Denkens also von einer Selbstbeziiglichkeit erfasst, die das
»eine Problem® hinter den durch Weg und Ziel umrissenen Problem-
feldern zum Vorschein bringt. Methodische Bestimmungsleistungen
fallen von nun an unter das Gebot der erreichten Rationalitdtsstan-
dards. Nur das ausgewiesene Verfahren verspricht iiberzeugende, weil
uberpriifbare Einsichten. Im gleichen Moment holt die Reflexion je-
doch auch eine gewisse Unruhe ein. Fortan hat jede gewdhlte Verfah-
rensweise mit der Bestimmung ihrer Grenze auch dariiber Auskunft zu
geben, inwiefern sie dabei das Ganze mitkommuniziert. In diesem
Sinn kénnten Platon, Hume und Kant fiir Henrich auf eine Unab-
schliefbarkeit verweisen, die anderes verfolgt als die blole (Eroft-
nungs-)Geste der Differenz. Von ihnen kann nach Henrich jedenfalls
lernen, wer im Wissen um die Grenzen des eigenen Verfahrens erstens,
dennoch unbeirrt an diesem festhalten, dieses zweitens auf die Reich-
weite seiner Anwendungsméglichkeiten hin ausloten und drittens, im
Zuge der Uberpriifung der Belastbarkeit des eigenen Verfahrens, nicht
der Verlockung der dogmatischen Schlieffung, erliegen will (vgl. Hen-
rich 2001: 98).

Durch Leitbestimmungen wie Episteme, Paradigma oder histori-
schem Apriori wird demnach das Reflexivwerden aller Problembe-
stimmungen und Verfahrensweisen greifbar. Das lasst sich nach Hen-
rich auch von einer anderen Seite her beleuchten. Die Philosophie ist
offen gegeniiber den verschiedensten Verfahrensweisen. Gleichwohl
beanspruchen so prominente Verfahrensweisen wie sie durch Kant,
Husserl oder Wittgenstein namhaft werden, doch gewisse Exklusiv-
rechte fiir sich. Unabhédngig voneinander wollen alle drei die Frage,
woriiber sich die Philosophie im Kern verstiandigt, durch die von ih-
nen aufgesuchten Perspektiven und begrifflichen Mittel auf grundle-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

gende Weise beantwortet haben. Bedingt scheinen deren ,origindren
Leistungen® gleichzeitig also durch eine gewisse ,Rigiditdt“ (Henrich
2001: 89). Diese kompromisslose Haltung konnte jedoch keiner der
Ansitze durchhalten. Anhand der Karriere aller drei wird demnach
deutlich, inwiefern nicht-intendierte Handlungsfolgen in Form von
Folgeproblemen zur Eréffnungsgeste des philosophischen Gesprichs
gehoren (vgl. Henrich 2001: 93).

Worauf nun deuten diese kurzen Notizen? Womdglich darauf, dass
die philosophische Reflexion sich vornehmlich in den Bahnen von
Nachdenken, Meditation oder Selbstbesinnung bewegt. Daraus wiede-
rum konnten sich Rickschliisse fir die Forderung nach individueller
Selbstbestimmung ableiten lassen. Thr Begriff konnte in erster Linie auf
einen Lebensgang abstellen, in dem sie sie sich sowohl entfalten wie
bewdhren muss. D.h., auf Selbstbildungs- und Formierungsprozesse,
die aus dem Horizont des Verpflichtungscharakters des moralischen
Sollens heraus nachzuzeichnen sind. An der Stelle sollte so womdoglich
einem Missverstindnis vorgebeugt werden. Henrich wird nicht daran
gelegen sein, das evaluative Selbstverhdltnis den Griinden nachzuord-
nen. Im Gegenteil. Hinsichtlich der Schwierigkeiten, welche die Frage
der Moralmotivation aufwirft, scheint ihm dieses unserer endlichen
Lage immer noch angemessener als die rationalistische Variante. Nur
sollte daraus eben nicht der Schluss gezogen werden, als sei damit je-
der Gedanke an die verschwisterten Begriffe des Unbedingten und Un-
endlichen obsolet. Henrichs Interesse gilt einem Freiheitsinn, der
gleichsam quer zur Vereinbarkeitsthese verlauft. Wenngleich diese da-
durch eben auch nicht widerlegt werden soll. Bestimmt zeigt sich die
Reflexion demnach durch die beiden ihr gerade noch begreiflichen
Unbegreiflichkeiten. Am Ende seines Essays entldsst Henrich den Le-
ser so auch mit Schliissen, die auf Kants der Vernunftkritik vorausge-
schickte Aufgabenbestimmung der Philosophie reflektieren. Sich selbst
Problem sein (und bleiben) bedeutet demnach, den mit jeder neuen
Verfahrensart sich einstellenden Fragen der philosophischen Selbstbe-
griindung nicht ausweichen. Zugleich sollte sich die philosophische
Reflexion jedoch stets auch als Ort der Selbstverstindigung tiber das
Leben verstehen. Sich also nicht von der im Leben selbst verankerten
Frage nach ,einem unbeherrschbaren Ganzen® lossagen wollen, son-
dern in Verantwortung fiir und gegeniiber dem Leben iiber die Frage

251

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

orientieren. Wenngleich es dadurch zugestandenermaflen auch so
scheinen konnte, als sei die Philosophie ,,im Bereich des Vagen, Nebu-
16sen und monumental Selbstbezogenen® angesiedelt (Henrich 2001:
101). Woran also sollte sich das (spekulative) Denken bemessen las-
sen? Woméglich daran, inwiefern es ihm gelingt, die im 19. Jahrhun-
dert sich formierende Subjekt- und Moralkritik (bzw. deren naturalis-
tischen Derivate) als in der menschlichen Subjektivitdt hinterlegte
Moglichkeiten auszuweisen. Gleichzeitig damit hitte es wohl auch die
in den kantischen Antinomien vorgezeichneten (gegenldufigen) Le-
bensentwiirfe zum Austrag zu bringen.

7.1 BloBer Gedanke

Das Absolute gilt den Idealisten vor allem als Problembegriff. Im phi-
losophischen Sprachgebrauch, so denn auch Henrich, meint absolut
»ohne alle Einschrankung.“ (Henrich 2006: 22) Anders als in unserer
umgangssprachlichen Wortverwendung, belésst es das Pradikat hier
also nicht bei der Uberwindung blof8er bestimmter Einschrinkungen.
Absolut zielt im Kontext seiner philosophischen Verwendungsweise al-
so nicht allein auf das Erreichen maximaler Sachverhalte etwa im Sin-
ne absoluter Kélte (technisch) oder absoluter Niedertrichtigkeit (mo-
ralisch) (vgl. ebd., 22). Absolut markiert hier vielmehr ein anspruchs-
volles Programm. Némlich das Ganze der spezifischen Hinsichten ers-
tens in ihrem bestimmten Unterschied begrifflich zu durchdringen,
wie zweitens diesen begriffenen Verweisungszusammenhang dabei
auch noch begriindet vor sich selbst zu bringen (vgl. ebd., 22). Was
Herbert Schnéddelbach fiir die hegelsche Vernunft behauptet, diirfte im
Wesentlichen fiir die Stofrichtung des gesamten nachkantischen Idea-
lismus gelten. ,,Die Philosophie selbst wird [...] zum Ort der Selbstre-
ferenz des Absoluten, an dem sich die ganze Wahrheit als ganze Wahr-
heit weifs.“ (Schnadelbach 1993: 15) Kant selbst behandelt das Absolu-
te im Kontext der Diskussion des Unbedingten. D.h., im Rahmen der
von ihm getroffenen Unterscheidung zwischen den sekundéren Syn-
theseleistungen der Vernunft wie der primir im Lichte der Einbil-
dungskraft vollzogenen ,Verstandeseinheit.“ (Kant KrV: 359) Dabei
bestimmt er jene als diejenige, die das Absolute avisiert. ,,Eine gewisse

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.1 BloBer Gedanke

Einheit [...] von der der Verstand keinen Begriff hat, und die darauf
hinausgeht, alle Verstandeshandlungen, in Ansehung eines Gegenstan-
des, in ein absolutes Ganzes zusammenzufassen.“ (ebd., 359) Gemaf$
der relationalen Urteilssitze bezieht sich der Totalitdtsanspruch da-
nach entweder auf das den Dingen zu Grunde Liegende (kategorisch),
das die Reihe der Dinge Anfangende (hypothetisch) oder das die im-
manente Ordnung der Dinge Vollendende (disjunktiv) (vgl. ebd., 356).
Bezogen auf ,,das Wort absolut®, das einem in diesem Zusammenhang
unweigerlich in den Sinn kommt, konstatiert Kant so einen ,schwan-
kende[n] Gebrauch® (ebd., 357). Abhilfe schafft fiir ihn diesbeziiglich
eine Sichtung der (alltdglichen) Wortverwendung und zwar entlang
der Modalkategorien der Moglichkeit und Wirklichkeit. Die Wendung
»absolutmoglich®, die sonach auf die interne Moglichkeit einer Sache
schielt, so Kant, kdnnten wir getrost aus unserem Wortschatz streichen.
Hier wird ,,in der Tat das wenigste“ gesagt, ,was man von einem Ge-
genstande sagen kann“ (ebd., 357). Am anderen Pol findet sich das Ab-
solutmogliche. Namlich im Sinne der Bedeutung von ,in aller Bezie-
hung (uneingeschrankt) giiltig“ (ebd., 357). Vor dem Hintergrund die-
ser Extreme (das wenigste/das meiste) kommt nach Kant zum Vor-
schein, was die Ausdriicke der absoluten und inneren Notwendigkeit
voneinander trennt. Letztere bildet ,,in gewissen Fillen einen ganz lee-
re[n] Ausdruck® (ebd., 358). Warum, weil es zwischen den beiden Ver-
wendungsweisen des Adjektivs (Moglichkeit/Notwendigkeit) keine
feststehende Ubersetzungsregel gibt, so dass also von der internen
Méglichkeit einer Sache kein zwingender Schluss zur Notwendigkeit
(uneingeschrankten Giiltigkeit) derselben fithrt. Zwar ist es zuléssig, so
Kant, dass, was einer Sache entgegengesetzt ist, dieser zu bestreiten, in-
sofern jene nicht vorliegt, doch darf daraus nicht der Umkehrschluss
gezogen werden, dass, ,was absolut notwendig ist, dessen Gegenteil
[...] innerlich unméglich® ist (ebd., 358). D.h., wovor wir uns nach
Kant hiiten sollten, ist jene mit ,innere[r] Notwendigkeit* (ebd., 358)
gleichzusetzen. Denn das verleitet nur zu teleologischen Perspektiven,
die unserer endlichen Vernunftsituation unangemessen sind.

Ganz anders die nachkommende Generation. Was aber bezeichnet
denn das Wissen im ,absoluten Wissen, das mit dem ,absoluten Sub-
jekt® in einem Atemzug genannt wird? Stellt sich diese nicht gleichsam
naturwiichsig ein? Muss nicht, wo von Wissen die Rede ist, nicht je der

253

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

254

Vorgrift auf das Absolute gewagt werden? Unter Halbwissen, so Hen-
rich, ldsst sich streng genommen nichts denken. Denn seiner Extensi-
on nach kann Wissen zwar unterschiedlich eingeschrinkt sein, worin
es sich jedoch selbst gleich bleibt, ist hingegen der Anspruch, das, was
es weil3, uneingeschrankt zu wissen. Was Meinen und Wissen von da-
her voneinander trennt, ist das Kriterium des klaren ganz und gar.
»Wissen’ ist aber wie ,Vater sein’ ein Begriff, der einen Zustand be-
zeichnet, der erst dann besteht, wenn er ganz und gar besteht.” (Hen-
rich 2006: 22). Wire das absolute Wissen allein durch dieses Kriterium
bereits hinreichend umrissen, reduzierte es sich somit auf eine pleo-
nastische Begriffskonstruktion. Was allein noch bliebe, wire, sich in
dem Unterschied zwischen wirklichem und scheinbarem Wissen zu
tiben. Eine solche epistemologische techné entspricht jedoch augen-
scheinlich nicht der Begriffsintention. Seinem Namen nach weif$ sich
das absolute Wissen gleichsam per se immun gegeniiber dem Irrtum;
will es einerseits Wissen von Wirklichem und dabei andererseits apo-
diktisch giiltig sein. Im Umkreis unserer pragmatisch-praktischen
Selbst- und WelterschliefSung, soll sich hierfiir kein geeigneter Kandi-
dat finden lassen. Die Frage nach dem ,Wie| die unsere praktischen
Wissenskontexte strukturiert, formuliert sich unterhalb dieses meta-
physischen Interesses. Fiindig werden wir vielmehr im Umbkreis des
expliziten ,Wissen von etwas®, Uber das die experimentelle wissen-
schaftliche Methode und das demonstrative Wissen reiner Mathematik
konkurrieren. Wirklich {iberzeugen kann letztendlich jedoch auch hier
keiner der beiden Kandidaten. Generiert die experimentelle Methode
vor dem Hintergrund ihrer fallibilistischen Leitmaxime ein Wissen,
dessen Realitdtsbezug aufler Frage steht, erreicht dieses niemals die
apodiktische Gewissheit mathematischer Lehrsitze. Diese wiederum
miissen sich jedoch die Frage gefallen lassen, ob in ihnen ,iiberhaupt
etwas wirkliches erfasst wird.“ (Henrich 2006: 23) An dieser Stelle
macht nun das absolute Subjekt seine nicht ganz unbescheidenen Gel-
tungsanspriiche geltend. Das Ich, so Henrich, markiert ein vom Irrtum
befreites Wissen, das zugleich als Wissen von Wirklichem erfasst wird.
Um als absolutes Wissen pradiziert werden zu kénnen, muss also nicht
allein die Vermittlung des Vielen (das Wissen der experimentellen Me-
thode) und Einen (der selbstevidente Charakter der mathematischen
Axiome) gelingen, sondern diese selbst muss im gleichen Atemzug

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.1 BloBer Gedanke

mitexpliziert werden konnen. ,Gibt es ein absolutes Wissen, dann
muss es dem Wissen von sich gleichen; und es muss dann zudem auch
das Wissen, welches wir von uns selbst haben, in irgendeiner Weise
einbegreifen und verstidndlich werden lassen.“ (Henrich 2006: 23) Fol-
gen wir Henrich, hilt die jiingere Generation an der von Kant, wie
Herbert Schnadelbach schreibt, ,ironisch verabschiedet[en]“ korre-
spondenztheoretischen Wahrheitsauffassung fest (Schnddelbach 1993:
5). Eine gewisse Unterstiitzung hierfiir konnte ihr durch unsere All-
tagspraxis widerfahren. Denn womdglich ist es uns nie wirklich gelun-
gen, die Korrespondenztheorie der Wahrheit zu verabschieden. Davon
konnte nicht zuletzt auch unsere hochtechnologische Forschungspra-
xis mit ihren spezialisierten Wissensgebieten zeugen. Mit jeder weite-
ren Erfolgsmeldung, so Jiirgen Mittelstraf3, bringt uns diese weiter auf
die Riickseite des Universalen (vgl. Mittelstraf3 2002: 153). Fiir Henrich
diirfte sich dieser Sachverhalt wohl ungefihr wie folgt wiedergeben las-
sen. ,Wir wissen zwar, dass unsere Erkenntnis begrenzt und tiu-
schungsfahig ist. Es misslingt uns aber, uns eine klare Vorstellung da-
von zu machen, dass irgendetwas der Erkenntnis ganzlich entzogen ist
und auf immer entzogen bleibt [...]. Wenn man namlich auch nur vor-
aussetzt, mit der endlichen Erkenntnis immer weiter vorankommen zu
kénnen, dann muss man irgendeine Korrespondenz zwischen Wissen
und Wirklichem voraussetzen.“ (Henrich 2006: 26). Hegel soll es sein,
der diese Beobachtung auf den Begriff bringt. Nach dessen Uberzeu-
gung muss ,dies ,absolute Wissen™ im Rahmen unserer Selbstverstin-
digungspraxis je ,,mitvollzogen sein“. Nur so lief3e sich der ,,Kollaps in
der Stabilitdt® unserer ,Weltbeziehungen® verhindern, der angesichts
der ,Widerspriiche, die dem endlichen Erkennen innewohnen® latent
droht (ebd., 29). Im gleichen Atemzug wird von Henrich jedoch auch
dessen Fehler gleich mit identifiziert. Hegel verwechselt die ,Kon-
struktion®, die er ,selbst aufgebaut hat®, ,,um dem Gedanken eines ab-
soluten Wissens einen begrifflichen Halt zu geben®, mit jenem selbst.
(ebd., 29) Aus Sicht Henrichs ist so denn auch an Fichtes spiate Dar-
stellungen anzuschlief3en. D.h., woriiber wir uns ins Vernehmen setzen
sollten, ist eine Auffassung vom absoluten Wissen als einem ,,blofSe[n]
Gedanken®. Mittels dieses Gedankens soll sich uns unsere eigene End-
lichkeit als inbegriffen in einem selbst uneingeschridnkten Absoluten
erschlieflen. Uns tiber diesen also eine Perspektive erdffnet werden, die

255

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

es uns erlaubt, unsere vielfaltigen Wissenserzeugungsprozesse in einen
Sinnzusammenhang einzuriicken, der uns ein Dasein als Spielbélle un-
durchdringlicher Systemprozesse erspart. Ein solcher Selbst- und
Weltbezug kann zwar nicht mit den Garantieversprechen absoluten
Wissens aufwarten, dhnelte diesem aber, insoweit der Gedanke als un-
hintergehbarer letzter Fluchtpunkt unserer Selbstverstindigungspro-
zesses an uns herantrite. Vor dem Hintergrund der allgegenwirtigen
Kontingenzerfahrungen ldsst sich das absolute Wissen nur mehr als
ein Wissen auslegen, das in einem ,intelligenter Vollzug und letzter
Akt im Vollzug einer Lebensorientierung ist.“ (ebd., S. 29).

7.2 Epochenunterschiede

Der frithe Fichte sichert das absolute Wissen in der unhintergehbaren
Selbstevidenz des Selbstbewusstseins ab. ,,Gibt es ein absolutes Wissen,
dann muss es dem Wissen von sich gleichen; und es muss dann zudem
auch das Wissen, welches wir von uns selbst haben, in irgendeiner
Weise einbegreifen und verstindlich werden lassen.” (Henrich 2006:
24) Der Einheitsanspruch der Idealisten muss also auch eine tiberzeu-
gende Antwort fiir die Problemlagen der Intersubjektivitat formulieren.
Mein Wissen von mir, und dein Wissen von dir, diirfen sich nicht du-
Berlich bleiben, insofern ein solchermaflen geteiltes absolutes Wissen
hinter seinem Begriff zuriick bliebe (vgl. ebd., 24). Aus dem System
immanenten Griinden musste sich Fichte also die kritische Anfrage
gefallen lassen, wieso eine Allgemeinheit, die ,,blof8 von [...] den ein-
zelnen Fillen [abgeleitet ist, S.S.], in denen jeder nur fiir sich von sei-
nem hochst eigenen Dasein weill“ (Henrich 2006: 24), die vakante
Stelle des Absoluten ausfiillen soll. Genau darin unterscheiden sich die
deduktiven Systementwiirfe der frithen Jahre von den Entwiirfen der
spaten Jahre. In diesen scheint die Subjektanalyse dezidiert an ein vor-
gingig Absolutes gebunden (vgl. Sandkiihler 2005: 11). Die ,Krise der
Reflexion®, die Fichte um 1800 ereilt, wiirde demnach dessen gewach-
sene Einsicht bezeichnen, dass er in seinen frithen Entwiirfen Subjekt-
analyse und absolutes Wissen unzuldssig miteinander vermengt. Diese
in ihrer Differenz gleichsam beseelt von dem Griff nach dem Ganzen
im Rahmen seiner strikt konsequenzlogischen Ableitungen die We-

256

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.2 Epochenunterschiede

sensbestimmung des Ich vernachlassigt. ,Man muss daraus folgern,
dass die Idee, im Selbstbewusstsein ein Wissen zu begriinden, das alle
Kriterien eines absoluten Wissens erfiillt, wohl mehr aus der Suche
nach einem Ansatz fiir den Gewinn eines absoluten Wissens hervorge-
gangen ist als aus einer voraussetzungslosen Untersuchung des Wis-
sens von sich. Das Selbstbewusstsein erfillt wirklich einige, doch eben
nur einige der Bedingungen fiir absolutes Wissen. Geht die Vermutung
nicht fehl, dass zwischen dem Wissen von sich und einem absoluten
Wissen ein Zusammenhang besteht, dann miisste er sich auf einem an-
deren Wege aufweisen lassen.” (Henrich 2006: 25)

Von hier aus lassen sich also die permanenten Kurskorrekturen
nachvollziehen, durch welche der idealistische Wettstreit schon rein
auflerlich in die Augen fillt. Im gleichen Atemzug erscheint nach Hen-
rich jedoch auch die immer wieder formulierte These von einem
Bruch in Fichtes Theorieentwicklung fragwiirdig.

Insgesamt soll es Fichte — motiviert mitunter durch seine sich wan-
delnden Lebensumstidnde - auf insgesamt sieben Neufassungen seiner
Wissenschaftslehre bringen. D.h., ungeachtet der von ihm parallel da-
zu vero6ffentlichten zahlreichen Propéddeutiken. Was diese tiber alle Un-
terschiede hinsichtlich der erprobten begrifflichen Mittel wie die je-
weils gewdhlte Darstellungsform hinweg eint, ist fiir Henrich seine an-
fangliche Entdeckung. Fichte ist es, der als erster in den irreduziblen
Abgrund blickt, der zwischen dem Ich wie seinen Darstellungsformen
aufklafft. Erst durch ihn wird dessen rétselhafter Charakter vollends
zur Geltung gebracht. Unterteilen liefle sich Fichtes intellektuelle Ent-
wicklung so in drei Phasen. Danach setzt dessen Suchbewegung buch-
stiablich bei dem Ich ein, das sich selbst schlechthin setzt (1794), um
dann vermittelt iiber das Ich, das sich schlechthin als sich setzend setzt
(1797) in dem Ich, dem als Aktivitat, ein Auge eingesetzt ist (1801),
aufzugipfeln. Zu lesen sind alle drei Ansdtze demnach auf Folie Fichtes
urspriinglicher Einsicht. Das lasst sich nach Henrich entlang zwei von-
einander unterscheidbarer Epochen neuzeitlicher Selbstbewusstseins-
theorie erhellen: Reflexionsphilosophie einerseits, nachkantischer
Idealismus andererseits. Folgen wir Henrich, speist sich das reflexions-
philosophische Modell im Wesentlichen aus drei unhinterfragten Vor-
annahmen. Vorausgesetzt wird ein Ich, das denkt, das sich bestidndig
im Modus der Selbstbeziehung bewegt und diesen Modus vor sich

257

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

selbst bringen kann und zwar, indem es sich objektiviert. Diese Refle-
xionsfigur stiitzt dann zugleich die Differenz von Mensch und Tier, wie
sie in epistemologischer Hinsicht das Vermogen zu erkennen, was
heifit, Objekte zu identifizieren, ermdglicht (vgl. Henrich 2001: 62). Im
Gegensatz dazu ist der intellektuelle Hohenflug, der bald nach Kant
einsetzt, dadurch gekennzeichnet, dass hier das Ich in seiner Struktur
zum iiberragenden Problem avanciert. So lautet denn auch Fichtes
programmatisches Resiimee hinsichtlich reflexionsphilosophischer
Ansitze: ,Man setzt immer ein Subjekt voraus, ohne es jemals finden
zu konnen. Diese Sophisterie lag bisher allen Systemen - selbst dem
Kantischen - zu Grunde.“ (Fichte zit. n. Henrich 2001: 64). Henrich
zufolge sind es nun vor allem zwei Einwédnde, wodurch sich die Refle-
xionsphilosophie den Vorwurf der Sophisterei einhandelt und Fichte
zur Seele von Jena aufsteigt. Das Verb reflektieren suggeriert a) ein Et-
was, das von sich weif3, indem es b) sich auf sich riickwendet. Sowohl
im Hinblick auf das evozierte Bild der zu durchlaufenden Kreisbewe-
gung, als auch auf die damit verkniipfte Annahme nachgeordneter
Selbsterkenntnis, lasst sich nun der fehlerhafte Zirkel aufdecken, in
den sich die Reflexionstheorie des Ich verstrickt. Nehmen wir das Ich,
das sich erst in der Reflexion vor sich selbst bringt. Rasch zeigt sich,
dass aussagendes und ausgesagtes Ich nicht in der polaren Form aus-
einander treten, wie dies durch das Verb suggeriert wird. Schlief3t nicht
jede Rede vom Ich bereits ein sich selbst meinen ein? D.h., sagen wir
Ich, setzen wir je das Ich im Verstehen seiner Identitdt mit sich voraus.
Ebenso wie der Versuch scheitert, das aussagende Ich isoliert in reiner
Form zu gewinnen, stellt sich nun auch die daran gekniipfte Annahme
eines Wissens von sich als Resultat der Reflexion als unhaltbar heraus.
Denn hier zeigt sich, dass jeder reflektierte Selbstbezug bereits ein
schon vorausgehendes Wissen von sich in Anspruch nimmt. So wiir-
den wir also niemals aus dem Spiegel erfahren kénnen, wer wir sind,
wenn wir es nicht schon vorher wiissten. Kurzum, Selbstbewusstsein
ist alles andere als selbstexplikativ. So wie nun jede Theorie zu spit
kommt, die von dem Umstand ausgeht, dass wir zu uns selbst in Dis-
tanz treten konnen, soll nun auch jede Theorie, die in diesem Sinne
beim Handeln einsetzt, zu spat kommen. Jede Engfithrung von Ich-
und Tatbewusstsein verspdtet sich also ebenfalls gegeniiber dem ur-
spriinglichen Phidnomen. Indem Fichte den Begriff der Handlung als

258

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.2 Epochenunterschiede

Grundbegriff etabliert, trdgt er also zundchst einmal dem Umstand
Rechnung, dass sich Selbstbewusstsein gleichsam unmittelbar auf
einen Schlag einstellt. Das Phdnomen in seiner Vielschichtigkeit und
Komplexitat folglich jeden Zugang {iber eines seiner (isolierten) Ele-
mente vereitelt (Selbstbewusstsein ist also kein Phinomen, das man als
Ganzes voraussetzen kann, um dann von einem seiner Enden hinein-
kommen zu wollen). Indem er dabei auf den Vollzug abstellt, gelingt es
ihm zudem, die fiir die optische Metapher anfillige Relation von Sub-
jekt und Objekt durch die priagnantere Differenz von Produktion und
Produkt auszutauschen. D.h., der Sache nach sowohl die Gleichur-
spriinglichkeit von Wissensgrund und Wissen wie ihr Gefille auszu-
driicken. Zu einer ersten Begriffsrevision sieht sich Fichte Henrich zu-
folge somit veranlasst, sobald ihm klar wird, dass das Setzen ,die Ver-
schiedenheit der Relata“ (Henrich 1967: 20) nur unzureichend bertiick-
sichtigt. Sich das von ihm zuriickgewiesen Reflexionsmodell folglich
wieder in seinen eigenen Gegenentwurf einschleicht. Und zwar inso-
fern das Ich, das sich schlechthin selbst setzt, hier tiiber einen in sich
zurilickgedrangten Akt von sich weif3, so dass sich hier also die Frage
aufdringt, wie denn aus jener in sich zuriickgedridngten Aktivitat jenes
in Ansatz gebrachte Wissen hervorgehen soll. Wenn auch durch das
Setzen ja bereits der unterschiedliche Bedeutungsgehalt der Relata ver-
zeichnet wird. Mit einem Wort, im Rahmen der Grundlegung kommt
die Selbstgegenwirtigkeit, die jede Rede tiber Selbstbewusstsein ein-
schlief$t, nach Ansicht Henrichs noch nicht recht zum Ausdruck. Fin
Umstand, der sich fiir ihn mit dessen Ansatzen um 1797 dndert. In ih-
nen soll er der ,Selbstheit des Ich®, die aller ,, Aneignung® vorausgeht,
Rechnung tragen (ebd., 21). Verbunden damit umso deutlicher aufzei-
gen, inwiefern das im Ich Gewusste nicht mit seinem eigenen Wissen-
grund gleichgesetzt werden darf. Fiir Henrich diirfte es so vielleicht
das kleine Verhaltniswortchen als sein, iiber das die oben angefiihrten
naturalistischen Deutungsperspektiven zu Fall kommen. ,Selbstbe-
stimmung durch eigene Kraft ist ein allgemeines Phdnomen der Natur.
Leben hat sogar eine in sich selbst zuriickgehende Tiétigkeit. Beide sind
nicht ,Ich’ So hédngt die spezifische Differenz zwischen Natur und Frei-
heit an der einen Eigenschaft, dafl das Setzen des Ich sich ,als® setzend
setzt und somit Wissen von sich ist.“ (ebd., 22) Wie dem auch sei -
mittels des ,als etabliert Fichte das Ich fiir Henrich jedenfalls gemif3

259

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

260

seiner Unmittelbarkeit als wissende Selbstbeziehung. Kaum ausgespro-
chen stellen sich dessen Analyse zufolge dariiber allerdings sofort wie-
der neue Problemlagen ein. Denn wer das Verhéaltniswort verwendet,
ruft zwingend eine dreistellige Relation auf. ,Etwas (1) stellt etwas (2)
als etwas (3) vor.“ (ebd., 22). Damit verbunden sind nach Henrich nun
Schwierigkeiten, die auf das Verhaltnis von Anschauung und Begriff
fihren. D.h., setzen wir fiir einen Augenblick einmal voraus, dass sich
qua Vollzug tatsdchlich ein Wissen von sich erlangen liefle, so wird
schnell klar, dass dieses allein von anschaulicher Art sein konnte. Nur
so stellt sich die Existenzgewissheit ein, die das urspriingliche Selbst-
verhéltnis charakterisiert. Eine Gewissheit, die allerdings, wie leicht
einzusehen ist, wiederum nur dann nicht ins Leere lauft, insofern sie
gleichzeitig als Verhiltnis ,begriffen” wird. Demzufolge bildet das Ich
also keine Ausnahme von Kants Diktum iiber Anschauung und Be-
griff. So setzt sich das Ich unter den neuen Voraussetzungen also als im
Setzen vom eigenen Setzen wissend. Inwiefern gewahrt es darin nun
seine eigene Abgriindigkeit? Waren es im Wesentlichen zwei Einwénde,
die gegen das Reflexionsmodell vorgebracht werden mussten, sind es
auch hier zwei Einwénde, die diese neuerliche Absetzungsbewegung
konterkarieren. Threm eigenen Programm nach, so Henrich, misste
die neue Formel verstdndlich machen konnen, wie das Ich sich in
Richtung von Anschauung und Begriff auseinanderlegt. Augenschein-
lich gelingt dies nicht. Schliefllich geht der avisierte Doppelaspekt dem
eigenen Theorieentwurf nach ja bereits in den Grund des Selbstbe-
wusstseins ein. Muss derselbe demnach bei jedem seiner Erklarungs-
versuche schon vorausgesetzt werden, deutet dies darauf, inwiefern
auch hier der Einheit des Selbstbewusstseins nur rhetorisch entspro-
chen wird. Das jedoch fithrt, macht man sich den Sachverhalt nur
recht klar, nach Henrich zu der Annahme eines der Doppelung vor-
ausliegenden unvordenklichen Grunds. Dem Wortlaut nach soll das
Ich also noch seinem eigenen Setzungsakt beiwohnen. Inhaltlich wird
durch die Formel hingegen das absolute Subjekt durch das Absolute
ausgetauscht. Das Ich somit der Tendenz nach von nun an als einbe-
griffen in ein Ganzes fassbar. Ein Austausch, der anscheinend nicht zu-
letzt unter normativen Vorzeichen geschieht. Derselbe deutet auf die
moralisch-praktische Signatur des Gefilles. ,,Im Falle eines Ich, in dem
Ich-Begriff und Ich-Anschauung gleichwertige Reprasentationen einer

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.2 Epochenunterschiede

Tétigkeit sind, bestiinde die Moglichkeit, die anschauliche Tatigkeit
selbst durch den Begriffscharakter nicht nur als Gedanke, sondern in
der Weise ihres Tatigseins zu bestimmen. Diese Moglichkeit aber 6ff-
net giinstige Perspektiven fiir die Begriindung der praktischen Philo-
sophie. Denn das sittliche Bewufitsein ist die Erfahrung eines Gedan-
kens, der eine Weise der Titigkeit zur Folge hat und somit etwas ganz
anderes ist als deren Erkenntnis.“ (ebd., 25) Das ldsst womoglich
Riickschliisse auf Fichtes ungefihr in diesem Zeitraum entstehende
»Bestimmung des Menschen® zu. Diese Schrift ist gleichsam fiir den
Goetheleser bestimmt. D.h., anders als die Wissenschaftslehre, die
Fichte von Seiten Kants den Vorwurf einbringt, sich in blofie Logik zu
versteigen, beansprucht diese zur Jahrhundertwende verdffentlichte
kleine Schrift fiir alle Leser verstiandlich zu sein, ,die tiberhaupt ein
Buch zu verstehen vermochten.“ (Fichte BM: 5) Die Gliederung dieses
Buchs scheint denn auch so einfach wie tiberzeugend. Entlang der Ti-
tel Zweifel, Wissen und Glauben fiihrt Fichte im Ubergang vom Wis-
sen zum Glauben Subjektivitit als unbestimmte Bestimmtheit vor, die
an nichts mehr halt findet, aufler ihren eigenen bestimmten Handlun-
gen. Unter dem Einfluss Jacobis wird die imaginative Natur des Men-
schen, in der das Wissenskapitel aufgipfelt, so geméf3 des idealistischen
Diktums tiber Denken und Handeln stabilisiert. ,Wir handeln nicht,
weil wir erkennen, sondern wir erkennen, weil wir zu handeln be-
stimmt sind; die praktische Vernunft ist die Wurzel aller Vernunft.
(ebd., 124) Erreichte das erste Kapitel seine Klimax in der Revolte des
Herzens gegen die deterministische Verstandesthese, obgleich ihm je-
der ,,Entscheidungs-Grund® (ebd., 43) fehlt, verbiirgt sich das Gewis-
sen am Ende unter dem Titel Glauben fiir alle Realitdtsgewissheit. ,,Wir
konnen®, so Fichte tiber das Moralgesetz, ,den ersteren nicht absagen,
ohne daf$ uns die Welt, und mit ihr wir selbst, in das absolute Nichts
versinken; wir erheben uns aus diesem Nichts, und erhalten uns tiber
diesem Nichts lediglich durch unsere Moralitit.“ (ebd., 124). Womog-
lich ist es also nur dem Zeitgeist geschuldet, wenn es so scheint, als
wiirde hier gegen Fichtes urspriingliche Einsicht Gott wieder reiissie-
ren. D.h,, als wiirden die zuvor zusammengestellten rechts- wie moral-
philosophischen Resultate in ihm als dem (unergriindlichen) Grund
der Subjektivitit wieder aufgehoben (vgl. ebd., 168 ff.). Diese Vermu-
tung konnte auch Walter Schulz nahren. Fichtes Bestimmung des

261

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

Menschen, so derselbe anlédsslich dessen 200. Geburtstags, gipfelt in
der fiir Subjektivitdt konstitutiven asymmetrischen Verantwortungssi-
tuation auf. Entwickelt tiber die Begriffe ,Glauben“ und ,Gewissen"
eine Wirklichkeitsauffassung, die dezidiert aus dem Verpflichtungs-
charakter des Sollens folgt und die Begriffe Recht und Gerechtigkeit
dabei in ein unauflosliches Spannungsverhiltnis setzt. Jede noch so in-
time Beziehung zwischen Ich und Du bahnt sich aus dem Horizont ei-
nes ,Wir“ an, das in seinem {ibersummenhaften Charakter gleichzeitig
die fiir Subjektivitit verantwortliche wie von ihr zu verantwortende
Differenz bezeichnet. ,,Obwohl dieses System ohne die einzelnen Wil-
len nicht ist, ist es doch gerade nicht das Resultat einer dufleren Sum-
mierung, sondern das eigentlich Wahrhafte, das mein moralisches Tun
bereits von Grund her durchwaltet. Wenn ich moralisch wirke, werde
ich von der moralischen Ordnung ebenso bestimmt, wie ich sie selbst
durch mein Tun bestimme im Sinne der Verwirklichung. In dieser
Dialektik, daf3 mich die moralische Ordnung trigt und zugleich doch
fordert; dafl ich sie meinerseits verwirkliche und in aller Verwirk-
lichung zugleich doch von ihr immer umgriffen werde, liegt die einzige
und eigentliche Realitdt, die es fiir den Menschen als Menschen geben
kann.“ (Schulz 1977: 28)

7.3 Wissen von sich

Schelling gilt die Reflexion als Geisteskrankheit (vgl. Schelling PdN:
251). Fir Fichte stiirzt nur drei Jahre spiter (1800) der wissende
Selbstbezug ins Bodenlose. Ungefihr zeitgleich diagnostiziert Johann
Christian Reil (mit drztlich-(frith-)romantischem Blick) die Ticken
der optischen Metapher: ,,Sie scheinen in tiefes Nachdenken ver-
senkt!* ,Ich weif8 nicht’, sagte er mit langsam abgemessenem Tone, den
Zeigefinger an die Nase haltend, ,bin ich das in dem Strome dort, oder
das’, indem er auf sich deutete, ,was hier in den Strom sieht?* ;Was Sie
dort sehen;, antwortete ihm der Vortibergehende, scheinen Sie zu sein;
was hier sitzt, sind Sie. Nicht so?‘ ,Scheinen Sie zu sein, fiel er ein: ,Ja
wohl, scheinen: Scheinen, das ist’s! Ich scheine mir zu sein! Wer doch
wiisste, ob und was er wire!* ,Sind Sie nicht’, fuhr der Voriibergehende
fort, ,wenn ich fragen darf, Herr Soundso?* ,Sie nennen mich so: Ja, es

262

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.3 Wissen von sich

gab eine Zeit, wo ich war. Wo ich ganz innig, so wahr, so lebendig mich
fuhlte. [...] Aber nun| so endete er, ,nun ist’s vorbei, nun bin ich der
Schatten eines Traumes, verloren in der Unendlichkeit, suche mich,
und finde mich nirgends"“ (Reil zit. n. Frank 2007: 17 f.) Eine Szene, der
mit Dieter Henrich wohl beizuwohnen wire. Scheint in ihr doch des-
sen Unterscheidung zwischen zwei Theorieepochen prasent. Danach
ergibe sich die Rollenverteilung der Protagonisten also nach Maf3gabe
der triigerischen Selbstgewissheit, die sich iiber reflexionstheoretische
Ansitze einstellt, wie der Unruhe, die einen auf deren Riickseite erwar-
tet. Dass die cartesianische Gewissheit daran gebunden ist, ,,dass der
Zweifel vollzogen wird“ (Henrich 2007: 25), bedeutet demnach dreier-
lei. Erstens, ein mit dem Sinn von Selbsterhalt verbundene Individuali-
tét, die sich in unserer durch unseresgleichen ausgelste Sorge um un-
sere Personalitdt ausspricht. Zweitens, das Einbegriffensein in ein Gan-
zes, gegen das unsere Angst davor, unser Leben nicht mehr eigenver-
antwortlich fihren zu konnen, verstindlich wird, wie drittens, der un-
verfiigbare Ereignischarakter der Selbstvertrautheit, der iiber unsere
nicht weniger der Endlichkeit geschuldeten Angste vor einem irrever-
siblen Bewusstseinsverlust greitbar wird (vgl. Henrich 2001: 99). Hen-
richs Rekonstruktionen zufolge sind es so weniger die Notwendigkei-
ten des Willens (Frankfurt), denn die Notwendigkeit des Selbsterhalts,
welche den Titel der Sorge beglaubigt. D.h., auf einen Sinn von Freiheit
deutet, der mehr als nur vereinbar mit der physikalischen Weltbe-
schreibung ist. Wenngleich diese in ihrem universalen Anspruch damit
keinesfalls in Abrede gestellt werden soll. Max Horkheimer konstatier-
te fur die industrielle Moderne: ,,Das Thema dieser Zeit ist Selbsterhal-
tung, wihrend es gar kein Selbst zu erhalten gibt.“ (Horkheimer 1997:
124) Was aber meint das Selbst? Und inwiefern ist diesem an seiner
Kontinuierung gelegen? Macht die Rede von Selbsterhalt nicht nur un-
ter der Voraussetzung einer vorreflexiven Selbstbeziehung Sinn? Und
dependiert diese ihrerseits nicht wiederum vom Selbsterhalt? Wenn
dem so ist, schliefit dann diese wechselseitige Abhédngigkeit nicht den
geldufigen assoziativen Kurzschluss von Selbsterhalt mit Gewinn-,
Herrschafts- und Machtstreben aus? Henrich diirfte Horkheimers Be-
obachtung also ihre ideologiekritische Einfirbung bestreiten. Warum,
weil das auf Hohe der modernen Welt paradigmatische Bedeutung er-
langende Prinzip der Selbsterhaltung fiir ihn nicht auf eine (emanzipa-

263

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

264

torische) Deutungsperspektive festgelegt werden kann. Im Lichte der
Doppelung von Selbstbewusstsein und Selbsterhalt lassen sich fiir ihn
vielmehr vier Wege in Moderne nachzeichnen. Neben der baconschen
wie der hegelschen Moderne sollten auch ihre skeptischen wie mate-
rialistischen Tendenzen entsprechen berticksichtigt werden (vgl. Hen-
rich 2001: 103). Henrichs Rekonstruktion zufolge wird demnach be-
reits der Ubergang in die zweite Theorieepoche iiber ein dezentriertes
Subjekt moderiert. Das zeigt sich, wenn man auf dessen stoische Her-
kunftslinie achtet. Also hervorhebt, dass die paradigmatische Stellung,
welche dem Prinzip der Selbsterhaltung innerhalb der modernen
Selbstverstindigungsprozesse zweifelsohne zukommt, nicht in markt-
treuer technisch-wissenschaftlicher Rationalitit aufgeht. D.h., unge-
achtet der Eingebundenheit der stoischen Denkform in kosmologische
Zusammenhinge vorformuliert diese mit ihrem Begriff des Geistes
den Gedanken einer unvordenklichen Nihe zu sich, die auf ein ande-
res hin gedfinet ist. Und das in deutlicher Abgrenzung zur aristoteli-
schen Ontologie des Strebens ,Ein jegliches ist Geist schon in ihm
selbst, bevor es sich zu anderen in Beziehung bringt. So ist auch die
erste und bedeutsamste Weise der Zuwendung nicht die zum Welt-
grund als solchem oder zum je schon vorbestimmten Wesen der Art.
TIhr voraus geht die Zuwendung, mit der jegliches entdeckt, von wel-
cher Art es iiberhaupt ist, eine Zuwendung, die man ein urspriingli-
ches Gewahren seiner nennen mufi. In ihr erfihrt ein Wesen, daf3 es
wirklich ist und bestimmten Wesens und griindet ein Verhiltnis zu
sich. Die Stoiker waren der Meinung, dafl sich nur unter dieser Vor-
aussetzung von Selbsterhaltung sinnvoll reden lafit. Die erste Hailfte
des Wortes, eben das ,Selbst’, hat ohne die Interpretation aus der Ver-
trautheit mit sich keinen einsehbaren Sinn. Aus dieser Vertrautheit
aber entsteht allererst der Trieb zur Selbsterhaltung.“ (Henrich 2001:
92)

Nach Henrich reichen die Wurzeln des Selbsterhalts demnach weit
hinter die anonyme Prosa der ,,Superstruktur® (Gehlen) zuriick. Zei-
gen sich Denken (Selbstbewusstsein) und Handeln (Selbsterhalt) einer
Differenz eingetragen, die jegliche Selbstverfiigungsanspriiche gleich-
sam a priori ermafligt (vgl. Henrich 2001: 113 £). Der stoische Beitrag
zur Vertiefung des Selbst besteht also nicht nur darin, das Prinzip aus
seinem teleologischen Bezugsrahmen herausgeldst zu haben, sondern

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.3 Wissen von sich

auch rein nutzenorientierte bzw. funktionelle Deutungsperspektiven
zurechtzubringen. Mittels des von ihnen diskutierten Geistbegriffs
kann ebenso das fiir die zweite Epoche wesentliche logische Formular
(Einheit differenter) nachgezeichnet werden, wie auf jene noch unter-
halb der formalen Selbstbeziiglichkeit gelegene phinomenale Selbst-
vertrautheit Bezug genommen werden, die den Selbsterhalt von seiner
passiven Seite her aufzeigt. In der gleichen Bewegung das Selbstbe-
wusstsein jedoch auch einer irreduziblen Vermittlungsbewegung ein-
geschrieben (vgl. Henrich 2001: 95 ff.).

Demnach brechen also gleichsam schon im cogito die Denkfigu-
ren der An- und Abwesenbheit, des Ent- und Verbergens auf, die dieses
widerlegen sollen. In Anbetracht dessen durften ihm die
de(kon-)struktiven Titel der Selbstmacht und Selbstpriasenz also kaum
etwas anhaben konnen. Gleiches gilt fiir die Evidenz mathematischer
Lehrsdtze. Auch hier diirfte die in Akten der Selbstbesinnung erfahre-
ne Ambivalenz ausgespart bleiben. D.h., das Leben zu kurz kommen,
das weniger geplant, gesteuert und gewollt wird, denn als unergriindli-
cher Grund diesen bewussten Aktivitidten vorausliegt. ,Diese Grundfi-
gur bildet sich aus dem Verhéltnis heraus, kraft dessen die Subjektivi-
tat in der mit ihrer Selbstgewissheit verbundenen Selbstentzogenheit
zu einem Ganzen steht, wobei sie sich dies Ganze nur unter der Bedin-
gung der Selbstentzogenheit vergegenwirtigen kann.“ (Henrich 2007:
27) Handelt es sich dabei um die Grundfigur modernen Denkens, wird
diese durch die idealistische Diskussion dann in Richtung einer glei-
churspriinglichen Tendenz zur und aus der Welt fortgeschrieben (vgl.
Henrich 2007: 41). Wobei die Tendenz zur Weltform, wie Henrich
sagt, iber einen zweistufigen, sich dabei widerstreitenden Erkenntnis-
prozess verlauft. D.h., iiber eine Bewegung, die den Ordnungssinn des
gemeinen Menschenverstandes — innerhalb der sich die Dramen der
um-sichtigen Daseinsfiirsorge abspielen - als unverdndert der aristote-
lischen Ontologie verhaftet ausweist. Zunéchst. Dann jedoch in jene
szientistische Forschungslogik umschlégt, die letztendlich dahin ten-
diert, auch noch das Subjekt, das es zu erkennen gilt, zum Verschwin-
den zu bringen (vgl. Henrich 2007: 36 ff.). Weshalb es tiefsinnige Ge-
danken heute so schwer haben, erklirt sich fiir Henrich also nicht zu-
letzt durch diese beiden im Subjekt hinterlegten und miteinander ver-
wandten Weltformen (vgl. ebd., 28). Nicht weniger in der menschli-

265

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

266

chen Subjektivitdt hinterlegt sind fiir ihn jedoch auch letzte Gedanken.
Gedanken, die eben auch heute noch von den fiinf wesentlichen Mo-
menten des Selbstbewusstseins profitieren konnten, die Fichte bis in
seine dritte Theoriephase hin ausmacht.

7.4 Unauflosbare Begriffe

Fernando Pessoa schreibt: ,,Sich nicht kennen heif3t leben. Sich kaum
kennen heifSt denken. Sich erkennen, plotzlich wie in diesem ldutern-
den Augenblick, heif3t eine fliichtige Vorstellung von der inneren Mo-
nade zu gewinnen, vom magischen Wort der Seele. Doch dieses plotz-
liche Licht verbrennt, verzehrt alles. Entblofit uns sogar von uns
selbst.“ (Pessoa 2006: 48) Meditative Satze, die es allem Anschein nach
offen lassen, ob man lieber mit Pascal Mercier (Peter Bieri) in literari-
scher Anlehnung an den portugiesischen Nationaldichter den ,,Nacht-
zug nach Lissabon® besteigen will oder erneut nach Jena aufbricht.
D.h., die Frage fiir unentscheidbar halten. Womit diese also im Unter-
schied zu all denjenigen Fragen, da entsprechende Programme, Vor-
schriften, Regeln etc. entlasten, in unsere Zustdndigkeit fallt. Anldss-
lich des Henrich verlichen Hegelpreises (2003) erkldrt Gerhardt:
»Schon das blofle Haben des Selbstbewusstseins ist ein reflexiver Vor-
gang, an dem mehrere Momente — die Ausrichtung auf einen Inhalt,
die Gegenwirtigkeit des sich ausrichtenden Selbst wie auch die uno ac-
tu stattfindende Riickwendung des Selbst auf sich - beteiligt sind.“
(Gerhardt 2013: 12) Selbstbewusstsein, so also auch der Festredner,
spricht sich nicht einfach hin aus. Indes verbindet die von Henrich ab-
gegrenzte zweite Theorieepoche mit dem Leben vor allem das fliissig-
werden aller festgewordenen Gegensitze. So zeigt sich Fichtes begriffli-
che Suchbewegung fiir ihn auch durch jene wissende Selbstbeziehung
veranlasst, die Selbstbewusstsein ausmacht. Wobei das erfahrene
Selbstbewusstsein iiber das bisher skizzierte hinaus, fiir ihn jedoch von
weiteren ,sekundédre[n] Momente[n]“ (Henrich 2001: 67) abhingt:
Ohne den Begriff, von welchem her die Momente der ,,Grundstruktur®
(ebd., 67) als Einheit differenter fassbar werden, wie dem Moment der
(anschaulichen) Selbstgegenwartigkeit , kein ,wirkliche[s] Selbstbe-
wufltsein. (ebd., 67 f.)

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.4 Unauflosbare Begriffe

Gesucht wird demnach nach einer der inneren Verfasstheit des
Phdanomens angemessenen Theorie. Nach einer Begriffsform, die, so
wie sich das Phdnomen real gleichsam blitzartig auf einen Schlag ein-
stellt (damit fast unweigerlich den Gedanken der causa sui evoziert),
dessen Einheit wie dessen interne Bestimmungsmomente in ihren
wechselseitigen Verweisungen aus einem Guss erkldrt. Eine Aufgabe,
an der Fichte zundchst scheitert. In dessen frithen Entwiirfen geht das
Subjekt noch als unaufgeklirte Voraussetzung ein, aus der die Hand-
lungs- und Weltorientierung dann systematisch hervorgeht (vgl. ebd.,
64). Um die Jahrhundertwende soll in demselben dann die Uberzeu-
gung heranreifen, dass das Selbstsein nur {iber prima facie ,,dunkl[e]
Metaphern® zugénglich wird (ebd., 66). Genau an den Stellen, da des-
sen Begriffsform vermeintlich (reaktiondre) mystische Erfahrungshori-
zonte aufsucht, nach Henrich also anschlussfihige Beschreibungsfor-
mulare vorliegen (vgl. ebd., 66 u. 75 ff.).

Womboglich fithrt jedoch bereits Fichtes Grundeinsicht in die Irre.
Wird hier eine ,intuitive Evidenz“ in Anspruch genommen, iiber die
sich nicht sprechen ldsst (Tugendhat 1979: 55). Bedarf es demzufolge
also erst einmal einer angemessenen Problembeschreibung. Und zwar
mittels des einfachen Aussagesatzes. Nach Tugendhat sind es im We-
sentlichen fiinf Schritte, die zur Griindung der ,,Heidelberger Schule®
(ebd., 10) fithren. ,1. Man beachte mit Recht, dass der Subjektaus-
druck ,ich’ eine Identifizierungsfunktion hat; diese wird aber nicht na-
her untersucht [...]. 2. Man stellt fest, daf3 es Siatze der Form ,ich weifs,
daf ich so-undso’ gibt, bei denen dieses Wissen die Erkenntnis eines
Identitdtssatzes ,ich=a voraussetzt. 3. Man gibt zu, dafl beim unmittel-
baren epistemischen Selbstbewuf3tsein keine Sitze dieser Art zur Er-
kenntnis kommen miissen. Und nun begeht man 4. den Fehler zu mei-
nen, dafl dann wenigstens die Erkenntnis der Wahrheit des Satzes ,ich
= ich’ vorausgesetzt ist, und versteht diese in falscher Analogie zu ,ich
= a‘ als Erkenntnisleistung. 5. Kann es dann auch nicht geniigen zu sa-
gen ,ich erkenne, daf3 ich = ich, analog zu ,ich erkenne, daf$ ich = aj
denn das Problem wiederholt sich fiir das erste ,ich’; daher dann solche
Formulierungen wie ,ich weifl mich® und das Ineinanderschieben der
Wissens- und Identititsrelation. (ebd., 61) Angesicht der aus der Ne-
ckarstadt vorliegenden idealistischen Forschungsberichte rit derselbe
so zu grammatikalischer Aufklarung. Zumindest insoweit uns die pa-

267

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

268

radoxen und dunklen Wendungen, hinter denen Dieter Henrich und
seine Schiiler (Ulrich Pothast/Konrad Cramer) das Selbstbewusstsein
letztendlich ,,zum Verschwinden® (ebd., 54) bringen, nicht iiberzeugen.
In der Neckarstadt wird nach Tugendhat also nicht gentigend zwischen
der mit dem Phanomen verkniipften Identitits- und Wissensproble-
matik unterschieden (vgl. ebd., 58). In ganz anderen Zusammenhén-
gen erkldrt Peter Singer hinsichtlich unseres praktischen Orientie-
rungswissens, dass Urteile, die den Praxistest nicht bestehen, unter
»einem theoretischen Defekt leiden® (Singer 2008: 16). Ahnliches gilt
anscheinend also auch fiir das Verfiigungswissen. ,Wenn", so Tugend-
hat, ,sich bei der Beschreibung eines Phanomens Paradoxien ergeben,
missen wir annehmen, dafy die Beschreibung von unangemessenen
Pramissen ausgeht, dafl sie sich inaddquater kategorialer Mittel be-
dient.“ (Tugendhat 1979: 11) Haben sich also alle bisherigen Erkla-
rungsversuche am Ende als zirkelhaft erwiesen und wurde dabei nicht
zuletzt im Rahmen der Diskussionen der Heidelberger Schule deutlich,
inwieweit diese allesamt von einer als Beziehung gedeuteten Subjekti-
vitdt ausgehen, warum dann nicht einmal wenigstens versuchsweise
den einfachen Aussagesatz heranziehen?

Gleich zu Beginn seiner Karriere lasst Fichte wissen, dass wir al-
lenfalls angemessenere Beschreibungen der kantischen Einsichten er-
warten sollten. Uberdauert in dessen eigenem Grundmotiv des Setzens
nun nicht der alte schopfungstheologische Gedanke der creatio ex nihi-
lo? Uber ihn wird laut Tugendhat jedenfalls verstindlich, wie Fichte
den an sich passiv konnotierten ,logisch-ontologischen Gedanken
vom Sein als Gesetztsein“ aktiv wenden kann (ebd., 63). Bereits Schil-
ler bemerkt gegeniiber Goethe: ,,Die Welt ist ihm nur ein Ball, den das
Ich geworfen hat, und den es bey der Reflexion wieder fangt!!! Sonach
hitte er seine Gottheit wirklich declariert, wie wir neulich erwarteten.“
(Schiller zit. n. Schifer 2006: 32) Woriiber sich fiir Tugendhat die un-
tersuchten Beitrédge also in sonders zu einer ,,Schule“ zusammenschlie-
fen, ist die Art und Weise, wie in ihnen sachliche Tiefenscharfe mit
einem unbeirrt idealistischen Bekenntnis zusammenfinden. Wie hier
im Verlauf der Diskussion eine gegeniiber den relational gefassten
Selbstbewusstseinstheorien nochmals vertiefte, das ist, nicht-relationa-
le Rede tiber das Bewusstsein angestofien wird. Mit ihr wird die
,Grenze der Verstindlichkeit® (ebd., 66) erreicht. Welcher Sinn soll

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.4 Unauflosbare Begriffe

sich etwa noch mit dem ausdriicklich ohne einen Moment von Selbst-
kenntnis auskommenden Vorschlag verbinden, das Bewusstsein als
»objektiven Proze3“ (Pothast) aufzufassen? (vgl. ebd., 54 u. 66) Oder
im Fall Henrichs, Selbstbewusstsein und Bewusstsein einerseits termi-
nologisch klar voneinander abzugrenzen, andererseits jedoch gleich-
zeitig eine Form von Selbstkenntnis zu supponieren, die weder hier
noch dort ihren Ort hat? (vgl. ebd., 66 f.) Nach Tugendhat geht Hen-
rich so vor allem deshalb dazu tiber, das Bewusstsein als ,,Dimension®
(ebd., 66) auszulegen, um dadurch eine vorreflexive Selbstvertrautheit
einzuholen, die den Fallstricken des wissenden Selbstbezugs entgeht.

Mit der beziehungslos gedachten Vertrautheit-mit-sich, so Man-
fred Franks Resiimee hinsichtlich der Kontroverse, zieht Henrich
gleichsam die Summe aus dem Umstand, dass weder innenverliebte
Nabelschauen (,jede Schau setzt ein Geschautes voraus®), noch Mo-
delle der Selbstidentifikation (ob der darin vorausgesetzten ,Dualitit
von distinkten Gegebenheiten®), bzw. die Annahme einer urspriingli-
chen Selbstgewissheit (,,denn jedes Wissen erschliefit etwas als etwas®)
die optische Metapher letztendlich loswerden (Frank 1986: 61). Von
daher also Henrichs Proben auf paradoxe Wendungen (ebd., 62). D.h.,
auf Begriffe4S, durch die 1) die in cartesianisch-kantischer Einstellung
hinldnglich erkundete Spontaneitit des Denkens, 2) von einer dem
vorausliegenden anonymen und ichlosen Dimension des Bewusstseins
ebenso abgehoben wird, wie die den Vollzugcharakter des transkatego-
rial und transzendental gefassten cogito nach vorne iibersteigende
(existenzielle) Selbstvertrautheit 3) gleichzeitig zum Ausdruck ge-
bracht wird (vgl. ebd., 62).

Fiir Henrich lasst sich das Ich also auch nicht durch den regelkon-
formen Gebrauch von Wortern und Zeichen wegerkldren. Wenngleich
wir uns zugestandenermaflen dadurch auch anderen zu erkennen ge-
ben. Sei es etwa entlang des von Tugendhat diskutierten zweistufigen
Erkenntnisprozesses (Charakterisierung/Identifizierung). Um das ein-
zusehen, geniigt fiir ihn bereits ein fliichtiger Blick auf die kindliche
Entwicklung. Bildet das Kind auch erst nach und nach die Fahigkeit
aus, die entsprechenden sprachlichen Codes passgenau anzuwenden,

46 Die Rede ist etwa von einem ,,selbstlosen Bewuf3tsei[n] vom Selbst“ (Henrich zit. n.
Frank 1986: 64).

269

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

liegt dessen eigentliche Leistung doch vielmehr darin, sich nunmehr in
seinem Selbstverhiltnis gegeniiber anderen auszudriicken. Folglich ge-
geniiber sich selbst in reflektierte Distanz treten zu kénnen (vgl. Hen-
rich 1999: 55). Ein fliichtiger Blick mit womdglich ethischen Implika-
tionen. Im Umkreis der so genannten Theory of mind wird die Fahig-
keit, im Geist eines anderen zu lesen, mitunter tiber den frithkindli-
chen Narzissmus beschrieben. D.h., von dessen Ende her, das ungefahr
mit dem 18. Lebensmonat eintritt und an die Stelle der frithkindlichen
Idylle sukzessiv den anderen in seiner verstérenden Gegenwart riickt.
Wire diese beginnende Perspektiveniibernahme mit Henrich denn
nicht auf Folie der urspriinglichen Verspatung gegeniiber uns selbst
auszudeuten, die das Selbstverhiltnis kennzeichnet? Sprachen, die vom
ich Gebrauch machen, so lasst er jedenfalls wissen, driicken zwar be-
sonders eindriicklich den Trieb zur Selbststdndigkeit aus, verraten da-
mit aber keinesfalls einen ungeziigelten Herrschaftswillen im Sinne der
einsamen Bewusstseinsrobinsonade (vgl. Henrich 2007: 30). Wie dem
auch sei, beziiglich der Selbstvertrautheit wird Henrich selbst jeden-
falls auch seine eigenen Theorieanspriiche ermifligen. Dass a) in
Riicksicht auf Kants noch in seine vorkritische Phase fallende Einsicht,
dass die philosophische Analyse ,unauflosbare Begriffe anzuerkennen
hat“. Und b) im Hinblick auf die darin vorgezeichnete Perspektive be-
wussten Lebens (Henrich 2007: 2).

7.5 Bewusstes Leben

So gewiss das Wissen von sich ist, verlangt es doch schier Unmaogliches.
Nédmlich, das Begriffslose durch den Begriff aufzuschlieffen. Eine ge-
gen den hartnéckig sich einstellenden Gedanken der Selbstbeziehung
gerichtete begriffliche Leistung, die anscheinend auch die Beziehung
zu anderen umfasst. D.h., dem ,Fiir-sich® zwingend ein ,,Fiir-mich-
Sein“ vorordnet. Womit es Analyseformen, die bei den gemeinsam ge-
teilten Kommunikations- und Interaktionsformen ansetzen, also dhn-
lich wie der Begriffsanalyse ergeht. Ohne den (cartesianischen) Ich-
Gedanken also keine Theorieelemente wie etwa das des ,generalisier-
ten Anderen® - geschweige denn dessen ,signifikantes* Gegenstiick.
Wobei sich dessen ethisches Gewicht wohl vor allem aus den sich (im

270

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.5 Bewusstes Leben

Sinne Holderlins) widerstreitenden Lebenstendenzen ergibt. Als das
mithin Bedenklichste dieser Zeit erachtet Henrich so auch die Tendenz
zu nachmetaphysischem Denken. Wenigstens in Riicksicht auf das
Verantwortlichkeitsbewusstsein, das fiir den Ich-Gedanken elementar
ist. ,Zur Intersubjektivitit wird man im Ausgang vom ,Fiir-mich-Sein’
der Subjektivitdt durch ein anderes Moment in dessen Verfassung ge-
fithrt: Insofern fiir sie nicht das in sich allgemeine Fiir-sich des forma-
len Selbstverhaltnisses, sondern das Fiir-mich des Ich-Gedankens kon-
stitutiv ist, versteht sich das Subjekt jeweils notwendig als ein Einzelnes.
Darin liegt, wie gesagt, dafy es den Gedanken von moglichen anderen
Subjekten, folglich aber auch den Gedanken einer Ordnung denken
muf3, in der solche Subjekte voneinander verschieden sind. Von dieser
Ordnung oder Dimension als solcher muf} es in seinem Selbstverhalt-
nis keinen bestimmten Begrift haben. Aber beides, den Ich-Gedanken
im Zusammenhang mit dem dieser Ordnung, schliefit sich ohne weite-
res der Gedanke von einer Beziehung an, welche die Subjekte unterein-
ander aus ihrem Fiir-mich-Sein heraus aufnehmen konnten.“ (Henrich
1999: 70) Aus dem ,Fiir-mich, quasi als Ermoglichungsgrund des
»Fur-sich-Seins®, gehen nach Henrich auch die miteinander verwand-
ten Themenfelder (Leib/Korper, Person, Sprache und Mit-Sein) hervor,
die im Zusammenhang mit der Bildsamkeit angefithrt wurden. Aus
dieser Perspektive wird fiir ihn also einsichtig, inwiefern die Subjekte
in ihrem unvordenklichen Selbstsein nur qua Verkdrperung fiireinan-
der real werden; Inwiefern sich diese von raum-zeitlichen Korperdin-
gen im Wesentlichen dadurch unterscheiden, dass sie sich in ihrer
Leiblichkeit mitteilen. Sprache also tiefer reicht als ein blofles Verstdn-
digungsmittel. Als Medium, das auf einer ,reale[n] Gemeinsamkeit“
(ebd., 71) basiert, somit auf solch mitleidsethische Kategorien wie Ver-
letzlichkeit, Sterblichkeit und Endlichkeit verweist. ,, Dies Fiir-sich-Sein
laf3t sich durchaus nicht aus der Kommunikation herleiten. Doch ist es,
wie die Analyse der wissenden Selbstbeziehung zeigt, auch nicht
selbstgewirkt. Es mufl aus unverfiigbarem Grund spontan aufkom-
men. Wohl aber ist zu verstehen und zu erwarten, daf3 Subjekte, die in
ein zeitliches Dasein eintreten und die in ihm erléschen, der Anleitung,
der Bergung und der Begleitung durch andere Subjekte bediirfen.”
(ebd., 71) Néher besehen, eignet dem ,Fiir-sich“ somit sowohl eine
Dynamik nach innen wie eine nach auflen. Besonnen lebt, wer auf bei-

271

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

des achtet. Uber die personelle Identitit, welche den komplexen Zu-
sammenhang von Subjekt, Person und Leib unter sich befasst, kom-
men all die unserer Verfiigungsmacht entzogenen Anldsse und Ohn-
machtserfahrungen in den Blick (Krisen, Krankheit, Schicksalsschlédge),
die nicht nur zu einem immer neuen Abgleich zwischen dem Bild, das
wir uns von uns selbst machen, wie den Erwartungen, die an uns ge-
stellt sind, fithren (einschliefSlich der darin implizierten Rollenkonflik-
te), sondern dariiber hinaus eben das Zeug dazu haben, an die drama-
tische Frage zu riihren, was es denn mit dem eigenen Leben im Gan-
zen auf sich hat. Anders nach innen. Hier zéhlen der Analyse zufolge
Erweckungserlebnisse. Die paradigmatische Rolle, die die Kunst fiir
das Leben spielen kann, diirfte damit auf der Hand liegen. Worum es
geht, sind Einschnitte, Augenblicke iiberraschender Klarheit, in denen
sich das spontane Aufkommen von Selbstbewusstsein gleichsam ein-
malig im Lebensvollzug wiederholt. Das Dahinleben aus unverfiigba-
rem Grund somit im Hinblick auf die Summe des eigenen Lebens ins
Stocken gerit. In diesen Ausnahmesituationen wird der Einzelne aus
seiner je eigenen individuellen Lebenslage heraus in eine Selbstver-
stindigung iiber die Verfasstheit menschlicher Subjektivitit gezogen,
die dem diskursiven Denken entzogen bleibt. In solchen unverfiigba-
ren Momenten der Klarheit werden die beiden (gleichurspriinglichen)
Enden (Welt/Absolute) demnach aus einer Perspektive fassbar, die es
ermoglicht, ihren Widerstreit fern falscher Befriedungstendenzen oder
Harmonieversprechen in sich auszuséhnen. D.h., in seinem Leben da-
hin gelangt, zukiinftig auf das urspriingliche Selbstverhaltnis aus ver-
groflerter (Selbst-)Distanz herabzublicken. (vgl. ebd., 73 f.) So lebt also
besonnen, wer glaubt; wer aus der in solch unverhofften Momenten
aufgetanen prinzipiellen Unentscheidbarkeit heraus seine weitere Le-
bensorientierung gewinnt. Wer sein Leben, mit anderen Worten, von
diesem Moment an in die Fluchtlinie letzter Gedanken stellt und ver-
sucht, aus diesen heraus seinen festen Stand zu gewinnen. Diese An-
strengungen der Selbstverortung, das wird von Henrich betont, kon-
nen von jenem der dsthetischen Erfahrung verwandten Evidenzerleb-
nis abweichen. Gleichwohl bildet dieses den unwiederbringlichen Be-
zugspunkt (vgl. ebd., 74). Was Fichte aus Jacobis salto mortale macht,
fithrt demnach (anders als Fichte meint), zu einer Ethik mit geddmpf-
tem Imperativ. D.h., zu einer Handlungsanweisung, in die sich der

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.5 Bewusstes Leben

Doppelsinn der Besinnung einfindet. ,,(1) Halte ein, so kannst du nicht
ohne Besinnung weiter verfahren! (2) Erwége, welches Handeln nach
diesem Einspruch, den Du anerkennst, das richtige wire, und gewinne
dann auch die richtige Einstellung zu solcher Handlungsart! (3) Du
bist doch noch ein ganz anderer, als Du meinst, wenn Du so handelst,
wie Du zunidchst wolltest. Du weifit das in Wahrheit auch - und Du
weif3t es ganz und gar, wenn Deine eigene Besinnung Dich in Deinem
Handeln wirklich leiten wird.“ (ebd., 116) Folgen wir Henrich, reicht
es also kaum, Raskolnikov einfach die Fahigkeit der reflexiven Selbst-
beobachtung entgegenzusetzen. Vielmehr sollte derselbe wohl mit den
Punkten zwei und drei konfrontiert werden. Danach erschlief3t sich
mir der Verpflichtungscharakter des moralischen Sollens gegen den
Hintergrund des mir entzogenen Grunds iiber eine Tiefenanalyse mei-
nes Selbstseins. D.h., aus einer gegen abschlieflende Analysen gefeiten
Perspektive, die somit erst gar keine Gedanken an womdoglich verbor-
gene ,Techniken der Selbstiiberredung® aufkommen ldsst. Aus ihr he-
raus wird deutlich, inwiefern ich insbesondere durch jene beiden
Punkte festen Stand im Leben gewinne. Wenngleich dieses auch wei-
terhin in dessen Wechselfille eingespannt bleibt. Der Sinnlosigkeits-
verdacht hinsichtlich des eigenen Lebens sich also wohl niemals ganz
wird ausrdumen lassen. Von ganz entscheidender Bedeutung ist dabei
die Begegnung mit dem anderen Menschen. D.h., der Sinn dafiir, dass
mich dessen Gegenwirtigkeit nicht nur aus anthropologischer Per-
spektive (Mitteilungsfihigkeit, Kooperationsbereitschaft etc.) angeht.
Denn dann riickt eine zweite Stufe der normativen Selbstverstindi-
gung in den Blick. Aus ihr heraus wird sich das an den Liebespflichten
explizierte Spannungsverhaltnis von universaler Norm und partikula-
rer Bindung und Verpflichtung zwar auch nicht auflgsen lassen, jedoch
wenigstens in seiner Persistenz begreifbar. D.h., als wesentlicher Be-
standteil und korrektiver Auskunftsort fiir Wesen lesbar, die sich ob
der sie (im Verborgenen) umtreibenden Frage nach der Bewandtnis
des eigenen Lebens selbst auszeichnen. ,,So sehen wir also, wie der phi-
losophische Rahmen, innerhalb dessen der Ort und der Ursprung des
sittlichen Bewusstseins bestimmt wurden, verstehen lasst, wieso dies
Bewusstsein eine ihm selbst begriindete Erweiterung und Vertiefung
erfahren muss. Diese Entfaltung folgt einer nur in ihm selbst gelegenen
Konsequenz und versetzt doch zugleich in eine neue Spannung: die im

273

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

274

notwendigen Ausgleich zwischen der sittlichen Konkretion eines Le-
bens der Person und ihrem Prinzipienbezug, welcher der Grundform
im Weltaufbau durch das Subjekt entspricht.” (ebd., 129)

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

Fir Fichte ist klar, Leben und Begriff kommen niemals zusammen.
Zwischen dessen Vermittlungsleistungen wie dem gelebten Leben
kann es keinen Vereinigungspunkt geben. Kaum weniger ungeschickt
durfte sich fur ihn das ,,auch® anstellen, welches heute zuweilen als
eine Ambivalenz und Paradoxie angemessene Leitwahrung diskutiert
wird. Auch die ,Wahrnehmungskraft, durch die etwa ,die Literatur
seit jeher der Philosophie tiberlegen® (Seel 2006: 71) sein soll, diirfte
fir ihn den Graben also nicht tiberspringen kénnen. Wobei der sprin-
gende Punkt fiir ihn nicht ist, dass das Leben gefithrt werden muss. So-
wenig der Gegensatz zwischen dem quantitativen und qualitativen In-
dividuum (Simmel) seine Sache ist, ist es das Leben der kyberneti-
schen Einsamkeit. Soll heiflen, das auf Optimierung programmierte
Leben bleibt fiir ihn wohl nicht weniger im Umkreis der Tatsachen ste-
hen, wie das zusammengebastelte. Sein Interesse gilt vielmehr dem al-
len sachhaltigen Beziigen vorausliegenden bewussten Leben. Dem Le-
ben also, das sich dem Paradox der Wahl stellt, wonach derjenige, der
die Freiheit wiahlt, schon vorher frei gewesen sein muss (bzw. derjenige,
der dem Zwang unterliegt, niemals wirklich die Wahl hatte). So sehr
Begriff und Urteil die Extreme von Freiheit und Zwang auch unvorein-
genommen und schonungslos durchdenken, bewahrt demnach allein
der personliche Entscheid ohne ,Entscheidungs-Grund® (Fichte BM:
43) die Reflexionen vor dem Gang in leere Abstraktionen. Nicht ohne
Grund wird also jeder, der selbst denkt, auf dessen Brief an Rheinhold
verwiesen. ,Meine Theorie ist auf unendlich mannigfaltige Art vorzu-
tragen. Jeder wird sie anders denken und anders denken miissen, um
sie selbst zu denken. Je mehrere ihre Ansicht derselben vortragen wer-
den, desto mehr wird ihre Verbreitung gewinnen.“ (Fichte zit. n.
Stegmaier 2000: Anm. 142) Bewusst Leben, so wie es aus dem unendli-
chen Satz ,,Ich bin“ folgt und Fichtes eigenen Worten zufolge unendli-
che Vortragsarten provoziert, sollte also nicht mit den mittlerweile er-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

hiltlichen esoterischen Sinnangeboten verwechselt werden (vgl. Hen-
rich 1999: 11f). Dem entgegen stellt es auf eine dreistellige Relation
ab. Unter analytischen Gesichtspunkten verweist der Titel auf Bestim-
mungsmomente, die mit dem Leben immer wieder verkniipft werden.
D.h., das bewusste Leben leugnet weder die Spontaneitdt oder Inner-
lichkeit, noch den mit dem Leben gleichfalls verbundenen Gedanken
der in sich bewegten und organisierten Ganzheit. Diese Momente, die
das Leben von seinem biologischen Substrat losketten und als polemi-
sche Opposition gegen die toten Werke des Verstandes etablieren, wei-
sen nach Ansicht Henrichs vielmehr in Richtung einer Theorie des
Selbstbewusstseins, die beriicksichtigt, dass sich dieses zwar denken
lasst, sich jedoch niemals restlos in den Begriffsnetzen der Theorie ver-
fangt. Selbstbewusstsein, wie es aus dem Vollzugscharakter bewussten
Lebens verstehend nachvollzogen werden kann, hat mit anderen Wor-
ten nichts gemein mit jener (Vulgér-)Psychologie bzw. Soziologie, die
mittlerweile die Regalmeter der Buchhandlungen ausfiillt und den Sie-
geszug des authentisch gefithrten Lebens belegt (vgl. ebd., 14).
Bewusstes Leben, wie es sich iber das durch Holderlin moderierte

Gesprach zwischen Fichte und Heidegger ausformt, zielt jedoch nicht
nur auf solch verlegerisches Kalkiil. Auch jene sozialwissenschaftlichen
Perspektiven auf Selbst, Person und Identitit, die sich nicht ohne wei-
teres unter die Gemengelage lebensweltlicher Ratgeber rubrizieren las-
sen, diirfen sich angesprochen fithlen. Denn was Subjektivitit tiber-
haupt besagt, ist auch heute noch weniger klar, als es diese Diskurse
nahelegen. So wire also auch in Riicksicht auf jene zu diskutieren, was
Autonomie eigentlich meint. Uber eine klare Abgrenzung der Diszipli-
nen, deren Zusammenarbeit also tiberhaupt erst vorzubereiten. ,,Schon
die Abgrenzung verlangt, soll sie einleuchtend und erhellend sein, daf3
die philosophischen Probleme und Positionen, die in einer gewissen
Nihe zur sozialpsychologischen Identititskonzeption stehen, als solche
verdeutlicht werden, damit beurteilt werden kann, ob sie zur Aufkli-
rung lber Primissen und Problemhorizonte beitragen konnen, in de-
nen sich die sozialpsychologische Konzeption bewegt.“ (Henrich 1996:
136) Kein geringes Programm. Verlangt es doch eine prozessorientier-
te Semantik der Subjektivitit bereitzustellen, durch die sowohl das Le-
ben, das Problemlosungen favorisiert, wie auch das Leben, das Wahr-
heit als lebensdienliche (bzw. —steigernde) Fiktion behandelt, aus dem

275

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

276

grundlosen Gang des Ich heraus verstdndlich wird (vgl. Henrich 1999:
19f.). D.h., als durchaus plausible Alternativen, denen allenfalls in
praktischer Absicht begegnet werden kann. Etwa im Riickgriff auf das
kantische Postulat. Dessen Doppelsinn erlaubt anscheinend, Problem-
und Rétselperspektiven voneinander abzuheben. ,Diese Kantische
Formel ist wesentlich zweideutig. Sie kann meinen: Was angenommen
wird, ,als ob“ es wahr sei, hat dieselbe Wirkung, die eine Einsicht ha-
ben konnte, aber in Kenntnis dessen, dafl es nicht um die Wahrheit,
sondern allein um die Weise des Gebrauchs geht. Sie kann aber auch
einen Sinn haben, der dieser Lesart in dem entscheidenden Punkt ge-
radewegs entgegengesetzt ist: Was zu begriinden uns unmdoglich ist,
was aber aus dem Ganzen unseres Vernunftwesens als unverzichtbare
These hervorgeht, auf das diirfen wir ebenso unser Leben orientieren,
wie wenn es eine begriindete Erkenntnis wére. Wir sind berechtigt in
der Meinung, daf$ das, was wir so annehmen, und das, was wahr ist,
sich ineinander kontinuieren. Das eigentliche Wirkliche, das auch un-
sere Wirklichkeit ist, verlangt nicht, die Wahrheit dessen zu dementie-
ren, was doch nur angenommen wurde, weil seine Annahme unab-
wendbar war.“ (ebd., 146) Was folgt daraus fiir Kants Stein der Wei-
en?

Kant, so wurde gezeigt, schwankt hinsichtlich der Verhiltnisbe-
stimmung von Moral und Freiheit zwischen zwei miteinander unver-
einbaren Lesarten. Womdglich mag hier ein Blick auf dessen eigene
Biographie orientieren. Wollte man mit Kant einen Zeitpunkt benen-
nen, indem die Erziehung zur Miindigkeit abgeschlossen sein sollte,
wire man mit dem vierzigsten Lebensjahr gut beraten. Erst in diesem
Alter miissen wir tiber unseren Charakter Rechenschaft ablegen. Mit
vierzig stellt sich dessen Beobachtungen zufolge ein Verhiltnis zwi-
schen den Neigungen und Leidenschaften ein, das uns einerseits noch
an den Dingen gentigend Anteil nehmen ldsst, uns andererseits jedoch
auch in eine gewisse Distanz gegeniiber den Dingen entldsst. Uns da-
mit also erlaubt, unser durch Erfahrung geschirftes Urteilsvermogen
unter Beweis zu stellen (vgl. ebd., 175). Mit vierzig erschaffen wir uns,
wie Kiithn schreibt, gleichsam ,,aus dem Stoft unseres bisherigen Le-
bens“ (ebd., 181) neu. In diesem Lebensabschnitt droht also weniger
eine Midlife-Crisis, als dass es zur vollen Ausbildung der eigenen Per-
sonlichkeit kommt. Um die vierzig wird jeder-man(n) gewissermafien

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

zum Adressat des oben geschilderten intellektuellen Erweckungserleb-
nisses, das Fichte schon mit seiner Hauslehrertitigkeit ereilt. Die sin-
nenfreie Neigung gewissermaflen gegen den Hintergrund eines alles
andere als zufilligen Bruchs im Leben lesbar. ,,Der Mensch, der sich
eines Charakters in seiner Denkungsart bewufit ist, hat ihn auch nicht
von Natur, sondern muf ihn jederzeit erworben haben. Man kann
auch annehmen: dafl die Griindung desselben gleich einer Art der
Wiedergeburt, eine gewisse Feierlichkeit der Angelobung, die er sich
selbst tut, sie und den Zeitpunkt, da diese Umwandlung in ihm vor-
ging, gleich einer neuen Epoche ihm unvergef3lich mache. - Erziehung,
Beispiele und Belehrung konnen diese Festigkeit und Beharrlichkeit in
Grundsitzen tiberhaupt nicht nach und nach, sondern nur gleichsam
durch eine Explosion, die auf den Uberdrufl am schwankenden Zu-
stande des Instinkts auf einmal erfolgt, bewirken. Vielleicht werden
nur wenige sein, die diese Revolution vor dem 3osten Jahre versucht,
und noch wenigere, die sie vor dem 4osten fest gegriindet haben.-
Fragmentarisch ein besserer Mensch werden zu wollen, ist ein vergeb-
licher Versuch; denn der Eindruck erlischt, wahrend dessen man an
einem anderen arbeitet; die Griindung eines Charakters aber ist abso-
lute Einheit des innern Prinzips des Lebenswandels ber-
haupt.“47(Kant zit. n. Kihn 2007: 174) Maximen sind Grundsitze.
Grundsitze, durch welche der Charakter nicht blof§ ausgedriickt wird,
sondern durch welche er geformt und hervorgebracht wird. Solcher-
maflen in das Leben einbegriffen also keinesfalls einer Selbstisolation
entspringen. Uber den ,offentlichen Diskurs®, ,das Gesprich mit
Freunden {iber moralische Fragen®, so Kiihn, steigt das objektiv Ver-
niinftige in die Alltagswelt hinab. (ebd., 175).4% Als Grundsitze fiir un-
ser Handeln qualifizieren sich Maximen danach nur, insoweit sie das

47 Vor seinem vierzigsten Geburtstag soll Kant selbst mit der dsthetischen Existenz
liebdugeln. Eine Lust, die allerdings jah endet. Der Tod seines engsten Vertrauten
in Konigsberg, Funke, zieht ihm buchstablich den Boden unter den Fiiflen weg
und ldsst ihn nach einem Leben mit festen Grundsitzen Ausschau halten. Nach
Kithne handelt es sich hierbei also um eine erwidhnenswerte Koinzidenz zwischen
Leben und Begriff. Tragt eine solche Kontextualisierung dessen eigener Kehre doch
dazu bei, zu zeigen, dass Kant nicht der (verschrobene) anisthetische Zeitgenosse
ist, zu dem ihn seine Biographen machen.

48 Ein Umstand, der nun allerdings keinesfalls Kants Zurechnung der Maxime zu un-
serem Privat-Horizont widerspricht. Mit dieser Einordnung aus seiner Logikvorle-

277

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

278

Zeug dazu haben, sich als kontextiibergreifende Leitfiden zu bewahren.
Von daher ihr Purismus. Einerseits. Andererseits impliziert die ge-
suchte ,,Bestandigkeit und Festigkeit® der Maximen, daf} ihre Zahl ,re-
lativ klein sein muf3 (Kithn 2007: 176 f.). D.h., als ,Lebensregeln®, die
zutiefst verinnerlicht werden, widerstreiten sie dem kognitivistischen
Zerrbild, permanenter Neubewertungen von aufeinanderfolgenden
Handlungssituationen. Dementgegen bleibt ihre Zahl limitiert. Wo es
denn einmal zur Infragestellung dieser tibersichtlichen Haushaltung
kommt, stellt sich also vielmehr gleich eine fundamentale Korrektur
der bisherigen Selbstinterpretation ein (vgl. ebd., 177).

Mit dem vierzigsten Lebensjahr kénnte die begriffsanalytische Per-
spektive also an Zuspruch verlieren? Selbstbestimmung scheint auf
einen Lebensgang abzustellen, indem sie sie sich ebenso entfalten wie
bewidhren muss. An die Stelle von an Laborbedingungen erinnernde
Gedankenexperimenten, durch welche freies Handeln weder bewiesen
noch widerlegt wird, riicken damit anscheinend Selbstbildungs- und
Formungsprozesses, die aus dem Horizont des moralischen Sollens
nachgezeichnet werden. Denn ,,[g]ibt es die Freiheit der Selbstbestim-
mung, die am deutlichsten im sittlichen Bewusstsein vorausgesetzt
wird, dann ist sie nicht eine Eigenschaft, die sich in einzelnen Hand-
lungssituationen realisiert. Sie realisiert sich in einem Prozess, der zur
Begriindung einer Handlungsart fithrt.“ (Henrich 2007: 352). Fiir Kant
war es unter den méchtigen Eindriicken der Kausalkategorie das Ge-
setz, das Moral und Freiheit verband. Auf die damit einhergehenden
Schwierigkeiten reagiert Henrich, indem er letztere prozessual fasst. So
unbegreiflich der Grund (Realgrund) der Freiheit fiir uns notwendig
auch bleibt, nehmen wir sie doch unentwegt (als Idealgrund) in An-
spruch. Insbesondere immer dann, wenn wir uns der Selbstverstindi-
gung in praktischer Absicht verweigern. Wenn wir an die Stelle des
(versohnenden) Ausgriffs nach einem Ganzen, in das wir inbegriffen
sind, also Lebensperspektiven puren faktischen Daseins riicken. Den
unverfiigbaren Grund in uns somit in Form von Machbarkeits- und

sungen will er uns vielmehr nur einscharfen, dass wir uns niemals in die richterli-
che Position des gottlichen Beobachters versteigen sollten. Denn im Hinblick auf
die Handlungsregeln bzw. -dispositionen, die sich alter ego aus seiner einmaligen
Situation heraus auferlegt, muss unser Urteil notwendig duflerlich bleiben (vgl.
Stegmaier 2000: 78).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

Verfiigungsphantasien oder Erkldarungsabsichten nach auflen projizie-
ren. Stattdessen sollten wir die Freiheit also aus der umrissenen dop-
pelten Unbegreiflichkeit heraus explizieren (vgl. ebd., 354 ff.). Was das
heif3t, diirfte auch tber die Idee der Menschheit deutlich werden, die
aus dieser Perspektive anscheinend in die Emporung einzieht. Danach
korrespondiert das personliche Schuldgefithl wohl keinesfalls in erster
Linie mit der Emporung dritter. Worauf sich dieses demnach vielmehr
bezieht, ist eine Revision des eigenen Selbstverstindnisses. D.h., der
Selbstwahl, die durch den bésen Willen eingestanden wird. ,Gegen-
stiick” meiner personlichen Schuldgefiihle, so Henrich, ist nicht ,die
Emporung anderer Menschen. Diese Emporung, die zu einer anderen
Art von Schuldvorwurf fithrt, erklart sich vielmehr aus den potenziel-
len und den wirklichen Folgen eines Lebens nur im Eigeninteresse fiir
die anderen, die als bdse, weil zerstorerisch beschrieben werden kon-
nen. Im Blick auf diese Folgen und im Urteil der Anderen hat darum
auch die Charakterisierung der Selbstwahl, {iber die das Selbstsein de-
formiert wird, als ,das Bose® ihren ersten Ursprung. Der Akteur wird es
sich, und zwar von sich aus, auch zu eigen machen miissen, obwohl es
den Akt seiner Selbstbestimmung zum Selbstverlust als solchen eigent-
lich nicht trifft.“ (ebd., 336)

7.6.1 Grund der Freiheit

Mit Fichte ldsst sich also ein Grund der Freiheit denken. Auch wenn
das zundchst paradox klingt. Der Verpflichtungscharakter des Moral-
gesetzes wird danach aus der Bewegung der Subjektivitat heraus ver-
standlich. D.h., im Lichte des vertieften Aufschlusses tiber sich selbst
erhellt, welche die moralische Selbstthematisierung in Aussicht stellt.
So miissen Moralverachter vom Schlage Raskolnikovs zwar keinen
Freiheits- doch einen Selbstverlust flirchten. Leitend fiir diesen Gedan-
kengang ist nicht zuletzt die von Fichte von der dritten Periode an un-
tersuchte Augentitigkeit. Mit ihr verlagert sich der Akzent vom Akti-
vum des Setzens hin zum Passivum des Eingesetzt-seins (vgl. Henrich
1967: 26). Aus Sicht Henrichs sind die paradoxen Wendungen, die
Fichte von diesem Zeitpunkt verwendet, also kein Ausdruck theoreti-
scher Verlegenheit, sondern vielmehr dem Phidnomen geschuldet. Von

279

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

280

den Stoikern war zu lernen, dass das Ich noch in einem ganz anderen
Sinn nicht Herr im eigenen Haus ist, als dies die antiidealistischen De-
zentrierungslektiiren des 19. Jahrhunderts verkiinden. Der stoische
Geistbegriff erschien vielmehr als Vorldufer der spinozistischen Sub-
stanzmetaphysik bzw. der diese rezipierenden idealistischen Begriffs-
formen.

Vom Unendlichen zum Endlichen kein Ubergang. Eine Einsicht,
die, wie Schelling weiter ausfiihrt, die {iberlieferte Emanationslehre mit
der spinozistischen Substanzmetaphysik teilt (vgl. Schelling IWL: 159).
Folgen wir Henrich, zeichnet sich durch diesen Interpretationshori-
zont hindurch die monistische Grundiiberzeugung ab, die die mitein-
ander konkurrierenden Systementwiirfe eint. Der idealistische Wett-
streit kennt, mit anderen Worten, theorieimmanente Griinde. Die pla-
kative Formel: ,Von Kant zu Hegel* umschreibt demnach eine Denkan-
strengung, die sich darum bemiiht, aus ,den Begriffsbildungen der
Transzendentalphilosophie heraus® eine Begriffsform zu entwickeln,
die es erlaubt ,,den monistischen Grundgedanken zunichst in eine ei-
genstandige formale Ontologie und sodann in eine Weltsicht auszuar-
beiten” (Henrich 2001: 145). Und zwar mit der Zielsetzung, die festge-
wordenen Gegensitze, die die ,Vormeinungen der alltdglichen Welt-
sicht oder [die, S.S.] historisch[e] Religion® (ebd.) suggeriert, zu ver-
fliissigen. Der monistische Grundgedanke, ,daf3 Endliches durchaus
und in sich selbst unselbststindig nur in Beziehung auf das besteht,
was einzig von sich aus eigentlich wirklich ist“ (ebd., 144), wird von
ihnen also als ,,Programm der Korrektur hin zur Wahrheit“ ebd., 145)
rezipiert. Zugleich leitet sich aus dem idealistischen Rezeptionsinteres-
se die enorme Unruhe ihrer Begriffsbildungen ab. So wie die monisti-
sche Grundiiberzeugung ,dazu nétigen will, von dem falschen Glau-
ben an die Wirklichkeit vom rein Endlichen abzulassen, so kann sie
auch im weiteren Verlauf der Entfaltung eines jeden Monismus wiede-
rum gegen jede Form monistischer Begriffsbildung gestellt werden, in
der die Innerlichkeit des Endlichen im Einen Wirklichen nicht in vol-
ler Konsequenz ausgedacht und festgehalten wird.“ (ebd., 146) Mit
einem Wort, die tiberlieferte Einsicht bezeichnet das Problembewusst-
sein, das die Kontroverse speist. Das sei in aller Kiirze an Schel-
lings ,System des transzendentalen Idealismus’ (1800) illustriert. Hin-
sichtlich des Absoluten als ,,leere Idee der reinen Indifferenz (Schulz

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

1981: 42), wie Walter Schulz schreibt, kann gezeigt werden, dass dieses
sich einen mit dem eigenen Systemgedanken unvertrdglichen Dualis-
mus einhandelt. Schelling erkauft die angenommene strukturhomolo-
gische Einheit der beiden Extreme um den Preis zweier nicht mitein-
ander vermittelter Dimensionen. Das Absolute erscheint in einer Dop-
pelperspektive (vgl. ebd., 42£f.). Zum einen erscheint dieses als Schnitt-
stelle der aufeinander bezogenen Extreme (relative Totalitdt). Zum an-
deren als der unvordenkliche Einheitsgrund (,,absolute Totalitdt®) der
Unterschiedenen. Beide Perspektiven erweisen sich so in ihrer Diffe-
renz als auf den Fluchtpunkt der Indifferenz hin angeordnet. Behan-
delt Schelling Freiheit hier ,wesentlich als spekulativ-theologisches
Problem® (ebd., 41), zeigen sich Ich und Welt in ihrem Gegensatz da-
bei auf ein gegensatzloses Absolutes verwiesen, in dessen differenzlo-
ser Nacht, wie Hegel in der Vorrede zur Phidnomenologie des Geistes
spottet, alle Kithe schwarz sind. Der von Schelling scheinbar nur wie-
derholte Tendr wird demnach von einem Dualismus durchzogen, der
letztlich mit dessen eigenem Theorieanspruch unvereinbar ist (vgl.
ebd., 42). Deutlich werden sollte an Schellings Rezeption des von Par-
menides herkommenden All-Einheitsgedanken also folgendes. Will
man die Subjekte, die man in ihrem Wissen von sich unter ontologi-
schen Gesichtspunkten als Einzelne ansprechen kann, mit diesem auf
der Riickseite ihres Status als Erkenntnissubjekte verbundenen Gedan-
ken der All-Einheit zusammenfiihren, bedarf es begrifflicher Mittel,
die ebenso von der Sprache der ontologischen Alltagsontologie wie der
Terminologie der physikalischen Weltbeschreibung abweichen. Also
ganz im Sinne Fichtes paradox anmuten. Als Frage formuliert: Wie
lasst sich der entzogene Grund, der die Denk- und Handlungsart be-
stimmt, mit dem Ganzen, das nicht zuletzt in Krisensituationen lebhaft
verspiirt oder erfragt wird, zusammendenken? Die Antwort auf diese
Frage deutete sich weiter oben schon an. Ndmlich im Kontext der Er-
orterung des ,,bloflen Gedankens® Diesem zufolge gilt es, das von He-
gel von seiner Frankfurter Zeit an entwickelte Formular des absoluten
Unterschieds nicht mehr im Sinn der finalisierenden Dialektik, son-
dern im Sinne der kantischen Idee auszulegen. Bereit in seinem unter
dem Titel ,La découverte de Fichte’ am College de France im Jahre
1966 — gleichsam im Epizentrum der radikalen Vernunftskepsis — ge-
haltenen Vortrag, verfolgt Henrich so das Ziel der Rehabilitierung

281

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

Fichtes. Noch bevor die Hysterie tiber die sich allerorts verbreitenden
semiotischen lacacacacinsichen und deridadadadischen Virenstimme
hierzulande die Feuilletons tiberschwdmmen, verteidigt er Fichte also
gegeniiber dem Vorwurf ,totalitirer Vernunft. Die Diskurshoheit, wel-
che die spekulative Vernunft schon recht bald erlangt hatte und deren
Geltungsanspriiche sich auch noch durch die linksrheinischen Abset-
zungsbewegungen hindurch verfolgen lésst, tragt demnach erfolgreich
dafiir Sorge, dass Anschlussversuche an Fichtes anfingliche Entde-
ckung unterbleiben. Der Preis, den die philosophische Agenda dafiir
entrichtet, beziffert sich so fiir Henrich durch den Verlust einer Per-
spektive nachmetaphysischen Denkens, die ohne das (Beliebigkeit auf-
rufende) Prifix- Post iiberzeugt. Ganz am Ende seines Vortrages du-
Bert sich Henrich so iiber die Unruhe der Subjektivitit in einer Weise,
die nicht ohne das hegelsche Formular des absoluten Unterschieds
auszukommen scheint und dabei doch beansprucht, diese ganz anders
aufzufassen (vgl. Henrich 2001: 82). Was Henrich bei Fichte entdeckt,
ist eine in sich bewegte Subjektivitit, die, indem sie auf ein dialekti-
sches Drehbuch verzichtet, unserer endlichen Situation angemessener
scheint. Nichtsdestotrotz diirfte sich diese nicht ohne das hegelsche
Formular des absoluten Unterschieds darstellen lassen. Fichte erklart
hinsichtlich der kantischen Verstandeskategorien, dass die Bewusst-
seinsinhalte nicht nur ,wie in einer Zeitung des menschlichen Geistes*
neben- bzw. tibereinander gestellt werden diirfen (Fichte BM: 74).
Dem kommt Hegel in der Phdnomenologie des Geistes nach, indem er
Anschauung und Begriff in eine gemeinsame Erfahrungsgeschichte
hineinzieht. So wird das transzendentale Selbstbewusstsein an der
Schwelle zum Selbstbewusstseinskapitel gleichsam organisch aus die-
ser mit der sinnlichen Gewissheit einsetzenden Erfahrungsgeschichte
entwickelt. Kurzum, an den absoluten Unterschied herangefiihrt. ,,Ich
unterscheide mich von mir selbst, und es ist darin unmittelbar fiir mich,
dass dies Unterschiedene nicht unterschieden ist. Ich, das Gleichnamige,
stofle mich von mir selbst ab; aber dies Unterschiedene, Ungleich-Ge-
setzte ist unmittelbar, indem es unterschieden ist, kein Unterschied fur
mich.“ (Hegel PhG: 135) Nimmt man dieses Formular und speist es in
das reformulierte Verhiltnis von Vernunftfaktum und Achtungsformel
ein, gelangt man anscheinend zu dem Gedanken einer All-Einheit,
welche die Differenz in sich selbst einschliefit. D.h., zugleich als Nicht-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

differenz, wie als Differenz begriffen und beschrieben werden kann.
Als solche also die Attribute des Einen wie des Unendlichen trégt, oh-
ne dabei in einen duflerlichen Gegensatz zum Endlichen zu geraten.
Denn dieses lasst sich unter dieser Voraussetzung nach Henrich tiber
die Begriffe des Selbstgeniigsamkeit und Selbstdifferenzierung, die es
demnach mit der All-Einheit teilt, als inbegriffen in das Eine fassen.
Uber beide Begriffe in ihrem Zusammenspiel wird somit das endliche
Einzelne zugleich als radikal abhdngig wie urspriinglich selbststindig
begreifbar. Unterschieden und doch nicht dem Unendlichen duferlich,
ist die Einzelheit demnach tiber den Begrift des Selbsterhalts. Fiir alles
Belebte gilt danach, dass es sich von anderem Einzelnen iber Prozesse
der internen Selbstdifferenzierung organisiert. Genau dadurch in sei-
ner grundsatzlichen Gefihrdung behauptet (wenngleich, wie Henrich
anfiigt damit noch nicht ausgemacht sein diirfte, ob dieses Beschrei-
bungsformular auch fiir alles unorganische Anwendung finden kann)
(vgl. Henrich 2007: 266 {1.).

Seinem aus dem lateinischen, speculator (erspihen, auskundschaf-
ten) herzuleitenden Wortsinn nach, stellt sich das spekulative Denken
in den platonisch-augustinischen Traditionszusammenhang der inne-
ren Wesensschau oder des geistigen Auges (vgl. Schnéddelbach 2007:
18). In groben Ziigen wire also bereits durch diese etymologische No-
tiz die Ausgangslage der (Schelling-)Hegelschen Fichtekritik umrissen:
Fichte will dasselbe wie sie. Da er allerdings weiterhin am Letztbegriin-
dungsprogramm der Vernunftkritik festhalt, bleibt die avisierte (um-
fangslogische) ,,Identitit von Denken und Sein® fiir ihn unerreichbar
(Siep 2000: 40). Nach Ansicht Henrichs spricht dieses Restimee also
nicht zwingend gegen Fichte. Fichtes Erfahrung diirfte vielmehr ver-
stehen Helfen, weshalb philosophische Beratung an Bedeutung ge-
winnt. Verniinftig handelt, so wurde oben in Erfahrung gebracht, wer
sich selbst sorgsam auf die eigenen Motive und Griinde hin evaluiert.
Konfrontiert etwa mit existenziellen Fragen, die bis ins Mark der eige-
nen Identitdtskonstruktion zielen und dabei doch von exemplarischem
Charakter sind, gegebenenfalls das Gesprich mit seinesgleichen sucht
(vgl. Gerhardt 2007: 14 ff.). Wer mit anderen Worten durchschaut hat,
dass die vordergriindig nur auf das Handeln zugeschnittene Frage ,was
soll ich tun; in Wirklichkeit die , Frage der Ethik“ anzielt (Gerhardt
2007: 91). Namlich, ,, Wer bin ich? Wie (und worin) verstehe ich mich

283

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

284

selbst? (ebd., 91) Wer also im Rahmen von zugleich spielerisch wie
phantasievollen Probehandlungen gewissenhaft den Ernstfall iibt.
Folglich den Fall vorbereitet, da ,,das Ganze einer Situation, die auf das
Ganze einer Person bezogen wird, die darin Gefahr lduft, in Wider-
spruch zu sich und zum Ganzen ihres Lebens zu geraten (ebd., 420).

Als Bestimmungsort von Selbstkontrolle liefSe sich demnach die
Notwendigkeit der Selbstbesinnung angeben (vgl. ebd., 68 ff.).49Als de-
ren Realisierungsort die philosophische Praxis. Wobei inzwischen klar
sein sollte, dass diejenigen, die dieser Form der Lebensberatung nach-
gehen, einen ,unmoglichen Beruf® ausiiben. ,Eine der grofiten
Schwierigkeiten Philosophischer Praxis diirfte darin liegen, dass sie
ihre Klientel bereits so voraussetzt, wie sie — nach deren Verlangen -
allererst werden mochte: Der Klient kommt philosophisch ndmlich
nur als selbststandiger Gespréachspartner in Frage. Denn der Philosoph
kann sich philosophierend nur an den eigenstdndigen Menschen rich-
ten — einen Menschen, der davon durchdrungen ist, nach eigener Ein-
sicht handeln zu wollen. Wer das aber wahrhaft konnte, brauchte we-
der die Philosophische Praxis noch die Philosophie.“ (Gerhardt 2007:
17)

Thema der Beratung sollte allerdings nicht nur das tétige, aktive
Leben sein. Fragen des Zorn und des Ubelnehmens. Thema der Bera-
tung sollte wohl auch das passive, das responsive Leben sein. Das Leben
das empfingt, dem Dinge zu Teil werden bzw. widerfahren. Kurzum,
dessen Gelingen gewihrt ist. Mafigeblich fiir diese Facette der Lebens-
fithrung konnte die existenzielle Dimension der kantischen Vernunft-
antinomien sein:

49 Gerhardt dirfte aus Sicht Henrichs beispielhaft fiir eine weitere Facette des (physi-
kalischen) Naturalismus stehen. Dessen Uberzeugung nach folgt aus dem Leben,
das der Mensch fithren muss, fiir die Ethik die Aufgabe der Kldrung sowohl der
Selbst- wie der normativen Leitbegriffe, die dabei verwendet werden. Ziel dessen
ist es, dariiber die Frage nach moralischen wie rechtlichen Prinzipien, als in den
vorgelagerten Problemlagen personeller Identitit fundiert, auszuweisen. Wobei
sich im Rahmen der Moralbegriindung zeigen soll, wie die einzelnen Aspekte da-
bei ineinander greifen (vgl. Gerhardt 2007: 100). Worauf wir am Grund jedes Mo-
ralentwurfs so letztendlich stoflen, wire eine von geschichtsphilosophischen Hypo-
thesen befreite Forderung nach individueller Selbstbestimmung. Inwieweit diese
ihrerseits notwendig in konkrete Selbstverwirklichungsanspriiche einmiindet, soll
eben eine lebenswissenschaftlich motivierte (organische Anthropologie) Uberprii-
fung instrumentellen Handelns belegen.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.7 Gewdhrtes Gelingen

»Es muf sich die Einheit eines Weges durch diese Stellungen verstehen
lassen und mit ihr mufl ein Wahrheitsanspruch hinsichtlich einer Weltin-
terpretation verbunden werden koénnen, der die antagonistischen Wahr-
heitsanspriiche der Bewufitseinsstellungen aufnimmt, sie also in ihrer
Moglichkeit und Motivation kohédrent begreift, ohne sie weiterhin affir-
mieren zu miissen. (Henrich 2001: 38)

7.7 Gewahrtes Gelingen

Wer bin ich? Wie (und worin) verstehe ich mich selbst? Auf diese Fra-
gen hat Ernst Tugendhat im Kontext seiner kritischen Auseinander-
setzung mit den idealistisch inspirierten Selbstbewusstseinstheorien
eine Antwort gesucht. Und zwar gegen den Hintergrund Georg Her-
bert Meads naturalistisch gewendeten Anschlussversuch an Hegel.
Eine kurze Skizze Meads konnte von daher angebracht sein. Derselbe
hat in einer Reihe von Aufsitzen die soziale Genese des Selbst nachge-
zeichnet. Insbesondere in dessen aus Vorlesungsnachschriften hervor-
gehenden Hauptwerk Geist, Identitit und Gesellschaft hat er dabei die
Bedeutung der Fahigkeit der Perspektiveniibernahme des anderen her-
ausgearbeitet. Uber diese Fihigkeit bzw. ihren Erwerb lésst sich nach
Mead der sprachvermittelte Selbst- und Weltbezug des Menschen nicht
weniger erkldren lassen, als der Sozialisationsprozess des Einzelnen.
Seine zentrale Einsicht der Einstellungs- bzw. Rolleniibernahme bringt
Mead also sowohl auf (phylogenetischer) Gattungs- wie auf (ontogene-
tischer) individueller Ebene zur Geltung. Zunéchst verbindet er mit
der Fahigkeit kognitive Verhaltenszumutungen. Diese fithren den
Menschen fiir ihn aus dem Umkreis tierischen Sozialverhaltens hinaus.
Ruft ein Theatergast in einem vollbesetzten Theatersaal plotzlich Feuer,
dann 16st dies bei den anderen Gésten sicherlich eine ganze Palette an
Reaktionen aus. Einige springen vielleicht sofort auf, andere bleiben
womdglich noch sitzen und halten erst selbst nach der Brandursache
Ausschau und wieder andere zeigen sich vielleicht in erster Linie um
ihre schwerhorigen Sitznachbarn besorgt. Worauf es Mead an der Stel-
le nun ankommt, ist, dass alle im Saal ungeachtet ihrer verschiedenen
Reaktionsweisen das gleiche mit dem Ruf verbinden. Selbst an solchen
simplen Einwortduf3erungen, die, wie Jiirgen Habermas in kritischer
Auseinandersetzung mit Mead schreibt, ,nur quasi-indikativisch, oder

285

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

286

quasi imperativisch oder quasi expressiv gebraucht werden kénnen',
lasst sich fiir ihn also der Beweis erbringen, dass sich deren Bedeutung
erst aus der vollzogenen Handlungssequenz heraus erschliefit (Haber-
mas 1995: 15). Also nicht schon an den einzelnen Reaktionen abgele-
sen werden kann. Bereits anhand einfacher signalsprachlicher Aufle-
rungen wie ,Feuer®, , Angriff', ,,Hunger wird fiir Mead so verstind-
lich, wie der Mensch sich im Laufe des Evolutionsprozesses objektive
Sinnstrukturen qua Verinnerlichungsprozess verfiigbar macht.

Mit dem Wechsel auf die individuelle Ebene wird die Einstellungs-
tibernahme bei Mead dann vor allem als Rolleniibernahme thematisch.
Gegeniiber den kognitiven Verhaltenszumutungen jetzt die normati-
ven Verhaltenserwartungen hervorgekehrt, welche strukturell in die
Genese des Selbst eingehen. Auf dieser Ebene sind es insbesondere die
Theoriebausteine des signifikanten und generalisierten Anderen bzw.
die Spaltung der Ich-Identitit in die Perspektiven des ICH und Ich (Me
and I), durch die Mead der Vernunfttradition den Ricken zukehrt.
Wihrend das Me den Niederschlag der gesellschaftlichen Anspruchs-
haltungen und Forderungen im Einzelnen bezeichnet, steht das I fiir
die individuellen Antworten des Einzelnen. Im I finden sich so einer-
seits die Begriffe der Spontaneitit und Kreativitit autbewahrt, wie an-
dererseits der ,konstitutionelle Antriebsiiberschuss (Joas 1989: 117),
der den Menschen von seiner Triebnatur her ausmacht. So markiert
das I fiir Mead gewissermaflen den Punkt, da das Selbst sich selbst
zum Problem wird. Lisst sich dessen Handlung in erster Linie auf die
Uber- und Hineinnahme der Rolle des Anderen zuriickverfolgen,
muss, um von einer dem Individuum zurechenbaren Handlung spre-
chen zu konnen, also ein Moment hinzutreten, das von diesem allen-
falls im Nachhinein kontrolliert werden kann. Das I, so Mead, stellt
eine ,,historische Figur® dar (Mead 1973: 218).

Im Rekurs auf dieses nur im Nachhinein fassbare I sucht Mead
nun die zuvor von ihm herausgearbeitete Dominanz der gesellschaftli-
chen Perspektive des Me wieder aufzubrechen. Die angesprochenen
Begriffe des signifikanten und generalisierten Anderen beziehen sich
dabei auf die Entwicklungslogik, in die Mead die Ausbildung einer sta-
bilen Personlichkeitsstruktur im Zuge dessen eintrigt. Der Weg zu
einem einheitlichen Selbstbild fithrt danach tiber die sukzessive Inte-
gration einer Pluralitit von mini Me’s. D.h., von zunéchst leiblich pra-

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.7 Gewdhrtes Gelingen

senten dabei jedoch unabhingig voneinander erfahrenen frithkindli-
chen Bezugspersonen. Angefangen vom emotionalen Nahbereich der
Familie bis in die Zugehorigkeit zu solch abstrakteren gesellschaftli-
chen Gruppierungen wie die der Schuldner und Glaubiger hinein,
muss der Einzelne demnach zwei elementare Entwicklungsaufgaben
bewaltigen. Erstens den Umgang mit unterschiedlichen Rollenpridika-
ten lernen. Zweitens, Strategien im Umgang mit sich widersprechen-
den Erwartungshaltungen ausbilden und diese einiiben. Fasst man den
Begriff personeller Identitat in diesem Sinne als Prozess eines perma-
nenten Abgleichs, dann riickt dariiber das kindliche Spiel in den Blick-
punkt. Im Wesentlichen unterscheidbar sind dabei zwei Stadien. Ein
erstes Stadium, da das Kind vor allem mittels seiner Phantasie die Er-
fahrung der mehreren Me's verarbeitet. Zu denken wire hier z.B. an
Gelegenheiten, da Kinder gedankenverloren erlebte Situationen durch-
spielen (etwa im Puppenspiel den Umgang mit widerspriichlichen Er-
wartungshaltungen ihrer Eltern einiiben, indem sie dabei unbewusst
unterschiedliche Handlungsalternativen erproben).

Der Weg von dieser spielerischen Rolleniibernahme hin zum ver-
antwortungsbewussten Rolleninterpreten wird dann fiir Mead durch
eine weitere Form von Spielen gebahnt. Namlich durch regelegeleitete
Spiele. Vorziiglich durch Wettkampfspiele. Wobei insbesondere der
Mannschaftssport vermittelt, was ein guter Teamplayer ist. Die Kom-
petenzen, die hierbei erworben werden illustriert Mead am Beispiel
der Ballsportart Baseball.

»Damit ein menschliches Wesen eine Identitit im vollen Sinn des Wortes
entwickelt, muf} es ebenso, wie es die Haltungen anderer Individuen zu
sich selbst und untereinander einnimmt, auch ihre Haltungen gegeniiber
den verschiedenen Phasen oder Aspekten der gemeinsamen gesellschaft-
lichen Titigkeit oder der gesellschaftlichen Aufgaben {ibernehmen, in die
sie, als Mitglieder einer organisierten Gesellschaft [...] alle einbezogen
sind.“ (Mead 1968: 196)

Meads Anspruch ist es also, die Begriffe Selbstbewusstsein, Selbstbe-
stimmung und Selbstverwirklichung aus intersubjektiver Perspektive
nachzuzeichnen. Spannend blieb fiir ihn dabei gleichwohl die Frage,
wie aus der durch ihn vorgezeichneten Perspektive noch ,,Appelle an
die Vernunft® (a la Sokrates) zu verstehen sind. An der Stelle setzt Tu-
gendhat gewissermaflen an.

287

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

Fiir dessen Interpretation maf3geblich sind somit Fragen, die er
nicht direkt in der Auseinandersetzung mit Mead diskutiert. Allen vor-
an die Frage nach der Verbindlichkeit der Moral. Uber Kant hinaus-
weisende Moralkonzepte sind dadurch gekennzeichnet, dass sie mit
der Freiheit zum Moralgesetz auch die Freiheit vom Moralgesetz the-
matisieren. Woriiber sich die Frage der Moralmotivation aus nachme-
taphysischer Perspektive demnach kldren ldsst, ist der Begrift der inne-
ren Sanktion. Gegen den Hintergrund dieses Begriffs erscheint der
Verpflichtungscharakter des Sollens auf zweifache Weise relativiert.
Erstens, durch die damit verbundene Auslegung der kantischen Selbst-
gesetzgebung als Moral der wechselseitigen Forderungen. Zweitens,
durch die der Sanktion logisch vorzuordnende Frage der Zugehorig-
keit. Sowohl die Wirkung duflerer wie innerer Normen hingt demnach
von einem vorauseilenden ,ich will“ ab. Ausgesprochen wird dieses
elementare dazugehidren wollen fir Tugendhat gleichsam durch den
Sozialisationsprozess. Dieses ,,ich will“ ist also mit keinem unmotivier-
ten Entschluss vergleichbar. Woriiber sich Tugendhat durch Mead im
wesentlichen Aufschluss erhofft, ist der Funktionsmechanismus dieser
inneren Sanktion.

Meads erklartes Beweisziel ist es, Denken und Handeln gleicher-
maflen tber die Perspektiveniibernahme verstindlich zu machen.
Auch in solchen Situationen, da der Einzelne fiir sich im Stillen eine
Sache durchdenkt, so derselbe, sind die zunachst im kommunikativen
Umgang ausgebildeten und erprobten Auswahlverfahren bzw. geisti-
gen Probehandlungen und Perspektiveniibernahmen am Werk. Tu-
gendhats erster Schritt besteht nun darin, genau dieses Beweisziel zu
hinterfragen. Eine der Grundthesen Meads besagt, dass jede explizite
Reaktion von einer entsprechenden impliziten Reaktion begleitet wird.
Wer etwa einen anderen auffordert, einen Stuhl zu holen, steht selbst
im Begriff, die Handlung auszufiihren. Das erklart augenscheinlich die
Sonderstellung der Lautgebdrde. Wer spricht, hort sich selbst. Stimu-
liert sich also nicht anders als sein Gegeniiber. Sich in diesem Sinn
selbst stimulieren kann sich allerdings auch ein Papagei. Das allein
reicht also noch nicht aus, um die Ubersetzung von einfachen Reiz-Re-
aktionsbogen in Sprecher/Horer-Verhéltnisse zu erklaren. Notwendig
ist, dass Stimulus und Reaktion auseinandertreten. Zwischen beiden
also eine gewisse Verzogerung eintritt. Korrespondiert jeder expliziten

288

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.7 Gewdhrtes Gelingen

Reaktion eine entsprechende implizite Reaktionshaltung, ldsst sich de-
ren Stellenwert fiir Mead also erst iiber den Handlungsaufschub er-
messen, der dadurch eingerdumt wird. ,Verzogerte Reaktion ist fiir in-
telligentes Verhalten notwendig. Organisation, implizite Uberpriifung
und schlieSlich Auswahl der sichtbaren Reaktionen auf die gesell-
schaftlichen Situationen, mit denen ein Individuum konfrontiert wird,
wiren unmoglich, wenn seine sichtbaren Reaktionen in solchen Situa-
tionen nicht verzogert werden konnten.“ (Mead 1968: 1391.)

In der verzogerten Reaktion spiegelt sich also der fiir menschliche
Kommunikation typische Interpretationsspielraum. Diesen Befund
16st Tugendhat nun ebenso wie die Lautgebirde aus Meads biologisch
grundierter Narrative. Verstehbar wird die implizite Reaktion dann als
Antwort fordernde Disposition. Woriiber die Kommunikationspartner
so gewissermaflen vorverstindigt sind, sind die verbalen Stellungnah-
men, die sie mit ihren Sprechakten einfordern. ,,Der verbale Stimulus
des Sprechers ist also nicht direkt auf die erbetene Handlung des Ho-
rers bezogen, sondern vermittelt iiber die verbale Antwort des Horers
[...]. Die Reaktion des Horers, die vom Sprecher implizit vorwegge-
nommen wird, ist also dessen Antwort mit ,Ja‘ oder ,Nein'“ (Tugend-
hat 1979: 256) Fiur Tugendhat wire das Schicksal der im Theaterbei-
spiel geduflerten Fluchtaufforderung so von assertorischen Sitzen wie:
»ja, da brennt es“ bzw. praktischen Klugheitserwigungen wie: ,Bitte
bewahren sie Ruhe®, abhéngig.

Im Hinblick auf letztere ist denn auch erklarbar, weshalb Mead das
Denken als implizites Gespréach begreifen konnte. Wer in dem Sinne
besonnen handelt, dass er Risiken und Chancen abwigt bzw. Hand-
lungsplane entwirft, spricht gewissermaflen mit sich selbst. Ausge-
schlossen sind dabei allerdings die fiir reale Gespréichssituationen typi-
schen Missverstindnisse. Was das innere Zwiegesprich allenfalls zu-
lasst sind gewisse Unklarheiten. Erst auf Hohe seiner Identitdtstheorie
gelangt Mead demnach zu der intersubjektiven Grundlegung, die er
von Anfang an anstrebt. Gleichwohl bleibt bei Mead der Unterschied
zwischen der Rollen- wie der Charakteridentitdt diffus. Tugendhats
zweiter Schritt besteht nun also darin, diesen Unterschied auszuarbei-
ten.

Mit den Rollen, welche die gesellschaftlichen Akteure iiberneh-
men, sind gewisse Entscheidungsspielriume verbunden. Spielraume

289

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

290

der Rollendistanz bzw. -identifikation, die Tugendhat auf die Sinnan-
gebote hin auslotet, die mit jhnen einhergehen. An der Stelle greift die
Ja/Nein Stellungnahme also ein zweites Mal. Diesmal im Hinblick auf
eine Selbstverstindigung, die nicht aus funktionalen Griinden hervor-
gehen kann. Der Satz: ,er ist zwar ein guter Lehrer, aber er versteht
sich nicht als guter Lehrer.“ Und der Satz: ,er ist zwar ein guter Lehrer,
als Mensch jedoch ist er verabscheuungswiirdig®, bewegen sich nicht
auf derselben Ebene. Liest man Mead in diesem Sinn gegen den Strich,
dann lassen sich dessen Analyse drei gewichtige Anhaltspunkte fiir ein
gelingendes Leben entlehnen. Dass das Leben gelingt, hingt danach
erstens davon ab, dass das eigene Leben bejaht werden kann. Das setzt
zweitens wiederum voraus, dass das eigene Leben als bejahenswert er-
fahren wird. Dazwischen schaltet sich drittens wiederum die Frage
nach dem Worumwillen der eigenen Lebensfithrung. Die Aufgabe dem
eigenen Leben einen Sinn zu geben, wire es demnach, die fiir Tugend-
hat in die entgegengesetzten Pole der Selbstwertschitzung ausstrahlt.
An den Stellen also, da Mead das Thema der Selbstverwirklichung auf-
greift, weist er iiber sich selbst hinaus. Durch den Begrift der Selbstver-
wirklichung wird die Einsicht bezeichnet, dass das moderne Leben ne-
ben formaler Freiheit und rechtlicher Gleichheit mindestens ebenso
gewichtig nach Moglichkeiten des individuellen Selbstausdrucks ver-
langt. Dieser Wille zum Unterschied (,,Sense of Superiority“) bewegt
sich nach Ansicht Tugendhats allerdings noch ganz in den Bahnen der
bestehenden Verhiltnisse. Das zeigt sich daran, dass der tugendethi-
sche Richtungssinn des I hier noch unterbelichtet bleibt. Anders ver-
hélt es sich mit der am entgegengesetzten Ende der Selbstverwirkli-
chungsskala gelegenen Selbstbehauptung. Die als Selbstbehauptung
begriffene Selbstbestimmung bezeichnet den Punkt, da der gegebene
Konformitdtsdruck nachlédsst. D.h., den gesellschaftlichen Ort, da der
einzelne nicht in radikaler Abkehr, sondern gerade in innovativer Zu-
wendung an die Ordnung, die gegebenen Selbstverstindigungshori-
zonte aufbricht und verschiebt; im gedanklichen Ausgrift auf eine zu-
kiinftige Gemeinschaft gleichsam den demokratischen Prozess vertieft.
Wesentlich fiir nonkonformistische Charaktere wiare demnach, dass
sowohl die Identifikation mit wie die Selbstbehauptung gegeniiber der
Gemeinschaft als Modi der Selbstverwirklichung begriffen werden
miissen. An der Stelle greift die Ja/Nein Stellungnahme also ein drittes

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.7 Gewdhrtes Gelingen

Mal. Diesmal im Hinblick auf die elementare Frage der Zugehorigkeit.
Durch den generalisierten Anderen wird also nicht nur der soziale und
schwer greifbare Druck (social pressure), der mit den verschiedenen
Gruppenzugehorigkeiten einhergeht bezeichnet, sondern auch der
konstitutive Zusammenhang von Rechten und Pflichten. In der Besin-
nung auf die dariiber eréffneten Horizontverschiebungen lige also die
Chance fir Appelle an die Vernunft. Aus Meads Perspektive wire
Selbstbestimmung folglich in erster Linie als Selbstbehauptung auszu-
buchstabieren. Mead ,,spricht nicht von Selbstbestimmung, sondern
Selbstbehauptung, weil das Individuum sich so zu sich verhilt, dafi es
sich darin zu anderen verhdlt, die sich zu ihm verhalten, und es sich
daher gar nicht neu verstehen kann, ohne gleichzeitig die gesellschaft-
lichen Verhiltnisse anders zu verstehen, und deswegen darauf ange-
wiesen ist, seine neue Sicht des Menschseins — eines sozialen Seins -
gegen die anderen zu behaupten und durchzusetzen.“ (Tugendhat
1979: 280)

Tugendhat bietet demnach Orientierung in Lebensfragen. Dessen
Analyse erhellt den Zusammenhang von Selbstbejahung und Selbst-
wertgefiihl. Zudem kommt dessen Theorie offenbar dem heutigen For-
scherideal der interdisziplindren Zusammenarbeit entgegen. Nur ver-
halten scheint er sich hingegen immer dann zu duflern, wenn es um
Lebensberatung geht. Weshalb diese Zuriickhaltung? Bisher wurde der
signifikante Andere vor allem aus der Perspektive des generalisierten
Anderen heraus vorgestellt. Wer aber ist der signifikante Andere? Mit
dieser Frage wird woméglich das Thema der Selbstbehauptung gegen-
tiber der Selbstbewahrung in den Hintergrund gedrangt. Ubelnehmen
und Dankbarkeit markieren Extreme. Allem Anschein nach sind wir
jetzt bei letzterer angelangt.

Danken wir es unseren Eltern nicht spiter, dass sie durch ihre Lie-
be den Grundstein fiir unsere Neugier auf die Welt gelegt haben? Und
empfinden umgekehrt Eltern nicht tiefe Dankbarkeit fiir das ihnen ge-
schenkte Kind? Der signifikante Andere konnte also auf Fragen ver-
weisen, deren Beantwortung offen bleibt und die doch unwiderstehlich
ins Nachdenken ziehen.

Dankesworte gehoren zum Alltag. Dabei ergeht der Dank an die
unterschiedlichsten Adressen. In einer ersten Anniherung wiéren viel-
leicht drei Adressatenkreise unterscheidbar: konventionelle, solidari-

291

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

sche und metaphysische Dankesadressen. Im Sinne konventioneller
Danksagung ergeht eine entsprechende Geste etwa an denjenigen, der
uns im Straflenverkehr die Vorfahrt beldsst, oder den ortlichen Brief-
trager. Schon die kleinsten finden sich zu dieser Form des Danks ange-
halten. Zum Beispiel gegeniiber der Metzgersfrau, die ihnen ein Stiick
Waurst tiber die Fleischtheke entgegenreicht. Den eigentlichen Dank
bezeichnet jedoch der solidarische Dank. D.h., der Dank, der fir die
Hilfe in einer konkreten Notlage oder fiir die Hilfe, die sich iiber einen
langeren Zeitraum erstreckt, geduflert wird. Diesem Dank zuzuordnen
ist jedoch auch die Anteilnahme und stille Dankbarkeit, zu der wir fa-
hig sind, wenn wir Zeugen der Hilfe durch Dritte werden. Hier in die-
sen Situationen, da Menschen uneigenniitzig fiir einander einstehen
und da sind, hat der Dank also seinen eigentlichen Ort. Dieses Geben
und Nehmen im Dank strahlt jedoch nicht nur in den konventionellen
Dank aus. Das Wechselspiel findet sich auch in die Vertikale iibertra-
gen. So gehoren fiir den Glaubigen Bitt- und Dankgebete fest zum All-
tag. Doch auch aufgekldrten Geistern entfahrt bisweilen ein Gott sei
Dank! Fur Dieter Henrich, an den sich diese Gedanken anschlieflen,
wiirde man der religiosen Praxis an der Stelle allerdings unrecht tun,
wenn man sie auf ein wohlkalkuliertes Tauschgeschift reduzierte. Etwa
mit Freuds These der kindlichen Hilflosigkeit abkanzelte. Denn mit
dem im Bitten und Danken manifesten menschlichen Kontrollan-
spruch wird gleichzeitig ein Gelingen vernehmbar, das nur gewéhrt ist.
Fiir diese Form des Danks gilt, dass sie heute ohne Adresse bleibt.
Gleichwohl stellt sich das mit ihr verbundene Gefiihl tiefer Dankbar-
keit noch immer ein. Nicht ohne Grund. Im Verlauf des Lebens gibt es
immer noch Schliisselmomente. D.h., Momente iiberraschender Klar-
heit, die in ein autobiographisches Nachdenken ziehen. Durch diesen
der Verfiigungsmacht Grenzen setzenden Dank wird nach Henrich die
Schieflage deutlich, in die das (spdt-)moderne Leben geraten ist. Noch
wihrend der Dank ausgesprochen wird, muss er quasi schon wieder
dementiert werden. Den inneren Konflikt, der hier aufbricht, veran-
schaulicht Henrich anhand Gilbert Keith Chesterton. Chesterton ver-
weist auf die paradoxe Lage, in die ein notorischer Atheist gerit, ,,der
fiir die Rettung der geliebten Frau tiefe Dankbarkeit empfindet® (Hen-
rich 1999: 154). Dem also, wie man vielleicht anfiigen mdchte, auch

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.7 Gewdhrtes Gelingen

die Wahrscheinlichkeitsberechnungen, in die er sich in der nichsten
Sekunde stiirzen wird, nicht weiterhelfen.

Fir Henrich dirfte der von Tugendhat thematisierte Unterschied
zwischen der Rollen- und der Charakteridentitdt demnach in der ,Fa-
higkeit zur Dankbarkeit“ liegen. Wenn dem so ist, dann miisste mit der
Frage ,was fiir ein Mensch will ich sein?“, womdglich auch die Frage
»was fiir ein Mensch durfte ich sein?“ erhoben werden. Dieser Frage
wendet sich Henrich gewissermaflen mit der von ihm getroffenen Un-
terscheidung zwischen dem Dank, der ,an eine Person“ ergeht und
dem Dank, der einem Menschen gilt, zu. Weit intensiver fillt danach
der Dank aus, der sich iiber das autobiographische Nachdenken ein-
stellt.

Vor dem Hintergrund der inzwischen erreichten reproduktions-
medizinischen Moglichkeiten hat Michel Sandel die Elternschaft
gleichsam zum Testfall der ,Offenheit fiir das Unerbetene erklart.
Ahnliche Gedanken finden sich auch schon bei Gilbert Keith Chester-
ton:

»Die Priifung jeglichen Gliicksempfindens ist Dankbarkeit. Kinder sind
dankbar, wenn der Nikolaus ihnen Spielzeug oder Siifigkeiten in die
Striimpfe stopft. Kann ich dann dem Nikolaus nicht ebenfalls dankbar
sein, wenn er in meine Strimpfe das Geschenk zweier wunderbarerer
Beine stopft? Wir danken anderen Menschen fiir Geburtstagsgeschenke ...
Kann ich niemandem fiir das Geburtstagsgeschenk der Geburt danken?
(Chesterton zit. n. Emmons 2008: 29 f.)

Henrich konnte sich also ein zweites Mal auf Chesterton berufen. Mar-
kiert dessen Frage doch den Anfangs- und Endpunkt seiner Uberle-
gungen zum Dank, der nicht an eine Person ergeht, sondern fiir einen
Menschen gegeben wird. Wesentlich fiir diese Form des Danks ist, dass
sie Giber das bisher beschriebene Wechselspiel von Geben und Nehmen
hinausgreift. Die tief empfundene Dankbarkeit, die Eltern fiir das ih-
nen anvertraute Kind empfinden, aber auch die tiefe Verbundenheit,
die in Liebe und Freundschaft verspiirt wird, lasst auf ein Leben bli-
cken, das in Bindungen gefithrt wird. Wer sein Leben in diesem Be-
wusstsein fithrt, fiir den wird sein Selbstbestimmungsanspruch keines-
wegs dadurch geschmalert, dass er sich in Abhédngigkeiten wiederfin-
det. Wer dariiber klagt, muss umgekehrt erst einmal unter Beweis stel-
len, dass er der Lebensorientierung allein aus eigener Kraft fihig ist.

293

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

Erfahrbar wird der andere in seiner Bedeutsambkeit fiir das eigene Le-
ben so gerade von seinem Ende her. Nicht zuletzt der Tod eines gelieb-
ten Menschen bietet also einen ausgezeichneten Anlass zur Besinnung
auf das unerwartete Geschenk, das einem in und durch den anderen
Menschen zuteil wurde. Der Adressatenkreis dieser Form der Dank-
barkeit, anhand der deutlich wird, dass sich zu bestimmen auch immer
bedeutet, sich bestimmen zu lassen, erstreckt sich fiir Henrich bis hin
zu dem ewigen Dank, der fiir Lehrer oder Vorbilder empfunden wer-
den mag. Gleichwohl sind es Liebe und Freundschaft, in der diese zu-
néchst auf den anderen gerichtete Form der Dankbarkeit selbstbeziig-
lich vertieft wird. Insbesondere anhand dieser beiden Begegnungsfor-
men lésst sich vielleicht erahnen, inwiefern derjenige, der Dank emp-
finden kénnen will, zuvor zu Staunen gelernt haben miisste. ,Die
meisten Menschen erfahren irgendwann Freude an ihrem Dasein.
Wenn nun diesem Dasein etwas ihm Wesentliches gelingt, und beim
Gelingen von Freundschaft und Liebe zumal, kann sich diese Freude
bis hin zu einem Jubel steigern. Thm hat Beethoven, inspiriert durch
Schillers Ode, musikalisch Ausdruck gegeben. Aber die Jubelfreude
der Freundschaftsndhe, ist doch der Erfahrung aus der sie autkommt
fiir sich allein nicht gdnzlich angemessen [...]. Der Jubel kann nicht
der eines Triumphators noch dem Siege sein oder bleiben, der aus dem
Vollgefiihl eigener Kraft aufsteigt. Da er vielmehr aus dem Bewuf3tsein
eines Gelingens kommt, das gewéhrt ist und das nicht erzwungen wer-
den konnte.“ (Henrich 1999: 164) Nicht zuletzt von Wert fir die Ver-
standigung iiber das eigene Leben sind demnach é&sthetische Aus-
drucksmittel. Die Weltbeziehung der Passung von Subjekt und Welt,
wie sie in Matthias Claudius Lied ,Taglich zu singen® (1777) zum Aus-
druck kommt, bildet denn auch den Anlass fiir Henrichs ,Gedanken
zur Dankbarkeit® Gleichwohl muss fiir ihn dabei stets die Gefahr einer
asthetisch grundierten Theodizee mit im Auge behalten werden. So
fihren ihn denn auch die Selbstzweifel hinsichtlich dessen, inwieweit
ein Dank fiir das eigene Dasein angesichts des Weltlaufs tiberhaupt
vertretbar ist, an eine Form der Selbstbejahung heran, die im Gegen-
satz zu den zuvor beschriebenen Mustern der Selbstbejahung nicht
tiber die eigenen Fihigkeiten und Leistungen zu begreifen ist. Selbst
derjenige, der sich selbst tiefgriindig ablehnt, so Henrich, macht im
Spiegel der anderen die Erfahrung, dass fiir ihn gedankt wird. Stellt

294

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7.7 Gewdhrtes Gelingen

sich allein aufgrund der Tatsache, seinerseits auch Gegenstand der
Dankbarkeit zu sein, auch noch kein tief verankertes Gefiithl der
Selbstbejahung ein, wird durch diese Perspektivenumkehr fiir ihn so
doch ein Nachdenken iiber die eigene Existenz angeregt. An dessen
Ende steht dann nicht selten etwa der Dank fiir den Dank des anderen,
sondern das Staunen dariiber, fiir den anderen bedeutsam zu sein. D.h.,
der Dank dafiir, zu dessen Gelingen im Leben beitragen haben zu koén-
nen. Vom Selbstlob unterschieden ist dieser Dank also, insofern er sich
auf Aspekte der eigenen Lebensfithrung bezieht, die der eigenen Kon-
trolle entzogen sind.

Damit wire im Rahmen von Henrichs Meditationen zu Dank und
Dankbarkeit der Punkt erreicht, da die ,Offenheit fiir das Unerbetene®
zum zweiten Mal thematisch wird. Diesmal aus Perspektive des Kinds
bzw. der Riickbesinnung des Erwachsenen. Gegen den Dank fiir die ei-
gene Existenz diirfte nicht zuletzt die tragische Weltbetrachtung revol-
tieren. Besser als zu sterben, so heif$t es bei Nietzsche, wiare es fur den
Menschen, nie geboren zu sein. Mit Henrich wiére wenigstens dem, der
nicht bis in den letzten Winkel seiner Existenz von dieser Weisheit
tiberzeugt ist, die Selbstbesinnung auf die eigene Existenz entgegenzu-
halten. D.h., die elterliche Liebe und Fiirsorge, durch die sich der pure
Zeugungsakt (sei er in vivo oder in vitro) erst in eine Adresse des
Danks verwandelt. Mit der Besinnung auf den Hervorgang aus unver-
figbaren Grund wird der Blick frei fiir eine Lebensbilanzierung, die
tiber das Gegeniiberstellen von Soll und Haben hinausgreift. Was sich
gegen den Hintergrund des denkmdoglichen Nichtseins abzeichnet, ist
ein Lebensdank, der die Aktiva und Passiva tibergreift. D.h., die in
dem Satz ,Ich bin“ ausgesprochene Existenzgewissheit mit der Situati-
on der eigenen Lebensfithrung zusammenbringt, ohne dabei falschen
Harmonisierungstendenzen anheim zu fallen. Dieser zuletzt genannte
Punkt ist es denn auch, der Henrichs gesamte Uberlegungen iiber-
spannt. Bricht sich in ihm doch das nicht aufzulésende Spannungsver-
haltnis zwischen der universalen Norm wie den partikularen Pflichten,
das er im Anschluss an die nachkantische Moraldiskussion erkundet.
Mit anderen Worten, die Trennlinie, die zwischen einem Leben in Ab-
hingigkeit (Ubelnehmen) wie einem Leben in Bindungen (Dankbar-
keit) verlduft. Statt von der prinzipiengeleiteten Selbstgesetzgebung
sollte so vielmehr von einem zweistufigen Bildungsgeschehen gespro-

295

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

296

chen werden. Die Sittlichkeit, die aus der Verpflichtung auf das Prinzip
der Verallgemeinerung hervorgeht, so Henrich, setzt die Distanz zu
dem Wollen aus natiirlicher Interessiertheit voraus und begriindet eine
Handlungseinheit, die vom natiirlichen Weltbegrift nicht vorgezeich-
net ist. Gleichwohl ist diese Sittlichkeit in neuer Weise selbstzentriert.
Und es ist diese Selbstzentrierung, welche ,in der zweiten sittlichen
Dimension aufgehoben wird, der die Dankbarkeit zugehort* (Henrich
1999: 177). Leben in Bindungen. Der Satz: ,,Ich tu nur meine Pflicht®
kann also selbst ein Dankeswort ausdriicken. Ndmlich fiir gewdhrtes
Gelingen. Zumal er aus dem Horizont einer Lebensbilanz formuliert
wird, welche die blof3e Auflistung von Aktiva und Passiva tibersteigt.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

Die nachwachsende Generation bringt Kants Sakralbau zum Einsturz.
Versammeln sich die jungen Stiftler unter der Losung einer ,unsicht-
baren Kirche* (Rosenkranz 1998: 69), verrit die Metapher also viel-
leicht einiges iiber die Enge und Strenge ihrer Ausbildungssituation.
Wenig hingegen iiber ihr intellektuelles Engagement. Diesbeziiglich
zéhlen sie zu jenen ,Proselyten®, die sich die Wissenschaftslehre insbe-
sondere unter noch jungen Lesern erhofft. Unter unvoreingenomme-
nen Charakteren also, die sich bereitwillig zu jener Introspektion auf-
fordern lassen, die in die allgemeine Verfasstheit menschlicher Subjek-
tivitat einfithrt. Die von daher ohne groflere Gegenwehr davon zu
tiberzeugen sind, dass allem Leiden (unmerklich) ein Tun vorausliegt.
Damit gegeniiber der (prinzipiell) unentscheidbaren Frage von Freiheit
und Zwang standhalten. Ein ,,philosophisches System ist nicht ein tod-
ter Hausrath, den man ablegen oder annehmen kénnte, wie es uns be-
liebte, sondern es ist beseelt durch die Seele des Menschen, der es
hat“s® (Fichte ErE: 434). Auch anhand der (informellen) Bildungsgén-
ge der Stiftler liefle sich demnach wohl der enge Zusammenhang zwi-
schen Lebenswelt, Lebensfithrung und Denkform nachzeichnen, der
Anschlussversuche an das moralische Gesetz verpflichtet. D.h., an die
dahinter stehende existenzielle Wahl im Spannungsfeld von Urteil und
Begrift wie Denk- und Handlungsart erinnert. Mit Henrich wurde
Kants Stein der Weisen so in Richtung von Bildungsprozessen verfolgt,
die auf die Erweiterung von Erfahrungsmoglichkeiten wie eine Vertie-
fung von Moglichkeiten des Angesprochenwerdens zielen. Vorgezeich-
net schien diese in der idealischen Person, die uns im Gewissen gegen-
tbertritt. Durch diesen Begriff soll Kant gleichsam an der eigenen

50 ,Doch nur wer eine Philosophie der Selbstbestimmung wihlt, so Stegmaier,
»wiahlt wirklich, denn nur ein solcher ist frei im Wéhlen. Daraus ergibt sich das Pa-
radox, dafy wer sich zur Freiheit bestimmen soll, schon als frei vorausgesetzt wer-
den miisse.” (Stegmaier 2000: 141 f.)

297

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

Schlussteinsymbolik riitteln — wenngleich hier zundchst einmal alles
nach dem ,,Purgatorium der Vernunft“ klingt. ,,Die Freiheit, deren wir
uns im Gewissen bewufit sind, steht nur noch im Gegensatz zu
Knechtschaft unter fremder Gewalt und zur Verfassung dessen, der
seiner selbst nicht machtig oder sich entfremdet ist. Bevor sie Freiheit
der Willkiir ist (etwas schon Bestimmtes, das in unserem bewufSten
Belieben steht, zu tun oder zu lassen), hat sie bereits den Charakter
von Autokratie, unter welcher das betreffende Tun oder Unterlassen
iberhaupt erst zu etwas Bestimmten in Alternative zu anderem Be-
stimmten fiir uns wird. Bevor sie als Freiheit des Willens zu nehmen ist
(d.i. als dessen Kraft, sich seine Inhalte unter allen Umstidnden in einer
dem moralischen Gesetz entsprechenden Form zu geben und ihre Ver-
wirklichung um des Gesetzes willen zu betreiben), mufl sie als ein
Selbstbestimmen begriffen werden, aus dem diese Kraft (der Seelenstér-
ke) hervorgeht. Und noch ehe sie in solchem Selbstbestimmen auch
Autonomie ist (d.i. die Tétigkeit, die sich das moralische Gesetz selbst
zu geben), mufd sie schon die Verfassung urspriinglichen Bei-sich-
selbst-Seins desjenigen haben, welcher der Autonomie in seinem Ge-
wissen inne wird.“ (Fulda 2007: 44)

Im Sinn dieser Gewissensperspektive wird der Glaube von Fichte
aus dem Horizont der idealistischen Grundforderung heraus vorgetra-
gen. Fir den Autor der ,Bestimmung des Menschen® sieht der Platz,
den die Vernunftkritik fiir den Glauben schafft, also keine grofieren
Stellen fir Trost vor. Fiur das behiitende Obdach also, das die Vielen
mit ihm verbinden. Im Gegenteil, unter transzendentalen Gesichts-
punkten gilt ihm die personale Gottesvorstellung (Schopfer und Ord-
ner der Welt) geradezu als gotteslésterlich. Statt ,merke®, heifit es in
dessen spiten Schriften so tendenziell ,hore” auf dich selbst. Fiir Fich-
te personlich zieht diese begriffliche Kurskorrektur die offizielle De-
mission nach sich.5* Aus Sicht von Henrich bleibt im Zuge dieses
Alarms der frommen Seelen gewissermaflen der Beitrag Fichtes unge-
hort, der mit dessen (unfreiwilligem) Umzug von Jena nach Berlin ver-

51 Und wie man an der Stelle vielleicht anfiigen mdchte, Jacobis ,,Salto mortale® in
den Glauben (Jacobi 1799: 43). D.h., einen Glauben, der auf das Gefiihl bzw. die
Ahndung eines ganz anderen setzt. Fichte, so in etwa derselbe, spricht nur gelassen
die nihilistische Konsequenz aus, die der minutiése Gang (,,logisch[e] Enthusias-
mus") durchs Selbstbewusstsein zeitigt (ebd., 28).

298

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

bunden ist. ,,Die unauthorliche Faktizitat, die dem sittlichen Bewusst-
sein eignet, lasst sich verstehen, wenn man in diesem Bewusstsein zu-
gleich einen Aufschluss des Subjekts, das sich seinen eigenen Grund
entzogen weif3, iiber die ihm wesentliche Verfassung sieht. Nur so ist
die unreduzierbare Faktizitat des sittlichen Wissens damit zu vereinba-
ren, dass die Person mit ihm weder unter ein ihr auferlegtes Gesetz
noch unter eine natiirliche Notwendigkeit gerit, die ihr nicht weniger
auferlegt wire — dass es vielmehr gerade in jener Faktizitit, wie man
sie immer schon dem Gewissen zugeschrieben hat, sich selbst erfasst
und verstehen kann.“ (Henrich 2007: 227)

Zwischen Leben und Begriff kein Vereinigungspunkt. Offen blieb
bisher jedoch die Frage, ob sich das Selbstsein tiberhaupt in einem ur-
spriinglichen Bei-sich-selbst-Sein stabilisieren ldsst. Eingespannt
scheint dieses Leben gleichermaflen in ethische, dsthetische, wie politi-
sche Beziige. Diese Beziige gestalten sich jedoch keineswegs immer
spannungsfrei. Das sei zum Schluss wenigstens kurz angedeutet, und
zwar entlang der Stichworte dsthetisches Subjekt und subjektlose Sub-
jektivitit.

Asthetisches Subjekt.— Gegen den Hintergrund der bisher angestell-
ten Betrachtung, wire es womdglich nicht zuletzt an der dsthetischen
Erziehung, dem Zusammenhang von Fiktion und Wahrheit nachzuge-
hen. Noch vor allen Debatten iiber die Kommentarbediirftigkeit mo-
derner Kunst oder das Eigentiimliche der dsthetischen Erfahrung, soll-
te die Orientierungsleistung ins Auge gefasst werden, die ihr (ungeach-
tet ihrer divergierenden Formsprachen) einen festen Platz im bewuss-
ten Leben sichert (vgl. Henrich 1999: 151). Die Kunst, so Henrich, bie-
tet einen hervorragenden Erfahrungsraum fiir jenen aus dem Wissen
von sich heraus erfolgenden doppelten Ausgrift (Grund/Ganzes). Im
Anschluss an Henrich schreibt Kazimir Drilo: ,,Die Umwendung von
der Fiktion in die Wirklichkeit des Grundes werde im Akt der Hervor-
bringung des Werks vollzogen: Die Kunstproduktion sei somit die aus-
gezeichnete Weise der Umwendung in den Grund und des Sich-Hal-
tens im Grund mit den Mitteln der Fiktion.“ (Drilo 2007: 502) Nicht
zuletzt im Medium der Kunst zeigt sich demnach, inwiefern Subjekt
und Selbstmacht keine Synonyme bilden. Fiir entsprechend iibereilt
werden von Henrich denn auch die Schliisse erachtet, welche eine von
Nietzsches Wahrheits- und Moralkritik inspirierte Modernekritik aus

299

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

300

dieser Gleichsetzung zieht. Die strukturelle Entsprechung von Ich-Ge-
danke und Kunstwerk sollte stattdessen vielmehr so erlautert werden,
dass dartiber ein ganz anderer als auf Gebrauch abonnierter Sinn von
Fiktion erfahrbar wird. Ahnlich duflerten sich auch Menke und Poll-
mann. Thre Kritik an der (einseitigen) Konzentration auf Raume der
Wiirdedarstellung (expressive Selbstachtung) scheint gleichwohl auch
jeden archimedischen Punkt des Wissens einzuholen. Ausgenommen
das dsthetische Subjekt. Das zeigt vor allem Menke.

Skizziert wurde oben ein Achtungsbegriff, der auf die wechselseiti-
ge Unausdeutbarkeit von ego und alter ego abstellt. Hinterlegt ist die-
ser Begriff nicht zuletzt in dsthetischen Uberlegungen. Viel Zeit sollte
die dsthetische Bildung diesen Uberlegungen zufolge auf die Imagina-
tionskraft der Individuen verwenden. Noch mehr vermutlich jedoch
auf das édsthetische Subjekt. Nach Ansicht Menkes sollten sich ihre
Lehrpléne jedenfalls auch heute noch der Asthetik verpflichtet fiihlen.
D.h., der Dialektik von aisthesis und Kunsttheorie, die er im Herzen
der Disziplin ausmacht. Von Anfang an verfihrt der Diskurs der As-
thetik zweigleisig. Wird ihr Profil als Disziplin gleichermaflen tiber
Analysen des sinnlichen Wahrnehmungsprozesses wie die Diskussion
der besonderen Gegenstinde (Naturphdnomenen bzw. das Kunstscho-
ne) geformt — wenngleich die Aktenzsetzung je nach Autor auch an-
ders ausfillt. Was fiir den dsthetischen Diskurs so bezeichnend wire,
ist, dass hier allgemeine Aussagen zur Wahrnehmungslehre nur vor
dem Hintergrund konkreter Gegenstandsdiskussionen getroffen wer-
den konnen. Diese ihrerseits jedoch wiederum von jenen abhidngen.
Folgen wir Menke, dann ist es also gerade die ihre Schonheitsanalysen
vermeintlich belastende , metaphysische Hypothek®, die diese aus-
zeichnet. Uns etwa verstehen hilft, weshalb dem ,,Lassen (in all seinen
Schattierungen) heute so ein hoher Stellenwert zukommt. Das beson-
dere Augenmerk sollte dabei nach Menke den von der Asthetik disku-
tierten energetischen Begriffen (Kraft, T4tigkeit und Subjektivitit) gel-
ten. Folgt ihr Diskurs quasi a priori einem anti-cartesianischen Kurs,
dann aufgrund dieser Grundbegriffe. Was die Kunstbetrachtung da-
nach im Wesentlichen von alltdglichen Wahrnehmungsvorgingen un-
terscheidet, ist ihre spezifische Form der Selbstbeziiglichkeit. Vor den
Werken der Kunst wird explizit, was im Alltag nur anwest. Wobei, und
darin liegt fiir Menke neben der Einheit gleichzeitig die Differenz zu

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

den Desideraten einer allgemeinen Wahrnehmungslehre, dies hier im
Rahmen der &sthetischen Erfahrung auf eine von allen Handlungs-
zwéngen entlasteten Form geschieht. Gekennzeichnet ist diese also
durch eine gesteigerte Intensitit, welche das Kunsterlebnis von der
philosophischen Reflexion iiber den Doppelcharakter der dsthetischen
Disziplin abhebt (vgl. Menke 2002: 46 ff.).

Nach Menke profiliert sich die Asthetik also vorrangig als polemi-
scher Gegenentwurf zur rationalistischen Subjektphilosophie. Die As-
thetik flirtet gewissermaflen von Anfang an mit dem Gedanken, dass
Ich ein Anderer ist (vgl. ebd., 26). Ausdruck verleiht sie dem nicht zu-
letzt durch das Uben, das sie den cartesianischen Méchten der Beichte
(dem Disziplinarindividuum) entgegensetzt (vgl. ebd., 27). Diese Kon-
zentration auf den nach auflen gerichteten ,Gegenstandsbezugs und
Tatigkeitscharakter[s]“ (ebd., 33) der &sthetischen Einstellung reicht
jedoch nicht aus, um das dsthetische Subjekt vollstindig in seiner spe-
zifischen Form der Selbstbeziiglichkeit zu erfassen. Dazu ist es nach
Menke vielmehr erforderlich, die ,innere Begrenzung“ (ebd., 32) auf-
zusuchen, welche der durch den Gegenstandbezug gesetzten dufleren
Grenze entspricht. Durch die Brille der Kraft zeigt sich das ésthetische
Subjekt als eines, das tuend leidet und leidend tut. Folglich durch die
herkémmlichen begrifflichen Oppositionen nicht zu fassen ist (vgl.
ebd., 37). Charakterisiert das édsthetische Subjekt von auflen seine Aus-
richtung an Individualitit, titigen Vollzug und Ubung, wie von innen
seine Akzeptanz ihm vorausliegender Krifte, scheinen sich beide Per-
spektiven so im Kiinstlersubjekt zu iiberlagern. Genauer, in dessen
Konnen. Insbesondere im Rahmen des kiinstlerischen Schaffenspro-
zesses wird die Ambivalenz der Kraft offenkundig, wonach Krifte er-
moglichen, indem sie beschranken und beschridnken, indem sie er-
moglichen (vgl. ebd., 36).

Mit Menke wire der (kairologische) Ernst der ethischen (Ausnah-
me-)Situation, so vor allem auf der Riickseite der (wohlproportionier-
ten) mittleren Stimmung auszumachen. D.h., vor dem Hintergrund zu
diskutieren, dass das Schone sich auf Hohe der von ihm nachgezeich-
neten Debatte am Problembegriff des Erhabenen und nicht mehr an
den (kontemplativen) Idealen der Vollkommenheit und Harmonie
ausrichtet. Dieser kurzen Skizze zufolge wire das édsthetische Subjekt
somit vielleicht auf doppelte Weise mit der vorreflexiven Selbstver-

301

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

302

trautheit ins Gesprach zu bringen. Zunidchst hinsichtlich der Bestim-
mungsmomente der Selbstvertrautheit: Wie weit reichen denn die Un-
terschiede zwischen den dsthetischen wie den nicht-dsthetischen Ak-
ten, denen wir im Vollzug der Wahrnehmung gewahr werden? Inwie-
fern spielt hier ein Denken hinein, das frei ist, nicht auf einen be-
stimmten Zweck gerichtet zu sein? Dann jedoch vor allem hinsichtlich
der mit dem Autonomieanspruch der Kunst virulent werdenden Fra-
gestellungen. Wie ist der zwischen Kunst und Politik ausgetragene Wi-
derstreit zu verstehen? Entspricht oder kann dem iiberhaupt eine Ethik
entsprechen, die Freiheit als Geschick expliziert? Ankniipfungspunkte
fiir eine in diese Richtung verlaufende Diskussion diirften sich etwa
bei Jacques Ranciére finden lassen (vgl. Ranciere 2007: 45).

Subjektlose Subjektivitit.— Meads Anspruch ist es, die Begriffe
Selbstbewusstsein, Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung auf
naturalistische Weise herzuleiten. Offen bleibt fiir ihn dabei die Frage,
wie aus der von ihm vorgezeichneten intersubjektiven Perspektive
»~Appelle an die Vernunft zu verstehen sind. Der Frage geht im An-
schluss an Mead auch Axel Honneth nach. Honneths Interesse gilt vor
allem der Konfliktlogik, die dem Begriff des generalisieren Anderen
eingeschrieben ist. Dessen Rekonstruktion nach sind es die Uber-
schussenergien des I, die das Me im Sinne einer emanzipatorischen
Entwicklungslogik bestindig sabotieren. D.h., fiir ein gegenldufiges
Prozessgeschehen von Integration und Individuation Sorge tragen, in
dessen Verlauf in historischer Perspektive sowohl das Verstindnis der
individuellen Abwehrrechte vertieft, wie deren Adressatenkreis erwei-
tert wird. Parallel zu diesem rechtsférmigen Autonomiediskurs werden
fiir Honneth durch die Unschérfen des I jedoch auch Anspriiche auf
individuelle Selbstverwirklichung artikuliert. Durch diese wird also
eine weitere Facette des Achtungsbegriffs vernehmbar. Diese Facette
appelliert, wie Honneth nun gegeniiber Mead betont, an eine andere
Gemeinschaft. D.h., wihrend der Begriff der Selbstachtung auf den ab-
strakten Universalismus liberaler Gesellschaften reflektiert, zielt der
Begriff der Selbstschitzung auf die prinzipiell umkdmpften Zielvorstel-
lungen demokratischer Wertegemeinschaften (vgl. Honneth 1998:
179). Auch fiir diesen Kampf um soziales Ansehen und Prestige stellt
Mead die Weichen. Nach Honneth verpasst er es im Zuge dessen aller-
dings, dieses ,ethische Mich“ mit der gleichen Sorgfalt, wie das ,Mich'

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

der miindigen Rechtsperson auszubuchstabieren. Zunéchst hat Mead
eine klare Vorstellung davon, dass der Beitrag der einzelnen Individu-
en zum kollektiven Gelingen auf Hohe moderner Gesellschaften nicht
mehr an traditionellen Wertmafistiben gemessen werden kann. Glaubt
dann jedoch filschlicherweise, die entstandene Leerstelle bereits durch
die funktionelle Arbeitsteilung ausfiillen zu konnen. Uber das Kénnen
des Einzelnen und die Wertschitzung, die ihnen dafiir zuteil werden,
sollen von nun an die sachlichen Erfordernisse der industriellen Ge-
sellschaft wachen. D.h., das legitime Uberlegenheitsgefiihl, das daraus
resultiert, ein guter Arzt, Lehrer oder Koch zu sein. Auf Hohe moder-
ner Gesellschaften, das nun Honneths zentraler Einwand, kann jedoch
weder unstrittig sein, was einen guten Arzt, Lehrer oder Koch aus-
macht, noch was tiberhaupt als ,sozial niitzlicher Arbeitsbeitrag gilt“
(ebd., 144). Entsprechend kann die Frage des Selbstwertgefiihls also
nicht an Effizienzkriterien festgemacht werden. Welcher Beitrag von
Wert ist, das muss unter diesen Bedingungen vielmehr immer wieder
neu entlang der Kriterien der Offenheit und Vielheit ausgehandelt
werden. Fiir das spatmoderne ,ethische Me“ gilt so gleichsam der Im-
perativ: ,,Handle stets so, dass du im Hinblick auf die gemeinsame
Zielsetzung aktiv fiir die Entfaltung der dir fremden Eigenschaften der
anderen Sorge tragst®

Von Honneth wird also mittels der psychologischen Begriffe der
Selbstachtung und Selbstschitzung zwischen dem moralisch-rechtli-
chen wie dem evaluativen Bedeutungsaspekt der Achtung unterschie-
den. Analytisch aufschliefen will er damit zu Protestbewegungen, die
sich nicht mehr ausschliefllich {iber materielle Verteilungskdmpfe re-
konstruieren lassen. Fluchtpunkt dessen Uberlegungen bildet so ge-
wissermaflen ein ,strittiges Allgemeines” Worauf das gelingende Le-
ben heute angewiesen ist, ist ein Begrift des Allgemeinen, der einerseits
weit genug gefasst ist, um die unterschiedlichsten Lebensentwiirfe und
sozialen Bewegungen zuzulassen, andererseits jedoch auch eng genug,
um diese alle unter sich versammeln zu konnen. Erfillt wird dieses
Anforderungsprofil nach Honneth durch den Begriff der Solidaritit.
Der Begrift verfiigt iiber die nétige kognitive Ausrichtung, ohne da-
ritber jedoch die fiir das Zusammenleben unerléssliche affektive Bin-
dungskomponente preiszugeben.

303

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

304

Der mit Mead nachgezeichneten intersubjektiven Genese des
Selbst zufolge sollte Subjektivitét also vor allem als reservatio mentalis
behandelt werden.5> Der breiten Resonanz, die Mead zu Teil wird,
kann sich auch Henrich nicht entziehen. Dessen Analyse zufolge wird
das interaktionistische Theoriemodell allerdings von den Versaumnis-
sen der ersten Epoche der Selbstbewusstseinstheorien eingeholt. Ver-
weilt man ldnger bei der fiir Mead zentralen Lautgebarde, erweist sich
diese noch dem Subjekt-Objekt Modell verhaftet. So verspitet sich also
auch dessen Sozialpsychologie noch gegeniiber dem Phinomen. Was
sich fiir die reflexionsphilosophischen Modelle zeigen lief, wird bei
Mead gewissermaflen umso offensichtlicher. Nicht das Ich verstrickt
sich in einen Zirkel, sondern die genetische Rekonstruktion, die das
Selbstbewusstsein aus dem Phinomen der Selbstwahrnehmung ablei-
ten will. Der optischen Metapher (Spiegel) verwandt, setzt nach Hen-
rich also auch die Lautgebiarde (unausgesprochen) den ungegenstind-
lichen Selbstbezug voraus. An Mead wird so gleichsam auf exemplari-
sche Weise deutlich, worin Gegeniiberstellungen von bewusstseinsphi-
losophischen wie intersubjektivitatstheoretischen Ansétzen fehlgeleitet
sind. Und zwar unabhéngig davon, ob man die ,pragmatische Ge-
schichte des menschlichen Geists“ eher unter spekulativen oder natu-
ralistischen Vorzeichen fortfithrt. Oder, alternativ zu interaktionisti-
schen Beschreibungsformularen, auf phanomenologisch oder dialog-
philosophische imprégnierte Einsatzpunkte setzt. D.h., auf Formulare,
die je auf ihre Weise die transzendentale Rolle des Anderen fiir das
Selbst betonen. Als zielfiihrend erachtet Henrich dagegen eine Diskus-
sion am Leitfaden der Kategorie des Mitseins. Dem Mitsein lassen sich
demnach Dimensionen entlehnen, die ebenso iiber dessen daseinsana-
lytische Konturen wie die perspektivischen Verkiirzungen des absolu-
ten Subjekts hinausweisen. An der Stelle distanziert sich Henrich also
deutlich gegeniiber Fichte. Auch in der Kategorie des Mitseins schla-
gen gewissermaflen die gegenldufigen Lebenstendenzen durch, die
Friedrich Hélderlin in seinem Werk erkundet. Wodurch nun bewidh-

52 Vergleichbar Gerhardt: Es ist ,im hochsten Grade irrefithrend, die Theorie des
Selbstbewusstseins unter den Titel der Subjektivitit zu stellen.” Vielmehr ist es so,
dass die Subjektivitat als ,reservatio mentalis“ des aus anthropologischer Perspek-
tive tiber Interaktion wie Kooperation sich erschlieffenden Selbstbewusstseins zu
fassen ist (Gerhardt 2007: u. 220 u. 274) .

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

ren sich kritische Auseinandersetzungen mit Fichte? Dadurch, dass sie
an der Stelle keinem einfachen Umkehrschluss erliegen. Durch diese
wird der vermeintliche Paradigmenwechsel also nicht einfach zuriick-
genommen. Stattdessen werden Selbstseins und Andersheit (Mitsein)
in ihrer (gleichurspriinglichen) ,Wechselabhdngigkeit® aufgesucht
(Henrich 2007: 161) .

Ein erster Hinweis, der in diese Richtung zielt, konnte in der Un-
terscheidung zwischen dem Anlass wie dem Ursprung der Moral gele-
gen sein. Die Verbindlichkeit der Moral erldutert sich aus dem Hori-
zont einer gesteigerten Selbsterfahrung heraus, in der sich das Indivi-
duum als Glied einer Ordnung weif3, die sich quer zu pragmatischen
Handlungskontexten verortet. Der rdumliche Vektor ,,quer® bezeichnet
dabei zweierlei. Durch ihn wird gleichzeitig mit dem Uberstieg auch
die Anbindung des Moralischen an pragmatische Kontexte festgehal-
ten. Von dieser Differenz werden aus Sicht des Mitseins in gewisser
Weise auch sozialwissenschaftliche Befunde erfasst. Analog zur Moral
missen Befunde zur personellen Identitit (Rolle, Norm, Funktion)
bzw. die fiir diesen Theorietypus grundlegende Frage wie soziale Ord-
nung iiberhaupt moglich sei, ebenso aus der Dynamik der Subjektivi-
tat heraus begriffen wie in ihr hinterlegt gedacht werden.

Einen ersten Ansatzpunkt fiir diese Aufgabe bietet der doppelte
Ausgriff der Subjektivitit nach dem Grund wie dem Ganzen. In ihm ist
gleichsam der Gedanke von einer Einzelheit impliziert, die mir we-
sensgleich und doch von mir unterschieden ist. Deren Wirklichkeit fiir
mich hingt dabei ganz wesentlich von ihrer Verkdrperung ab. Noch
unterhalb des spekulativen Gedankens der Allheit und doch auf diesen
hin geordnet, findet sich so der Gedanke einer allumfassenden Ord-
nung der Subjekte. Dieser Gedanke wird nach Henrich jedoch gegen-
laufig zur moralischen Ordnungserfahrung insbesondere als ,unbe-
stimmter Grenzbegriff“ thematisch (ebd., 228). Im Ausgang der kriti-
schen Rezeption der Theoriestiicke der Aufforderung und Bildsamkeit
lassen sich die miteinander konfligierenden Ordnungszusammenhén-
ge, innerhalb derer sich das bewusste Leben vollzieht, demnach auf
eine Weise aneignen, die nicht in die Falle der genetischen Rekon-
struktionsversuche tappt. Charakteristisch fiir diese ist die Annahme,
dass sich abstrakte Ordnungszusammenhénge bzw. Zugehorigkeiten
sukzessive aus Erfahrungen der Koprisenz ableiten lassen. Dieser

305

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

bruchlose Ableitungszusammenhang von Nah- und Fernverhiltnissen
wird von Henrich also durch eine Perspektive ersetzt, in der die Zuge-
horigkeiten und Bindungen der Individuen im Lichte eines die gesam-
te Lebensfithrung (gleichsam apriori) iiberdauernden Widerstreits er-
scheinen (vgl. 216 ff.).

Mit Henrich werden die aktuell vernehmbaren Apelle der Selbst-
steigerung-, -optimierung bzw. -Vermarktung so als Symptome einer
den Widerstreit tiberschreibenden Uniformitdt diagnostizierbar. Die
nachlassende Bindungskraft der nationalstaatlichen Narrative, so der-
selbe, wird heute nicht, wie man vielleicht zunichst erwarten mochte,
fiur kommunitaristische Neuerzahlungen genutzt, sondern stattdessen
durch einen auf pragmatische Imperative eingestellten individuellen
Riickzug ins Private beantwortet (vgl. ebd., 225). Nicht zuletzt diese
Entwicklung soll also tiber die in der Kategorie des Mitseins gedachte
Wechselabhdngigkeit als in der Dynamik der Subjektivitit hinterlegte
Moglichkeit begreifbar werden. Darin impliziert ist eine bestimmte
Hoffnung. Zielt diese unter existenziellen Gesichtspunkten gleichsam
auf den Gedanken, dass kein Leben je verloren ist, ndhrt dieses im
Hinblick auf die Weisen des Mitseins, die dem Menschen von seinen
epistemischen wie technisch-praktischen Weltbeziigen her erschlossen
sind, die Hoffnung auf eine im Zeichen der hochzivilisatorischen Ge-
fahrdungslagen ausgebildeten Gedanken der ,Weltzivilisation“ (ebd.,
224).

Anlass zur Hoffnung gibt nach Henrich also das wachsende 6kolo-
gische Bewusstsein; das sich vertiefende Wissen um die schonungsbe-
diirftige wie verletzliche Natur. Verfolgt Henrich unter normativen Ge-
sichtspunkten somit das Ziel des befriedeten Allgemeinen?53 Dagegen
spricht die von ihm mit Holderlin auf exzentrische Bahnen verlegte
Lebensfithrung. Nicht zuletzt Holderlins dichterischen wie spekulati-
ven Rundgingen durch das Leben ist ein Dank zu entlehnen, der ohne
Adresse ist. Und doch mutet dieser nicht widersinnig an. Vorgezeich-
net scheint dieser Dank mitunter in der zuletzt angesprochenen Natur-
erfahrung. Threm Erfahrungsgehalt entspricht gleichsam die von Hen-
rich umrissene Fundamentalontologie. Aus der Perspektive des Danks

53 Nachdem klar ist, dass die (hegelsche) Moderne als Projekt (Habermas) gescheitert
ist, sollte die gesamte Anstrengung der Aufklirung als (unvollendetem) Projekt
gelten (vgl. Schniddelbach 1997: 16 ff.).

306

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

betrachtet, sollte man diese Erfahrung als erst an zweiter Stelle dem &s-
thetischen Naturerlebnis im Zeichen des Erhabenen assoziieren. Wer
im Dank ergriffen ist, fiihlt sich weder tiberwiltigt, noch durch Gewalt
gepackt. Vielmehr fiihlt er sich angeriihrt, gebunden oder durch das,
was ergreift, zu sich hingezogen. Einerseits. Andererseits verweist seine
Ergriffenheit iiber die blofle Welthaftigkeit hinaus auf einen ganz be-
stimmten und konkreten Bezugspunkt (vgl. Henrich 1999: 184). Nicht
weniger vorgezeichnet findet Henrich diesen alle Formen des ,kom-
munalen Danks® iibersteigenden , kontemplativen Danks® jedoch auch
in der Erfahrung der Anteilnahme. Auch im humanitdren Dank fiir
die sowohl unsere Verantwortlichkeit wie unsere Verfiigungsansprii-
che tibersteigende unverhoffte Rettung in Not geratener Dritter, zeich-
net sich der in unserer Subjektivitdt hinterlegte doppelte Ausgriff zur
Welt wie dem Ganzen ab. Oben wurde behauptet, dass Mitleid heute
nur noch als telegenes Zitat vorkommt. Zu verstehen ist die avisierte
Weltzivilisation entgegen dieser These demnach sowohl gegen den
Hintergrund der ,, Anteilnahme am Geschehen des Guten wie der ge-
geniiber der spekulativen Denkform geoffneten Naturerfahrung. ,,Wer
eigentlich dankt, so Henrich, dem ist nicht selbstverstiandlich, wofiir
er dankt und was ihn danken 14f3t.“ (ebd., 173) Erkennen diirfte man
den zivilisierten Biirger also mitunter an seiner Bereitschaft zu ,Ge-
danken der Dankbarkeit®. D.h., zu einer Selbstbesinnung, die ihn, ge-
messen an der sittlichen Grunderfahrung, nochmals aus groflerer Fer-
ne auf sich und das Weltganze, in das er einbegriffen ist, ebenso zu-
riickschauen wie verdndert hervorgehen lasst. Die ihn damit also
nochmals in Distanz zu der Selbstzentrierung bringt, welche die sittli-
che Grunderfahrung bestimmt. Dessen ungeachtet, bleibt der kontem-
plative Dank jedoch stets an diese Erfahrung riickgebunden (vgl. ebd.,
177). Uber die komplexen Verflechtungen von kommunalen wie kon-
templativen Danks wird so eine Dimension des Mitseins erfahrbar, die
im Wesentlichen in der Liebe hinterlegt scheint. ,,So werde ich in der
Ruckkehr auch mich selbst in neuer Weise annehmen - als der, der ich
wirklich bin, aber zugleich als einer im Verbande aller der Blicke, die
in eine Welt gehen, welche diese Blicke beheimaten kann. Ohne diese
Blicke wire sie gar nicht die Welt, die vertraut ist und in der Vertraut-
heit und Vertrauen sein kann. Und doch kann nicht mehr gesagt wer-
den, dafl die Welt um dieser Blicke willen sei, was sie ist. Denn jeder

307

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

Blickpunkt ist und erscheint nun zugleich als gebunden in und relativ
auf das Ganze, welches in Einem die Welt ist und der Aufgang der Welt
im Antlitz.“ (ebd., 176) Im Mitsein wird demnach festgehalten, dass
die Subjekte nicht erst qua Vernunftschluss Realitit und Bedeutung
fireinander gewinnen. Nur unzureichend beriicksichtigt wird diese
Einsicht nach Henrich jedoch auch durch handlungstheoretische
Theoriemodelle. Das belegen insbesondere phanomenologische Ansat-
ze. Gleichwohl sollten die eindriicklichen Phianomenbeschreibungen
auch nicht iiberstrapaziert werden. So wendet sich die Kategorie auf
der anderen Seite also auch gegen Interpretationsansitze, welche aus
der Vielschichtigkeit der Bedeutung der Individuen fiireinander eine
quasi transzendentale Rolle des Anderen gegeniiber dem Selbst ablei-
ten (vgl. Henrich : 167 £.).

Gegeniiber handlungstheoretischen Theoriemodellen distanzieren
sich auch die Artikulationsversuche. Fiir diese ldsst sich die Stabilitét
in der Weltbeziehung an keinem noch so in sich gebrochenen Anker-
punkt der Verstindigungspraxis festmachen. Die Stabilitdt muss viel-
mehr immer wieder im und durch den Widerstreit der Gegensitze
hindurch gewonnen werden. Gleichwohl scheint auch in diesen Arti-
kulationsversuchen Hoélderlins Denkmotiv der Verséhnung mitten im
Streit prasent. Inwiefern, liefle sich womdglich im Lichte von Hegels
Phanomenologie des Geistes illustrieren. Eingeleitet wird die Erfah-
rungsgeschichte des Bewusstseins durch die Gestalt der sinnlichen Ge-
wissheit. Fir das, was uns diese Gestalt mitzuteilen hat, werden wir
womdglich jedoch erst dann empfinglich, wenn wir es nicht bei einer
sprachanalytischen Lektiire bewendet sein lassen. Vordergriindig lehrt
uns diese Gestalt, dass jede Zeigehandlung (dieser/dieses) oder einfa-
che Orts- bzw. Zeitbestimmung (hier/jetzt), ohne ndhere Kontextanga-
ben wie die entsprechenden Verweisungszusammenhinge leer bleibt;
kommunikativ ins Abseits gerat. Unmoglich wird dadurch jedoch viel-
mehr noch, an der optischen Metapher festzuhalten. Bereits im Rah-
men der Widerlegung der einfachen Unmittelbarkeitshypothese des
gesunden Menschenverstands fiihrt die Phidnomenologie einen ver-
standigungsorientierten Wissensbegriff ein, der unvereinbar mit der
ersten Epoche der Selbstbewusstseinstheorien ist. Auf den zweiten
Blick konnte sich hinter der sprachkritischen Lektiire somit der Alteri-
tatsgedanke abzeichnen, welcher die Dialektik von Meinen und Sagen

308

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

speist. Nach Gerhard Gamm ist in der Liicke, welche die sinnliche Ge-
wissheit zwischen der Individualitit wie dem Allgemeinen ausmacht,
eine Anerkennungssemantik angelegt, die Abstand davon nimmt, die-
ses Motiv aus dem Horizont von Wert, Nutzen und Vertrag auszudeu-
ten. Jedes Meinen macht die Erfahrung, auf ein Allgemeines verwiesen
zu sein, das es von sich entfremdet, insofern mit jeder Auflerung des
Gemeinten Bedeutungsiiberschiisse mit aufgerufen werden, welche die
urspriingliche Intention iibersteigen. In der gleichen Bewegung muss
jedoch auch das Sagen (das Allgemeine) eingestehen, dass es auf eine
Individualitdt verwiesen bleibt, iiber die es nicht vollstindig verfiigt.
Kurzum, auf einer zweiten Ebene demonstriert die sinnliche Gewiss-
heit, inwiefern das Meinen notorisch durch das Sagen unterlaufen
wird: Ich bin, ist gleichsam nur noch dort, wo das (alltagstaugliche)
hermeneutische Drehbuch innerer Selbst- und duflerer Fremdbestim-
mung versagt. Wo die Vertreter der ersten Epoche auf die Feststellbar-
keit und Berechenbarkeit von Ich und Welt setzen, sucht, findet und
verfehlt sich dieses Selbst also unabléssig selbst. Woriiber die Dialektik
von Sagen und Meinen so also unterrichten koénnte, ist die Unbe-
stimmtheit, welche das moderne Selbst- und Weltverhiltnis bestimmt.
Auf Hohe der ,,Unbestimmbarkeit des bestimmenden Ich® (Luckner
2002: 55), die alle Bestimmungen tragt und selbst durch keine getragen
wird, bin ich weder in dem von mir Gemeinten noch dem Gesagten,
sondern allein in dem eigentiimlichen Dazwischen, das aus seiner Ver-
mittlungsleistung je auch schon wieder verschwunden ist. Lesen sollte
man die ,, Artikulationsversuche“ demnach wohl auf Folie der von He-
gel in der Phanomenologie von Beginn an in Szene gesetzten nachhal-
tigen Destabilisierungsdramaturgie. ,,Man konnte sagen, die Differenz
von Meinen und Sagen birgt ein Pladoyer, eine Ethik vielleicht, die da-
rauf dréngt, sich gegeniiber der Dezentrierungsmacht der allgemeinen
Bedeutung nicht zu verhdrten, ,fliissig’ zu werden gegeniiber dem, was
sich in/an der Wirklichkeit verdndert.“ (Gamm 1997: 131) Dieses Pla-
doyer wire mit Gamm {iber den Begrift ,subjektloser Subjektivitét®
weiterzuverfolgens4(Gamm 2000: 80). Eine dhnlich klingende Formu-
lierung findet sich auch bei Henrich. Derselbe gelangt im Kontext der

54 Anders gewendet, auf ein zugunsten staatlicher Belange ausfallendes Machtgefille
deutet Ludwig Siep schon die Phdnomenologie des Geistes. Rein dufierlich liefle sich
also bereits Hegels Behandlung der alt-griechischen Welt, des Reichtums und

309

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

310

Rekonstruktion von Fichtes intellektueller Entwicklung vor die ,,Para-
doxie des subjektlosen Wissens® (Henrich 1967: 32). Durch beide Be-
griffsformen wird die Philosophie demnach augenscheinlich als ,,un-
moglicher Beruf“ bekriftigt. Kaum weniger augenscheinlich wird
durch diese Gemeinsambkeit jedoch auch gleich ihre Vermittelbarkeit
sichergestellt. Unter normativen Gesichtspunkten konnte so nicht zu-
letzt das ,,Pladoyer” Aufschluss tiber die vorreflexive Selbstvertrautheit

schliefllich des entfremdeten Geists problemlos in Beziehung zu dessen spiteren,
gestuften Sittlichkeitskonzept (Familie/biirgerliche Gesellschaft/Staat) setzen (vgl.
Siep 1998: 116). Wohin Hegels Aufhebung des fichteschen Aufforderungsgesche-
hens tatsachlich fiihrt, ist hingegen dessen Unterscheidung zwischen ganz konkre-
ten interpersonellen Interaktionsverhéltnissen wie institutionellen bzw. symbolisch

vermittelten Beziehungsformen zu entlehnen. Buchstabiert Hegel den Begriff der

Anerkennung gegen das instrumentelle Selbst(miss)verstindnis der Begierde (Be-
diirfniszirkel), tiber die Motive Liebe und Kampf aus — wobei hinsichtlich des

Selbsterhalts noch einmal genauer zwischen den Aspekten der sinnlich-leiblichen

Existenz wie der Provokation durch seinesgleichen unterschieden werden muss —

wie einem tibersummenhaften ,Wir® so riithrt dessen Attraktivitit nach Siep daher,
dass er die liberalistische Forderung nach formeller Freiheit und rechtlicher

Gleichheit um die affektiven Punkte weitreichender Solidaritat und Wertschitzung

erweitert. Und das wohlgemerkt, sowohl auf individueller wie tiberindividueller

Ebene. Erstens. Zweitens, weil er durch seinen Begriff wie seine Analyse der Aner-
kennung eine Deutungsfolie bereitstellt, auf der sich das Soziale zunachst ebenso

gut verstehen, wie dann die Logik seiner Konflikte nachzeichnen ldsst. Wobeti letz-
teres nach Siep tiber Hegel hinausweist. Gewissermaflen soziaalpsychologisch auf
die von ihm konstatierte ,, Asymmetrie” reagiert (vgl. ebd., 112f. u. 121). Wie dem

auch sei, nach Siep iibersetzt sich die aufgezeigte Parallele zum Schluss in eine in-
nere. Namlich in die zwischen der spekulativen Staatsrdson der Rechtsphilosophie,
wie der insgeheim spinozistischen Akzentsetzung des spekulativen Satzes. So sehr

das Absolute auch als Subjekt aufzufassen ist, bleibt ,,auf der institutionellen Ebene

[gleichwohl S.S.] etwas von der Zufilligkeit und Ersetzbarkeit der Akzidenzien im

Verhiltnis zur Substanz erhalten [...]. Sittlich zu leben, heif3t vor allem auch be-
greifen, dafl die staatlichen Institutionen Selbstzwecke sind, fiir die die Existenz

und das Wohl der Einzelnen im Konfliktfall blof$ akzidentell sind.“ (ebd., 123). Fiir

Gamm ist die Geschichte damit gleichwohl noch nicht zu Ende. Ein wesentliches

Kapitel derselben macht fiir ihn vielmehr Schellings Gegenrede aus. Der spite

Schelling erkundet einen Begriff ,,Positiver Unbestimmtheit®, der erstens mit iden-
titatsphilosophischen Pramissen bricht und zweitens dariiber ein logisches Formu-
lar bereitstellt, das (kritisch) auf die nietzeanische Moderne vorausdeutet. D.h.,
mittels des von ihm ausgewiesenen Stachels eines irreduziblen ,,Unbestimmten X*

im Herzen des Bestimmtheitsdenkens, dem nicht zuletzt durch phdnomenologi-
sche Untersuchungen promovierten Denkens in Figuren und Konstellationen zu

seiner paradigmatischen Rolle verhilft (vgl. ebd., 212 ff.).

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

8. Ausblick

geben.5s Hans Jorg Sandkiithler kommt zu folgendem Summenschluss:

»2Zusammenfassend kann man feststellen, daf$ im Deutschen Idealis-
mus der Flirt der philosophischen Vernunft mit dem Absoluten kurz,
heftig und sehr variationsreich war, aber zu keiner stabilen Verbindung

fiihrte.“ (Sandkiihler 2005: 12) Anscheinend dauert der Flirt also an.

55 Als Gesprichsleitfaden diirfte etwa das Verzeihen dienen kénnen. Auch im Verzei-
hen wird Gelingen gewihrt. Zudem, prononciert wird mit den evaluativen Selbst-
verhiltnissen die Fahigkeit, die Dinge bzw. sich selbst in der Schwebe zu halten?
Nach Terry Pinkard ist es dieses Talent, das bei der Lektiire der von Hegel in der
Phidnomenologie des Geistes im Kontext der Gewissensdialektik entfalteten Macht
des Verzeihens die Richtung vorgibt. Inhaltlich zeigt sich dieses Kapitel durch den
Widerstreit von ironiefreien Normverfechtern wie ironiebegabten Normveréchtern
bestimmt. Auf Folie dieses Streits lasst sich nach Pinkard nachzeichnen, wie Hegel
mit der im Verzeihen aufgipfelnden Gewissensdialektik Kants praktische Vernunft
sozialphilosophisch wendet (vgl. Pinkard 1996: 219).

311

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867857

Siglenverzeichnis

Immanuel Kant

GMS = Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785)
KpV = Kritik der praktischen Vernunft (1788)

KrV = Kritik der reinen Vernunft (1782)

KU = Kritik der Urteilskraft (1790)

MdS = Die Metaphysik der Sitten (1797)

Prol. = Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird
auftreten konnen (1783)

RGV = Die Religion innerhalb der Grenzen der bloffen Vernunft (1793)

TP = Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht
fiir die Praxis (1793)

UGTP = Uber den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie (1788)
WDO = Was heifSt sich im Denken orientieren? (1786)

VRLM = Uber ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu liigen (1797)

SzP = Schriften zur Pidagogik.

Johann Gottlieb Fichte

AeR = Rezension des Aenesidemus (1792)

BM = Die Bestimmung des Menschen (1800)

BWL = Uber den Begriff der Wissenschaftslehre (1794)

ErE = Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797)

GGW = Uber den Grund unseres Glaubens an eine géttliche Weltregierung (1798)
GNR = Grundlagen des Naturrechts (1796)

GWL = Grundlage der Wissenschaftslehre (1994/95)

VnD = Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (1798)

ZWE = Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797)

313

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Siglenverzeichnis

314

Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling

IdW = Abhandlung zur Erlduterung des Idealismus der Wissenschaftslehre (1796/97)
GnP = Geschichte der neueren Philosophie

PAN = Einleitung zu: Ideen zu einer Philosophie der Natur als Einleitung in das Stu-
dium dieser Wissenschaft (1797)

UdU = Vom Ich als Prinzip der Philosophie oder iiber das Unbedingte im menschli-
chen Wissen (1795)

Georg Wilhelm Friedrich Hegel

DS = Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie (1801)
EpW = Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830)
GPR = Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821)

GW = Glauben und Wissen oder Reflexionsphilosophie der Subjektivitit in der Voll-
standigkeit ihrer Formen als Kantische, Jacobische und Fichtesche Philosophie
(1802/03)

PhG = Phinomenologie des Geistes (1807)

WBN = Uber die wissenschaftliche Behandlungsart des Naturrechts, seine Stelle in
der praktischen Philosophie und sein Verhiltnis zu den positiven Rechtswissen-
schaften (1802/03)

FS = Friihe Schriften.

Friedrich Schiller

AW = Uber Anmut und Wiirde (1793)

AE = Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen (1795)
GdV = Uber den Grund des Vergniigens an tragischen Gegenstinden (1792)

KB = Kallias oder iiber die Schonheit (1793)

UdP = Uber das Pathetische (1793)

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Soziologische Schriften 1. Frankfurt a.M. 1979.

Bahar, Alexander: Auf dem Weg in ein neues Mittelalter? Folter im 21. Jahrhun-
dert. Miinchen 2009.

Bauman, Zygmunt: Identititsprobleme in der Postmoderne. In: Widerspriiche
Heft 55. 1995.

Bauman, Zygmunt: Verworfenes Leben. Bonn 2005.

Beckerman, Ansgar: Schlief8t biologische Determiniertheit Freiheit aus? In: Her-
manni, Friedrich/Koslowski, Peter (Hg.): Der freie und der unfreie Wille. Philo-
sophische und theologische Perspektiven. Miinchen 2004.

Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt
a.M. 1986.

Bielefeldt, Heiner: Die Menschenwiirde als Fundament der Menschenrechte. In:
Jahrbuch Menschenrecht. Schwerpunkt Frauenrechte durchsetzen! Frankfurt
a.M. 2004.

Birnbacher, Dieter: Natiirlichkeit. Berlin 2006.

Bieri, Peter: Das Handwerk der Freiheit. Uber die Entdeckung des eigenen Willens.
Frankfurt a.M. 2006.

Bittner, Riidiger: Probleme, theoretische Probleme, philosophische Probleme. In:
Schulte, Joachim/Wenzel, Justus, Uwe (Hg.): Was ist ein ,philosophisches® Prob-
lem? Frankfurt a.M. 2001.

Bayertz, Kurt: Einleitung: Warum moralisch sein? In: Bayertz, Kurt (Hg.): Warum
moralisch sein? Paderborn 2006.

Bohme, Gernot: Ethik im Kontext. Frankfurt a.M. 1997.

Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deu-
tungsmusters. Frankfurt a.M. 1996.

Brumlik, Micha: Weltbiirgerliche Tugend im Zeitalter der Globalisierung: Men-
schenrechtliche Bildung und globales Gedéchtnis. In: Beiheft der Zeitschrift fiir
Pidagogik 29. Weinheim 1992.

Bubner, Riidiger: Das Endliche und das Unendliche und der Ubergang. Ein Motiv
der Systembegriindung im Frithidealismus. In: Stolzenberg, Jirgen (Hg.): Kant
und der Frithidealismus. Hamburg 2007.

Cassirer, Ernst: Idee und Gestalt. Darmstadt 1971.

315

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Literaturverzeichnis

316

Drilo, Kazimir: Dieter Henrichs Theorie des bewussten Lebens. Online erschienen:
15.05.2009 http://epub.ub.uni-muenchen.de/12509/1/Drilo_Dieter_Henrichs_
Theorie_des_bewussten_Lebens.pdf

Fichte, Johann Gottlieb: Die Bestimmung des Menschen. Stuttgart 2003.

Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke Band V. Zur Religionsphilosophie. Berlin
1971.

Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke Band III. Zur Rechts- und Sittenlehre I.
Berlin 1971.

Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke Band I. Zur theoretischen Philosophie. Ber-
lin 1971.

Frank, Manfred: Einfithrung in die frithromantische Asthetik. Vorlesungen.
Frankfurt a.M. 1989.

Frank, Manfred: Die Unhintergehbarkeit von Individualitit. Frankfurt a.M. 1986.

Frank, Manfred: Warum bin ich Ich? Eine Frage fiir Kinder und Erwachsene.
Frankfurt a.M. 2007.

Frankfurt, Harry G.: Sich selbst ernst nehmen. Frankfurt a.M. 2007.

Frankfurt, Harry G.: Griinde der Liebe. Frankfurt a.M. 2014.

Frankfurt, Harry G.: Alternate Possibilities and Moral Responsibility. In: The Jour-
nal of Philosophy, Vol. 66, No. 23. (Dec. 4, 1969), S. 829-839.

Frankfurt, Harry G.: Freedom of the Will and the Concept of a Person. In: The
Journal of Philosophy, Vol. 68, No. 1. (Jan 14, 1971), S. 5-20.

Frede, Dorothea: Meditationen tiber Sein und Sinn philosophischer Probleme. In:
Schulte, Joachim/Wenzel, Justus, Uwe (Hg.): Was ist ein ,philosophisches’ Prob-
lem? Frankfurt a.M. 2001.

Freud, Sigmund: Gesammelte Werke Band 16. Frankfurt a.M. 1999.

Friichtl, Josef: Ethik und Asthetik. Eine nachmetaphysische Attraktion. In: Bubner,
Riidiger/Waldenfels, Bernhard: Philosophische Rundschau. Tiibingen 1992.

Fulda, Friedrich Hans: Der Begriff der Freiheit — Schlufistein von dem ganzen Ge-
béaude eines Systems der reinen Vernunft? In: Stolzenberg, Jirgen (Hg.): Kant
und der Frithidealismus. Hamburg 2007.

Gamm, Gerhard: Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von Sub-
jektivitdt. Berlin 2004.

Gamm, Gerhard: Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten.
Frankfurt a.M. 2000.

Gamm, Gerhard: Flucht aus der Kategorie. Die Positivierung des Unbestimmten
als Ausgang aus der Moderne. Frankfurt a.M. 1994.

Gamm, Gerhard: Das ritselvoll Unbestimmte. Zur Struktur dsthetischer Erfahrung
im Spiegel der Kunst. Gamm, Gerhard/Schiirmann Eva (Hg.): Das unendliche
Kunstwerk. Von der Bestimmtheit des Unbestimmten in der édsthetischen Er-
fahrung. Berlin 2007.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Literaturverzeichnis

Gamm, Gerhard: Der Deutsche Idealismus. Eine Einfithrung in die Philosophie
von

Fichte, Hegel und Schelling. Stuttgart 1997.

Gamm, Gerhard: Die Macht der Metapher. Im Labyrinth der modernen Welt.
Stuttgart 1992.

Gamm, Gerhard: Philosophie im Zeitalter der Extreme. Darmstadt 2009.

Gerhardt, Volker: Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitdt. Stuttgart
2007.

Gerhardt, Volker: Lebensfithrung. Die Individualitit des Menschen. Juni 2007.
Online erschienen: 01.06.2007 http: //www.jp.philo.at/texte/GerhardtV1.pdf

Gerhard, Volker: Das Subjekt ist die Substanz. Laudatio auf Dieter Henrich. http://
wwwai.stuttgart.de/stadtbuecherei/ldh/HenrichHegel203.pdf

Gerhardt, Volker: Selbstbestimmung: zur Aktualitét eines Begriffs. In: fiph-Journal
Nr. 8, 2006.

Giddens, Anthony: Die Konstitution der Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1997.
Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a.M. 1988.
Habermas, Jiirgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt a.M. 1995.

Heitmeyer, Wilhelm: Es geht ums Ganze, es geht um Anerkennung. Rede auf den
bielefelder Hauptschultagen 1996 (unveréftentlichtes Redemanuskript).

Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes. Werke Band 3.
Frankfurt a.M. 1986.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Frithe Schriften. Werke Band 1. Frankfurt a.M.
1986.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke
Band 7. Frankfurt a.M. 2000.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Frithe Schriften. Werke Band 1. Frankfurt a.M.
1986.

Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Jenaer Schriften. Werke Band 2. Frankfurt a.M.
1986.

Henrich, Dieter: Hegel im Kontext. Frankfurt a.M. 2010.

Henrich, Dieter: Bewuf3tes Leben. Stuttgart 1999.

Henrich, Dieter: Denken und Selbstsein. Vorlesungen iiber Subjektivitit. Frankfurt
a.M. 2007.

Henrich, Dieter: Selbstsein und Bewusstsein. Online erschienen: 01.06.2007 In: e-
journal Philosophie der Psychologie 2007. http://www.jp.philo.at/texte/Henric
hD1.pdf

Henrich, Dieter: Selbstverhaltnisse. Stuttgart 2001.

Henrich, Dieter: Das eine Problem, sich Problem zu sein. In: Schulte, Joachim/
Wenzel, Justus Uwe (Hg.): Was ist ein ,philosophisches’ Problem? Frankfurt
a.M. 2001.

317

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Literaturverzeichnis

318

Henrich, Dieter: Fichtes urspriingliche Einsicht. Frankfurt a.M. 1967.
Horster, Detlev: Was soll ich tun? Moral im 21. Jahrhundert. Leipzig 2005.

Horstmann, Peter-Rolf: Deutscher Idealismus — ein Aufstand der Epigonen? On-
line erschienen: 14.01.2014 http://www.philosophie hu-berlin.de/institut/lehrb
ereiche/idealismus/mitarbeiter1/horstmann/texte/ Aufstand%281996b%29.pdf

Hoffe, Otfried. Immanuel Kant. Miinchen 200o0.

Hofte, Otfried: Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der Modernen
Philosophie. Miinchen 2004.

Holderlin, Friedrich: Hyperion. Oder der Eremit in Griechenland. Stuttgart 2000.
Hume, David: Untersuchung iiber den menschlichen Verstand. Essen 1999.
Jacobi, Friedrich H: Jacobi an Fichte. Hamburg 1799.

Jacobs, Wilhelm G.: Johann Gottlieb Fichte. Eine Biographie. Berlin 2012.

Jannidis, Fotis: Die Bestimmung des Menschen. Kultursemiotische Beschreibung
einer sprachlichen Formel. Online erschienen: 07.03.2004 In: Goethezeitportal.
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/jannidis_bestimmung.pdf

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten. Stuttgart 1997.

Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft. Stutt-
gart 2004.

Kant, Immanuel: Triume eines Geistersehers und andere vorkritische Schriften.
Werke 1. Koln 1995.

Kant, Immanuel: Der Streit der Facultiten und kleinere Abhandlungen. Werke 6.
Koln 1995.

Kant, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wis-
senschaft wird auftreten kénnen. Stuttgart 2009.

Kant, Immanuel: Schriften zur Geschichtsphilosophie. Stuttgart 1999.
Kant, Immanuel: Werke in 10 Banden. Darmstadt 1998.
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hamburg 1993.

Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft/Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten. Werkausgabe Band VII. Frankfurt a.M. 1977.

Kant, Immanuel: Ausgewihlte Schriften zur Padagogik und ihrer Begriindung. Pa-
derborn 1982.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Band X. Frankfurt a.M.
1974.

Keil, Geert: Willensfreiheit und Determinismus. Stuttgart 2009.

Kiithn, Manfred: Kant. Eine Biographie. Miinchen 2007.

Lévinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phanomenologie
und Sozialphilosophie. Freiburg 1999.

Lichtenberg, Christoph Georg: Aphorismen. Briefe. Satiren. Stuttgart 1962.

Luckner, Andreas: Mit dem Ich auf Du und Du. Die deutschen Idealisten. In: der
blaue reiter. Journal fiir Philosophie ,,Ich“ (15). Stuttgart 2002.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Literaturverzeichnis

Margalit, Avishai: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung. Berlin 1997

Martens, Ekkehard: Ich denke, also bin ich. Grundtexte der Philosophie. Miinchen
2006.

Mead, George H.: Geist, Identitdt und Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1973.

Menke, Christoph: Wahrnehmung, Titigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und Dia-
lektik der Asthetik. In: Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth (Hg.): Falsche Gegen-

sitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik. Frankfurt a.M.
2002.

Menke, Christoph: Tugend und Respekt. In: ZDF-nachtstudio (Hg.). Tugend und
Laster. Gradmesser der Menschlichkeit. Frankfurt. a. M. 2004.

Menke, Christoph/Pollmann, Arnd: Philosophie der Menschenrechte. Hamburg
2008.

Meyer-Sickendiek, Burkhard: Scham und Grazie. Zur Paradoxie der ,,schonen See-
le“ im achtzehnten Jahrhundert. Online erschienen 28.05.2004 In: Goethezeit-
portal. http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/meyers_seele.pdf

Moore, George E.: Freier Wille. In: Ulrich Pothast (Hg.): Seminar: Freies Handeln
und Determinismus. Frankfurt a.M. 2016.

Nagel, Thomas: Was bedeutet das alles? Eine ganz kurze Einfithrung in die Philo-
sophie. Stuttgart 2007.

Neiman, Susan: Das Bose denken. Eine andere Geschichte der Philosophie. Frank-
furt a.M. 2006.

Nida-Riimelin, Julian: Strukturelle Rationalitét. Stuttgart 2016.

Nida-Riimelin, Julian: Uber menschliche Freiheit. Stuttgart 2012.

Nida-Riimelin, Julian: Tief in unserer Lebenswelt verwurzelt. Humanismus und
Freiheit: Die vollstindige naturalistische Erklarung unseres Handelns steht im
Widerspruch zu unserer moralischen Alltagspraxis. In: Frankfurter Rundschau
Nr. 52. 2004.

Nietzsche, Friedrich: Werke 1. Miinchen 1972.

Nietzsche, Friedrich: Werke III. Miinchen 1979.

Noetzel, Wilfried: Mit Anmut und Wiirde. Professor Dr. Schillers Anthropologie
und Lebenskunst. In: Zeitschrift Aufklarung & Kritik 2. 12. Jahrgang. Niirnberg
2005.

Pauen, Michael: Tllusion Freiheit? Mogliche und unmdégliche Konsequenzen der
Hirnforschung. Frankfurt a.M. 2004.

Pauen, Michael: Freiheit: Eine Minimalkonzeption. In: Hermanni, Friedrich/
Koslowski, Peter (Hg.): Der freie und der unfreie Wille. Philosophische und
theologische Perspektiven. Miinchen 2004.

Pauen, Michael: Eine Frage der Selbstbestimmung. In. Spektrum der Wissenschaft
(Highlights). Heidelberg 2015.

Pessoa, Fernando: Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo Soares.
Frankfurt a.M. 2006.

319

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Literaturverzeichnis

320

Pinkard, Terry: Hegel’s Phenomenology. The Sociality of Reason. Cambridge
1996.

Pothast, Ulrich: Letzte Verantwortlichkeit und Verantwortlichkeit unter Menschen.
Uber einen vernachlissigten Aspekt des Streits um Willensfreiheit. In: Herman-
ni, Friedrich/Koslowski, Peter (Hg.): Der freie und der unfreie Wille. Philoso-
phische und theologische Perspektiven. Miinchen 2004.

Pothast, Ulrich: Einleitung. In: Ulrich Pothast (Hg.): Seminar: Freies Handeln und
Determinismus. Frankfurt a.M. 2016.

Pothast, Ulrich: Die Unzuldnglichkeit der Freiheitsbeweise. Frankfurt a.M. 1987.

Prauss, Gerold: Fiir sich selber praktische Vernunft. In: Gerhard Schonrich/Yasu-
shi Kato (Hg): Kant in der Diskussion der Moderne. Frankfurt a.M. 1997.

Ranciére, Jacques: Das Unbehagen in der Asthetik. Wien 2007.

Ritsert, Jiirgen: Aufforderung zur Selbststandigkeit. Zur Philosophie der Bildung
in Fichtes Naturrechtslehre. In: Franz Grubauer (Hg.): Subjektivitit - Bildung -
Reproduktion. Perspektiven einer kritischen Bildungstheorie. Weinheim 1992.

Rohs, Peter: Johann Gottlieb Fichte. Miinchen 1991.

Rosenkranz, Karl: Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben. Darmstadt 1998.

Rorty, Richard: Solidaritat oder Objektivitat. Stuttgart 2005.

Rorty, Richard: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotis-
mus. Frankfurt a.M. 1999.

Rorty, Richard: Hoftnung statt Erkenntnis. Eine Einfithrung in die pragmatische
Philosophie IWM-Vorlesungen zur modernen Philosophie. Wien 1994.

Rousseau, Jacques-Jean: Abhandlung tiber den Ursprung und die Grundlagen der
Ungleichheit unter den Menschen. Stuttgart 2008.

Safranski, Riidiger: Friedrich Schiller oder die Erfindung des deutschen Idealis-
mus. Miinchen 2004.

Sandkiihler, Jérg Hans: Handbuch Deutscher Idealismus. Stuttgart/Weimar 2005.

Schifer, Rainer: Johann Gottlieb Fichtes ,Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre® von 1794. Darmstadt 2006.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Ausgewihlte Schriften. Band 1 (1794-1800).
Frankfurt a.M. 1985.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Zur Geschichte der neueren Philosophie.
Miinchener Vorlesungen. Darmstadt 1959.

Schiller, Friedrich Wilhelm Joseph: Samtliche Werke Band 5. Erzédhlungen/ Theo-
retische Schriften. Miinchen

Schiller, Friedrich Wilhelm Joseph: Theoretische Schriften. K6ln 1999.

Schmid, Wilhelm Wilhelm Joseph: Gliick. Alles, was Sie dariiber wissen miissen,
und warum es nicht das Wichtigste im Leben ist. Frankfurt a.M. 2007.

Schnéidelbach Herbert: Werte und Wiirde. In: Thies, Christian (Hg): Der Wert der
Menschenwiirde. Paderborn 2009.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Literaturverzeichnis

Schnédelbach, Herbert: Kant — der Philosoph der Moderne. In: Gerhard Schon-
rich/Yasushi Kato (Hg): Kant in der Diskussion der Moderne. Frankfurt a.M.
1997.

Schnédelbach, Herbert: Hegels Lehre von der Wahrheit. Antrittsvorlesung 26. Mai
1993. http://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/schnaedelbach-herbert/PDF/
Schnaedelbach.pdf

Schnidelbach, Herbert: Ist alles blof§ Ansichtssache? Meinen, Glauben und Wissen.
In: Schnéddelbach Herbert/Hastedt Heiner/Keil, Geert (Hg.): Was konnen wir
wissen, was sollen wir tun? Zwolf philosophische Antworten. Hamburg 2009.

Schnidelbach, Herbert: Vernunft. Stuttgart 2007.

Schonrich, Gerhard: Bei Gelegenheit Diskurs. Von den Grenzen der Diskursethik
und dem Preis der Letztbegriindung. Frankfurt a.M. 1994.

Schulz, Walter: Fichte/Kierkegaard. Pfullingen 1977.
Schulz, Walter: Vernunft und Freiheit. Aufsdtze und Vortrage. Stuttgart 1981.
Schwinger, Elke: Angewandte Ethik: Naturrecht/ Menschenrechte. Miinchen 2001.

Seel, Martin: Paradoxien der Erfilllung. Philosophische Essays. Frankfurt a.M.
2006.

Siep, Ludwig: Der Weg der Phidnomenologie des Geistes. Ein einfithrender Kom-
mentar zu Hegels ,, Differenzschrift und ,,Phanomenologie des Geistes®. Frank-
furt a.M. 2000.

Siep, Ludwig: Die Bewegung des Anerkennens in Hegels Phdnomenologie des
Geistes. In: Kohler, Dietmar/Poggeler Otto (Hg.): G.W.E. Hegel. Phainomenolo-
gie des Geistes. Berlin 1998.

Siep, Ludwig: Anerkennung in der Phianomenologie des Geistes und der prakti-
schen Philosophie der Gegenwart. In: Information Philosophie Heft 1. Mirz
2008.

Simmel, Georg: Aufsitze und Abhandlungen 1909-1918. Frankfurt a.M. 2001.
Simmel, Georg: Individualismus der modernen Zeit. Frankfurt a.M. 2008.
Singer, Peter: Praktische Ethik. Stuttgart 1994.

Stegmaier, Werner/Frank Hartwig: Interpretationen. Hauptwerke der Philosophie
von Kant bis Nietzsche. Stuttgart 2000.

Stocker, Michael: Die Schizophrenie moderner ethischer Theorien. In: Rippe, Peter
Klaus/Schaber, Peter (Hg.): Tugendethik. Stuttgart 1998.

Strawson, E. Peter: Freiheit und Ubelnehmen. In: Ulrich Pothast (Hg.): Seminar:
Freies Handeln und Determinismus. Frankfurt a. M. 2016.

Schulz, Walter: Vernunft und Freiheit. Stuttgart 1981.

Taylor, Charles: Sources of the Self. The Making of the Modern Identity. Cam-
bridge 1989.

Taylor, Charles: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsitze zur poli-
tischen Philosophie. Frankfurt a.M. 1998.

321

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

Literaturverzeichnis

322

Taylor, Charles: Die Motive einer Verfahrensethik. In: Kuhlmann, Wolfgang (Hg.):
Moralitat und Sittlichkeit. Frankfurt a.M. 1986.

Tugendhat, Ernst: Philosophische Aufsitze. Frankfurt a.M. 1992.

Tugendhat, Ernst: Selbstbewuf3tsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische In-
terpretationen. Frankfurt a.M. 1979.

Thyen, Anke: Kopernikanische Bescheidenheit und Rigorismus. Das ambivalente
Erbe der deutschen Spitaufklarung nach Kant und Schiller. Online erschienen:
01.06.2006 http://www.velbrueck-wissenschaft.de/pdfs/2006_thyen.pdf

Walzer, Michael: Lokale Kritik — globale Standards. Hamburg 1996.

Welsch, Wolfgang;: Asthetisches Denken. Stuttgart 2003.

Williams, Bernard: Der Amoralist. In: Bayertz, Kurt (Hg.): Warum moralisch sein?
Paderborn 2006.

Wittgenstein, Ludwig: Uber Gewiflheit. Werkausgabe Band 8. Frankfurt a.M.
1984.

Wolf, Ursula: Das moralische Sollen. In: Information Philosophie. August 2010.

Ziolkowski, Theodore: Das Wunderjahr von Jena. Geist und Gesellschaft 1794/95.
Stuttgart 1998.

1P 216.73.216.3, am 19.01.2026, 00:44:08.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867857

	1. Einleitung
	I
	II
	III
	IV

	2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte
	2.1 Wünsche und Überzeugungen
	2.1.1 Anderskönnen unter gleichen Bedingungen

	2.2 Wünsche, Überzeugungen und Moral
	2.2.1 Exkurs: Warum moralisch sein?

	2.3 Überzeugungen und Wünsche

	3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie
	I
	3.1 Autonomie statt Autognosie
	3.2 Techniken der Selbstüberredung
	3.3 Imitatio Dei
	3.4 Intelligible Tat
	3.4.1 Exkurs: „Dieses unbegreifliche Wesen“

	3.5 Zwischenbetrachtung

	I
	II
	III

	4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus
	4.1 Achtung und Hochachtung
	4.1.1 Schönheit in der Bewegung
	4.1.2 Versöhnung ist mitten im Streit


	5. Hegels Einwände gegen das moralische Sollen
	5.1 Zufälliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich
	5.1.1 Selbstbewusste Sinnlichkeit


	6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes
	6.1 Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit
	6.2 Die Epoche der Kantianer
	6.3 Spekulation und Reflexion
	6.3.1 Aufforderung und Bildsamkeit

	6.4. Tathandlung
	6.4.1 Exkurs: „Die Welt ist ihm nur ein Ball, den das Ich geworfen hat“
	6.4.2 Überstieg in das ganz Andere

	6.5 Innere und äußere Reflexion
	6.6 Zwischenbetrachtung

	7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein
	7.1 Bloßer Gedanke
	7.2 Epochenunterschiede
	7.3 Wissen von sich
	7.4 Unauflösbare Begriffe
	7.5 Bewusstes Leben
	7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat
	7.6.1 Grund der Freiheit

	7.7 Gewährtes Gelingen

	8. Ausblick
	Siglenverzeichnis
	Literaturverzeichnis

