
https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Darmstädter Arbeiten zur 
Literaturwissenschaft und Philosophie 

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Darmstädter Arbeiten zur 
Literaturwissenschaft und Philosophie 

Herausgegeben von 
Matthias Luserke-Jaqui und Gerhard Gamm 

Band 16 

Stephan Snyder 

Besonnen leben 
Über Selbstsein und Verantwortung 

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Stephan Snyder 

Besonnen leben. Über Selbstsein und Verantwortung 

Darmstädter Arbeiten zur Literaturwissenschaft und Philosophie 
Band 16 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017 
Zugl. Diss. Technische Universität Darmstadt 2016 D17
ISBN: 978-3-8288-6785-7

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4020-1 im Tectum Verlag erschienen.)

ISSN: 1868-2847 

Umschlagabbildung: Personal communication © pogonici/fotolia 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 9

Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen
der Freiheitsdebatte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.  
41

Wünsche und Überzeugungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1 46
Anderskönnen unter gleichen Bedingungen . . . . . . . . . . . . . .2.1.1 58

Wünsche, Überzeugungen und Moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2 63
Exkurs: Warum moralisch sein? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.1 72

Überzeugungen und Wünsche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3 75

Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur
Kantischen Ethik der Autonomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

3.  
85

Autonomie statt Autognosie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 92

Techniken der Selbstüberredung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 98

Imitatio Dei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3 101

Intelligible Tat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4 107
Exkurs: „Dieses unbegreifliche Wesen“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4.1 122

Zwischenbetrachtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.5 144

Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des
deutschen Idealismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

4.  
157

Achtung und Hochachtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1 159
Schönheit in der Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1.1 164

V

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Versöhnung ist mitten im Streit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1.2 171

Hegels Einwände gegen das moralische Sollen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5. 175

Zufälliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1 177
Selbstbewusste Sinnlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.1 180

Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe
Johann Gottlieb Fichtes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

6.  
185

Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit . . . . . . . . . . . . . . . .6.1 190

Die Epoche der Kantianer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.2 195

Spekulation und Reflexion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.3 201
Aufforderung und Bildsamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.3.1 206

Tathandlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.4. 211
Exkurs: „Die Welt ist ihm nur ein Ball, den das Ich
geworfen hat“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

6.4.1
216

Überstieg in das ganz Andere . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.4.2 223

Innere und äußere Reflexion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.5 230

Zwischenbetrachtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.6 235

Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7. 241

Bloßer Gedanke. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.1 252

Epochenunterschiede . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.2 256

Wissen von sich. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.3 262

Unauflösbare Begriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.4 266

Bewusstes Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.5 270

Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat . . . . . . . . . . . . . .7.6 274
Grund der Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.6.1 279

Gewährtes Gelingen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.7 285

Inhaltsverzeichnis

VI

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Ausblick. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8. 297

Siglenverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

Inhaltsverzeichnis

VII

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Einleitung

Sie liegen im Krankenhaus. Fast täglich werden Sie von ihrem Nach‐
barn besucht. Er lacht und leidet mit ihnen, heitert Sie auf und erledigt
kleinere Besorgungen. Auf Ihren aufrichtigen Dank hin erwidert er
knapp: „Ach, ich tue doch nur meine Pflicht“. Ihr Nachbar ist also
ebenso hilfsbereit wie bescheiden. Wer wollte nicht so einen Nach‐
barn? An ihm sollte sich ein Beispiel nehmen, wer Vertrauen, Rück‐
sicht- und Anteilnahme großschreibt; wer die Zufriedenheit sucht, die
mit der Sorge um sich und seinesgleichen einhergeht. Kurzum, ein Le‐
ben in innerer und äußerer Harmonie führen will. Ein gewisses Gefühl
der Selbstzufriedenheit verspricht aber auch das Handeln aus reiner
Pflicht.

Angenommen nun, ihr Nachbar wäre überhaupt nicht bescheiden.
Würde tatsächlich nur seine Pflicht erfüllen. Also nicht wie von ihnen
zunächst angenommen um ihretwillen, sondern ausschließlich aus
Pflicht handeln. Dann wären sie für ihn im Grunde beliebig austausch‐
bar. Wer aber wollte neben einemsolchen Nachbarn leben?

Beispiele wie dieses erhellen nach Michael Stocker das Grundpro‐
blem moderner Ethiken. Schlicht übergangen wird der geliebte andere
Mensch. Aber auch das eigene Selbst. Nämlich, insofern es Gegenstand
der Sorge und Pflege ist. Nur wenig Beachtung findet darüber hinaus
der Bereich der Güte bzw. desmoralischen Verdienstes. Gleichsam vor‐
verständigt zeigen sich moderne Ethiken hingegen über ihre kognitive
Grundausrichtung; über ihr markt- (Glück und Nutzen) bzw. rechts‐
förmiges (Pflicht und Freiheit) Moralverständnis. Besonders ins Ge‐
wicht fallen für ihn allerdings deren nur einsilbige Antworten auf mo‐
ralpsychologische Anfragen. Auf beiden Wegen der Moralbegründung
wird das Selbst so am Ende gespalten; die Adressaten in einen Zustand
„moralischer Schizophrenie“ entlassen (Stocker 1998: 19 f.). Bezeich‐
nend für moderne Theorien wären also eine gewisse Lücke zwischen
Grund und Motiv.

1. 

9

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Gleichwohl lassen sich beide Wege nicht einfach als „falsch“ zu‐
rückweisen. Können sich beide Wege doch auf den gesellschaftlichen
Wandel berufen. Charakteristisch für das Leben auf Höhe umfänglich
versachlichter Abhängigkeitsverhältnisse ist die innere Leere, die sich
(bisweilen) mit der Pflichterfüllung einstellt. Besonders deutlich hebt
sich diese Erfahrung gegen den Hintergrund solcher Werte wie Liebe,
Freundschaft und Mitgefühl ab. Gerade anhand der mit ihnen verbun‐
denen Erwartungshaltungen kann also die schwerwiegende Umkehr‐
nachgezeichnet werden, welche das Nutzenkalkül belastet. Nicht weni‐
ger jedoch die Gesetzesform. Unterm Strich können die Adressaten
moderner Theorien die Strukturen relationaler Sorge, in die sie nach
wie vor eingelassen sind, so allenfalls noch mittelbar erfahren, nämlich
durch die Brille subjektiver Vernunft (vgl. ebd., 39) Echte innere Har‐
monie und Zufriedenheit lassendiese also kaum erwarten. Was also
wird den Adressaten durch diese in Aussicht gestellt? „[D]ie Harmonie
eines in moralischer Hinsicht armen Lebens.“ (ebd., 22)

I

Inzwischen scheint es allerdings so, als sei ein gewisses Maß an Schizo‐
phrenie von Vorteil. Gleichsam unabdingbar für ein „reiches Leben“.
Vorgezeichnet könnte dieses mit sich selbst zufriedene Leben durch
den Umstand werden, dass den Individuen nicht nur an selbstbe‐
stimmten Handlungen gelegen ist. Mindestens ebenso sehr verlangen
sie nach einer fairen Behandlung. Vor allem dann, wenn in ihrem Na‐
men gestraft, getadelt und moralisch geurteilt wird. Womöglich ent‐
puppt sich das moderne Individuum ja von dieser Seite als „liebesfä‐
hig“. Und womöglich ist es diese Tatsache, die nebenbei gesagt, gegen
diejenigen spricht, die den Sitz der Moral in die Gene bzw. das Gehirn
verlegen. Wie also ist es im Alltag um Liebe, Freundschaft, Zuneigung
und Mitgefühl bestellt?

„Ich tue nur meine Pflicht.“ Der Satz kann Wohlwollen ausdrü‐
cken. Gegebenenfalls aber auch kränken oder beleidigen. Dankbarkeit
somit in Groll, Zorn oder Übelnehmen umschlagen. Wer aber wird in
diesem Sinn zur Verantwortung gezogen? Offensichtlich nur selbstver‐
schuldet unmündige. Handelte es sich bei ihrem Nachbarn um einen

1. Einleitung

10

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


geistig verwirrten oder kindlichen Sprecher, erschiene das Gefühl der
Kränkung hingegen unangebracht. Übel stieße in dem Fall vielmehr
das Übelnehmen auf. Schon der Volksmund weiß, „Kindermund tut
Wahrheit kund.“ Narren und Kindern gegenüber wahren wir eine ge‐
wisse Distanz. Im Umgang mit ihnen dominieren Einstellungen und
Haltungen, die vornehmlich Erziehung, Belehrung oder Therapie in‐
tendieren. Das gelingt im Umgang mit unseresgleichen kaum. Hier
kommt nach Peter Frederick Strawson vielmehr das ganze Spektrum
persönlicher Beziehungen zum Tragen. Das eigene Handeln prinzipiell
verantworten muss danach, wer das Spannungsverhältnis zwischen
den nicht-distanzierten wie instrumentell-objektiven Haltungen ge‐
genüber seinesgleichen schlafwandlerisch sicher ausmisst. Bei wem al‐
so davon auszugehen ist, dass ihm die Zumutungen verantwortlichen
Handelns grundsätzlich bekannt sind. (vgl. Strawson 2016: 208 f.)

Übelnehmen und Dankbarkeit bilden demnach Extreme. Sicherge‐
stellt wird ihre Polarität insbesondere durch die basale Forderung der
Rücksicht- und Anteilnahme. Das zeigt sich nachgerade dann, wenn
Wohlwollen, Zuneigung und Mitgefühl durch Einstellungen der
Gleichgültigkeit, des Übelwollens oder der Verachtung abgelöst wer‐
den. Tritt ihnen jemand versehentlich auf die Hand, reagieren sie da‐
rauf ganz anders, als wenn dies mit voller Absicht geschieht. Obwohl
die Tat und der Schmerz sich in beiden Fällen gleichen, stellt sich also
nur hier das Gefühl der Kränkung ein. In diesem Fall gehen sie eben
davon aus, dass ihr Gegenüber über Handlungsalternativen verfügte.
„Er hätte anders handeln können“, das ist es, was sie ihm vorwerfen,
was sie wütend macht. Der Trittlässt sich also nicht einfach wegerklä‐
ren. Etwa durch den Verweis auf manipulative Einflussnahmen oder
epistemische Belege, die dessen Fehleinschätzung der Situation erklä‐
ren. In der Situation verfängt also keine der sprachlichen Wendungen,
die ansonsten entlasten: Sei nicht zu streng mit ihm, denn „er wollte
nicht“. Beruhig dich wieder, „denn er hatte nicht bemerkt“. Sie es ihm
nach, er konnte nicht anders, „denn er wurde dazu gezwungen“, „sah
keinen anderen Weg für sich“. Schau, „sie ließen ihm keine Alternati‐
ve“ (vgl. ebd., 208).

Gesetzt nun der Fall, Ihr Gegenüber könnte sich auf diese Weise
herausreden. Was würde sich dadurch ändern? Nicht viel. Ihr Gegen‐
über würde von ihnen weiterhin als jemand betrachtet, der seine

1. Einleitung

11

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Gründe hat. Die Akzeptanz seines Entschuldigungsgrundes würde also
nicht dazu führen, dass er Ihnen als jemand erscheint, dem gegenüber
Sie nicht berechtigterweise die Rücksicht auf ihr Interesse erwarten/
fordern können. Bezeichnend für die nicht-distanzierten oder teilneh‐
menden Haltungen sind demnach symmetrische Interaktionsverhält‐
nisse. An der Stelle wäre so vielleicht gleich einem Missverständnis
vorzubeugen. Gerade in der Fähigkeit zur objektivierenden Distanz,
dem Außerkraftsetzen der gewöhnlichen reaktiven Haltungen und
Praktiken, beweisen die Individuen ihre Menschlichkeit (vgl. ebd.,
212). Das gilt umso mehr für den Bereich der Moral. D.h., für Urteile
über Lob, Beifall und Verdienst auf der einen Seite, Empfindungen der
Empörung, der Schuld und der Scham auf der anderen. Die Rücksicht‐
nahme, die wir für uns selbst einfordern und bereit sind, anderen ent‐
gegenzubringen, fordern wir auch stellvertretend für andere. Norma‐
lerweise sind wir also sowohl willens wie fähig, am Schicksal anderer
(aktiv) teilzuhaben. In enger Tuchfühlung mit den für pragmatische
Kontexte beschriebenen Reaktionspraktiken wird der Bereich der Mo‐
ral für Strawson so denn auch gerade durch diese Fähigkeit umgrenzt.
Den moralischen Standpunkt einnehmen bedeutet, von solchen stell‐
vertretenden oder wie es auch heißt, „verallgemeinerten Analoga“ Ge‐
brauch zu machen. (ebd., 217)

Aus Sicht von Strawson ist die Furcht vor dem „neuronalen Sub‐
jekt“ demnach unbegründet. Vor denjenigen also, die den Sitz der Mo‐
ral in das Gehirn verlegen; die, aus ihrer Sicht damit wohl nur folge‐
richtig, eine umfassende Revision der etablierten Zuschreibungspraxis
verfolgen. So etwa für am zukünftigen Verhalten ausgerichtete Verfah‐
ren der Vorhersage, wie Strategien der Lenkung, Heilung und Thera‐
pie, werben. Besonders fragwürdig erscheinen in diesem Zusammen‐
hang Beiträge, die Freiheit als „Abwesenheit von Zwang“ definieren.
D.h., den gesetzmäßigen Verlauf der Dinge nicht nur als vereinbar mit
dem Freiheitsinteresse erachten, sondern diesen Verlauf als Vorbedin‐
gung für jede sinnvolle Rede über Freiheit begreifen. Dagegen gibt es
aus der Sicht Strawsons nichts einzuwenden. Im Gegenteil. Dagegen
dürfte nur etwas vorbringen wollen, für wen verantwortliches Handeln
von stärkeren Freiheitsprämissen abhängt (vgl. ebd., 203). An ihren ei‐
genen Ansprüchen gemessen scheint jedoch folgendes bemerkenswert.
Obwohl sie offensiv für sozialtechnologische (Groß-)phantasien ein‐

1. Einleitung

12

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


treten, halten sie doch (insgeheim) weiterhin an den überlieferten
Sanktionspraktiken fest. So werden von ihnen nach wie vor auf Aus‐
gleich bedachte Ideen bzw. Redewendungen verwendet, die gemessen
an ihren eigenen Nützlichkeitserwägungen bzw. Therapievorschlägen
doch der veralteten Vorstellung einer gerechten, weil verdienten Strafe
angehören. „Das soll er büßen“, „er verdient kein Mitleid“, „er hat seine
Tat gesühnt“ (Pothast 1987: 135). Unstimmigkeiten, die folglich bei
denjenigen nicht auftreten, die mit der Willens- auch gleich die Hand‐
lungsfreiheit bestreiten.

Unser (praktisches) Selbstbild, so Strawson vor dem Hintergrund
dieser Gemengelage, ist viel zu tief in die lebensweltlichen Zusammen‐
hänge eingelassen, als dass es durch entsprechende theoretische Ein‐
sichtsgewinne ins Wanken gebracht werden könnte. Insbesondere die
Menschlichkeit, die wir bisweilen an den Tag legen, entpuppt sich als
unüberwindbare Hürde für das technisch grundierte Bewusstsein. Un‐
terstellen wir unserem Gegenüber einmal nicht, dass er seine Gründe
hat und diese auch nennen kann, dann geschieht dies nicht, weil wir
zuvor die Argumente der Freiheitspessimisten angehört, für überzeu‐
gend befunden und verinnerlicht haben. An der Stelle könnte jemand
nun einwenden wollen, ja aber was ist, wenn die Ingenieure am Ende
doch Recht behalten? Die Frage ist also nicht, was wir jetzt tun, noch
was wir dann täten, sondern was unter diesen Umständen „vernünftig“
wäre. Müsste dann nicht doch einer umfassenden Revision des Sys‐
tems sozialer Sanktionspraktiken zugestimmt werden? Ein Einwand,
der nach Strawson nur auf den ersten Blick überzeugt. Verfehlt er doch
den quasi unveränderlichen Bezugsrahmen der interpersonellen Be‐
ziehungen, der über den Unterschied zwischen intelligenten wie
menschlichen Reaktionsformen zu rekonstruieren ist. Sehr wohl mög‐
lich ist danach, dass es innerhalb dieses Rahmens zu Modifikationen
der Haltungen und Einstellungen kommt. Um den Einwand ernsthaft
diskutieren zu können, müsste es jedoch auch möglich sein, über den
Rahmen selbst zu disponieren. Das aber ist per definitionem unmög‐
lich. Geliebäugelt würde hier also mit einer Position, die endlichen
Vernunftwesen verwehrt bleibt. Wie aber wäre es, wenn wir uns auch
nur für einen Augenblick in die göttliche Beobachterposition reflektie‐
ren könnten? Selbst dann, so Strawson, blieben andere Gesichtspunkte
leitend. Nicht zuletzt Fragen, die dem gelingenden Leben gelten. Der

1. Einleitung

13

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Einwand verrät für ihn so mehr über die Nichtzugehörigkeit des Spre‐
chers denn über dessen Adressaten. Dem im Sinne einer theoretischen
Doktrin geäußerten Konjunktiv „was wäre, wenn der Determinismus
wahr wäre…“ könnten wir also ruhig gelassen begegnen (vgl. Strawson
2016: 216 f.). Was jedoch, wenn der Einwand die eingangs genannten
Fairnessgründe avisiert? Also nicht von außen an die lebensweltlichen
Sprach- und Interaktionsverhältnisseherangetragen wird, sondern sich
aus diesen selbst speist? Als Ausdruck eines gegen den Reflexionsstopp
gerichteten Gerechtigkeitsimpulses lesbar wird? Bleibt es auch dann
noch bei der Gelassenheit? Darauf wird zurückzukommen sein.

Über die gewichtige Rolle, welche Liebe, Freundschaft und Mitge‐
fühl im Alltag spielen, wird der Blick demnach frei für eine Konzepti‐
on menschlicher Freiheit, die den kritischen Dialog mit den (Na‐
tur-)Wissenschaften sucht. Lassen sich pragmatische und der morali‐
sche Kontext(e)im Sinn dieses realistischen Bilds der menschlichen
Freiheit aufeinander beziehen, scheint der moralische Standpunkt also
nicht zwingend um den Preis der Schizophrenie erkauft werden zu
müssen. Maßgeblich für Stockers Diagnose war nicht zuletzt der tief‐
sitzende Konflikt zwischen dem geliebten anderen Menschen wie der
Rücksicht gegenüber allen anderen? Strawson selbst deutet diesen
Grundkonflikt des sittlichen Bewusstseins womöglich an. Nämlich
dann, wenn er den Wert der Menschlichkeit sowohl in Beziehung auf
den anderen wie sich selbst gegenüber betont. In diesem Zusammen‐
hang scheint die Frage evaluativer Selbstverhältnisse durchzuklingen.
Wendungen wie „Er war in letzter Zeit sehr angespannt“, „Er handelte
unter Einfluss von Hypnose“, „Er wurde unter Drogen gesetzt, oder
„Er war nicht er selbst“, verweisen auf (innere) Zwangszustände bzw.
vorübergehende Ausnahmesituation. Konfrontiert mit solchen Situa‐
tionen sind allem Anschein nach reaktive Haltungen angemessen, die
das Spannungsgefälle zwischen den beiden grundlegenden Interakti‐
onsformen sowohl durchlaufen wie im Zuge dessen mit dem Bild der
multiplen Persönlichkeit spielen. „Er war nicht er selbst“, was also tun?

„Wir werden dem Mann, der er ist, die Handlung nicht übelnehmen, die
von dem Mann getan wurde, der er nicht ist; oder wenigstens werden wir
es in geringerem Maße tun. Wir müssen normalerweise mit ihm unter
normaler Beanspruchung umgehen; also werden wir ihm gegenüber dann,
wenn er so handelt, wie er es unter abnormaler Beanspruchung tut, nicht
diejenigen Gefühle haben, die wir ihm gegenüber gehabt hätten, wenn er

1. Einleitung

14

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


so gehandelt hätte, wie er es unter normaler Beanspruchung täte.“ (Straw‐
son 2016: 210)

II

Freiheit birgt Risiken. Umso mehr in unübersichtlichen Zeiten. „Ich
stehe mit beiden Beinen fest in der Luft“. Durch solche Metaphern
wird inzwischen schon von Jugendlichen ihr Lebensgefühl umschrie‐
ben (Heitmeyer 2005). Ambivalenz und Kontingenz sind demnach
längst keine Vokabeln mehr nur für das soziologische Seminar. In Dik‐
tion dieser Seminare: Die Individuen leben heute in einer zunehmend
entgrenzten Welt. In einer Welt hochgradig vermittelter Handlungszu‐
sammenhänge, in der Verantwortungszuschreibungen zwar immer öf‐
ters ins Leere zielen, dabei jedoch paradoxerweise als immer notwen‐
diger erfahren werden. In Termini der technischen Rationalität ausge‐
drückt, einer Welt der Grenzwertbemessungen und ungewollten Ne‐
benwirkungen; in Termini der sozialen Rationalität ausgedrückt, der
organisierten Verantwortungslosigkeit und Eigenverantwortung. D.h.,
der auf den Schultern der Einzelnen abgeladenen und von ihnen in in‐
dividueller Eigenregie zu bewältigenden systemisch induzierten Wi‐
dersprüche (Beck 1986).

Sowohl außer- wie innertheoretische Gründe sprechen demnach
für das „Gehen ohne Grund“. Für besonders förderlich gilt in diesem
Zusammenhang das Wissen um den Bedingtheitscharakter der
menschlichen Freiheit. Worauf aber beruht die Forderung der wech‐
selseitigen Rücksichtnahme? Aus Sicht Harry G. Frankfurts kommen
wir diesbezüglich kaum umhin, die Realität der Liebe anzuerkennen.
Die Liebe, davon zeigt er sich zutiefst überzeugt, hält uns fest im Griff.
Sie ist es, die im Wesentlichen unsere Denk- Wahrnehmungs- und
Handlungsschemata strukturiert. Völlig verfehlt wäre an der Stelle al‐
lerdings der rationalistische Umkehrschluss. Vollständig begriffen wird
die Liebe von uns nie. Im Gegenteil. Ausgezeichnet sind ihre Gründe
gerade durch ihre prinzipielle Unverfügbarkeit.

Frankfurt teilt demzufolge das Wissen um den Bedingtheitscha‐
rakter der menschlichen Freiheit. Vertieft und verschiebt dieses je‐
doch. Er vertieft es, indem er Freiheit als Aneignungsprozess ausbuch‐
stabiert; er verschiebt es, insofern erdenvernünftigen Gründen miss‐

1. Einleitung

15

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


traut. So wird von ihm gegen die Prärogative von Vernunft und Moral
augenscheinlich nicht die romantische Liebe ins Feld geführt. Phanta‐
sien der Leidenschaft, Anziehungskraft, Intimität, Eifer- und Sehn‐
sucht spielen nur eine untergeordnete Rolle. Vertieft und verschoben
wird das Wissen vielmehr durch die Liebe als Inbegriff der Sorge. Teilt
Frankfurt an der Stelle also tugendethische Ansichten? Immerhin
scheint es ja so, dass er der inneren Harmonie eine zentrale Rolle bei‐
misst? Umgangssprachlich wird der Zustand der Selbstzufriedenheit
mit Attributen wie Arroganz und Überheblichkeit oder dem Stolz auf
die eigene Leistungsfähigkeit in Verbindung gebracht (vgl. Frankfurt
2014: 105 f.). Neuerdings, d.h., gegen den Hintergrund beschleunigter
gesellschaftlicher Verhältnisse (rasender Stillstand), jedoch auch als
Verstoß gegen die sich quasi wechselseitig steigernden Apelle der
Selbstvermarktung und -optimierung wahrgenommen. Dagegen wur‐
de dieser Zustand eingangs als tugendethische Leitidee vorgestellt.
Vergleichbares wurde dabei jedoch auch für die Pflichtenethikbehaup‐
tet.

Der Begriff der Selbstzufriedenheit wird demnach sowohl im Kon‐
text lebensweltlicher wie gesetzesförmiger Ethiken als eine Art Flucht‐
punktbestimmung ausgewiesen. Frankfurt nun verortet den Begriff
gleichsam quer dazu. Zum einen, indem er den Kontroll- und Verfü‐
gungsanspruch des Selbst begrenzt. Zum anderen, indem er den Zu‐
stand der Selbstzufriedenheit ausdrücklich aus dem moralischen Gleis
löst. Für unsere praktische Lebensführung, so Frankfurt, sind weniger
Gründe und Beweise relevant, denn Strategien des Verstehens, der
Klarheit und des Vertrauens (vgl. ebd., 35). So setzt er dem rationalis‐
tischen Selbstbild ungefähr folgendes Credo entgegen: Bevor Sie sich
Fragen, worum Sie sich sorgen sollen, sollten Sie sich Fragen, worum
Sie sich tatsächlich sorgen. Wer oder was sind denn die Dinge, Wesen,
Personen, Gruppen oder abstrakte Ideen, um die Sie sich mit Hingabe‐
kümmern? (vgl. ebd., 33) Übereilt wäre allerdings, daraus den Schluss
zu ziehen, dass die Forderungen der Moral gänzlich unwichtig wären.
Nur sind sie vielleicht nicht ganz so wichtig, wie gemeinhin angenom‐
men. Auf die mit kleinem i geschriebene Frage „Warum soll ich mora‐
lisch sein“? kann es aus Sicht Frankfurts also keine definitive Antwort
geben.

1. Einleitung

16

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Offenbar täuschen wir uns nur allzu oft selbst darüber, was uns
wichtig ist. Verfolgen wir im Brustton der Überzeugung Pläne und
Ziele, die uns in Wahrheit innerlich kalt lassen, während wir gleichzei‐
tig die Dinge, die uns am Herzen liegen, vernachlässigen. Gleichwohl
sucht wohl jeder, dem eigenen Leben Sinn und Bedeutung zu geben
(vgl. ebd., 100). Von der aufrichtigen Suche nach Antworten auf die
Frage, was einem wirklich wichtig ist, hängt so nach Frankfurt ab, ob
das „Gehen“ gelingt: „Sich selbst ernst nehmen“ lautet die Maxime.
Worin aber besteht die Selbstzufriedenheit? Darin, sich in Verwei‐
sungszusammenhängen wieder zu finden, aus denen heraus das eigene
Leben für sich und andere als bedeutsam erfahren werden kann. Das
könnte man zumindest in einer ersten Annäherung antworten. Wobei
die Antwort selbstverständlich beide Seiten der Lebensführung einbe‐
griffe. Also sowohl für das gelingende wie das misslingende Leben gäl‐
te. Nach Frankfurt ist uns die Selbstliebe also nicht einfach im Sinne
einer einfachen Neigung gegeben. Vielmehr entpuppt sich diese als das
Ergebnis harter Arbeit. Der französische Philosoph Michel Foucault
würde an der Stelle wohl vom Üben, dem „Gebrauch der Lüste“ spre‐
chen. Wie dem auch sei, wer sich im Sinne Frankfurts selbst liebt, ent‐
deckt hauptsächlich in den Gewinnen, Verlusten und Enttäuschungen
der Liebe die Risiken der Freiheit.

Ermöglicht und zugleich notwendig werden diese fortwährenden
Anstrengungen der Sorge nach Frankfurt aufgrund der praktischen
Selbstbeziehung, die den Menschen auszeichnet. Der Mensch kann
sich noch zu seinen Wünschen verhalten: sein wollen, wollen. Von die‐
ser Fähigkeit ist es nicht weit zum Willen. Was das einzelne Individu‐
um will, kann demnach geklärt werden, ohne dass der Wille dafür ir‐
gendwo lokalisiert werden müsste. Manche Wünsche gelten als Aus‐
druck der Phantasie und Sehnsucht. Sei es aufgrund der äußerlichen
Umstände, denen sie sich verdanken oder aufgrund bestimmter per‐
sönlicher Dispositionen bzw. nicht vorhandener Fähigkeiten und Ta‐
lente. Wohlgemerkt, damit wird noch nichts über die Intensität solcher
„bloßen Wünsche“ ausgesagt. Andere Wünsche hingegen heben sich
von diesen durch ihre Wirklichkeitstendenz ab. Letztendlich ist es je‐
doch so, dass nur einer der Wünsche effektiv handlungswirksam wer‐
den kann. Was also will die Person? Das klärt sich demnach über den

1. Einleitung

17

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Wunsch, der sich unter der Menge der teils konfligierenden Wünsche
bzw. Wunschmengen am Ende für sie als Handlungsgrund erweist.

Aus eigener Einsicht handeln verlangt also nicht, irgendwo im ge‐
setzmäßigen Zusammenhang der Welt eine Lücke aufzuspüren. Im
Gegenteil. Sich selbst bestimmen und sich bestimmen lassen, gehen
Hand in Hand. Für heute hat sich Herr Müller vorgenommen, konzen‐
triert an seiner Dissertation zu arbeiten. Sollte er sich nach dem Früh‐
stück tatsächlich an seinem Schreibtisch einfinden, genießt er nach
Frankfurt so viel Freiheit als Menschen möglich (vgl. ebd., 26). Sollte
er hingegen noch während des Frühstücks und zu seiner eigenen
Überraschung den Kindern spontan einen Zoobesuch vorschlagen,
dann identifiziert er sich mit seiner Elternrolle womöglich stärker, als
ihm bisher selbst bewusst war. Ob er sich in diesem Fall gleich selbst
der Willensschwäche bezichtigen müsste, wäre damit jedoch noch
nicht ausgemacht. Klar wäre nur, dass es eben nicht der Wunsch, sich
durch den Wunsch der konzentrierten Arbeit bestimmen zu lassen, ist,
der ihn motiviert (vgl. Frankfurt 1971: 10).

Wir können also Wünsche zweiter Ordnung ausbilden. Uns mit
unseren Wünschen identifizieren oder uns von ihnen distanzieren. Im
besten Fall uns so von uns selbst überraschen lassen. Im schlimmsten,
die eigenen Wünsche jedoch als äußerlich und fremd erleben. Wann
stellen sich solche Ohnmachtserfahrungen ein? In der Regel dann,
wenn sich ein Wunsch auch dann noch gegen die eigene psychische
Immunabwehr aufdrängt, obwohl er längst abgelehnt wurde. In sol‐
chen Situationen erleben wir uns nach Frankfurt gleichsam als passive
Zuschauer am eigenen Handlungsgeschehen. Herr Müller schafft es an
den eigenen Schreibtisch. Muss dann allerdings feststellen, dass seine
Computerspielsucht wieder einmal stärker ist (vgl. ebd., 12 f.). Am Bei‐
spiel von Herrn Müller wird aber noch mehr deutlich. Erstens, es gibt
zum einen Dinge, die allen wichtig sind, und zum anderen Dinge, die
nur manchen oder auch nur einzelnen wichtig sind. Zweitens, mit
wahrhaft objektiven Einstellungen im Sinne Strawsons müsste wohl
rechnen, wer sich buchstäblich um nichts sorgte (vgl. Frankfurt 2014:
28). Herr Müller handelt unfreiwillig, ringt mit sich und scheitert. Nur
wenigen dürfte es schwer fallen, sich in ihn hineinzuversetzen. Wel‐
chen Eindruck aber hinterließe er, wäre seine Entscheidung nicht Aus‐
druck eines zwischen Karriereanspruch, Elternliebe und Suchtverhal‐

1. Einleitung

18

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ten ringenden Entschlusses, sondern schlicht eine Angelegenheit der
puren Wunschintensität?

Es gibt Dinge, so Frankfurt, die für uns vorstellbar und doch zu‐
gleich undenkbar sind. Wie das zu verstehen ist, verdeutlicht er an
einem Beispiel David Humes. Stellen sie sich jemanden vor, der vor die
Wahl zwischen der Zerstörung der Welt oder einem kleinen Ritz am
eigenen Finger gestellt, sich für die Zerstörung der Welt ausspräche.
Verrückt? Wohl kaum. An dem Szenario ist nichts aberwitzig. Auch
wenn dies prima facie so scheint. Denn nur wenig genügt, um zu er‐
kennen, dass dieses Entscheidungsszenario gegen keines der funda‐
mentalen Denkgesetze verstößt. Insoweit wäre Hume nichts hinzuzu‐
fügen. Für nicht wenige Autoren belegen die Gräuel des zwanzigsten
Jahrhunderts ja auch nur zu genüge, dass der Vernunft kein überzeu‐
gendes Argument gegen den Gattungsmord zu entlehnen ist. Diese
Autoren dürfte Frankfurt an der Stelle also auf seiner Seite wissen. Was
Hume allerdings entgeht und nach Ansicht Frankfurts wohl auch der
radikalen Vernunftskepsis, sind die unter praktischen Gesichtspunkten
entscheidenden „Notwendigkeiten des Willens“. Nicht weniger als das
Denken zeigt sich auch das Handeln über Beschränkungen ermöglicht.
Gibt es also Dinge, die wir selbst dann, wenn wir sie wollen, nie im
Stande sind durchzuführen, dann aufgrund dieser Form praktischer
Notwendigkeit. Nach Frankfurt sollte Humes Beispiel also ergänzt
werden. Nämlich um eine Szene, die darlegt, wie die „Ohnmacht der
Vernunft“ je durch die „Macht der Liebe“ korrigiert wird.

Für den Menschen kann das Achsenverhältnis von Vernunft und
Liebe also aus dem Gleichgewicht geraten. Das eigene Leben führen
heißt ja geradezu, stets die beiden Achsen neu aufeinander abzustim‐
men. Was jedoch niemals der Fall sein kann, ist, dass sich das Achsen‐
verhältnis vollständig zur Vernunft hin neigt. An der Stelle hilft es laut
Frankfurt, sich kurz ein Wesen vorzustellen, bei dem genau das der
Fall wäre. Bei dem das Verhältnis also zugunsten der Vernunft ent‐
schieden ist. Bezeichnend für dieses Wesen wäre somit dessen nahezu
vollständige instrumentelle Handlungs- und Weltorientierung. Dieses
Wesen muss also keinesfalls so vorgestellt werden, als werde es qua Af‐
fekt- oder Impulssteuerung unmittelbar in seine jeweilige Umwelt ein‐
gepasst. Vielmehr zeigt sich dieses Wesen durchaus zu intelligentem
Verhalten fähig. D.h. zu auf zielgerichtetem Handeln basierenden An‐

1. Einleitung

19

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


passungsstrategien. Dieses Wesen könnte sich also durchaus zu sich
verhalten. Würde also durchaus sein wollen, wollen können. Entschei‐
dend für Frankfurt ist nun, dass aus dessen Wollen nichtsdestotrotz
nie ein Willewerden würde. Denn dazu müsste dieses Wesen sich mit
seinem Wunschidentifizieren können. Das aber ist ihm verwehrt. Die‐
ses von Frankfurt als „Wanton“ bezeichnete Wesen ist also durch seine
absolute Gleichgültigkeit gegenüber der Tatsache, welcher seiner Wün‐
sche gerade die Oberhand gewinnt, charakterisiert. Unter diesem We‐
sen sollte man sich also auch niemanden vorstellen, der gleichsam von
einem neutralen Standpunkt aus über die in ihm widerstreitenden
Wünsche wacht. Denn das setzte ja bereits voraus, dass dieses Wesen
beide Wünsche als gleich respektable Alternativen für sich erachten
könnte. Damit aber würde dessen Entscheidung nicht mehr wie gefor‐
dert nur aufgrund von Intensitätskriterien getroffen. Unvermeidlich
würde das Wesen in der Sekunde, da dies der Fall wäre, also mit „voli‐
tionaler Vernunft“ in Berührung kommen. D.h., sich an der Schwelle
von Selbstbeschreibungen bewegen, die aus dem Horizont solcher Fra‐
gen erfolgen wie, „Was ist mir persönlich wichtig?“, „Was für ein
Mensch will ich sein?“ „Welche Bewandtnis hat es mit meinem Leben“?

Hinsichtlich der Dinge, die uns wichtig sind, sind nach Frankfurt
allerdings noch zwei Großgruppen unterscheidbar. Es gibt Dinge, die
nahezu allen qua conditio humana wichtig sind und Dinge, die auf in‐
dividuelle Erfahrungen zurückgehen. Nahezu jeder zeigt sich um den
eigenen Nachwuchs, das eigene Überleben – sei es im Sinne der physi‐
schen Integrität oder der sozialen Existenz– besorgt. Daneben lassen
sich jedoch auch persönliche Bindungen nachzeichnen, die auf die
kulturelle und regionale Herkunft verweisen bzw. etwas über die eige‐
ne (im Zeichen von Bastelbiographien bzw. Patchwork-Identitäten
vorgenommene) Persönlichkeitsbildung aussagen. Inwiefern sich je‐
mand selbst ernst nimmt, dürfte sich von daher nicht zuletzt auch da‐
ran bemessen lassen, inwiefern er diese Notwendigkeiten beherzigt.
Auch wenn es zunächst paradox klingt. Der Wille setzt die Individuen
frei, indem er die Anzahl der Möglichkeiten einschränkt (vgl. ebd.,
72 f.). Der Liebende, wie Frankfurt ihn versteht, kommt also nicht um‐
hin, abzuwägen. Einerseits zwischen den Dingen, die ihm wichtig sind,
wie seinen sonstigen Interessen. Andererseits jedoch auch unter den
Dingen selbst. So scheint er mit tragischen Konfliktsituationen gleich‐

1. Einleitung

20

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sam von Haus aus vertraut. Ist die Liebe ein Wagnis, dann also nicht
zuletzt deshalb, weil ihr eine gewisse Täuschungsanfälligkeit und Ver‐
letzlichkeit eignet. Auch im Kontext der Liebe heißt es so bisweilen „Er
war nicht er selbst“. Wie ist die Aussage hier zu verstehen?

Die Liebe stiftet Sinn. Maßgeblich für ihre Orientierungsleistung
ist allerdings, dass sie in ihrer doppelten Bedeutung genommen wird.
Noch vor den von uns geliebten Dingen, Personen und Ideen, geht es
uns um die Liebe selbst. Worauf es in erster Linie ankommt, ist nicht
was, sondern dass wir lieben. Darin nun ähnelt die Liebe laut Frank‐
furt den Endzwecken, die wir verfolgen. Hinsichtlich derselben ist uns
nicht nur wichtig, dass wir sie erreichen, sondern mehr noch, dass wir
überhaupt welche haben. Gewöhnlich nun wird das Verhältnis von
Mitteln und Endzwecken so dargestellt, als ließen sich die Mittel ein‐
deutig den Endzwecken zu- und unterordnen. Gegen den Hintergrund
der angeführten doppelten Bedeutung der Liebe werden die Mittel
nach Frankfurt jedoch zu den Zwecken herauf-, wie die Zwecke zu den
Mitteln herabgezogen. So erscheint also das, was wir konkret erstreben,
aus Perspektive des freigelegten Primärinteresses als Mittel. Auf ver‐
gleichbare Weise spaltet sich bei näherem Hinsehen jedoch auch die
Mittelperspektive. Genauso wichtig, wie das Haben von Endzwecken,
ist es, einer lohnenswerten Tätigkeit nachzugehen. Mit ihrem Nutz‐
wert wird den Mitteln folglich immer auch ein intrinsischer Wert zu‐
geschrieben. Gleichzeitig damit erscheint das Haben von Endzwecken
als nützlich in Rücksicht auf den freigelegten Eigenwert der Tätigkeit.
So geben sich die Endzwecke als nützlich zu verstehen, weil sie Bedin‐
gung der lohnenswerten Tätigkeit sind, wie umgekehrt die instrumen‐
tellen Tätigkeiten gerade weil sie nützlich sind, als intrinsisch wertvoll.
Damit vergleichbar gestaltet sich nach Frankfurt also das Liebesver‐
hältnis. Analog der Mittel/Zweck Beziehung ordnet sich der Liebende
den Interessen des Geliebten unter. Wer liebt, wird buchstäblich das ei‐
gene Selbst los. Vergisst sich über die Sorge um den geliebten anderen.
In der gleichen Bewegung macht er jedoch auch einen gewisseninstru‐
mentellen Gebrauch von seinem Gegenüber. Denn durch die Bewe‐
gung hindurch zeichnet sich zugleich ab, wie wichtig ihm denn das
Lieben um seiner selbst willen ist. Sorgt sich der Liebende auch um
den anderen um seiner selbst willen, verrät er dabei notwendigerweise
auch etwas darüber, was ihm das Lieben selbst Wert ist. Das Maß dafür,

1. Einleitung

21

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


welchen intrinsischen Wert der Liebende der Tätigkeit des Liebensbei‐
misst, wäre also nicht zuletzt dessen Hingabe. Wichtiger als die Erfül‐
lung einzelner Lieben ist so, dass wir überhaupt Lieben (vgl. ebd.,
65 f.). Widersprechen sich Eigeninteresse und Selbstlosigkeit jedoch
nicht? Im Falle der Liebe trügt diese Evidenz nach Frankfurt. Denn ge‐
sucht wird in der Liebe ja gerade die Selbstlosigkeit. Diese jedoch ist
für den Liebenden stets nur indirekt erreichbar. Nämlich über die auf‐
richtige Sorge um den geliebten Anderen. Insofern der Liebende ge‐
wissermaßen die Welt durch die Augen des Geliebten sieht, sich mit
ihm vereinigt (identifiziert), zeigt sich an der Stelle also zugleich, in‐
wiefern echte Liebe keine heroische Selbstaufgabe fordert. Vorzüglich
dann, wenn sich jemand über seine Liebe enttäuscht, ernüchtert zeigt,
heißt es im Kontext der Liebe „Er war nicht er selbst“. In diesem Zu‐
sammenhang bezeichnet die Wendung demnach ein beispielloses Zu‐
sammenfallen von Eigeninteresse wie Selbstlosigkeit (vgl. ebd., 69 f.).

Eine gewisse Familienähnlichkeit dürfte sich jedoch auch zwischen
den Wendungen „Er war nicht er selbst“, und „Ich weiß nicht, was ich
will“ ausmachen lassen. Worauf zielt dieser Selbsthader? Das Selbst be‐
darf eines Mindestmaßes an innerer Kohärenz. Aufgrund seiner refle‐
xiven Struktur ist dieses somit nie ganz vor der Gefahr der inneren
Zerrüttung gefeit. Das erklärt psychische Extremzustände. Doch auch
schon Fälle häufiger Unentschlossenheit oder Willensschwäche kön‐
nen in diesem Sinne als Symptome psychischen Ungleichgewichts in‐
terpretiert werden. Entschlossenheit und Willensstärke im Umkehr‐
schluss als Belege für eine gesunde Psyche. Was aber macht den wil‐
lensstarken Charakter aus? Im Zusammenhang mit der Beobachterlo‐
gik wurde das Problem sich (unendlich) aufstufender Ordnungen (tn   
herausgearbeitet.1Anhand dieser Problematik wird nach Frankfurt
deutlich, worin denn die Entschlossenheit und Willensstärke der Indi‐
viduen auszumachen ist. Für den gesunden Geist bleibt die Anzahl der
Ordnungen streng limitiert. Wer sich einmal entschieden hat, dessen
Identifikation mit dem eigenen Wunsch durchzieht gleichsam alle

1 Im Kontext von Überlegungen zur Differenz von Wissen und Information kommt
Gerhard Gamm zu dem Schluss, dass die Metapher des blinden Flecks den aufkläre‐
rischen Glauben an das Ganze insgeheim doch noch nicht aufgegeben hat. Durch
die Metapher hindurch lassen sich die Züge des Mangels vernehmen,gegen die ins‐
besondere der nachkantisch-idealistische Diskurs anschrieb (vgl. Gamm 2000: 197).

1. Einleitung

22

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


denkbaren Ordnungen. Wünschst du, durch den Wunsch dich auf dei‐
ne Abschlussarbeit zu konzentrieren, motiviert zu werden? Auf die
Fragekönnte Herr Müllernach Frankfurt nur mit Unverständnis re‐
agieren. Mit anderen Worten, nur weil den Individuen Situationen der
Unentschlossenheit und Willensschwäche nie ganz fremd sind, kann
überhaupt der Eindruck entstehen, als ließe sich die Anzahl der Ord‐
nungen endlos steigern. Unterschieden werden sollte also streng zwi‐
schen dem ungeteilten wie dem geteilten Willen. Zugleich damit sollte
jedoch auch klar sein, dass auch der ungeteilte und der gute Wille nicht
mehr in einem Atemzug genannt werden sollten. Denn die strukturel‐
len Bedingungen der inneren Harmoniewerden schließlich auch von
demjenigen erfüllt, der den Forderungen der Moral konsequent entge‐
gen handelt. Sehr wohl in einem Atemzug genannt werden dürfen hin‐
gegen der ungeteilte Wille und der Zustand der Selbstzufriedenheit.
Hinzugefügt werden müsste dem allerdings, dass mit sich selbst zufrie‐
den sein und mit seinem Leben zufrieden sein nicht dasselbe sind.
Auch derjenige, der dezidiert unmoralisch lebt, kann ja im Sinne der
(hermeneutischen) Selbstsorge mit sich zufrieden sein. Noch nicht
ausgemacht ist damit gleichwohl, ob er auch mit dem Verlauf seines
Lebens in all seinen Schattierungen zufrieden ist. Das gleiche gilt je‐
doch auch für potenzielle Tugendhelden (Frankfurt 2007: 32). Mehr
noch, Herr Müller bejaht seine Computerspielsucht. Hadert also kei‐
nesfalls mit sich selbst. Derselbe offenbart demnach nicht nur Symp‐
tome starker physischer und/oder psychischer Abhängigkeit, sondern
setzt gleichzeitig willentlich alles daran, den angenehmen Zustand auf‐
rechtzuerhalten. Herr Müller scheint also mit sich zufrieden. Gilt das
aber auch gleich für das von ihm geführte Leben? Offensichtlich han‐
delt Herr Müller unfreiwillig. Vom medizinischen Standpunkt aus be‐
trachtet, ist er schlicht „nicht er selbst“. Herr Müller konnte einfach
nicht anders handeln. Auf der anderen Seite sind es jedoch nicht diese
medizinischen Faktoren, die sein Handeln erklären. Denn selbst wenn
er anders gekonnt hätte, hätte er der Beschreibung nach ja den Com‐
puter angeschaltet. Demnach genießt er auch in dieser, von außenbe‐
trachtet unerfreulichen (Zwangs-)Lage all die Freiheit, die für uns
wünschenswert ist. So provoziert Herr Müller also einen tief in der Le‐
benswelt verankerten Reflex. Obwohl er nicht anders handeln kann,
scheint er für seine Tat verantwortlich (vgl. Frankfurt 1971: 20). In Zu‐

1. Einleitung

23

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


kunft sollte ihm also aufmerksamer zugehört werden. D.h., misstraut
werden sollte ihm, wenn er versichert, „Ich wurde dazu gezwungen,
also konnte ich nicht anders handeln“. Vertraut dagegen, wenn er er‐
klärt, „Weil ich dazu gezwungen wurde, konnte ich nicht anders han‐
deln“ (vgl. Frankfurt 1969: 839).

III

Ernst Tugendhat hat die Verantwortung gegenüber Kindern als den
zunächst „intuitiv einfachsten Fall einer moralischen Verpflichtung“
bezeichnet. Noch im gleichen Atemzug jedoch auch deren Unverfüg‐
barkeit unterstrichen. Drängt sich uns dieser selbstevidente Fall asym‐
metrischer Fürsorge auch immer wieder auf, verfügen wir doch über
kein Theoriedesign, das uns hilft, ihn angemessen zu explizieren (vgl.
Tugendhat 1992: 382). Die elterliche Liebe, das ist auch Frankfurts
Überzeugung, bildet gleichsam den paradigmatischen Fall der Liebe.
Allgemein gilt, der geliebte andere zählt a) um seiner selbst willen.
Wird von dem Liebenden b) als einzigartig und unverwechselbar er‐
fahren und lässt ihn c) die Welt quasi durch dessen Augen sehen.
Führt diesen somit d), indem sie ihn buchstäblich ergreift, an die
Grenzen der eigenen Kontroll- und Verfügungsansprüche heran. So
beruht die Liebe also nicht auf souveräner (existenzialistischer) Selbst‐
wahl, sondern belegt vielmehr, inwiefern die Vorstellung, sich am eige‐
nen Schopf aus dem Sumpf ziehen zu können, in die Irre führt (Frank‐
furt 2014: 87).

Die Probe hierauf macht also die elterliche Verantwortung. Eltern
lieben ihre Kinder. Punkt. Eltern zeigen sich demnach nicht aufgrund
irgendwelcher womöglich messbarer, ihren Kindern Wert verleihender
Eigenschaften oder aufgrund eigener Absichten und Zukunftspläne
um das Wohlergehen ihrer Kinder besorgt, sondern schlicht um ihrer
selbst willen. Gerade weil sie ihre Kinder lieben, kommt ihnen ihr un‐
vergleichlicher Wert zu; leiden, freuen und planen sie zunächst für und
später mit ihnen deren Zukunft. Nehmen sie enorme Anstrengungen
auf sich, damit diese überhaupt eine Zukunftsperspektive für sich ent‐
decken. Gerade anhand der elterlichen Liebe zeigt sich demnach, wie
die Welt durch die Liebe strukturiert wird. D.h., den Individuen aus

1. Einleitung

24

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


dem Horizont von Verweisungszusammenhängen aufgeht. Die Liebe,
so Frankfurt, macht die Welt lebendig (ebd., 43). Eine Fußnote, die al‐
so nicht zuletzt auf die veränderte Weltsicht (werdender) Elterndeutet.
Anders ausgedrückt, fast schon bizarr klingt die Frage „Warum liebst
du deine Kinder?“ Und das nicht nur unter gewöhnlichen Umständen.
Nehmen wir Eltern, deren Kinder unsägliches Leid verursacht haben
(Extremismus, Amoklauf etc.). Auch ihnen gegenüber, so Frankfurt,
werden wir die Frage kaum ernsthaft erwägen. Warum, weil wir noch
in ihrem Schmerz und ihrer Verzweiflung gleichsam den unverfügba‐
ren Grund der Liebe vernehmen. Umgekehrt dürften Eltern, die die
Frage tatsächlich ernsthaft erwägen, aus Sicht Frankfurts „einen Ge‐
danken zu viel“ verraten. Darin steckt eine gewisse Ethik

Die Individuen orientieren sich nicht nur am moralischen Stand‐
punkt. Mindestens ebenso sehr ist ihnen an Möglichkeiten des indivi‐
duellen Ausdrucks gelegen. Gerade in diesem wollen sie sich wechsel‐
seitig anerkannt wissen.2Das erklärt mitunter ihr Interesse an der Psy‐
choanalyse.3

Wien, vierter November 1899. Sigmund Freuds Die Traumdeutung
erscheint. Zunächst mit nur mäßigem Erfolg. Von diesen Anlauf‐
schwierigkeiten will das Impressum gleichwohl nichts wissen. Als Er‐
scheinungsjahr verzeichnet dieses selbstbewusst das Jahr 1900. Ahnte
Freuds Verleger Franz Deuticke also etwas von dessen epochemachen‐
der Wirkung? (vgl. Gay 2000: 15).Freuds Name wird in einem Atem‐
zug mit Nikolaus Kopernikus und Charles Darwin genannt. Mit dem
Wissen der Psychoanalyse, so behauptet er später selbst, büßt der
Mensch ein Stück weiter seine Sonderstellung ein. Doch lässt sich mit
dem Wissen um die Macht des Zufalls, darum, nicht im Mittelpunkt
des Universums zu stehen und nur eine Art unter Vielen zu sein, nicht
ungebrochen im Glauben an die eigene Größe und Stärke weiterleben?
„Seit Kopernikus“, bemerkt Friedrich Nietzsche, „scheint der Mensch

2 Die Individuen wollen sich ausdrücken, darstellen, inszenieren. Um nur einige Au‐
toren anzuführen. Jean Jacques Rousseau unterscheidet in diesem Sinn zwischen Ei‐
gen- und Selbstliebe; Georg Simmel zwischen quantitativem und qualitativem Indi‐
viduum(vgl. Rousseau 2008 u. Simmel 2001 bzw. 2008).

3 Charakteristisch für das moderne Leben ist neben den großen Entzauberungspro‐
grammen, mit anderen Worten, auch eine gewisse Abenteuerlust. Gleichsam eine
Privatisierung, von Rätsel und Geheimnis - der tragischen Heldenepen(vgl. Gamm
2000: 23).

1. Einleitung

25

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


auf eine schiefe Ebene geraten.“ (Nietzsche 1999: 141) Wohlgemerkt
scheint. Wovor Nietzsche an der Stelle warnt, ist, den Siegeszug der
modernen (Natur-)Wissenschaften umstandslos, dem Bruch mit alteu‐
ropäischen Denkgewohnheiten gleichzusetzen. Noch in deren For‐
meln und Protokollsätzen, das Nietzsches Befürchtung, lebt etwas von
den Glauben an die hierarchischen Gegensätze von Anschauung und
Idee, Natur und Geist, Gefühl und Vernunft fort. Und das in subli‐
mierter und damit auf besonders schwer fassbarer Weise. Für einen
echten Bruch müssen nach Nietzsche hingegen aus der seit Kopernikus
sich vertiefenden Erfahrung der Kontingenz die richtigen (ästheti‐
schen) Schlüsse gezogen werden. Worin also besteht Freuds Provokati‐
on? Zumal für hochindustrielle Gesellschaften?4

Das tückische an Eisbergen ist, dass nur ihre Spitze aus dem Was‐
ser ragt. Hätte Freud nur dieses in den Schulen vermittelte Bild über
das Ich gezeichnet, das sich über die in den Tiefen seiner selbst walten‐
den Triebkräfte täuscht, dann wäre die Geschichte hierschon zu Ende.
Denn dann variierte die Psychoanalyse nur die (neuzeitliche) Ge‐
schichte über ein Wesen, das sich selbst bestimmt, indem es sich selbst
beherrscht. Im Sinne dieses Siegs der Vernunft über die Leidenschaften
bildet die Psychoanalyse so etwa für Michael Walzer das Gegenstück
zur philosophischen Selbstreflexion. Was die Analyse diesem gängigen
Erzählschema zufolge unterhalb der Wasseroberfläche entdeckt, ist die
Not eines Lebens, das eingespannt zwischen natürlichem Triebimpuls
wie kulturellen Forderungen und Erwartungshaltungen verläuft. Ihr
Ziel wäre es folglich, im Bedarfsfall einen Kräfteausgleich herbeizufüh‐
ren. Und zwar, indem sie die verinnerlichten Norminstanzen einer Art
Metakritik unterstellt. Unterscheidbar sind beide Disziplinen nach
Walzer damit einzig hinsichtlich ihrer Programme (Therapieren/
Erkennen) (vgl. Walzer 1996: 119).

4 An der Schwelle zum 21. Jahrhundert führen sowohl außer- wie innertheoretische
Gründe zu einer Annäherung von Ethik und Ästhetik. Zu Bewusstsein kommt, in‐
wiefern Kunst(kritik) und Moral gemeinsam und doch je auf ihre Weise unserem
Verlangen nach Sinnverstehen wie dessen notwendigem Scheitern nachgehen. Ein
Kurswechsel, der dabei anscheinend aufs engste mit industrie- , arbeitssoziologi‐
schen, wie auch kultur- und medienwissenschaftlichen Diagnosen zur erreichten
Vermarktung der ästhetischen Kritik korrespondiert(vgl.Früchtl 1992: 3 ff.).

1. Einleitung

26

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Nach dieser Seite bestätigte die Psychoanalyse also nur Nietzsches
Verdacht. Daneben finden sich bei Freud jedoch auch Ansätze zu einer
Art „demokratischen“ Version des Selbst. D.h., zu einem Selbst, das
sich um sich und seinesgleichen sorgt und dabei gewissermaßen mit
einem (ironischen) Augenzwinkern auf sich selbst herab- oder zurück‐
schaut. Für diese Version sprechen heute nicht nur normative Gründe.
Systemische Entgrenzungs- und Hybridisierungsprozesse, die auf indi‐
vidueller Ebene in Form sich überlagernder bis widerstreitender Rol‐
len- und Identitätsprädikaten bzw. Norm- und Wertvorstellungen
durchschlagen, sind hier eindeutig. Vor diesem Hintergrund, so Wal‐
zer, sind Offenheit und Vielheit als Leitwerte zu betrachten, die glei‐
chermaßen das Außen- wie das Innenverhältnis der Individuen erfas‐
sen. Toleranz ist also nicht nur im Umgang von einzelnen Individuen
und Gruppen miteinander gefordert (Ethnie/Kultur/Geschlecht/Sex),
sondern auch im Umgang mit dem eigenen Selbst. „,Die Gewissen‘ ist
ein eigenartiger Plural, falls er auf ein einzelnes Selbst angewandt
wird.“ (ebd., 126) Ganz oben auf der Liste der (spätmodernen) Agenda
steht demnach ein sprachlicher Lernprozess. Dessen Stoßrichtung
könnte die Psychoanalyse vorwegnehmen. Das Unbewusste gilt Freud
nicht nur als chaotische Urgewalt. Wenigstens stellenweise wird dieses
von ihm auch als alternative Rationalität behandelt. D.h., aus der (in‐
tersubjektiven) Dynamik der Macht- und Beziehungsverhältnisse zwi‐
schen den Individuen und gesellschaftlichen Gruppierungen begriffen.
Gegen den Hintergrund dieses derart mit einer eigenen Intentionalität
ausgestatteten Unbewussten, ist es für Freud gerade an vermeintlich ir‐
rationalen Äußerungs- und Verhaltensweisen (Fehlleistungen, Wil‐
lensschwäche, etc.), um auf den brüchigen und prinzipiell umkämpf‐
ten Grenzverlauf zwischen krank und gesund, wahnhaft und vernünf‐
tig hinzuweisen. Für Freud deckt sich die Unterscheidung von bewusst
und unbewusst sonach weder mit der Unterscheidung von kognitiv
und affektiv, noch kann diese länger umstandslosmit dem Unterschied
von rational und irrational gleichgesetzt werden(vgl. Gamm 1992:
26 ff.). So könnte die Forderung „Wo Es ist, soll Ich werden“, also die
Neugier gegenüber der eigenen inneren Pluralität anregen wollen. Und
zwar einschließlich der damit verbundenen inneren Debatten und
Wertungen.

1. Einleitung

27

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Das Unbewusste hat Witz und besitzt, so Richard Rorty, „damit
notwendig Sprache. Und wenn ,rational‘ nicht nur soviel bedeutet
wie ,fähig, die Realität so zu betrachten, wie sie wirklich ist‘, sondern
soviel wie ,fähig, komplexe, in sich widerspruchsfreie Glaubensnetze
zu knüpfen, dann ist ein gewitztes Unbewußtes zugleich ein rationales
Unbewußtes, das sich mit Ungereimtheiten ebenso wenig abfinden
kann wie das Bewußtsein.“ (Rorty 2005: 48)

Worin Freuds Provokation besteht, sollte nun klar sein. Unterhalb
der Wasseroberfläche gibt es für ihn nichts Wesentliches und Beständi‐
ges zu entdecken. Was in den Tiefen verborgen scheint, liegt ebenso
offen zu Tage. Beide Teile des Eisbergs (sichtbar/unsichtbar) sind nur
durch eine äußerst dünne, verschieb- bzw. umkehrbare Linie getrennt.
Aus dieser Perspektive erscheint der Eisberg gleichsam als Sinnbild für
die moderne Ablehnung der Erfahrungen von Ambivalenz und Kon‐
tingenz. Neu zu definieren wäre von daher das Ende der Therapie. Ziel
ist nun weniger das Herbeiführen eines Kräftegleichgewichts, denn das
gemeinsame Erforschen und Erproben von Formen und Möglichkei‐
ten des Selbstseins. Verschoben wird das alteuropäische Programm der
Selbstintrospektion so durch Freud in Richtung eines „essayistischen“
oder „erfinderischen Selbst“. Durch Freud, so denn auch Richard Ror‐
ty, wird nicht nur einmal mehr der Bedingtheitscharakter der mensch‐
lichen Freiheit offengelegt. Dessen Einsicht verspricht mehr. Ihr gegen‐
über erscheint die im Nachgang David Humes versicherte Irrelevanz
der Beobachter- für die Teilnehmerperspektive geradezu belanglos.
Formuliert Freud, dass „das Ich nicht Herr im eigenen Haus ist“, dann
hat er dabei die Ebene der lebensweltlichen Teil- und Anteilnahme im
Sinn und nicht etwa sozialtechnologische Kontroll- und Steuerungsan‐
sprüche. Das zeigt sich, wenn man Freuds Metapher eben als Meta‐
pher liest. „Angebracht ist diese Formulierung als Reaktion auf das
Hereindrängen eines ungebetenen Gastes, z.B. einer beginnenden
Schizophrenie. Dagegen ist sie keine angebrachte Reaktion auf die Er‐
klärung der Abhängigkeit unserer Stimmung etwa vom Drüsensystem.
Drüsen sind nämlich nicht so etwas wie Quasipersonen, mit denen
man sich auseinandersetzen kann. Physiologische Entdeckungen kön‐
nen uns Auskunft geben über Selbstprognose und Selbstkontrolle […]
ohne daß unser Selbstbild dadurch bedroht oder verändert würde.

1. Einleitung

28

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Denn solche Entdeckungen deuten nicht darauf hin, daß wir von je‐
mand anders beiseite gedrängt werden.“ (Rorty 2005: 42)

Anders als die bisherigen naturalistischen Deutungsperspektiven
beeinflusst Freuds (doppelter) Diskurs demnach unsere Art zu leben
nachhaltig. Denn fernab dessen chaotisch-biologistischer Suggestiv‐
kraft bezeichnet das Unbewusstein sich geschlossene Dispositions‐
mengen (Konstellationen von Überzeugungen und Wünschen), über
die Freiheitsspielräume für alternative Ich-Erzählungen eröffnet wer‐
den. Damit könnte Freud also eine Art Blaupause für ethische Ansätze
liefern, die quer zu gesetzesförmigen und lebensweltlichen Ethiken
verlaufen. D.h., für Ansätze, die gleichsam auf der Neugier, für die ei‐
genen wie fremden Idiosynkrasien aufbauen und gewissermaßen um
deren sorgsame Pflege und Gestaltung kreisen. „Die Auffassung wo‐
nach diese drei (oder mehr Geschichten) [Ich, ES, Über-Ich, S.S.]
ebenbürtig sind und alternative Erklärungen einer verwirrenden Sach‐
lage darstellen, gehört mit zu Freuds ,egalitärer Revision der her‐
kömmlichen Vorstellung von einer hierarchisch gegliederten mensch‐
lichen Natur‘ um mit [Philip, S.S.] Rieff zu reden. Wenn man sich ein
Selbstbild zu eigen macht, das diese egalitäre Revision beinhaltet, dann
heißt das, daß es auf die Frage ‚Was ist mir früher wirklich widerfah‐
ren?‘ keine Antwort gibt, die als einzige richtig ist. Es heißt außerdem,
daß es keine derartige Antwort auf die Frage gibt: ‚Was für eine Person
bin ich jetzt?‘ Es heißt: anzuerkennen, daß die Wahl eines zur Be‐
schreibung der Kindheit oder des eigenen Charakters vorgesehenen
Vokabulars nicht vorgenommen werden kann, indem man eine
Sammlung ‚neutraler Fakten‘ betrachtet […]. Es heißt, daß man vom
Drang zur Läuterung abläßt […] und eine ‚Toleranz gegenüber Ambi‐
guitäten‘ entwickelt.“ (ebd., 51)

IV

It´s love, stupid!? Das Ganze könnte allerdings auch eine Kehrseite ha‐
ben. Selbst Eltern gegenüber, deren Kinder sich als „geborene Böse‐
wichte“(Kant) entpuppen, klingt die Mahnung verfehlt, ihr begeht
einen Fehler, wenn ihr eure Kinder auch weiterhin ungebrochen liebt.
Dass sie für das Kämpfen, was ihnen am Herzen liegt, davon gehen wir

1. Einleitung

29

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


selbst in solchen Extremfällen aus (vgl. Frankfurt 2014: 38). Die politi‐
schen Implikationen dessen verdeutlicht womöglich Rorty. Nach Rorty
lassen sich normative Geltungs- und Legitimationsansprüche allein
noch aus den historisch gewachsenen sozio-kulturellen Verständi‐
gungshorizonten heraus vortragen. Der inneren Demokratisierung à la
Freud entspricht so ein gleichfalls an der Leitdifferenz von Machen
und Erfinden geschultes Politikverständnis. Wer den Glauben an den
finalen Triumph der sokratischen Mäeutik, der Macht der Rhetorik,
des zwanglosen Zwangs des besseren Arguments aufgibt, wird ebenso
frei gegenüber der (politisch korrekten) „Feier der Differenz“ wie dem
dagegen aufgebotenen Kulturessenzialismus. Kritik ist gleichwohl im‐
mer noch möglich. Nur wird sie neu ausgerichtet. Nämlich an der Lust
zu gemeinsamen Experimenten (vgl. Rorty 2005: 111). Worauf die Kri‐
tik nunmehr hoffen sollte, ist, dass sich die Grenzen des Versteh- und
Sagbaren zu ihren Gunsten hin verschieben. „Wir Erben der Aufklä‐
rung halten Feinde der liberalen Demokratie wie Nietzsche oder Igna‐
tius von Loyola gewissermaßen für verrückt, denn es besteht keine
Möglichkeit, sie als Mitbürger unserer konstitutionellen Demokratie
zu sehen […]. Sie gelten nicht deshalb für verrückt, weil sie sich im
Hinblick auf das ahistorische Wesen des Menschen geiert hätten, son‐
dern weil die Grenzen der Normalität durch das gesetzt werden, was
wir ernst nehmen können.“ (ebd., 111)

Rorty setzt also auf die selbstregenerativen Kräfte der liberal-de‐
mokratischen Lebensart. „Erfinde dich selbst!“ gilt sowohl für das pri‐
vate wie das öffentliche Leben. Bestimmt zeigen sich beide Bezirke
demnach durch das an sich selbst „herummodeln“. Mit scheinbar
zwiespältigen Folgen für Nonkonformisten. Derselbe Nietzsche der als
enfant terrible gilt, erscheint zugleich als zentrale Leitfigur für das spät‐
moderne Leben. „Dazu, dass man sich moralisch festlegt, ist ja nicht
erforderlich, dass man alles ernst nimmt, was die Mitbürger aus mora‐
lischen Gründen ernst nehmen. Es kann sein, dass das genaue Gegen‐
teil erforderlich ist. […] Womöglich gibt es ernste Gründe, sie so zu
necken. Allgemeiner gesprochen, wir sollten nicht davon ausgehen,
das Ästhetische sei immer der Feind des Moralischen. Ich möchte gel‐
tend machen, dass die Bereitschaft zur ästhetischen Betrachtungsweise
der Dinge – die zufriedene Hingabe an das Schiller‘sche Spiel und die
Ablehnung des von Nietzsche gekennzeichneten Geistes der Ernsthaf‐

1. Einleitung

30

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


tigkeit – in der neueren Geschichte der liberalen Gesellschaft ein wich‐
tiges Vehikel des moralischen Fortschritts gewesen ist.“ (ebd., 108)

Dann also doch lieber Strawsons Perspektive? Lieber Nietzsche, du
hast ja Recht. Schlussendlich ist es egal, ob wir uns an traditionellen
oder posttraditionellen Moralvorstellungen orientieren. Hinter beidem
verbirgt sich, wie du in Menschliches Allzumenschliches zeigst, nur der
hartnäckige Irrtum unserer Verantwortung gegenüber uns selbst wie
der Welt. Eine Irrtumsgeschichte, die du mit dem für dich typischen
Witz überzeugend auf die Annahme der Willensfreiheit zurückführst.
Ob sich unsere moralischen Urteile zunächst nur auf einzelne Hand‐
lungen und dabei wiederum zunächst nur auf deren Folgen beziehen,
im weiteren Verlauf dann auf allgemein gültige Wert- und Normvor‐
stellungen und im Zuge dessen immer stärker auch die Frage der
Moralmotivation mit in den Blick nehmen bzw. noch einen Schritt
weiter aus evolutionärer Richtung den Prozess der Charakterbildung
rekonstruieren, macht am Ende wirklich keinen Unterschied. Überall
der gleiche Fehler. Überall die gleiche schleichende Verdinglichung der
ehemals normativen Gebrauchsgegenstände. Überall die Gabe des Ver‐
gessens. Eine gleichsam dem Fluss Lethe huldigende repräsentative
Verkehrung der ursprünglichen Ausgangsbedingungen.5Kurz, deine
Analyse überzeugt uns. Werden wir deshalb in Zukunft also anders
über dich denken? Vielleicht. Mit Dir anders umgehen? Wohl kaum.
Für uns zählt einfach der quasi transzendentale Bezugsrahmen unserer
Reaktionspraktiken. Dein Vorwurf, wir würden dich unfair behandeln,
zielt also ins Leere. Zugestanden. Die Trennlinie, die zwischen den ver‐
änderlichen und unveränderlichen Anteilen des Rahmens verläuft, ist
nur unscharf gezogen. Nichtsdestotrotz erfahren wir diese im alltägli‐
chen Umgang miteinander durchaus als real. So werden wir dich und
deinesgleichen also auch weiterhin aus der Stadt jagen. Auf einem ganz
anderen Blatt steht allerdings die Frage, wie lange wir die Zerrissenheit
aushalten, in die wir damit geraten. D.h., insofern du dich nicht selbst
als Sprachrohr einer theoretischen Doktrin missverstehst. Schließlich
wollen wir ja sowohl gut wie gerecht handeln/sein. Werden wir unsere
Reaktionspraktiken also auch dann noch für angemessen halten kön‐

5 In erster Linie richtet sich Nietzsches Volte gegen Schopenhauer (vgl. Nietzsche(WK
I) 1972: 479 f.).

1. Einleitung

31

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


nen, wenn klar ist, dass hinter dem Lob und Beifall für den einen wie
den Tadel und die Verachtung für den anderen, der gleiche Naturme‐
chanismus waltet? Deine Chance dürfte also darin liegen, dass wir an‐
gesichts der Beweislast, die du uns aufbürdest, vielleicht doch nicht
mehrüberzeugend vortragen können, dass die deterministische These
für uns irrelevant ist (vgl. Pothast 1987: 166). In Klammer wäre dem
jedoch wohl wiederum hinzufügen: Indem du die ethische Bedeutung
der These unterstreichst, bringst du selbst zur Geltung, dass du keines‐
falls jede Form der Freiheit leugnest. Deine Forderung setzt ja voraus,
dass wir uns in einem wie auch immer näher zu bestimmenden Sinn,
als Urheber oder Autoren unsere Handlungen verstehen können. Die‐
sen für unsere Selbstbeschreibung maßgeblichen Sinn von Freiheit
leugnest also auch du nicht. Was du vielmehr in Zweifel ziehst, ist, dass
dieser Sinn von Freiheit auch schon hinreicht, um unsere soziale Sank‐
tionspraxis als gerechtfertigt auszuweisen. Doch das alles, wie gesagt,
nur am Rande (vgl. ebd., 33).

Dann also doch die reine Pflicht? Ja, und Nein. Nein, insofern we‐
der die Erweiterung des klassischen Tenärs (Selbsterkenntnis, Selbst‐
bewusstsein und Selbstbestimmung) um evaluative Selbstverhältnisse
zurückgenommen werden sollte, noch die mit Nachdruck aufgeworfe‐
nen Frage zulässiger Reaktionspraktiken. Darüber hinaus scheint ins‐
besondere die Begriffsanalyse der Forderung nach inter- bzw. transdis‐
ziplinärer Zusammenarbeit in hohem Maße zu entsprechen. Ja, inso‐
fern Nietzsche nicht nur Unrecht feststellt. Er empört sich darüber.
Äußert sich also stellvertretend für andere. Diese Empfänglichkeit, Fä‐
higkeit und Bereitschaft ist Strawsons eigener Analyse nach ja aus‐
schlaggebend für moralische Forderungen. Sobald die These also nicht
mehr im Sinne einer theoretischen Doktrin (miss-)verstanden wird,
sondern als Ausdruck eines tief verwurzelten Gerechtigkeitsimpulses
interpretiert wird, ist es schlagartig mit der Gelassenheit vorbei. Dann
zeigt sich, inwiefern Strawson Fragen der philosophischen Selbstbe‐
gründung ausweicht. Ein Manöver, das er womöglich mit gutem
Grund wählt. Will er doch den(sprachlichen) Wechsel „von sehr Ver‐
trautem hin zu sehr Unvertrautem“ vermeiden (Strawson 2016: 210).

So ist nach Ulrich Pothast in Strawsons Perspektive ein selbstkriti‐
sches Moment einzuführen. Im Ausgang von Wittgenstein liebäugelt
derselbe danach noch mit unveränderlichen Grundmerkmalen der

1. Einleitung

32

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


menschlichen Existenz. Letztendlich verspielt er damit jedoch die De‐
siderate der von ihm vorgezeichneten „Verantwortung unter Men‐
schen.“ Einholen ließen sich diese dementgegen über das Spannungs‐
verhältnis, dass diese zu der subjektphilosophisch grundierten Vorstel‐
lung „ultimativer Verantwortung“ unterhält. D.h., stellt sich diese Vor‐
stellung isoliert betrachtet als fehlgeleitet heraus, kann sie derart ge‐
wendet eine unentbehrliche Korrekturfunktion ausüben. Gleichsam
den Spalt zwischen Recht und Gerechtigkeit normativ aufladen. „Mit
der Legitimationslücke, die einer Verantwortlichkeit unter Menschen
gegenüber dem quasi von außen kommenden Blick auf das Ganze
menschlichen Lebens und menschlicher Persönlichkeitsgeschichte im‐
mer bleibt, bleibt denen, die sie praktizieren, auch immer die Heraus‐
forderung, mit empirischen Kenntnissen ihrer Zeit und ihren gedank‐
lichen Möglichkeiten so viel an Rechtfertigung beizubringen, wie es zu
diesem Zeitpunkt und in den gegebenen Grenzen beizubringen ist […].
Denn es ist nicht zu erwarten, dass irgendwann die Spannung zwi‐
schen der letzten Perspektive, in der wir wie eine causa sui sein müss‐
ten, um zu verdienen, was uns geschieht, und der menschlichen Per‐
spektive, in der eine ungleiche Verteilung von Lob und Tadel, Beloh‐
nung und (bis auf weiteres auch) Strafe leider erforderlich und unver‐
zichtbar erscheint, einfach verschwinden wird. Dies scheint mir ein
bleibender Punkt der Unzufriedenheit mit uns selbst zu sein […], und
also auch ein bleibender Punkt des Bedürfnisses der Philosophie.“
(Pothast 2004: 129)

Inspiriert scheint dieser „bleibende Punkt der Unzufriedenheit“
nicht zuletzt durch das Problembewusstsein des nachkantischen Idea‐
lismus. Inwiefern die philosophische Selbstvergewisserung den „Wech‐
sel“ sucht, wird von diesem immer wieder gegenüber Kant namhaft ge‐
macht. Von Kant geht danach eine Freiheitsdiskussion aus, die sich aus
den verschwisterten Ideen des Unbedingten und Unendlichen speist.
Der Leser der Grundlegung der Metaphysik der Sitten wird mit folgen‐
den Worten entlassen: „Und so begreifen wir zwar nicht die praktische
unbedingte Notwendigkeit des moralischen Imperativs, wir begreifen
aber doch seine Unbegreiflichkeit, welche alles ist, was billigermaßen
von einer Philosophie, die bis zur Grenze der menschlichen Vernunft
in Prinzipien strebt gefordert werden kann.“ (Kant GMS: 102) Von
dieser uns gerade noch „begreiflichen Unbegreiflichkeit“ des Sittenge‐

1. Einleitung

33

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


setzesnimmt ihre Diskussion gleichsam den Ausgang. In der Kritik der
reinen Vernunft heißt es hingegen, „daß gar keine Frage, welche einen
der reinen Vernunft gegebenen Gegenstand betrifft, für eben dieselbe
menschliche Vernunft unauflöslich sei.“ (Kant KrV: 481) Der von ih‐
nen eröffnete Diskussionsraum erstreckt sich so gewissermaßen von
der Struktur der aporetischen Selbstverpflichtung, die sich der Grund‐
legung zufolge den Begriffen praktischer Vernunft einschreibt bis hin
zu der Überzeugung der Vernunftkritik, wonach keine die Beschaffen‐
heit der menschlichen Subjektivität betreffende Frage (vorschnell) für
„unauflöslich“ ausgegeben werden sollte. Die Frage wo die Trennlinie
zwischen pragmatischen Handlungskontexten wie dem Moralischen
verläuft, scheint für die Idealisten so eng mit der Frage danach ver‐
knüpft, welche Darstellungsformen diesem gegenüber angemessen
sind. Das Problem berechtigter Reaktionspraktiken dürfte für sie somit
untrennbar mit der Verständigung über die Rolle der philosophischen
Reflexion verbunden sein. Welcher Richtungssinn wird hier also mit
den beiden Ideen verbunden? Auch das könnte sich mit Freud interpo‐
lieren lassen.

Wann endet die Analyse? Dafür nennt Freud zwei Bedingungen.
Erstens, wenn der Leidensdruck auf Seiten des Patienten merklich
nachgelassen hat. Zweitens, der Analytiker zu dem Schluss kommt,
dass mit keiner Widerkehr der Symptome zu rechnen ist. „Die Analyse
ist beendigt, wenn Analytiker und Patient sich nicht mehr zur analyti‐
schen Arbeitsstunde treffen. Sie werden so tun, wenn zwei Bedingun‐
gen ungefähr erfüllt sind, die erste, daß der Patient nicht mehr an sei‐
nen Symptomen leidet und seine Ängste wie seine Hemmungen über‐
wunden hat, die zweite, daß der Analytiker urteilt, es sei beim Kranken
soviel Verdrängtes bewußt gemacht, soviel Unverständliches aufgeklärt,
soviel innerer Widerstand besiegt worden, daß man die Wiederholung
der betreffenden pathologischen Vorgänge nicht zu befürchten
braucht.“ (Freud 1999: 63)

Wann aber kann der Analytiker sich wirklich sicher sein, dass alle
Ängste und Triebkonflikte beseitigt sind? Geschweige denn davon
überzeugt sein, dass er die Sprache des Unbewussten fehlerlos entzif‐
fert und die innere Zensur entmachtet hat? Offensichtlich dürften bei‐
de Bedingungen wohl nur aus der göttlichen Beobachterperspektive je‐
mals voll zu erfüllen sein. Das, so Freud, erklärt denn auch den Stel‐

1. Einleitung

34

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


lenwert der Lehranalyse. Nur denjenigen, die die mit ihr verbundene
Erfahrung der radikalen Dezentrierung aushalten, und im Anschluss
daran kritisch aufarbeiten, sollte die Verantwortung des Analytikers
übertragen werden. Dafür spricht auch die Macht, welche Analytiker
im Rahmen ihrer Tätigkeit ausüben. Latent begleitet wird die für die
psychoanalytische Gesprächskur unentbehrliche „Überlegenheit“ und
„Wahrheitsliebe“ des Analytikers so von der ständigen die Gefahr des
Machtmissbrauchs. Nicht zuletzt, um der Dynamik von Übertragung
und Gegenübertragung, der im Spiegel der Patienten wachgerüttelten
eigenen Triebansprüche Herr zu werden, sollte der Analytiker demzu‐
folge in gewissen Abständen selbst zum Analysierten werden. Weder
auf Seiten des Patienten noch auch auf Seiten des Analytikers kann
man also jemals sicher sein, dass da, „wo es war, ich herrsche.“ „Jeder
Analytiker sollte periodisch […], sich wieder zum Objekt der Analyse
machen, ohne sich zu schämen. Das hieße also, auch die Eigenanalyse
würde aus einer endlichen eine unendliche Aufgabe, nicht nur die the‐
rapeutische Analyse am Kranken.“ (ebd., 96)

Mit der Psychoanalyse verhält es sich dieser metatheoretischen
Skizze zufolge für Freud ähnlich wie mit dem Erziehen und Regieren.
Diese Praktiken verstehen sich gleichsam von ihrem Ende her. Beste‐
hen quasi nur fort, indem sie sich selbst aufheben. Angesichts der Hür‐
den, welche die Therapie nehmen muss, scheint es also so, „als wäre
das Analysieren der dritte jener ‚unmöglichen Berufe‘, in denen man
des ungenügenden Erfolgs von vornherein sicher sein kann.“ (ebd., 94)
Für alle drei Berufe gilt, dass sie ihre asymmetrische Rollenverteilung
von Zeit zu Zeit aufheben müssen. Der Erziehende wird wieder zum
Erzogen, der Regierende zum Regierten, der Analytiker zum Analy‐
sierten. Unabschließbar sind diese Tätigkeiten also nicht etwa auf‐
grund irgendwelcher individuellen Kompetenzmängel oderäußerlicher
Umstände. Zu denken wäre hier mit Rüdiger Bubner etwa an Zeitman‐
gel, einen unbelehrbaren oder dummen Schüler oder politische Fehl‐
entwicklungen. Unabschließbar sind diese Berufe vielmehr aufgrund
der für sie zugleich konstitutiven wie nicht aufrechtzuerhaltenden
Asymmetrie. Weder für den Erzieher, den Politiker, noch den Analyti‐
ker, so Bubner, lässt sich ein klar definiertes Berufsbild angeben. In al‐
len dreien wird nämlich aus der Asymmetrie der Rollen heraus, „das
gesellschaftliche Leben selber zum Thema.“ (Bubner 2007: 46) Alle drei

1. Einleitung

35

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


verorten sich somit quer zur funktionellen Arbeitsteilung. Von allen
dreien wird erwartet, dass sie gleichsam von „unten“ auf die gesell‐
schaftlichen Reproduktionsbedingungen als Ganzes „hinabblicken“.
D.h., aus der inneren Dynamik ihrer Rollenverteilung heraus als
(selbst-)kritische Reflexionsinstanz fungieren. Den betroffenen Indivi‐
duen als je auf ihre Weise Perspektiven der (richtigen) Lebensführung
eröffnen. Und das wohlgemerkt, ohne dass sie sich dabei auf die Rolle
überlegener Wahrheitsrichter berufen könnten. „Sie liefern die Para‐
digmen einer gelungenen Praxis, d.h. einer Praxis ohne Pathologie.
Aber sie können nichts von außen, in der Position des überlegen Wis‐
senden anweisen. Die Asymmetrie der Rollen beruht auf ursprüngli‐
cher Lebensgemeinsamkeit […]. Es wird in ihnen nicht demonstriert,
was leben heißt, sondern sie werden in ihrem Leben auf die richtigen
Pfade gelenkt. Die drei Berufe verfolgen insofern eine Art dauerhafter
Praxisbegleitung und -kontrolle.“ (ebd., 46)

Unterschieden wird von Freud in diesem Zusammenhang zwi‐
schen der Analyse von Psychopathologien wie der Charakteranalyse.
Hinsichtlich letzterer kann es nicht das Ziel sein, die Triebregungen
zugunsten einer „schematischen Normalität abzuschleifen“. Die Aufga‐
be der Analyse erfüllt sich diesbezüglich vielmehr darin, die für die
„Ichfunktionen günstigen psychologischen Bedingungen her[zu]stel‐
len.“ (Freud 1999: 96) Vermag der Analytiker also auch kaum zu sa‐
gen, wie das Leben gelingt, bleibt er in seiner Tätigkeit doch auf die
Frage verwiesen. Erwartet wird von allen drei Berufsgruppen so eine
Leistung, die, wie Bubner schreibt, auf „allgemeine Zustimmung aus
ist, und die doch zu keinem schlüssigen Ende zu bringen ist.“ (Bubner
2007: 58) Bezeichnend für diese scheint damit ein offenes Ende. Offen,
jedoch nicht beliebig! Denn von einem beliebigen Ende hebt sich die‐
ses Ende dadurch ab, als dass durch die Asymmetrie der Rollen hin‐
durch stets die Verpflichtung darauf vernehmbar bleibt, dass es ein gu‐
tes Ende sei. Gilt das nicht auch für die Philosophie? Sollte sich diese
nicht auf ähnliche Weise über sich selbst ins Vernehmen setzen? Über
sich selbst also als vierten, „unmöglichen Beruf “ nachdenken? Mit
Bubner wären die ungelösten Schwierigkeiten der idealistischen Sys‐
temkonstruktionen so in diesem Sinne als Vermittlung der Praxis mit
sich selbst auszulegen (vgl. ebd., 47). Der Erfahrung der Lehranalyse
könnte darüber hinaus womöglich jedoch auch ein Offenhalten für Er‐

1. Einleitung

36

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


fahrungen der Widerfahrnis, des Ausgesetzt- und Angesprochen-seins,
des in-Anspruch-genommen-werdens eingetragen sein. Mitteilen
müsste sich diese Erfahrung wohl nicht zuletzt auch dem umrissenen
Achsenverhältnis von Liebe und Vernunft. So würde die von Walzer
zwischen den beiden Disziplinen (Philosophie/Psychoanalyse) gezoge‐
ne Verbindungslinie vielleichtbestätigt. Dem allerdings in Rücksicht
auf die gesuchte intersubjektive Einigungsperspektive hinzugefügt,
dass das Selbst vertikaler gedacht werden muss, als dies Walzers Ge‐
genüberstellung vorsieht. Wie also gelingt das „Gehen ohne Grund“?
Und was hat die neuere (deutschsprachige) Philosophie dazu zu sagen?
Um diese beiden Fragen wird es unmittelbar im Anschluss gehen. An‐
hand der Diskussion von (analytisch geprägten) Gegenwartspositionen
(Kap. 2) sollte deutlich werden, weshalb heute kaum eine Antwort an
der Berücksichtigung evaluativer Selbstverhältnissen vorbeikommt.
Verständigt man sich über Freiheit, Rationalität und Verantwortung
unter den skizzierten Prämissen, dann scheint praktische Vernunft
durch das Aufsuchen von Freiheitsspielräumen gekennzeichnet. Erhellt
werden im Rahmen dieser Debatte die notwendigen Bedingungen für
berechtigte Reaktionspraktiken. Gleichwohl dispensieren auch die in
diesem Zusammenhang erörterten Akzentverschiebungen der Auto‐
nomieethik nicht von deren Kernfrage. D.h., über Konstruktionen
praktischer Vernunft wird nicht zuletzt im Lichte der Frage der morali‐
schen Verbindlichkeit entschieden. Charakteristisch für die im Um‐
kreis der Gegenwartspositionen diskutierten Antworten scheint nun
zu sein, dass sie sich allesamt im Horizont pragmatischer Handlungs‐
kontexte bewegen. So wird die am Leitfaden der (psychologischen)
Kriterien der Urheberschaft wie der Steuerungs- und Kontrollfähigkeit
gesuchte Einigungsperspektive letztlich Desiderat bleiben. In den Um‐
kreis der hinreichenden Bedingung für gerechtfertigte Reaktionsprakti‐
ken gelangt man anscheinend erst, wenn man diese Kontexte über‐
steigt. Mit Dieter Henrich (der diese Arbeit bis in ihren Titel hinein
beeinflusst) wird denn auch am Ende alternativ dazu, eine an re‐
sponsiven Vernunftbestimmungen orientierte Denkform erkundet.
Wolfgang Welsch hat zwischen griechischen wie jüdischem Traditions‐
linien des Denkens unterschieden. „Die abendländische Bevorzugung
des Sehens“, so derselbe, „ist ein klassischer Fall dafür und besonders
einschneidend wegen ihrer Fortsetzung im Ideal der Theorie, die ja

1. Einleitung

37

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


eben jenes ,Betrachten‘ ist, das ganz und gar auf Distanz und Über‐
schau setzt – im Unterschied etwa zum Betroffensein und Involviert‐
sein des Hörens.“ (Welsch 2003: 32) Henrich könnte die von ihm vor‐
genommene denktypologische Unterscheidung nun insofern unterlau‐
fen, als er gerade im Umkreis des deutschen Idealismus, namentlich in
Johann Gottlieb Fichtes Selbstbewusstseinstheorie, gleichsam Spuren
des Hörens freilegt und nachverfolgt.6Explizieren lässt sich die Frage
der hinreichenden Bedingung demnach nur, insofern man gleichzeitig
die (metaphilosophische) Frage mitaufwirft, welche philosophische
Sprache und Darstellungsformen denn der Ethik angemessen sind.
Konturen einer möglichen Antwort auf diese beiden eng miteinander
verzahnten Fragen sollten sich so am Ende der Arbeit abzeichnen (Kap.
7 u.8). Maßgeblich für diese Antwort wird also sein, welche Perspekti‐
ven sie hinsichtlich der mit Stocker angedeuteten Problemlagen der
Ethik eröffnet. Im Anschluss an die diskutierten Freiheitsspielräume
werden von daher zunächst diese Problemlagen sowohl unter systema‐
tischen (Kap. 2) wie historischen (Kap.5) Gesichtspunkten herausgear‐
beitet. Mit Friedrich Schiller (Kap. 4) wird im Zuge dessen auch ein
historisches Licht auf die skizzierten Neuakzentuierungen der Autono‐
mieethik geworfen. Kann Schillers Begriffsform am Ende auch nicht
überzeugen, führt von ihr doch einer der Wege in den deutschen Idea‐
lismus. Wurde die Logik der Sorge in einem ersten Exkurs zum Begriff
der Würde durch den Gedanken der Unausdeutbarkeit des Selbstprovo‐
ziert, wird in diesem Zusammenhang die Liebe also noch von einer
ganz anderen Seite her aufgezeigt. Dem folgt (Kap. 6) eine Skizze des
spekulativen Wettstreits. Im Rahmen dieser Diskussion der idealisti‐
schen Begriffsformen werden die Begriffe Freiheit, Rationalität und
Verantwortung vor dem Hintergrund der gegen das moralische Sollen
erhobenen Einwände neu gewichtet. Das besondere Augenmerk gilt
dabei vor allem Fichte. Derselbe steht womöglich nicht nur am Beginn

6 Vorweg: „Deutscher Idealismus ist ein so allgemeiner Name, der sehr verschiedene
Dinge zum Zwecke der Abkürzung, der Herrschaft und der Indifferenzierung zu‐
sammenfaßt“. Ein Ausdruck, der„ gemessen am sachlichen Gehalt […] ein denkbar
schlechter Name“ ist. Denn „[w]enige Seiten unvoreingenommener Lektüre sind ge‐
nug, um einzusehen, daß der Name die Sache nicht geradezu verfehlt, das Verständ‐
nis dennoch von Anfang an verdunkelt und in die Irre führt.“ (Gamm 1997: 8 u. 12)

1. Einleitung

38

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


einer Bewegung, die in Georg Friedrich Wilhelm Hegels Dialektik gip‐
felt.

Dem philosophischen Diskurs der Moderne zufolge ist es Hegel, der
das neuzeitliche Prinzip der Subjektivität durchdringt. Hegel erkennt,
dass dieses Prinzip neben dem Spannungsverhältnis von Autonomie
und Authentizität ebenso über die Sphäre des Rechts mit der Leitun‐
terscheidung von Reziprozität und Allgemeinheit wie schließlich der
idealistischen Philosophie als dem Ort, an dem die freie Subjektivität
sich über sich selbst verständigt, ausbuchstabiert werden muss(vgl.
Habermas 1988:27).Wesentlich für diese Diagnose ist allerdings, dass
zwischen zwei Entwicklungsphasen der hegelschen Begriffsform un‐
terschieden wird. Während der junge Hegel gemeinsam mit seinen
Stiftskameraden, allen voran Friedrich Hölderlin, den Traum der „my‐
thopoetische[n] Versöhnung träumt, erwacht derselbe gleichsam von
seiner Zeit in Jena an. Mit diesem Erwachen gibt er nach Habermas je‐
doch sukzessiv die in seinem frühen Denken noch angelegte intersub‐
jektive Perspektive zu Gunsten subjektphilosophischer Großansprüche
preis (vgl. ebd., 33). Markiert Hegel so den Höhepunkt der (onto-theo‐
logischen) Metaphysik, folgt daraus die Forderung nach nachmetaphy‐
sischen Begriffsperspektiven. Oder, wie Tugendhat sagt, dem „Abstieg
vom Ich zum ,ich‘“ (Tugendhat 1979) Sollte sich im kritischen An‐
schluss an Fichte also ein Freiheitssinn ausweisen lassen, der nicht
schon durch die genannten drei Leitkriterien erschlossen wird, dürfte
sich das also nicht zuletzt auch auf die im Hintergrund der diskutier‐
ten Freiheitsspielräume vorgenommene Umstellung von Bewusstsein
auf Sprache, bzw. Subjektivität auf Intersubjektivität auswirken. Umge‐
kehrt muss sich dieser Aspekt von Freiheit wohl auch darüber erklä‐
ren, was mit ihm an Stelle der „Revolutionierung der Verständigungs‐
verhältnisse“ rückt, die Habermas in diesem Zusammenhang vor allem
bei Schiller ausmacht.7 Das kann zum Schluss (Kap.8) jedoch nur noch
angedeutet werden.

7 Auf der skizzierten Deutungsfolie ist es für Habermas nicht zuletzt Schiller, der in
Richtung „nachmetaphyischen Denkens“ aufbricht. Schillers Geschichtsphilosophie
kommt ohne größere Vorbehalte gegenüber dem teleologischen Prinzip aus. Dessen
Gegenwartsdiagnose zeigt sich in einem Konzept von Urteilskraft abgesichert, dass
in einem entscheidenden Punkt über Kant hinausweist. Schiller verzahnt die kanti‐
sche Urteilskraft mit dem überlieferten republikanischen Konzept der Urteilskraft.

1. Einleitung

39

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Aufgrund dessen sollte er sowohl im Hinblick auf seine Verdienste um die Autono‐
mie der Kunst, d.h., seine eindringliche Warnung davor, Leben und Kunst ineinan‐
der aufgehen zu lassen, wie auch im Hinblick auf seine Analyse der gesellschaftli‐
chen Dialektik von Integration und Desintegration (die in ihren Schlussfolgerungen
schon auf diskursethische Prinzipien einschwört) nicht in einem Atemzug mit der
jüngeren Generation genannt werden. Schillers ästhetisches Versprechen, so Haber‐
mas, zielt auf „eine Revolutionierung der Verständigungsverhältnisse.“(Habermas
1988: 63)

1. Einleitung

40

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin –
Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

Radikale Freiheitsskeptiker und -befürworter erkennt man nach
Strawson an ihrem Wechsel vom „Vertrauten zum Unvertrauten“. Da‐
gegen setzt er auf das wohl Vertraute. Auf Umgangsformen, die ihrem
quasi-transzendentalem Charakter nach für eine agnostische Grund‐
haltung werben („selbst wenn der Determinismus wahr wäre…“). Ver‐
stehen die Freiheitsskeptiker sich jedoch nicht selbst im Sinne einer
theoretischen Doktrin, muss jene Haltung aufgegeben werden. Dann
zeigt sich nach Pothast, inwiefern der von ihm gezimmerte unverän‐
derliche Bezugsrahmen durch das mindestens ebenso tief in der Le‐
benswelt verwurzelte Gerechtigkeitsempfinden in Spannung versetzt
wird. So lag Nietzsches möglichem Einwand ungefähr folgender Rich‐
terspruch zu Grunde: „Wir wissen zwar, daß du in einem Milieu aufge‐
wachsen bist, in dem Stehlen und Schlagen zu den wichtigsten Mitteln
der Selbsterhaltung gehörten. Wir wissen auch, daß in dir eine Dispo‐
sition erzeugt hat, in Lagen, in denen du dich bedroht fühlst, auf diese
Mittel zurückzugreifen […]. Kurz, wir wissen, […] daß du durch vor‐
liegende Umstände bei Geltung der psychologischen Gesetze, die wir
kennen, in gewissem Sinn zwangsläufig so gehandelt hast […] Aber
das ist kein Grund für uns, unsere unmittelbare menschliche Reaktion
zurückzustellen […]. Die Kenntnis der Umstände, durch die dein Ver‐
halten determiniert war, hat für unsere moralische Beurteilung […]
keine Relevanz.“ (Pothast 1987: 174)

Bleibt es am Ende also dabei? Entweder gehen Einmischungen auf
das Recht des/der Stärkeren zurück oder aber sie stellen sich als (wohl‐
meinende) Übergriffe heraus? Auf der einen Seite also die Gerechtig‐
keit, die sich als der Vorteil des/der anderen entpuppt (bzw. die Moral
der Herrschenden), wie auf der anderen Seite wahlweise anthropolo‐
gisch (Glück/Nutzen) oder ideologiekritisch gerechtfertigte Zustände
fürsorglicher Belagerung? (vgl. Fulda 2007: 15 f.)

2. 

41

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Was also ist eine freie Handlung? Welche Intuitionen werden
durch die Worte frei und verantwortlich ausgedrückt?

Herr Meier steht kurz davor, einen Banküberfall durchzuführen. Zu‐
fällig erhalten sie Kenntnis von seinen Plänen. Besorgt bitten sie ihn: Tu
es nicht!

Ihre Sorge erreicht Herrn Meier offensichtlich nur, insofern er
über ein gewisses Maß an Selbstkontrolle und Steuerungsfähigkeit ver‐
fügt. So richtet sich ihre Bitte an ihn als Autor und Urheber der eigenen
Handlungen. Würden sie in ihm nur den Durchgangspunkt eines ir‐
gendwie gearteten zufälligen Geschehens ausmachen, auf das er kei‐
nerlei Einfluss hat, wäre ihre Sorge deplatziert. Ihr Appell wird jedoch
noch durch eine weitere stillschweigende Annahme gestützt. Nach
einer anderen Einnahmequelle wird sich Herr Meier auf ihre Bitte hin
nur umsehen, insofern er anders handeln kann. D.h. insofern seinen
Plänen und Absichten keine äußeren oder inneren Zwänge entgegen‐
stehen. Kurzum, Herr Meier wird von ihnen als jemand adressiert, der
selbst über sein Leben bestimmt. Bereits anhand solcher Alltagsbei‐
spiele könnte deutlich werden, inwiefern die in der Forderung nach
Selbstbestimmung zusammenlaufenden Ideen der Urheberschaft
(Steuerung und Kontrolle) und Autonomie (Abwesenheit von Zwang)
zu tief in der Lebenswelt verwurzelt sind, als das ihnen neurowissen‐
schaftliche Forschungsergebnisse etwas anhaben könnten (vgl. Pauen
2015: 36).

Wie dem auch sei, Nietzsches „Irrtumsgeschichte“ verweist auf
eine nicht zuletzt gegen den nachkantischen Idealismus gerichtete
Freiheitsskepsis. Mit Georg Herbert Moore wird diese skeptische
Großwetterlage gleichsam wieder überwunden. D.h., erneut ein für
Freiheitsbeweise günstiges Klima geschaffen (vgl. Pothast 1987: 9). Das
gilt insbesondere für durch Hume beeinflusste Konzepte. Für Hume
bilden Handlungs- und Willensfreiheit ebenso wie Freiheit und Not‐
wendigkeit gewissermaßen falsche Gegensätze. Handlungs- und Wil‐
lensfreiheit, insoweit er letztere per se in Abrede stellt. Freiheit und
Notwendigkeit, insofern es für ihn Zwänge und nicht Gesetzmäßigkei‐
ten sind, welche freien Handlungen widerstreiten. Nach Hume sind
Freiheit und Notwendigkeit also durchaus miteinander vereinbar (vgl.
Hume 1999: 103 f.). Moore nun wendet sich im Kontext der Moralbe‐
gründung Hume zu. Neben der Einsicht in das Gute (bei Moore die

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

42

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


besten Folgen) muss jede Moraltheorie auch dessen Befolgung behan‐
deln. Als notwendige Bedingung für berechtigte Reaktionspraktiken
wird allgemeinhin gefordert, dass der betreffende „anders hätte han‐
deln können“. Worauf nun zielt der Vorwurf, wenn er in keiner Frei‐
heitsmetaphysik hinterlegt wird, sondern stattdessen einfach nur die
Abwesenheit von Zwang verlangt? Moores Antwort auf diese Frage
führt über den Sprachgebrauch. Genauer, die Verwendung von „kann“,
„konnte“, „hätte „können“. Für den Deterministen führt diese schlicht
in die Irre. Denn für ihn hätte ja niemals etwas anderes geschehen
können, als das was geschehen ist. In einigen Fällen, so Moore, mag
das sicherlich zutreffen. Gleichwohl führt die These ihrerseits in die Ir‐
re, insofern sie verabsolutiert wird. Wenn also unterschlagen wird,
dass unsere Verwendungsweise der Ausdrücke durchaus „mehrdeutig“
ist. Das lässt sich anhand einfacher Alltagsbeispiele belegen.

„Ich hätte heute Morgen zwei Kilometer in zwanzig Minuten gehen kön‐
nen, aber ich hätte zweifellos nicht vier Kilometer in fünf Minuten laufen
können.“ Oder: „[D]ie Katze hätte auf einen Baum klettern können, der
Hund dagegen nicht.“ (Moore 2016: 147)

Dass Moore das erste hätte tun können, obwohl er es nicht getan hat,
während er letzteres auch nicht hätte tun können, wenn er es auch ge‐
wollt hätte, muss auch der Freiheitsskeptiker einräumen. So wird er
außerhalb des philosophischen Seminars wahrscheinlich selbst mit
den Ausdrücken „kann“, „konnte“ und „hätte können“ zwischen mögli‐
chen und unmöglichen Ereignissen unterscheiden. Wenn nicht, so
Moore, dann wird gleichwohl ihm angesichts dieser alltagsgebräuchli‐
chen Modalunterscheidung die Beweislast aufgebürdet. Unbeirrt dürf‐
ten wir uns also als zu Entscheidungen befähigt erachten. Denn was
die Begriffsanalyse zeigt, ist, dass die Wendung „hätte können“, nichts
anderes als die Kurzform für „Ich würde, wenn ich mich dazu entschie‐
den hätte“ ist. Entscheidend ist also wann, wo und wie die Ausdrücke
verwendet werden. Gegen den Hintergrund einer derart geleisteten
grammatikalischen Aufklärung gelingen dem Freiheitsskeptiker vor al‐
lem zwei Dinge nicht länger. Zum einen kann er die für das Handeln
und Entscheiden elementare Erfahrung der offenen Zukunft nicht län‐
ger in Abrede stellen. Zum anderen wird er von der Suggestion einer in
die Gegenwart hineinragenden unveränderlichen Vorgeschichte, wel‐
che den Unterschied zwischen Unglück und Unrecht einebnet, Ab‐

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

43

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


stand nehmen müssen. Dass wir normalerweise zu Entscheidungen fä‐
hig sind, so Moore, wird ja nicht zuletzt durch die präventive Funktion
und Wirksamkeit unserer Sanktionspraktiken belegt. Gegen den Hin‐
tergrund dieser Praktiken erscheint der Versuch, Krankheit und krimi‐
nelles Fehlverhalten als miteinander vergleichbare Schicksalsfälle zu
behandeln, fehlgeleitet. Gleichsam in Umkehr des Sündenbockmotivs,
das für jedes Übel einen Verursacher sucht. Gleiches gilt auch für den
womöglich dagegen vorgebrachten Einwand: Schön und gut lieber
Moore, du behauptest, dass das „hätte können“ die Kurzfassung für
„wenn ich mich dazu entschieden hätte“ ist. Der springende Punkt al‐
lerdings ist, ob du dich denn wirklich auch anders hättest entscheiden
können? Würde die Frage nicht von der Gegenseite gestellt, so Moore,
müsste er sie quasi selbst stellen. Wird durch sie doch der Entschei‐
dungsprozess in seiner Selbstbezüglichkeit beleuchtet. D.h., darauf Be‐
zug genommen, inwiefern die Unterscheidung zwischen der sprachli‐
chen Kurz- und Langfassung noch einmal zu Selbstanwendung kommt.
Auch auf die Gefahr eines unendlichen Regresses hin: worauf der Ein‐
wand verweist, ist, „daß wir uns so entschieden haben würden, wenn
wir uns entschieden hätten, diese Entscheidung zu treffen.“ (ebd., 154)

Das erklärt auch die für das Handeln wesentliche Erfahrung der
offenen Zukunft. Warum sollte jemand denn richtigliegen wollen,
wenn es sowieso nicht in seiner Macht stünde, das richtige zu tun?
Zum Wesen einer Entscheidung gehört also, dass sie von möglichen
kontrafaktischen Szenarien abweicht. Wofür immer jemand sich auch
entscheidet. Das Ergebnis dessen wird in „bestimmter Hinsicht“ von
dem Ergebnis abweichen, das eingetreten wäre, wenn er sich anders
entschieden hätte. Als offen erfahren wir die Zukunft also, insofern
von zwei Handlungsverläufen, eben nur derjenige, für den wir uns ent‐
scheiden „getan würde“, wenngleich klar ist, dass nur eine „getan wer‐
den wird.“ (ebd., 151) Aus Perspektive des Handelnden erscheint der
Abwägungsprozess folglich bis zuletzt offen. Wir selbst können uns al‐
so nie ganz genau sicher sein, wie wir entscheiden werden, bis wir
denn entschieden haben werden (vgl. ebd., 154). Dass wir niemals „mit
Sicherheit“ vorhersagen können, wie wir uns tatsächlich entscheiden
werden, wird sonach grammatikalisch durch die Wendung „hätte ich
mich anders entschieden“ ausgedrückt (ebd., 154). Wir können also in
bestimmten Grenzen wählen und entscheiden. Dies genügt nach Moo‐

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

44

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


re zur Moralbegründung. Wird mit der notwendigen also gleich die
hinreichende Bedingung für berechtigte Reaktionspraktiken ausgewie‐
sen?

Eingangs wurde das „Können“ aus Perspektive des Künstlersub‐
jekts behandelt. D.h., in seiner Bedeutung von Üben, Proben,axperi‐
mentieren und Erfinden umrissen. Mit Moore wird der Ausdruck nun
aus Perspektive einer pragmatisch orientierten Handlungstheorie the‐
matisch. Das wird nicht zuletzt anhand Moores tendenziell funktiona‐
lem Verständnis des Systems sozialer Sanktionen deutlich. Wenngleich
er sich zu diesem auch nur knapp äußert. Woran sich Lob und Tadel
dessen ungeachtet für ihn in der Hauptsache bemessen lassen müssen,
ist ihre Nützlichkeit. Maßgeblich für beide wäre also, inwiefern sie zu
zukünftigen Verhaltensänderungen beitragen. Einerseits. Andererseits,
inwieweit von ihnen eine präventive oder abschreckende Wirkung aus‐
geht, bzw. Dritte zur Nachahmung animiert werden. Im Einklang mit
den Wortführern einer neurowissenschaftlich gestützten Revision der
Sanktionspraktiken müsste Moore also die Sprache der Moral (Ver‐
dienst, Buße, Vergeltung etc.) ablehnen. Aufschlussreich könnte also
der Selbstwiderspruch sein, in den Moore sich an der Stelle verwickelt.
Denn vorbei müsste es dann fortan etwa mit der richterlichen Milde
gegenüber jugendlichen Straftätern oder der Frau sein, die ihren Mann
im Schlaf erwürgt hat, nachdem dieser sie zuvor jahrelang misshandelt
und systematisch gedemütigt hat. In beiden Fällen müssten die Täter
vielmehr die ganze Härte des Gesetzes zu spüren bekommen. Der ju‐
gendliche Delinquent, weil die Phase der Pubertät und Adoleszenz
eben strikter Grenzen bedarf, die gedemütigte Frau, weil so der Gefahr
von Nachahmungstäterinnen vorgebeugt würde (vgl. Pothast 1987:
136). Seinen eigenen Vorgaben nach müsste Moore also die herkömm‐
lichen Formen der Strafmaßbemessungen samt der mit ihnen verbun‐
denen Gefühlslagen überwinden wollen. Stattdessen werden diese von
ihm jedoch unter dem Deckmantel der Nützlichkeit beibehalten (vgl.
ebd., 137). Warum, das zeigt Strawson. Gleichwohl verbleibt auch des‐
sen Analyse innerhalb pragmatischer Handlungskontexte. Das wird
umso deutlicher gegen den Hintergrund der in jüngerer Zeit vermesse‐
nen Freiheitsspielräume.

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

45

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Wünsche und Überzeugungen

Eröffnet werden die „Spielräume“ über den jederzeit möglichen Wech‐
sel zwischen der Sprecherposition der ersten und dritten Person. Freies
Handeln wird also nicht gegen, sondern gerade aus Bedingtheitsver‐
hältnissen heraus expliziert. Als maßgeblich dafür wird die Verständi‐
gung über erfahrungsbasierte Interpretationen personeller Identität
angesehen. Diese versprechen, insofern sie der Fähigkeit zur Kontrolle
und Steuerung zentrale Bedeutung beimessen, eine an die neueren Le‐
benswissenschaften anschlussfähige Begriffsperspektive. Gleichzeitig
muss die Zuschreibungspraxis jedoch auch gegenüber der nicht weni‐
ger unangenehmen Vorstellung eines „chaotischen lens“ abgesichert
werden. D.h., gegenüber einem Willen, der die für adressierbare Urhe‐
berschaft erforderlichen, individuell erworbenen Eigenschaften und
Einstellungen rundweg ignorierte. Von daher kaum mehr von einem
bloß zufälligen und unpersönlichen Geschehen unterscheidbar wäre.
Wäre der Wille derart launisch oder schmetterlingshaft verfasst, würde
er die Bedeutung von Willensbildungs- bzw. Entscheidungsprozessen
geradezu konterkarieren (vgl. Nagel 2007: 48). Eröffnet wird die Dis‐
kussion der Spielräume demnach über die gemeinsam geteilte Annah‐
me, dass freies Handeln zwar Zwang und Zufall nicht aber Notwendig‐
keit ausschließt. Charakteristisch für die „Spielräume“ scheint die Er‐
mäßigung der Autonomieethik in Richtung der Ansprüche eines auto‐
nom geführten Lebens.

Moores Analyse formulierte eine elegante Arbeitshypothese.
Gleichwohl kann bei ihr nicht stehengeblieben werden. Moore zeigt
zwar, dass sich die tiefsitzende Grundintuition des „Anderskönnens“,
allein aus der Perspektive der Vorstellung eines ungezwungenen Tuns
und Lassens, nur unzulänglich aufklären lässt, spart dabei jedoch Fälle
subtiler Manipulation (Drogen, Hypnose etc.) aus. Fälle also, in denen
derjenige, der etwas tut, dies sehr wohl ungezwungen und dabei doch
nicht aus freien Stücken tut. So wird die Aufmerksamkeit im Ausgang
von Moores Konditionalanalyse fast unweigerlich von den Problemen
der Handlungs- auf die Problemlagen der Willensfreiheit gelenkt (Be‐
ckermann 2004: 22). Aus Perspektive des „höherstufigen Wollens“
werden so im weiteren Diskussionsverlauf die Selbstbilder thematisch,
welche den Prozess der Selbstkontinuierung und -identifikation tra‐

2.1

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

46

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


gen. Was aber ist mit den Wünschen zweiter Ordnung? Kehrt hier
nicht das Problem der Selbstbeobachtung wieder? Diesmal im Lichte
eines fehlenden Maßstabs der kritischen Beurteilung?

„Denken wir z. B. an Personen, die einer Gehirnwäsche oder anderen
Formen der Indoktrination unterzogen wurden. Möglicherweise handeln
diese Personen auch nach der Behandlung durchaus so, dass die Wünsche
erster Stufe ihren Wünschen zweiter Stufe entsprechen. Aber wir hätten
sicher Probleme, diese Handlungen frei zu nennen, da bei der Gehirnwä‐
sche ihre Wünsche zweiter Stufe manipuliert wurden.“ (Beckermann
2004: 23)

Folgen wir Ansgar Beckermann, wäre es also nicht zuletzt die Fähig‐
keit zu Kritik und Selbstkritik, welche den weiteren Diskussionsverlauf
bestimmen sollte. Das spricht nach Michael Pauen für „eine Minimal‐
konzeption menschlicher Freiheit“. Inwiefern aber minimal? Nachein‐
ander bestreiten Soziologen, Biologen, Psychologen, wie neuerdings
auch Kognitions- und Neurowissenschaften, die menschliche Freiheit.8
Nichtsdestotrotz wird im Alltag unbeirrt an der „Illusion“ festgehalten.
So scheint die Lebensführung in einem Grunddilemma befangen.

„Es mag ja sein, daß ‚Absicht‘, Wille, Entscheidung‘ oder ‚Schuld‘ aus der
Sicht eines Hirnphysiologen etwas ganz anderes bedeuten als im täglichen
Leben. Aber wenn der Hirnphysiologe nach einem Verkehrsunfall, in den
er selbst verwickelt ist, seine Schuld bestreitet, weiß er offenbar genau,
welcher praktische Sinn dem Ausdruck zukommt.“ (Gerhardt 1999: 103)

Pauen setzt gewissermaßen an diesem „gespaltenen Selbst“ des Hirn‐
physiologen an. Mit streng an den lebensweltlichen Grundintuitionen
der Autonomie und Urheberschaft ausgerichteten begrifflichen Mitteln

8 Deren Wortführern zufolge sollte in näherer Zukunft nicht nur Gehirn gerecht ver‐
kauft (Neuromarketing) und gelernt (Neurodidaktik) werden, sondern auch ge‐
straft. Vorbeugen statt Strafen!, das wäre die neue Richtlinie. Denn schon jetzt wür‐
de sich zeigen, dass Angeklagte sich nichts zu Schulden kommen lassen. Das diese
ihre Strafe von daher weder verdienen noch, dass die bisher strafmildernden Gründe
überzeugen. Gründe, die wenn man so will, um das „Er war nicht er selbst“ organi‐
siert sind (Unfähigkeit, Unwissenheit, Gefahr, Zwang, Pflichtenkollision). Maßgeb‐
lich für die erwogenen Besserungsmaßnahmen sollte dagegen sein, welche Wieder‐
holungsgefahr vom Täter ausgeht. Gegeneinander abgewogen werden sollte gewis‐
sermaßen der übelverursachende beschädigte Präfrontale Kortex wie das Sicher‐
heitsbedürfnis der Allgemeinheit. Wo Erziehung und Therapie versagen, bliebe so
im Bedarfsfall nur lebenslanges Wegsperren (vgl. Wolf Singer 2006: 57; Gerhard
Roth 2004: 218; Keil 2009: 160).

2.1 Wünsche und Überzeugungen

47

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


will er den Eindruck eines unauflöslichen Dilemmas zwischen vorwis‐
senschaftlicher und wissenschaftlicher Weltorientierung widerlegen.
Für illusorisch hält er dagegen stärkere Freiheitsbeweise. Wer nach
stärkeren Beweisen rufe, verliere sich unverzüglich in den bekannten
begrifflichen Antinomien. Um eine Minimalkonzeption würde es sich
also insofern handeln, weil mehr weder „nötig noch möglich“ ist. (Pau‐
en 2004: 106)

Pauens Ansatz basiert auf zwei Stützpfeilern. Erstens, auf einer
Vorstellung von Autonomie, welche die Abwesenheit von Zwang for‐
dert. Zweitens, auf einer Vorstellung von Urheberschaft, welche die
Wünsche, Bedürfnisse und Überzeugungen der Individuen unter sich
befasst. Die mit dem Zwang folglich auch den Zufall ausschließt. Das
freizulegende Fundament für beide bildet wiederum eine im Wesentli‐
chen als Selbstbeststimmung konzipierte Freiheit. Was aber meint hier
„das Selbst“? Charakteristisch für die erörterte Debatte ist der Aus‐
tausch des großgeschriebenen und beharrlichen Verantwortungssub‐
jekts, durch das eher flüchtige und kleingeschriebene „ich“ der alltags‐
sprachlichen Verständigungsprozesse. Davon macht auch Pauen keine
Ausnahme. Auch er versteht „das Selbst“ im Sinne dieser „Diät“. Hin‐
sichtlich der etablierten Verantwortungspraxis wird von ihm allerdings
noch einmal zwischen dem Selbst als allgemeiner Voraussetzung, um
überhaupt Zuschreibungen vornehmen zu können, wie dem profilier‐
ten Selbst als konkreter Zustelladresse unterschieden. Der Gegensatz
von allgemeiner Subjektivität und Einzelsubjekt wird in den Gegensatz
von „personalen Fähigkeiten“ und „personalen Präferenzen“ überführt.
Genauer, in den Gegensatz zwischen basalen Eigenschaften (Rationali‐
tät/Willensstärke), die notwendig sind, um überhaupt als „rationaler
Akteur“ unter seinesgleichen zu gelten, wie den Einstellungen und Lei‐
denschaften, welche die bestimmte Person ausmachen. Während die
„Fähigkeiten“ also festlegen, ob sie überhaupt ein Kandidat für Reakti‐
onspraktiken sind, wird über die Präferenzen ermittelt, welche Prakti‐
ken ihnen gegenüber jeweils angemessen sind. Die Rede von Freiheits‐
spielräumen zielt also auf die in konkreten Situationen offenstehenden
Handlungsmöglichkeiten.

Sie hatten Gelegenheit, Herrn Meier seine Pläne zu einem Banküber‐
fall auszureden. Allem Anschein nach waren sie dazu nicht gewillt. Sie
hätten also anders handeln können.

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

48

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Im Rahmen der alltagssprachlichen Verwendungsweise von „Kön‐
nen“ wird demnach ganz selbstverständlich zwischen den äußeren wie
inneren Bedingungsverhältnissen der Akteure unterschieden.

Herr Meier konnte nach dem Banküberfall den Tresor nicht verlas‐
sen, weil die Tresortür zugefallen war“. Herr Meier wollte nach dem
Überfall das Gebäude nicht verlassen, weil ihn sein schlechtes Gewissen
plagte. (vgl. ebd., 124)

Mittels des Theoriestücks der „personalen Präferenzen“ wird also
die Trennlinie zwischen den inneren und äußeren Merkmalen der
Handlungssituation systematisch nachgezeichnet. Das ist nach Pauen
nötig, weil die Verwendung von „er hätte anders handeln können“ im
Rahmen der Alltagskommunikation Ungenauigkeiten zeitigt. Un‐
schärfen, die im Streitfallentscheidend sein können.

Herr Meier hätte anders handeln können. Das ist richtig. Er hätte
durch den Hinter- statt durch den Vordereingang die Bank betreten kön‐
nen – seinen Plan aufgeben hätte er allerdings nicht können.

Dessen Handlungsspielraum bestand also nur darin wie, aber
nicht dass er die Bank überfällt. Will man also klarstellen, ob letzteres
in der geschilderten Situation überhaupt möglich war, ist es hilfreich,
die in der jeweiligen Situation gegebenen Handlungsoptionen genau
auszuführen. Augenscheinlich macht es einen Unterschied, ob ein
Mörder nur die Wahl hatte, sein Opfer zu erstechen oder zu erschießen
oder aber den Mord tatsächlich zu unterlassen. (Pauen 2004: 109)

Aus Sicht Strawsons waren Reaktionspraktiken aufgrund einer all‐
gemeinen Freiheitsunterstellung erlaubt. Dessen Ansatz zeigte sich je‐
doch mit der Schwierigkeit belastet, denjenigen gegenüber, die ihre Tat
im Lichte genetischer Dispositionen, erzieherischer Maßnahmen oder
biographischer Ereignisse (plausibel) rechtfertigten, nur redundant
antworten zu können. Zum Schluss konnte nur auf unhintergehbare
Bedingungen verwiesen werden (vgl. Pothast 1987: 173). Pauen ver‐
spricht eine weniger peinliche Lage. Mit den aufgelisteten Handlungs‐
optionenwird für ihn gleichzeitig auch die Vorgeschichte zur Tat aus‐
geklammert. Beurteilt wird nur die in der jeweiligen Situation gegebe‐
ne Entscheidungsfähigkeit der Person (vgl. Pauen 2004: 82). Gegen‐
über Moore nimmt er dabei allerdings noch eine entscheidende Ak‐
zentverschiebung vor. Geurteilt wird nämlich nicht mehr über einzelne
Willensakte, sondern über die bestimmte Person. Zukünftig sollte also

2.1 Wünsche und Überzeugungen

49

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


im Lichte der für die Person relevanten Überzeugungen und Leiden‐
schaften darüber gestritten werden, ob sie „anders hätte handeln kön‐
nen“.

„Frei im Sinne dieser Konzeption handelt eine Person, die in einer be‐
stimmten Situation eine Option x statt einer Option y wählt, genau dann,
wenn sich die Entscheidung für x und gegen y auf die personalen Präfe‐
renzen der Person zurückführen lässt.“ (Pauen 2004: 96)

„Ich hätte heute Morgen zwei Kilometer in zwanzig Minuten gehen
können.“ Bezogen auf die Gesetze der Physik, wird damit nichts Un‐
mögliches behauptet. Würde dagegen bei gleichbleibenden physikali‐
schem Bezugssystem behauptet, „ich hätte vier Kilometer in fünf Mi‐
nuten laufen können.“, widerspräche das offensichtlich den Gesetzmä‐
ßigkeiten. Dann würde nach Maßgabe des gewählten Bezugssystems
etwas Unmögliches behauptet. Durch Beispiele wie dieses wird nach
Pauen deutlich, dass der philosophische (modale) Gebrauch von mög‐
lich und unmöglich, sich nicht weit von der alltäglichen Wortverwen‐
dung fortbewegt (vgl. ebd., 121). Moore identifizierte im Ausgang von
diesem Beispiel den Satz „er hätte anders handeln können“ hingegen
als Kurzform für, „wenn er gewollt hätte“. Entlang der Unterscheidung
zwischen personellen Fähigkeiten und Präferenzen wird die Analyse
demnach in Richtung der individuellen Lebensführung verschoben.
Über die von Pauen vorgenommene Neuakzentuierung könnte also
nicht zuletzt die bei Moore als problematisch erachtete nutzenorien‐
tierte Stoßrichtung („einäugigen Utilitarismus“) entscheiden (Straw‐
son 2016: 230). Genügt es für Handlungen (im Sinne von Versiche‐
rungsfällen), eindeutig haftbar gemacht werden zu können?

Zunächst jedoch, was bezeichnet der Begriff der personalen Präfe‐
renz genau? Nach Pauen können hier drei bzw. vier Varianten unter‐
schieden werden. Auf der einen Seite lassen sich Lesarten unterschei‐
den, die den Begriff entweder kognitiv engführen (im Licht guter
Gründe) oder aber auf eine dezidiert pragmatische Handlungskontexte
übersteigende Verantwortungssemantik referieren. Augenscheinlich
scheiden beide Lesarten für Pauen aus. Sowohl die „rationale Variante“,
wie die mit ihr verknüpfte Vorstellung „ultimativer Verantwortung“,
werden für ihn am Ende durch ihr subjektphilosophisches Erbe (ratio‐
nales Selbstbild) widerlegt. Auf der anderen Seite lassen sich aber auch
eine „liberalistische“ wie eine „identifikatorische“ Variante unterschei‐

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

50

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


den (Pauen 2004: 87 f.). Was diese beiden Varianten auszeichnet, ist
die mit ihnen verbundene Diskussion der evaluativen Einstellungen.
Von den nominell drei möglichen Varianten kommen für Pauen also
nur zwei in Frage (Pauen 2004: 93). Umstritten sollte unter den heuti‐
gen Diskussionsteilnehmern also nur noch sein, wie und nicht dass das
Achsenverhältnis von Vernunft und Liebe neu bestimmt werden muss.

Direkt an Frankfurts Adresse ergehen drei Einwände. Frankfurt
hilft erstens „im Einzelfall“ nicht weiter (Pauen 2004: 56). Woher kann
man denn mit Sicherheit wissen, dass die betreffende Person nicht
einen weiteren von ihrem Wunsch zweiter Ordnung abweichenden
Wunsch dritter oder vierter Ordnung hegt, der diese von der Verant‐
wortung entlastet? Frankfurts vorbehaltloser Entschluss („von ganzem
Herzen“) ließe sich also nur schwer anwenden. Schwerer wiegt aller‐
dings, die grundsätzliche Schwierigkeit der geforderten Kritik und
Selbstkritik. Dem Alltagsverstand gegenüber ist kaum plausibel zu ma‐
chen, dass jemand zweifelsfrei frei und verantwortlich gehandelt hat,
obwohl dessen Wünsche höherer Ordnung mutmaßlich auf (gezielte)
manipulative Eingriffe zurückgehen. Derselbe hält also am Prinzip der
alternativen Möglichkeit fest. Mit gutem Grund, wie Pauen meint. An
der Stelle stimmt Pauen demnach mit Beckermann überein. Das eige‐
ne Wünschen und Wollen muss in weit höherem Maße abgelehnt wer‐
den können, als dies bei Frankfurt vorgesehen ist. Dessen Entwurf
sieht vor, die eigenen Lieben gegeneinander abwiegen, hierarchisch an‐
ordnen und sich gegebenenfalls von diesen distanzieren zu können.
Etwa im Lichte von auf dem individuellen Lebensweg in den Vorder‐
grund drängender neuer Motivlagen. Was bei Frankfurt jedoch nicht
vorgesehen ist, ist sich bewusst auch gegen eine Liebe entscheiden zu
können. Unterstrichen wird das nicht zuletzt durch die paradigmati‐
sche Rolle, die er der Elternliebe einräumt (vgl. Pauen 2004: 91).
Frankfurts hierarchischem Modell zufolge können wir sehr wohl sagen,
„langsam verstehe ich, weshalb die Liebe zu meinen Kindern mir so
viel Kummer macht“. Unglaubwürdig, wenn nicht unverständlich wür‐
de hingegen klingen: „nach reichlicher Überlegung habe ich mich da‐
zu entschieden, meine Kinder nicht mehr zu lieben“. Dieser Satz ver‐
riete „einen Gedanken zu viel“. Wäre also dem Ehemann vergleichbar,
der, wie Frankfurt in Anlehnung an Bernhard Williams anführt, bei

2.1 Wünsche und Überzeugungen

51

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


einem Schiffsunglück pflichtbewusst überlegte, ob er zuerst die geliebte
Frau oder eine ihm fremde Person aus dem Wasser ziehen soll.

Dagegen nun wendet Pauen ein, dass sich Reaktionspraktiken in
erster Linie nicht daran bemessen lassen, inwiefern die beurteilten
Handlungen auf einen gelungenen Prozess der Selbstidentifikation
deuten. Sie stehen vor einer Kuchenauslage. Gemessen an Frankfurts
Modell wären sie selbst dann für ihre Kuchenwahl verantwortlich,
wenn sie sich nicht anders hätten entscheiden können. Etwa, weil ihre
Wahl auf zentrale und für sie reflexiv unzugängliche Aspekten ihres
Selbstbild beruhen. Entscheidend wäre also allein, ihnen nachweisen
zu können, dass sie ihren Wunsch wünschten. Wird die Praxis an einer
solchen Form der Selbstbejahung orientiert, sind damit nach Pauen
enorme und zudem durch die diskutierte Regressproblematik belastete
hermeneutische Anstrengungen vonnöten. D.h., jedes Urteil darüber,
ob eine Entscheidung auf vorbehaltloser Zustimmung basiert, setzte
die Kenntnis weiterer Präferenzen der Person voraus. Konfrontiert mit
diesem Einwand könnte ein Verfechter der „identifikatorischen Vari‐
ante“ jedoch noch behaupten, dass für ihn nur die vorbehaltlose Zu‐
stimmung zählt. Er also keinen Unterschied zwischen personalen und
nicht-personalen Präferenzen macht. Worauf es ihm allein ankäme,
wäre also, ob es „irgendeinen gravierenden Vorbehalt gegenüber der
fraglichen Präferenz gäbe.“ (Pauen 2004: 94) Damit würden sich nach
Pauen allerdings enorme kontraintuitive Konsequenzen abzeichnen.
Einem Mörder, der seine Gewaltbereitschaft auf grausame Weise de‐
monstrierte, von dem sich jedoch zeigen ließe, dass seine Gewaltbe‐
reitschaft nicht auf vorbehaltloser Zustimmung basierte, wären unter
diesen Umständen nicht länger fraglos die Prädikate frei und verant‐
wortlichanzuhängen. (vgl. ebd., 92) Würde man vorbehaltlose Akzep‐
tanz zum Maßstab erheben, dann gäbe es, mit anderen Worten, nur
noch wenige Handlungen, auf die diese Prädikate zweifelsfrei passten.
Abgesehen davon, dass die identifikatorische Variante nur schwer An‐
schluss an kognitions- und neurowissenschaftliche Forschungsbefunde
findet, sind es im Wesentlichen so zwei Punkte, die gegen diese spre‐
chen (vgl. Pauen 2015: 36). Durch das Kriterium der vorbehaltlosen
Akzeptanz wird erstens der Radius der Verantwortlichkeiten zu eng
gezogen. Zweitens, ein Erzählrahmen personeller Identität zusammen‐
gefügt, der gegenüber der für die Perspektive der ersten Person ent‐

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

52

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


scheidenden Idee der offenen Zukunft nicht standhält (vgl. Pauen
2004: 94).

Anders nach Pauen die liberale Variante. Für diese gibt es hinsicht‐
lich alternativer Handlungsoptionen keine Zweifel. Denn anders als
dort, da ich mir die Dinge, die mir wichtig sind, zwar bewusst machen,
diese jedoch nicht im emphatischen Sinn verneinen kann, wird hier
gerade dieses Nein-Sagen betont. Vorrangiges Kriterium ist hier also,
sich jederzeit auch gegen zunächst blind erworbene Vorlieben ent‐
scheiden zu können. Etwa aufgrund der Empfänglichkeit für gute
Gründe oder aber im Lichte weiterer für die eigene Lebensführung re‐
levanter Wünsche, Überzeugungen und Bedürfnisse. Wohlgemerkt, als
personale Präferenzen sind danach auch solche tiefgreifende (religiöse,
moralische etc.) Überzeugungen anzusehen, von denen kaum anzu‐
nehmen ist, dass sie jemals wirklich in Frage gestellt werden. Aus‐
schlaggebend für ihre Bestimmung als Präferenz ist allein, dass sie im
Bedarfsfall in Frage gestellt werden könnten (vgl. Pauen 2004: 84).
Statt auf vorbehaltlose Akzeptanz wird hier also Wert auf die Möglich‐
keit selbstbestimmter Entscheidungen gelegt. Das Aneignen der eige‐
nen äußeren wie inneren Vorgeschichte somit vorwiegend aus der Per‐
spektive der Fähigkeit der kritischen Selbstdistanz beschrieben.

An Bedeutung für die eigene Lebensführung gewinnen demnach
Kontroll- und Steuerungsvorstellungen. Von einer sich selbstregulie‐
renden Steuerungseinheit wie etwa einem Thermostat würde kaum je‐
mand behaupten wollen, dass dieses Gerät die Wärme im Haus nicht
effizient regulieren kann, da es keine Kontrolle über die ihm vorauslie‐
genden Konstruktionsbedingungen hat. Genau das aber supponiere
die subjektphilosophische Vorstellung einer voraussetzungslosen Kon‐
trollmacht. Statt uns durch diese in die Irre führen zu lassen, sollten
wir uns also an die alltagssprachliche Wortverwendung von Kontrolle
halten, die keine scharfe Trennlinie zwischen technischen Geräten und
menschlichen Handlungen vorsieht. Von Kontrolle kann danach be‐
reits dann gesprochen werden, wenn es im Hinblick auf die Stabilisie‐
rung oder Erreichung von Sollwerten möglich ist, die entsprechenden
Prozesse zu überwachen und zielgerichtet zu beeinflussen (vgl. Pauen
2004: 142). Diese basalen Fähigkeiten gilt es nach Pauen also in indivi‐
duelle Merkmale zu übersetzen bzw. auf diese anzuwenden.

2.1 Wünsche und Überzeugungen

53

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


„Wichtig ist […], dass die Feststellung, ob eine bestimmte Präferenz mög‐
licher Gegenstand einer selbstbestimmten Entscheidung ist, keinen Rück‐
griff auf die übrigen Präferenzen einer Person voraussetzt – dies würde
aus nahe liegenden Gründen sofort in einen Regress führen, da sich ja für
die übrigen Präferenzen das gleiche Problem stellt. Tatsächlich steht hier
jedoch nur zur Diskussion, ob die Person die fragliche Präferenz korrigie‐
ren könnte, gesetzt den Fall, sie hätte Präferenzen, die eine solche Korrek‐
tur nahe legen würden.“ (Pauen 2004: 92)

Wurde die Präferenz tatsächlich auch nicht aufgegeben, hätte sie doch
aufgegeben werden können. Immer wieder wählen Sie die Schokotorte.
Sie beschließen, das zu ändern. Gleichwohl tritt keine Verhaltensände‐
rung ein. Sollte in ihrem Fall also keine krankhafte Veranlagung vorlie‐
gen, dann dürfte man hier mit Pauen von einer „Art stillschweigen‐
de[m] Einverständni[s]“ ausgehen können (Pauen 2004: 83). D.h., um
festzustellen, ob es sich um eine Präferenz handelt, muss der liberalen
Variante zufolge kein exaktes Wissen über weitere Präferenzen vorlie‐
gen bzw. dieses zunächst ermittelt werden. Vielmehr genügt die hypo‐
thetische Annahme, dass es eben weitere Präferenzen gibt, „die gegen
das fragliche Merkmal sprechen.“ (Pauen 2004: 85) Die Beweisführung
verläuft hier also sowohl „indirekt“ wie über ein „hypothetisches Sze‐
nario.“ (Pauen 2004: 91 u. 85) Durch die liberale Variante wird also
keine umfassende Kenntnis der Person vorausgesetzt. Relevant ist le‐
diglich, ob jemand in einer bestimmten Situation über die entspre‐
chenden „dispositionale[n] Fähigkeit[en]“ verfügte, um die fragliche
Präferenz auch loszulassen (ebd., 85). Hätte der Mörder in der besag‐
ten Situation von der für ihn charakteristischen Lust an Gewalt ab‐
schwören können?

Gefragt wird hier also nicht nach dem faktischen Willkürakt. Das
führt, wie sich an Moore zeigt, zu mitunter unplausiblen Schlüssen.
Auch der Suchtkranke „hätte anders handeln können, wenn er es ge‐
wollt hätte“. Von Interesse ist hier stattdessen nur, ob die Gewaltnei‐
gung eine Art Persönlichkeitsmerkmal bildet. Um herauszufinden, ob
die Gewaltneigung des Mörders eine personelle Präferenz darstellt,
muss man also weder dessen tatsächliche Entscheidung noch seine üb‐
rigen Präferenzen heranziehen. Es genügt zu wissen, ob er sich von der
fraglichen Neigung hätte lösen können. Frei nach Pauen, ist dessen
Gewaltneigung meiner Neigung vergleichbar, ausgeliehene Bücher ver‐
spätet abzugeben? (vgl. ebd., 135) Wenn nicht, dann gilt für dessen

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

54

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Gewalt im Grunde, was für mein ungeduldiges und unbeherrschtes
Verhalten in Warteschlangen gilt – es entzieht sich seiner Kontrolle
(vgl. ebd., 82).

Weshalb mehr an Freiheit weder notwendig noch möglich ist,
kann jedoch auch von einer anderen Seite gezeigt werden. Vorrangige
Aufgabe der Philosophie ist es, die Unterscheidung zwischen den äu‐
ßeren und inneren Bedingungen von Entscheidungen und Handlun‐
gen, die im Kontext lebensweltlicher Bezüge still getroffen wird, nach‐
zuzeichnen. D.h., klar zwischen der Teilnehmer- wie der Beobachter‐
perspektive zu unterscheiden. Erreicht werden soll darüber eine Ver‐
ständigung über die (notorische) Selbsttäuschung, der wir als Han‐
delnde unterliegen. Aus der Teilnehmerperspektive, so zeigt sich dann,
wird das subjektive Erleben im Gegensatz zu den äußeren Einflussfak‐
toren erfahren; gleichsam als ungebundener Ermöglichungsgrund der
Handlung.

Sie stehen vor der Kuchenauslage. Rechterhand liegen ein Pfirsich-
und ein Karottenkuchen aus. Linkerhand eine Schoko- und eine Erdbeer‐
torte. Als Sie an der Reihe sind, entscheiden Sie sich für ein Stück von der
Schokoladentorte. Am nächsten Tag stellen Sie sich auf die Waage und
bedauern: „Hätte ich mich doch lieber für ein Stück Karottenkuchen ent‐
schieden“.

Soweit die Teilnehmerperspektive. Wir, die Ihnen dabei gewisser‐
maßen zugeschaut haben, wissen allerdings, dass sowohl der Pfirsich
wie auch der Karottenkuchen vorbestellt waren. Tatsächlich konnten
Sie also nur zwischen den beiden Torten wählen. Gegen Erdbeeren
sind Sie jedoch allergisch. Wie Ihre Entscheidung ausfallen würde, war
für uns also vorhersehbar. Gesetzt nun den Fall, Sie wüssten um die
Vorbestellung. Dann würden Sie am nächsten Morgen denken „Hätte
ich nur den Karottenkuchen wählen können“. Mit anderen Worten, die
Vorgeschichte ihrer Geschmacksausbildung, die dafür sorgt, dass Sie
Gefallen an Schokotorte und Karottenkuchen, nicht aber an Pfirsich‐
kuchen und Erdbeertorte finden, wird von Ihnen nicht als Einschrän‐
kung wahrgenommen. Im Gegenteil, die Verwirklichung Ihrer Ge‐
schmacksvorlieben empfinden Sie als Ausdruck ihrer Freiheit (Pauen
2004: 109).

Gegenüber Dritten sollten wir uns also differenziert äußern. Wenn
sowohl die äußeren Umstände, wie auch Ihre persönliche Ge‐

2.1 Wünsche und Überzeugungen

55

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


schmacksvorlieben dagegen sprechen, sollten wir sagen, er kann bzw.
konnte den Karottenkuchen nicht wählen. Er will keinen Karottenku‐
chen sollten wir hingegen sagen, wenn die Wahl nur aufgrund Ihrer
individuellen Vorliebe ausgeschlossen ist. Ihr morgendliches Bedauern
wäre also nur zutreffend, insofern die äußeren Umstände wie Ihr Ge‐
schmack, die Wahl zuließen (Karottenkuchen vs. Schokotorte). D.h.,
nur dann hätten Sie anders entscheiden können, dies aber offensicht‐
lich nicht gewollt. Hinzufügen sollte man an der Stelle allerdings, dass
das nur für die Momentaufnahme der Entscheidung gilt. Langfristig
gesehen, sollte Ihnen wohl durchaus an der Erweiterung ihrer Frei‐
heitsspielräume gelegen sein. Im vorliegenden Fall also der Auswei‐
tung Ihrer kulinarischen Vorlieben. Zum Beispiel dadurch, dass Sie an‐
fangen, mit Pfirsichrezepten zu experimentieren. Ganz konkret würde
auf diesem Weg gewissermaßen die Empfehlung des Kybernetikers
Heinz von Foersters: „Handle stets so, dass die Anzahl der Möglichkei‐
ten größer wird“. Das gleiche gilt jedoch auch für die im Zusammen‐
hang mit Freud ausgesprochene Empfehlung, sich mit den eigenen
Idiosynkrasien anzufreunden. Indem Sie stückweise lernen, die Konse‐
quenzen ihres Tuns besser abzuschätzen, dürfte das morgendliche Ba‐
dezimmerpurgatorium sukzessiv aufhören. Ihr zögerliches Wählen al‐
so im Lichte Ihrer langfristigen z. B. gesundheitlichen oder ästheti‐
schen Zielsetzungen überwunden werden können (vgl. Pauen 2004:
101). Vorausgesetzt natürlich, dass ihre ursprüngliche Wahl nicht Aus‐
druck eines suchthaften Verhaltens ist. Pathologisches Essverhalten,
wie andere Formen psychischer oder physischer Abhängigkeit schei‐
den strikt als Kandidaten für Präferenzen aus. Denn Willensstärke und
Entschlusskraft reichen in diesen Fällen normalerweise nicht aus, um
sich ihrer Umklammerung wirkungsvoll zu entziehen (vgl. ebd., 85).
So erscheint das Problem der menschlichen Freiheit also als ein Prob‐
lem unter anderen. Erschwert wird die Rede über Freiheitsspielräume
danach immer wieder dadurch, dass wir uns a) entlang der aus der
Teilnehmerperspektive gezogenen Demarkationslinie über die Be‐
dingtheit unserer Wünsche, Überzeugungen, Einstellungen hinwegtäu‐
schen und b) im Ausgang davon, die für diese charakteristische An‐
nahme fehlender äußerer Handlungseinschränkungen bzw. die Idee
der offenen Zukunft, unbemerkt in den Rang objektiver Freiheitskrite‐
rien erheben. Wollen wir diesen „Übertragungsfehler“ vermeiden, soll‐

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

56

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ten auf „theoretischer Ebene“ beide Perspektive also streng geschieden
werden.9

9 Neben dem subjektiven Erleben stützt sich Pauen jedoch auch auf sprachanalytische
Einsichten. Für die alltägliche Verwendungsweise von Können gilt, dass sie durch
einen differenzierten Kontext- und Situationsbezug gekennzeichnet ist. Nehmen wir
Herrn Meier. „Das kann schiefgehen“. Der Satz bleibt auch im Nachhinein richtig.
D.h., auch dann, wenn er im Nachhinein durch die Ereignisse widerlegt wird. Im
vorliegenden Fall also durch einen erfolgreichen Banküberfall. An der jetzigen Be‐
merkung, „das hätte schiefgehen können“, ist also nichts auszusetzen, insofern sich
diese auf die damit ursprünglich ins Auge gefassten Risikofaktoren und -erwägun‐
gen bezieht. Dass etwas „hätte passieren können“, schließt umgangssprachlich also
keineswegs aus, dass es weitere Bedingungen gibt, die das Eintreten des Ereignisses
verhindern könnten oder auch tatsächlich verhindert haben. „Er kann jetzt wieder
Autofahren.“ Bezieht sich die Aussage auf den wiedererlangten Führerschein, der
gemäß der Straßenverkehrsordnung eine „notwendige Bedingungen für das Auto‐
fahren erfüllt“, so Pauen, wird daraus kaum eine Falschaussage, wenn sich im Nach‐
hinein herausstellt, dass „das Auto zur fraglichen Zeit defekt“ in der Garage stand.
Das gleiche gilt für die Blumen, die „erfrieren hätten können“, weil sie nicht recht‐
zeitig abgedeckt wurden und nur aufgrund eines Wetterumschwungs nicht erfroren
sind. Im Hinblick auf menschliche Handlungen fällt dabei zudem auf, wie schlaf‐
wandlerisch sicher zwischen den äußeren und inneren Handlungsbedingungen un‐
terschieden wird. Wir sagen, „er kann nicht Autofahren, wenn wir uns auf die äuße‐
ren Merkmale beziehen. Zum Beispiel das defekte Auto. Dagegen sagen wir, „er will
nicht Autofahren“, wenn wir uns auf die inneren Merkmale (Absichten/ Gründe) be‐
ziehen. Womöglich sollte von „Können“ jedoch nur dann Gebrauch gemacht wer‐
den, wenn keinerlei Hindernisse vorliegen? Wenn also, was geschehen kann (im
Sinne des Deterministen) auch geschehen wird. Eine solche Forderung weicht aller‐
dings nicht nur allzu sehr von den Sprachgewohnheiten ab, sondern läuft vielmehr
auf eine Nivellierung des Unterschieds zwischen „können“ und „werden“ hinaus.
Verschafft also auch den radikalen Freiheitsverfechtern keinen Vorsprung. Warum?
Weil mit der Forderung strenggenommen ja auch „zufällig eintretende Hindernisse“
ausgeschlossen sind. Lassen sich Handlungen als Ereignisse begreifen, liefert der
differenzierte Sprachgebrauch somit nach Pauen erste Anhaltspunkte dafür, wie der
Satz „er hätte anders handeln können“ verstanden werden sollte. Danach kann der
Satz unmöglich bedeuten, dass jemand sich unter absolut identischen Bedingungen
auch für die von ihm faktisch nicht ergriffene Handlungsalternative entscheiden
hätte können. Mit der Behauptung wird also keineswegs an den Ausgangspunkt der
Handlung zurückgekehrt. D.h., wovon die Pessimisten an der Stelle nach Ansicht
Pauens nicht zuletzt profitieren, ist die suggestive Kraft, die von der Vorstellung aus‐
geht, die faktisch vollzogene Handlung müsste, gleich einem Film, der zurückge‐
spult und dann neu abgespielt wird, „spontan“ einen völlig anderen Verlauf nehmen
können. Dagegen sind dem Sprachgebrauch also erste Hinweise darauf zu entlehnen,
dass der Satz „er hätte anders können“ auf den Unterschied zwischen äußeren und
inneren Merkmalen abstellt. Eine Grenzkontur, dessen Verlauf, wie er wiederholt

2.1 Wünsche und Überzeugungen

57

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Anderskönnen unter gleichen Bedingungen

Pauen verteidigt das „Prinzip der alternativen Möglichkeiten“. Hinter
diesem steht eine ebenso einfache wie evidente Überzeugung. Wer ge‐
zwungen wird (Erpressung, Hypnose, Sucht etc.), dem fehlen die Al‐
ternativen, der kann folglich auch nicht für sein Handeln belangt wer‐
den. Umgekehrt kann derjenige zweifelsfrei für sein Handeln belangt
werden, der anders hätte handeln können. Der Alltagserfahrung nach
ist es also ausgeschlossen, dass jemand nicht hätte anders handeln
können und doch für sein Handeln moralisch verantwortlich sein soll.
Genau das aber behauptet Frankfurt. Nach Frankfurt kann ein Dro‐
gensüchtiger angesichts seiner evaluativen Einstellung gegenüber sei‐
ner Sucht durchaus für sein Handeln verantwortlich sein. Der willent‐
lich Abhängige deutet für ihn auf Praxisfälle, die von der scheinbar
evidenten Gewissheit abweichen. Wäre der Wunsch, die Bank zu über‐
fallen, der Wunsch, von dem Herr Meier wünscht bewegt zu werden,
dann wäre es nebensächlich, ob er dabei unter Zwang handelt. Er hätte
ja so oder so die Bank überfallen. Der bloße Verweis auf Zwangsver‐
hältnisse reicht nach Frankfurt als Entschuldigungsgrund also nicht
aus. Herr Meier müsste schon erklären können, dass er die Tat nur
deshalb ausführte, weil er dazu gezwungen wurde. Erklärt er Dritten
gegenüber „Ich konnte nicht anders“, sollten diese also genau hinhören.
Kann hinter den Worten denn ebenso eine gefestigte Überzeugung,
wie eine entschuldbare Notlage stehen. Wird durch diese Beispiele je‐
doch wirklich das Prinzip widerlegt? Herr Meier könnte ja auch dem
Zwang widerstehen. Wenngleich das wahrscheinlich eine heroische
Großtat von ihm verlangte? Mit etwas Phantasie lassen sich jedoch
noch ganz andere Fälle konstruieren. D.h., Szenarien, in denen Zwang
und Manipulation auf so subtile und verborgene Weise wirken, dass
jede Form des bewussten Widerstands ausgeschlossen ist. Denkbar
wäre etwa, dass eine sinistere Gestalt, nennen wir sie mit Frankfurt
Black, Herrn Meier einen Chip einpflanzt. Mittels dieses Chips über‐
wacht und kontrolliert sie Herrn Meiers Handlungsimpulse. Solange
nun Herr Meier im Sinne Blacks handelt, bleibt dieser untätig im Hin‐

2.1.1

hinzufügt, zwar systematisch abgesichert werden kann und soll, dabei jedoch prin‐
zipiell umstritten bleibt (vgl. Pauen2004: 118 ff.).

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

58

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


tergrund. Wann immer er jedoch Gehirnaktivitäten (Bereitschaftspo‐
tenziale) erkennen lässt, die Blacks eigene Handlungspläne durchkreu‐
zen, löst dieser einen entsprechenden Gegenimpuls aus. Unter diesen
Voraussetzungen wäre der Überfall folglich alternativlos. Gleichwohl,
so soll science-fiction dieser Art beweisen, machen wir Herrn Meier ge‐
gebenenfalls doch verantwortlich. Nämlich dann, wenn es eben nicht
Black, sondern sein persönlicher Entschluss ist, der zur Tat führte. Nur
dann, wenn Black interveniert, sollte die Aussage „Ich konnte nicht an‐
ders“ also als Entschuldigung akzeptiert werden (vgl. Frankfurt 1969:
829 f.).

Über Moore heißt es, dass er das „Anderskönnen unter gleichen
Bedingungen“ nicht wirklich aufzeigen kann (vgl. Keil 2009: 64). Auf
ähnliche Weise verfehlt nun nach Pauen auch Frankfurt sein Beweis‐
ziel. Bereits dessen Versuchsaufbau wirft Fragen auf. Anders als von
Frankfurt postuliert, sehen dessen Gedankenexperimente im fakti‐
schen wie kontrafaktischen Szenario keineswegs identische Hinter‐
grundbedingungen vor. Nur aufgrund dessen kann überhaupt der Ein‐
druck entstehen, als gäbe es in diesen Fällen keine Handlungsalternati‐
ve. Das muss auch so sein. Denn lägen wirklich identische Bedingun‐
gen vor, würde sich rasch zeigen, inwiefern der im Bedarfsfall, also im
Falle unerwünschter Entscheidungen des Probanden korrektiv wirken‐
de Mechanismus, mit den zuvor behaupteten starken Freiheitsprämis‐
sen bricht. D.h., je nachdem wie das faktische Szenario konstruiert ist,
dürfte bzw. müsste den Vorgaben nach im kontrafaktischen Szenario
entweder genauso wenig oder im gleichen Maße eingegriffen werden.
So stützt sich die ganze suggestive Kraft der Beispiele auf die weitver‐
breitete, nichtsdestotrotz verfehlte Annahme, wonach das Prinzip der
alternativen Möglichkeit fordere, sich unter den gleichen äußeren wie
inneren Bedingungen auch anders entscheiden zu können. Eine Forde‐
rung, die in der Form offensichtlich gegen das Urheberprinzip ver‐
stößt. Die Gedankenexperimente verletzen demnach nicht nur das Au‐
tonomie-, sondern auch das Urheberprinzip.10

10 Als nur wenig zielführend betrachtet Pauen in diesem Zusammenhang Einwände,
die auf den Impuls abstellen, der Black überhaupt erst signalisiere, dass er eingrei‐
fen muss. Dieses aufleuchtende Freiheitsmoment („Flicker of Freedom“), so Pauen,
gestattet allenfalls „minimale Abweichungen“, die am Ende zum „gleichen Ergeb‐
nis“ führen(Pauen 2004: 98).

2.1 Wünsche und Überzeugungen

59

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Wenngleich Frankfurts Verdienste um die Diskussion personaler
Präferenzen unbestritten sind, sollte anhand der Einwände also deut‐
lich werden, weshalb genauer zwischen den äußeren wie inneren
Handlungsbedingungen unterschieden werden muss. Unter dieser
Voraussetzung zeigt sich dann, inwiefern berechtigte Reaktionsprakti‐
ken nur deckungsgleiche äußere Bedingungen verlangen. Inwiefern
der Sinn des Anderskönnens sich also über die mögliche kritische Stel‐
lungnahme hinsichtlich der individuell angeeigneten Einstellungen
und Überzeugungen aufklärt (vgl. Pauen 2004: 96 f.). Als fehlgeleitet
sollten wir also weniger das Prinzip der alternativen Möglichkeiten er‐
achten, denn diese exemplarisch an Frankfurt verdeutlichte starke Les‐
art.

Was aber folgt daraus, Liebe light? Moore und Strawson markieren
gleichsam die äußeren Enden einer Freiheitsdiskussion, die mit der
Vereinbarkeit von Freiheit und Determinismus gleichzeitig auch die
überlieferten Sanktionspraktiken als gerechtfertigt ausweisen will. Ent‐
lang der hypothetischen Wendung „Was wäre wenn der Determinis‐
mus wahr wäre…“, sollten sich die „Optimisten“ gegen die „Pessimis‐
ten“ durchsetzen. Dieser Versuch muss nach Pothast als gescheitert gel‐
ten. Mit Strawson, so derselbe, wird der utilitaristische Grundkonsens
augenfällig, welcher der Diskussion stillschweigend vorauseilt. Zu‐
gleich wird mit den gegen dessen quasi-transzendentale Perspektive
erhobenen Einwänden jedoch auch der für die Diskussion insgesamt
charakteristische „quietistische“ Grundton unüberhörbar (vgl. Pothast
1987: 172). Über Frankfurt könnte man so im Anschluss an Pothast
vielleicht sagen, dass er die von Strawson gegenüber reinen Nützlich‐
keitserwägungen betonte interpersonelle Forderung der Anteil- und
Rücksichtnahme in Richtung der eigenen Unverfügbarkeit weiterver‐
folgt. Im Verlauf des Lebens kommt es danach fast unweigerlich zu Si‐
tuationen, in denen substanzielle Entscheidungen anstehen. D.h., zu
Entscheidungssituationen, die auf einen erweiterten Begriff prakti‐
scher Rationalität drängen. Auf den zweiten Blick hin soll sich in die‐
sem Sinn auch schon die gewöhnliche Verantwortungspraxis stärker
über die Aspekte der Sorge und Pflege, denn das Prinzip der Alternati‐
ven Möglichkeiten austauschen. Dieser Beweisschritt Frankfurts muss
nach Pauen zurückgenommen werden. Gleichwohl kann der morali‐
sche Standpunkt die Intention dieses Beweisschrittes auch nicht ein‐

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

60

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


fach übergehen. Welche Antworten lassen sich also aus Perspektive der
personalen Präferenzen (liberale Variante) gegenüber dem Determi‐
nisten formulieren? Dessen kritische Anfrage wird nicht von außen an
das System der sozialen Reaktionen herangetragen, sondern vielmehr
selbst aus dem System heraus gestellt. Das zeigte sich im Zusammen‐
hang mit Strawson. Insofern die Anfrage also selbst moralischen Ge‐
halt hat, sollte sie nicht, wie Pothast schreibt, zu einem Bezugsrahmen
für interpersonelle Beziehungen „nobilitiert“ werden (ebd., 167). Der
Determinist deutet stellvertretend für andere auf die Gefahr unfairer
Urteile bzw. verletzender Gefühle. Erfüllt damit also Strawsons eigene
Vorgaben für moralische Ausdrücke. Dessen Ansatz zeigte sich so an‐
fällig für eine Strafpraxis, die den Täter zwar aufgrund seiner Vorge‐
schichte eindeutig identifiziert und dann doch ganz unpersönliche Ur‐
teile fällt. Aus Sicht des Täters konnte diese Praxis somit nicht nur ver‐
logen erscheinen, sondern zudem den Eindruck erwecken, als sollte
hier eine doppelte Strafe verhängt werden. Als würde im Zuge der Ur‐
teilsfindung mit dem verletzten Kollektivwillen auch gleich über des‐
sen im Rahmen der Lebenslotterie gezogenes Los beraten. Gegen den
Hintergrund dieser Widerspruchslage wurde der Begriff der persona‐
len Präferenz eingeführt. Derselbe gewährleistet demnach ebenso indi‐
viduelle Verantwortungszuschreibungen wie er den argumentativen
Rückzug auf die Vorgeschichteunterbindet. Diese findet sich aus der
unmittelbaren Entscheidungssituation ausgeschlossen und dabei doch
zugleich aus Perspektive des Aneignungsprozesses mit in die reaktiven
Verhaltensweisen aufgenommen.

Sequenzieren wir die Vorbedingungen irgendeiner x-beliebigen
Handlung, lässt sich nach Pauen gleichermaßen zeigen, dass die von
ihm vorgeschlagene Minimalkonzeption alles ist, was wir haben und
brauchen. Warum, weil die Unterbrechung der Kette der Bedingthei‐
ten sich in einigen Fällen schlicht als irrelevant und in anderen sogar
als schädlich erweist. Die Beweislast somit folglich denjenigen zufällt,
die darin einen Zugewinn an Freiheit ausmachen wollen. Nehmen wir
eine Zeitschiene an, „die von einem Zeitpunkt t1 vor der Geburt einer
Person p bis zu einem Zeitpunkt t5 führt, an dem p in der Situation s
die Handlung x statt der Handlung y vollzieht.“ (Pauen 2004: 105)
Sollte es nun zu einer Unterbrechung unmittelbar vor oder nach der
Geburt t2 kommen, nimmt dies auf unsere Einschätzung der viel spä‐

2.1 Wünsche und Überzeugungen

61

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ter vollzogenen Handlung keinen Einfluss, insofern der heranwachsen‐
de Säugling, die hier entstehende Lücke keinesfalls als „rationaler
Agent“ ausfüllt. Nimmt die in diesem Sinn verstandene Vorgeschichte
keinerlei Einfluss auf den entscheidenden Akt der Aneignung perso‐
neller Präferenzen, würde eine Unterbrechung unmittelbar vor dem
Wahlentscheid t3 nach Pauen vielmehr noch die dargelegten Bedin‐
gungen personeller Integrität verletzen. D.h., die um Willensfreiheit
und Verantwortung gelegte Klammer im Sinne „einer Unberechenbar‐
keit der eigenen Präferenzen“ auflösen (Pauen 2004: 105). Nicht viel
anders sieht es allerdings aus, wenn die Unterbrechung der Kette in
den Entscheidungsprozess selbst hineinverlegt wird. In dem Fall, so
Pauen, wird nicht nur das Urheberprinzip verletzt, insofern hier in al‐
lerletzter Konsequenz die erworbenen Vorlieben der Akteure keine
Rolle spielen, sondern vielmehr noch die Gründe unterminiert, die „in
der ersten Phase des Entscheidungsprozesses, also vor t4“, eindeutig
für eine der Wahlmöglichkeiten optieren (Pauen 2004: 108). So lassen
sich moralische Verantwortung und Vorgeschichte also auch im Lichte
dieser Faustregel nicht länger gegeneinander ausspielen:

„Die Folgen einer Unterbrechung der Kausalkette scheinen im Großen
und Ganzen umso einschneidender, aber auch umso problematischer zu
sein, je später die Unterbrechung stattfindet […]. Wird die Kausalkette
unmittelbar nach der Entscheidung, aber vor der Handlung durchbro‐
chen, sind die Auswirkungen am gravierendsten, weil nunmehr nicht nur
die personalen Präferenzen, sondern auch die Entscheidung selbst ihren
Einfluss verliert.“ (Pauen 2004: 174)

Wovon richterliche Milde demnach in der Regel handelt, sind (unzu‐
lässig) eingeschränkte Spielräume der Selbstverfügung. Als Fluchtpunkt
der Präferenzen erscheint so das autonom geführte Leben. Inwiefern
werden von Pauen also nicht nur Haftungsfragendiskutiert? Von dem
zitierten „Versicherungsfall“ grenzt Volker Gerhardt die moralische
Verantwortlichkeit ab, indem er ihren Anlass in der „Gegenwärtigkeit
des Anderen“ hervorhebt. Dem fügt er allerdings gleich hinzu, dass
Anlass und Ursprung der Verantwortung unterschieden sind.11 Letzte‐
rer könne nur in der eigenen Einsicht liegen. Diese, so wurde bisher

11 Wobei er im gleichen Atemzug auch die darin anklingenden Geltungsansprüche
einer Sozialphänomenologie des Gesichts (Levinas) zurückweist(vgl. Gerhardt
1999: 106).

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

62

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


angenommen, gründet in einer elementaren Forderung wechselseitiger
Rücksichtnahme. Kann das Theoriestück der personalen Präferenzen
also insoweit zur hinreichenden Bedingung für Reaktionspraktiken er‐
gänzt werden, als das System der sozialen Sanktionen durch dieses we‐
der in Nützlichkeitserwägungen noch willkürlichen Setzungen, son‐
dern allein dem moralischen Standpunkt verankert wird? Ließe sich
dies zeigen, dann wären Einmischungen in das Entscheiden und Han‐
deln anderer also erlaubt, weil sich hinter die durch den moralischen
Standpunkt bezeichnete Forderung nicht weiter zurückfragen ließe.
Die Frage der Fairness auf den moralischen Standpunkt selbst anwen‐
den würde damit folglich unmöglich erscheinen. Der Vorwurf näher
betrachtet, somit ins Leere zielen. Kokettiert er doch genau mit einer
solchen Position. Überobjektiv faire oder unfaire Bedingungen, so
würde also deutlich werden, könnten nur Wesen beraten, die sich auch
noch gegenüber dem moralischen Standpunkt selbst distanzieren
könnten. Soweit, so gut. Was aber würde das aus Sicht der Vernunft
bedeuten? Wohl doch nur, dass sich auch hier gegenüber Häretikern
oder radikalen Moralverächtern wieder nur klarstellen ließe, dass de‐
ren Absichten und Verhalten ganz am Ende auch auf ganz andere als
argumentative Mittel treffen werden.

Wünsche, Überzeugungen und Moral

Wir alle haben Leidenschaften. Offene und Verdeckte. Darauf kann
sich die Praxis des Verantwortlichmachens verlassen: sage mir welche
Leidenschaft du hast und ich sage Dir, wer du bist. So weit, so gut.
Wirklich? Herr Meier bestiehlt die Bank. Bisher galt er allerdings als
moralische integre Persönlichkeit. Wie passt das zusammen? Wie kann
jemand, zu dessen Grundüberzeugungen es bisher gehörte, Diebstahl
für verwerflich zu halten, diese derart abrupt preisgeben? Gleichsam
eine Wende um hundertachtzig Grad vollziehen? Im Nachhinein stellt
sich denn auch heraus, dass Herr Meier nicht aus „freien Stücken“
handelte. Dessen Wandel um hundertachtzig Grad entpuppt sich viel‐
mehr als das Ergebnis eines manipulativen Eingriffs. Einer Interventi‐
on, die noch Blakes Absichten in den Schatten stellt. Dessen Eingriffe
konzentrierten sich auf den Entscheidungsprozess. Die Psychologen,

2.2

2.2 Wünsche, Überzeugungen und Moral

63

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


von denen jetzt die Rede ist, setzen noch tiefer an. Ihnen geht es
gleichsam um die interpersonelle DNA der Individuen. Herr Meier
wurde gewissermaßen umprogrammiert. Wie ist das zu verstehen? Zu
den Mindestanforderungen für personale Präferenzen gehört, dass sie
mindestens einen Tag überdauern und dabei mindestens einmal hand‐
lungswirksam werden. Kriterien, die Herr Meier, insofern er nicht un‐
mittelbar zur Tat schreitet, durchaus erfüllt. Handelt er also vielleicht
doch aus freien Stücken? Auf alle Fälle scheint die ansonsten in Aus‐
nahmefällen bewährte und oben zitierte Ausrede, „Er war nicht er
selbst“, in seinem Fall nicht zu greifen. Schließlich schreitet er ja gerade
nicht unter Ausnahmebedingungen zur Tat. Auch in Pauens Entwurf
finden demnach sinistere Gestalten Eingang. An den von ihnen ge‐
schaffenen Situationen will er illustrieren, worin der Aneignungspro‐
zess sich grundlegend von instrumentell-manipulativen Ein- bzw.
Übergriffen unterscheidet. Ein erstes Indiz dafür, dass Herr Meier
nicht freiwillig handelt, wäre danach in dem Umstand zu sehen, dass
die Aneignung des eigenen Willens auf einen Prozess abstellt, dessen
Wirkung nicht unmittelbar erfahren wird. Nur wenig genüge also, um
zu erkennen, dass die individuelle Vorgeschichte der Akteure unter
normalen Voraussetzungen ganz anders in ihr Leben hineinragt, als
dies bei manipulierten Vorlieben der Fall wäre. Während der Begriff
der Aneignung also auf die lebensgeschichtlich relevanten Ereignisse
vor der Ausbildung von Präferenzen reflektiert, verweisen Manipulati‐
onsvorgänge auf gezielte Veränderungen bereits bestehender Präferen‐
zen. Unmittelbar damit zusammen hängt ein weiteres Indiz. Eines, das
ungleich wichtiger scheint. Im Normalfall erweisen sich die angeeigne‐
ten Leidenschaften als zustimmungsfähig. Wenngleich, darauf deutet
ja die Rede von verdeckten Leidenschaften, dies nicht so verstanden
werden sollte, als würde dieser Selbstformungsprozess, der natürlich
auch Wandlungen mit einschließt, von den „Subjekten“ vollständig
durch- und überschaut. Worauf der Normalfall zielt, ist also ihre prin‐
zipielle Zustimmungsfähigkeit. Noch schneller und wahrscheinlich
auch gründlicher lässt sich die Verwirrung, die von diesen Psycholo‐
gen ausgeht, demzufolge beseitigen, indem man ihre Eingriffe aus Per‐
spektive der angestrebten Selbstzufriedenheit kommentiert. Dieser
Leitbegriff duldet ja keine länger andauernde Aufspaltung des Selbst.
Genau das aber wäre der Fall, würden die Psychologen es im Rahmen

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

64

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ihrer Tätigkeit bei der gezielten Veränderung nur eines Persönlich‐
keitsmerkmals belassen. Über kurz oder lang, so Pauen, würde unter
diesen Umständen ihr manipulativer Eingriff durch den Probanden
entweder selbst entdeckt werden, oder aber von außen als solcher
sichtbar. Auf die Schliche käme man ihnen also entweder aufgrund des
ihrem Probandenentstehenden Leidensdrucks oder aber, weil er jeder
Form der Selbstdistanz erfolgreich beraubt erschiene. Nur mittels einer
radikalen Persönlichkeitsveränderung, die dessen gesamte moralische
Landkarte erfasst, dürften die Psychologen also an ihr Ziel gelangen.
Unter dieser Voraussetzung erschiene Herr Meier zugleich verantwort‐
lich wie nicht verantwortlich für seine Tat. Denn gedanklich unter‐
schieden werden müsste in diesem Fall zwischen dem Herrn Meier vor
und dem Herrn Meier nach dem Eingriff. So sollten unter dieser Vor‐
aussetzung also die Handlungen und Entscheidungen, die letzterem
durchaus als frei und selbstbestimmt zugeschrieben werden könnten,
nicht auf jenen projiziert werden. „Ich“ wäre buchstäblich „ein ande‐
rer“. Ihr Ziel dürften die Psychologen also nur erreichen können, inso‐
fern sie ihr Scheitern quasi von vornherein mit einkalkulierten. D.h.,
ihren Eingriff so anlegten, dass die daraus hervorgehende Person als
eine Art Emergenzeffekt fassbar wäre. Dass die Person ohne den Ein‐
griff ganz anders handeln würde, könnte unter diesen Umständen
dann tatsächlich nicht mehr als Entschuldigungsgrund angeführt wer‐
den. Es sei denn man wollte zukünftig auch darauf verzichten, Perso‐
nen für solche Handlungen haftbar zu machen, bei denen davon aus‐
zugehen ist, dass sie diese unter anderen Rahmenbedingungen höchst‐
wahrscheinlich nicht vollzogen hätten. Mit anderen Worten, insofern
man nicht gewillt ist, die Versicherungsbranche von Grund auf umzu‐
krempeln. Der Unfallverursacher, so Pauen, der sich darauf herausre‐
det, dass der Unfall nicht passiert wäre, wenn sein Unfallgegner heute
die Bahn genommen hätte, erscheint in etwa so glaubwürdig, wie der
Betrüger, der seine Tat entschuldigt, indem er seinem Opfer vorwirft,
Bargeld bei sich getragen zu haben. Aus Sicht Strawsons hat verant‐
wortliches Handeln jedoch vor allem mit Rücksichtnahme zu tun.

Können wir die akademische Frage der Willensfreiheit also auf
sich beruhen lassen? Unter dem Titel Das Handwerk der Freiheit (Bieri
2006) geht Peter Bieri der Frage nach. Eine Monographie, die immer
wieder Dostojewskis Roman Schuld und Sühne heranzieht, um dem

2.2 Wünsche, Überzeugungen und Moral

65

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Leser entlang Raskolnikovs Ermordung der alten Pfandleiherin einen
Überblick über den Debattenverlauf zu verschaffen. Auch für Bieri re‐
sultieren radikale Freiheitsauffassungen vor allem aus Verhältnissen
ungeklärter Wortverwendung. Wogegen über die Begriffsanalyse eben
Freiheitsperspektiven eröffnet werden, die mit bescheideneren Mitteln
auskommen. Die uns also lehren, dass wir aus dem Perspektivpunkt
„universeller Bedingtheit“ etwas verlieren, was wir nie besessen haben
und etwas gewinnen, was wir je schon besitzen: bedingte Freiheit (Bie‐
ri 2006: 244). Weshalb jedoch holt uns der Phantomschmerz immer
wieder ein? Diese Frage führt nach Bieri in das Dickicht der semanti‐
schen Fallstricke, welche durch das Begriffspaar bedingt und unbe‐
dingt ausgelegt werden. Lässt uns also das sprachliche Glatteis prüfen,
das wir immer dann betreten, wenn wir in den deskriptiv angesetzten
Ausdruck bedingt (das, was der Fall sein muss) gewissermaßen inter‐
subjektive Verhältnisse verzerrter Kommunikation hineinschmug‐
geln(vgl. ebd., 252). Ausgelöst wird der Phantomschmerz also da‐
durch, dass die analytische Verwendungsweise von bedingt im Hin‐
blick auf die innerweltlichen Voraussetzungen der Freiheit bzw. die
miteinander verknüpften Aspekte personaler Identität hinter die Be‐
zugnahme auf reale Verhältnisse der Unfreiheit zurückgedrängt wird.
Rutschgefahr besteht demnach dann, wenn Wendungen wie „an Be‐
dingungen geknüpft“, „das eine Bedingung das Bedingte notwendig
macht“, „diesem Bedingungsgeschehen unterworfen“ etc. einem die
Sinne vernebeln (ebd., 250). Erproben ließe sich diese These etwa auch
an den Fallen, welche die Schicksalssuggestion aufstellt. So illustriert
Bieri entlang fiktiver Gespräche zwischen Raskolnikov wie einem äu‐
ßerst gewissenhaften Richter „die Sprache der Ohnmacht“, die sich
hinter dem taktischen Einsatz der Vorgeschichte verbirgt. Im Rahmen
dieses Dialogs ignoriert Raskolnikov immer wieder bewusst die feine
Trennlinie, die zwischen unseren physikalischen und psychologischen
Selbstbeschreibungen verläuft. Und zwar, um dadurch den Eindruck
zu erwecken, als würden Willensäußerungen und Entscheidungspro‐
zesse gleich äußerlicher, blind-wütender Naturereignisse über den Ein‐
zelnen hereinbrechen. Mittels der von ihm strategisch eingesetzten
Verweise auf die Unvermeidlichkeit, Unabänderlichkeit, Unabwend‐
barkeit und Unausweichlichkeit der Geschehnisse versucht derselbe al‐
so, von der ihm zu keinem Zeitpunkt benommenen psychologischen

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

66

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Selbstthematisierung abzulenken (vgl. ebd., 258). Davon also, dass die
von ihm angeführten Ohnmachtskriterien haltlos sind. Spätestens auf
den zweiten Blick zeigt sich nämlich, dass die von ihm als Entschuldi‐
gungsgrund angeführte Hilflosigkeit, die ihn danach erstens aufgrund
der klaren Verschiedenheit des Geschehnisses, zweitens seiner Unbe‐
einflussbarkeit, drittens seines Ungewolltseins überfällt, keinesfalls den
Tatsachen entspricht (vgl. ebd., 257). Raskolnikov redet sich entlang
der von ihm erzeugten Bildgewalt deterministischer Verlaufsgesetze
auf eine Form der Selbstdistanzierung heraus, die sich in keinster Wei‐
se mit unserer alltäglichen Erfahrung des Wünschens und Wollens
deckt. Darüber belehren auch nach Bieri insbesondere Fälle sucht‐
kranker bzw. dissoziierter Persönlichkeiten. Hier wie dort handelt es
sich um reale Ohnmachtserfahrungen. Nicht weniger als jene, empfin‐
det sich auch das gespaltene Selbst als das Opfer eines ihm fremd ge‐
genüberstehenden Innenlebens. Nur unschwer lassen sich beiden Aus‐
nahmefällen somit die konkreten Bedingungsverhältnisse entlehnen,
welche freie Handlungen ermöglichen. Danach hat derselbe also weni‐
ger ein Problem mit dem Sachverhalt der Fremdbestimmung, denn
mit der scharfen Demarkationslinie, die immer wieder zwischen den
Extremen der Selbst- und Fremdbestimmung gezogen wird. Nicht so
die grammatikalische Aufklärung à la Frankfurt. Ihr Ziel ist es darzule‐
gen, dass die „Idee der Bedingtheit […] gegenüber den Ideen der Frei‐
heit und Unfreiheit vorgeordnet [ist, S.S.].“ (ebd., 243)

Am Ende wirbt so auch Bieri für das autonom geführte Leben.
Von der Gemengelage bloßen Wünschens unterscheidet sich der Wille
danach 1) durch seine Wirksamkeit. Als frei gilt er 2), insofern das
Wünschen, Wollen und Wunscherfüllung immer wieder neu aufeinan‐
der abgestimmt werden müssen. Anerkennt der Wille zusätzlich noch
die Interessen von seinesgleichen als Handlungsgrund für sich, ist er 3)
als autonom zu bezeichnen. In der Summe folgt daraus 4) ein durch
die Fähigkeit zur Kontrolle umschriebener Begriff der Selbstbestim‐
mung.

„Ein Selbst, wie es sich aus dem inneren Abstand zu uns selbst entwickelt,
ist ein vorübergehendes Gebilde auf schwankendem Grund, und es ge‐
hört zu den Voraussetzungen für Willensfreiheit, diese einfache und ei‐
gentlich offensichtliche Tatsache anzuerkennen. Genauso wie die Tatsa‐
che, daß es Zeiten gibt, in denen wir weder autonom sind noch das Ge‐
genteil.“ (ebd., 423)

2.2 Wünsche, Überzeugungen und Moral

67

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Am Anfang steht hingen auch für Bieri die Frage, was eine freie Hand‐
lung ist. Sprechen wir von Handlungen, dann meinen wir damit zu‐
nächst ein Tun, das seine Leibbezogenheit in Form der empfundenen
Nähe innerer Führung verrät. Eine „innere Nähe“, die mit dem Erleben
der den Willen exekutierenden Urheberschaft einhergeht. Wobei der
Wille seine Konturen danach über die innengeleitete und gerichtete
Sinnperspektive der jeweiligen Handlungsfolgen gewinnt, welche den
verstehenden Nachvollzug von außen ermöglichen. Einerseits. Ande‐
rerseits jedoch auch aus der horizontalen Begrenzung heraus, über
welche sich die „Bewegungsspielräume“ des Handelns eröffnen. Nach
Bieri sind wünschen und wollen also keine Vorkommnisse in unserem
psychischen Haushalt, die erst nachträglich aufeinander bezogen wer‐
den müssen. Vielmehr bezeichnet der Wille den handlungswirksamen
Abschluss einer zuvor durchgeführten und auf unsere miteinander
konkurrierenden Präferenzen gerichteten Selbsterkundung. D.h., das
Resultat innerer Probehandlungen, deren Wirklichkeitsgehalt sich zum
einen an den realen soziokulturellen Gegebenheiten, zum anderen an
den jeweiligen individuellen „Fähigkeiten“ der einzelnen Akteure be‐
misst. Im Willen verdichtet sich so gleichsam das „Zusammenspiel von
Wunsch, Überzeugung, Überlegung und Bereitschaft“, aus dessen „in‐
nere[r] Struktur“ heraus wir jemanden „für sein Tun verantwortlich“
machen. Affekt und Intellekt umreißen demzufolge keine völlig ge‐
trennten Bezirke. Aus Sicht des geführten Lebens verfolgen wir viel‐
mehr die Spielräume, die den Individuen gegeben und von ihnen aus‐
zugestalten sind. Ein erkenntnisleitendes Interesse, das zugleich auch
den Allgemeinplatz, wonach jemand dann frei ist, wenn er tun und
lassen kann, was er will, antastet: Der Wille ist kein Ding, das irgend‐
wo hinter unseren Handlungen sitzt. Zudem wird laut Bieri über den
erläuterten Zusammenhang von Wille und Handlung deutlich, dass
damit keineswegs gleich die Frage der Freiheit mit beantwortet ist.
Dass diese sich vielmehr erst dann stellt, wenn der Wille aus der fakti‐
schen Rolle, die er im Rahmen unserer Daseinsfürsorge einnimmt, er‐
läutert wird. Worauf kommt es also an? Auf den Unterschied in der
Fragerichtung.

„Man kann mit einem gegebenen Verhalten beginnen und fragen: Steht
dahinter ein Wille oder nicht? Damit stellt man die Frage: Ist es eine
Handlung oder nicht? Von Freiheit ist in dieser Frage noch nicht die Rede.

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

68

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Man kann aber auch, umgekehrt, mit einem gegebenen Willen beginnen
und fragen: Kann er in einem Tun verwirklicht werden? Damit wirft man
die Frage nach der Freiheit des Handelnden auf. Das Ausmaß, in dem er
frei ist, ist das Ausmaß, in dem er das, was er will, in die Tat umsetzen
kann.“ (ebd., 44)

Woran Bieri also gelegen ist, ist eine (kritische) Freiheitslektüre, die
sich zugleich an den faktischen Wahlmöglichkeiten und Entschei‐
dungsspielräumen der Akteure bemisst, wie den ihnen konkret gege‐
benen individuellen Fähigkeiten. Sich insofern also auf die unter‐
schiedlichen Arten von Spielräumen einlässt, die das eigene Leben er‐
möglichen, indem sie es begrenzen (vgl. ebd., 45). Nach Bieri steigert
sich die Chance, dass das eigene Leben gelingt, so entlang einer Ver‐
ständigung über die Räume, die sich, angefangen von den Gelegenhei‐
ten der Welt, über die dem jeweiligen Individuum bereitstehenden
Mittel, wie die ihm gegebenen Fähigkeiten, bis hinein in den Innen‐
raum der Selbsterkundung, auftun. Sich selbst bestimmen, bedeutet
demnach nicht zuletzt auch, die „bestimmte Welt“, in die man gewor‐
fen ist, in sich aufzunehmen. Nämlich als Voraussetzung für den eige‐
nen „bestimmte[n] Willen“ (ebd., 51). Die „Gelegenheiten der Welt“, so
Bieri, sind es, über deren Schließung, sich die Chance der Freiheit aller
erst eröffnet. Über die also die Spielräume geschaffen werden, die die
Individuen nach Maßgabe ihrer sich verändernden Befindlichkeiten
und Gestimmtheiten immer wieder neu ausmessen und sich dabei ge‐
gebenenfalls mittels neuer Narrative aneignen (vgl. ebd., 52).12

12 An der Stelle ein kurzer Querverweis. Im Rahmen antiker Sittlichkeitskonzepte
wurde Selbstbestimmung über den Umgang mit den eigenen Leidenschaften, dem
Erlangen von Selbstgenügsamkeit definiert. Unter spätmodernen Bedingungen
erntet dieser Interpretationshorizont erneut. So verstehen sich zahlreiche Program‐
me im Wesentlichen über die Stichwörter der Offenheit, Heiterkeit, Gelassenheit
und vielleicht als pars pro toto, die Sorge. Zu erkennen gibt sich das derart geübte
Leben nicht zuletzt durch seinen Ausstieg aus der Jagd nach den lustvollen Mo‐
menten episodischen Glücks. Das „Gehen ohne Grund“ gelingt danach vielmehr
denjenigen, die im Zeichen epochalen Glücks der Ruhe der erprobten und eingeüb‐
ten Dauer den Vorzug geben. Warum also nicht einmal versuchen, Autonomie als
Navigationshilfe zu begreifen, die uns durch die Klippen des tobenden Meers aus
Information, Kommunikation und Banknoten hindurch manövriert? Die erste
Forderung lautet, so gewissermaßen eine Haltung gegenüber den Netzwerken zu
gewinnen, innerhalb derer das bloße dahingelebte Leben gleichsam verstreicht. Die
Chancen für das geführte Leben werden demnach gesteigert, insofern sich eine
Zeitökonomie ausmachen lässt, in der das Wirkliche das Mögliche nicht verschüt‐

2.2 Wünsche, Überzeugungen und Moral

69

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Allem Anschein nach lädt auch Bieri zu einer Selbstthematisierung
ein, die um die inzwischen von uns ausgebildeten selbstevaluativen
Schlüsselqualifikationen kreist. Um dann allerdings gegen (hedonisti‐
sche) Fehlinterpretationen, die hier teilweise die Runde machen, deren
normativen Stoßrichtung herauszuarbeiten. Dazu gehört sicherlich
auch dessen Klarstellung, dass Verantwortung nichts ist, das irgendwo
in der Welt im Sinne einer analysierbaren Eigenschaft vorkommt. Der
Begriff bezeichnet vielmehr etwas, das von uns im und durch den Voll‐
zug unserer Praxis stets aufs Neue hergestellt wird. Von Bieri wird also
unterstrichen, dass sich die Praxis des Verantwortlichmachens in die
Reihe performativer Sprechakte (Versprechen/Taufe) einreiht, durch
die wir uns als Adressaten moralischer Forderungen und Verpflichtun‐
gen gleichsam hervorbringen (vgl. Bieri 2006: 343). Den Unterschied
zwischen beiden Weltzugängen illustriert er mitunter anhand der In‐
telligenzforschung. Hinsichtlich der Achtungsgewinne, welche die In‐
telligenzforschung verbucht, wird immer wieder ihr selbstreferenzieller
Charakter hervorgehoben. Verweise, die nach Ansicht Bieri wohl auf
den Unterschied zwischen erklären und verstehen bzw. Tatsachen- und
Wertaussagen anspielen. Richtig ist, „[w]ir stellen fest“, dass jemand in‐
telligent ist oder nicht. Im gleichen Sinne konstatieren wir jedoch nicht,
„daß jemand verantwortlich ist, sondern wir erklären ihn für verant‐
wortlich.“ (ebd., 333) Anders als im Fall der Intelligenz gibt es hinter
dieser Erklärung also nicht „noch einen Sachverhalt des Verantwort‐
lichseins, dem wir mit der Erklärung Rechnung tragen müßten.“ (ebd.,
333) D.h., ob wir jemanden verantwortlich machen oder nicht, hängt
nicht zuletzt von dem weithin akzeptieren Gedanken der Fairness ab.
Bieri zufolge lassen sich unsere Reaktionspraktiken und moralischen
Empfindungen also daran bemessen, inwiefern der Einzelne seinen
Willensbildungs- und Entscheidungsprozess im Lichte dieses sozio-
evolutionär gewachsenen Instituts ausformt; inwiefern er die kul‐
turübergreifenden Forderungen der wechselseitigen Rücksichtnahme
wie des Respekts gegenüber den Interessen der anderen als triftigen
Handlungsgrund für sich selbst akzeptiert (vgl. ebd., 352). Ein moral
point of view, der anscheinend einräumt, dass er denjenigen gegenüber,

tet. Beinahe alles, so Martin Seel, hängt davon ab, „ob innerhalb des Kreises unse‐
rer Handlungen eine offene Zukunft absehbar bleibt.“ (Seel 2006: 40) Mit Seel ließe
sich also noch einmal prononcieren, dass es sich um Freiheits-Spielräume handelt.

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

70

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


die sich der Reziprozitätsforderung strikt verweigern, allein die inner‐
halb der Gemeinschaft bewährten Inklusionsbedingungen vorrechnen
kann. Im Spiegel ihres Betragens gleichsam nur mehr Nabelschau be‐
treibt.

„Wenn einer durch sein Denken, Wollen und Tun den moralischen Stand‐
punkt mißachtet, erleben wir ihn als jemanden, der unsere gesamte äuße‐
re und innere Ordnung angreift, die wir uns in unserer Eigenschaft als
Personen geschaffen haben. Das ist der radikalste Angriff, den wir ken‐
nen, und er bewirkt in uns einen tiefen Aufruhr und eine erbitterte Feind‐
schaft. […] Der moralische Grandseigneur […], der auch das schlimmste
Verbrechen noch entschuldigt – […] müßte uns als jemand erscheinen,
dem es letztlich mit dem moralischen Standpunkt nicht wirklich ernst ist,
denn dieser Standpunkt verlangt, um seine Substanz behalten zu können,
die Feindschaft seinen Feinden gegenüber.“ (ebd., 357)

Kaum verwunderlich also, dass auch er dem geborenen Bösewicht eine
gewisse explinatorische Kraft einräumt. Präziser, der ihm geltenden
Sozialromantik. Behielte die auf die biographische Vorgeschichte des
Delinquenten sich stützende Verantwortungsentlastung Recht, verlöre
„die Idee des Sollens insgesamt“ (ebd., 210) ihren Halt. Dann würde
Dostojewskis Schuld und Sühne – Raskolnikovs kaltblütige Ermor‐
dung der alten Pfandleiherin – zu einem Roman, durch den eine Art
„Schicksal von unten“ (Theunissen 2004) vernehmbar wäre. Würden
Erziehungs- und Therapieangebote folglich mit Recht das Schuldprin‐
zip ablösen.

„Wir könnten, was die Leute tun, immer noch aus einer normativen Per‐
spektive betrachten und im Lichte von Regeln des Sollens als richtig oder
falsch beschreiben. Raskolnikovs Mord etwa könnten wir immer noch als
Gesetzesbruch und moralisch verwerflich einstufen. Wir brauchten die
Sprache des Rechts und der Moral nicht zu vergessen, und wir würden
nicht die Fähigkeit verlieren, sie zu verstehen. Auch könnten wir weiterhin
versuchen, sie als Mittel einzusetzen, um andere und uns selbst zu beein‐
flussen. Dasjenige aber, was wir nun nicht mehr können, wäre dieses: die
anderen zu bestrafen, weil sie nicht tun, was sie sollten. Die Praxis des
Sanktionierens verlöre ihren Sinn.“ (ebd., 210)

Sätze im Konjunktiv, die vielleicht dem philosophischen Seminar im‐
ponieren. Keinesfalls jedoch dem Alltagsleben. Weshalb wir so gereizt
auf Raskolnikov reagieren, liegt nicht an irgendwelchen durch ihn ver‐
letzten vertragstheoretischen Fairnessbedingungen. Was uns empört,
ist vielmehr die ultima ratio von Gewehrsalven und Bajonetten, die er

2.2 Wünsche, Überzeugungen und Moral

71

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


uns im Zuge seiner Verteidigungsrede (schmerzlich) vor Augen führt
(vgl. ebd., 360).

Exkurs: Warum moralisch sein?

Ist es also wie Bieri sagt? Zum Schluss „dulden“ wir Raskolnikov
schlicht und einfach nicht in unseren Reihen? Bisher wollten Sie in den
Augen der anderen vor allem als hilfsbereit wahrgenommen werden.
Seit einiger Zeit bekommt dieses Selbstbild allerdings Risse. Mehr und
mehr verspüren Sie in sich den Wunsch, aufzusteigen, sich künstle‐
risch auszudrücken. Ihrer, wie Sie nun fest überzeugt sind, wahren Be‐
stimmung nachzugehen. Mag das auch auf Kosten des Umfelds gehen,
für das sie sich so lange bereitwillig aufgeopfert haben. Nach einiger
Zeit bietet sich Ihnen denn auch die Gelegenheit, sich in diesem Sinne
neu zu erfinden. Wie das mit Selbst- und Rollenbildern bzw. den mit
ihnen verknüpften Erwartungshaltungen so ist, fallen Sie allerdings im
entscheidenden Moment in die von Ihnen innerlich nur noch als Kli‐
schee empfundenen Verhaltensmuster zurück. Enttäuscht über sich
selbst schlafen sie am besagten Abend ein. Als Sie am nächsten Mor‐
gen aufwachen, ist ihre innere Zerrissenheit wie weggeblasen. Was ist
passiert? Zwei Szenarien sind hier nach Bieri denkbar. A, es erscheint
ihnen mit einem Mal selbst völlig schleierhaft, wie Sie ihren kreativen
Drang jemals auch nur für eine Sekunde zugunsten anderer vernach‐
lässigen konnten. B, ihre altruistische Ader hat jeden avantgardisti‐
schen Gedanken über Nacht ausradiert. Für welche Variante Sie auch
immer votieren wollten, beide haben nach Bieri nur wenig mit unserer
Erfahrungswelt gemein. Das Gedankenspiel erinnert angesichts der
plötzlichen und abrupten Neuerfindung über Nacht eher an die syn‐
thetischen Erfahrungen, welche die manipulativen Eingriffe böswilli‐
ger Psychologen zeitigen. Statt eines solchen unmotivierten Wechsels
wollen wir vielmehr einsehen und verstehen, was uns zu einer solchen
Neuerfindung bewegt. Entgegen der Szenarien steigern wir die „An‐
zahl der Möglichkeiten“, indem wir Malen, Schreiben, Lesen oder das
Gespräch mit guten Freunden suchen. Wie also könnte die Arbeit an
der eigenen Selbstzufriedenheit im vorliegenden Fall aussehen? Nach
Bieri könnten sie womöglich zu der Einsicht gelangen, dass ihre bishe‐

2.2.1

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

72

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


rige Selbstlosigkeit auf eine kompromisslos-autoritäre Moralerziehung
zurückgeht. In erster Linie ist ihnen also keineswegs an kreativer
Emanzipation gelegen. Woran ihnen vielmehr gelegen ist, ist der Mut
zur Artikulation eigener Wünsche. Die Kunst, so erkennen sie jetzt,
dient ihnen nur als Vehikel, um diesen Primärwunsch nach Selbstbe‐
hauptung Ausdruck zu verleihen und zwar auf möglichst unverfängli‐
che Weise. Ein Vehikel, das, wie Sie sich bei der Gelegenheit auch
gleich eingestehen, von Ihnen zudem nur leidlich beherrscht wird (vgl.
ebd., 406).

Nach Ansicht Bieris wird die Ambivalenz moralischer Selbstbe‐
stimmung demnach durch die Ambivalenz zwischen den Wünschen,
die am Selbstbild bemessen werden, wie den Wünschen, welche das
Selbstbild ausmachen, abgelöst. Verflüchtigt sich das Grundproblem
der Selbstbeobachtung also sobald man die brüchige Trennlinie, die
diese beiden Wunschformationen trennt, mit in Rechnung stellt. Mit
dieser Überlegung steht er keinesfalls allein dar. Wer in unserer sowohl
in faktischer (Simulakren) wie auch normativer Hinsicht (das Ver‐
schwinden des signifikanten Anderen) entsinnlichten Welt an der
Sinnlosigkeit zu verzweifeln droht, dem bleibt quasi noch die Möglich‐
keit des synthetischen Glücks auf Rezept. Wer es jedoch erst gar nicht
so weit kommen lassen will, der hält sich durch Leibesübungen fit.
„Du musst dein Leben ändern“ steht gleichsam über den hierzu erhält‐
lichen Regalmetern an Ratgeberliteratur.13Mit Bieri wird der Determi‐
nist als Amoralist identifizierbar. Als Amoralist wohlgemerkt, nicht als
Immoralist. Was trennt die beiden Gestalten? Worauf Raskolnikov
noch nicht wettet, ist Gottes Rückzug aus der Welt. Davon, warum
dann alles erlaubt ist, erzählt vielleicht eher Dostojewskis Roman „Der
Jüngling.“:

„Ein überaus kluger Mensch hat einmal unter anderem gesagt, daß nichts
schwerer sei, als auf die Frage zu antworten: ‚Warum soll ich unbedingt
edel sein?‘ Sehen Sie, es gibt drei Arten Schufte in der Welt: erstens die
naiven Schufte – das sind die, die überzeugt sind, daß ihre Schuftigkeit
der höchste Edelmut sei; zweitens die verschämten Schufte – das sind die,
die sich der eigenen Schuftigkeit zwar schämen, dabei aber doch bei ihrer

13 Begegnen sollte man den (bedauerlichen) Wechselfällen des Lebens mit heiterer
Gelassenheit: Oder, wie Wilhelm Schmid sagt: „Luck is where Opportunity meets
preparation.“ (Schmid2007: 14)

2.2 Wünsche, Überzeugungen und Moral

73

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Schuftigkeit unbedingt beharren. Und schließlich einfach Schufte, sagen
wir: echte Schufte oder Vollblutschufte. Erlauben Sie: ich hatte einen
Schulkameraden, einen gewissen Lambert, der sagte mir mal, als er erst
sechzehnjährig war, daß er, sobald er mit seiner Mündigkeit sein Erbe er‐
halte, als größtes Vergnügen sich die Wonne leisten werde, Hunde mit
Brot und Fleisch zu füttern, wenn die Kinder der Armen Hungers ster‐
ben; und wenn sie nichts hätten, womit sie ihre Öfen heizen könnten,
werde er einen ganzen Holzhof kaufen, das Holz auf freiem Felde aufsta‐
peln und das Feld heizen, den Armen aber werde er auch nicht einen
Scheit geben. Das waren seine Gefühle! Nun sagen Sie mir, bitte, was ich
einem solchen echten Schuft auf die Frage, warum er denn unbedingt
edel sein solle, antworten könnte.“ (Dostojewski zit. n. Bayertz 2006: 14)

Anders als der Immoralist, dessen Lebensentwurf demnach in einer
strikten Opposition zur Welt der Moral gründet, bewegt sich der Amo‐
ralist also durchaus noch am Rand der Gründe. Durch ihn werden un‐
sere Argumente laut Bernhard Williams gleichsam einem Härtetest
unterzogen (vgl. ebd., 14). Aus Sicht Williams verrät diese heuristische
Figur somit nicht anders als wir gewisse Vorlieben. So ist dessen Rolle
für ihn also durch die Distanz gekennzeichnet, die er gegenüber den
inhaltlichen Moralbestimmungen (Fairness, Wahrhaftigkeit, etc.)
wahrt. Nicht weniger jedoch durch die skeptische Haltung, die er dabei
gegenüber dem formalen Aspekt der Moral (Reziprozität) einnimmt
(vgl. Williams 2006: 214). Nichtsdestotrotz bleibt er der Moral als „Pa‐
rasit des Moralsystems“ verhaftet (ebd., 215). Von Anfang an wird der
Amoralist so enormen Zentripetalkräften ausgesetzt. Würde er, kon‐
frontiert mit einem ähnlich instrumentell agierenden Gegenüber, Zu‐
flucht zur Sprache moralischer Empfindungen (des „Zulässigen“, des
Übelnehmens, der Missbilligung) nehmen, würde er schon sein eige‐
nes Terrain verlassen. Sowenig er hier streng genommen mehr tun darf
als darüber „Mißvergnügen […] zu empfinden und sich entsprechend
zur Wehr zu setzen“, kann er um rechtlichen Beistand ersuchen. War‐
um, weil die von ihm bewohnte exklusive Welt „seiner Neigungen und
Wünsche“, wie Williams sagt, keine „selbstgefällige[n] Vergleiche“ dul‐
det (ebd., 214). Seinem parasitären Selbstverständnis nach hätte er also
alle Gemütsäußerungen wie Urteilssprüche zu unterdrücken, die im
Begriff stehen, die eigene Selbstimmunisierung gegen Appelle „einer
bloß vorgestellten Verallgemeinerung“ zu verletzen (ebd., 216). Als Ka‐
rikatur der eigennützigen Wesensbestimmungen, die kontraktualisti‐
sche Ansätze diskutieren, lässt der Amoralist demnach sehen, inwie‐

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

74

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


fern die dort vermeintlich identifizierte „wirkliche Beschaffenheit der
Menschen […] von ihrer tatsächlichen Beschaffenheit gar nicht so sehr
verschieden ist.“14 (ebd., 218) Was die tatsächliche Beschaffenheit an‐
geht, soll hingegen gelten, „dass wir Geschöpfe sind, in deren Leben
moralische Erwägungen durchaus eine gewichtige, prägende wenn
auch häufig ungesicherte Rolle spielen.“ (ebd., 218) Folgen wir Wil‐
liams, dann ist es also nicht zuletzt der Amoralist, der den elementaren
Stellenwert des Einfühlungsvermögens erhellt. Anders als sein immo‐
ralischer Zwilling empfindet derselbe durchaus Mitleid. Wenngleich
strikt nach Maßgabe seiner eigennützigen Maximen und egoistischen
Wahrnehmungsmuster. Doch bereits dadurch gibt er seine Fundamen‐
talopposition auf. Leistet er auch nur gelegentlich Hilfe, etwa weil ihm
nahestehende Personen in Not geraten sind, oder weil es sich für ihn
eben gerade anbietet, ist darüber also nicht „die mitfühlende Fürsorge
für andere“ außer Acht zulassen, die sich dabei insgeheim Bahn bricht
(ebd., 221). „[D]ieses Ihm-Passen und, daß es immer nach seinen Lau‐
nen gehen muß“, so Williams, gehört nicht selbst zum Inhalt dieser
Vorstellung.“ (ebd., 219) Folglich steht der Amoralist „dem formalen
Aspekt der Moral“ (Williams 2006: 215) näher, als ihm selbst wohl lieb
sein dürfte.

Überzeugungen und Wünsche

Raskolnikovs Vorwurf der Unfairness wurde zurückgewiesen, indem
ihm der Spiegel über das eigene Verhalten vorgehalten wurde. Ange‐

2.3

14 Vom Standpunkt des Amoralisten, so ließe sich mit Bayertz ergänzen, zeigt sich,
inwiefern vertragstheoretische Entwürfe einen Akteur voraussetzen, der insgeheim
längst das Lustprinzip zugunsten des Realitätsprinzips suspendiert hat. Inwieweit
derselbe also zwischen Welten wählt, die von seinem vorgeblich antagonistischen
Drehbuch abweichen. Die „Bezugnahme auf das Gemeinwohl liefert zwar einen
exzellenten Grund, warum man moralisch sein soll […]. Sie setzt damit aber vor‐
aus, daß jeder Handelnde ein Interesse daran hat, daß es allen gut geht; daß also
jeder handelnde bereits moralisch motiviert ist.“ Aus Sicht des Amoralisten ergibt
sich dagegen folgende „klare Präferenzordnung: (1) Am schlechtesten ist für ihn
der ,Naturzustand‘ […]; (2) besser ist für ihn eine Welt, in der alle – er selbst einge‐
schlossen – moralisch sind; (3) und am besten ist für ihn eine Welt, in der alle an‐
deren moralisch sind, er selbst aber (als einziger) die Möglichkeit zu unmorali‐
schem Handeln hat.“Kurt Bayertz, Warum moralisch sein? (Bayertz 2006: 23 ff.)

2.3 Überzeugungen und Wünsche

75

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sichts seines willentlichen Vertragsbruchs konnte er allenfalls auf Fair‐
ness hoffen. Jeder darüber hinausgehende Anspruch seinerseits führte
in Selbstwidersprüche. Offen blieb dabei zunächst, inwiefern diese Re‐
plik selbst den Kriterien der Fairness genügt. Bieris Klimax vorweg‐
nehmend, wurde so bereits im Zusammenhang mit Pauen festgestellt,
dass das dem moralischen Standpunkt inhärente Gebot der Fairness
nicht auf diesen selbst noch einmal angewendet werden kann. Doch
auch dieser Schachzug verschaffte einem gegenüber Raskolnikov nur
eine kurze Atempause. Womöglich deshalb, weil beide Antworten am
Ende Leitvorstellungen wie Lust, Nutzen bzw. Eigennutz, Glück, Opti‐
mierung, Effizienz und Konsequenz promovieren. Davon zumindest
zeigt sich Julian Nida-Rümelin überzeugt.

Sie haben Hunger. Ein Teller Spaghetti, so denken Sie, wäre jetzt
genau das Richtige. Schon sitzen Sie beim nächsten Italiener. Sie den‐
ken also nur darüber nach, welche Richtung Sie ihrem basalen Wunsch
geben wollen. Vernünftig handeln bedeutet demnach, im Ausgang von
gegebenen Empfindungsdata über zunächst noch ungerichtete Wün‐
sche zu disponieren, und zwar entlang abrufbarer Wissensbestände.
Analog zur theoretischen Überzeugungsarbeit, wonach bereits das bes‐
sere Argumente zu einer Einstellungsänderung führt, ließe sich ihr Re‐
staurantbesuch also nicht erklären. Dazu bedürfte es vielmehr noch
der Bezugnahme auf prinzipiell ihrer Kontrolle entzogene Antriebe.
Im Unterschied zu theoretischen wären praktische Gründe also nicht
als „selbstgenügsam“ zu klassifizieren. Formal ausgedrückt:

  
a) Ich wünsche p.
b) Ich weiß, dass p nur zu erreichen ist, wenn q.
c) Ich wünsche q.
  

Dieses Bild von nur hinzutretenden deskriptiven Überzeugungen
widerspricht laut Nida-Rümelin der lebensweltlichen Praxis. „Ich wün‐
sche, dass Herr Meier bestraft wird.“ Auf die Gegenfrage warum,
könnte die Antworten etwa lauten, „weil dies aus präventiven Gründen
notwendig ist“, „weil er die Eigentumsrechte anderer verletzt“ oder
„weil dies die Gerechtigkeit gebietet“. In jedem Fall würde der Aus‐
druck Wunsch hier metaphorisch verwendet. Nämlich für eine norma‐
tive Überzeugung eingesetzt.

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

76

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


  
a) Personen, die Diebstähle begehen gehören bestraft.
b) Herr Meier hat einen Diebstahl begangen.
c) Herr Meier muss bestraft werden.
  

Würde man auf diese metaphorische Verwendungsweise verzich‐
ten und den Wunsch im Sinne der konativen Einstellungen (Absichten,
Wünsche Hoffnungen etc.) unter sich befassenden Präferenz interpre‐
tieren, ergäbe sich nach Nida-Rümelin ungefähr folgende (verzerrte)
Motivationsstruktur:

  
a) Ich wünsche, dass alle Personen, die Diebstähle begehen, bestraft

werden.
b) Herr Meier hat einen Diebstahl begangen.
c) Nur wenn Herr Meier bestraft wird, kann mein Wunsch a erfüllt

werden.
d) Ich wünsche, dass Herr Meier bestraft wird.
  

Wünsche sollten also nicht zu naturwüchsig interpretiert werden.
Das gilt nicht nur für Wünsche im technischen, sondern auch für
Wünsche im umgangssprachlichen Sinn. D.h., selbst dann, wenn die
Bestrafung mir tatsächlich emotionale Befriedigung verschaffte, läge
dem, anders als die Proponenten der hedonistischen Anthropologie
supponieren, immer noch meine normative Überzeugung zu Grunde
(vgl. Nida-Rümelin 2016: 27 f.). Inwiefern es Gründe und nicht Wün‐
sche sind, welche sich die Individuen aneignen, lässt sich auch noch
von einer anderen Seite her beleuchten.

Tief in den lebensweltlichen Sprach- und Interaktionsverhältnissen
verankert ist das kantische Instrumentalisierungsverbot. Vor allem die
Selbstzweckhaftigkeit des Menschen ist es, welche gegen die nutzen‐
ethischen Leitvorstellungen spricht (Nida-Rümelin 2012: 63). Wir
nehmen nicht nur Rücksicht auf die Interessen der anderen, sondern
respektieren sie. Bringen ihnen die Achtung entgegen, die wir an uns
selbst erfahrenen. Nach Nida-Rümelin ist es dieser die interpersonelle
Beziehungen strukturierende Austausch über Gründe, der gleicherma‐
ßen der zwischen Denken und Handeln wie zwischen pragmatischen
und moralischen Handlungen gezogenen Trennlinie vorausliegt (Nida-

2.3 Überzeugungen und Wünsche

77

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Rümelin 2016: 83). Wer bestimmte Gründe für sich akzeptiert, legt
sich ungeachtet seines Weltbezugs fest. Nimmt Stellung. Bettet sein
Handeln, wie Nida-Rümelin sagt, in von ihm als vernünftig durch‐
schaute Strukturen und Verweisungszusammenhänge ein. Mit der ak‐
zeptierenden Stellungnahme geht so instantan eine entsprechende
Handlungsbindung einher. Langfristige Zielsetzungen verlangen bis‐
weilen den Verzicht auf Augenblicksgenüsse. Bereits aus dem Horizont
prozeduraler Glücksvorstellung heraus legen sich die Individuen dem‐
nach Selbstverpflichtungen auf.

Der neue Roman ihres Lieblingsautors fesselt Sie. Trotzdem legen
Sie ihn zur Seite und machen sich im Wissen um das Hungergefühl,
das früher oder später bei Ihnen einsetzen wird, auf den Weg zum
nächsten Supermarkt. Offensichtlich haben Sie jetzt schon einen guten
Grund, entsprechende Vorkehrungen zu treffen. Ihr Wunsch, später
nicht hungrig zu sein, folgt also der Einsicht und nicht umgekehrt.
Hier zu sagen, Ihr Wunsch einkaufen zu gehen, beruhe eben auf dem
später erwartbaren Wunsch, nicht hungern zu müssen, wäre also zwar
durchaus möglich, doch der Sache nicht dienlich (vgl. ebd., 34).

Handlungsbindungen erwachsen den Individuen jedoch nicht nur
aus dem Horizont ihrer individuellen Selbst-, sondern auch aus dem
Horizont ihrer gemeinsamen Lebensgestaltung. Für den Amoralisten
ist es am besten, wenn sich alle anderen an den Vertrag halten. Wohl
ganz in dessen Sinn dürfte aus Sicht der hedonistischen Anthropologie
die individuelle Bereitschaft zur Kooperation als eine Aneinanderrei‐
hung verpasster Chancen und Gelegenheiten erscheinen. Insofern die
jeweiligen individuellen Beiträge sich oftmals weder positiv noch nega‐
tiv auswirken, bedarf es danach mitunter der externen Motivation. Für
Nida-Rümelin wird hingegen gerade anhand der Kooperation der Un‐
terschied zwischen einem an Augenblicksneigungen orientierten Le‐
ben und einem vernünftig geführten Leben deutlich. Gibt es auf kol‐
lektiver Ebene gute Gründe zu kooperieren, schlagen diese gleichsam
ungefiltert auf individueller Ebene durch. Vorausgesetzt natürlich, es
lässt sich eine entsprechende reziproke Kooperationsbereitschaft aller
beteiligten Akteure erwarten. Ist davon auszugehen, dann bedarf das
Individuum keiner zusätzlichen Motivation. Moralische „Trittbrettfah‐
rer“ sind zwar nie ganz auszuschließen, bleiben danach jedoch die

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

78

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Ausnahme. Die Regel bilden hingegen vielmehr Individuen, die sich
selbst das Gesetz geben.

In der Praxis des Gründegebens- und -nehmens ist nach Nida-Rü‐
melin demzufolge eine Perspektive praktischer Vernunft angelegt, die
den Menschen in seinen Gefühlslagen(Neigungen) ebenso mitnimmt,
wie ihn daraus befreit. Den Alltag zu bewältigen setzt ein gewisses
Maß an Willensstärke voraus. Nur willensschwache Individuen müs‐
sen ihre Entschlüsse über Wünsche zweiter Ordnung absichern. Ihren
sprunghaften und unbeständigen Charakterüber diesen Umweg quasi
vor sich selbst und anderen verbergen (Nida-Rümelin 2016: 59).
Nichtsdestotrotz sind auch diese für ihr Handeln verantwortlich. Ver‐
weist ihre Schwäche doch nicht auf Augenblicksneigungen, sondern
auf Gründe, wenngleich folgenorientierter Art(vgl. ebd., 136 f.). Hier
also der augenblicksfaselnde Verstand; dort das Tier, das gelernt hat,
Versprechen zu geben? Das Tier, das, wie Nietzsche sagt, über
einen(schmerzlichen) Verinnerlichungsprozess für sich und andere
ebenso sicht- wie berechenbar wird? Die Versprechen eingeschriebene
normative Verbindlichkeit, so Nida-Rümelin, muss jedenfalls weder
dem Sprecher noch dem Hörer extra erläutert werden. Die Antwort
„Weil ich mein Wort gegeben habe“ zieht in der Regel keine weiteren
Rückfragen nach sich. Wenngleich es aus Sicht einer Ethik ohne
„aprioristisch[e] Übertreibungen“ sicherlich gelegentlich auch gute
Gründe für den Wortbruch geben mag (ebd., 56 f.).

„Der Unterschied zwischen dem Hume´schen und dem kantischen An‐
satz besteht nur für moralisch motivierte Handlungen, während nicht-
moralische motivierte Handlungen in beiden Theorien als Erfüllung
punktueller […] Neigungen verstanden werden. Die kantische Kritik am
Hume´schen Ansatz bezüglich moralischer Handlungen ist jedoch für
Handlungen jedes Typs einschlägig. Handlungsbindungen erwachsen u.a.
daraus, dass ich mir bewusst werde, dass die Erfüllung meiner gegenwär‐
tigen Neigungen die Erfüllung von Neigungen, von denen ich annehme,
dass ich sie später haben werde, vereiteln würde; Handlungsbindungen
ergeben sich aus Verpflichtungen, die ich gegenüber anderen Personen
empfinde, Handlungsbindungen ergeben sich aus Regeln, die ich mir zu
eigen gemacht habe, ohne dass dieses ,sich zu eigen machen‘ die Freiheit
meines punktuellen Handelns […] einschränken würde.“ (ebd., 56)

Wofür werben also die von Bieri geführten Gespräche mit Raskolni‐
kov? Laut Nida-Rümelin dafür, den gemeinsamen Raum der Gründe

2.3 Überzeugungen und Wünsche

79

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


(neu) zu erkunden. Warum er diesen Schritt für notwendig erachtet,
erklärt er mitunter über den Unterschied zwischen der Teilnehmer-
und der Beobachterperspektive. Danach ist es die naturalistische „Un‐
terbestimmtheit unserer Handlungs- und Urteilsgründe“, welche der
Vernunft gegenüber der Liebe einen gewissen Vorsprung sichert (Ni‐
da-Rümelin 2012: 35). Ins Vernehmen sollten wir uns über die Außen-
und Innenseite von Handlungen damit entlang der „epistemischen
Unauffälligkeit“ setzen, die mit den Gründen die Stelle einer (mecha‐
nistischen) „Impetus-Theorie“ des Handelns besetzen. Irrelevant, so
Nida-Rümelin, ist nicht die Frage, ob der Determinismus wahr wäre.
Ließen sich in diesem Sinne tatsächlich deterministische Verlaufsge‐
setze beweisen, wäre freies Handeln tatsächlich obsolet. Als frei kön‐
nen wir uns in unserem Handeln und Entscheiden vielmehr im Hin‐
blick auf diese mit (natur-)wissenschaftlichen Erklärungsmodellen
vereinbare Unauffälligkeit erachten. Verfolgen sollten wir also eine
epistemisch/ontologische Doppelstrategie, die nur hartgesottene Beha‐
vioristen brüskieren dürfte.

„Stellen sie sich vor, Sie sind zu Hause als Heimwerker tätig. Ein Physiker
beobachtet Sie und registriert alle Vorgänge auf das genaueste […]. Er
wird jede beschleunigte Bewegung auf Grund einwirkender Kräfte erklä‐
ren können […]. Dass bei Ihrer Heimwerkerei ein biologischer Körper,
nämlich der Ihre, und die mit den Möglichkeiten der klassischen Physik
nicht zu berücksichtigenden biologischen Gesetzmäßigkeiten eine nicht
unwesentliche Rolle spielen, fällt in der physikalischen Beschreibung des
Prozesses gar nicht auf […]. Diese ‚höheren‘ Ebenen der biologischen,
neurophysiologischen oder intentionalen Erklärungen bleiben auf der
physikalischen Beschreibungsebene unauffällig.“ (ebd., 76)

Im Zeichen zeitgenössischer Subjektivierungstechniken werben längst
nicht mehr nur Baumarktketten mit dem Slogan Do-it-Yourself (vgl.
Bauman 1995). Womöglich ist Nida-Rümelins Beispielwahl also nicht
bloß dem Zufall geschuldet. Wie dem auch sei, nur insofern man der
experimentellen Forschergemeinde (Wissenschaftstheorie) einen allzu
simplen und unumstrittenen Begriff von Kausalität unterschiebt, kann
dessen Ansicht nach überhaupt der Eindruck entstehen, als müsste
zwischen Determinismus und Indeterminismus entschieden werden.
Verstehen sollte man die Kontroverse also vielmehr als Beitrag zur Be‐
griffsklärung (Nida-Rümelin 2012: 72). Im Endeffekt wäre es der öf‐
fentliche Charakter unserer Entschlüsse, über den die miteinander ver‐

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

80

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


flochtenen Begriffe Freiheit, Rationalität und Verantwortung in ihrem
Zusammenhang hervortreten (vgl. ebd., 38).

Versäumt es heute kaum eine Gegenwartsanalyse, wenigstens am
Rande auf die getrennten Eigenlogiken von Theorie und Praxis einzu‐
gehen, sollte die Begriffsanalyse davon also keine Ausnahme machen.
Wenigstens dann nicht, wenn sie dem technisch-grundierten Bewusst‐
sein etwas entgegensetzen will. Respektive der Annahme, dass über
tiefreichende Einsichtsgewinne in die äußere Natur wie das innere Be‐
triebsgeheimnis des Menschen zugleich auch dessen pragmatisch-
praktische Weltorientierung umgewälzt wird. Dafür, dass letztere sich
dem technischen Optimismus entgegen als „gegenüber epistemischen
Revolutionen […] resistent“ erweist15, genügt laut Nida-Rümelin ein
Blick auf die Grundlagenkrise der physikalischen Weltbeschreibung
(vgl. ebd., 39). Mag sich im Rahmen derselben inzwischen auch die
„vierdimensionale Raumzeit der Relativitätstheorie“ durchgesetzt ha‐
ben, zeigt sich unsere Praxis doch unverändert als durch den dreidi‐
mensionalen (euklidischen) Raum strukturiert und organisiert (vgl.
ebd., 38). Gleichen lebensweltliche Interaktions- und Kommunikati‐
onszusammenhänge auch nicht starren Gebilden, sind sie doch durch
eine merklich unterschiedene Halbwertszeit gekennzeichnet: die Dinge
bewähren sich länger. Mehr noch, lassen jegliche Bewährungsproben
überhaupt nur vor dem Hintergrund dabei mitlaufender und damit
aktuell nicht in Frage zu stellender lebensweltlicher Hintergrundan‐
nahmen zu. Aus Sicht Nida-Rümelins weisen Praxisverhältnisse somit
eine innere Stabilität auf, die eher für reformerische Eingriffe optiert.16

Das gilt für den Einzelnen ebenso wie für die Gemeinschaft. Für den

15 Nämlich im Sinne Ludwig Wittgensteins Flussbettmetapher: „Mein Weltbild“, so
Wittgenstein, „habe ich nicht, weil ich mich von seiner Richtigkeit überzeugt habe,
auch nicht, weil ich von seiner Richtigkeit überzeugt bin. Sondern es ist der über‐
kommene Hintergrund, auf welchem ich zwischen wahr und falsch unterscheide.“
Und dann, an den von den amerikanischen Pragmatisten aufgezeigten Regelkreis
von Normen und Werten erinnernd: „Man könnte sich vorstellen, daß gewisse Sät‐
ze von der Form der Erfahrungssätze erstarrt wären und als Leitung für die nicht
erstarrten, flüssigen Erfahrungssätze funktionieren; und daß sich dies Verhältnis
mit der Zeit änderte, indem flüssige Sätze erstarrten und feste flüssig würden. Die
Mythologie kann wieder in Fluß geraten, das Flußbett der Gedanken sich verschie‐
ben.“ (Wittgenstein 1984: 139 f.)

16 Das gilt auch für die Programme normativer Kritik (vgl. Nida-Rümelin 2016: 59 u.
124).

2.3 Überzeugungen und Wünsche

81

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Einzelnen, weil die These naturalistischer Unterbestimmtheit radikale
Selbst(er)findungen (existenzialistischer Provenienz) ausschließt (vgl.
ebd., 158). Für die Gemeinschaft, weil die normative Verfasstheit der
lebensweltlichen Interaktionsverhältnisse, frei nach Walzer, eindeutig
für das Interpretieren wirbt.17 Wobei die leitenden Moralgesichtspunk‐
te vor allem dann bewusst werden, wenn die Dinge ins Stocken geraten.
Wenn bestimmte normative Regeln miteinander in Konflikt geraten.
Dann, so Nida-Rümelin, vermag sich eine lokale Skepsis auszubreiten,
die zwischen den Regeln oder Gütern abwägt. So etwa die Integration
der sich widerstreitenden Forderungen in eine weiter gefasste Moral‐
vorschrift als Problemlösung vorschlägt. Für Nida-Rümelin führt der
Weg demnach über das zwischen der Teilnehmer- und Beobachterper‐
spektive vermittelnde Gefälle. Über dieses Gefälle wird für ihn nicht
nur verständlich, wie „Freiheit bei all dem Zwang“ möglich ist (theore‐
tischer Humanismus), sondern gleichzeitig auch das Handeln gegen‐
über dem Wissen ausgezeichnet (normativer Humanismus).

Hinter diesem Humanismus steht im Wesentlichen die von ihm
vorgenommene „Neu-Akzentuierung“ der von Strawson geleisteten
Aufwertung der Lebenswelt (Nida-Rümelin 2012: 30). Verschiebt man
dessen Leitdifferenz von subjektiven und objektiven Sprach- und In‐
teraktionsformen in Richtung des Gegensatzes der „Verhaltenskontrol‐
le durch Gründe und Verhaltenskontrolle durch anderes als Gründe“,
wird in der gleichen Bewegung jedoch auch Frankfurt vom Kopf „auf
die Füße gestellt.“ (ebd., 33 u. 85) Für Frankfurt bedeutet Autonomie
im Kern, dass a) ein innerer Abgleich zwischen den Wünschen erster
und zweiter Ordnung stattfindet und b) dann entsprechend der bewo‐
genen Wünsche erster Ordnung gehandelt wird. Damit einher geht
nach Nida-Rümelin eine nur verkürzte Darstellung dessen, dass im
Konfliktfall immer die Lebenswelt den Sieg über die Theorie davon
trägt (vgl. ebd., 40 u. 95). Ungehört bleibt für ihn damit jedoch auch
die Pointe Frankfurts. Nämlich, dass nur diejenigen, die von Haus aus
nicht die entsprechende Willensstärke mitbringen, Wünsche gegen‐
über Gründen privilegieren. Wogegen diejenigen, die diese Stärke mit‐
bringen, wissen oder spüren, dass Wünsche per se niemals einfach nur

17 Nach Walzer gibt es drei Wege der Moralbegründung: Entdecken, Erfinden und
Interpretieren.

2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte

82

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


gegeben sind. Dass diese im Gegensatz zu bloßen Launen, Neigungen
oder Phantastereien also auf keine mittels Introspektion zu erfassen‐
den einsamen Abwägungsprozesse deuten (vgl. ebd., 88). Hinter dem
Wanton verbirgt sich so in erster Linie also der willensschwache Cha‐
rakter. Mit ihm hätte es Blake vornehmlich zu tun. Blakes ganze Repu‐
tation beruht gleichsam darauf, dass er geschickt die Grenze zwischen
unserer Verantwortung für unsere Entscheidungen (Primärverantwor‐
tung) wie für die eintretenden Handlungsfolgen (Sekundärverantwor‐
tung) unterminiert. Täuscht sich jemand über seine objektive Lage, die
ihm faktisch das Helfen verwehrt, machen wir, die als Zuschauer um
diese Handlungsbeschränkung wissen, ihn zwar nicht direkt dafür ver‐
antwortlich, dass er nicht geholfen hat, aber doch dafür, dass er es
nicht wenigstens versucht hat. Im Rahmen der Experimentalanord‐
nungen, so Nida-Rümelin, schrumpft diese Unterscheidung auf die Al‐
ternative zusammen, „unterschiedliche Bereitschaftspotenziale im Ge‐
hirn auszubilden.“ (ebd., 101). Würde Blake seine Probanden unver‐
hohlen zu Marionetten degradieren, wäre die Frage der Handlungsfrei‐
heit gleich beantwortet. Um seiner eigenen Beweisführung willen muss
Blake für das kontrafaktische Szenario also eine gewisse Steuerungslü‐
cke einräumen. Damit stellt sich ihm jedoch die Frage, an welchem
Punkt er intervenieren soll. Greift er ein, nachdem der Proband sich
entschieden hat, gab es für diesen offensichtlich eine Handlungsopti‐
on. Interveniert er hingegen, bevor dieser seine Entscheidung trifft,
dann greift er in das Abwägen selbst ein. In diesem Fall kann kaum
von verantwortlichem Handeln die Rede sein. Interveniert Blake,
nachdem die Entscheidung fiel, kann sein Proband also nur nicht tun,
was er tun will. Vermag er hingegen sogar den Entscheidungsfindungs‐
prozess vorauszusehen, dann kann sein Proband also nicht einmal im
Sinne Frankfurts sein Wollen wollen. Das aufleuchtende Freiheitsmo‐
ment (Indikation) von dem im Zusammenhang mit Pauen die Rede
war, wäre demnach durchaus aussagekräftig (vgl. ebd., 102 f.). „Ich ha‐
be es Dir doch versprochen“. Das ist es, was Ihnen Ihr Nachbar dem‐
nach im Krankenhaus hätte antworten sollen.

2.3 Überzeugungen und Wünsche

83

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Willens-Lektüren: Historische und
systematische Überlegungen zur Kantischen
Ethik der Autonomie

Zurück im Krankenhaus. Anlass und Ursprung der Verantwortung
sind geschieden. Während ihr Anlass in der Gegenwärtigkeit des An‐
deren liegt, erfolgt ihre Übernahme auf einen Akt der Selbstverpflich‐
tung hin. Dieser Akt wurde bisher aus Perspektive der wechselseitigen
Rücksichtnahme beschrieben. Beglaubigt werden könnte diese Blick‐
stellung auch aus evolutionärer Richtung. Einstellungen der Rücksicht‐
nahme lassen sich anscheinend auch bei Tieren nachweisen. Stärkeren
Eingang in die Debatte über die Verbindlichkeit des Sollens sollten von
daher womöglich die Achtungsgewinne der sogenannten angewandten
Ethiken finden. Einerseits. Anderseits mitleidsethische Überlegungen
(Verletzlichkeit, Sterblichkeit und Endlichkeit). Folgen wir Ursula Wolf,
wird der moralische Standpunkt in diesem Sinne durch „Normen der
Nicht-Verletzung der grundlegenden Hinsichten des guten Lebens an‐
derer“ vorgezeichnet (Wolf 2000: 60). So ähnelt nach Wolf etwa die
Rechtfertigung von Versprechen „der für die allgemeine Rücksicht ge‐
gebenen“ (ebd., 64). Jetzt allerdings mit dem Zusatz versehen, dass sie
sich nicht mehr nur auf leidensfähige, sondern reziprozitätsfähige We‐
sen bezieht. D.h., auf „die speziellere Hinsicht der Achtung“ (ebd., 64).
Angesichts dieses Zusatzes wird die Rechtfertigungsbasis also um eine
entscheidende Nuance verschoben. Diese kann fortan „nur in der re‐
flektierten Vorstellung liegen, dass alle Menschen ein Leben leben und
dabei in manchen Hinsichten für das Gelingen des Lebens vom Ver‐
halten anderer abhängig sind, folglich nur Pläne unter Einbeziehung
anderer machen können, wenn es einige verlässliche Abmachungen
gibt.“ (ebd., 64) Auch von Wolf werden sonach Anschlussversuche an
lebensweltliche Ethiken als besonders aussichtsreich erachtet. Hier im
Umkreis lebensweltlicher Nahverhältnisse sollen wechselseitige Erwar‐

3. 

85

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


tungshaltungen ausgebildet werden, die im Falle von Enttäuschungser‐
fahrungen zu keiner Spaltung im Moralsubjekt führen. „Das Schuldge‐
fühl wäre dann nicht etwas Eigenes, was als Sanktion mit der Norm
eingeführt wird, sondern es wäre die Kehrseite einer positiven Einstel‐
lung, deren Durchbrechung eine negative Selbstbewertung auslöst.“
(ebd., 63) Von der auch bei Tieren nachweisbaren Rücksichtnahme
wäre die Idee der gleichen Achtung demnach nur graduell unterschie‐
den. Erfüllte letztere sich gleichsam schon durch die gleiche (tugend‐
hafte) Rücksicht gegenüber jedem anderen. Diese Annahme wurde je‐
doch durch einen Achtungsbegriff provoziert, für den die Fähigkeit
„sich von Gründen affizieren zu lassen“ und entsprechende Hand‐
lungsbindungen einzugehen, wesentlich ist (Nida-Rümelin 2012: 156).

Was also hätte ihr Nachbar antworten sollen? Angesichts der fal‐
schen und gefährlichen Selbstgewissheit der Befürworter des rationa‐
listischen Selbstbilds etwa: „Sie brauchen mir nicht zu danken, Sie sind
mir einfach wichtig. Die Frage warum, kann ich Ihnen allerdings nicht
beantworten. Seine Lieben sucht man sich nicht aus. Nur so viel. Da ich
weiß, dass Ihnen die Leitwerte der Offenheit und Vielheit ebenso wie mir
am Herzen liegen, fiel mir das richtigliegen wollen in Ihrem Fall leicht“.
Im Streitfall bliebe somit nur die Aussicht auf Duldung. Dann also
vielleicht doch lieber: „Ich habe Ihnen doch mein Wort gegeben. Ich
selbst verstehe mich als jemand, der seine Selbstachtung aus der Fähigkeit
zieht, sich selbst Handlungsregeln auferlegen und seine Affekte entspre‐
chend kontrollieren zu können. Versprechen werden von mir also nur in
absoluten Ausnahmefällen gebrochen. In der Regel korrespondiert meine
Selbstachtung hingegen der Achtung gegenüber anderen.“

Wie auch immer Sie sich entscheiden, an der Moral wäre demnach
nichts unbegreiflich. Dass alles Leben (frei nach Karl Popper) Pro‐
blemlösen ist, scheint unter den Autoren vielmehr gleichsam ausge‐
macht. Gleichwohl dürfte sich das sittliche Bewusstsein in keiner der
Antworten vollumfänglich wiedererkennen. Für dieses dürfte die Ant‐
wort viel eher im Widerstreit der Positionen liegen. In diese Richtung
scheint die „ethische Gesetzgebung“ zu deuten, die Kant in der Meta‐
physik der Sitten (1797) zwischen dem Selbstzwang und dem Zwangs‐
recht (das auch ein Volk von Teufeln akzeptieren müsste) platziert. In‐
nerem wie äußerem Zwang gemeinsam ist danach der Begriff prakti‐
scher Notwendigkeit; beide Zwangsverhältnisse teilen die Idee der

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

86

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Pflicht. Zu unterscheiden wären Moral und Recht also nicht über die
Gesetzesform. Was beide vielmehr trennt, ist der Verpflichtungscha‐
rakter, den sie jeweils mit der Idee verbinden. So wird das Gebiet der
Ethik also durch beide Sphären zusammen umrissen. Die Beziehung
der ethischen zur juridischen Gesetzgebung scheint nun im Wesentli‐
chen dadurch geregelt zu sein, dass diese neben den engen auch die
weiteren moralischen Pflichten wie Wohlwollen, Zuneigung oder
Hilfsbereitschaft umfasst. Stellen diese auch äußerliche Pflichten dar,
lassen sie sich doch nicht erzwingen. Mittelbar werden durch die ethi‐
sche Gesetzgebung demnach auch alle anderen Pflichten dem morali‐
schen Standpunkt unterstellt. Bezeichnet werden könnte durch diese
sich gleichsam zwischen den Tugend- wie Rechtspflichten verortende
Gesetzgebung eine Art sozio-ethische Differenz. Das könnte Kant in
diesem Zusammenhang anhand des Versprechens veranschaulichen
wollen. Jede vertragliche Einigungsperspektive setzt stillschweigend
das Versprechen voraus. Als Voraussetzung bleibt dieses jedoch auch
an den Vertrag gebunden. Durch das Versprechen wird der Vertrag al‐
so nicht nur ergänzt, sondern ihm gleichzeitig auch etwas hinzugefügt.
Die gesuchte Einigungsperspektive dadurch stets verschoben bzw. of‐
fengehalten (vgl. Kant MdS: 55). Auf ähnliche Weise scheinen die ver‐
schwisterten Begriffe Respekt und Achtung der Rücksicht vermittelt.

I

Ohne Sittengesetz keine Metaphysik der Sitten. So Kant gleich in der
Vorrede zur Grundlegung der Metaphysik der Sitten (1785). Die Grund‐
legung erfährt der Leser vorweg, verfolgt „die Aufsuchung und Festset‐
zung des obersten Prinzips der Moralität.“ (Kant GMS: 16) Am Ende
derselben sieht sich Kant zu einem Verweis auf die theoretische Ver‐
nunftkritik genötigt. Nur auf diese Weise lässt sich der sich aufdrän‐
gende Verdacht eines Zirkelschlusses ausräumen. Zunächst, so Kant,
ist dem Einwand zuzustimmen. Die bisherige Betrachtung legt durch‐
aus die Vermutung nahe, die angegebene Idee der Freiheit als Grund
des Sittengesetzes beruhe eben gerade auf diesem unausgewiesenen
Gesetz, das sich selbst doch erst der Idee verdanken soll, so dass sich,
diese Perspektive einmal vorausgesetzt, die Bindung an das Sittenge‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

87

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


setz als fragwürdig herausstellt (vgl. ebd., 84). Aus dem eingenomme‐
nen Blickwinkel muss es eingestandenermaßen also unplausibel klin‐
gen, sich als der Natur enthoben zu denken, um sich nolens volens
dem Sittengesetz zu unterwerfen, und diese selbstgewählte Knecht‐
schaft dann auch noch als Produkt der Freiheit auszugeben (vgl. ebd.,
85). Dass hier kein Zirkel vorliegt, wird dagegen einsichtig, wenn man
die sinnlich-übersinnliche Doppelperspektive der praktischen Ver‐
nunft berücksichtigt. Am Sittengesetz, so Kant, muss ich nicht zwin‐
gend ein Interesse haben. Insofern mir jedoch an einer vernünftigen
Selbstthematisierung gelegen ist, werde ich daran ein Interesse neh‐
men. Mich selbst also eingedenk meiner Zugehörigkeit zur intelligi‐
blen Welt bestimmen (vgl. ebd., 84). Mich selbst gleichsam über die
Differenz zwischen reinem Vernunfthaben und menschlicher Ver‐
nunftbegabung gewahren (vgl. ebd., 92). Während das Befolgen hypo‐
thetischer Imperative an Objekte, an sinnliche Affektion geknüpft ist
(durch diese angeregt wird), kommt also nur die Einsicht, Glied einer
höheren Ordnung und damit im Besitz von Freiheit zu sein, als Moti‐
vation für das sittliche Handeln in Frage. „Pflicht ist die Notwendigkeit
einer Handlung aus Achtung fürs Gesetze.“ (ebd., 26) Nach Kant kann
der gute Wille also nicht mehr inhaltlich (Material), sondern nur noch
formal bestimmt werden. Zum Kriterium vernünftigen Handelns wird
der widerspruchsfrei verallgemeinerbare Wille. Für Kant hängt die
Frage der moralischen Verantwortung also unmittelbar mit der Frage
der philosophischen Selbstverständigung zusammen.

Wer wie Platon über Ideen nachdenkt, will sich der Kritik der rei‐
nen Vernunft zufolge weder zur wahrheitsrichterlichen Instanz auf‐
schwingen, noch sich als autokratischer Herrscher einer Erziehungs‐
diktatur inthronisieren lassen. Vielmehr will er das praktische Weltver‐
hältnis auszeichnen. „Plato fand seine Ideen vorzüglich in allem was
praktisch ist, d.i. auf Freiheit beruht.“ (Kant KrV: 350) Indes lebt und
wirkt Plato vor der Zeit augustinisch-lutherischer Innerlichkeit. An‐
sonsten wäre er womöglich selbst schon bis zur wahren Quelle „mora‐
lische[r] Vollkommenheit“ durchgedrungen (ebd., 351).18 Sobald diese
Quellen einmal freigelegt sind, bedarf es nach Kant jedenfalls nur noch

18 Von Augustinus ,dubito‘ an, so Charles Taylor, ergibt die Rede von Innerlichkeit
überhaupt erst Sinn. Durch ihn erschließt sich uns ein Begriff radikaler Reflexivi‐
tät, der nicht zuletzt von so manchem Proponenten der Selbstsorge erst noch rezi‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

88

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


eines geringen Perspektivenwechsels, um dessen (teleologisch-kontem‐
plative) Naturbetrachtung gegen anthropologische Stellungnahmen
einzutauschen. Seinen eigenen Tugendbegriff lebensweltlich missver‐
stehen muss Platon Kant zufolge also, insofern ihm der eine Gott noch
nicht erschienen ist. Erst aus dessen Horizont heraus wird laut Kant
verständlich, was es mit dem „Urbild“ auf sich hat, das wir in unserer
Seele tragen (ebd. 353). Vom moralischen Standpunkt aus betrachtet
bezeichnet der Ausdruck der Heiligkeit demzufolge das Problembe‐
wusstsein praktischer Vernunft. Von Platon hätten wir folglich hin‐
sichtlich der unbestimmten (Bestimmtheit) zu lernen, welche die Idee
bestimmt. D.h., deren Negativität unsere Bestimmungen gleichsam zu‐
gleich trägt, wie permanent provoziert. „Denn welches der höchste
Grad sein mag, bei welchem die Menschheit stehenbleiben müsse, und
wie groß also die Kluft, die zwischen der Idee und ihrer Ausführung
notwendig übrigbleibt, sein möge, das kann und soll niemand bestim‐
men, eben darum, weil es Freiheit ist, welche jede angegebene Grenze
übersteigen kann.“ (ebd., 352) Damit wäre eine erste Annäherung an
den Wortsinn von „etwas in praktischer Absicht postulieren“ erreicht.
Vor die für Kant zentrale Frage, wie Verantwortung auf Höhe komple‐
xer und undurchsichtiger Handlungsketten möglich ist, führt hingegen
das Postulat der „Unsterblichkeit der Seele“. Kants Antwort, indem wir
die personelle Identität der Akteure in der Verbindlichkeit des morali‐
schen Sollens hinterlegen. Nach Kant nimmt die Heiligkeit als charak‐
terliche Auszeichnung des guten Willens damit also ebenso Bezug auf
unsere individuelle wie unsere kollektive Identitätsvorstellung (d.h.,

piert werden müsste. D.h., im Vergleich mit dem von Augustinus beschriebenen
Weg nach innen, der schließlich in einer dezentrierenden Gotteserfahrung aufgip‐
felt („from the exterior to the interior and from the interior to the superior“), dürf‐
te sich womöglich abzeichnen, was jene mit dem „neuen Geist des Kapitalismus“
verbindet. Wovon sie sich folglich stärker abzugrenzen hätten (vgl. Taylor 1989:
130 u. 136). Zugleich weist Taylor im Rekurs auf Augustinus jedoch auch auf die
unterschwellige Nähe hin, die der Diskurs der protestantisch-verinnerlichten Seele
womöglich zur Daseinsfürsorge unterhält. Gegen den zu seiner Zeit hegemonialen
zyklisch-kosmologischen Diskurs, so Taylor im Kontext seiner Überlegungen zur
säkularen Zeitauffassung, stoßen Augustinus introspektive Selbsterkundungen eine
Konzeptualisierung von Ewigkeit als gesammelte Zeit an. Wer sich auf diese ein‐
lässt, den dürfte danach gleichsam die Einsicht heimsuchen, dass sich Autonomie
und Authentizität angemessen nur als lebendiger Widerstreit fassen lassen (vgl.
Taylor 1998: 183).

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

89

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


den politisch-geschichtsphilosophischen Aspekt richtiger Handlun‐
gen). Vor allem aber verfolgt der „ins Unendliche gehende Progressus“
der Seele jedoch die Lücke, die das Ich als verschwindender Vermittler
und als moralscher Agent trennt (Kant KpV: 252).

Im Kontext der Vernunftkritik erhofft sich Kant demnach von der
Klärung des spekulativen Gebrauchs der Ideen einen Übergang von
den Natur- zu den praktischen Begriffen. Dienen die transzendentalen
Ideen hier solchermaßen „unbemerkt dem Verstand als Kanon seines
ausgebreiteten und einhelligen Gebrauchs“, wird durch diese „den mo‐
ralischen Ideen“ doch auf solche Weise gleichwohl auch schon „Hal‐
tung und Zusammenhang mit den spekulativen Erkenntnissen der
Vernunft“ verschafft (Kant KrV: 360). Praktische Vernunft revanchiert
sich nun gewissermaßen, indem sie das spekulative Vernunftinteresse
erweitert. D.h., dem theoretischen Gebrauch der Ideen seinerseits den
realen Gegenhalt sichert, den dieser aus seinen eigenen Vollzugsfor‐
men heraus nicht nachweisen kann. Erst aus ihrem Horizont heraus
lassen sich die nur problematischen Auskünfte hinsichtlich der Gegen‐
stände Gott, Seele und Welt in Richtung assertorischer Aussagekraft
vertiefen. Was unter theoretischen Gesichtspunkten defensiver (d.h.
nicht denkunmöglicher) „transzendente[r] Gedanke“ bleibt, erlangt al‐
so insbesondere durch den Begriff des höchsten Guts Realität und Ge‐
wicht (Kant KpV: 266 f.). Anders gewendet, unterrichtet die spekulati‐
ve Psychologie über den Unterschied zwischen dem aussagenden Sub‐
jekt wie dem Subjekt der Aussage, ist es am Unsterblichkeitspostulat,
um über den moralischen Sinn von Identität aufzuklären. D.h., musste
jene Paralogismen formulieren, „weil es ihr am Merkmal der Beharr‐
lichkeit fehlte, um den psychologischen Begriff eines letzten Subjekts,
welcher der Seele im Selbstbewußtsein notwendig beigelegt wird, zur
realen Vorstellung einer Substanz zu ergänzen“, wird aus Perspektive
des Moralgesetzes die fehlende Kontinuität nachgereicht. Danach ver‐
steht sich das „unaufhörliche Streben“, das uns durch das Unsterblich‐
keitspostulat auferlegt wird, also als Antwort auf die Verantwortungs‐
expansion. (ebd., 253 f.).

Für den kantischen Moralentwurf nicht unwesentlich scheint da‐
bei Hiobs Schicksal. Für endliche Vernunftwesen, so Kant, kommt es
einem schier unmöglichen Gedankenexperiment gleich, sich vorzu‐
stellen, sowohl der Glückseligkeit bedürftig als auch ihrer würdig zu

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

90

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sein, zudem alle Mittel, die zu ihrer Erreichung benötigt werden in den
Händen zu halten, und dennoch nicht derselben teilhaftig zu werden.
Zumindest in „einer möglichen Welt“ müssen die Geltungsansprüche
distributiver Gerechtigkeit - „Glückseligkeit, ganz genau in Proportion
der Sittlichkeit […] ausgeteilt“ – und personale Gerechtigkeit – der
„Besitz des höchsten Guts in einer Person“ –folglich zusammen kom‐
men (ebd., 239). Beständig auf beide Elemente in ihrer Ungleichartig‐
keit reflektieren soll nun, wer sein Leben selbstzufrieden führt. D.h.,
wer den Kausalzusammenhang zwischen Tugend und Glück, den die
empirische Psychologie (vergeblich) herzustellen sucht, transzendental
wendet. Im Rahmen seines Lebensgangs also an der wenigstens mittel‐
baren Wirkung moralischer Handlungen auch in der „Sinnenwelt“
festhält. Sein Leben demzufolge an einer Lust ausrichtet, die sich weni‐
ger ästhetisch denn praktisch speist (ebd., 243).

Im Zeichen dieses „Wohlgefallen[s] an sich selbst“ hätte die forma‐
le Ethik also aus den Schwierigkeiten der Moralmotivation zu lernen,
welche materiale Ethiken nicht zuletzt aufgrund ihrer anthropologi‐
schen Grundaussagen stets einholen. Selbstzufriedenheit, so Kant, bie‐
tet sich für eine Existenz als Leitvorstellung an, die nicht nur um den
Abstand zwischen Glück und Tugend weiß, sondern sich durch die
entsprechende Würdigkeit in Anspruch nehmen lässt. Das negative
Wohlgefallen löst durch sein Nein aus den letztlich immer unbefriedi‐
genden leidenschaftlichen innerweltlichen Verhaftungen. Es lässt nach
einer Zufriedenheit mit sich selbst auslangen, welche „die Menschheit
in der eigenen Person“ wachruft, ohne dabei die Anbindungen an die
jeweils konkrete innerweltliche Situation zu vernachlässigen. „Hat
man aber ein Wort, welches nicht einen Genuß, wie das der Glückse‐
ligkeit, bezeichnete, aber doch ein Wohlgefallen an seiner Existenz, ein
Analogon der Glückseligkeit, welche das Bewußtsein der Tugend not‐
wendig begleiten muß, anzeigete? Ja! Dieses Wort ist Selbstzufrieden‐
heit, welches in seiner eigentlichen Bedeutung jederzeit ein nur negati‐
ves Wohlgefallen an seiner Existenz andeutet, in welchem man nichts
zu bedürfen sich bewußt ist.“ (ebd., 247)

Für Kant ist es also gerade der (unendliche) Aufschub, der über die
Lücke zwischen Grund und Motiv hinweghilft. Denn so sehr sich uns
Freiheit als Voraussetzung der vernünftigen Willensbestimmung nur
indirekt, das ist, entlang des sittlichen Bewusstseins mit seinen Urteils‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

91

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sprüchen mitteilt, dürfte es uns jemals gelingen, so Kant, das Geheim‐
nis der subjektiven Bindung an das objektive Gesetz, anders als um
den Preis des Selbstwiderspruchs zu lüften. Wer hinsichtlich der Moral
mehr will, droht, sich entweder in den Weiten einer schwärmerischen
Metaphysik zu verlieren oder den Eigensinn der Moral empirisch zu
unterbieten. Der Realität des selbstgewirkten Gefühls der Achtung ge‐
genüber angemessen, erscheint so allein „ein bloßer Gedanke“. Ein Ge‐
danke, wie Kant fortfährt, von dem zwar eben nicht eingesehen kann,
wie er uns motiviert, von dem aber doch gleichzeitig gezeigt werden
kann, dass er „für uns Menschen gilt“ (ebd., 97 f.). Im Ausgang von
diesem „es gilt“ kann man das Feld des ethisch Sagbaren anhand von
Unterscheidungen wie allgemeiner und angewandter Ethik, metaethi‐
schen Realismus und Antirealismus vollständig aufteilen. Man kann
dieses „es gilt“ vielleicht aber auch zum Anlass für eine Lektüre neh‐
men, die dessen Realität als etwas jeder ethischen Urteilbildung vor‐
ausgesetztes und doch der rationalen Konstruktion entziehendes be‐
trachtet. Sowohl unter historischen wie systematischen Gesichtspunk‐
ten könnte sich so zeigen, inwiefern eine Ethik der Regelbefolgung in
Widersprüche führt. Das Moralgesetz scheint nicht nur immer wieder
seine eigene Übertretung zu provozieren, sondern vielmehr auch in
Spannung zu der Freiheit zu geraten, die es garantieren soll.

Autonomie statt Autognosie

Über das principium executionis praktischer Vernunft erfahren wir bei
Dieter Henrich: „Kant hat die Problematik, die damit aufgebracht ist,
nach dem Zeugnis von Nachschriften aus seinen Vorlesungen für eine
der schwierigsten in der gesamten Philosophie gehalten. ,Man soll das
Gute durch den Verstand erkennen, und doch davon ein Gefühl haben.
Das ist etwas, was man nicht recht verstehen kann‘. ,Urteilen kann der
Verstand wohl, aber diesem Verstandesurteil eine Kraft zu geben, den
Willen zu bewegen, das ist der Stein des Weisen.‘“ (Henrich 2007: 110).
Kants Einsicht in die Grundstruktur der Willensbestimmung (principi‐
um diiudicationis) soll hingegen bereits in dessen sogenannte vorkriti‐
sche Phase fallen. „Lange bevor er auf den Gedanken kam, die Gegen‐
stände der Erkenntnis könnten sich auch nach den Gesetzen unserer

3.1

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

92

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Anschauung richten, hatte er bemerkt, daß es mit der Erklärung der
Sittlichkeit aus bestimmten Gegenständen des Willens ,nicht gut fort
wollte‘; und er fand, daß es ,besser gelinge‘, wenn er annahm, daß die
Gegenstände dem Willen selbst entspringen.“ (Henrich 2001: 16) Da‐
mit scheint für Henrich eine der (Haupt-)Bahnen vorgezeichnet, auf
der sich die Diskussion des nachkantischen Idealismus bewegen sollte.
Theoretische und praktische Vernunftkritik sind gegenläufig konzi‐
piert. Gilt es dort, die überzogenen Ansprüche unbefleckter Erkennt‐
nis zurückzuweisen, gilt es hier, das unbefleckte Vernunftinteresse ge‐
gen die Hegemonialstellung technisch-praktischer Vernunft zur Gel‐
tung zu bringen. Inwiefern hier kein Analogieverhältnis vorliegt, da‐
von zeugt der unterschiedliche Beweisgang der beiden Vermögen.
Platz für die besonderen Gegenstände der Metaphysik schafft Kant, in‐
dem er das Erkennen auf Erfahrung restringiert. Wollte er einen ähnli‐
chen Beweis nun für das reine praktische Vernunftvermögen erbrin‐
gen, müsste er also analog zur theoretischen Inventur unseres Geistes
„die Möglichkeit einer reinen praktischen Vernunft demonstrieren.“
(ebd., 13) Diese Möglichkeit scheidet für ihn angesichts dessen, dass
ihm der Grund des Sittlichen als unergründlich gilt, jedoch von vorn‐
herein aus. So kann der Beweis dafür, dass reine praktische Vernunft
wirklich ist, also nur über eine „Analyse des sittlichen Bewußtseins“
erbracht werden (ebd., 13). Das Prädikat gut, so Henrich, verwenden
wir sowohl für den Handlungsvollzug wie auch für den handelnden
Akteur. Wobei für unsere Wortverwendung entscheidend ist, dass nur
die Handlungen, bei denen wir eine Übereinstimmung von Wissen
und Handeln vermuten, von uns umfänglich als gut bezeichnet werden.
„Wir nennen das gut, was getan wird. Ebenso aber nennen wir den gut,
der das Gute tut. Tun und Getanes, Wille und Gewolltes werden gut
genannt, und zwar so, daß wir sittliche Hochachtung nur für den Wil‐
len haben, der das will, was ihm als das Gute erscheint, und der es
nicht nur um seines Vorteils willen erstrebt. Akt und Inhalt des Aktes
werden mit dem gleichen Wort bezeichnet, das dennoch nicht ho‐
monymisch ist. Denn was wir meinen, ist gerade die Einheit der bei‐
den, die aufgelöst vorzustellen den Sinn von ,gut’ verfehlen heißt.“
(ebd., 15) Dieser Doppelsinn im Sprachgebrauch von gut lässt sich
Henrich zufolge nur über die im Willensbegriff intendierte Einheit von
Wissen und Handeln aufklären. D.h., gelänge es, das Erkennen des Gu‐

3.1 Autonomie statt Autognosie

93

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ten nicht zugleich als Grund der verpflichtenden Einsicht auszuweisen,
folgte daraus statt einer Autonomie nur eine „Autognosie der Ver‐
nunft“ (Henrich 2001: 14). So ist es also der Doppelsinn des Guten,
der Kant zu einer streng formalen und am sittlichen Bewusstsein aus‐
gerichteten Moralauffassung veranlasst. Das Gute, das ich bewirken
soll, soll in ein und derselben Bewegung mein Handeln bewirken.
„Geht man vom Inhalt der Handlung aus, so läßt sich nicht begreifen,
warum das Gutsein des Willens unbedingt geschätzt wird. Wohl aber
lohnt der Versuch, zu einer den Phänomenen angemessenen Ethik zu
gelangen, indem man die Form der Güte des Willens auch als Regel
seiner möglichen Inhalte nimmt.“ (ebd., 15) Von der jüngeren Genera‐
tion wird nicht zuletzt der Formalismus des Moralgesetzes angemahnt
werden. Danach läuft das Formulieren von Willensmaximen auf das
bloße Produzieren von Tautologien hinaus. Das ist nach Henrich nun
insofern bemerkenswert, als Kants Ethik selbst der Kritik am Formalis‐
mus entspringt. Kant reagiert auf die Krise substanzieller Sittlichkeit.
Deren Konturen sollen sich allerdings schon am Beispiel von Christian
Wolf und William Wollaston nachzeichnen lassen. Beide Autoren er‐
kennen Henrichs Rekonstruktion zufolge noch vor Kant, dass der Weg
zurück zu Verhältnissen lebensweltlicher Ethiken unwiederbringlich
versperrt ist. Stellt Wolf in Reaktion darauf als formales Kriterium die
„Übereinstimmung aller Tätigkeiten im größtmöglichen Ausmaß“ zur
Diskussion, entdeckt Wollaston dessen Maßstab im Urteilssatz (ebd.,
18). Während das Böse sich anhand des Verstoßes gegen evident wahre
Sätze zu erkennen gibt, soll sich das Gute einer Handlung danach über
deren entsprechende „inner[e] Wahrheit“ ermitteln lassen. Vor dem
Hintergrund dieser beiden Alternativen wird Kants Ansatz demnach
als Einwand gegen das epistemologische Selbstmissverständnis lesbar,
dem beide je auf ihre Art aufsitzen. Beide Positionen, so Henrich, ge‐
winnen allein aus Perspektive einer positiven Anthropologie an Plausi‐
bilität, die schlussendlich nicht-egalitäre Verhältnisse promoviert. „Wer
die Übereinstimmung seiner Tätigkeiten beurteilen will, muß die Na‐
tur des Menschen kennen. Wer Verstöße gegen Wahrheiten erfassen
will, dem müssen sie bekannt sein. Dann hat aber der ein klareres sitt‐
liches Urteil, der die menschliche Natur besser und der mehr Wahrhei‐
ten über die Dinge kennt.“ (ebd., 18) Mehr noch setzen sich beide Po‐
sitionen jedoch der (immanenten) Kritik aus, dass ihre Theoriemodel‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

94

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


le nicht leisten, was sie versprechen. Weder Wolfs Übereinstimmung
noch Wollastons Evidenztheorie gelingt es, darüber aufzuklären, was
gut ist. So lässt sie ihr formelles Theoriedesign zum Schluss also wieder
hinter das sittliche Bewusstsein zurückfallen. „Sie verfehlen ihr Ziel,
weil mit ihrer Hilfe keine Entscheidung zwischen einander entgegen‐
gesetzten Handlungen möglich ist, von denen eine im sittlichen Be‐
wusstsein in aller Klarheit verworfen wird. Sie sind also nicht mit der
Regel identisch, die das sittliche Bewusstsein wirklich anwendet, und
im Übrigen tautologisch: Sie setzen die Erkenntnis des Guten schon
voraus.“19 Von diesen Einwänden verschont bleibt hingegen der als
freies Selbstverhältnis begriffene Wille. Das illustriert Henrich anhand
eines Beispiels aus Kants Nachlass. In ihm diskutiert Kant die Frage, ob
der „Gutwillige einen Getreidediebstahl wollen kann oder nicht“ (ebd.,
20). Welche Antworten hierauf ließen also sowohl Wolf wie auch Wol‐
laston im Unterschied zu Kant erwarten. Wolff, so Henrich, müsste,
um auf die Frage eine Antwort zu geben, sich der Mittel der Psycholo‐
gie bedienen. Von dessen Standpunkt aus wäre also die Frage aufzu‐
werfen, ob die Motivation nach fremdem Eigentum mit dem größt‐
möglichen Zustand innerer Harmonie vereinbar ist. Anders wiederum
Wollaston. Von dessen Standpunkt aus müsste in erster Linie über‐
prüft werden, ob die in Frage stehende Handlungsmotivation allge‐
meinhin akzeptierte Wahrheiten über das Getreide anerkennt oder
verletzt. Während Wolff und Wollaston insgeheim eine Ethik für Ge‐
lehrte verfassen, ist es also Kant, der für den Durchschnittsbürger
schreibt. Quer zu diesen beiden Ansätzen verlangt der Wille nicht
mehr als die Übereinstimmung mit sich selbst. Dass eine Verallgemei‐
nerung des Diebstahls nicht einmal im Eigeninteresse des Diebs liegen
kann, begreift auch der gemeine Verstand. Weder lässt sich der Dieb‐
stahl schlüssig denken, noch kann er gewollt werden (vgl. ebd., 20).
Der kategorische Imperativ vermag also durchaus Handlungsorientie‐
rung zu geben. Wenngleich auch nicht in allen Fällen. In Konflikt mit
den Intentionen des sittlichen Bewusstseins gerät derselbe immer dann,

19 „Der Verbrecher, der nur äußerst konsequent das Böse verfolgt, bringt es zu einer
Übereinstimmung in seinem Wesen, die es formal mit der des Guten aufnehmen
kann; der Dieb verletzt zwar das Eigentumsrecht, wer jedoch nicht stiehlt, verletzt
den gleichfalls evidenten Satz, dass vieles was andere besitzen, einem selbst nützli‐
cher wäre als ihnen.“ (Henrich 2001: 18)

3.1 Autonomie statt Autognosie

95

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


wenn es sich um Willensmaximen aus der Klasse der Pflichten gegen
sich selbst handelt. So ist etwa der verschwenderische Umgang mit den
eigenen Talenten bzw. Fähigkeiten ebenso widerspruchslos verallge‐
meinerbar wie eine Lebensführung, die sich dem besonnenen Maßhal‐
ten widersetzt. Solange wenigstens, als der (hedonistische) Wille weder
auf die Zerstörung der eigenen Selbstkontrolle noch auf eine elementa‐
re Verletzung der Rechte der anderen hinausläuft (vgl. ebd., 24 f.).

Ist aus kantischer Perspektive der Forderung der Moral bereits Ge‐
nüge getan, wenn im Zuge der Selbstthematisierung die Achtung nicht
hinter hypothetischen Befehlsformen verschwindet, gerät dieses je‐
doch auch noch auf ganz andere Weise in Konflikt mit dem sittlichen
Bewusstsein. Nehmen wir die Hilfe in Not. Anders als im Falle des
Diebstahls, lässt sich eine völlige Ablehnung der Hilfsbereitschaft
durchaus widerspruchsfrei denken. Das allerdings nur, solange man
die Frage der Motivation ausklammert. Denn wer sich kategorisch
rücksichtslos gegenüber seinem Nächsten verhält, dürfte angesichts
der Wechselfälle des Lebens (Glück und Zufall) aller Voraussicht nach
auch das eigene Glück gefährden. Wenigstens auf lange Sicht. Ein ge‐
wisses Maß an Weltkenntnis ist demnach auch mit dem egalitären
Kern der Maximenprüfung vereinbar. „Er will nur sein eigenes Glück
befördern. An dieser Stelle ist nun auch in der kantischen Deduktion
Weltkenntnis von Bedeutung, wenn auch eine solche elementare Art,
die dem Wissenschaftler keinen Vorrang im sittlichen Leben einräumt:
Jeder Mensch weiß, daß es Fälle gibt, in denen sein Glück von der Hil‐
fe anderer abhängen kann. Weigert er sich nun, selbst jemals zu helfen,
so strebt er für sich einen Zweck nach, der dann, wenn er der Zweck
aller wäre, seine eigentliche Verwirklichung vereiteln würde.“ (ebd.,
21) Gerade in Rücksicht auf das individuelle Glück, verweigert sich das
moralische Gesetz wohlverstanden also der Forderungen des aufge‐
klärten Selbstinteresses. Diesem zufolge müsste mir am Glück meines
Nachbarn ja schon allein deshalb gelegen sein, weil ich nicht wissen
kann, was der nächste Tag so mit sich bringt. Was die imperativische
Ethik diskutiert, hat mit anderen Worten also nichts mit der ihr bis‐
weilen unterstellten Auswahl „unter schon gegeben Maximen“ zu tun
(ebd., 22). Versteht man den Imperativ derart als Orientierungshilfe
im Falle von möglicherweise miteinander konkurrierenden Gütern
(bzw. Präferenzen), dann lassen sich kaum überzeugende Einwände

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

96

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


gegen das aufgeklärte Selbstinteresse vorbringen. Wenigstens prima fa‐
cie. Auf den zweiten zeigt sich allerdings auch hier, dass dessen Be‐
gründung fehlschlägt. Denn habe ich nur dann Hilfe vom Nächsten zu
erwarten, wenn sich dessen Hilfeleistung mit seinem eigenen Glück
verträgt, widerstreitet das dem sittlichen Charakter der Hilfe. Wider‐
spruchslos verallgemeinerbar ist also nur die uninteressierte Hilfe. Das
zeigt sich auch im Lichte der vermeintlich möglichen Überwindung
des Gegensatzes von Neigung und Pflicht. Schlecht ist eine Handlung
nach Kant nicht schon deshalb, weil sie einer Neigung entspringt. Gut
ist diese somit umgekehrt auch nicht schon deshalb, weil sie den Nei‐
gungen abgerungen wird. Worauf es vielmehr ankommt, ist, dass bei
einer solchen (zufälligen) Koinzidenz von natürlichem Wollen und
Willen nicht stehengeblieben wird. Habitualisierungen des Guten sind
also durchaus im Sinne der kantischen Ethik. D.h., solange die grund‐
sätzliche Asymmetrie von Neigung und Pflicht gewahrt bleibt. Ausge‐
schlossen sind für Kant folglich Fälle der vollständigen Symmetrie von
Wollen und Willen. Mit anderen Worten, die Herausbildung affektiver
Dispositionen, die für sich selbst schon das Gute wollen. Eine Neigung
zur Pflicht, wie Schiller sagen wird. So scheidet hinsichtlich der Hilfe
in Not also auch die entgegengesetzte Annahme aus. Auch eine schein‐
bar ganz dem Geist der Kritik nachempfundene, natürlich gegebene
oder herangebildete Neigung zur Selbstlosigkeit verfehlt das Gesollte,
insofern diese auf die Preisgabe des Gefälles zwischen Neigung und
Pflicht hinausläuft. Den Nächsten ausschließlich als Zweck an sich
selbst zu behandeln (das also an die Adresse Schillers), bleibt auch
noch der edelsten Neigung verwehrt. Für Kant kann sich der Ausdruck
gut also nur an einen Formbegriff orientieren, der die Mannigfaltigkeit
der Materie auf ihre Gesetzesfähigkeit hin überprüft. Der im vorlie‐
genden Fall eben unmissverständlich zeigt, dass sich aus Perspektive
des natürlichen Glücksverlangens kein vernünftiges Allgemeines ange‐
ben lässt (ebd., 23). Indes, nicht zuletzt in Bezug auf Kants ,Stein des
Weisen‘, klingt der am konkreten Anderen gegenüber uninteressierte
Satz: „Ich tue nur meine Pflicht“, dennoch irritierend in den Ohren des
sittlichen Bewusstseins.

3.1 Autonomie statt Autognosie

97

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Techniken der Selbstüberredung

Von den Absolventen des Tübinger Stifts (Hegel und Schelling) ist
überliefert, dass sie die Ereignisse in Frankreich regelmäßig durch
einen Freiheitsbaum ehrten (vgl. Rosenkranz 1998: 29). Mitunter dürf‐
te hierauf die „unsichtbare Kirche“ errichtet worden sein, in die sie
sich während ihrer Studentenjahre zurückziehen. D.h., vor der Enge
und Strenge der Tübinger Orthodoxie ausweichen. Der ortsansässigen
Pastoral-Macht also, die den progressiven Alarm ausnahmslos kultur‐
pessimistisch kommentiert. Diese versteigt sich vor dem Hintergrund
der beiden Großereignisse zu einer moraltheologischen Debatte, die,
wie sich im Nachhinein zeigen wird, durch ihre konservative Agenda
nicht unerheblich zur Herausbildung der idealistischen Systementwür‐
fe beiträgt. Für beide Stiftsabsolventen könnte sich dieses Surplus so
bereits in Form einer kleinen List der Vernunft angekündigt haben. Al‐
lein die Geschütze, die die Orthodoxie im Zeichen des Erbsündenmo‐
tivs gegen die „sicherste Vorübung“ auffährt, wie Schelling schreibt,
scheint ihnen die tief sitzende Furcht des theologischen Wächteramts
vor dem erwachten Freiheitsinteresse zu verraten (Schelling ÜdU: 47).

„Eine Philosophie nun, die als erstes Prinzip die Behauptung aufstellt, daß
das Wesen des Menschen nur in absoluter Freiheit bestehe, daß der
Mensch kein Ding, keine Sache, und seinem eigentlichen Seyn nach über‐
haupt kein Objekt sei, sollte man freilich in einem erschlafften Zeitalter
wenig Fortgang versprechen, das vor jeder aufgeregten, dem Menschen
eigentümlichen Kraft zurückbebt, und bereits das erste große Produkt je‐
ner Philosophie, das den Geist des Zeitalters für jetzt noch schonen zu
wollen schien, zur hergebrachten Unterwürfigkeit unter die Herrschaft
der Wahrheit, oder wenigstens zu dem vernünftigen Bekenntnis, dass die
Grenzen derselben nicht Wirkung absoluter Freiheit, sondern bloße Fol‐
gen der anerkannten Schwäche des menschlichen Geistes und der Einge‐
schränktheit seines Erkenntnisvermögens seien, herabzustimmen ver‐
sucht hat.“ (ebd., 48)

Umstritten ist unter den Teilnehmern der klerikalen Debatte, inwie‐
fern der Freiheitssinn der Vernunftkritik(en) mit den kirchlichen Dog‐
men vereinbar ist. Dabei kommt Fichte eine nicht ganz glückliche Rol‐
le zu. Dessen ganz im Geiste Kants verfasste Religionskritik liefert den
restaurativen Kräften ungewollt argumentative Schützenhilfe. Durch
Fichtes Begriffsform, so Hegel brieflich gegenüber Schelling, lässt sich

3.2

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

98

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ein Ton vernehmen, der „die alte Manier in der Dogmatik zu beweisen,
wieder einführt.“ (Hegel zit. n. Rosenkranz 1998: 68) Und unmittelbar
davor:

„Aber ich glaube es wäre interessant, die Theologen, die kritisches Bau‐
zeug zur Befestigung ihres Gothischen Tempels herbeiführen, in ihrem
Ameiseneifer möglichst zu stören, ihnen Alles zu erschweren, sie aus je‐
dem Ausfluchtswinkel herauszupeitschen, bis sie keinen mehr fänden und
sie ihre Blöße dem Tageslicht ganz zeigen müßten. Unter dem Bauzeug,
das sie dem Kantischen Scheiterhaufen entführen, um die Feuersbrunst
der Dogmatik zu verhindern, tragen sie aber auch wohl immer brennen‐
de Kohlen mit herein, und erleichtern die allgemeine Verbreitung philo‐
sophischer Ideen.“ (ebd., 67)

Hegels in der Schweiz aufgesetztem Brief ist also eine gewisse dialekti‐
sche Zuversicht zu entlehnen. Unerwähnt scheint derselbe hingegen
Kants eigenes Schwanken zu lassen. Folgen wir Dieter Henrich, dann
eröffnet nicht erst Fichte durch seine Kritik der Offenbarung (1792) der
Orthodoxie „Thür und Angel“ (ebd., 68), sondern provoziert Kants
selbst bereits konservative Anschlussversuche.

Kant, so wird die junge Generation behaupten, weicht am Ende
den Fragen der philosophischen Selbstbegründung aus. Mit initiiert
werden deren Umschriften Henrichs Rekonstruktion zufolge sonach
nicht zuletzt durch den geschilderten Verlauf der theologischen Debat‐
te. Unterhalb des Eindrucks eines einheitlichen Theorieentwurfs gibt
sich so eine zweiphasige Entwicklung praktischer Vernunft zu erken‐
nen. Erst auf Höhe seiner reifen Theorie soll der Autonomiegedanke
danach seine innere Kohärenz erlangen. Das allerdings um den Preis
des ,halbierten Menschen‘. Eine Konsequenz, die dessen frühe, maß‐
geblich durch Rousseau beeinflusste Konzeption demnach noch nicht
zeitigen soll. An Rousseau beeindruckt Kant nach Henrich insbeson‐
dere das Begründungsverhältnis, das dieser im Rahmen seiner erzie‐
hungsphilosophischen Überlegungen zwischen philosophischer Theo‐
logie und Ethik etabliert.“ (Henrich 2010: 46) Gleichwohl soll er dabei
von Anfang an die Zielsetzung verfolgen, Rousseaus durch anthropo‐
logische Prämissen getragene Gegenwarts- und Moralkritik (Welter‐
fahrung/utilitaristisch-instrumentelle Vernunft) durch Vernunftgrün‐
de auszutauschen. Für Kant ist klar, dass der Zusammenhang zwischen
Tugend und Glück, den Rousseau noch in der Selbstevidenz des Ge‐
wissens verbürgt sieht, sich ebenso wie die Gottesgewissheit, die dieser

3.2 Techniken der Selbstüberredung

99

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


aus der Selbsterfahrung von Schuld und Scham ableitet, durch eine
Konzeption einholen lassen muss, die auf „eine allgemeine Regel der
Vernunft“ rekurriert (ebd., 48). Im Rahmen von Kants früher Autono‐
mieauffassung wird der Gegensatz von Affekt und Intellekt so gleich‐
sam noch durch eine Unterscheidung zwischen nur vordergründigem
wie wahrem Glück abgemildert; vernünftige Willensbestimmung und
individuelle Lebensführung (problemlos) aufeinander bezogen. In die‐
ser Phase seiner Entwicklung, so Henrich, formuliert Kant in Rück‐
sicht auf die Problemlagen der Moralmotivation damit eine Flucht‐
punktperspektive, die durchaus auch konservative Lesarten motiviert.
D.h., eine Theorie, die das „charakteristische Pathos einer reinen Auto‐
nomie […] abhängig von der Hoffnung des Menschen auf eigenes
Glück“ macht (ebd., 48). Müssen wir die in Gott hinterlegte Hoffnung
fahren lassen, dass sich Glück und Tugend ganz am Ende doch aufein‐
ander reimen, scheitert jede vernunftbasierte Selbstthematisierung. In
dieser Phase, da er die Pflicht als Ordnungsprinzip unserer heteroge‐
nen Glücksbestrebungen auffasst und dabei die handlungsanbindende
Kraft an eine Hoffnung knüpft, die sich nicht überzeugend aus der von
ihm getroffenen Leitunterscheidung ableiten lässt, muss Kant so ganz
am Ende so einen durch „Techniken der Selbstüberredung kompromit‐
tiert[en]“ Autonomiebegriff eingestehen (ebd., 49).

Folgen wir Henrich, dann formuliert Kant also erst auf Höhe sei‐
ner zweiten Kritik eine zufriedenstellende Lösung für das Problem der
Moralmotivation. Im Zuge dessen wird zugleich jedoch auch dessen
eigenes Schwanken zwischen einer quietistischen wie einer radikalen
Lesart von Freiheit unübersehbar. „Während dort das Sittengesetz die
Form jeder möglichen Glückseligkeit war, ist diese jetzt nur noch, so‐
fern sie mit Sittlichkeit übereinstimmt, ein Element in dem letzten
Zweck, auf den wir bei allem sittlichen Handeln aus sind. Warum wir
überhaupt eines solchen letzten Zwecks bedürfen, warum es unmög‐
lich sein soll, Gutes zu tun, ohne dessen jeweiligen Zweck in einen In‐
begriff von einem Zweck zusammenzufassen, hat Kant zunächst nicht
ausführlich untersucht. 1793 hat er zugegeben, daß zwischen beidem
kein durchaus notwendiger Zusammenhang besteht.“ (ebd., 50)

Mit anderen Worten, im Rahmen der moraltheologischen Debatte
stehen sich vier Grundpositionen gegenüber: Verfechter einer histo‐
risch-kritischen Bibelmethode, die a) durch ihre hermeneutisch-exege‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

100

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


tisch verfahrende Institutionskritik die junge Generation nachhaltig
für das ursprüngliche Christentum interessieren, etwas stärker ver‐
nunftorientierten Befürwortern einer aufgeklärten Religion, die b) im
Gegensatz zu den radikalen Vernunftapologeten c) für die Kompatibi‐
lität von Bibel und Logos eintreten und schließlich Kräften, die d) die
Philosophie als Magd der Theologie restituieren wollen (vgl. ebd., 52).
Nach Henrich sind es also vor allem diese reaktionären Kräfte, die das
konservative Anschlusspotenzial der kantischen Theorie ausloten.
D.h., im Rekurs auf den frühen Kant ihre orthodoxe Gegenoffensive
starten und Gott als movens (re-)implementieren: Wenn der Autono‐
miegedanke ohne Gott leer bleibt, ist es dann nicht so, dass der dog‐
matische Glaube samt seiner ihn institutionalisierenden Rituale und
Feste geradezu von der Vernunft selbst eingefordert wird und zwar als
„erste Pflicht?“ (ebd., 59). Restaurative Interpretationsansätze, die laut
Henrich also nur solange verfangen, als Glück und Tugend noch nicht
in ihrer gänzlichen Polarität begriffen sind. Von diesem Zeitpunkt an
sorgen dann stattdessen vielmehr Fragen, die neben der Freiheit zum
Moralgesetz (Vernunftglaube) auch die Freiheit vom Moralgesetz (in‐
telligible Tat) thematisieren, für gehörige Irritationen.

Imitatio Dei

Mit dem Stichwort der Verantwortungsexpansion verbinden heute
nicht wenige eine gewisse normative Aufbruchsstimmung. Angesichts
ganz konkreter moralischer Dilemmata soll feststellbar sein, wie sich
das Anerkennungsmotiv quasi über seinen Erfolg verbraucht hat. So
ließe sich etwa am Beispiel der erreichten Eingriffstiefe der Medizin il‐
lustrieren, wie über das Motiv die Frage, „ob der Wert des Schutzes
von werdendem Leben oder die Würde der Frau vorrangig sei“, eher
verschärft denn beantwortbar wird. Schließlich genügt nur wenig, um
zu sehen, dass beide Werte mit dem Motiv vereinbar sind (Horster
2005: 13). Als aussichtsreich erachten so immer mehr Autoren Anlei‐
hen bei analytischen Theorievorgaben.

Anders Susan Neiman. Für sie scheint Kant gerade gegen den Hin‐
tergrund der beschriebenen Kontingenzerfahrungen lesenswert. So je‐
denfalls das Resümee ihrer luziden Studie über das (verdrängte) Böse

3.3

3.3 Imitatio Dei

101

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


innerhalb der westlichen Vernunfttradition. Wobei vorneweg anzu‐
merken wäre, dass ihr Interesse nicht so sehr dem Begriff des (radikal)
Bösen gilt, denn einer Überprüfung der Gesamtstatik des Vernunft‐
baus. D.h., den darüber verteilten sowohl offenen wie verdeckten ent‐
sprechenden thematischen Bezugnahmen. Folgen wir Neiman, wäre
mündig im (nach-)metaphysischen Sinn, wer die elementare Zerris‐
senheit der menschlichen Existenz aushielte. Wer erkannt hätte, dass
die von Kant etablierten arbeitsteiligen Rationalitätsformen nicht bloß
bis in den bürgerlichen Salon vordringen. Mag es prima facie auch so
scheinen, als nehme die Auseinandersetzung mit dem Bösen nur we‐
nig Platz ein, soll der Eindruck einer weiteren Überprüfung nicht
standhalten. Im Rahmen derselben soll sich vielmehr zeigen, wie das
Böse sich fast unbemerkt an entscheidenden Stellen der Vernunftarchi‐
tektur einnistet. „In der ‚Metaphysischen Deduktion’ – ohne Zweifel
ein Schwergewicht in der Kritischen Philosophie – führt er ein Beispiel
für das Verhältnis von Grund und Folge an, das unmittelbar aus den
klassischen Diskussionen über das Problem des Bösen stammt. Wenn
eine vollkommene Gerechtigkeit da ist, so wird der beharrlich Böse be‐
straft. Mit Hilfe dieses Beispiels veranschaulicht er das Prinzip, das in
seinem System zum Prinzip des zureichenden Grundes wurde.“ (Nei‐
man 2006: 108)

Gleichwohl sind es für Neiman gerade die kantischen Vernunft‐
dualismen, die am überzeugendsten die unzähligen Vermittlungsver‐
suche von Tugend und Glück widerlegen.20 Ihren Ausgang nimmt Nei‐
mans Rekonstruktion von der (intellektuellen) Krisenerfahrung, die
das Erdbeben von Lissabon (1755) auslöst. Die mit dieser verheeren‐
den Naturkatastrophe verbundenen Erfahrungsgehalte werden von ihr
aufgenommen und gleichsam bis in die von Kant formulierte Kluft von
Sollen und Sein hinein verfolgt. Zentral für diese ist danach Kants Ein‐
sicht in unsere praktische Vernunftnatur. In den, wie Neiman insis‐
tiert, für uns unverzichtbaren Glauben daran, dass Tugend und Glück
sich (insgeheim) doch aufeinander reimen. Aus der Perspektive dieses
Glaubens zeigt sich nach Neiman also, wie das von der Naturkatastro‐

20 Wie schwer es generell fällt, erwachsen zu sein, belegt nach Neiman insbesondere
Kants dritte Kritik. So wird der Rundgang durch das Schöne hinterrücks immer
wieder von dem kindischen Gedanken überrascht, dass das Glück des Menschen
insgeheim doch im Plan der Schöpfung enthalten ist (vgl. Neiman 2006: 134 f.).

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

102

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


phe her sich entfaltende sittliche Bewusstsein Gott sukzessiv praktisch
interpretiert. Wie dieses gegen den Hintergrund der Kontingenz der
Welt quasi einen Lernprozess durchläuft, an dessen Ende es von dessen
Idee eben nur mehr (ästhetico-)ethischen Gebrauch macht. Von Nei‐
man aufgenommen wird Kant also durch ein historisches Weitwinkel‐
objektiv. Was sich ihr dadurch zu erkennen gibt, ist die unserer endli‐
chen Vernunftsituation angemessene normative Selbstverständigung,
zu der Kant uns einlädt. Derselbe hat dem Moralgesetz verschiedene
Fassungen gegeben. In den Fokus von Neimans Betrachtung rückt nun
insbesondere jene Variante, wonach unsere Willensmaxime gleichsam
zum Naturgesetz taugen muss. Vor allem ihr wäre die Phantasie zu
entlehnen, die uns Kant abverlangt. Wozu derselbe uns aus existenziel‐
ler Perspektive betrachtet aufruft, ist eine Imitation Gottes. Immer
dann, wenn es heikel wird, sollten wir uns in einer „imitatio Dei“ üben
(ebd., 130). Für diese bezeichnend scheint ihre explizite Reflexion auf
die jeweiligen Handlungsfolgen. Nach Ansicht Neimans sollte die Kant
immer wieder nachgesagte gesinnungsethische Strenge also allenfalls
für Karikaturen herangezogen werden. Nicht von ungefähr greift sie
im Rahmen ihrer Interpretation so auch auf eines der wohl umstrit‐
tensten experimenta crusis der kantischen Moralphilosophie zurück.
Kants Aufsatz Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lügen
(1797).

Es klingelt. Vor Ihrer Haustür steht ein guter Freund und bittet Sie
panisch um Einlass. Auf Ihre Nachfrage hin, was ihn so in Panik ver‐
setzt, gibt er Ihnen zu verstehen, dass jemand nach seinem Leben
trachtet. Wer würde seinem Freund in dieser Situation nicht Einlass
gewähren? Gegebenenfalls den nur einige Minuten später an der Türe
klingelten potenziellen Mörder über dessen Aufenthalt täuschen? Gilt
nicht für die Lüge, was oben über das Versprechen gesagt wurde?
Nämlich, dass es durchaus auch mal gute Gründe für den Wortbruch
gibt? Will man mehr als „die Freiheit eines Bratenwenders“ von dem
sich ja zweifellos sagen lässt, dass er sich, einmal in Bewegung gesetzt,
wie von selbst dreht, dann zeigt sich nach Kant gerade in solch heiklen
Ausnahmesituationen, inwiefern man sich als Glied der noumenalen
Welt begreift. Lassen wir die für dieses Beispiel nach Kant relevante
Trennlinie zwischen Moral und Recht einmal beiseite, müssten Sie also
auch in diesem Fall wahrheitsgemäß Auskunft geben.

3.3 Imitatio Dei

103

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


„Wahrhaftigkeit in Aussagen, die man nicht umgehen kann, ist ihm for‐
male Pflicht des Menschen gegen jeden, es mag ihm oder einem anderen
daraus auch noch so großer Nachteil erwachsen; und, ob ich zwar dem,
welcher mich ungerechterweise zur Aussage nötigt, nicht Unrecht tue,
wenn ich sie verfälsche, so tue ich doch durch eine solche Verfälschung,
die darum auch (obzwar nicht im Sinne des Juristen) Lüge genannt wer‐
den kann, im wesentlichsten Stücke der Pflicht überhaupt Unrecht: d.i.
ich mache, so viel an mir ist, daß Aussagen (Deklarationen) überhaupt
keinen Glauben finden, mithin auch alle Rechte, die auf Verträgen ge‐
gründet werden, wegfallen und ihre Kraft einbüßen; welches ein Unrecht
ist, das der Menschheit überhaupt zugefügt wird“ (Kant VRLM: 637 f.)

Wie anders als mit einem gewissen Humor soll man auf die hier gefor‐
derte Wahrhaftigkeit reagieren können? Ein Lachen, auf das hin sich
für Neiman jedoch ein gewisser Ernst einstellen sollte. Wenigstens
dann, wenn der belachenswerte Anblick vermieden werden soll, den
wir jedes Mal dann bieten, wenn wir meinen, uns gottgleich über die
Wechselfälle des Lebens erheben zu können. Wenn Kant hier also da‐
rauf beharrt, den Mörder, der an unserer Tür klingelt, nicht über den
Aufenthalt des Freundes zu täuschen, der Schutz sucht, dann geht es
ihm in erster Linie also nicht um den moralischen Stellenwert der Lüge,
sondern um die notorisch unsere Handlungspläne durchkreuzende
empirische Macht des Zufalls. Im gleichen Atemzug weist er jedoch
auch die Flucht in die innere Zitadelle der reinen Gesinnung zurück.
Direktiven, die ohne jeden Gedanken an die mit ihnen verbundenen
Folgen ergehen würden, hinterließen ihren Adressaten orientierungs‐
los. Wie aber lassen sich unter diesen Voraussetzungen Absicht und
Folge aufeinander abbilden? Neimans Antwort, indem wir Gottes All‐
macht und Gerechtigkeit heuristisch interpretieren. D.h., immer dann
imitieren, wenn prinzipiell unentscheidbare Fragen anstehen. So ist es
nach Neiman also gerade die von Kant behauptete Analogie zwischen
Natur- und Sittengesetz, welche dem Ernst der moralischen Ausnah‐
mesituation angemessen sein soll. Die von Kant in diesem Sinn zur
Diskussion gestellten allgemeinen (Natur-)Gesetzgeber müssen sich
ebenso gegenüber der Allmacht, die sie innehaben, wie der damit
gleichzeitig aufgerufenen (unstillbaren) Forderung der Gerechtigkeit
verantworten. Wirken an der Physik orientierte verallgemeinerte Ge‐
setze in Richtung einer radikalen Gleichheit, vereitelt die dabei von ih‐
nen bezogene Position des Souveräns gleichzeitig ihre Flucht aus der
Verantwortung qua Stellvertreter. Wobei für den Zeitpunkt ihrer Bera‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

104

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


tungen Gefühl und Verstand scheinbar ebenso zueinanderfinden wie
Natur und Geist.

„Durch diese Formel gibt Kant uns die Möglichkeit, so zu tun, als wären
wir Gott. Wann immer wir vor einem moralischen Dilemma stehen, sol‐
len wir uns als Weltschöpfer imaginieren. Welche Entscheidungen wür‐
den wir treffen, wenn wir die Chance hätten, die beste aller möglichen
Welten zu schaffen.“ (Neiman 2006: 128)

Vom Erfolg des Anerkennungsmotivs zeigt sich demnach auch Nei‐
man überzeugt. Auch ihr scheint es darum zu gehen, unsere morali‐
schen Einstellungen und Urteile gegenüber dem Verdacht bloß starker,
letztendlich regionaler Wertungen in Schutz zu nehmen. Für den ein‐
gangs erwähnten Horster sollte die Philosophie heute jedoch vor allem
Begriffsklärung leisten. Mit dieser Aufgabenbeschreibung distanziere
sie sich davon, mit der philosophischen Frage der Moralbegründung
auch gleich noch die psychologische Frage der Moralmotivation mit zu
beantworten (vgl. Horster 2005: 72). Indes wird für ihn über den Kon‐
nex der Gründe und Motive eine Feinunterscheidung möglich. Über
diesen lassen sich für ihn noch einmal die beiden Großgruppen non‐
kognitivistischer und kognitivistischer Ansätze unterteilen, die sich
heute gegenüberstehen. Nach Horster untergliedert sich die Gemenge‐
lage aktueller moralphilosophischer Beiträge so auf der einen Seite in
Positionen, für die mit dem Offenlegen unserer historisch gewachse‐
nen Überzeugungen und Wünsche bzw. Präferenzen und Interessen,
bereits alles nötige über das Wollen gesagt wäre (internalistische Non‐
kognitivisten) bzw. für die damit der Zusammenhang von Regelkennt‐
nis, -akzeptanz- und -befolgung, noch nicht umfassend erhellt wäre
(externalistische Nonkognitivisten). Wie auf der anderen Seite in sol‐
che, für die auf die wohlbegründete Einsicht in das Gesollte das Wol‐
len quasi unmittelbar nachfolgt bzw., für die dies in der Form nicht
zutrifft (ebd., 64 f.). Inwiefern unsere Urteile und Reaktionspraktiken
nicht vollends auf gemeinschaftliche Übereinkünfte und Einigungs‐
prozesse zurückzuführen sind, wird für ihn so nicht zuletzt über einen
Kulturvergleich deutlich. Die Zentralbotschaften des mosaischen ‚Du
sollst‘, so Horster, lassen sich noch in den entlegensten Erdwinkeln
nachweisen. Durch diese Vergleichsoptik wird für ihn zugleich jedoch
auch der Stellenwert der praktischen Klugheit erhellt. Worauf wir also
stärker achten sollten, ist der Evidenzcharakter, durch welchen morali‐

3.3 Imitatio Dei

105

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sche Regeln für das sittliche Bewusstsein auszeichnet sind. Was wir da‐
mit hinsichtlich der angesprochenen Konfliktsituationen gewinnen,
wäre Klarheit. Deutlich werden sollte so also, was dabei jeweils konkret
auf dem Spiel steht. Wenngleich auch dieser Klärungsprozess selbst‐
verständlich noch keine allseits akzeptierte Lösung garantiert. „Die
Moralphilosophen“ können zwar „keine Ratschläge im konkreten Ein‐
zelfall geben […]. Sie sind jedoch in der Lage, mit Hilfe des Katalogs
der prima facie Pflichten die Konfliktlinien in der Entscheidungssitua‐
tion scharf herauszuarbeiten.“ (ebd., 92)

Für Horster erschließt sich die „Kategorizität der Regeln“ gleich‐
sam von unten. Durch die (funktionale) Brille sozio-kultureller Evolu‐
tionsprozesse (ebd., 92). Dem entsprechend wird Kants Mörderbeispiel
von ihm auch stärker sozialphilosophisch gewichtet. Worauf Kants
vermeintlicher Rigorismus demnach drängt, sind die für soziale Ord‐
nungen nachteiligen Konsequenzen, die jene vordergründig gebotene
Ausnahme (generalitas) von der Regel (universalitas) schlussendlich
zeitigt. „Auf den ersten Blick könnte man meinen, dass die Entschei‐
dung eindeutig ist, denn jeder unschuldig Verfolgte, muss geschützt
werden. So ist jedenfalls die Argumentation des französischen Philo‐
sophen Benjamin Constant, mit dem Kant sich auseinander setzte.
Constant vertrat einen konsequenzialistischen oder verantwortungs‐
ethischen Standpunkt, meinte er doch, dass es pflichtgemäß sei, den
Freund durch eine Lüge zu schützen. Dem setzte Kant sein sozialphilo‐
sophisches Argument entgegen, dass man nämlich mit dem Bruch ei‐
nes Versprechens oder mit dem Lügen das Vertrauen in das Funktio‐
nieren von wert- und wirkungsvollen Sozialtechniken erschüttert und
damit den zwischenmenschlichen Kontakt belastet.“ (ebd., 85)

Für Neiman scheint das Beispiel – auf der Folie Hiobs gelesen –
hingegen vor allem aus Richtung der (aporetischen) Grunderfahrung
menschlicher Vernunft bedeutsam. Die Empörung, die schuldloses
Leid in uns hervorruft, so dieselbe, entdeckt uns gleichsam auf phäno‐
menaler Ebene das Unstillbare der Gerechtigkeitsforderung, für wel‐
che die Vernunftkritik mit der Idee des Unbedingten eine angemessene
Theoriesprache bereitstellt. Nicht zuletzt von solchen Lektionen des
Leids her könnte es also gelingen, sich der am Ende unerklärlichen
Übersetzung vernünftiger Handlungsgründe in Handlungsmotivation
anzunähern. Mit anderen Worten, der Leerstelle, die eine unter theore‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

106

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


tischen Gesichtspunkten problematische und unter praktischen zwar
apodiktisch gebietende, damit jedoch keinesfalls bewiesene Freiheit
hinterlässt.

„Die Annahme, daß Glück und Tugend systematisch miteinander ver‐
bunden sein sollten, geht so tief, daß sie selten formuliert wird, doch sie
liegt, wie Kant meint, jeder moralischen Kritik zugrunde. Kein Augen‐
blick der Verzweiflung angesichts des Leidens anderer, kein Ausdruck der
Empörung über die Grausamkeit anderer, der nicht auf der Überzeugung
basiert, daß die Welt nach dieser Annahme funktionieren sollte. Die Ver‐
wendung des Adjektivs schuldlos zur Charakterisierung des Substantivs
Leiden belegt, wie sehr der Grundsatz unwillkürlich akzeptiert wird.“
(Neiman 2006: 113)

Intelligible Tat

Was heißt, sich im Denken orientieren? Der Frage geht Kant 1786 in
einer kleineren Abhandlung nach. Anlass für diese gleichnamige Ab‐
handlung ist die zwischen Friedrich Heinrich Jakobi wie Moses Men‐
delsohn um Gotthold Ephraim Lessing entbrannte Kontroverse. Wäh‐
rend Jakobi in Lessing quasi den schlagenden Beweis dafür ausmacht,
dass der konsequente Gebrauch der Vernunft den personalisierten
Gottesbezug gefährdet und schließlich in Unfreiheit mündet, will Mo‐
ses Mendelsohn seinen Freund (post mortem) rehabilitieren. Men‐
delsohn verortet Lessing im Umkreis skeptischer Gedanken. Lessing
vertritt eine am gemeinen Menschenverstand ausgerichtete Vernunft‐
konzeption. Bezeichnend für diese ist ihre Orientierung am Gemein‐
sinn. Nimmt man diese Perspektive ein, erscheint das rationalistische
Bedrohungspotenzial, das Jacobi für sein Glaubensvotum nutzt, somit
von vornherein entschärft. Von einem alternativlosen Sprung in den
Glauben kann also gar keine Rede sein. Vom moralischen Standpunkt
gibt Kant nun zu verstehen, dass beide Positionen „auf ein und dassel‐
be hinaus[laufen, S.S.].“ (Kühn 2007: 353) Weder Mendelsohn noch
Jacobi werden am Ende dem kritischen Impuls der Vernunft gerecht.
Das jedoch zeitigt insbesondere für Mendelsohn unangenehme Folgen.
Fällt derselbe damit doch hinter die Vernunftperspektive zurück, für
die er ansonsten wirbt (resp. im Umgang mit den Gegenständen der
Theologie). Nichtsdestotrotz setzt er auf eine Konzeption subjektiver

3.4

3.4 Intelligible Tat

107

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Vernunft. Von daher sind dessen Einlassungen weiterhin gegenüber Ja‐
cobis Invektiven vorzuziehen. Allerdings nur, insofern diese kritisch
gewendet werden. Auf diesem Weg sollte es gelingen, Mendelsohn
gleichsam „vor sich selbst zu retten.“ (ebd., 353)

Einsetzen kann ein solcher Rettungsversuch nach Kant nun bei der
Wendung „des Sichorientirens“ (Kant WDO: 192). Untersucht man
diese Wendung auf ihre Bedeutungsgehalte, führt das von außen nach
innen auf die Titel Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Im Zu‐
sammenhang der „geographischen“ Alltagsorientierung verweist das
Reflexivpronomen „sich“ auf den Abgleich zwischen der jeweiligen äu‐
ßerlichen Referenz wie dem innerem irreduziblen „subjectiven Unter‐
scheidungsgrund.“ (ebd., 192) Derselbe innere Kompass, so Kant,
kommt jedoch auch unter abstrakteren raumzeitlichen Bedingungen
zum Einsatz. Auch hier ist es „das bloße Gefühl eines Unterschiedes
meiner zwei Seiten, der rechten und der linken“, über den sich mir die
objektive Lage der Dinge erschließt. Anders nun „im Denken“ (ebd.,
193). Hier sieht sich die Vernunft gleichsam auf sich selbst zurückge‐
worfen. Wird sie in ihrer Selbstbezüglichkeit auf das ihr ureigene Be‐
dürfnis gestoßen, das sich ihr durch den Begriff des Unbedingten mit‐
teilt. Aus Sicht Kants ist es also das Unbedingte, das der (radikalen)
Vernunftskepsis zusetzt. Aus dessen Blickstellung erkennen wir, dass
fallibilistische Grundaussagen vielleicht unseren Erkenntnishunger be‐
friedigen; nicht jedoch unser normatives Problembewusstsein. Der al‐
leinige Verweis auf die Irrtumsanfälligkeit unseres Wissens unter‐
schlägt, dass wir zum Handeln aufgerufen sind. Dass sich uns Gott,
Welt und Seele in erster Linie über ihre praktischen Sinnhorizonte er‐
schließen. In ihnen begegnen wir Gegenständen, über die wir nicht
nur „urtheilen wollen“, wie Kant schreibt, sondern „urtheilen müssen“
(ebd., 197).

Worin aber findet dieser praktische Urteilsdruck seinen primären
Ausdruck? Nach Kant in einem praktisch motivierten Fürwahrhalten.
D.h., in einem Glauben, der in seinen Ansprüchen dem Wissen in
nichts nachsteht. Durch ihn wird die Idee des höchsten Guts gleichsam
von bloßen Idealen unterscheidbar. In der gleichen Bewegung jedoch
auch die Positionen der radikalen Vernunftskepsis eindrucksvoll wi‐
derlegt. So unterscheidet Kant in diesem Zusammenhang terminolo‐
gisch zwischen dem Vernunftglauben wie dem Vernunftunglauben

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

108

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


(ebd., 198).21 Während der von ihm vertretene Vernunftglaube für die
republikanischen Fluchtlinien diskursiven Denkens einsteht, zielt der
ihm polemisch entgegengesetzte „Vernunftunglaube“ auf die Verlaufs‐
richtung intuitionistischer Vernunftauffassungen. In Summe: der Ver‐
nunftunglaube bezeichnet einen „mißliche[n] Zustand des menschli‐
chen Gemüths, der den moralischen Gesetzen zuerst alle Kraft der
Triebfeder auf das Herz, mit der Zeit sogar ihnen selbst alle Autorität
benimmt und die Denkungsart veranlaßt, die man Freigeisterei nennt,
d. i. den Grundsatz, gar keine Pflicht mehr zu erkennen.“ (ebd., 206)

Mit dem Vernunftglauben diskutiert Kant ein Bedürfnis, das dem
Intellekt entspringt; das sich gleichsam erst im Nachhinein einstellt. In
ihm dürfte sich so auch der gesuchte ‚Stein des Weisen‘ spiegeln. „Die
Vernunft fühlt nicht; sie sieht ihren Mangel ein und wirkt durch den
Erkenntnistrieb das Gefühl des Bedürfnisses. Es ist hiermit, wie mit
dem moralischen Gefühl bewandt, welches kein moralisches Gesetz
verursacht, denn dieses entspringt gänzlich aus der Vernunft; sondern
durch moralische Gesetze, mithin durch die Vernunft verursacht oder
gewirkt wird, indem der rege und doch freie Wille bestimmter Gründe
bedarf.“ (ebd., 198)

Eine dem Vernunftglauben vergleichbare Leistung erbringt der Be‐
griff der „intelligiblen Tat“. Durch diesen wird die Ambivalenz der mo‐
ralischen Selbstbestimmung jedoch noch von einer ganz anderen Seite
her beleuchtet. Für Kant besitzen wir die Freiheit zum Moralgesetz.
Wie aber ist es um Lob und Tadel bestellt, wenn wir umgekehrt nicht
auch die Freiheit vom Moralgesetz besitzen? Für Gerhard Schönrich ist
Kants Mörderbeispiel vor allem gegen den Hintergrund dieser Frage‐
stellung zu lesen. Nicht anders als für Neiman erschöpft sich auch für
Schönrich dessen Lehre nicht im Verweis auf das soziale Institut des
Versprechens. Anders als Neiman geht Schönrich im Zuge seiner Ar‐
gumentation jedoch auch dezidiert auf Kants Auseinandersetzung mit
dem Bösen ein. Im Rahmen dieser moraltheologisch grundierten Re‐

21 „Der religiöse Glaube (fides, faith)“, so Herbert Schnädelbach über die Vorzüge der
englischen Sprache, „ist etwas anderes als eine Summe von Überzeugungen (be‐
lief), ja er ist eine Lebensform im Modus des Sich-auf-etwas-Verlassens, die freilich
auch Überzeugungen einschließt; umgekehrt ist niemand, der von etwas überzeugt
ist und es in diesem Sinn glaubt, deswegen ein religiöser Mensch“ (Schnädelbach
2009: 39). Daneben ließe sich also noch eine dritte Bedeutung ausmachen.

3.4 Intelligible Tat

109

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


flexionen soll sich besonders eindrücklich zeigen, wie Kant seine an‐
fängliche Position preisgibt. Wie er unter der Hand Abstand davon
nimmt, das Böse allein als bloßes Devianzproblem zu behandeln. D.h.,
als latent drohende Abweichung vom Gesollten. Folgen wir Schönrich,
dann verdichten sich im Begriff der intelligiblen Tat also beide Seiten
der kantischen Freiheitsethik. Die Konturen dieses Begriffs werden
von ihm also zunächst gegen den Hintergrund von Kants Mörderbei‐
spiel umrissen.

Für Benjamin Constant, dem Kant mit seinem Aufsatz antwortet,
gilt die Ausnahmesituation bereits durch den Begriff der Willkürfrei‐
heit gerechtfertigt. Gegenüber dem Mörder wäre es möglich, die
Pflicht der Wahrhaftigkeit auszusetzen, insofern derselbe sich durch
sein obszönes Gesuch quasi selbst aus dem ungeschriebenen Gesell‐
schaftsvertrag ausgeschlossen hat (vgl. Schönrich 1994: 11). Wie ge‐
zeigt, kann dagegen schon ein gewisses moralisches Recht vorgebracht
werden. Vordergründig oszilliert dieses Recht zwischen seinem mora‐
lischen Anspruch wie seiner sozialen Ordnungsfunktion. Auf den
zweiten Blick zeigt sich allerdings, dass die angenommene Konfliktsi‐
tuation erst erzeugt wird. Der Eindruck eines „Adressatenkonflikts“
entsteht nur, insoweit sich die normative Forderung der Glückswür‐
digkeit auf der einen, wie das je individuelle Glücksstreben auf der an‐
deren Seite, in der Betrachtung überlagern (ebd., 12). Um zu Con‐
stants Auffassung zu gelangen, muss die Situation also erst neu be‐
schrieben werden. Weniger als Standard- denn als Notsituation. Unter
dieser Voraussetzung erscheint der Fall dann allerdings im Lichte eines
Widerstreits zwischen dem „Gebot der Hilfe“ wie der „Pflicht zur
Wahrhaftigkeit.“ Weshalb also diese Neubeschreibung? Weil wir durch
diese einer Problemlösung näher kommen. Wird die Situation in der
genannten Weise beschrieben, bleibt das Lügenverbot grundsätzlich in
Kraft. Grundsätzlich bedeutet jedoch auch, dass Ausnahmen nunmehr
durchaus denkbar sind. In Reichweite rückt über diese Neubeschrei‐
bung also eine Lösung des Dilemmas qua Güterabwägung. Die ent‐
sprechende Klugheit vorausgesetzt, wird durch diese Neubeschreibung
also ein Interpretationsrahmen geschaffen, innerhalb dessen eine
(zweistufige) Konfliktlösung möglich ist. Innerhalb dieses Rahmens ist
es gewissermaßen Pflicht, die Forderung der Wahrhaftigkeit für den
Augenblick auszusetzen (vgl. ebd., 12).

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

110

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Wovon Constant nach Schönrich zehrt, ist eine Interpretation der
Situation als Notsituation. Inwiefern ist diese Deutung jedoch über‐
haupt zulässig? Begünstigt werden Constants Einwände durch die enge
Verknüpfung von Willensmaxime und allgemeiner Situationsbeschrei‐
bung, die Kant vorsieht. Constant könne sich also durchaus auf das Sit‐
tengesetz selbst berufen. Die Wirkung dieses Verweises dürfte aller‐
dings begrenzt sein. Von Interesse ist das Gedankenexperiment vor al‐
lem hinsichtlich der Frage der (nichtintendierten) Handlungsfolgen.
Gemessen an dieser Frage verspricht jedoch auch die neue Situations‐
deutung keine wesentlich neuen Erträge. Worum also geht es? Mit Nei‐
man wurde das Gewissen aus Perspektive der menschlichen Phantasie
behandelt. Das Gewissen jedoch hat so seine Tücken. Zumal unter
(spät-)modernen Lebensbedingungen. Wer sich aus allem ein Gewis‐
sen macht, muss sich am Ende aus nichts mehr ein Gewissen machen.
Die entscheidende Frage lautet heute also ungefähr wie folgt: wo und
wie gelingt es der Freiheitssignatur des Anfangen-könnens, sich in die
hochkomplexen Handlungsketten einzuschreiben? Einhergehen mit
der „prognostische[n] Unverfügbarkeit der Folgen“, also insbesondere
Schwierigkeiten der moralischen Verantwortungszuschreibung (vgl.
ebd., 14 f.). So ist es nach Schönrich die intelligible Tat, wodurch sich
Absicht, Maxime und Gesinnung von Versicherungsexpertisen abhe‐
ben. Lauern auf Höhe hochgradig vermittelter Handlungszusammen‐
hänge quasi hinter jeder Straßenecke Paradoxien der Verantwortung,
soll Kant diesen also mittels dieses Begriffs begegnen. Für die intelligi‐
ble Tat sind weniger die Eigenschaften von Handlungen, denn die
Handlungsart ausschlaggebend. Quer zur gebräuchlichen Aufteilung
der Verantwortungslasten nach dem Schema primärer und sekundärer
Verantwortungen verfolgt dieser Begriff die Zuschreibungen bis in eine
Art unbedingten Entschluss hinein. Die intelligible Tat fragt nicht nach
dem Zeit-, sondern dem Vernunftursprung der Handlungen. Folgen
wir Schönrich, dann brechen sich in diesem Begriff nicht nur die Ge‐
fährdungslagen einer die Akteure kognitiv überfordernden, sondern
Moral letztlich untergrabenden Allzuständigkeit. In Kants Beispiel
muss sich der Protagonist auch für die indirekten Folgen verantworten,
die daher rühren, dass der Freund unbemerkt aus dem Haus geschli‐
chen ist, während in seinem Namen gelogen wurde. Am Ende wird der
Freund so doch noch seinem Verfolger über den Weg laufen. Ähnlich

3.4 Intelligible Tat

111

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


also die Situation der sozialen Akteure. Auch ihr Verantwortungsradi‐
us bestimmt sich über die subjektiven Handlungsmaximen, die sie sich
als vernunftbegabte Wesen aus dem Horizont ihrer individuell gefärb‐
ten Lebenssituation heraus auferlegen. Verantworten müssen sich die‐
se also für den kontrafaktischen Entschluss, durch den nicht nur ihre
einzelnen Maximen zu einem einheitlichen Leitfaden gebündelt wer‐
den, sondern diese mehr noch über die Einstimmungsprüfung als ob‐
jektiv vernünftig und damit mit anderen vernünftigen Willensbestim‐
mungen verträglich ausgewiesen werden. Derjenige, der an der Tür
lügt, trägt noch die Last der Verantwortung für die von ihm unvorher‐
sehbare Handlungskette. Wer willentlich den Bruch mit dem „Recht
der Menschheit“ in Kauf nimmt, wie Kant in besagtem Aufsatz
schreibt, der hat auch noch das zu verantworten, was ihm nur mittel‐
bar zugerechnet werden kann. Johann Gottlieb Fichte wird erklären,
dass die Wahl eines philosophischen Systems nicht unabhängig von
der Lebensführung betrachtet werden kann. Dieses nicht mit totem
Hausrat vergleichbar ist. Vorgezeichnet könnte dessen Überzeugung
demnach in der intelligiblen Tat sein. „Wer sich in einer freien Tat eine
böse Gesinnung aneignet, ist für alles verantwortlich, was in einen mo‐
tivationalen Zusammenhang mit dieser Gesinnung gebracht werden
kann.“ (ebd., 16) So wie das subjektive Prinzip der Willensbestim‐
mung nicht auf einzelne Handlungen zielt, sondern auf orientierende
Leitlinien, zielt diese „Tat“ also weder auf einzelne Handlungen noch
auf einen empirischen Summenschluss. Durch den Begriff wird viel‐
mehr ein Freiheitssinn erkundet, der anscheinend nicht schon durch
die freie Willkür abgedeckt ist. Soweit aus Sicht Schönrichs Kants Mör‐
derbeispiel.

Vom moralischen Standpunkt aus betrachtet scheinen Moralgesetz
und Freiheit fest miteinander verknotet: nur durch das Sittengesetz
entdecken sich die Individuen in ihrer Freiheit. Im Umkehrschluss im‐
pliziert jeder Selbst- einen Freiheitsverlust. Entsprechend harsch äu‐
ßert sich Kant auch gegenüber Positionen, die im mangelnden Ge‐
brauch der Freiheit mehr ausmachen; diesen gleichsam zu Erklärungs‐
zwecken heranziehen. „Die Freiheit in Beziehung auf die innere Ge‐
setzgebung der Vernunft ist eigentlich allein ein Vermögen; die Mög‐
lichkeit, von dieser abzuweichen, ein Unvermögen. Wie kann nun je‐
nes aus diesem erklärt werden? Es ist eine Definition, die über den

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

112

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


praktischen Begriff noch die Ausübung desselben, wie sie die Erfah‐
rung lehrt, hinzutut, eine Bastarderklärung (definitio hybrida), welche
den Begriff im falschen Lichte darstellt.“ (Kant MdS: 62 f.) Insgeheim
soll Kant entgegen dieser zoologischen Etikettierung das behauptete
Implikationsverhältnis selbst in Richtung der idealistischen Systement‐
würfe aufheben. Schönrichs zweiter Schritt besteht also darin, gegen
den Hintergrund dieser Bastarderklärung Kants Schwanken zwischen
einer quietischen wie einer radikalen Lesart der Freiheit nachzuzeich‐
nen.

Gilt nur der gute Wille als freier Wille, zeitigt das paradoxe Folgen.
Dann nämlich verflüchtigt sich die Urheberschaft für böse Handlun‐
gen gleichsam in das Dickicht undurchsichtiger Bedingungsverhältnis‐
se. Umgekehrt können sich gute Handlungen unter dieser Vorausset‐
zung kaum mehr wirklich auszeichnen. Worin soll „das Verdienst ei‐
nes Handelns bestehen, das qua Freiheit schon moralisches Handeln
ist, wenn diese Freiheit nicht auch die Freiheit wäre, anders, eben auch
unmoralisch zu handeln?“ (ebd., 119)

Unmittelbar stimmt dem auch Kant zu. „Was der Mensch im mo‐
ralischen Sinne ist, oder werden soll, gut oder böse, dazu muß er sich
selbst machen, oder gemacht haben. Beides muß eine Wirkung der
freien Willkür sein; denn sonst könnte es ihm nicht zugerechnet wer‐
den, folglich er weder moralisch gut noch böse sein.“ (Kant RGV: 55)
Lässt man das Zitat jedoch etwas länger auf sich wirken, dann wird
durch dieses hindurch der Abgrund der Freiheit vernehmbar, dem der
nachkantische Idealismus nachspüren wird. Vor diesem Abgrund soll
Kant also in letzter Konsequenz zurückschrecken. Kants Diskurs
schwankt zwischen einer Lesart, wonach Moralgesetz und Freiheit fest
miteinander verknotet sind, wie einer Lesart, in der es durchaus denk‐
bar ist, dass unmoralische Handlungen zwar auf einen Selbstverlust je‐
doch nicht auf einen Freiheitsverlust hinauslaufen.

Damit sind wir bei Kants religionsphilosophischen Schriften ange‐
langt. Namentlich, dessen zunächst unter dem Titel Über das radikale
Böse in der menschlichen Natur in der Berlinischen Monatsschrift pu‐
blizierten und dann ein Jahr später (1793) unter dem Titel Von der
Einwohnung des bösen Prinzips neben dem guten: oder über das radikale
Böse in der menschlichen Natur als erstes Stück in Die Religion inner‐
halb der Grenzen der bloßen Vernunft aufgenommen Aufsatz. Insbe‐

3.4 Intelligible Tat

113

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sondere im Kontext dieser Diskussion zeigt sich, wie Kant das zwi‐
schen dem Moralgesetz wie der Freiheit geknüpfte Band lockern muss.
Inwiefern er dazu nur insgeheim bereit ist, wird gleich eingangs deut‐
lich. Bereits hier stellt Kant die Weichen für seine zentrale These.
Denkbar ist das Böse nur als Abweichung vom Gesollten. So lesen wir
gleich eingangs des ersten Stücks: „[D]ie Freiheit der Willkür ist von
der ganz eigentümlichen Beschaffenheit, daß sie durch keine Triebfe‐
der zu einer Handlung bestimmt werden kann, als nur sofern der
Mensch sie in seine Maxime aufgenommen hat […], so allein kann
eine Triebfeder, welche sie auch sei, mit der absoluten Spontaneität der
Willkür (der Freiheit) zusammen bestehen. Allein das moralische Ge‐
setz ist für sich selbst im Urteil der Vernunft, Triebfeder, und, wer es zu
seiner Maxime macht, ist moralisch gut. Wenn nun das Gesetz jeman‐
des Willkür, in Ansehung einer auf dasselbe sich beziehenden Hand‐
lung, doch nicht bestimmt; so muß eine ihm entgegengesetzte Triebfe‐
der auf die Willkür desselben Einfluß haben; und, da dieses vermöge
der Voraussetzung nur dadurch geschehen kann, daß der Mensch die‐
se (mithin auch die Abweichung vom moralischen Gesetze) in seine
Maxime aufnimmt (in welchem Falle er ein böser Mensch ist); so ist
seine Gesinnung in Ansehung des moralischen Gesetzes niemals indif‐
ferent.“ (Kant RGV: 26 f.) Diskutiert Neiman den inneren subjektiven
Grund der Freiheit, erhellt Schönrich deren Gebrauch. Für diesen ist
bezeichnend, dass der Grund des Entschlusses für uns, wie Kant sagt,
„unerforschlich sei“ (ebd., 23). Das spiegelt sich auch in unseren Reak‐
tionspraktiken. Was jemand tut oder gerade getan hat, ist nicht ent‐
scheidend. Entscheidend ist vielmehr der Charakter(bildungsprozess),
den wir mit guten Gründen dahinter vermuten. Aus kantischer Sicht
sind unsere reaktiven Einstellungen und Praktiken also auf eine
grundsätzliche Asymmetrie zwischen dem Guten wie dem Schlechten
zurückführen. Gegen den Hintergrund dieser Asymmetrie kann der
Mensch auch nicht als Hybridwesen betrachtet werden. Wird er als
weder gut noch böse oder als beides zugleich beschrieben, zeitigt das
begriffliche Unschärfen. Mit der ersten Annahme wird ihm, konse‐
quent zu Ende gedacht, die Freiheit bestritten. Mit der zweiten Selbst‐
widersprüche in Kauf genommen. Zu umschiffen sind nach Kant also
zwingend „moralische Mitteldinge“ (ebd., 24). In diesem Sinn darf sich
in diesem Zusammenhang auch Friedrich Schiller angesprochen füh‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

114

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


len. Vindiziert man wie er schon der Neigung Vernunftanteile, wird
der Verpflichtungscharakter des moralischen Sollens nahezu unver‐
ständlich. Das spricht indessen jedoch nicht grundsätzlich gegen des‐
sen ästhetisches Erziehungsprogramm. Im Gegenteil. Solange die Ord‐
nung der Dinge eingehalten wird, verspricht die Interpretation der
Freiheit aus Perspektive von Aneignungsprozessen durchaus Einsichts‐
gewinne. Um seinen Standpunkt zu verdeutlichen, übt sich Kant an
der Stelle gewissermaßen auch in Schillers Diktion. „Nur nach be‐
zwungenen Ungeheuern wird Herkules Musaget, vor welcher Arbeit
jene guten Schwestern zurückbeben. Diese Begleiterinnen der Venus
Urania sind Buhlschwestern im Gefolge der Venus Dione, sobald sie
sich ins Geschäft der Pflichtbestimmung einmischen.“ (ebd., 26) Inter‐
pretiert werden sollte Schiller also im Sinne einer Habitualisierung des
Guten. Jede Lesart, die darüber hinauszielt, droht sich hingegen in den
begrifflichen Unschärfen zu verlieren. Beide anthropologischen
Grundannahmen lassen in ihrer spiegelbildlichen Verkehrung nach
Kant also die nötige Trennschärfe missen. Anerkannt werden sollte
gleichwohl die jeweils dahinter stehende Grundmotivation. Beide Po‐
sitionen wollen vermitteln. Den endlosen Streit zwischen Kulturpessi‐
misten und -optimisten beenden. Wie also lassen sich Verfalls- und
Fortschrittsdiagnosen aufeinander beziehen? Kants Antwort, indem
man die beiden Positionen transzendental wendet. Auf humanistischer
Seite sind fraglos die menschlichen Abgründe einzuräumen. Konkret:
die Rede von einem „natürlichen Hang zum Bösen“ mit in den Sprach‐
gebrauch aufzunehmen. Entsprechende Zugeständnisse müssen je‐
doch auch die Verfechter des Erbsündenmotivs machen. In ihren
Sprachgebrauch muss im Gegenzug die Rede von (unerschütterlichen)
„Anlagen zum Guten“ Eingang finden. Durch den Begriff der intelligi‐
blen Tat werden also beide Positionen in Bewegung versetzt. Aus des‐
sen Perspektive wird der Vernunftglaube gewissermaßen gattungs‐
ethisch ausgedrückt. Nämlich durch die (unverrückbare) „Hoffnung
einer Wiederkehr zu dem Guten“ (ebd., 55). Diese Korrekturanstren‐
gungen laufen gleichsam in Kants Diagnose eines radikal Bösen zu‐
sammen. Angekündigt wird diese Diagnose ja bereits durch den Titel
der Abhandlung. Noch nicht durch den Titel vorweggenommen wird
hingegen die Verunsicherung der moralischen Urteilspraxis, welche
die Diagnose bestimmt. Angesichts dieser latent gegebenen Irritation

3.4 Intelligible Tat

115

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


der moralischen Verantwortungszuschreibungen lässt sich das radikal
Böse auch als „faule[r] Fleck“ der Gattung bezeichnen. Überwiegen
am Ende also doch die Verfallsdiagnosen? Spricht dafür nicht zuletzt
auch die Metapher eines faulen Flecks? Deutet diese also nicht darauf,
dass Kant im Verlauf der Diskussion seine anfängliche These der
grundsätzlichen Asymmetrie zwischen Gut und Böse preisgeben wird?
Wie man diese Fragen beantwortet, hängt wohl davon ab, wie man die
Dispositionsausdrücke „Anlage“ und „Hang“ versteht. Ob als abhängig
oder unabhängig von der intelligiblen Tat.

Für diese gilt, dass sie den Taten der Individuen gleichsam voraus‐
liegt. Wie aber können wir von diesem „formale[n] Grund“, der die
„materialen“ Verantwortungszuschreibungen trägt, wissen? Nach Kant
nur durch Vernunft (ebd., 37). Demgemäß bezeichnen „Anlage“ und
„Hang“ für ihn denn auch Vernunftbestimmungen. Auf beiden Seiten
sollte das Adjektiv „natürlich“ also nur metaphorisch verwendet wer‐
den. Also nicht auf biologische Merkmale bezogen werden. Als ein‐
schlägig haben gleichwohl die Beweise menschlicher Destruktivität zu
gelten. Diese Dokumente der Grausamkeit kann auch die Vernunft
nicht einfach übergehen. Wie also lässt sich im Spiegel der menschli‐
chen Abgründe noch an der Vernunft festhalten? An der Stelle bietet
die Rede vom Hang nach Kant einen Ausweg. Durch diese wird ebenso
den Erfahrungsgehalten Rechnung getragen, wie der vernünftige Glau‐
be promoviert. Unter den Individuen gebräuchlich ist die Rede von
einem „Hang zum Guten“ bzw. Bösen. Der Sprachgewohnheit nach be‐
zieht sich diese auf natürliche Anlagen. Dem nun widersetzt sich die
transzendentale Wortverwendung. Aus Perspektive der intelligiblen
Tat wird über Tugend und Laster gleichsam im Lichte eines „erworbe‐
nen“ oder „zugezogenen“ Hangs geurteilt. Wann also ist die Rede von
einem erworbenen Hang gerechtfertigt? Dann, wenn sich das Urteil
auf Bildungsprozessen im Sinne der Habitualisierung des Guten be‐
zieht. Über einen zugezogenen Hang wird folglich immer dann gerich‐
tet, wenn das Urteil gegenläufiger Persönlichkeitsentwicklungen gilt.
Gegen den Hintergrund der beiden Dispositionsausdrücke muss also
kein Leben jemals verlorengegeben werden. Diese Hoffnung sollte sich
nicht zuletzt auch in der Moralerziehung niederschlagen. Movens der
Habitualisierung des Guten können ja bereits lebensweltliche Forde‐
rungen oder Erwartungshaltungen sein. Diese bereits durch das sozio‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

116

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


logische Begriffsinventar beschreibbaren Anpassungs- und Wand‐
lungsprozesse entsprechen nach Kant dem, was wir unter Reformen
verstehen. Davon unterscheidbar sind jedoch von außen nicht einseh‐
bare Momente der echten Umkehr. Diesem Gesinnungswandel in sei‐
ner voraussetzungslosen Radikalität wird dagegen der Begriff der Re‐
volution gerecht. Üben sollte sich die Erziehung also in der Leitunter‐
scheidung zwischen Reform und Revolution (vgl. ebd., 60).

Gegenstand des Hangs ist die latente Gefahr der Abweichung vom
Moralgesetz. Von dieser ist offensichtlich das Individuum ebenso wie
das Kollektiv betroffen. Mit der Rede „vom radikalen Bösen der
menschlichen Natur“ (ebd., 47) verbindet sich also durchaus auch eine
gewisse motivierende Wirkung aus. Weder der Einzelne noch die
Gruppe kann sich je sicher sein, in Übereinstimmung mit dem Moral‐
gesetz gehandelt zu haben. Das radikal Böse, das „den faulen Fleck un‐
serer Gattung ausmacht“, sollte also keinesfalls nur von Endzeitdia‐
gnostikern zitiert werden. Der Metapher gegenüber stehen gleichwohl
die schier unerschütterlichen Anlagen zum Guten. Auch diese sind un‐
ter anthropologischen Gesichtspunkten vorzustellen. Was den Men‐
schen auszeichnet, ist das Selbstverhältnis, das ihm qua Vernunft zu‐
kommt. In dieses Selbstverhältnis werden von Kant nun unterschiedli‐
che Stufen eingezogen. Maßgeblich für deren Unterscheidung ist die
Art der Begegnung mit seinesgleichen. Moderiert werden die jeweili‐
gen Stufenübergänge also über den Begegnungsmodus, der auf ihnen
zum Ausdruck kommt. Entlang dieses Maßstabs lassen sich dem
asymmetrischen Gefälle von gut und schlecht also unterschiedliche Fa‐
cetten abgewinnen. Die Formen der Devianz in aufsteigender Reihe
anordnen. Hinsichtlich der Begegnung mit dem anderen sollte also
unterschieden werden. Und zwar je nachdem, ob er allein aus dem
Horizont der eigenen biologischen Leibausstattung thematisch wird,
oder bereits aus dem Horizont des Begehrens. Ob er also schlicht als
unerlässlicher Kooperationspartner gilt oder ob er vielmehr als mo‐
vens der erbrachten Kulturleistungen erscheint. Oder davon noch ein‐
mal unterschieden, ob er gleichsam horizontlos begegnet. D.h., als
Adresse der eigenen (durch keine Stellvertreter ersetzbaren) Verant‐
wortung jene eingeschliffenen Wahrnehmungsmuster der „mechani‐
schen“ bzw. „vergleichenden Selbstliebe“, welche die ersten beiden Stu‐
fen charakterisieren, durchbricht (vgl. ebd., 29 f.). Vom anthropologi‐

3.4 Intelligible Tat

117

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


schen Standpunkt aus betrachtet, erscheint der Mensch somit als zu‐
sammengesetzt aus den Schichten seiner Tierheit, Menschheit und
Persönlichkeit. In diesem Zusammenhang finden prozedurale Glücks‐
konzepte ausdrücklich Aufnahme. Wenigstens, solange die von ihnen
avisierte „psychophysische Zufriedenheit“ der „moralischen Zufrie‐
denheit“ unterstellt bleibt (vgl. ebd., 57).22 Gemäß der anthropologi‐
schen Schichtungen lassen sich denn auch die Gemütslagen voneinan‐
der abheben, die zu Abweichungen vom Gesollten führen. Voneinan‐
der unterschieden werden die unterschiedlichen Formen der Devianz
also über den Grad ihrer reflexiven Brechung. So reicht die Reihe der
Verfehlungen von dem für die animalische Natur charakteristischen
Verfehlen des rechten Maßes (Völlerei, Wollust etc.), das auf eine ge‐
wisse „Gebrechlichkeit“ schließen lässt, über die vernunftgeleiteten
Täuschungen von seinesgleichen, die auf unlautere Herzensregungen
(Lüge, Neid, Eifersucht etc.) verweisen, bis hin zu jener über das
Blendwerk der bloß pflichtmäßigen Handlung hinauszielenden be‐
wussten und von daher bösartig zu nennenden Umkehr der Denk- und
Handlungsart. Was sich im Widerschein dieser aufsteigenden Reihe
der Verfehlungen somit zum Schluss abzeichnet, ist eine Vorrangliste,
die gewissermaßen das Wichtige kompromisslos vor dem Richtigen
führt.

Entscheidend für das untersuchte Verantwortlichkeitsbewusstsein
ist, dass auch der „faule Fleck, der die Zuschreibungspraxis verunsi‐
chert, letztendlich unerklärlich bleibt. Für das Moralgesetz gilt, dass
wir dessen Unbegreiflichkeit gerade noch begreifen können. Analog
verhält es sich anscheinend mit diesem Gattungsmerkmal. Auch des‐
sen Unbegreiflichkeit ist gerade noch begreiflich. Für Kant lässt sich
das moralische Gesetz kaum bruchlos aus den überlieferten Ansätzen
der Tauschgerechtigkeit ableiten. Nichtsdestotrotz kann die intelligible
Tat im gewissen Sinne als postchristlich apostrophiert werden. Wann
immer wir hochkomplexen Zuschreibungssituationen gegenüber ste‐
hen, so Kant, weist virtuell die mythologische Erzählung über den
Sündenfall an. Über sie wird verständlich, weshalb wir im Rahmen

22 Letztere hat also nur wenig mit jener trügerischen „Gewissenruhe“ zu tun, die sich
laut Kant gerne dann einstellt, wenn allein aufgrund günstiger Umstände tendenzi‐
ell pflichtvergessene Handlungen nicht tadelnswerten Folgen nach sich ziehen
(Kant RGV: 46).

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

118

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Praxis den Täter auch noch für die nur mittelbar durch ihn verursach‐
ten Schäden haftbar machen. Wofür uns die biblische Narrative sensi‐
bilisiert, ist der Unterschied zwischen dem Vernunft- wie dem Zeitur‐
sprung des Bösen. Diese Demarkationslinie ist hinsichtlich der Begrif‐
fe von Moral und Recht also keinesfalls nebensächlich. Die Erzählung
fragt gleichsam noch hinter die Dispositionsausdrücke zurück. Han‐
delt die Erzählung vom geheimnisvollen Grund der menschlichen
Freiheit, dann kann das Böse darin nicht aus einem ursprünglichen
Hang hervorgehen. Stattdessen muss diese dem Drehbuch von Un‐
schuld, Verbot und Sünde gemäß vielmehr dessen Ereignischarakter
einbekennen. Nach Kant reflektiert der biblische Text so auf jenes Ver‐
nunftfaktum, das erlaubt, die unter kulturgeschichtlichen Gesichts‐
punkten weit zurückreichende Spur des Bösen nachzuverfolgen. Einer‐
seits. Andererseits aber auch auf jene moralische Epoche, welche die
anfängliche Unschuld wachhält. Durch die Erzählung wird, mit ande‐
ren Worten, der Sinn für die Unbegreiflichkeit des Bösen geschärft. In
der Erzählung wird dessen Ursprung externalisiert, in dem er in eine
rein geistige Entität verlegt wird. Durch diesen Schachzug, so Kant, be‐
kräftigt sie dessen bloße Zufälligkeit und Entzogenheit. In der gleichen
Bewegung werden wir durch diese Erzählung damit jedoch auch zu
einer Verständigung über unsere Doppelnatur in pragmatisch-prakti‐
scher Absicht angeregt (vgl. Kant RGV: 51 ff.). Hinsichtlich der beiden
Facetten der intelligiblen Tat könnte sich so folgende Bemerkung
Kants als Schlüsselstelle erweisen. „Anders als uns endlich vernunftbe‐
gabten Wesen“, so Kant, „kann dem Geist, die Versuchung des Flei‐
sches nicht zur Milderung seiner Schuld angerechnet werden.“ (ebd.,
54) Die Pointe von Frankfurts Modell ist nach Nida-Rümelin darin
auszumachen, dass es nur willensschwache Personen sind, die den
Umweg über Wünsche zweiter Ordnung nehmen müssen. Willensstar‐
ke Personen hingegen folgen ihren Gründen. Ähnlich scheint die Poin‐
te Schönrichs gelagert. Kant will das Böse im Lichte von Versuchungen
erklären. Dadurch wird er über sich selbst hinausgeführt. Denn die
Form der Schwäche, die er dabei in Anschlag bringt, ist in seinem re‐
gelgeleiteten Moralentwurf überhaupt nicht vorgesehen.

Umrissen wird das Wirkungsfeld der intelligiblen Tat durch ver‐
antwortungsentlastende Praxen. Einerseits. Andererseits durch natura‐
listische Urteilssprüche. Noch der engagierteste Sozialpädagoge, Kri‐

3.4 Intelligible Tat

119

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


minologe, Psychologe oder Soziologe, der abweichendes Verhalten im
Gegensatz zu Soziobiologen, Intelligenz und Hirnforschern über sol‐
che Kriterien wie Milieu, Herkunft, exzessive Gewalterfahrungen, Dro‐
gen usw. erklärt, so in etwa Kant, sollte zur Kenntnis nehmen, dass
auch seine permissiven Absichten im Begriff stehen, den Respekt zu
untergraben, den wir uns wechselseitig entgegenbringen. Durch Kant
könnte damit also eine Gewissensperspektive vorgezeichnet werden,
die womöglich die Moralkritik des 19. Jahrhunderts (Nietzsche, Freud)
kaum fürchten braucht. In der Kritik der praktischen Vernunft heißt
es: „Es gibt Fälle, wo Menschen von Kindheit auf, selbst unter einer Er‐
ziehung, die, mit der ihrigen zugleich, andern ersprießlich war, den‐
noch so frühe Bosheit zeigen, und so bis in ihre Mannesjahre zu stei‐
gen fortfahren, daß man sie für geborene Bösewichter, und gänzlich,
was die Denkungsart betrifft, für unverbesserlich hält, gleichwohl aber
sie wegen ihres Tuns und Lassens eben so richtet, ihnen ihre Verbre‐
chen eben so als Schuld verweiset, ja sie (die Kinder) selbst diese Ver‐
weise so ganz gegründet finden, als ob sie, ungeachtet der ihnen beige‐
messenen hoffnungslosen Naturbeschaffenheit ihres Gemüts, eben so
verantwortlich blieben, als jeder andere Mensch. Dies würde nicht ge‐
schehen können, wenn wir nicht voraussetzen, daß alles, was aus sei‐
ner Willkür entspringt […] eine freie Kausalität zum Grunde habe,
welche von der frühen Jugend an ihren Charakter in ihren Erscheinun‐
gen (den Handlungen) ausdrückt, die wegen der Gleichförmigkeit des
Verhaltens einen Naturzusammenhang kenntlich machen, der aber
nicht die arge Beschaffenheit des Willens notwendig macht, sondern
vielmehr die Folge der freiwillig angenommenen bösen und unwan‐
delbaren Grundsätze ist, welche ihn nur noch um desto verwerflicher
und strafwürdiger machen.“ (Kant KpV: 225 f.) Im Sinne der Freiheit
„zum Moralgesetz“ erscheint das Böse hier durch den Begriff der intel‐
ligiblen Tat also einem asymmetrischen Begriffsverhältnis eingeschrie‐
ben (Schönrich 1994: 121). Gemäß dieser Freiheitsthese lassen sich
Moralverstöße als Abweichungen der Gebrechlichkeit, Unlauterkeit
und Bösartigkeit gruppieren. Gleich eingangs der Diskussion des radi‐
kal Bösen gibt Kant denn auch zu verstehen, dass auch die Auseinan‐
dersetzung mit dieser Realität den von ihm aufgezeigten kausalkatego‐
rialen Denkvorgaben genügen muss. D.h. einer Regelhaftigkeit, ohne
die der Begriff der Freiheit ansonsten entweder dem Chaos (Indeter‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

120

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


minismus) oder unendlichen Bedingungsverhältnissen (Determinis‐
mus) anheimfällt. Sobald die durch das moralische Sollen moderierte
überempirische Realität der Freiheit preisgegeben wird, was heißt, dass
der Begriff nicht mehr auf die Erfahrung wechselseitiger Selbstzweck‐
haftigkeit zielt, sondern nur mehr die grundlegende und einsame Wahl
zwischen Gut und Böse bezeichnet, wird es nicht nur schier unmög‐
lich, das Gesollte als das Gewollte auszuweisen, sondern mehr noch
der Bedingtheitscharakter der menschlichen Freiheit unwiderlegbar.
So Kants wesentliche Befürchtung (vgl. ebd., 130). Nach Schönrich
muss er im Verlauf der Diskussion seine anfängliche Position jedoch
aufgeben. Im Rahmen der Religionsschrift sieht sich Kant mit einer
Gedankenwelt konfrontiert, durch die nachdrücklich auch die Freiheit
„vom Moralgesetz“ eingefordert wird (ebd., 121). Das lässt sich nach
Schönrich für alle drei Stufen zeigen. Zunächst für die Stufe der Tier‐
heit. Ihr entsprechen Verfehlungen der Schwäche oder Gebrechlichkeit.
Die Selbstverhältnisse, die Kant in diesem Kontext anführt, haben je‐
doch nur wenig mit der anfänglich von ihm suggerierten mehr oder
minder ausgeprägten bloßen Willensschwäche zu tun. Kant erweckt
hier den Eindruck, als gehe die Devianz auf naturwüchsige Umstände
zurück. Damit verletzt er die von ihm selbst für Willensmaximen for‐
mulierte Bedingung der reflexiven Selbstdistanz. Mit „der Aufnahme
in eine Maxime“, so Schönrich, „verliert eine Begierde oder eine empi‐
rische Triebfeder gerade ihre Eigenschaft als naturwüchsiger blindwir‐
kender Faktor.“ (ebd., 125) Ähnlich die Stufe der Menschheit, d.h. die
ihr entsprechenden Verfehlungen der Unlauterkeit, z. B. bloß pflicht‐
mäßigen Handlungen. Auch hier lässt sich zeigen, dass Kant die von
ihm selbst mit der Sentenz über die (gelegentlichen) Abweichung von
der Willensmaxime formulierte reflexive Selbstdistanz im Rahmen der
Phänomenerklärung unterschlägt. Derjenige, der bloß pflichtmäßig
handelt, ist also nicht dadurch entschuldbar, als dass man ihm eine von
ihm selbst nicht genügend durchschaute verzerrte Selbstwahrnehmung
zu Gute hält. „Unlauterkeit als Selbsttäuschung ist nicht möglich, wohl
aber Unlauterkeit als Rationalisierungsstrategie.“ (ebd., 126) Bereits
für die ersten beiden Stufen muss also konstatiert werden, dass für sie
„gar kein Raum in“ Kants eigenem Modell „vorgesehen“ ist (ebd., 124).
Umso mehr gilt das für die dritte Stufe. Für Lebensentscheidungen al‐
so, an denen vor allem A- und Immoralisten wohl ihre Freude haben

3.4 Intelligible Tat

121

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


dürften. D.h., insofern man an der Stelle einmal davon absieht, dass
„das Böse als Böses“ wollen für Kant den Tatbestand der Bosheit erfüllt
und aufgrund des teuflischen Charakters, der dahinter vermutet wer‐
den müsste, für ihn schier undenkbar ist (vgl. Kant RGV: 45). Unge‐
achtet dieser Feinunterscheidung zwischen der „Bösartigkeit“ wie der
„Bosheit“ wird Kant im Zuge der Diskussion nach Schönrich also
durch die „moralischen Mitteldinge“ eingeholt. Fordert die intelligible
Tat zu einer ursprünglichen Stellungnahme gegenüber dem Moralge‐
setz auf, die ein unbedingtes Ja oder Nein verlangt, schleichen sich in
Kants Text quasi unablässig Jains ein. Also gelegentlich sich vorbehal‐
tene Abweichungen vom Moralgesetz, wie Schönrich sagt. Durch diese
wird Kants Schwanken zwischen zwei Lesarten der menschlichen Frei‐
heit eindrücklich bezeugt (vgl. Schönrich 1994: 129). Im Spiegel der
Persönlichkeit kann Kant nach Schönrich dann unmöglich länger an
der quietistischen Lesart festhalten. Hinsichtlich der beiden zuvor an‐
geführten Stufen wurde festgestellt, dass sie auf eine bewusste Umkehr
des moralisch Gesollten hinauslaufen. Gegen den Hintergrund der
Bösartigkeit rückt diese Umkehr nun in den Vordergrund. Damit die
radikale Freiheitsinterpretation. Im Hinblick auf seine eigenen Erklä‐
rungsansprüche muss Kant am Ende also das ursprünglich angenom‐
mene Implikationsverhältnis von Selbst- und Freiheitsverlusten be‐
streiten. Mit der intelligiblen Tat einher geht das Bewusstsein der sittli‐
chen Ordnung. Einher geht damit keineswegs jedoch schon deren An‐
erkenntnis. „Das Moralgesetz in seine Maxime aufzunehmen und es
gleichzeitig anderen Bestimmungsgründen nachzusetzen kann, wie ge‐
zeigt, weder als Schwäche noch als Selbsttäuschung interpretiert wer‐
den. Die Aberration vom Moralgesetz muß selbst in die Maxime auf‐
genommen werden […]. Damit kann die Aberration als solche nicht
die Rolle eines Erklärungsgrundes für das Böse übernehmen. Sie setzt
das Böse voraus.“ (ebd., 127)

Exkurs: „Dieses unbegreifliche Wesen“

Schiller wollte „natürliches Dasein bewahrend formen.“ (Adorno
1979: 95) Welcher Sinn lässt sich dieser Programmformel der Über‐
windung der kantischen Gegensätze heute noch abgewinnen? Unter

3.4.1

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

122

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


normativen Vorzeichen scheint der bestimmungsphilosophischen
Denktradition diesbezüglich eine stärkere Anbindung an Konzepte in‐
dividueller Selbstverwirklichung anempfohlen. Eine Akzentverschie‐
bung der „zivilisatorischen Zentralkategorie“ (Gerhardt) der Selbstbe‐
stimmung, welche wohl dem erfolgten „Austausch der Brüderlichkeit
durch […] Solidarität“ (Schnädelbach 2009: 24) korrespondiert. Um
politisch wirksam zu werden, so Gerhardt, bedarf die Würde der „kon‐
stitutionellen Bindung an das Menschenrecht.“ (Gerhardt 2006: 3)
Eine Bindung, die auf Höhe gemäßigter Vernunftansprüche anschei‐
nend durch Solidarität aussichtsreich mediiert wird. Insbesondere ihr
scheint die „Bürde“ (Schwinger 2001: 77) einer virulenten Fernsten‐
ethik auferlegt. „Zum einen lastet das Gewicht auf ihr, als Bestandteil
eines Weltethos den interkulturellen Dialog zur Begründung und zu‐
gunsten der Bewahrung der Menschenrechte zu ermöglichen, zum an‐
deren soll sie als Zeichen praktisch gewordener internationaler Verant‐
wortlichkeit friedenssichernde Qualität erlangen.“ (ebd., 76) Analy‐
tisch qualifiziert sich Solidarität danach aufgrund der sich in ihr bre‐
chenden riskanten Freiheiten reflexiv-gewordener Lebensformen und
-stile (etwa nun mehr optionaler Elternschaft), als normative Schlüs‐
selkategorie. An ihr lässt sich laut Elke Schwinger gut studieren, dass
die vordergründig spontanen affektiven Bindungsenergien, welche die
bürgerliche Geschlechternorm (hegemonial) voraussetzte, unter
gleichfreien Lebenspartnern erst hergestellt und damit auch gegen
ihren fragilen Charakter aktiv verantwortet werden müssen (vgl. ebd.,
78 ff.).

Während also im Schatten bioethischer Fragestellungen eine trans‐
disziplinäre Zusammenarbeit zwischen Moralphilosophen, Rechtswis‐
senschaftlern, Theologen und Medizinern anbricht, sorgt ungefähr
zeitgleich eine Neuausrichtung politischer Moral für ein Kurshoch le‐
bensweltlicher Ansätze. Aus sozialphilosophischer Blickrichtung wer‐
den Einblicke in die Bewegungsgesetze (spät-)moderner (narrativer)
Identitätskonstruktionen gewonnen, die nachdrücklich für eine Neu‐
fassung von Selbstbestimmung werben; die sich für einen Deutungs‐
rahmen aussprechen, innerhalb dessen vor allem gruppenspezifische
Missachtungs- und Demütigungserfahrungen berücksichtigt werden.
„Es gibt nichts Gutes: außer man tut es“, bemerkt schon Erich Kästner.
Fragen, die die Anfangs- und Endstadien menschlichen Lebens betref‐

3.4 Intelligible Tat

123

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


fen, sollten mit anderen Worten nicht über definitorische Merkmals‐
findungen bzw. Moralstatusanalysen beantwortet werden. Ähnliches
gilt für die unter gewandelten geo-politischen Bedingungen zuneh‐
menden Anfragen hinsichtlich einer in begründeten Ausnahmefällen
zulässigen Aufweichung des Folterverbots (vgl. Bahar 2009: 243). Hier
sollte vom bloßen Hererzählen des rechtsstaatlichen Dreischritts:
„Menschenwürde-Menschenrechte-Grundrechte“ Abstand genommen
werden (Menke/Pollmann 2008: 150).

Was die Tragfähigkeit solcher deduktiver Beweisführungen unter
säkularem Himmel anbelangt, notiert Herbert Schnädelbach lapidar:
„[W]enn der Gott, an den geglaubt wird, ein deus malignus oder gar
ein Spieler ist, der sich über seine Geschöpfe amüsiert“, dann „kann es
mit der Menschenwürde nicht weit her sein.“ (Schnädelbach 2009: 31)
Gerade diejenigen, so Dieter Birnbacher nicht weniger ironisch, die
meinen, die Gottesnähe gegen die technischen Großangriffe auf unsere
biologische Leibausstattung in Stellung bringen zu können, könnten
durch das „allzu anthropomorph[e] und insofern unglaubwürdige
Gottesbild“ (Birnbacher 2006: 100), das sie damit vertreten, die „Un‐
antastbarkeit“ beflecken. Denn die von kulturkonservativen Kräften
„zur Verteidigung der Sakrosanktheit der leiblichen Kontingenz ange‐
führte ,Gottesebenbildlichkeit‘ kann eine solche Sakrosanktheit jeden‐
falls nicht begründen.“ Die von ihnen angeführte Ebenbildlichkeit
kann sich „allenfalls auf die geistige Seite des Menschen“ (ebd., 100)
beziehen.

Ganz im Sinne der Einwände könnte so Bernhard H.F. Taureck
unsere oberste Verfassungsnorm redigieren wollen. Über den zugleich
emanzipatorischen wie für Zugehörigkeiten empfänglichen Wortlaut
„[k]eines Menschen Würde darf angetastet werden“ (Taureck 2009:
127), gilt es, die „raffinierte Begrenzung der Würdepraxis“ offenzule‐
gen, die ihrem Geist widerspricht. „Die Würde des Menschen ist unan‐
tastbar, der eine Arbeitserlaubnis besitzt, der so und so lange hier lebt,
der keine Straftat begangen hat, der hinreichende Deutschkenntnisse
besitzt, der die Leitkultur verinnerlichte.“ (ebd., 127) Bemängelt wird
von Taureck eine intellektuelle Höhenlagendiskussion, welche, ver‐
strickt in Begründungsfragen, die realen Gleichheitsforderungen über‐
hört, die sich dem Begriff spätestens von den sozialen Bewegungen des
19. Jahrhunderts nachhaltig einprägen. Die soll aus gattungsethischer

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

124

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Perspektive betrachtet somit dazu aufrufen, eine auch noch zukünftig
gewährte Offenheit und Vielheit als Bewertungsmaßstab hinsichtlich
der heraufziehenden hochzivilisatorischen Gefahrenhorizonte zu ak‐
zeptieren (vgl. ebd., 129 ff.). Gerade das Fehlschlagen sowohl aller reli‐
giös-traditionellen wie auch normativen Begründungsstrategien liefert
gute (skeptische) Gründe, „die generische Einheit aller Menschen“
(ebd., 126), als jeder Letztbegründung entratende und gerade darum
verbindlichen Grund der Würdepraxis anzuerkennen. Unveräußerli‐
che Rechtsansprüche sollten also den geforderten menschenwürdigen
Lebensbedingungen vorangestellt werden.

Gegen den skizzierten Zeitgeist erinnert Bielefeldt an den Unbe‐
dingtheitscharakter individueller Selbstbestimmung. D.h. daran, dass
„die Würde des Menschen nicht von seiner Fähigkeit zur Selbstach‐
tung abhängig“ (Bielefeldt 2004: 149) ist, sondern in einer Art letztlich
unergründlichen Selbstevidenz gründet. Zu merkmalsbezogenen Fehl‐
deutungen dieser „Ur-Evidenz“ (ebd., 148) kommt es, wenn man die
rechtsstaatliche Devise der Vermeidung von Grausamkeit empirisch
deutet.23 Denn nur im Sinne der vernunftgeleiteten Selbstverpflichtung
ist die Würde unantastbar. Kann sie selbst im Rahmen von Unrechtser‐
fahrungen, wie sie Folter und Sklaverei exemplarisch darstellen, allen‐
falls „massiv missachtet und im Grenzfall völlig negiert“ (ebd., 150)
werden. Keinesfalls jedoch im Sinne einer Art psychophysischen Ei‐
genschaft, wie dies umgangssprachliche Redewendungen über ihre
Verletzung bisweilen suggerieren, beschädigt oder gar eingebüßt wer‐
den. Die Unverfügbarkeit des Selbst im Sinne seiner Unausdeutbarkeit
könnte schon Georg Christoph Lichtenberg ins Auge fassen. In einem
seiner Aphorismen heißt es:

„Dieses unbegreifliche Wesen, das wir selbst sind, und das uns noch weit
unbegreiflicher vorkommen würde, wenn wir ihm noch näher kommen
könnten, als wir selbst sind, muss man nicht auf einer Stirn finden wol‐
len.“ (Lichtenberg 1962: 26)

23 Wobei sein Einwand sich sicherlich auch auf jene weiteren, je nach philosophi‐
schen Temperament bevorzugten Festschreibungen durch „Intelligenz, Reflexivität,
intentionale Kompetenz, aufgeklärtes Selbstinteresse, Rationalität, Natalität, Ange‐
wiesensein auf andere, Leidens- und Empfindungsfähigkeit“ (Gamm 2004: 51) er‐
strecken dürfte.

3.4 Intelligible Tat

125

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


2) „In den meisten (allen?) Gesellschaften“, so lehrt die Soziologie, „be‐
steht […] eine Tendenz dazu, den sprachlichen Ausdruck ,Gesicht‘
nicht nur auf ein Phänomen der Physiognomie, sondern ebenso sehr
auf das der Erhaltung der Selbstachtung zu beziehen.“ (Giddens 1997:
119) Gesagt ist dies gegen den Hintergrund leibphänomenologischer
Befunde: die Differenz von „Leib sein“ und „Körper haben“; den Ab‐
stand zwischen raumhafter Selbstgegebenheit und räumlicher Selbst‐
verortung. Auch aus handlungstheoretischer Perspektive könnte dem‐
nach bestätigt werden, worüber sich so unterschiedliche Ansätze wie
der positionale Wesensbefund (Plessner), eine Politik der Würde (Mar‐
galit) oder etwa eine Ethik des „Antlitzes“ (Levinas) nicht mehr zu ver‐
ständigen brauchen. „Beim Menschen ist das Gesicht nicht nur der un‐
mittelbare physische Ursprungsort der Sprache, sondern der beherr‐
schende Teil des Körpers, dem die Feinheiten von Erlebnissen, Gefüh‐
len und Absichten eingeschrieben sind. In einer banalen, jedoch be‐
zeichnenden Weise beeinflußt das Gesicht in den menschlichen Sozial‐
beziehungen die räumliche Verteilung von Individuen unter den Be‐
dingungen von Kopräsenz. Die Positionierung zwischen menschlichen
Akteuren unterscheidet sich signifikant von den Formen der Positio‐
nierung, wie man sie in der Mehrzahl tierischer Gesellschaften findet:
die Positionierung zwischen menschlichen Akteuren wird vermittelt
über das ‚wechselseitige Anschauen‘ (ebd., 119). Handelt es sich hierbei
nicht um eine Beobachtung, die spätestens von dem Moment an eine
gewisse Kommentarbedürftigkeit erkennen lässt, da die „Gleichheit al‐
les dessen, was Menschenantlitz trägt, vor Gott“ (Plessner 1953: 249)
äußerst fraglich wird? Lässt sich durch all dieses „wechselseitige An‐
schauen“ nicht unschwer „der ursprüngliche Name“ für das Gesicht,
das „Prosopon“ (Kobusch 2010: 6) vernehmen? D.h., eine auditive
Wahrnehmungsleistung, die darauf deutet, dass unser theoretisches
Verhalten, das, wie Heidegger sagt, „unumsichtiges Nur-hinsehen“ ist
(Heidegger 2001: 69), in praktischen An(er)kennungsverhältnissen
gründet? „Der Mensch“, schreibt Gerhard Gamm, „erhält sein Gesicht
in der unveräußerlichen Würde, die ihm als Einzelnem in seiner Ein‐
zigkeit (Einzigartigkeit) zukommt.“ (Gamm 2004: 49)

Vor dem Hintergrund der Gräuel des zwanzigsten Jahrhunderts
zeichnet sich demnach eine gewisse Akzentverschiebung ab. Zuneh‐
mend werden die beiden begrifflichen Enden der Selbstbestimmung

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

126

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


(Freiheit/Würde) von Erfahrungen des Gesichtsverlusts bzw. der Ge‐
sichtslosigkeit her miteinander verbunden. Statt über die Würde des
Menschen über ein menschenwürdiges Leben nachgedacht. Zu den
Autoren, die diese Bedeutungsverschiebung begrüßen, zählt Avishai
Margalit. Durch Margalit werden die beschriebenen evaluativen Ein‐
stellungen gleichsam von den Nicht-Orten gesellschaftlicher Anerken‐
nung her ins Arbeiten gebracht. Das verrät bereits der Titel dessen
Monographie. An der Zeit wäre eine „Politik der Würde.“

Kaum verwunderlich also, dass auch Margalit dem numinosen
Verleihensakt der Würde misstraut. Die Denkfigur göttlichen Abglan‐
zes, die bis in den humanistischen Übertrag herausragender individu‐
eller Einzelleistungen „auf den Rest der Menschheit oder schließlich
d[er] Menschen auf ‚anthropoide‘ Tiere‘“ (Margalit 1997: 83) hinein‐
ragt, ist für ihn gänzlich ungeschickt, das achtungswürdige am Men‐
schen auszudrücken. Von metaphysischen Hypotheken befreit ermit‐
telt sich der moralische Standpunkt dagegen über vier Kriterien. Das‐
jenige, was die Achtungswürdigkeit begründet, darf erstens nicht ab‐
stufbar sein. Zweitens, darf es nicht missbrauchsfähig sein und muss
drittens, als moralisch relevante Eigenschaft, viertens, einer streng in‐
nerweltlichen Rechtfertigung genügen (vgl. ebd., 83). Dieser Katalog
zielt mitunter gegen Anschlussversuche an kantische Theorievorgaben.
(vgl. ebd., 91) Wenn Kant den unvergleichlichen Wert des Menschen
fernab metaphysischer Begründungsinstanzen in einer zugleich als
vernünftig wie erhaben gedachten Willensbestimmung hinterlegt, wird
er dabei stillschweigend durch die bürgerliche Geschlechternorm an‐
geleitet. Ein Umstand, der etwa darin zum Ausdruck kommt, dass das
Sittengesetz allein die letzten beiden kriterialen Punkte ausnahmslos
erfüllt. Aus Sicht Margalits ist so zu Punkt eins zu sagen, dass der un‐
bedingte Geltungsanspruch der Willenshypothese zwar nicht aus‐
drücklich Selbstversorgungsunfähige ausklammert, insofern diese ja,
wie Kant im Konjunktiv versichert, auch dann hell erstrahlen soll,
wenn dessen innerweltlichem Abglanz durch beachtliche dispositio‐
nelle Einschränkungen („kärgliche Ausstattung einer stiefmütterlichen
Natur“) von vorneherein enge Grenzen gesetzt sind (vgl. Kant GMS:
19). Doch verfehlt auch dieses „Juwel“ (ebd., 19) die gesellschaftlichen
Ränder, die sich der Vernunftdiskussion von den beispiellosen Un‐
rechtserfahrungen des 20. Jahrhunderts her aufdrängen.

3.4 Intelligible Tat

127

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Warum also nicht einmal diese Erfahrungen des „Gesichtsverlusts“
zum Anlass nehmen, um stattdessen negativistische Fluchtpunktbe‐
stimmungen aufzusuchen? Bevor wir über eine faire Gesellschaft
nachdenken, sollten wir nach Margalit über anständige gesellschaftli‐
che Verhältnisse nachdenken. Wann aber kann eine Gesellschaft als
anständig bezeichnet werden? Beziehungsweise wodurch zeichnet sich
eine Gesellschaft aus, die darüber hinaus das Prädikat zivilisiert ver‐
dient? „Eine Gesellschaft ist dann anständig“, so Margalit, „wenn ihre
Institutionen die Menschen nicht demütigen. […] In einer zivilisierten
Gesellschaft demütigen die Menschen einander nicht, während es in
einer anständigen Gesellschaft die Institutionen sind, die den Men‐
schen nicht demütigen.“ (Margalit 1997: 15) Sowohl moralische wie
auch logische und kognitive Gründe sprechen demnach für eine an
Fragen der körperlichen Integrität wie der soziokulturellen Zugehörig‐
keit ausgerichtete Überprüfung der gesellschaftlichen Institutionen.
Für Margalit verbindet sich das Dringlichkeitsgebot, dass es wichtiger
ist „Demütigungen zu vermeiden“ (ebd., 19), denn „Achtung zu zol‐
len“ (ebd., 19), so umstandslos mit der Einsicht, dass „es Ziele gibt, die
direkt und intelligent erreicht werden können, und solch[e], die im
wesentlichen Nebenprodukte sind.“ (ebd., 19) Die begründete Annah‐
me, dass „[d]ie Achtung anderer Personen im Kern […] ein Nebenpro‐
dukt unseres allgemeinen Verhaltens sein [kann, S.S.], während das bei
der Nichtdemütigung nicht der Fall ist“ (ebd., 19), mündet so letztlich
in das Wissen ein, dass „demütigendes Verhalten leichter zu identifi‐
zieren ist, als respektvolles Verhalten.“ (ebd., 20)

Durch identitätspolitische Überlegungen dieser Art lassen sich
nicht zuletzt gewisse Versäumnisse fairer Gesellschaftsordnungen be‐
nennen. Unter Fairnessbedingungen definiert sich Selbstbestimmung
im Wesentlichen über das „Grundgut“ der „Selbstachtung.“ (vgl. ebd.,
312) Als Vertragspartner werden dabei Akteure vorgestellt, die sowohl
über ein vergleichsweise gesundes „Selbstwertgefühl“, wie ein gehörig
Maß an Selbstvertrauen verfügen (vgl. ebd., 312). Selbstversorgungs‐
unfähige finden kaum Einlass in diesen Vertragsabschluss.

Großgeschriebene Würdekonzeptionen kämpfen aus Sicht Marga‐
lits somit mit der Schwierigkeit eines (unzulässig) enggeführten Adres‐
satenkreises und/oder einer gewissen Missbrauchsanfälligkeit. Ganz
anders die Freiheitsthese, die auf die lebensgeschichtlich offene Zu‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

128

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


kunft Bezug nimmt. An wen der (sanfte) Imperativ ergeht „Du muss
dein Leben ändern!“, muss sich weder vorwerfen lassen, Selbstversor‐
gungsunfähige nur unzureichend mit zu berücksichtigen, noch die
Auswüchse des Bösen fürchten, die im Schatten der Großschreibungen
lauern. Laut Margalit verträgt sich mit dem Prädikat radikal so durch‐
aus die Ansicht, dass „[d]ie Fähigkeit, sich ein Ziel zu setzen […] kein
Wert an und für sich [ist, S.S.], sondern nur dann Achtung verdient,
„wenn die Ziele wertvoll sind.“ (ebd., 85) Mit anderen Worten, gesucht
wird die achtunggebietende Eigenschaft. Genügen muss diese den Kri‐
terien, erstens nicht abstufbar, zweitens nicht missbrauchsfähig, drit‐
tens moralisch relevant zu sein und viertens eine streng „menschliche
Rechtfertigung von Achtung“ anzubieten (ebd., 83). Erfüllt wird dieses
Anforderungsprofil nach Margalit noch am ehesten durch die von ihm
als radikal apostrophierte Fähigkeit. Nämlich die „Fähigkeit, dem eige‐
nen Leben zu jedem beliebigen Zeitpunkt eine völlig neue Deutung zu
geben und es dadurch radikal zu ändern.“ (ebd., 92)

Über das moralische Sollen wird dagegen auch für ihn letzten En‐
des der Sinn von Verantwortung verstellt; moralische Stellvertretung
ermöglicht. „In den Engeln, der ‚reinsten‘ Verkörperung von Vernunft,
löst sich jede Individualität auf. Es kommt nicht weiter darauf an, ob
Erzengel Gabriel durch Michael ersetzt wird.“ (ebd., 91) Pflichtbasierte
gesellschaftliche Ordnungen sind so durch eine Art Paradox gekenn‐
zeichnet. „[I]n einer Gesellschaft, die auf Pflichten beruht“, so Marga‐
lit, können „Menschen zwar auf demütigende Art und Weise handeln,
aber niemand“ kann „gedemütigt werden.“ (Margalit 1997: 47) War‐
um, weil der Verstoß gegen ein etwaiges Demütigungsverbot unter die‐
sen Voraussetzungen keine „Verletzung der Rechte eines bestimmten
Menschen“ (ebd., 47) darstellt, sondern nur eine anonymisierbare ge‐
sellschaftliche Normverletzung. Liegt es da nicht nahe, den Individuen
subjektive Rechte zu vindizieren? Gegenüber der Pflicht genießen sub‐
jektive Rechte den Vorteil, nicht in Differenz-Blindheit zu erstarren.
Stattdessen individuieren diese ihre Träger erkennbar. Wenn also die
Einzelnen innerhalb rechtlicher Anerkennungsverhältnisse erscheinen,
liegt es da nicht nahe, subjektive Rechte als „notwendige Bedingung
für die Begriffe von Achtung und Demütigung“ anzusehen? Mehr
noch, als „hinreichende Bedingung dafür, daß man eine Gesellschaft
anständig nennen kann.“ (ebd., 45) Für Margalit bietet das Verleihen

3.4 Intelligible Tat

129

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


von Rechten jedoch nur vordergründig einen Ausweg. In den Hinter‐
grund würde darüber wieder die Frage der Zugehörigkeit gerückt. Die‐
se einer „scheinbare[n] Evidenz“ aufgeopfert (ebd. 45). Auch durch
eine in rechtliche Termini aufgehobene Selbstzweckhaftigkeit der Per‐
son wird „die Suche nach achtungsbegründenden Eigenschaften allzu
stark eingrenz[t].“ (ebd., 91) Das wird mitunter im Spiegel pflichtba‐
sierter Gesellschaften anschaulich. Demütigungsverbote lassen sich
auch anders herleiten. So etwa aus der Begründungsoptik des neuzeit‐
lich-republikanischen Ideals politischer Selbstbestimmung heraus.
Wahlweise aber auch aus dem Erwartungshorizont geometrischer Ge‐
rechtigkeitsannahmen heraus. Die Pflicht, nicht zu demütigen, kann
auch „auf der Vorstellung gründen, daß die Abwesenheit von Demüti‐
gung ein Gut an sich ist, während die Erfüllung des Interesses des Op‐
fers nur ein Mittel darstellt, diesen Zweck zu erlangen.“ (ebd., 51)
Nicht weniger könnte jedoch auch das Ideal der kontemplativen Le‐
bensführung herangezogen werden. „[I]n einer Gesellschaft, der dieses
Ethikmodell zugrunde liegt“, so Margalit, wirft man „Menschen, die
andere erniedrigen, nicht etwa“ vor, „daß sie die Rechte ihres Opfers
verletzt oder eine Pflicht nicht erfüllt hätten. Vielmehr beschuldigt
man sie, nicht im Sinne eines vorbildlichen Menschen gehandelt zu
haben.“ (ebd., 52)

Perspektiven der autonomen Lebensführung sollten nach Margalit
also in erster Linie gegen den Hintergrund der Frage der Zugehörig‐
keit erörtert werden. Wer gedemütigt wird, fühlt sich nicht zuletzt in
seiner personalen Integrität verletzt; am „aufrechten Gang“ gehindert.
Erwartet mitunter also Beistand von einer Metapher, die darauf reflek‐
tiert, dass „Selbstachtung auf Merkmalen der Zugehörigkeit statt auf
erworbenen Eigenschaften beruh[t].“ (Margalit 1997: 68) Wobei Inte‐
grität hier im außermoralischen Sinn verstanden wird. Charaktertu‐
genden wie Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit oder Loyalität stellen nicht
per se auf ein harmonisches Gleichgewicht der verschiedenen Seelen‐
teile ab. Die Wahl moralischer Leitprinzipien ist also nicht umstandlos
mit der Wahl einer moralischen Lebensführung gleichzusetzen.
Schließlich hält etwa ein „Gangster […] seinen Freunden wohl kaum
aufgrund einer moralischen Reflexion die Treue“ (ebd., 71). Anderer‐
seits unterscheiden wir diesbezüglich von institutioneller Seite zwi‐
schen erpressten wie rechtsstaatlich unbedenklichen Verratspraxen.

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

130

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Individuellen Rechten vergleichbar, setzt uns moralische Integrität
demnach auf eine falsche Fährte. Als mithin „hinreichende[r]“ (ebd.,
72) Anhaltspunkt für kränkende Institutionsverhältnisse sollte sie so‐
mit nicht zur „notwendigen Bedingung“ (ebd., 72) erklärt werden. We‐
nigstens dann nicht, wenn der aus gelingenstheoretischer Blickrich‐
tung aufgetane Zusammenhang von Selbstachtung und Würde nicht
wieder verspielt werden soll, wonach die Würdezuschreibung gleich‐
sam das äußere Abbild der in Rechtsverhältnissen abgesicherten psy‐
chologischen Selbstbeziehung darstellt. Nicht von ungefähr sprechen
wir von würdigem Verhalten oder einem würdevollem Gang. Durch
solche positiven Zuschreibungen, an deren entgegengesetzten Enden
eben „[d]emütigende Gesten“ (ebd., 73) anzutreffen sind, wird ersicht‐
lich, dass ein menschenwürdiges Leben sich nur bedingt juridischen
Termini beugt. Nach Ansicht Margalits tendiert der rechtliche Blick al‐
so dazu, den inneren Zusammenhang zwischen der (rechtebezogenen)
Selbstachtung wie der Würde als ihrer „nach außen sichtbare Gestalt“
(ebd., 73) auseinanderzureißen. Vergleichbares gilt jedoch auch für
starke Lesarten der Sorge. Was durch diese nur unzureichend verzeich‐
net wird, ist der dem moralischen Standpunkt innewohnende ferns‐
tenethische Impuls. Die Einsicht, „daß respektvolles Verhalten ein zen‐
traler Bestandteil unserer Lebensform ist“ (ebd., 106), muss demnach
nicht zwingend dem Eingeständnis eines Triumphs des Vielen über
dem Einen gleichkommen. Speist sich der Respekt für einander nicht
aus einer Art anthropologischen Minimalkonsens? Der übergreifenden
Ablehnung des „schlimmsten Übels?“ (ebd., 109) Wenn ja, dann wird
darüber die Zugehörigkeitsfrage wohl vor schismatischen Letztaus‐
künften gerettet. Das Buch der anständigen Gesellschaft aufgeschla‐
gen. „Demütigung muß als Ausschluß aus der menschlichen Gemein‐
schaft verstanden werden. Ein solcher Ausschluß gründet nicht auf der
Annahme, daß die ausgeschlossene Person bloß ein Tier oder Gegen‐
stand ist. Der Akt des Ausschließens beruht vielmehr darauf, daß man
sich so verhält, als ob die betreffende Person ein Tier oder Gegenstand
wäre. Meistens werden Menschen dadurch ausgeschlossen, daß man
sie als Untermenschen behandelt.“ (ebd., 140 f.)

Mit Margalit ließe sich also die Liebe rechtfertigen. D.h., ein an ex‐
pressiver Selbstachtung ausgerichteter Würdeschutz. Mit Margalit las‐
sen sich die beiden Enden der Selbstbestimmung jedoch auch für die

3.4 Intelligible Tat

131

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Vernunft gewinnen. Für die elementare Bedeutung der Fähigkeit zur
Selbstachtung. Nur zur Selbstachtung fähige Individuen sollten dem‐
nach den Würdeschutz genießen. Wer dieses Kriterium nicht erfüllt,
wäre folglich nicht durch das Instrumentalisierungsverbot geschützt.
Mit gutem Grund, wie Nida-Rümelin meint. Ist das doch der Preis,
den wir wohl entrichten müssen, insofern wir auf Höhe der strittig
werdenden Reichweite der Ethik noch an einem gehaltvollen Würde‐
begriff interessiert sind. Statt die Würde also zur inhaltlosen Leerfor‐
mel verkommen zu lassen, sollten wir uns hinsichtlich des menschli‐
chen Lebens, das dieses Kriterium nicht erfüllt, darauf besinnen, dass
es damit keinesfalls der schonungslosen Vernutzung anheimgestellt ist.
Im Gegenteil, mit der begrifflichen Trennung zwischen dem Würde-
wie dem davon unabhängig zu begründenden Lebensschutz dürfte
umso deutlicher hervortreten, worin utilitaristische Überlegungen feh‐
len. Nur unzureichend wird durch diese der unverhandelbare morali‐
sche Status berücksichtigt, der auch diese Grenzfälle des Lebens vor
der geplanten Verrechnung schützt (vgl. Nida-Rümelin 20012: 151).
Nach Nida-Rümelin hilft Margalit also, diese Trennlinie zu ziehen. Da‐
für notwendig wäre allerdings eine kritische Auseinandersetzung mit
dessen Ausgangsthese. Bereits im Alltag lässt sich beobachten, dass
sich der ein oder andere gedemütigt fühlt, ohne das er deshalb mit der
entsprechenden Anteilnahme Dritter rechnen sollte. Umgekehrt gibt es
Fälle, da jemand offensichtlich gedemütigt wird, die betroffene Person
dies jedoch selbst nicht so empfindet. Allein, sich gedemütigt zu füh‐
len, reicht demnach nicht aus, um daraus gleich Schlussfolgerungen
für den Würdebegriff abzuleiten. Klar unterschieden werden muss
vielmehr zwischen unbegründeten wie begründeten Gefühlen der De‐
mütigung. Im Zuge dessen sollte jedoch auch der Animismus ausge‐
räumt werden, der sich bei Margalit stellenweise einschleicht. Institu‐
tionen oder Lebenslagen können, solange dahinter keine Absichten
und Pläne einzelner auszumachen sind, genauso wenig demütigen, wie
das Wetter unfreundlich oder gemein sein kann (ebd., 132). Für das
Gefühl der Demütigung muss es also gute Gründe geben. Sind mit die‐
sen jedoch nicht individuelle Rechtsansprüche verbunden? Wer sich
auf fundamentale Weise in seiner Existenz bedroht fühlt, wird, wenn
auch von ihm selbst unbemerkt, an individuelle (Abwehr-)Rechte ap‐
pellieren. Das lehrt nach Nida-Rümelin auch der Blick durch die kul‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

132

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


turelle Brille. Etwa anhand der Beispiele der Witwenverbrennung oder
der Klitorisbeschneidung. Der Widerstand gegen diese Praxen ver‐
weist, wenn auch nur unausgesprochen, auf unveräußerliche Rechte.
Vorübergehend etabliert wird dadurch gewissermaßen eine Situation
des doppelten Ausschlusses. Einerseits der Widerstand leistenden (jun‐
gen) Frauen aus der Gemeinschaft. Andererseits jedoch auch der Ge‐
meinschaft aus der Weltgemeinschaft. Dieser gegenüber sieht sich die‐
se von diesem Zeitpunkt an unter erheblichen Rechtfertigungsdruck
gestellt. Durch die Geneitalverstümmelung werden die Frauen objektiv
in ihrer Fähigkeit zur Selbstachtung beschnitten.

Mitunter deshalb sollte in Bezug auf Strawson wohl nur von einem
„quasi-transzendentalen“ Bezugsrahmen die Rede sein. Worauf also
legt Nida-Rümelin Wert? Darauf, dass nicht jede Würdeverletzung
zwangsläufig eine entsprechende Rechtsverletzung und umgekehrt
nicht jede Rechtsverletzung eine entsprechende Würdeverletzung nach
sich zieht. Menschenwürde und -recht sollten also nicht umfangslo‐
gisch gleich gesetzt werden. Nicht jeder Verstoß gegen das Recht auf
Leben oder die körperliche Unversehrtheit verweist auf eine demüti‐
gende Praxis. Nicht jede demütigende Praxis gleicht einer Verletzung
unveräußerlicher Rechte. Beide Ideen gehen in bestimmten Hinsichten
übereinander hinaus, wie sie in anderen hintereinander zurückfallen.
Das wird nach Nida-Rümelin am Beispiel kultischer Opferrituale deut‐
lich. In Konflikt gerät das Menschenopfer sicherlich mit den funda‐
mentalen Rechtsnormen. Keinesfalls ausgemacht ist damit allerdings
schon, dass sich die im Rahmen des Rituals getötete Person auch gede‐
mütigt fühlt (ebd., 137). Das Beispiel ist bizarr. Gleichwohl verhilft es
nach Ansicht Nida-Rümelins zu einem gehaltvollen Würdebegriff, der
an den Rändern nicht ausfranzt. Worauf also läuft Margalits Untersu‐
chung hinaus? Für Nida-Rümelin auf eine Ergänzung des Katalogs der
Menschenrechte und zwar „um das Recht nicht gedemütigt zu werden“
(ebd., 141).

3) Wann gelingt das Leben? Für Margalit sollte die Frage reformu‐
liert werden. Worum es heute geht, ist die performative Stoßrichtung
des Würdebegriffs von den gesellschaftlichen Rändern her zu entbin‐
den. Oder wie Taureck sagt, „Menschenwürde ist […] immer auch et‐
was, das erst erzeugt werden muss und keineswegs etwas, das bereits
da ist, wenn es bloß ausgesprochen wird. ‚Es gibt nichts Gutes: außer

3.4 Intelligible Tat

133

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


man tut es‘, schreibt Erich Kästner, und so verhält es sich auch mit der
Menschenwürde.“ (Taureck 2009: 128) Gesagt ist das gegen Artikel 1
des Grundgesetzes. Worauf aber reflektiert die Unantastbarkeit, wenn
man den gegenüber den realen sozialen Schieflagen erstarrenden de‐
duktiven Ableitungszusammenhang der ersten drei Grundrechtsartikel
einklammert? Sollte angesichts der sozialen Verwerfungen nicht vom
„ist“ auf ein „sollen“ umgestellt werden? Also nur gefordert werden,
dass die Menschenwürde nicht angetastet werden soll? Dieser Schach‐
zug dürfte allerdings ziemlich schnell die Gegenfrage provozieren,
warum sie denn nicht angetastet werden soll. Um das einzusehen, be‐
darf es Christoph Menke und Arndt Pollmann zufolge nur wenig an
Überlegung. Statt des unter Essenzialismusverdacht stehenden Drei‐
schritts wird von diesen so eine differenzphilosophische Lesart der ers‐
ten beiden Grundgesetzartikel vorgeschlagen. Worauf die Unantast‐
barkeit im Wesentlichen zielt, ist die Idee der gleichen Achtung. Diese
schaltet sich gleichsam noch unter die schlimmsten Formen der Folter
und Erniedrigung. Ähnlich wie für Bielefeldt hält also auch für dieses
Autorenpaar der für den Würdebesitz entscheidende Gedanke der glei‐
chen Achtungswürdigkeit auch noch vor den Öfen von Ausschwitz
stand. In der gleichen Bewegung gibt das Grundgesetz für diese aller‐
dings auch zu verstehen, dass dieser Gedanke nur insofern überzeugt,
als man sich schon der Idee der gleichen Achtung verschrieben hat.
Für die Unantastbarkeit gilt demnach, was für die Moral im Allgemei‐
nen gilt. Sie lässt sich von außen nicht andemonstrieren. Quasi im
Umkehrschluss daraus folgt der in Artikel zwei garantierte Schutz un‐
veräußerlicher Rechte. Wer den in Artikel eins formulierten Stand‐
punkt des Grundgesetzes einnimmt, für den erlangt der Gedanke in
Artikel zwei seine rechtliche Positivierung. Indem ich dem anderen als
achtungswürdig begegne, anerkenne ich ihn instantan als Träger un‐
veräußerlicher Rechte. Wird damit auch noch nichts über deren kon‐
kreten Ausgestaltung gesagt, steht dessen Status als Träger grundlegen‐
der Rechte somit außer Zweifel. Umgekehrt wird die (utilitaristische)
Einigungsperspektive von Tausch und Vertrag nur überwunden, inso‐
fern diese Rechte als in der Würde hinterlegt gedacht werden.

„Menschenwürde und Menschenrechte hängen so zusammen – und sind
zugleich unterschieden – wie die Tatsache, dass jeder Mensch gleiche

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

134

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Achtung verdient, und die weiteren Bestimmungen dessen, was die glei‐
che Achtung jedes Menschen verlangt.“ (Menke/Pollmann 2007: 154)

Aus Sicht Menke/Pollmanns sollte Margalit demnach durch eine Ge‐
genlektüre ergänzt werden. Derselbe steht exemplarisch für Ansätze,
welche die Menschenwürde als Fluchtpunktbestimmung behandeln.
Im Kontext dieser gelingenstheoretischen Ansätze wird besonders
deutlich herausgearbeitet, inwiefern die in der psychologischen Selbst‐
beziehung der Selbstachtung Ausdruck findende gesellschaftliche Er‐
fahrung des Respekts auf Freiheitsräume verwiesen ist, die wiederum
die Basis für die entsprechende Würdedarstellungen der Individuen
abgeben. Praktiken der Erniedrigung und Entwürdigung führen dem‐
nach nicht automatisch zum Würdeverlust. Der von diesen herausge‐
arbeitete Zusammenhang von Würdebesitz und Selbstachtung verweist
vielmehr auf bei den Individuen unterschiedlich ausgeprägte Wider‐
standskräfte. Unterstellt werden müsste den Individuen also ein von
außen unzugängliches (minimales) Potenzial der aktiven Selbstbe‐
hauptung. Daraus sollte allerdings nicht gefolgert werden, dass derje‐
nige, der seine Würde einbüßt, irgendwie selbst daran mit Schuld trägt.
Worauf gelingenstheoretische Ansätze allein verweisen, ist, dass jeder
Verlust der Würde mit einem Verlust an Selbstachtung einhergeht.
Entlang dieser Ansätze lassen sich also zwei Fragen auseinanderhalten:
a) die Frage „ob ein Mensch Würde besitzt“ und b) die Frage, „ob ihm
ein gleiches Recht auf Schutz der Würde zusteht.“ (ebd., 154)

Verstanden werden sollte die Würde diesen Ansätzen zufolge als
ein auf Realisierungsbedingungen abstellendes Potenzial. Dafür
spricht dreierlei. Nehmen wir an, die Würde wäre ohne Abstufung
schlicht gegeben. Warum sollten wir sie dann überhaupt verteidigen
wollen? Nehmen wir dagegen an, wir sind nicht einfach im Besitz der
Würde. Wir müssen uns diese stattdessen erwerben, sie uns durch
Leistung verdienen? Augenscheinlich läuft dies darauf hinaus, genau
diejenigen, die des Schutzes wohl am meisten bedürfen, aus dem
Adressatenkreis auszuschließen. Wer die Würde in diesem Sinn als in
Abstufungen erwerbbaren Status fast, wird demnach auch mit kon‐
traintuitiven Konsequenzen konfrontiert. Bliebe also noch die Würde
als zwar erwerbbare dabei jedoch nicht abstufbare Eigenschaft aufzu‐
fassen. Diese Variante führt offensichtlich in die Irritationen über
menschliche Nichtpersonen wie nichtmenschlichen Personen, wie sie

3.4 Intelligible Tat

135

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


hinlänglich durch die bioethische Debatte dokumentiert werden. Was
also spricht für die gelingenstheoretischen Ansätze? Diese insistieren
darauf, dass es des uneingeschränkten Würdeschutzes genau deshalb
bedarf, „weil sie de facto abstufbar ist.“ (ebd., 146)

So wird durch die kleingeschriebene Würde also hervorgehoben,
dass der Mensch diese nicht einfach als fertige Eigenschaft mitbringt
und besitzt, sondern vielmehr ein Potenzial benennt, das auf grundle‐
gende Freiheitsspielräume angewiesen ist. Tradierten Würdekonzep‐
tionen sonach durch eine Lesart provoziert, die diese als „gegeben und
abstufbar“ behandelt. Gelegen ist dieser Lesart nicht zuletzt an „ex‐
pressiver Selbstachtung“ (ebd., 165). Aus Perspektive dieser Forderung
zeigt sich nach Menke/Pollmann, worin die unter die Strukturformel
„gegeben/nicht-abstufbar“ (ebd., 135) rubrizierbaren Großschreibun‐
gen fehlen. Einerseits. Andererseits jedoch auch, worin der Formel „er‐
worben/nicht-abstufbar“ bzw. „erworben/abstufbar“ (ebd., 136 f.) ver‐
pflichtete empiristische bzw. ästhetische Interpretationen noch korrek‐
turbedürftig sind (ebd., 135 f.).

Verweisen könnten Menke/Pollmann in diesem Zusammenhang
wohl auch auf Autoren aus dem Umkreis der sogenannten post-kolo‐
nialen Studien. Diese malen in den unterschiedlichsten Farben aus, in‐
wiefern auch extreme Unterwerfungsregime noch mit Widerstand
rechnen müssen. Auch im Anschluss an solche Lektüren dürfte der
Unterschied zwischen der Würde als unveräußerlicher „Mitgift“ (ebd.,
146) wie „im Sinne des Schutzes eines Freiraums der Würdedarstel‐
lung“ (ebd., 144) herauszuarbeiten sein. Diesen Studien zufolge ist es
das herrschaftliche Anrufungen (Interpellation) unterlaufende Mo‐
ment, das den Unterschied markiert. D.h., das Anerkennungsverhält‐
nis gleichsam über seine Beschädigung zur Geltung bringt. Auch in
diesen Studien zur kulturellen Differenz dürfte sich also die nachfol‐
gende Beobachtung des Autorenpaares wiederspiegeln.

„Der wie auch immer geringe Eigenanteil, den alle Menschen zur Bewah‐
rung der eigenen Würde beizusteuern haben, macht es ihnen unmöglich,
sich die Menschenwürde selbst schon wechselseitig zu garantieren. Sie
können sich allenfalls deren bestmögliche soziale und rechtliche Absiche‐
rung versprechen.“ (ebd., 144)

Über die Wahrheit heißt es, dass sie nicht als fest ausgeprägte Münze
aufgefasst werden sollte. Vergleichbares gilt demnach für die Würde.

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

136

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Weshalb, so wurde gefragt, sollten wir denn schützen wollen, was wir
per definitionem sowieso schon als unverlierbare „Mitgift“ erachten?
(ebd., 146) Umgekehrt zeigte sich, dass diejenigen, die sich für alterna‐
tive Strukturformeln der Erwerbbarkeit aussprechen, zwar wahrneh‐
men, dass der Würdeanspruch von jeher auf prekäre Realisierungsbe‐
dingungen verweist, angesichts dessen allerdings, dass sie den Adressa‐
tenkreis wahlweise leistungsbezogen oder kognitiv (personale Fähig‐
keit) festlegen, ihrerseits in Verlegenheit geraten. Gerade diejenigen
gesellschaftlichen Protagonisten, die auf das Schutzrecht akut vielleicht
am ehesten angewiesen sind, zeigten sich notorisch ausgeschlossen.
Zum einen, indem die graduellen Abstufungen der Würde an Leis‐
tungskriterien gebunden wurden. Zum anderen, indem zwar Ein‐
spruch gegen diese graduelle Zuschreibungspraxis von Würde erhoben
wurde (vgl. ebd., 137), dabei jedoch die Würdegarantie über psycholo‐
gische Leitwerte ermittelt wurde, so dass sich hier wiederum die Frage
aufdrängte, weshalb man „noch von Menschenwürde“ und nicht lieber
von „Personenwürde sprechen“ sollte. (ebd., 146)

Gelingt das Leben aus Perspektive der evaluativen Selbstverhält‐
nisse, treten die darin eingeschlossenen präskriptiven Sätze demnach
über das schiere Überleben hervor. D.h., über die im Halbschatten der
beschleunigten Waren-, Geld- und Informationsströme wachsende
Zahl „nutzloser Menschen“. Über die „totgeborene, unpassende, un‐
gültige oder nicht realisierbare menschliche Beziehungen, die von An‐
fang an den Stempel des drohenden Dahinschwindens tragen“, wie
Zygmund Bauman schreibt (Bauman 2005: 12 f.).

Gleichwohl sollte nach Ansicht des Autorenpaars auch gegenüber
diesen Gegenwartsbefunden an das moderne Freiheitsinteresse erin‐
nert werden. Warum, könnte ein von Micha Brumlik zitierter Lager‐
eintrag Primo Levis veranschaulichen. Levis Eintrag ist zu entlehnen,
inwiefern die Selbstzweckhaftigkeit des Menschen ein Demütigungs‐
verbot mit einschließt.

„,Mensch ist‘, so notiert Levi für den 26. Januar 1944, einen Tag vor der
Befreiung des Lagers ,wer tötet, wer Unrecht zufügt oder erleidet; kein
Mensch ist, wer jede Zurückhaltung verloren hat und sein Bett mit einem
Leichnam teilt. Und wer darauf gewartet hat, bis sein Nachbar mit Ster‐
ben zu Ende ist, damit er ihm ein Viertel Brot abnehmen kann, der ist,
wenngleich ohne Schuld, vom Vorbild des denkenden Menschen weiter
entfernt als der roheste Pygmäe und, der grausamste Sadist‘. Unter diesen

3.4 Intelligible Tat

137

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Bedingungen schwindet dann auch die natürliche Neigung zur Nächsten‐
liebe. Levi fährt fort: ‚Ein Teil unseres Seins wohnt in den Seelen der uns
Nahestehenden: darum ist das Erleben dessen ein nicht-menschliches, der
Tage gekannt hat, da der Mensch in den Augen des Menschen ein Ding
gewesen ist.“ (Levi zit. n. Brumlik 1992: )

Brumlik rekurriert auf Levis Ist das ein Mensch (1986) im Kontext von
menschenrechtspädagogischen Reflexionen. Skizzenhaften Überlegun‐
gen hinsichtlich der Frage, wie eine „Globalisierung der Erinnerung“
(ebd. 4 ) auszusehen hätte, die sowohl die Skylla der westlichen Verein‐
nahmung der Gräuel wie auch die Charybdis einer „Konkurrenz der
Opfer“ (ebd.,4 ) umschifft. D.h., wie unter den Bedingungen der raum-
zeitlichen Abstandvergrößerungen die nachwachsende Generation an
ein vorsprachliches und vorreflexives Wissen über die interpersonelle
Grundlage fundamentaler Rechtsansprüche herangeführt werden
kann. An ein Gefühl, das anscheinend also zugleich impulsiv wie refle‐
xiv gebrochen gedacht werden muss. „Das Verständnis für die Würde
des Menschen“, so Brumlik, wurzelt in einem moralischen Gefühl. Die‐
ses Gefühl ist moralisch, weil es Beurteilungsmaßstäbe für Handlun‐
gen und Unterlassungen bereitstellt, es ist indes ein Gefühl, weil es sich
bei ihm nicht um ein kalkulatorischen Maßstab, sondern um eine um‐
fassende, spontan wirkende, welterschließende Einstellung handelt“
(ebd.,9 ). Dieses von Brumlik umrissene Gefühl scheint beide Aspekte
der Würde abzubilden. Einerseits in seiner Spontaneität auf die aus ge‐
lingenstheoretischer Richtung erhellten institutionellen Realisierungs‐
bedingungen der Lebensführung Bezug zu nehmen. Andererseits von
seiner intellektuellen Seite her den nicht-positivierbaren Grund der
grundlegenden Rechte aufsuchen. Im Sinne von Menke und Pollmann
könnte dieses Gefühl die Würde sowohl als „das sinngebende Ziel
einer Realisierung der Menschenrechte“ (Menke/Pollmann 2008: 165)
wie als begriffliche, „sinngebende Voraussetzung eines richtig verstan‐
denen Begriffs der Menschenrechte“ (ebd., 165) zur Sprache bringen.
Nicht weniger als für das Autorenpaar sollte Freiheit nach Brumlik al‐
so darüber hinwegsehen, dass sie sich bewähren muss. Im Gegenzug
sollte diese empirische Forderung jedoch auch nicht aus ihrem nicht-
positivierbaren Anspruchsgrund herausgelöst werden. Wichtig wäre
also einzusehen, dass auch anständige Gesellschaften sorgfältig zwi‐
schen Willkür und Wille unterscheiden.

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

138

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Aus rechtsphilosophischer Sicht ist der Unterschied zwischen dem
vernünftigen Inhalt des Wollens, der sich im Unterschied zur auf zufäl‐
lige Gegenstände des Wünschens und Wollens gerichteten Willkür
durch kommunikative Verhältnisse institutionell verwirklichter Frei‐
heit bestimmt, demzufolge von Belang (ebd., 148). Durch den frei‐
heitstheoretischen Würdebegriff wird erhellt, wie der gelingenstheore‐
tische Begriff über die von ihm sondierten empirischen Kriterien der
Selbstbestimmung den unbestimmten Menschen tendenziell zum Ver‐
schwinden bringt. An der Würde müssen dem modernen Selbstver‐
ständnis nach zwei Seiten unterschieden werden. Zum einen legt sich
die Selbstzweckhaftigkeit des Menschen danach in Richtung eines
„konstitutive[n] Moment[s] von Unbestimmtheit“ aus (ebd., 151).
Zum anderen aber auch in Richtung einer nicht-positivierbaren Seins‐
gegebenheit, die eben selbst von den bürokratischen Peinigern Levis
unangetastet bleibt. Würde der Anspruch auf Selbstbestimmung aus
diesem historisch-gewachsenen Freiheitsverständnis gelöst, hätte dies
nach Menke/Pollmann also zur Folge, dass Klagen, die sich nicht dezi‐
diert gegen Rechtsansprüche richten, insgeheim depotenziert würden;
Rufe nach anständigen Verhältnissen also nur mehr an Vertragspart‐
ner ergehen könnten.

„Zwar folgt ‚aus der Anerkennung der Menschenwürde nicht unmittelbar,
welche, aber dass jeder Mensch grundlegende Rechte hat […]. Ebenso
kann es, zweitens, keine Anerkennung der Rechte des Menschen geben,
ohne zugleich damit seine Würde anzuerkennen. Denn ohne vorauszuset‐
zen, dass alle Menschen Würde haben, bleiben alle menschenrechtlichen
Verträge bloße Übereinkünfte zum wechselseitigen Vorteil.“ (ebd., 154)

Ein Spannungsverhältnis zwischen unbestimmtem und bestimmtem
Mensch, das nach Ansicht von Menke und Pollmann also trotz der be‐
rechtigten Einwände gegen die abendländische Vernunfttradition fort‐
besteht. Dem entgegen sollten wir Rorty zufolge lernen, uns als kreati‐
ve und einfühlsame Geschichtenerzähler zu verstehen.

„Ich glaube“, so derselbe im Rahmen eines Interviews, „daß Solidarität
durch ganz banale, alltägliche Dinge gefördert wird, wie etwa durch bina‐
tionale Ehen, strategische Allianzen, die sich zu dauerhaften Bindungen
entwickeln, durch Erzählungen über das Leben in ausgeschlossenen, dis‐
kriminierten Gruppen und so weiter. […] Und ich glaube, daß traurige
Geschichten über konkretes Leid gewöhnlich der bessere Weg sind, damit

3.4 Intelligible Tat

139

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Leute ihr Verhalten ändern, als universale Regeln zu zitieren.“ (Rorty
1996: 137)

Folgen wir Menke und Pollmann, bleibt der Anerkennungsprozess hier
eigentümlich farblos (Menke/Polmann 2008: 64 u. 136). Das zeigt sich
nicht zuletzt gegen den Hintergrund individueller Rechte. Namentlich
dem Eigentumsrecht „als Urform des subjektiven Rechts.“ (Menke/
Polmann 2008: 149) Sind diesem nicht Neid und Kampf als konstituti‐
ve Aspekte einer bestimmten selbstbestimmten Lebensführung einge‐
schrieben? D.h., unauflösliche Verflechtung von Selbst- und Eigenlie‐
be? Wenn dem so ist, dann ist es vielleicht irreführend, „wie es Rorty
zumindest nahelegt, die grundlegende Einstellung der Anerkennung
jedes anderen selbst bereits als ‚menschenrechtlich‘ zu bezeichnen; und
zwar deshalb, weil diese grundlegende Einstellung jeden anderen, aber
nicht die gleichen Rechte aller anerkennt. Der Unterschied liegt darin,
dass die Anerkennung jedes anderen diesem als Einzelnem, Besonde‐
rem gilt, dass gleiche Rechte jedoch eine Anerkennung aller zugleich
verlangen.“ (ebd., 66)

Woran also könnte dem unbegreiflichen Wesen gelegen sein? Wo‐
möglich an immer neuen Artikulationsversuchen. Die Theorieform
der Anerkennung, so Menke und Pollmann, muss gerade weil sie kei‐
ner Letztbegründung fähig ist, immer wieder neu und aus verschiede‐
nen Perspektiven inhaltlich geklärt und artikuliert werden. So „gibt es
eine Vielzahl unterschiedlicher, ja miteinander konkurrierender Arti‐
kulationsversuche […]. Sie Reden etwa von der ,Gottesebenbildlich‐
keit‘ jedes Menschen, der ,Evidenz‘ des gemeinsamen Menschseins,
der ,Würde‘ der Person, der Begegnung mit dem ,Angesicht‘ des ande‐
ren oder der ,unendlichen Forderung der Gerechtigkeit‘.“ (ebd., 65)

4) Ist Respekt eine Tugend? Unter dieser Fragestellung verfolgt
Menke die Dialektik der eigenen wie wechselseitigen Unausdeutbar‐
keit weiter. Der Begriff der Tugenden bezieht sich auf erlernte und ein‐
geübte Wahrnehmungs- wie Handlungsmuster. In einer ersten Annä‐
herung lassen sich so vier Begriffsmomente abheben. Tugendhaftes
Handeln setzt erstens eine entsprechende „Situationserkenntnis“ vor‐
aus. Diese Fähigkeit der klugen Situationseinschätzung muss zweitens
in habitualisierte Verhaltensformen übergehen. Dazu ist es notwendig,
drittens, von anderen, genauer von Autoritäten bzw. Vorbildern zu ler‐
nen. Dieser Lernprozesse verweist viertens darauf, dass das Erlernen

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

140

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


einer Tugend das Erlernen weiterer Tugenden beinhaltet. Die Rede von
der Tugend im Singular angesichts der lebensweltlichen Zusammen‐
hänge demzufolge in die Irre führt (Menke 2004: 44). Wie verhalten
sich also die verschwisterten Begriffe der Achtung und des Respekts zu
mutigem, tapferem, besonnenem, rücksichtsvollem und hilfsbereitem
Handeln? In einer ersten Annäherung könnte man sagen, dass diese
auf Höhe des modernen Freiheitsinteresses die Idee der gleichen Ach‐
tung durch die verschiedenen Einzeltugenden hindurchtönen lassen.
Dass dies eine Antwort ist, die nur zum Teil einer Überprüfung stand‐
hält, zeigt sich nach Menke, wenn man den darin implizierten Um‐
kehrschluss laut ausspricht. Sobald ich mich gegenüber meinem
Nächsten mutig, hilfereit, besonnen etc. verhalte, wird er automatisch
von mir geachtet und respektiert. Achtung, das verdeutlicht die Gegen‐
probe also, kann gerade bedeuten, sich nicht im Sinne der besonderen
Tugenden gegenüber dem anderen zu verhalten (ebd., 47). Wann also
wird der andere von mir geachtet? Und worin kommt dies zum Aus‐
druck? Die Beantwortung dieser beiden Fragen führt für Menke im
Anschluss an Phillipa Foot über die dem Begriff der Tugend einge‐
schriebene Ambivalenz. Wer eine Bank überfällt oder einen Mord be‐
geht, braucht mitunter viel Mut. Bankräuber und Mörder können also
durchaus tugendhafte Handlungsweisen verkörpern, ohne dass die ih‐
nen geltenden Reaktionspraktiken ihnen die gewohnte soziale Gratifi‐
kation einbringt. Ein erster Ansatz, um diese beunruhigende Ambiva‐
lenz der Tugend stillzustellen, könnte nun darin bestehen, gegenüber
dem Mörder zu erklären, dass in seinem Fall ein einseitiger Tugendge‐
brauch vorliegt. Echte Tugendausübung jedoch eine sichere und geüb‐
te Kombination mehrerer Tugenden verlangt. Wahrhaft tugendliches
Handeln also durch die Balance zwischen individuellen wie sozialen
Tugenden, etwa Hilfsbereitschaft und Rücksichtnahme, gekennzeich‐
net ist. Damit würde man nach Menke allerdings die Pointe Foots
missverstehen. Nicht anders als im Fall von Gift, das sowohl Heil- wie
auch Suchtmittel sein kann, geht es ihr um die Differenz im Begriff der
Tugend selbst. An der Tugend lassen sich dementsprechend die guten
Fähigkeiten von der Fähigkeit zum Guten abheben. Der Mörder ver‐
fügt in diesem Sinn über die Dispositionen, die tugendhaftes Handeln
voraussetzt. Übt die guten Fähigkeiten allerdings auf eine Weise aus,
die verrät, dass ihm die Fähigkeit zum Guten mangelt. Warum erkennt

3.4 Intelligible Tat

141

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


und will er das Gute also nicht tun? Eine mögliche Erklärung hierfür
wäre nach Foot, dass in seinem Fall Tugend und Laster eine unheilvol‐
le Liaison eingehen. Der Mörder also aufgrund einer fehlenden ganz‐
heitlichen Charakterbildung die Tugend fehlerhaft ausübt. Wie aber,
wenn er die entsprechenden habitualisierenden Stadien durchlaufen
hat? Dann hat er womöglich keinen Fehler begangen, sondern sich
über die Situation getäuscht. Dann könnten ihm also Aspekte der Si‐
tuation auf eine Weise unzugänglich gewesen sein, die ihn vom Tat‐
vorwurf entlasten. Hinsichtlich seiner Situationsdeutung könnte der‐
selbe also erwidern, dass er unverzüglich handeln musste und nicht
erst noch einen weiteren Wissensabgleich durchführen konnte. In ge‐
wisser Weise, so nun Menke, ähneln moralische Täuschungen Wahr‐
nehmungstäuschungen. Hier wie dort mache nicht ich den Fehler, son‐
dern werde ich durch die Situation getäuscht. Allerdings mit einem
entscheidenden Unterschied. Im Falle der Wahrnehmungstäuschung
kann ich mich prinzipiell auf einen konsensfähigen Standpunkt zu‐
rückziehen. Mich also über den Unterschied zwischen der Sache wie
sie mir erschienen ist, und wie sie in Wirklichkeit ist, äußern: In Wahr‐
heit ist die Decke braun und nicht wie von mir angenommen grün
(ebd., 51). Liest man die dem Tugendbegriff eingetragene Differenz auf
Folie der Idee der gleichen Achtung, dann zeigt sich nach Menke, in‐
wiefern man vergleichbare Erwartungen nicht an die Moral herantra‐
gen sollte. Wenn ich mich nicht mehr auskenne, nicht mehr mit Si‐
cherheit sagen kann, welche Handlungsweisen meinen gegenüber an‐
gemessen sind, lösen die verschwisterten Begriffe Respekt und Ach‐
tung gleichsam die lebensweltlichen Handlungsleitfäden ab, ohne sich
dabei jedoch ganz von diesen abzulösen. Wollte man diese ethische Er‐
fahrung auf ästhetische Wahrnehmungstäuschungen übertragen, führ‐
te das vor Gegenstände, die gleichsam unaufhörliche Rätsel aufge‐
ben.24

„Wenn es hier eine Analogie zu einer Situation gibt, in die wir mit unserer
Farbwahrnehmung gelegentlich geraten, dann ist dies eine solche, in der
uns ein Gegenstand zunächst als rot erschien, wir dann aber nicht fest‐
stellten, dass er in Wahrheit nicht rot ist, sondern von einer so merkwür‐

24 Im Angesicht des anderen könnte der Gesichtsverlust also ethisch bedeutsam sein.
„Einem Menschen begegnen“, schreibt Emanuel Levinas, „heißt von einem Rätsel
wachgehalten zu werden.“ (Levinas 1999)

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

142

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


digen Farbe, die uns mal rot, mal grün erscheint, und von der wir nicht
recht wissen, wie wir sie bezeichnen sollen.“ (ebd., 52)

Folgende Szene: Sie stehen am Ufer eines Flusses. Nach einigen Sekun‐
den nehmen Sie einen Ertrinkenden wahr. Kurzerhand springen Sie in
die Fluten und ziehen ihn heraus. Im Nachhinein stellt sich allerdings
heraus, dass Sie ihr Leben für einen potenziellen Selbstmörder riskiert
haben. Sie die Situation folglich falsch eingeschätzt haben. D.h., indem
Sie handelten, haben Sie ihrem Gegenüber nicht nur Ihre Sichtweise,
sondern auch noch Ihren Willen aufgezwungen. Ihre gutgemeinte Hil‐
feleistung erscheint jetzt im Nachhinein also äußerst fragwürdig. Denn
für jene dürfte gelten, was auch für Versprechen gilt. Versprochen
kann nur demjenigen werden, der will, dass das Versprochene auch
eintritt. Andernfalls mutiert der Sprechakt „Ich verspreche dir…“ zur
Drohung. Doch liefert dessen subjektive Situationsdeutung überhaupt
das alleinige Kriterium für unsere Verantwortung? Oder zielt diese
nicht immer auch auf objektive Gründe? Hinge ein Unterlassen der
Hilfeleistung in diesem speziellen Fall also nicht vielmehr davon ab,
dass sein Handeln für sie einwandfrei nachvollziehbar wäre? Und wird
diese Perspektivenübernahme nicht noch dadurch verkompliziert, dass
hier virtuell auch Dritte (Frau, Kind etc.) mit betroffen sind?

Mit Foot wurde die Differenz im Tugendbegriff aufgezeigt. Auf Fo‐
lie der Idee der gleichen Achtung wird diese Spannung nun verschärft.
Und zwar in Richtung eines Spannungsverhältnisses zwischen der Idee
wie der Tugendordnung. Den anderen in seiner Andersheit achten be‐
deutet, die Grenzen der eigenen Verstehenshorizonte anzuerkennen.
In dergleichen Bewegung jedoch auch, die keine Stellvertretung zulas‐
sende Verantwortung zu übernehmen.

„Die einzige Weise, in der wir unsere moralischen Fähigkeiten ausüben
können, lässt uns die Situation so wahrnehmen und in der Situation so
handeln, dass dies nicht eine Weise ist, unsere moralischen Fähigkeiten
auszuüben. Denn die einzige Weise, in der wir unsere moralischen Fähig‐
keiten ausüben können, führt uns dazu, den anderen in einer Weise zu
behandeln, in der wir nicht unsere moralischen Fähigkeiten ausüben, weil
wir ihn darin entgegen seiner Selbstdeutung behandeln, obwohl doch der
Bezug auf seine Selbstdeutung für diese Art von Handlung konstitutiv
ist.“ (ebd., 54)

Szenen wie die geschilderte illustrieren für Menke moralische Ausnah‐
mesituationen. D.h., Situationen, in denen angesichts der darin erfah‐

3.4 Intelligible Tat

143

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


renen Diskrepanz von Selbst- und Fremddeutung die eingeschliffenen
Denk- und Handlungsmuster ins Stocken geraten. Worin sich ego und
alter ego gleichen, ist gerade ihre wechselseitige Unausdeutbarkeit. Sol‐
che Szenen appellieren aus Sicht Menkes denn auch an das Einfüh‐
lungsvermögen. Von ihnen geht gewissermaßen ein Plädoyer für die
Schulung der Einbildungskraft durch Kunst und Literatur aus. Worin
besteht das moralische Lernziel dieser ästhetischen Schule? In erster
Linie wohl darin, den Schülern klarzumachen, dass jeder Fall ein sol‐
cher Ausnahmefall sein kann bzw. hinsichtlich der in den handlungs‐
entlasteten Räumen der Kunst gemachten Alteritätserfahrungen so be‐
handelt werden sollte (ebd., 58). Weshalb das Anerkennungsverhältnis
nach immer neuen Artikulationsversuchen verlangt, wird demnach
anhand solcher Ausnahmesituationen verständlich. Was für diese be‐
zeichnend ist, dass sich in ihnen der andere in seiner Andersheit den
Begriffen Respekt und Achtung förmlich aufdrängt. So werden beide
Begriffe in diesen Situationen in ihrer Vermittlung über die (Grenze)
der gemeinsam eingeübten Tugendpraxis erfahren.

„Ich höre vorübergehend auf, den anderen entsprechend meiner morali‐
schen Fähigkeiten zu behandeln und denke über deren Grenzen gegen‐
über dem Anderen nach. Diese temporäre Aussetzung der Tugend ist
Ausdruck meiner Achtung für den Anderen, aber sie ist keine moralische
Praxis mit dem anderen […]. Weil diese Differenz kein Unterschied ist,
der sich bestimmen lässt, ohne sie damit zum Verschwinden zu bringen,
können Achtung und Respekt nicht Prinzipien einer anderen moralischen
Praxis als der Tugend werden; sie können nur auf eine andere Vollzugs‐
weise der moralischen Praxis der Tugend verweisen.“ (ebd., 57)

Zwischenbetrachtung

Nachbarn, die sagen, „ich tu nur meine Pflicht“, wären also womöglich
doch wünschenswert. Ausgenommen vielleicht den Fall, Sie wollten zu
diesen Zuflucht nehmen. Angesichts Ihres Verfolgers ließe sich an Ih‐
nen dann wohl die Ambivalenz der moralischen Selbstbestimmung
studieren. Womöglich also zeigen, dass sich das Anerkennungsmotiv
inzwischen keineswegs schon über seinen Erfolg verbraucht hat. Des‐
sen Gehalt also auch vor dem Hintergrund der sich fast schon noto‐
risch einstellenden Pflichtenkollisionen als Desiderat behandelt wer‐

3.5

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

144

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


den sollte. Weil die Idee der fairen Berücksichtigung der Bedürfnisse,
Interessen, partikularen Situierung aller im Sinn ihrer Anerkennung
als gleiche, so Horster im Anschluss an Gerlinde Pauder-Studer, „allen
moralischen Regeln inhärent ist, kann man sich die Prüfung, ob eine
moralische Regel mit der wechselseitigen Anerkennung vereinbar ist,
in Situationen moralischer Entscheidung sparen.“ (Horster 2005: 13)
Worauf Menke und Pollmann angesichts dessen verweisen könnten, ist,
dass es mit der gleichwertigen Anerkennung jedes Gegenübers noch
nicht getan ist. Für dieses Autorenpaar scheint Kants Instrumentalisie‐
rungsverbot vielmehr auf ein radikal dezentriertes Verantwortungs‐
subjekt abzustellen. Die Desiderate des Motivs könnte für sie so Ger‐
hard Gamm im Rekurs auf den nachkantischen Idealismus ausgespro‐
chen haben. In der Phänomenologie des Geistes verfolgt Georg Fried‐
rich Wilhelm Hegel das Freiheitsinteresse der modernen Welt, indem
er das Ich auf Bildungsreise schickt. Dieses die Erfahrung von Freiheit
und Vernunft machen lässt. Beide Begriffe entlang dieses Bildungspro‐
zesses somit entgegen der kantischen Nomenklatur als wirkliche Ge‐
genstände ausweist und nicht nur als Gegenstände des reinen und ver‐
nünftigen Interesses. Entlang der von paradigmatischen über individu‐
elle bis welthistorischen Gestalten reichenden Entfremdungsdramatur‐
gien, in deren Rahmen sich das Bewusstsein und sein philosophischer
Betrachter aus immer neuen Blickwinkeln über die unauflösliche Ver‐
flechtung von epistemologischen, ontologischen und normativen Deu‐
tungshorizonten austauschen, wird das Ich quasi dahin gebracht, noch
gegenüber dem Abgrund standzuhalten, der durch Johann Gottlieb
Fichte aufgetan wird. Folgen wir Gamm, übersetzt die Dialektik Fich‐
tes Forderung in die Aufgabe, die lebendige Beziehung des Anerken‐
nens auch noch in die letzten unserer begrifflichen Oppositionspaare
einzuspeisen. Ihren spekulativen Höhepunkt hätte sie so erreicht,
wenn allen Beteiligten rundum klar wäre, dass „die Freiheit, die
sich ,ego’ und ,alter ego’ im Kampf wechselseitigen Anerkennens eröff‐
nen“ […] „so wenig wie die Wahrheit“ […] „in Beschlag nehmen“
lässt.“ (Gamm 1997: 147) Inwiefern die Ambivalenz der moralischen
Selbstbestimmung wirbt, könnte auch einem Aufsatz aus Hegels Nach‐
lass zu entlehnen sein.

Im gleichen Jahr, da er das Ich auf Bildungsreise (1807) schickt,
kehrt derselbe sich an die Frage wer denkt abstrakt? Ein nur wenige

3.5 Zwischenbetrachtung

145

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Seiten langes Manuskript, das also womöglich erste Anhaltspunkte lie‐
fert. Gleich eingangs zerstreut die Satire etwaige Bedenken. Anders als
ihr Titel dies vermuten lässt, erwarten den Leser hier keine trockenen
Definitionsversuche, noch soll er in metaphysische Hinterwelten ent‐
führt werden. Genauso wenig muss er fürchten, hier den Spiegel über
sich selbst vorgehalten zu bekommen. D.h., über jene abstrakte Welt‐
anschauung belehrt zu werden, die insgeheim längst sein Handeln be‐
stimmt. Bereits an dieser Stelle wäre allerdings die Ironie mitzuhören,
die hier mitschwingt und der Welt der Goethe-Leser bzw. -Leserinnen
gilt. Jener Welt von Stil und Geschmack also, die gleichzeitig eine von
den sicht- und greifbaren Dingen abgewandte Weltklugheit kultiviert.
So kann Hegel sich also seiner Wirkung sicher sein, wenn er gegen den
gesunden Menschenverstand behauptet: „Wer denkt abstrakt? Der un‐
gebildete Mensch, nicht der gebildete.“ (Hegel WK 2: 577). Eine These,
die dem Ungebildeten gleichwohl kein Glück bringt. Wenigstens nicht
gleich. Wer also denkt abstrakt? Die schöne oder doch die Krämersee‐
le? Wie es scheint, die Proponenten der Unmittelbarkeitshypothese der
sinnlichen Gewissheit. Um nur die äußeren Enden der hegelschen Bei‐
spielfälle aufzuzählen: Diejenigen, die in einem Mörder nichts als den
Mörder sehen, in einem Bediensteten nichts als den Bediensteten. Die‐
sen auf seine soziale Rolle reduzieren, bei jenem nicht zwischen Tat
und Person unterscheiden. Ja, darin geradezu permissive Tendenzen
wittern. Tendenzen, die allenfalls noch von jener pädagogisch-thera‐
peutischen Absicht übertroffen werden, die Tat mittels sozialisations‐
theoretischer Mittel restlos aufzuklären. Erkennt man wahren zivili‐
sierten Adel hingegen nicht an flachen Hierarchien und deliberativen
Umgangsformen? An den Zügen von Achtung und Respekt? Motiviert
zeigt sich die Satire demnach durch die kantische Zweckformel. So
scheint allen Beispielen also das Umrunden des Anerkennungsmotivs
gemeinsam. Zu erkennen gibt sich der Ungebildete über seine Unfä‐
higkeit zu nicht-instrumentellen Einstellungen. Erstens. Zweitens,
durch seine dialektische Unmündigkeit. „Der Mörder ist nicht nur die‐
ses Abstrakte, ein Mörder (Thesis), sondern zugleich als Mensch auch
Nicht-Mörder (Antithesis), dem die Sonnengnade Gottes auf das abge‐
schlagene Haupt ebenso scheint, wie einem gekrönten Haupt. In der
wechselseitigen Anerkennung des anderen als Menschen findet das
subjektive Erkennen des Objekts seine höchste Vollendung, die zu‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

146

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


gleich innerste Sache des Subjekts ist (Synthesis).“ (Martens 2006:
190 f.) Im Kontext der Würdediskussion zeichnete sich zum Schluss
dagegen eine Lesart der Autonomieethik ab, für die sich der Eigensinn
des Ethischen nicht im Sittengesetz erschöpft, sondern sich als Faktum
der Vernunft allenfalls an diesem zeigt. So sehr dieser Eigensinn auch
jeder moralischen Urteilbildung vorausliegt, versperrt er sich als Ver‐
nunftfaktum der rationalen Rekonstruktion.

I

Auf die Rückseite der Kontroverse über die Fähigkeit zur Selbstach‐
tung führten zuvor Überlegungen zur Willkürfreiheit. Mit Pothast
wurde hier ein merkliches Ungleichgewicht konstatiert und zwar zwi‐
schen der Beschäftigung mit der Freiheits- wie Verantwortungsproble‐
matik. Obwohl beide Themenkreise eng miteinander verknüpft sind,
wird von einigen Ausnahmen abgesehen, vornehmlich über bedingte
Freiheit gestritten. Für Pothast deutete dies auf ein stillschweigendes
Eingeständnis. Zu verstehen geben die Befürworter der Vereinbar‐
keitsthese damit, dass sie hinsichtlich der Frage nach gerechtfertigten
Reaktionspraktiken keine überzeugende Antwort parat haben. Unaus‐
gesprochen wurde in diesem Kontext immer wieder auf Hans Fried‐
rich Fulda Bezug genommen. Mit Fulda soll denn jetzt noch einmal
die bisherige Diskussion resümiert werden.

II

Weshalb also empört uns Raskolnikovs mörderischer Gleichmut?
Missbilligen wir dessen Tat aufs schärfste? Und das, wie wir meinen,
berechtigterweise? Für Fulda bewegen sich alle bisher erörterten Ant‐
worten innerhalb pragmatischer Register. Raskolnikovs Verbrechen
wird in den angeführten Kontexten ausschließlich unter dem Gesichts‐
punkt seiner Urheberschaft diskutiert. D.h., primär auf die notwendige
Bedingung hin befragt, die seine kasuistischen Ausflüchte unterbinden
sollen. Der Gedanke, dass dessen Präsenz uns womöglich jenseits
„pragmatische[r] Kontexte“ (Fulda 2007: 21) angeht, dort also kaum

3.5 Zwischenbetrachtung

147

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


erwogen. Mitunter dadurch dürfte nach Ansicht Fuldas der Eindruck
erweckt werden, als ließe sich die Frage nach der hinreichenden Be‐
dingung für reaktive Einstellungen und Praktiken aus der eingenom‐
menen Perspektive gleich mit beantworten. An der Art und Weise, wie
dort mit Raskolnikov umgegangen wird, dürfte also studiert werden
können, was passiert, wenn man „gewisse Sonderfälle“ (ebd., 20) zur
Regel macht. Solange Absender und Adressat des Urteils der Selbstin‐
trospektion eingerückt bleiben, lässt sich die in den beiden Willenssät‐
zen hinterlegte notwendige Bedingung nach Fulda durchaus zugleich
als „hinreichend“ (ebd., 20) explizieren. Anders jedoch, wenn die „aus
rationaler Selbstkontrolle hervorgegangenen“ Handlungen und Ent‐
scheidungen eben nicht mehr bloß „Gegenstände von Selbstbeurteilung
und Selbstbilligung oder -mißbilligung sind.“ (ebd., 20) Wann und un‐
ter welchen Bedingungen Einmischungen zulässig sind, darüber wird
unter dieser Voraussetzung dann vielmehr heftig gestritten. Einmal
mehr könnte sich also zeigen, dass das von der kantischen Ethik ge‐
zeichnete rigoristische Bild trügt. Was diese von konkurrierenden An‐
sätzen trennt, ist gerade ihr Gespür für das Machtgefälle. Sozialord‐
nungen, die darauf gründen, dass sich hinter den normativen Urteils‐
sprüchen nur die Vorurteile und Präferenzen der Besserstehenden
mehr schlecht als recht verbergen, so Fulda, lassen die gesuchte Ein‐
vernehmlichkeit missen. Nicht viel besser als der Gerechtigkeit des
Stärkeren ergeht es allerdings auch solchen Ansätzen, die den Men‐
schen mit seiner Lust in den Mittelpunkt stellen. Aus dem individuel‐
len Glücksstreben „jetzt schon“ (ebd., 21) das Recht auf Einmischung
abzuleiten, und zwar im Vertrauen auf das erwartbare finale Glück der
großen Zahl, sollte angesichts der dabei stillschweigend gemachten
metaphysischen Annahmen als kaum weniger aussichtsreich angese‐
hen werden. Gleiches gilt für Vorschläge, welche die Einmischung an
„die Interessenperspektive des jeweils anderen“ (ebd., 21) binden bzw.
von dessen „wohlverstandenen Interesse“ (ebd., 21) abhängig machen.
Auch diese lassen sich für ihn nur schwer mit der geforderten Verstän‐
digung unter Gleichen in Einklang bringen. Dürfte im ersten Fall vor
allem schlechte Beliebigkeit die Folge sein, insofern hier „der größte
Teil unerbetener Einmischungen“ (ebd., 21) unterbleiben müsste,
scheint im zweiten Fall die wahrheitsrichterliche Position fast unum‐
gänglich (ebd., 21). Folgen wir Fulda, dann lassen sich reaktive Einstel‐

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

148

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


lungen bzw. Praktiken also weder über soziale Distinktionsmechanis‐
men, noch über anthropologisches Wissen oder psychologische Tie‐
fenschärfe, bzw. Weitblick hinreichend rechtfertigen: Dass meine und
deine Freiheit jeweils an der des Anderen endet, entpuppt sich dem‐
nach als eine Handlungsregel, die den Gebrauch der Dinge (und Wör‐
ter) übersteigt. Solange nur „pragmatische Kontexte“ berücksichtigt
werden, soll sich also kein verlässlicher Maßstab angeben lassen. Dafür
notwendig wäre es vielmehr, Prinzipien aufzusuchen, die in diese Kon‐
texte zugleich eingelassen sind, wie sie übersteigen.25 Als erfolgver‐
sprechend gilt ihm so, sich dem spezifisch Moralischen über die Frage
nach dem „inneren Grund“ dafür, daß gewisse Entscheidungen und
Handlungen moralischen Charakters sind“ (ebd., 22), anzunähern.
Auch für Fulda scheint es also die vorgezogene kopernikanische Wen‐
de zu sein, welche die gesuchte Minimalvoraussetzung in Reichweite
rückt. D.h., uns einschärft, dass „überhaupt nichts, was sich aus‐
schließlich im objektiven Kontext unserer Handlungen findet“ (ebd.,
23), dazu berechtigt, seinesgleichen zurechtzuweisen. Jene Praxis viel‐
mehr auf einen „inneren subjektiven Grund“ (ebd., 23) verweist.

Mit Fulda wird die vernünftige Willensbestimmung als eine Art
Perspektivenverschiebung lesbar. D.h., als ein Aufleben zu der Einsicht,
dass das Anerkennungsverhältnis auf etwas in dir und mir verweist,
über das wir zwar niemals vollständig verfügen können, das wir im
Rahmen unserer Begegnungen aber doch ständig mit in Rechnung
stellen müssen. „Man darf Kant also nicht den Unsinn in die Schuhe
schieben, mit der Unbedingtheit reiner praktischer Vernunft […] wer‐
de unsere Willkürfreiheit […] als unbegrenzt betrachtet. Daß diese
Freiheit eine jeweils […] von innen und außen begrenzte ist, versteht
sich von selbst […]. Betont zu werden verdient etwas anderes: Soll die
Verpflichtung durchs Gesetz und die Befolgung von Pflichten, die sich

25 Wobei an der Stelle wohl noch hinzuzufügen wäre, dass für ihn auch der institutio‐
nelle Blick das spezifisch „Moralische“ (ebd., 22) verfehlt. D.h., auch derjenige, der
sich Aufschluss über diesen gesonderten Bezirk entlang einer Analyse der von den
sozialen Akteuren übernommenen Rollen samt der damit verbundenen Erwartun‐
gen erhofft, wird laut Fulda enttäuscht. Und zwar deshalb, weil er im Rahmen sei‐
ner Betrachtung immer wieder genau das voraussetzen muss, was er sucht. Näm‐
lich das, was die von den sozialen Akteuren blind und mit schlafwandlerischer Si‐
cherheit exekutierten sinnhaften wie normativen Regeln trägt und dabei doch über
sie hinausweist (vgl. ebd., 22).

3.5 Zwischenbetrachtung

149

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


aus ihm ergeben, keinem der Verpflichteten ein Unrecht antun kön‐
nen, so muß das Gesetz dem Vermögen der Willensbestimmung […]
nicht fremd sein, sondern dieser Vernunft von ihr selbst gegeben sein.“
(ebd., Anm. 25) Denjenigen, die eine kognitive Lesart befürworten,
wäre also durchaus zuzustimmen. Gleich im Nachsatz ist allerdings
anzufügen, dass „moralisch-praktische Vernunft“ [...] ihrem Begriff
nach eine durch und durch soziale“ (ebd., 26) ist. Die moralischen Ver‐
pflichtungen, denen sich die Akteure zum einen selbst, zum anderen
wechselseitig unterstellen, weist sie als eine Instanz aus, deren Ver‐
wirklichung weniger von einem „einsame[n] Geschäft“, denn vom „ge‐
meinschaftliche[n] Vollzug“ abhängt (ebd., 26). Jede Selbstverpflich‐
tung kommt einer Anderenverpflichtung gleich. Und zwar gemäß der
vollendeten Form des eigenen Wesens, das den Akteuren im anderen
gegenübertritt. Diejenigen, die Raskolnikov erwidern, dass die Frage
„warum soll ich moralisch sein“ falsch gestellt sei, hätten also durchaus
Recht. Vorausgesetzt, sie verrechnen am Ende das übersummenhaf‐
te ,Wir‘ nicht wieder. „Jeder, der es leistet, indem er (für andere wahr‐
nehmbar) eine moralische Forderung erfüllt, fordert damit die ande‐
ren auf, es ihm gleichzutun. Alle, die es zustande bringen, kehren aus
den faktischen Trennungen und Verschiedenheiten ihrer freien Will‐
kür in einen gemeinsamen Ursprung zurück, der keinen von ihnen vor
einem anderen bevorzugt oder hinter ihm zurücksetzt“ (ebd., 27).
Drängt jedoch nicht auch hier zum Schluss die Frage, nach welchen
„Kriterien der Streit“ (ebd., 27) entschieden werden soll? D.h., das
Problem der Härte, die das Moralgesetz für den einen im Gegensatz
zum anderen, etwa aufgrund unterschiedlicher Lebensumstände be‐
deutet? Prima facie, so Fulda, mag das zutreffen. Auf den zweiten Blick
allerdings nicht. Dafür genügt ein Blick auf die eigene „moralisch[e]
Entwicklung“ (ebd., 27). Darauf also, wie sich die eigene Identität
maßgeblich über die Frage ausformt, was die eine Instanz in uns in
dieser oder jener konkreten Situation fordert. Vor allem die Moraler‐
ziehung sollte also Auskunft darüber geben können, worauf der Begriff
der Achtung zielt. „Wer sich zur Idee eines reinen Willens und sei‐
ner ,autonomen‘, unbedingten Freiheit erhebt oder diese Erhebung be‐
kräftigt, der übersetzt, wenn es berechtigte Reaktionspraktiken seitens
anderer gegen ihn gab, diese Praktiken in selbstbezügliche, mit denen er
– und sei´s dank fremder Hilfe – seine eigene moralische Kultivierung

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

150

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


betreibt, während er überdies (durch Bekundung der Bereitschaft, den
Forderungen des moralisch-praktischen Gesetzes zu entsprechen) die
anderen überdies auffordert, desgleichen zu tun.“ (ebd., 28)

III

Über das Erweckungserlebnis, das ihm die praktische Kritik bedeutet,
berichtet Fichte: „Ich lebe in einer neuen Welt, […] Sätze, von denen
ich glaubte, sie seien unumstößlich, sind mir umgestoßen; Dinge, von
denen ich glaubte, sie könnten mir nie bewiesen werden, z.B. der Be‐
griff einer absoluten Freiheit, der Pflicht u.s.w., sind mir bewiesen, und
ich fühle mich darüber nur um so froher.“ (Fichte zit. n. Jacobs 2012:
33) Der junge Schelling sekundiert: „Der letzte Punkt, an dem unser
ganzes Wissen und die ganze Reihe des Bedingten hängt, muß
schlechterdings durch nichts weiter bedingt seyn. Das Ganze unseres
Wissens hat keine Haltung, wenn es nicht durch irgend etwas gehalten
wird, das sich durch eigene Kraft trägt, und dieß ist nichts, als das
durch Freiheit Wirkliche. Der Anfang und das Ende der Philosophie
ist – Freiheit!“ (Schelling ÜdU: 67) Nur unschwer lassen sich ähnliche
Lesererfahrungen auch für die neuhumanistischen Lichtgestalten er‐
mitteln. So beschwört etwa auch Schillers ,Universalgelehrter‘ die bei‐
den epochalen Großereignisse der Zeit. Maßgeblich durch Kants dritte
Kritik bewegt, lässt derselbe Körner wissen: „Es ist gewiß von keinem
sterblichen Menschen kein größeres Wort noch gesprochen worden,
als dieses Kantische, was zugleich der Inhalt seiner ganzen Philosophie
ist: Bestimme Dich aus Dir selbst.“ (Schiller zit. n. Safranski 2004: 353)
Vor allem bei der jüngeren Generation führt das Interesse allerdings zu
immer neuen Begriffsrevisionen. Schreibt der nicht mehr ganz so jun‐
ge Schulpforta Absolvent, dass es ihm „nicht um Berichtigung und Er‐
gänzung der philosophischen Begriffe, die etwa im Umlaufe sind, mö‐
gen sie Anti-Kantisch oder Kantisch heißen“ geht, sondern „um ihre
gänzliche Ausrottung und die völlige Umkehrung der Denkart über
diese Punkte des Nachdenkens“ (Fichte Ere: 421), kann er also mit
dem Beifall der jungen Tübinger Stiftsgenossen rechnen. Durch Kant
wird für diese ein Denkraum aufgestoßen, in dem auch noch die von
uns unabhängige Realität, aus dem uns gerade noch begreiflichen un‐

3.5 Zwischenbetrachtung

151

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


begreiflichen unseres Selbstseins – ganz so wie das moralische Gesetz
– begreiflich wird. „Nur durch dieses Medium des Sittengesetzes“, so
Fichte konzis, „erblicke ich mich.“ (Fichte ZwE: 466) ,Warum ich soll‘
entscheidet sich nicht über meine Fähigkeiten bzw. Möglichkeiten. Im
Gegenteil, im Kontext der Selbstthematisierung als moralisch-geistiges
Wesen kehrt sich das Verhältnis um: Ich kann, weil ich soll! Danach
versieht sich die These vom Bedingtheitscharakter der Freiheit also an
dem Umstand, dass das vernünftige Selbstverhältnis des Willens im
rätselhaften Grund unseres Selbstseins gründet. Ein Irrtum, für den
Kant allerdings mitverantwortlich ist. Denn solange wir über keine
Selbstbewusstseinstheorie verfügen, welche die Frage nach unserer
Handlungsmotivation über ein uns intrinsisches Identitätsstreben be‐
antwortet, ist kaum einzusehen, wie das Sollen in ein und derselben
Bewegung seine Adressaten demütigen und erheben kann. Um also
beide Aspekte der Achtung aus ihrer (differenziellen) Mitte fassen zu
können, bedarf es konsequenter Umschriften. Warum, das erhellt nach
Fulda die kantische Schlusssteinsymbolik.

„Der Begriff der Freiheit, so fern dessen Realität durch ein apodik‐
tisches Gesetz der praktischen Vernunft bewiesen ist, macht nun den
Schlußstein von dem ganzen Gebäude eines Systems der reinen, selbst
der spekulativen, Vernunft aus, und alle anderen Begriffe (die von Gott
und Unsterblichkeit), welche, als bloße Ideen, in dieser ohne Haltung
bleiben, schließen sich nun an ihn an, und bekommen mit ihm und
durch ihn Bestand und objektive Realität.“ (Kant KpV: 107) Für Hans
Friedrich Fulda beantwortet sich die Frage, weshalb die jüngere Gene‐
ration den Autonomiegedanken bei Kant noch nicht als voll realisiert
erachtet, ausdrücklich über diese der praktischen Vernunftkritik vor‐
angestellte Schlusssteinsymbolik. Während Fulda im ersten Teil über
den Bedingtheitsdiskurs in den Grundgedanken der kantischen Ethik
einführt, wendet er sich im zweiten und dritten Teil seines Aufsatzes
Der Begriff der Freiheit – Schlußstein von dem ganzen Gebäude eines
Systems der reinen Vernunft? den systemimmanenten Gründen für den
Übergang zur idealistischen Begriffsform zu. Der Unbedingtheitscha‐
rakter des Sollens war es, der über alle in „pragmatische Kontexte“ ein‐
gelassene Bestimmungsversuche hinauswies. Gleichwohl besteht auch
unter kantischen Vorgaben die Möglichkeit von Dissens fort. Jetzt al‐
lerdings auf eine Art und Weise, die Raskolnikov wohl kaum noch

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

152

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


fürchten muss. „Mit dem hier Vorgebrachten ist natürlich nicht sicher‐
gestellt, daß ein moralischer Disput zwischen Beurteilten und einem
ihn Beurteilenden allemal zugunsten der Bestätigung moralischer
Normen […] entschieden werden kann. Allenfalls eine systematische
Phänomenologie der Moralität (im hegelschen Sinne) könnte den Skep‐
tiker in Sachen moralischer Überzeugung […] aus jedem sophisti‐
schen Schlupfwinkel vertreiben […]. Ohne Frage aber werden die
Chancen für eine solche Phänomenologie mit dem Begriff des reinen
Willens […] sehr viel besser als ohne ihn.“ (Fulda 2007: 28)

Damit scheint die gesuchte Minimalvoraussetzung gefunden: Mei‐
ne dir geltende Reaktionspraktik wird von dir akzeptiert, da sie zu dei‐
ner moralischen Kultivierung beiträgt. Respektiert wird sie von dir hin‐
gegen, da die Instanz, auf die sie sich beruft, von uns beiden geteilt
wird. „Die Einigung wird dadurch ermöglicht, daß alle verpflichtet
sind, selbst an ihrer moralischen Kultivierung zu arbeiten, und jeder
den anderen, sollten sie es an der Erfüllung dieser Pflicht fehlen lassen,
nicht zumutet, sich durch fremde, auf ihrer Besserung ausgehende Hil‐
fe bessern zu lassen, sondern ihnen nur die optimalen Voraussetzun‐
gen ihrer moralischen Selbstbildung verschafft. Natürlich mögen wir es
mit der Erfüllung unserer Pflichten leichter oder schwerer haben als
andere; wir mögen einer dem anderen hier und da in moralischer
Selbstbildung ein Stückchen voraus sein. Aber nicht einmal das be‐
rechtigt uns moralisch, die anderen mit unseren Reaktionspraktiken
bessern zu wollen.“ (ebd., 28) Näher besehen dürfte uns auch diese Ei‐
nigungsperspektive allerdings nur eine kurze Atempause verschaffen.
Nämlich genau solange Raskolnikov nicht das „radikal Böse“ in den
Zeugenstand ruft, bzw. theoretische und praktische Vernunft gegenei‐
nander ausspielt. Möglich wäre es, Raskolnikov also noch auf die Bau‐
mängel hinzuweisen, welche die Schlusssteinsymbolik betreffen. Spä‐
testens dann wäre es nach Fulda mit der Ruhe vorbei. Der Vernunft‐
kritik zufolge sind für die menschliche Vernunft unauflösliche Fragen
undenkbar (vgl. Kant KrV: 481). Darauf insistierte insbesondere Susan
Neiman. Rund zehn Jahre später wird die Freiheit von Kant jedoch als
„unerforschliche Eigenschaft“ bezeichnet. Davon, dass dem Gebrauch
der Willkürfreiheit das moralische Gesetz vorausgeht, so Kant im Kon‐
text seiner moraltheologischen Spekulation, kann sich jeder recht
leicht selbst überzeugen. Nämlich, indem er sich die Frage vorlegt, ob

3.5 Zwischenbetrachtung

153

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


es ihm möglich ist, sich gänzlich frei von Gewissenbissen von den ei‐
genen Leidenschaften verführen zu lassen. Nach Kant muss diese Fra‐
ge aufgrund des tief in uns verankerten Pflichtbewusstseins zwingend
verneint werden. Diejenigen, die glauben, mittels physikalischer Welt‐
beschreibungen („Determinismus“) diese unerforschliche Eigenschaft
aus der Welt schaffen zu können, sitzen somit einem Irrtum auf. Ganz
anders, sieht es hingegen hinsichtlich (substanz-)metaphysischer Ein‐
reden („Prädeterminismus“) aus. Hier muss wohl konstatiert werden,
dass das antinomische Verhältnis von Freiheit und Zwang den Satz
rechtfertigt: „Das ists, was man einsehen will, und nie einsehen wird.“
(Kant RGV: 63) Nach Fulda sind es Zugeständnisse wie diese, die das
Gebäude zum Einsturz bringen. „Wenn aber nun eine unbeantwortba‐
re Frage aufkam, mußte dann nicht der Begriff, der uns zu der Frage
instand setzte, so revidiert werden, daß die Frage nicht mehr aufkom‐
men konnte.“ (Fulda 2007: 38) Wovon kritische Anfragen an Kant also
im Wesentlichen profitieren, ist, dass sich das sittliche Bewusstsein nur
bedingt in dem theoretisch verbrieften Begriff der Kausalität aus Frei‐
heit widerspiegelt.26 Dieses orientiert sich an drei Elementarbedingun‐
gen. Erstens muss die Freiheit von demjenigen, dem sie zukommt […]
gewußt werden.“ (ebd., 33) Zweitens, über diesen epistemischen As‐
pekt hinaus entlang der gemeinsamen Zuschreibungspraxis Realität
gewinnen und drittens diesbezüglich (metaphysische) Schlupflöcher
ausgeschlossen sein (vgl. ebd., 34). Gegen den Hintergrund dieser Lis‐

26 Auch aus Sicht von Gerold Prauss passen Sentenzen wie jene, „dass der erste sub‐
jektive Grund der Annehmung moralischer Maximen unausforschlich sei“ (Kant
RGV: 23), nicht so recht zu Kants eigenen Theorievorgaben. Auch für ihn deutet
bei einer eingehenden Lektüre der ersten beiden Kritiken – genauer der schon im
Kontext der theoretischen verwendeten Ausdrücke der Autonomie und absoluten
Spontaneität – alles auf eine vertiefte Analyse der Subjektivität. Wenngleich er
auch keine deutlichen Bezüge zu den frühidealistischen Systemkonstruktionen
herstellt.„Was also hindert, eben diese als erwiesene Freiheit für die ,Deduktion‘
moralischer Verpflichtungen anzusetzen? Denn auch diese ist, was Kant bemer‐
kenswerterweise immer wieder nur von jener sagt, empirisch nicht erkennbar […],
was im Fall von dieser ihn jedoch in keiner Weise daran hindert, sie als ,deduzier‐
tes‘ Fundament seiner Kritik der reinen Vernunft zugrunde zu legen.“ (Prauss 1996:
271). Kants Insistenz auf den Unterschied zwischen Denken und Erkennen kann
nach Pauss also nicht überzeugen. Warum? Weil nur wenig genügt, um den Zirkel
aufzudecken, in den er sich damit verstrickt. D.h., Um zu erkennen, dass dessen
Theorieanspruch in Richtung einer „für sich selber praktischen Vernunft“ voraus‐
deutet (ebd., 272).

3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie

154

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


te der Elementarbedingungen entpuppt sich alles, was dem Begriff der
Kausalität aus Freiheit vermeintlich an Konkretion zukommt, als Im‐
port (vgl. 34). Die theoretische Vernunftperspektive leistet also nicht,
was sie verspricht. Stattdessen erscheint sie durch jene (vorrangigen)
Aspekte der praktischen Selbstgewissheit ergänzungsbedürftig. In
Rücksicht auf das sittliche Bewusstsein hätte also bereits Kant die von
ihm der Subjektivität gesetzten Schranken niederreißen müssen. D.h.,
über das transzendentale Selbstbewusstsein (verschwindende Vermitt‐
ler) wie das moralische Gesetz (personelle Identität) einen Diskussi‐
onsraum eröffnen müssen, innerhalb dessen über eine monistische
Vernunftkonzeption gestritten werden kann (vgl. ebd., 34). Quasi noch
im gleichen Atemzug konstatiert Fulda jedoch auch bezüglich des
Moralgesetzes einen gewissen (phänomenologischen) Nachholbedarf.
Auf Folie der angegebenen Elementarbedingungen lässt sich eine
Übersetzungslücke zwischen der für unsere reaktiven Einstellungen
und Praktiken verbindliche Forderung der Handlungsalternative wie
dem Perspektivpunkt der unbedingten Entschließung ausmachen. Die
grundsätzliche Regel, die sich die Willkür für ihren Freiheitsgebrauch
gibt, zeigt sich durch einen Praxisbezug gekennzeichnet, der nicht be‐
reits durch den ihr zu Grunde gelegten Freiheitsbegriff erschlossen ist.
Unsere „Verantwortlichkeitszuschreibungen“ (ebd., 35), so Fulda, ma‐
chen nicht schon „auf der Basis dieses ursprünglichen Freiheitswissens
Sinn.“ (ebd., 35) In diesem Wissen muss vielmehr auch „ein Wissen
um bestehende Willkürfreiheit enthalten sein.“ (ebd., 35)

Gleichwohl rüttelt schon Kant an der Schlusssteinsymbolik. In der
Metaphysik der Sitten nähert sich Kant dem Gewissensphänomen über
die Metapher der idealischen Person. Obwohl hier zunächst einmal al‐
les nach dem „Purgatorium der Vernunft“ klingt, soll durch die ideali‐
sche Person, die uns im Gewissen gegenübertritt, ein Begriff von Sub‐
jektivität vernehmbar werden, der über Kant hinausweist (vgl. ebd.,
42).

3.5 Zwischenbetrachtung

155

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich
Schiller als Wegbereiter des deutschen
Idealismus

Schiller gilt als Wegbereiter des nachkantischen Idealismus. Dessen
Weg führt über Stil und Geschmack. Nicht zuletzt in Reaktion auf die
linksrheinischen Ereignisse (Tugendterror).27 Derselbe verfolgt gleich‐
sam die darstellerischen Mängel praktischer Vernunft, welche im Tu‐
gendterror auf drastische Weise offenbar werden. Deutet das Gefühl,
das uns beim Blick an das Firmament ebenso wie beim Hören auf die
innere Stimme überfällt, nicht darauf, dass „die sinnliche Natur im
Sittlichen“ nicht „immer nur die unterdrückte Partei“, sondern biswei‐
len auch „die mitwirkende Partei ist?“ (Schiller AW: 178) Insbesondere
über die Widerspruchsstruktur der Achtung (Einheit differenter) will

4. 

27 Während um ihn herum die Preisfrage nach dem ewigen Frieden ausgeschrieben
wird (vgl. Ziolkowski 1998: 120), widmet sich Schiller also erst einmal unserer
imaginativen Natur. Heute soll (bis auf kleinere Defekte) Entfremdung kein Thema
mehr sein. Sich sowohl unter analytischen wie normativen Vorzeichen der „kos‐
mopolitische Blick“ (Beck 2004) durchgesetzt haben. Inwiefern der inzwischen
ausgerufene „dritte Weg“ mit dem „dritten Charakter“ (Schiller ÄE: 256), den
Schiller avisiert übereinstimmt, könnte also eine Überprüfung unserer Wahrneh‐
mungsfähigkeit ergeben. Schillers (rousseauisch gefärbtes) Sittengemälde, das so‐
wohl die Fortsetzung höfischer Umgangsformen (Heuchelei/ Schmeichelei)) unter
kapitalistischen Vorzeichen denunziert, wie auf der anderen Seite revolutionäre
Energien unterbindende materielle Not feststellt, legt jedenfalls den Schluss nahe,
dass die „Ausbildung des Empfindungsvermögens“ (ebd., 272) über den „Blick“
entscheidet. Soll heißen, über den angemessen Umgang mit dem Spannungsver‐
hältnis von Authentizität und Autonomie, wie es sich für ihn gegen den Hinter‐
grund der Dialektik der Versachlichung und Vertiefung des Selbst (insbesondere in
den Briefen fünf und sechs) abzeichnet.„Und so wird denn allmählich das einzelne
konkrete Leben vertilgt, damit das Abstrakt des Ganzen sein dürftiges Dasein fris‐
te, und ewig bleibt der Staat seinen Bürgern fremd, weil ihn das Gefühl nirgends
findet.“ (ebd., 265). Sätze, die gegen den Hintergrund der politischen Weichenstel‐
lungen durch Reagan und Thatcher gelesen, wohl auch von Amitai Etzionie oder
Michael Sandel gegengelesen werden könnten.

157

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


derselbe also den Ausgleich zwischen den beiden Ebenen der Moralbe‐
gründung herbeiführen. „In der kantischen Moralphilosophie ist die
Idee der Pflicht mit einer Härte vorgetragen, die alle Grazien davon zu‐
rück schreckt, […]. Über die Sache selbst kann, nach dem von ihm ge‐
führten Beweisen, unter denkenden Köpfen, die überzeugt sein wollen,
kein Streit mehr sein, […]. Aber so rein er bei Untersuchung der
Wahrheit zu Werke ging, und so sehr sich hier alles aus bloß objekti‐
ven Gründen erklärt, so scheint ihn doch in Darstellung der gefunde‐
nen Wahrheit eine mehr subjektive Maxime geleitet zu haben, die, wie
ich glaube, aus den Zeitumständen nicht schwer zu erklären ist.“ (ebd.,
176) Schillers Beobachtung nach fliehen die reaktiven Einstellungen
also das ihnen durch die kantische Nomenklatur bereitgestellte Pro‐
krustesbett. Inwiefern bewahren sich die sozialen Akteure also auch
unter nachsubstanziellen Bedingungen ihren Sinn für das
(Kunst-)Schöne; für das Tragische der menschlichen Existenz?

Den diskutierten „Wunschlektüren“ zufolge lebt klug, wer die rich‐
tige Balance zwischen Spiel und Ernst findet. Wer begriffen hat, dass
Gelegenheiten des Spiels dem Ernst der ethischen Verantwortungssi‐
tuation vorausliegen (vgl. Böhme 1997: 167). Im Kontext der ästheti‐
schen Briefe zur Erziehung begegnet Schiller den kantischen Vernunft‐
dualismen im Lichte der „lebenden Gestalt.“ (vgl. Schiller ÄE: 58) Den
besprochenen Neuakzentuierungen der Autonomieethik dürfte er so
womöglich im Lichte der Figur einer ,leidenden Gestalt‘ begegnen
wollen. Erstens, weil es für ihn nicht zuletzt die Zerrissenheit und die
Standhaftigkeit des leidenden Menschen ist, durch welche der Mensch
seine Freiheit beweist (vgl. Schiller ÜdP: 205). Zweitens, weil er das
kulturanthropologische Begriffspaar (Spiel/Ernst) vor allem rezepti‐
onsästhetisch verwendet. D.h., das darüber explizierte Subjekt aus dem
Widerstreit von Sinnlichkeit (ästhetische Schätzung) und Verstand
(moralische Schätzung) vermisst, wie er im Medium der Kunst thema‐
tisch wird. Dabei sind es für ihn vor allem die klassischen Werke, die
mittels ihrer Darstellungen menschlichen Leids Natur und Geist in
ihrer Differenz aufzeigen; den Unterschied zwischen bloß möglicher
wie wirklicher Freiheit lehren. Insbesondere hier im Umkreis der anti‐
ken Produktionen werden die verwickelten Beziehungen zwischen der
Moral wie der Einbildungskraft der Anschauung als Material gegeben:
„Es ist Pflicht für jeden Willen, so zu handeln, sobald er ein freier Wille

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

158

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ist; daß es aber überhaupt eine Freiheit des Willens gibt, welche es
möglich macht, so zu handeln, dies ist eine Gunst der Natur in Rück‐
sicht auf dasjenige Vermögen, welchem Freiheit Bedürfnis ist.“ (ebd.,
217)

Für eifrige Theater- und Museumsbesucher sollen Vernunft und
Freude Schillers Programmatik zufolge auf lange Sicht also keine un‐
überwindlichen Gegensätze bilden. Diese das Spannungsverhältnis
von Vernunftanspruch (Moralgesetz) und Vernunftanliegen (Einbil‐
dungskraft) vielmehr sukzessiv harmonisch in ihren Alltag integrieren
können. Wenngleich die schöne Seele auch nicht umstandslos mit dem
Liebhaber der Weimarer Klassik gleichgesetzt werden sollte. Jene be‐
ansprucht eine metaphysische Fluchtpunktperspektive, welche ihre de‐
signierte Trägerschicht anscheinend tendenziell über den „Mehrwert“
sozialer Distinktion vernachlässigt. Strebt die schöne Seele gleicherma‐
ßen nach Anmut und Würde verpflichtet das nach Schiller auf das nur
approximativ erreichbare Fernziel der „Charakterschönheit.“ (Schiller
AW: 181). Inwiefern muss das Handeln also auch unter moralischen
Gesichtspunkten gefallen? Nach Schiller wohl insofern, als unsere
Hochachtung nicht zuletzt der „moralisch[en] Kraft“ gilt, welche gera‐
de der erniedrigte und gepeinigte Körper auszudrücken vermag (ebd.,
187). Mit anderen Worten, nicht zuletzt durch die Physiognomie der
leidenden Gestalt dürfte der Zusammenhang zwischen Würdebesitz
und Würdedarstellung aufgezeigt werden. „Da aber Züge der Ruhe un‐
ter die Züge des Schmerzes gemischt sind, einerlei Ursache aber nicht
entgegengesetzte Wirkungen haben kann, so beweist dieser Wider‐
spruch der Züge das Dasein und den Einfluß einer Kraft, die von dem
Leiden unabhängig, und den Eindrücken überlegen ist, unter denen
wir das Sinnliche erliegen sehen. Und auf diese Art nun wird die Ruhe
im Leiden, als worin die Würde eigentlich besteht […] Ausdruck sei‐
ner moralischen Freiheit.“ (ebd., 187)

Achtung und Hochachtung

Mittels der feministischen Werte, für welche die schöne Seele steht
(Einfühlungsvermögen, Fürsorge, Empfindsamkeit, etc.), wertet also
schon Schiller die leibliche Existenz auf. Gleichwohl gilt ihm diese

4.1

4.1 Achtung und Hochachtung

159

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


nicht nur als schön. Bezieht sie sich für ihn doch auf die vielschichti‐
gen Korrespondenzbeziehungen, die sich zwischen den ästhetischen
Grundbegriffen des Schönen und Erhabenen, wie den lebenspragmati‐
schen Begriffen von Anmut und Würde ausmachen lassen (vgl. Noet‐
zel 2005: 172 f.). Ein „dialektisches Argumentationsgefüge“, das den
reinen Kunstgenuss so von vornherein verdirbt (ebd., 174). Gleichsam
die Komödie freilegt, die sich dahinter verbirgt. D.h., zeigt, inwiefern
derselbe ungeschickt ist, um den besitzindividualistischen Hegemoni‐
alansprüchen, gegen die er polemisiert, wirklich etwas entgegenzuset‐
zen. (vgl. Schiller AW: 197 f.). Vergleichbares gilt für das Genie. Auch
über dessen Verkehrswert sollte das „Argumentationsgefüge“ und
nicht schon dessen, zugestandenermaßen, imposanten natürlichen
Anlagen entscheiden. Was wirklich zählt, so Schiller, ist, was das Genie
aus seinem natürlichen Vorteil macht und zwar in praktischer Absicht
(vgl. ebd., Anm. 167). Anders gewendet, die ästhetischen Briefe wollen
die schönen Künste aus der unrühmlichen Rolle befreien, die sie im
Rahmen der menschlichen Zivilisationsgeschichte bisher gespielt ha‐
ben (gemäß des Drehbuchs von Aufstieg und Fall). Das Schöne als
Leitidee soll von seinen empirischen Erscheinungsformen abgehoben
werden. Wobei für Schiller diesbezüglich nur zwei Formen in Betracht
kommen. Entweder, so derselbe, handelt es sich um kulturelle Aus‐
drucksformen, in denen ein Ungleichgewicht zwischen Sinnlichkeit
und Verstand waltet, oder um solche, die sich insgesamt als unemp‐
fänglich für das Verstandesbedürfnis bzw. Vernunftinteresse zeigen.
Angesichts dessen dürften jene also vor allem von Werken profitieren,
die den verletzten Grenzverlauf thematisieren, wie diese von Werken,
die gleichsam die „exzentrische Positionalität“ des Menschen (Plessner)
in Erinnerung rufen. Gleichwohl soll es dabei wiederum weder der
„schmelzenden“ noch der „energischen Schönheit“ gelingen, durch das
von ihnen geschaffene Gegengewicht einen vollständigen Ausgleich
herzustellen. Beide sich am Ende als noch allzu sehr in die jeweilige
Lebensform verstrickt erweisen, der sie sich entgegenstellen (vgl. Schil‐
ler ÄE: 298 ff.). Durch beide somit, je auf ihre Art, die nur approxima‐
tiv mögliche Annäherung an das Ideal bestätigt werden. Vielleicht mit
einer einzigen Ausnahme. Nämlich der Juno Ludovisi. Ihr scheint es
vergönnt, die gesuchte Einheit differenter umfänglich auszudrücken.
D.h., auf das logische Formular zu verweisen, das für ihn die Liebe be‐

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

160

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


reitstellt. „Es ist weder Anmut noch ist es Würde, was aus dem herrli‐
chen Antlitz einer Juno Ludovisi zu uns spricht; es ist keines von bei‐
den, weil es beides zugleich ist.“ (ebd., 298)

Gegenüber der energischen Schönheit dürften die Proponenten
der „feinen Unterschiede“ demnach einen gewissen Nachholbedarf er‐
kennen lassen. Damit wohl auch gegenüber dem individuellen Aus‐
druck, der Achtung und Hochachtung voneinander scheidet. Hoch‐
achtung, so Schiller, empfinden wir für denjenigen, der nicht nur ganz
allgemein um die Begründungsfunktion bzw. die Geltungsansprüche
des Moralgesetzes weiß, sondern gleichsam naturwüchsig entspre‐
chend handelt. Nicht von ungefähr macht die Liebe so ein „Ingrediens
der Hochachtung“ aus (ebd., Anm. 193 f.). Anders als auf Ebene der
abstrakten Moralbegründung, das also Schillers Beobachtung, zählt für
die sozialen Akteure im Rahmen ihrer alltäglichen Urteilspraxis nicht
nur der Unterschied zwischen pflichtmäßigen und pflichtgehorsamen
Handlungen. In ihrem Rahmen lassen sich vielmehr Nuancen verneh‐
men, die eine Feinabstimmung erforderlich machen. Feinabstimmun‐
gen, in denen sich wiederum Kants vierstufiger Erziehungsplan (Diszi‐
plinierung, Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung) brechen
könnte (vgl. Kant SzP: 16 f.). D.h., so fraglos sich Würde und Tugend
verbinden, wie umgekehrt Neigung und Anmut, hängen Beifall und
Tadel nach Schiller nicht zuletzt davon ab, inwiefern die beurteilte
Handlung auf eine gewisse charakterliche Unbildung schließen lässt,
oder ob durch sie hindurch vielmehr das krumme Holz vernehmbar
wird, aus dem wir nach Kant geschnitzt sind: Da, wo es einmal ernst
wird, auf spielerische Leichtigkeit zu treffen, so Schiller, verstört uns
kaum weniger, als vorgeblicher Ernst, wo bloßes Taktgefühl ausreichen.
So erwarten wir also von demjenigen, der gibt, Anmut, wie von demje‐
nigen, dem gegeben wird, Würde; dort den Beleg seiner Größe, indem
er sich klein macht; hier den Beweis seiner Freiheit in der Abhängig‐
keit. (vgl. Schiller AW: 189 f.) Durch die Liebe als lebendigen Wider‐
streit, da, wie er schreibt, die „höchst[e] Ruhe“ und die „höchst[e] Be‐
wegung zueinanderfinden, wird demnach die Achtung um die Hoch‐
achtung, die Personenwürde um die Anmut ergänzt. Was zählt, sind
also nicht einzelne richtige Handlungen, sondern das Ganze eines sitt‐
lichen Lebensgangs. „Indem eine Person spricht, sehen wir zugleich
ihre Blicke, ihre Gesichtszüge, ihre Hände, ja oft den ganzen Körper

4.1 Achtung und Hochachtung

161

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


mitsprechen, und der mimische Teil der Unterhaltung wird nicht sel‐
ten für den beredtsten geachtet.“ (ebd., 159) Inwiefern nun werden
durch Schiller die Weichen für den nachkantischen Idealismus gestellt?

Im Rahmen der kantischen Nomenklatur (Liebespflichten) ver‐
schwindet der Andere als Anderer hinter dem anonymen Pflichtgehor‐
sam. Ein gegenüber beiden Intentionen der Achtung aufgeschlossenes
Formular, scheint Schiller dagegen mit dem Motiv der Liebe bereitzu‐
stellen. Durch ihr den Naturprozess (Fortpflanzung) quasi a priori
überformendes (und nie restlos in Kultur aufgehendes) Spiel um Ver-,
Ent-, und Erfüllung, lässt die Liebe den lebendigen Widerspruch her‐
vortreten, den die Achtung intendiert. So soll also durch die Liebe (we‐
nigstens auf phänomenaler Ebene) der Gegensatz von Sinnlichkeit und
Verstand, von Neigung und Pflicht überwunden werden. Wer liebt, er‐
fährt sich zugleich als getrennt wie vereint, zeigt sich durch ein Verlan‐
gen ergriffen, welches auf das Selbst in seiner Vermittlung über eine
Andersheit vorausdeutet. Verspürt gewissermaßen leibhaftig den in‐
nerweltlichen Sitz des Unbedingten und Unendlichen. In der Liebe, so
Schiller, ist „das Objekt sinnlich, und das Subjekt die moralische Na‐
tur.“ (Schiller AW: 193 f.) Eine Formel, wonach in der Liebe als „freie
Empfindung“, „das absolut Große“ aufgetan wird. Die Spiegelmetapher
scheinbar in ihre Rechte eingesetzt wird. „Liebe ist zugleich das Groß‐
mütigste und das Selbstsüchtigste in der Natur; das erste: denn sie
empfängt von ihrem Gegenstande nichts, sondern gibt ihm alles, da
der reine Geist nur geben, nicht empfangen kann; das zweite; denn es
ist immer nur ihr eigenes Selbst, was sie in ihrem Gegenstande sucht
und schätzt.“ (ebd., 194) Nur wenig später könnte allerdings das ex‐
zentrische Wesen anklingen, das den moralischen Ernstfall bestimmt.
„Der höchste Grad der Anmut ist das Bezaubernde; der höchste Grad
der Würde die Majestät. Bei dem Bezaubernden verlieren wir uns
gleichsam selbst, und fließen hinüber in den Gegenstand. Der höchste
Genuß der Freiheit grenzt an den völligen Verlust derselben, und die
Trunkenheit des Geistes an den Taumel der Sinnenlust. Die Majestät
hingegen hält uns ein Gesetz vor, das uns nötigt, in uns selbst zu
schauen. Wir schlagen die Augen vor dem gegenwärtigen Gott zu Bo‐
den, vergessen alles außer uns, und empfinden nichts als die schwere
Bürde unseres eigenen Daseins.“ (ebd., 196) Für die Freude an der
Vernunft, die er durch solche und ähnliche Sentenzen weckt, muss er

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

162

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


nach Henrich allerdings den Preis begrifflicher Inkonsistenzen ent‐
richten. Für Henrich wird es gegen den ersten Anschein also erst die
jüngere Generation sein, die den Bewegungssinn der Liebe vollum‐
fänglich entfaltet. Wer Schillers wahren Beitrag ermessen möchte, soll‐
te sich so denn auch nicht an dessen eigenen Wortlaut halten. Anders
als Schiller selbst glaubt, zielt dessen Rehabilitation des Gefühls in ers‐
ter Linie nicht auf die Anwendungsschwierigkeiten der Pflicht. Was
durch ihn vielmehr erhellt wird, sind die analytischen Problemlagen,
welche die idealistischen Systementwürfe motivieren. Schiller zeigt auf,
„daß die Fragen, die Kants Ethik unbeantwortet läßt, nicht solche der
inneren Konsequenz des Systems sind, daß sie vielmehr über es hin‐
ausdrängen. Ihnen allen lag das gleiche Problem zugrunde: Sittliche
Phänomene und Grundbegriffe der Kantischen Theorie der Sittlichkeit
implizieren eine Einheit von Akten oder Momenten, die Kant nicht er‐
klären kann. So sind Liebespflichten Einheit der Intention auf den An‐
deren und der Intention auf Pflicht; Achtung ist Einheit von Distanz
und Wesensgleichheit; das Sittengesetz ist Einheit von Faktizität und
Rationalität.“ (Henrich 2001: 44) Nach Henrich wäre es somit vor al‐
lem Schillers (psychologisches) Selbstmissverständnis, das ihn daran
hindert, seine eigene Entdeckung in Richtung der idealistischen Ansät‐
ze weiterzuverfolgen. Stattdessen sucht er dem positiven Bestim‐
mungsmoment der Achtung auf vermeintlich kantische Art Rechnung
zu tragen. Nämlich, indem er die Neigung in die Pflicht hineinträgt.
Wer sich mit Schiller freut, soll so zum Schluss also kaum mehr ange‐
ben können, wo denn eigentlich die Grenze zwischen Sinnlichkeit und
Verstand verläuft. „Die ,Neigung‘, in der das sittliche Bewußtsein sich
mit dem Guten zusammenschließt, kann offenbar nicht in demselben
Sinn Neigung genannt werden wie jene, die durch den guten Willen
zurückgewiesen wird. Das ist auch Schillers Text selbst zu entnehmen.
In ihnen verkehrt sich nämlich die kantische Terminologie schließlich
ganz ausdrücklich, wenn Schiller der Vernunft selbst Neigung zu‐
spricht, also Akte, die nach der von ihm anerkannten Lehre Kants nur
der Sinnlichkeit zugehören.“ (ebd., 47) Für Henrich kann Schiller also
nicht recht überzeugen, insofern er Bestimmungsmomente der Ver‐
nunft der Sinnlichkeit vindiziert. Derselbe verkennt die von ihm ei‐
gentlich eingeleitete Horizontverschiebung in Richtung der sozio-kul‐
turellen Voraussetzungen, die das moralische Gesetz unausgesprochen

4.1 Achtung und Hochachtung

163

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


macht, und fällt somit zum Schluss wieder hinter Kant zurück. Wäre
ihm hingegen selbst deutlicher vor Augen gestanden, dass sein Kon‐
zept über Kant hinausdrängt, hätte er für Henrich die geistige Nähe für
sich nutzen können, die ihn mit dem jungen Hegel verbindet (vgl.
Henrich 2001: 47).

Schönheit in der Bewegung

Eröffnet wird Anmut und Würde über die lateinische Fassung der
Aphrodite, samt der sie begleitenden „drei Chariten Aglaia (Glanz),
Euphrosyne (Frohsinn) und Thaileia (Blüte), die der Idealgöttin An‐
mut und den Menschen Schönheit und Festesfreude verleihen.“
(Meyer-Sickendiek 2014: 1) Erscheint die Venus als Sinnbild elitärer
göttlicher bzw. natürlicher Gunst (fixe Schönheit), firmieren die Grazi‐
en als egalitäre Statthalter der Humanität (bewegliche Schönheit). Den
damit eingeschlagenen mythologischen Pfad soll Schiller allerdings
bald wieder verlassen. Nämlich dann, wenn „er Mendelssohns Defini‐
tion der Anmut als ,Schönheit in der Bewegung‘ aufgreift.“ (Thyen
2006: 9) Erwacht Schiller ungefähr zeitgleich mit Fichte aus seinem
dogmatischen Schlummer, so ist es für ihn vor allem Kants dritte Kri‐
tik, die ihn seine frühere(n) Position(en) überdenken lässt (vgl. Cassi‐
rer 1971: 94). Dem zwischen Verstand und Vernunft gelegenen Urteil
entlehnt er eine gewisse Annäherung an die Begriffshorizonte von Ab‐
sicht und Bedeutung. So soll also die Lust bzw. Unlust, die dem sinnli‐
chen Auffassen und Beurteilen anhängt, die Grazien milde stimmen
können. Bereits im Vorfeld der dritten Kritik hat Kant sich für den
kontrollierten Einsatz teleologischer Prinzipien ausgesprochen. Erklärt,
dass ihr Gebrauch der belebten Natur gilt. D.h., insoweit mechanisti‐
sche Erklärungsansätze in Rücksicht auf die hier beobachtbaren selbst‐
organisierten Prozesse ergänzungsbedürftig sind; ja, inwiefern wir
durch ihren Gebrauch überhaupt erst in eine Position gelangen, aus
der sich diese angemessen beschreiben lassen. Hinzu kommt für ihn
an der Stelle, dass sich durch ihre regulative Rolle zugleich mystisch-
esoterisch Naturkonzepte wirkungsvoll widerlegen lassen. Wenngleich,
wie er dabei gleich anfügt, ihre Rolle auch dann noch nur unzurei‐
chend begriffen wäre, würde diese allein aus Richtung der unter episte‐

4.1.1

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

164

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


mischen Gesichtspunkten erfolgenden Übertragung der Struktur ziel-
bzw. zweckgerichteten Handelns auf organische Naturprodukte inter‐
pretiert werden. Was damit unterschlagen würde, wäre, dass sich ihr
Einsatz gleichsam dem Letzthorizont praktischer Vernunft verdankt.
„Wenn also der Gebrauch des teleologischen Prinzips zur Erklärung
der Natur darum, weil es auf empirische Bedingungen eingeschränkt
ist, den Urgrund der zweckmäßigen Verbindung niemals vollständig
und für alle Zwecke bestimmt genug angeben kann: so muß man die‐
ses dagegen von einer reinen Zwecklehre […] erwarten, deren Prinzip a
priori die Beziehung einer Vernunft überhaupt auf das Ganze aller
Zwecke enthält und nur praktisch sein kann. Weil aber eine reine prak‐
tische Teleologie, d. i. eine Moral, ihre Zwecke in der Welt wirklich zu
machen bestimmt ist, so wird sie deren Möglichkeit in derselben, so‐
wohl was die darin gegebenen Endursachen betrifft, als auch die Ange‐
messenheit der obersten Weltursache zu einem Ganzen aller Zwecke
als Wirkung, mithin sowohl die natürliche Teleologie, als auch die
Möglichkeit einer Natur überhaupt, d.i. die Transzendentalphilosophie,
nicht verabsäumen dürfen, um der praktischen reinen Zwecklehre ob‐
jektive Realität in Absicht auf die Möglichkeit des Objekts in der Aus‐
übung, nämlich die des Zwecks, den sie als in der Welt zu bewirken
vorschreibt, zu sichern.“ (Kant ÜGTP: 114 f.) Aus Sicht der teleologi‐
schen Urteilskraft gibt es also keinen Anlass für übertriebene Skepsis.
So sehr die Hoffnung auf eine lückenlose Weltbeschreibung auch trügt
(Newton des Grashalms), dürfen wir doch hoffen, dass unser Glück im
Plan der Schöpfung enthalten ist. Überlegungen, die Kant zwei Jahre
später nun in Beziehung zur ästhetischen Welterschließung setzt.
Durch das teleologische Urteil wird jetzt quasi der Ort angegeben, an
dem ökologisches und ästhetisches Bewusstsein aufeinandertreffen.
Gewissermaßen aufgedeckt, wie der harmonische Aufbau der Natur
sich nahtlos an die „Gunst“ anfügt, die jene bereits (ungeachtet der
Unterscheidung organisch/anorganisch) unter ästhetischen Gesichts‐
punkten gewährt (Kant KU: 329 f.). Wobei beide Naturverhältnisse
wiederum vor dem Hintergrund jener Sinnvermutung verstanden wer‐
den müssen, die unausgesprochen die unterschiedlichen Entzaube‐
rungssprogramme anleitet. D.h., dem Vorgriff auf das Ganze, der sich
für Kant durch Sentenzen wie die „Natur nimmt den kürzesten Weg
(lex parsimoniae); sie tut gleichwohl keinen Sprung, weder in der Folge

4.1 Achtung und Hochachtung

165

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ihrer Veränderungen, noch der Zusammenstellung spezifisch verschie‐
dener Formen (lex continui in natura)“ mitteilt (ebd., 91). Kurzum,
durch das Hochgefühl, das sich über gelungene Systematisierungsver‐
suche zunächst disparat erscheinender Befunde einstellt; das sich folg‐
lich insbesondere der daran anschließenden Motivation entlehnen
lässt (vgl. ebd., 97). Durch diese Aspekte wird, verweilt man etwas län‐
ger bei ihnen, ein elementares Bedürfnis nach (pragmatischer) Welt‐
orientierung angezeigt; Gott („ein Verstand“) gleichsam der Klammer
des „als ob“ eingetragen (ebd., 89). Gegenüber Forster hat Kant erklärt:
„Zwecke haben eine gerade Beziehung auf die Vernunft, sie mag nun
fremde, oder unsere eigene sein. Allein um sie auch in fremder Ver‐
nunft zu setzen, müssen wir unsere eigene wenigstens als Analogon
derselben zu Grunde legen.“ (Kant ÜGTP: 114) Zwei Jahre später nun
bestimmt er das teleologische Urteil näher. Dieses wird gleich dem äs‐
thetischen Urteil als Spielart der für die reflektierende Urteilskraft
maßgeblichen Zweckmäßigkeitshypothese ausgewiesen.28

Über Geschmack lässt sich für Kant also sehr wohl streiten. Das
beweist ihm mitunter der Begriff der „Zweckmäßigkeit ohne Zweck“.
Diesem Begriff zufolge ist es nicht so sehr die Materialität denn der
Formensinn eines Werks, an dem wir Gefallen finden. In der gleichen
Bewegung werden für Kant durch den Begriff jedoch auch prominente
Positionen widerlegt, die im Lichte der Leitvorstellung der Vollkom‐
menheit über den nach Kant gänzlich leeren Begriff „objektiver
Zweckmäßigkeit ohne Zweck“ nachdenken. Zwischen dem Schönen
und Guten lassen sich danach nur graduelle Unterschiede feststellen.
Was von rationalistischer Seite für Kant somit im Wesentlichen ver‐
kannt wird, ist, dass ästhetische Urteile auf dem freien Spiel der Er‐
kenntniskräfte beruhen. Was heißt, auf der Lust, die sich mit ihnen

28 Dabei wird „fremde Vernunft“ eben auf vergleichbare Weise herangezogen. Wenn‐
gleich Kant sich hier auch beeilt, gleich anzufügen: „Nicht, als wenn auf diese Art
wirklich ein solcher Verstand angenommen werden müßte.“ (Kant KU: 89) Noch
in der gleichen Untersuchung wird er jedoch auch von einer „Spur“ einem „Wink“
sprechen, der sich durch die Schönheit der Natur zieht. Auf diese bezogen ihre
schonungsbedürftige Seite hervorheben. Noch im gleichen Atemzug, der schönen
Seele vor allem eine stille Freude an Waldspaziergängen bescheinigen, die sie in ge‐
raden Gegensatz zur ästhetischen Existenz („Virtuosen des Geschmacks“) bringt,
die den Kunstgenuss bevorzugt (ebd., 231 ff.). Auf diesen vermeintlich verantwor‐
tungsentlastenden Aspekt wird zurückzukommen sein.

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

166

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


einstellt. Genau darin ähneln sie dem moralischen Gefühl. Mit dem
entscheidenden Unterschied jedoch, dass die Reflexionstätigkeit hier
strikt kontemplativ ausgerichtet ist. D.h., ausschließlich darauf aus ist,
das unerwartete und erquickende Gleichgewicht der Seelenkräfte aktiv
aufrechtzuerhalten. Für keinesfalls inhaltsleer gilt Kant hingegen also
die Vorstellung „subjektiver Zweckmäßigkeit“. Was durch diese Vor‐
stellung ausgedrückt wird, ist nichts anderes als die Willenshypothese,
wie sie im Zusammenhang mit der Verwendung teleologischer Urteile
entwickelt wurde. Wobei ihr ästhetischer Gebrauch gerade von der
Epoche ihrer regulativen Funktion abhängt. Dem „als ob“ eines Sinn‐
ganzen, wie Manfred Frank schreibt, das sich doch hartnäckig dem
diskursiven Denken entzieht (vgl. Frank 1989: 77). „Die Zweckmäßig‐
keit kann also ohne Zweck sein, sofern wir die Ursachen dieser Form
nicht in einem Willen setzen, aber doch die Erklärung ihrer Möglich‐
keit, nur indem wir sie von einem Willen ableiten, uns begreiflich ma‐
chen können. Nun haben wir das, was wir beobachten, nicht immer
nötig durch Vernunft […] einzusehen. Also können wir eine Zweck‐
mäßigkeit der Form nach, auch ohne daß wir einen Zweck […] zum
Grunde legen, wenigstens beobachten, und an Gegenständen, wiewohl
nicht anders als durch Reflexion, bemerken.“ (Kant KU: 135) Die von
Kant hier ins Auge gefasste Zweckmäßigkeit verläuft demnach quer zu
den interessegeleiteten Ziel- bzw. Zwecksetzungen des niederen und
höheren Begehrungsvermögens. Womöglich knüpft Schillers Erzie‐
hungsplan genau daran an. Manfred Frank zufolge ist es jedenfalls
nicht zuletzt die Zweckmäßigkeit, die der Anmut zu ihrem Begriff ver‐
hilft. „Alles Anmutige geschieht mit der Präzision eines wohlangepaß‐
ten Werkzeugs, eines Mechanismus also, den keine überflüssige Bewe‐
gung von der Hervorbringung seines Effekts abhält; andererseits er‐
scheint dieser Zweck hier als das Werk der Freiheit selbst, nicht des
zielblinden Laufs einer Maschine. Er erscheint, so müssen wir sagen,
als ob er von einer Freiheit gewollt wäre; denn alles spielt sich in der
anmutigen Bewegung so ab, als ob, der Präzision des Ablaufs unerach‐
tet, die vollkommene Unvorhersehbarkeit des folgenden Schritts […]
beachtet wäre […].“ (Frank 1989: 79) Anhand der Anmut wird so
wohl auch verständlich, was Kant am Ende der Einleitung der Urteils‐
kraft im Bild der Brücke fasst. Diesem Bild zufolge werden von der re‐
flektierenden Urteilskraft Räume der „Bestimmbarkeit“ sondiert, die

4.1 Achtung und Hochachtung

167

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


über den vom Wissen „unbestimmt“ gelassenen Bezirken aufgetan
werden und in der Moral ihre letztgültigen „Bestimmungen“ erfahren.
So zum Schluss also doch noch zwischen den Extremen vermittelt
(Kant KU: 108). Womöglich gehen diese Konstruktionspläne nicht zu‐
letzt auf den Umgang mit dem anderen Geschlecht zurück. „Aber in
der anmutigen Bewegung hört man nicht das Sittengesetz sprechen;
und wenn wir der Anmut Freiheit beilegen, so können wir uns nicht
auf einen universell gültigen Vernunftbegriff […] stützen. Unser Ge‐
fühl von Freiheit bleibt also unbegründet, d.h. ohne objektive Recht‐
fertigung […]. ,Ohne Zweck‘ meint: die Zweckmäßigkeit, auf deren
Gedanken das Schöne mich bringt, ist als Realität unabweisbar.“
(Frank 1989: 79) Was also ist falsch an der Rede von Anmut „und“
Würde?

Gute Handlungen wollen nicht nur geschätzt werden, sondern
auch gefallen. Mitleid, so Wolfgang Welsch, gibt es heute allenfalls
noch als telegenes Zitat (vgl. Welsch 2003: 16). Eine Situation, wie sie
sich für Schiller offensichtlich noch nicht darstellt. Gleichwohl miss‐
traut auch er dem Mitleid. Wenngleich aus ganz anderen Gründen.
Dessen Affektbasiertheit, so erklärt er brieflich gegenüber Körner,
überzeugt kaum weniger als nutzenmotivierte Moraleinstellungen. Auf
Beifall von Schillers Seite hoffen dürfen einzig und allein Handlungen,
die zugleich spontan wie reflektiert sind. Womit ehrenmotivierte oder
pflichtbewusste Handlungsweisen für ihn ebenfalls ausscheiden. Wer
hilft, muss dies selbstvergessen tun, sich umstandslos für den Nächsten
engagieren. Das unterscheidet ihn von altruistischen Akteuren. Wer
selbstlos handelt, steht laut Werner Stegmaier im Verdacht, seinesglei‐
chen „unwillkürlich“ die „eigenen Vorstellungen von einem guten Le‐
ben“ (Stegmaier 2000: 81) aufzuzwingen. Nicht so, für Schiller, wer
selbstvergessen handelt. Zur Illustration seiner These wählt er eine Ab‐
folge von fünf Szenen. Wobei in allen Szenen ein und dasselbe Verbre‐
chensopfer die Hauptrolle spielt. Dessen Weg wird nun nacheinander
von fünf Passanten gekreuzt, die ihm aus den unterschiedlichsten
Gründen ihre (barmherzige) Hilfe anbieten. Doch allein die Hilfe des

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

168

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Letzten gefällt. Nur er handelt zugleich unaufgefordert wie selbstver‐
gessen – nur sein Handeln erscheint frei (vgl. Schiller KB: 407).29

Veranschaulicht wird durch diese kurzen Dialogsequenzen, inwie‐
fern der Schritt von der Ästhetik in die Ethik für Schiller kürzer aus‐
fällt, als der von der bloßen physischen Notwendigkeit in den Schein
(vgl. ebd., 321). Für Schiller muss auch der ästhetische Weltbezug ganz
aus dem Horizont praktischer Vernunft begriffen werden. In Folge
dessen die Ähnlichkeitsbeziehung zwischen dem Schönen und Guten,
wie Kant sie in der Urteilkraft entworfen hat, überdacht werden. Mit
dem Wahren teilt das Schöne die Kategorie (Verstandesbegriff) wie
den prädikativen Urteilssatz.30 Verrät nun aber nicht die Allgemein‐
heit, Interesselosigkeit, Innerlichkeit und schließlich begriffliche Un‐
ausschöpflichkeit, die es mit dem Guten teilt, eine viel stärkere prakti‐
sche Anbindung? Kein Begriff, so lässt Kant ja selbst wissen, fällt ab‐
schüssig genug aus, um unser Freiheitsinteresse befriedigend auszu‐
drücken, so dass die Unbegreiflichkeit des Guten eben nur symbolisch
dargestellt werden kann (vgl. Frank 1989: 109 f.). Wie aber ist es in An‐
betracht dieser Parallelen um die von Kant dem Schönen zugewiesene
Mittelstellung bestellt? Zu seiner über das freie Spiel der Erkenntnis‐
kräfte, wie die gesetzmäßige Freiheit hinauszielende Begriffsform ge‐
langt Schiller so nach Frank auf zweifachem Weg. Zum einen, indem
er das Naturverhältnis des Menschen reichhaltiger ausgestaltet. Zum
anderen über die zusätzlichen Facetten, die er dem Freiheitsbegriff ein‐
liest. Folgen wir Frank, dann fügen sich diese allerdings nicht zu einem
stimmigen Gesamtbild zusammen. Im Kontext von Schillers Kantre‐

29 Dem 26. seiner erzieherischen Briefe zufolge dürfte für Schiller somit nur der letzte
Protagonist das Leid sehen. D.h., sich zuvor ausreichend in dem Schein geübt ha‐
ben, der für ihn über die beiden Fernsinne (Sehen und Hören) aufgetan wird. De‐
ren Ausbildung also maßgeblich mit der Weltdistanzierung einhergeht, die inner‐
halb der Zivilisationsgeschichte seines Erachtens nach schon früh im Medium des
Spiels (Schmuck, Maske und Maskerade) praktiziert wird. So dass also gegenüber
denjenigen, die zu Recht die Gefahren einer zunehmend sich ausbreitenden nar‐
zisstischen Kultur anmahnen, dennoch die Lust an Formen der Selbstinszenierung
verteidigt werden muss (vgl. Schiller ÄE: 334 ff.).

30 Ein Verwandtschaftsverhältnis, das sich nach Frank über den Doppelaspekt von
Einbildungskraft und Verstand erläutert. „Im Grund, sagt Kant, handelt sich´s in
beiden Fällen [Erkenntnis- und Geschmacksurteil, S.S.] um eine und dieselbe Be‐
ziehung, nur einmal betrachtet unterm Gesichtspunkt ihrer Stimmigkeit zum Be‐
griff, das anderemal derjenigen zum Gefühl.“ (Frank 1989: 91)

4.1 Achtung und Hochachtung

169

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


zeption ist es vielmehr so, dass aristotelisch grundierte Entelechiemoti‐
ve ebenso unversehens mit dem Moralgesetz vermengt werden, wie
mit einer eher anthropologisch gedeuteten Einbildungskraft. Franks
besonderes Augenmerk gilt dabei vor allem der von ihm als „syntheti‐
sche Freiheit“ apostrophierten vierten Facette. Insbesondere diese zielt
in Richtung der idealistischen Begriffsformen. Bei Schiller ist da also
zunächst „die der Natur eigene Freiheit im Sinne der alten Griechen.“
Dann „die Freiheit der Einbildungskraft.“ Die „Freiheit als sittliche
Selbstbestimmung“ schließlich mündet in die „synthetische Freiheit“.
„Sie besteht in der freiwilligen Zusammenstimmung, in einem glückli‐
chen Gleichgewichts- oder Indifferenz-Zustand zwischen Sinnlichkeit
und Moralität, so, als ob die Natur freiwillig in die Ordnung sich fügte,
die die Sittlichkeit verlangen würde. Sie hat nicht den Charakter eines
Prinzips, sondern nur einer Synthesis; denn statt die Vereinigung der
Opposita von oben zu regeln, muß sie sich damit begnügen, ein stim‐
miges Verhältnis zwischen beiden zu reflektieren.“ (Frank 1989: 118)
Die Stoßrichtung dieser letzten Facette ist es also, die nach Frank ein
wenig überrascht. Die von Schiller avisierte Neigung zur Pflicht gibt
vor, strikt aus dem Horizont der kantischen Vorgaben heraus verständ‐
lich zu werden. Insbesondere der vierten Facette wäre also zu entleh‐
nen, weshalb die nachkommende Generation über die schöne Seele
hinausdrängt. „[E]s mag wohl sein, daß die Freiheit im Sinnlichen ihr
eigenes Bild anschaut; nicht aber gilt darum schon, daß die Sinnlich‐
keit – der Spiegel – selbst mit Haut und Haar die Objektivierung der
Freiheit ist. Und das müßte sie, soll mit Recht von einer Selbstverge‐
genständlichung der Freiheit im Sinn und als Sinn gesprochen werden
können.“ (ebd., 119) Im Grunde unvereinbar mit Schillers Begriffs‐
form ist also auch für Frank dessen kantische Nomenklatur. Nach
Henrich kann Schiller nicht recht überzeugen, weil er Bestimmungs‐
momente der Vernunft der Sinnlichkeit zuschreibt. Für Frank lässt sich
der Sachverhalt demnach auch umgekehrt ausdrücken. Zunächst liest
sich die Liebe hinsichtlich der von Schiller intendierten Selbstdarstel‐
lung der Vernunft im Sinnlichen als einseitige Angelegenheit. Das wird
durch die synthetische Freiheit bezeugt. Gegen den Hintergrund von
Henrichs Analyse zeichnet sich zudem ab, inwiefern Schiller im Zuge
der von ihm gezogenen Parallele zwischen der Schönheits- wie Liebes‐
erfahrung (Ko-präsenz) Kants asymmetrische Verhältnisbestimmung

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

170

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


von Sinnlichkeit und Verstand unterläuft. „Der Vernunft“, wie Frank
sagt, „eine Neigung, eine Affektion“ zuspricht (ebd., 117). Unmittelbar
im Anschluss an den zitierten Passus über die synthetische Freiheit
lässt derselbe denn auch abschließend wissen: „So bleibt die schöne
Seele, die Schiller als Idealzustand von mit Sittlichkeit versöhnter Sinn‐
lichkeit beschwört, beschränkt auf ein quantitatives Gleichgewicht
zwischen Vermögen, die an ihnen selbst durch kein inneres Band iden‐
tifiziert sind.“ (ebd., 119)

Versöhnung ist mitten im Streit

In den als Frühschriften editierten Veröffentlichungen Hegels lesen
wir: „Das Leben sei Verbindung der Verbindung und der Nichtverbin‐
dung.“ (Hegel FS: 422). Um 1800 soll also durch das Leben eingelöst
werden, was bei Schiller (und Fichte) nur angelegt ist. Warum aber
diese Konzentration auf das Leben? Die Antwort hierauf führt nach
Henrich in den Umkreis der „aus platonischen Quellen fließenden
Vereinigungsphilosophie.“ (Henrich 2010: 13) Dessen historischer Re‐
konstruktion zufolge zeigt sich Hegel aufgrund der erfahrenen diszipli‐
narischen Enge des Stifts von früh an darum bestrebt, im Moralgesetz
enthaltene Momente puritanischer Strenge auszusondern. Dabei zählt
der Rückgriff auf Rousseaus affektfreundliche Moralauffassung nicht
zu den letzten seiner strategischen Mittel (vgl. ebd., 68 f.). Beide Fakto‐
ren deuten also auf eine recht liberale Lesart des Moralgesetzes. Diese
speist sich nicht zuletzt aus der oben angeführten moraltheologischen
Debatte. Genauer, den Konsequenzen, die Hegel aus deren Verlauf
zieht. Folgen wir Henrich, dann verfolgt er im Anschluss an die erfolg‐
reiche Gegenoffensive der Orthodoxie (namentlich, Storrs) zwischen‐
zeitlich die Strategie eines Kants ohne Gott. Diese Theorieentschei‐
dung reicht bis in seine Frankfurter Zeit hinein. Folglich bis zu seiner
Wiederbegegnung mit Hölderlin. Hier im Umkreis seines ehemaligen
Stiftskommilitonen nimmt er nach Henrich an Diskussionen teil, die
ihn, zurückgekehrt aus „seiner Berner Einsamkeit“ (ebd., 72), an den
aktuellen Stand der Kantforschung heranführen. Vermittelt über Höl‐
derlins kritischen Durchgang durch Fichtes Begriffsform gewinnt er in
diesem Umkreis Anschluss an subjekttheoretische Überlegungen, die

4.1.2

4.1 Achtung und Hochachtung

171

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ihn wieder gegenüber der Religion öffnen. D.h., ihm erneut erlauben,
Religion im Sinne des republikanischen Sittlichkeitsideals als expo‐
niertes Medium einer höherstufigen Vergesellschaftung aufzufassen
(vgl. ebd., 67 u. 70).31 Durch Henrich wird also ein ganz bestimmter
Aspekt der „expressionistischen Wende“ (Taylor) in den Vordergrund
gerückt. Danach ist es vor allem Johann Gottfried Herder, der sich auf
den Wesenscharakter der Liebe versteht. In dessen Denken laufen die
vorher einseitig geführten Diskussionen über den zentripetalen und
zentrifugalen Richtungssinn der Liebe gewissermaßen zusammen.
Derselbe begreift, dass Liebe in ein und derselben Bewegung sowohl
Hingabe, Verschmelzung wie auch Selbstsein bedeutet. Mit Herder lie‐
ße sich so etwa zeigen, weshalb Schillers frühes Liebestheorem nicht
überzeugen kann. In der Theosophie, so Henrich, verkehrt sich der
Sinn der Hingabe in die „Ausdehnung des Selbst.“ (ebd., 15) Wer aber
dürfte daran Gefallen finden können? Doch wohl nur, wer sich auch
für den hobbs‘schen Urzustand erwärmt.

Vor allem jedoch wird über Herder der Zugang zu Friedrich Höl‐
derlin möglich. Mit anderen Worten, Herder benennt für Henrich Pro‐
blemlagen, die Hölderlin sowohl von seinem eigenen Naturell her wie
seiner Lebenslage wohl vertraut sind. Gegen den Hintergrund von
Herders „einflußreichen Aufsatz über Liebe und Selbstheit“ (ebd., 14)
wird so einsichtig, weshalb dieser das Leben aus zwei streng einander
entgegengesetzten Grundtendenzen heraus begreift; die individuelle
Lebensführung auf einer exzentrischen Bahn wähnt. Davon kündet
auch Hölderlins Hyperion. Dem Bildungsroman ist also das Problem

31 „Die Religion“, so lässt Hegel zu diesem Zeitpunkt wissen, „ist eins mit der Liebe.
Der Geliebte ist uns nicht entgegengesetzt, er ist eins mit unserem Wesen; wir se‐
hen nur uns in ihm, und dann ist er doch wieder nicht wir – ein Wunder, das wir
nicht zu fassen vermögen.“ (Hegel FS: 244) Unter dem Einfluss Hölderlins verfass‐
te Zeilen, durch die er demnach wieder zur Volksreligion durchdringt. Sucht er zu
diesem Zeitpunkt also noch nicht den personalen Gottesbezug, der sein reifes
Denken ausmachen wird, soll sich sein weiterer Reifeprozess laut Henrich gleich‐
wohl von Frankfurt an ohne weitere große Brüche rekonstruieren lassen (vgl. Hen‐
rich 2010: 70). Eine Einschätzung, die Der philosophische Diskurs der Moderne an‐
scheinend nicht teilt. Im Rahmen seiner Vorlesungsreihe diskutiert Habermas we‐
niger die affirmativen lebensweltlichen Bezüge der Vernunftmoral denn ihr gesell‐
schaftstheoretisches Potenzial. Danach verbraucht sich der anfängliche „Impuls
zur Zeitkritik“ (Habermas 1988: 33) der hegelschen Begriffsform sukzessiv im Zu‐
ge der inneren Kohärenz ihres Systems.

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

172

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


zu entlehnen, wie die „Beziehung auf sich“ so gedacht werden kann,
„daß sie zugleich den Gedanken einer Beziehung auf andere ein‐
schließt.“ (ebd., 16) Eine Aufgabe, die demnach auf Hölderlins Erfah‐
rungshorizont verweist. Zugleich gibt sich der Roman damit jedoch
auch als Frucht dessen Fichte-Begeisterung zu erkennen. Spricht der‐
selbe voller Hochachtung von Fichte als der Seele von Jena, dann ins‐
besondere aufgrund des logischen Formulars, das er dessen Subjekt‐
analyse entlehnt. Hölderlins Begeisterung verdankt sich also weniger
der konsequenzlogischen Beweisführung Fichtes, denn den begriffli‐
chen Mitteln, die derselbe für eine angemessene Interpretation der Lie‐
be bereitstellen soll. So spiegelt sich in Hölderlins Fichterezeption ge‐
wissermaßen Hegels Umgang mit Kant. Für diesen zählte ja von Be‐
ginn an in erster Linie der „Appel zur Freiheit und Spontaneität des
Handelns“ (ebd., 68) und nicht etwa die Strenge der „Gesetzesethik.“
(ebd., 68) Was Hegel in Frankfurt über Fichte lernt, sollte nach Hen‐
rich, mit anderen Worten, immer vor dem Hintergrund der in an die‐
sem Umkreis maßgeblichen ursprungsphilosophischen Ausgangsüber‐
legungen bewertet werden. Nur so dürfte sich der Abstand zwischen
den beiden Freunden ermessen lassen. D.h., sich im Hinblick auf He‐
gels weitere Entwicklung zeigen, inwieweit die Begriffe Liebe, Leben
und Geist sich bruchlos auseinander ableiten lassen; gleichsam aus be‐
ständig sich vertiefenden produktiven Missverständnisse hervorgehen.
„So zeigt sich also Hegels Unselbstständigkeit gegen Hölderlin darin,
daß er eine seiner wichtigsten Absichten beim Überschritt über Kant
und Fichte mißkannte. Eigentümlicherweise war aber gerade diese
Verkürzung die Bedingung der Möglichkeit von Hegels Entwicklung
zum eigenen. Man kann ganz abstrakt sagen wieso: Hegel mußte auf
Dauer alle die Strukturen, die Hölderlin aus dem ursprünglichen Sein
verstand, als Weisen des Bezogenseins derer auffassen, die sich vereini‐
gen.“ (ebd., 29) Ungeachtet ihrer Differenzen setzen beide Freunde al‐
so auf Fichtes Theorieentscheidung. In dessen praktische Wissen‐
schaftslehre, so Henrich, kulminiert gleichsam die systematische Neu‐
ordnung der ethischen Grundbegriffe (Wille, Freiheit und Begeh‐
rungsvermögen), die mit Reinhold einsetzt (vgl. Henrich 2001: 42 f.).
Für Kant gibt es ein Ich, das handelt. Anders für Fichte. Dessen Wil‐
lensauffassung orientiert sich weniger an einzelnen sittlichen Hand‐
lungen, denn an der spekulativen Identität des Ich. Auf Höhe der Wis‐

4.1 Achtung und Hochachtung

173

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


senschaftslehre ist das Ich so nur noch in und durch seine Handlungs‐
vollzüge fassbar. Fichte begreift den Widerstreit von Gefühl und Ver‐
nunft, der sich durch die Zerrissenheit hinsichtlich der singulären For‐
derung des Nächsten wie der universalen Moralvorschrift ebenso äu‐
ßert, wie durch die Dezentrierung des Ich („Distanz und Wesens‐
gleichheit“), welche die Achtung nicht weniger als der Befehl („Faktizi‐
tät und Rationalität“) abverlangt, aus dem praktischen Richtungssinn
der irreduziblen Selbstevidenz des Ich bin; dem Leitgedanken steter
Identität (vgl. Henrich 2001: 50 f.). Was also lehrt die über Fichtes de‐
duktive Beweisführung einsetzende Kontroverse? Demnach, dass der
Streit der Extreme zwar unvermeidbar, jedoch keinesfalls unversöhn‐
lich ist (vgl. ebd., 52). Womöglich hatte also bereits Fichtes im Aus‐
gang der kantischen Vernunftantinomien entwickelter Gegenentwurf
das Ende des Hyperion im Sinn? Beide Analysen lassen jedenfalls er‐
ahnen, woran es der Liebe als „freier Empfindung“ mangelt. Inwiefern
also die ästhetische Erziehung zwar mit der Versöhnung mitten im
Streit liebäugelt, darüber jedoch buchstäblich die Distinktionsgewinne
der Kritiken wieder verspielt.

  
Zu einer ähnlichen Einschätzung gelangt auch Manfred Frank.

Wenngleich auch stärker unter ästhetischen Vorzeichen.

4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus

174

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Hegels Einwände gegen das moralische Sollen

Einem ersten Vogelflug angemessen sein dürfte die Bilanzierung, die
Horstmann im Rahmen seiner Antrittsvorlesung an der Berliner
Humboldtuniversität (1996) vorgelegt hat. Auf der Sollseite verbucht
der nachkantische Idealismus danach die Erfolgsmeldung noch zu
Lebzeiten seiner drei Hauptrepräsentanten, die Weichen für den philo‐
sophischen Diskurs der Moderne zu stellen. Zu diesem Erfolg, der sich
an illustren Namen ablesen lässt (etwa den Hegelantipoden Feuerbach,
Marx, Kierkegaard), gesellen sich noch beachtliche wissenschaftstheo‐
retische und kulturpolitische Langzeitwirkungen. So sollte kaum eine
Wissenschaftsentwicklung aus dem neunzehnten Jahrhundert dessen
Einfluss verhehlen können (vgl. Horstmann 1996: 2 f.). Und doch fin‐
den sich auch auf der Habenseite Einträge. Was hier aufgelistet wird,
hört gleichsam auf den „Schlachtruf “ „,Zurück zu Kant‘.“ (ebd., 4) Wer
sich in diesem Sinne angesprochen fühlt, soll insgeheim als Rechts‐
quelle den Tübinger Privatdozenten Otto Liebmann aufrufen. Auf die‐
sen heute weitestgehend in Vergessenheit geratenen Kopf, den wir „zu‐
recht als Initiator des sog. ,Neukantianismus‘ ansehen“ können (ebd.,
4), demnach ein Großteil der schlechten Presse zurückgeht, welche die
junge Generation bis heute auf sich zieht. Durch dessen Aufsatz Kant
und die Epigonen (1865), so Horstmann, wurde ein Diskursraum ge‐
schaffen, innerhalb dessen es kaum wirklich zum Dialog kommen
kann. Dabei basiert Liebmanns gesamte Argumentation auf einer zu‐
nächst harmlos wirkenden These: „die Deutschen Idealisten [haben,
S.S.] philosophisch dasselbe gewollt wie Kant.“ (ebd., 5) Liebmann
kehrt also einfach die idealistische Grundannahme um. Nur wenig soll
jedoch genügen, um zu sehen, dass dadurch ein wirklicher Austausch
vereitelt wird. Denn en passant werden jene damit auf einen Bezugs‐
rahmen verpflichtet, den sie ausdrücklich ablehnen. Liebmann ist also
nicht wirklich gewillt, sich auf ein Denken einzulassen, das die festge‐
wordenen Gegensätze verflüssigen will. Was die junge Generation als
Desiderat erachtet, erscheint der reifen demzufolge als adoleszente

5. 

175

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Grille. Sollte sich also zeigen lassen, dass die von ihnen beigefügten
Vordersätze sich wirklich in das kantische Vernunftgebäude einfügen
lassen, erscheinen sie als bloße Epigonen. Drohen ihre Denkeinsätze
hinwiederum, das von ihm errichtete Gebäude einzureißen, ist die dis‐
kurspolizeiliche Diagnose schnell bei der Hand. „Sollte sich herausstel‐
len, daß gerade die Abkehr von oder der Aufstand gegen Rationalitäts‐
standards à la Kant das Unternehmen ,Deutscher Idealismus‘ geradezu
definiert, dann liegt es nahe diesem Unternehmen Irrationalismus und
Unphilosophie zu unterstellen.“ (ebd., 6)

Ein echtes Gespräch wäre also Desiderat: „[w]as wollte Kant“; „was
wollten die Deutschen Idealisten.“ (ebd., 6) Um überhaupt in den Um‐
kreis der anspruchsvollen Frage zu gelangen, schlägt Horstmann vor‐
bereitende Schritte vor. D.h., worum es zunächst gehen sollte, ist her‐
auszufinden, „was […] die Deutschen Idealisten [dachten; S.S.], was
Kant wollte, und wie […] sie ihre eigenen Entwürfe in Beziehung auf
das, was sie für das Kantische Projekt gehalten haben [situierten; S.S.].“
(ebd., 6) Laut Horstmann gilt ihnen Kant vor allem als „Philosoph der
Einheit.“ (ebd., 6) Darüber hinaus als maßgebliche Adresse für die
(entzweite) Moderne. Nähert man sich dem Kritizismus unter dem
Gesichtspunkt „einheitliches Weltbild“ (ebd., 7), wird danach zweierlei
ausgedrückt. Erstens, eine epistemische Grundlegung mit sowohl
überindividuellen wie kulturübergreifenden Geltungsansprüchen.
Zweitens, die „Einheit des Subjekts“ (ebd., 7). Beides dabei aus der Per‐
spektive einer akribischen Ethik des Begriffs vorgetragen. Im Sinne der
angedachten Perspektivenübernahme zu rekonstruieren wären die spe‐
kulativen Neuentwürfe der Einheit demnach gegen den Hintergrund
dessen konziser Beweisführung. „Kants Projekt einer Philosophie der
Einheit [ist, S.S.] nicht deshalb gescheitert, weil er die ihm zur Verfü‐
gung stehenden konzeptuellen und methodischen Ressourcen nicht
optimal ausgenutzt habe, sondern daß er, obwohl er von den ihm zu
Gebote stehenden Mitteln den denkbar besten Gebrauch gemacht hat,
mit seinem Projekt gescheitert ist.“ (ebd., 10) Die Freiheit, die er auf‐
zeigt, wird von ihm also auch gleich wieder verstellt. Mit teilweise be‐
fremdlichen Effekten. Oder wie anders ist die wahrheitsgetreue Aus‐
kunftspflicht noch gegenüber Fremden mit kriminellen Absichten zu
erklären? Für einschlägig gelten in diesem Zusammenhang Hegels
Einwände gegen das moralische Sollen.

5. Hegels Einwände gegen das moralische Sollen

176

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Zufälliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

In der kantischen Verfahrensethik gipfelt nicht für wenige Interpreten
das aufklärungshumanistische Denken auf. Der Weg dieser Denkform
führt demnach „from substance to procedure, from found to construc‐
ted orders.“ (Taylor 1989: 156) Unmittelbar entlehnt könnte diese For‐
mel Hegels Aufsatz Über die wissenschaftliche Behandlungsart des Na‐
turrechts (1802) sein. Im Rahmen der Naturrechtsdebatte, so derselbe,
werden Tatsachen- und Wertaussagen notorisch miteinander ver‐
mengt. Die von den verschiedenen Autoren als Bewegungsgesetze des
Sozialen identifizierten anthropologischen Grundbestimmungen
(wahlweise Selbsterhaltung/Geselligkeit, Liebe/Hass etc.) in Begriffs‐
form fixiert. Der soziale Zusammenhalt somit jeweils von einer Größe
abhängig gemacht und nach Maßgabe naturwissenschaftlicher Leitvor‐
gaben (re-)konstruiert. Dass die damit verbundene Unterordnung
konkurrierender Praxisaspekte unter das jeweils dominierende Prinzip
(Gesetze, Grundsätze oder Pflichten) eine nicht enden wollende De‐
batte über die Gültigkeit der Analysen nach sich zieht, sollte so kaum
überraschen. Sowenig im Sensualismus die Sinnlichkeit gefeiert wird,
wird hier also die Natur geehrt. Inwiefern sich die jeweiligen durchge‐
siebten Herzenswünsche (frei nach Nietzsche) der einzelnen Autoren
als wahre Quelle ihrer Entwürfe erweisen, belegen dabei insbesondere
die Übergangsszenarien. Mit anderen Worten, das hier die Verstan‐
destätigkeit dominiert, verrät Hegel nicht erst der Vertragsschluss am
Ende. Schon der die Ausgangssituation charakterisierende Gegensatz
von Natur und Kultur, lassen für ihn vielmehr einen gesellschaftlichen
Umgang im Zeichen des episodischen Glücks (Eigentum, Egoismus
und Nutzen) erwarten. Verkehrsformen also, die im Wesentlichen dem
physikalischen Modell von akkumulierenden und aggregierenden Zu‐
ständen nachempfunden sind. Unter die gesellschaftlichen Verhältnis‐
se, wie Hegel schreibt, „den leeren Namen einer formlosen und äuße‐
ren Harmonie“ setzen. (Hegel WBN: 447) Erreicht wird hier also eine
gesellschaftliche Kohäsion, wie sie nicht zuletzt das besitzindividualis‐
tische Interesse anstrebt. Gleichwohl äußert sich auch hier das Absolu‐
te. Wenngleich durch ein „trübe[s] Medium.“ (ebd., 442) Wird im
Rahmen ihrer Projektionen das aposteriorische regelmäßig zum apos‐
teriorischen stilisiert, ist es also an praktischer Vernunft beide Register

5.1

5.1 Zufälliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

177

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


klar auseinanderzuhalten. Indem er die Vernunft halbiert, gelangt Kant
aus Sicht Hegels also über die Inkonsequenzen des anthropologisch
fundierten Naturrechts hinaus. Nicht ganz frei von Ironie dürfte in Be‐
zug auf das Beispiel von Wolf und Wollaston so die nun an Kant erge‐
hende Kritik sein. Wäre das sittliche Bewusstsein nicht bereits vorher
darüber verständigt, was gut und was schlecht ist, erzeugte auch das
Moralgesetz laut Hegel kaum nennenswerte Resonanzen. Anders als
die Proponenten des Naturrechts soll Kant allerdings bereits wollen,
was er will. Hätte derselbe die Logik des Sozialen also nicht mit logi‐
scher Pünktlichkeit verwechselt, wäre ihm das Überflüssige seines
Prüfverfahrens schon selbst aufgefallen. So aber wird das vernünftige
Allgemeine unter abstrakte Verstandesbestimmungen gebracht. D.h.,
einer monologischen Vernunftkonzeption das Wort geredet, die hinter
das tatsächliche sittliche Bewusstsein zurückfällt und das mit kontrain‐
tuitiven Konsequenzen. Praktische Vernunft „ist es gerade, durch wel‐
che das Wesen der Sittlichkeit unmittelbar aufgehoben wird, indem sie
das, was sittlich notwendig ist, dadurch, daß sie es in dem Gegensatz
gegen anderes erscheinen läßt, zu einem Zufälligen macht, Zufälliges
aber in der Sittlichkeit [...] ist unsittlich.“ (ebd., 467) Besonders deut‐
lich wird dieses Selbstdementi praktischer Vernunft für ihn am Bei‐
spiel der Pflichten gegenüber anderen. Nehmen wir die Pflicht, Armen
zu helfen. Wird den Armen immer und überall geholfen, widerstreitet
das der Pflicht, insofern Armut dadurch de facto abgeschafft wird.
Wird um der Pflicht willen die Armut hingegen aufrechterhalten, wi‐
derstreitet das der Pflicht kaum weniger. „Der Inhalt der Maxime, wel‐
cher das Aufheben einer Bestimmtheit ist, in den Begriff erhoben wi‐
derspricht sich selbst; wird die Bestimmtheit als aufgehoben gedacht,
so fällt das Aufheben derselben weg; oder aber diese Bestimmtheit soll
bleiben, so ist wieder das in der Maxime gesetzte Aufheben nicht ge‐
setzt; und die Bestimmtheit mag also bleiben oder nicht, so ist in kei‐
nem Falle ihr Aufheben möglich.“ (ebd., 465) Vergleichbares gilt der
Phänomenologie des Geistes zufolge für die Nächstenliebe. Soll das
Gebot mehr als nur feiertägliche Sonntagsreden stipulieren, wird
schnell einsichtig, dass staatlich-organisierte Wohlfahrt hier mehr aus‐
richtet als der aufopferungsvolle Einsatz Einzelner. Erstens. Zweitens,
dass in solchen Fällen der Hilfe, die sich somit als „Nothilfe“ hervortut,
Glück und Zufall viel stärker über den Ausgang des Geschehens ent‐

5. Hegels Einwände gegen das moralische Sollen

178

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


scheiden, denn die dem Geist der Nächstenliebe entsprechende staatli‐
che Effizienz (vgl. Hegel PhG: 314 f.). Beiden Beispielen zufolge into‐
nieren also schon Wolf und Wollaston den dekontextualisierten Maß‐
stab, über den sich die Phänomenologie in nahezu unveränderter
Form äußert. D.h., wer das Sollen hinsichtlich der Güte von Eigentum
um Rat befragt, wird dem Naturrechtsaufsatz gemäß auch hier da‐
rüber zum Wendehals. Sieht sich in die missliche Lage versetzt, sowohl
gute Gründe für als auch gegen die Eigentümergesellschaft anführen
zu können. Denn solange die Frage nach Eigentum aus allen konkre‐
ten Bezügen herausgelöst wird, was heißt, über dessen Wert bzw. Un‐
wert allein der „formal[e] Gedanke“ (ebd., 317) entscheidet, erschei‐
nen beide Positionen gleich plausibel. Das Problem mit dem Sollen
wäre also, dass es pragmatischen Kontexten entflieht, bzw. nicht zu ih‐
nen zurückfindet. Dieses weicht vielmehr vor der Einzelheit und Zu‐
fälligkeit zurück, die echte Handlungen ausmacht. Solchermaßen zum
„allgemein Besten“ ermäßigt, soll sich das Gute also an die prozedurale
Ethik gewöhnen. Was sich hinter diesem Gewöhnungsprozess verbirgt,
wird nach Hegel jedoch über den Vollzugscharakter des Handelns of‐
fenbar, der gleichsam a priori den Gesetzestext provoziert. Insgeheim
weiß das Moralgesetz gewissermaßen um sein eigenes Selbstdementi.
„Weil das allgemeine Beste ausgeführt werden soll, wird nichts Gutes
getan. In der Tat aber ist die Nichtigkeit des wirklichen Handelns, und
die Realität nur des ganzen Zwecks, die jetzt aufgestellt sind, nach allen
Seiten auch wieder verstellt. Die moralische Handlung ist nicht etwas
Zufälliges und Beschränktes, denn sie hat die reine Pflicht zu ihrem
Wesen; diese macht den einzigen ganzen Zweck aus, und die Handlung
also als Verwirklichung desselben ist bei aller sonstigen Beschränkung
des Inhalts die Vollbringung des ganzen Zwecks. Oder wenn wieder
die Wirklichkeit als Natur, die ihre eigenen Gesetze hat und der reinen
Pflicht entgegengesetzt ist, genommen wird, so dass also die Pflicht ihr
Gesetz nicht in ihr realisieren kann, so ist es, indem die Pflicht als sol‐
che das Wesen ist, in der Tat nicht um die Vollbringung der reinen
Pflicht, welche der ganze Zweck ist, zu tun; denn die Vollbringung hät‐
te vielmehr nicht die reine Pflicht, sondern das ihr Entgegengesetzte,
die Wirklichkeit zum Zwecke. Aber daß es nicht um die Wirklichkeit
zu tun sei, ist wieder verstellt.“ (ebd., 455)

5.1 Zufälliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

179

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Selbstbewusste Sinnlichkeit

Auch Kants reife Begriffsform ist demnach nicht ganz frei von Techni‐
ken der Selbstüberredung. Die Seelenschönheit der fünften Handlung
beruhte darauf, dass in ihr die Sinnlichkeit rehabilitiert erschien. In ihr
das Gesollte als gewünscht und gewollt auffiel. Sie im Betrachter somit
den Eindruck hinterließ, als wäre in ihr die vertikale Spannung über‐
wunden, die das moralische Sollen erzeugt. Durch ihr Tun also der
Unterschied zwischen „erhaben Wollen“ und „edel Begehren“ ebenso
klar aufgezeigt, wie der Sinn von Waldspaziergängen wie Galeriebesu‐
chen benannt (vgl. Schiller KB: 324). Nichtsdestotrotz scheint auch die
fünfte Handlung über die fortgesetzten Verstellungen hinwegzusehen,
die nach Ansicht der Phänomenologie zum Betriebsgeheimnis des mo‐
ralischen Sollens gehören. Winkelzüge, die gleichermaßen dessen Ge‐
rechtigkeitssinn wie auch dessen anthropologische Fluchtpunktper‐
spektive betreffen (vgl. Hegel PhG: 447). Nach Hegel kommt damit
hinter dessen barocken Fassade eine Unruhe zum Vorschein, die
gleichsam Wahrnehmungsqualitäten aufweist. Wobei von dieser eben‐
so heimlichen wie progressiven Rolle des „Auch“, anscheinend auch
das (episodische) Glück profitiert. Stellt man wie Hegel den Vollzug‐
scharakter allen Handelns in Rechnung, dann zeigt sich, wie durch die
kantische Moralbegründung hindurch unaufhörlich Widerspruchsla‐
gen prozessiert werden. Bereits die Willensbestimmungen der morali‐
schen Akteure gehen mit einer Folgenorientierung einher, die der rei‐
nen Gesinnung widerstreiten. Aus handlungstheoretischer Perspektive
zeigt sich nach Ansicht Hegels also, inwiefern auch ihre außergewöhn‐
lichen Handlungsvollzüge, gewöhnlichen ziel- und zweckgerichteten
Handlungen vergleichbar, nach entsprechender Resonanz verlangen;
inwiefern auch der einsame Willensentschluss auf einen gewissen
Selbstgenuss aus ist. Gegen den Hintergrund der Verwirklichungsten‐
denz der Handlung betrachtet, kann auch das moralische Sollen nicht
länger abstreiten, dass es ein viel engeres Band zwischen Glück und
Tugend knüpft, als es selbst eingesteht. Es sei denn, es wollte die Indi‐
viduierung, die im Handeln geschieht, gleich mit bestreiten (vgl. ebd.,
454). Aus Sicht der Phänomenologie wird die Kluft zwischen Sollen
und Sein damit gewissermaßen als Fabel lesbar, die der Handlungsmo‐
tivation dient. „Und indem um des Handelns willen die Harmonie

5.1.1

5. Hegels Einwände gegen das moralische Sollen

180

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


postuliert wird – was nämlich durch das Handeln wirklich werden soll,
muß an sich so sein, sonst wäre die Wirklichkeit nicht möglich –, so ist
der Zusammenhang des Handelns und des Postulats so beschaffen,
daß um des Handelns, d.h. um der wirklichen Harmonie des Zwecks
und der Wirklichkeit willen diese Harmonie als nicht wirklich, als jen‐
seits gesetzt wird.“ (ebd., 454 f.)

Wie gezeigt, soll das Moralgesetz den einzelnen Willen auf Kosten
der gegebenen (vernünftigen) lebensweltlichen Strukturen in den
Stand der Allgemeinheit erheben. In Folge dessen die lebensweltlichen
Bezüge überfliegen, in die es auch weiterhin eingebunden bleibt. Ge‐
wissermaßen in Verlängerung dieses Arguments wird anscheinend je‐
doch auch die Doppelbindung sichtbar, in die es seine Adressaten ver‐
strickt. Aus Perspektive des höchsten Guts wird von diesen quasi in ein
und derselben Bewegung verlangt, den Vereinigungspunkt beider Ex‐
treme aktiv herbeizuführen, wie ihn gleichzeitig auf den St. Nimmer‐
leinstag aufzuschieben. Angesichts dessen lässt sich dieses Achsenver‐
hältnis für Hegel wie folgt resümieren: „Stellen wir diese Momente,
durch die das Bewußtsein sich in seinem moralischen Vorstellen fort‐
wälzte, zusammen, so erhellt, daß es jedes wieder in seinem Gegenteile
aufhebt. Es geht davon aus, daß für es die Moralität und Wirklichkeit
nicht harmoniere, aber es ist ihm damit nicht Ernst, denn in der
Handlung ist für es die Gegenwart dieser Harmonie. Es ist ihm aber
auch mit diesem Handeln, da es etwas Einzelnes ist, nicht ernst; denn
es hat einen so hohen Zweck, das höchste Gut. Dies ist aber wieder nur
eine Verstellung der Sache, denn darin fiele alles Handeln und alle Mo‐
ralität hinweg. Oder es ist ihm eigentlich mit dem moralischen Han‐
deln nicht Ernst, sondern das Wünschenswerteste, Absolute ist, daß
das höchste Gut ausgeführt und das moralische Handeln überflüssig
wäre.“ (ebd., 456) Dieser Zustand hält allerdings nur so lange an, wie
die Trennlinie missachtet wird, die darüber zugleich gezogen wird. Aus
Sicht Hegels müsste Stocker nachlegen. Soll heißen, das moralische
Sollen klar vom Gewissen abheben. Dessen Rückzug in die pure Inner‐
lichkeit entziffert die Phänomenologie als Antwort auf die Ohn‐
machtserfahrung des Sollens. Durch das Gewissen werden Erfah‐
rungsgehalte bezeichnet, die sich nicht zuletzt den Liebespflichten bzw.
Fällen der Pflichtenkollision verdanken. Situationen also, da das sittli‐
che Bewusstsein die schmerzliche Erfahrung macht, dass seine viel‐

5.1 Zufälliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

181

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


schichtigen und teils sich widerstreitenden Grundintuitionen die pro‐
zedurale Ethik einer harten Bewährungsprobe aussetzen; in denen es
gleichsam erlebt, dass dessen vertikales Selbstkonzept den Blick auf die
real gegeben Verantwortungslasten eher verstellt, denn erhellt. Jeder
Fall, so Hegel, „ist die Konkretion vieler moralischer Beziehungen, wie
ein Gegenstand der Wahrnehmung überhaupt ein Ding von vielen Ei‐
genschaften ist.“ (ebd., 462) Expliziert wird das „auch“ von Hegel in
diesem Kontext jedoch zuvor über die Verendlichung, der Gott durch
das Moralgesetz anheimfällt. Was Gott zunächst auszeichnet, ist die Ei‐
genschaft einer gänzlich von Affektlagen befreiten Selbstbezüglichkeit.
Diese Eigenschaft widerstreitet näher besehen jedoch der ihm einge‐
räumten regulativen Funktion. Mehr noch wird durch diese jedoch der
dialektische Umschlag in Richtung des Gewissensphänomens vorbe‐
reitet. So kommt hinter dem Vernunftglauben gewissermaßen folgen‐
de Bewegung zum Vorschein: „In diesem rein moralischen Wesen aber
nähern sich die Momente des Widerspruchs, in welchem dies syntheti‐
sche Vorstellen sich herumtreibt, und die entgegengesetzten Auchs, die
es, ohne diese seine Gedanken, zusammenzubringen, aufeinanderfol‐
gen und ein Gegenteil immer durch das andere ablösen läßt, so sehr,
daß das Bewußtsein hier seine moralische Weltanschauung aufgeben
und in sich zurückfliehen muß.“ (ebd., 462) Was für Gott galt, gilt
demnach auch für die Seele. Nur dass jetzt der Fokus auf der sozialen
Praxis liegt. In Rücksicht auf das Verantwortlichkeitsbewusstsein sich
hier also ein gewisser Abstand gegenüber der ihr vorbehaltenen Leit‐
funktion einstellt. D.h., gegenüber einer aus dem Horizont (schlechter)
Unendlichkeit erfolgenden Selbstthematisierung (unvollendetes/voll‐
endetes Bewusstsein), die, je mehr sie in ihrer Widersprüchlichkeit er‐
fahren wird, a) zunehmend als unaufrichtig erlebt wird und b) darüber
schließlich für eine erneute Vertiefung des Selbst sorgt. (vgl. ebd., 463)

Krönt Gott demnach die Achse des principiuum executionis, sollte
der Beifall, der Schillers Protagonist gebührt, also kein Gefallen an ein‐
seitig fixierten Willensbestimmungen finden. Ähnlich den im höchs‐
ten Gut aufgipfelnden Begriffen von Tugend und Glück, hängt auch
für das Begriffspaar von Pflicht und Neigung nach Hegel alles davon
ab, dass es dessen Adressaten nicht allzu ernst mit der ihnen verbrief‐
ten doppelten Staatsbürgerschaft nehmen. Denn wäre das Reich der
Zwecke wirklich nicht durch das Reich der Mittel erreichbar, bliebe al‐

5. Hegels Einwände gegen das moralische Sollen

182

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


le handlungsmotivierende Kraft unerklärlich. Der Phänomenologie
zufolge bildet somit „das sich verwirklichende Selbstbewußtsein“ (ebd.,
457) die „Mitte“ (ebd., 457), die Pflicht und Neigung zusammen‐
schließt und dabei, weil sich nur so die Ambivalenz der Selbstbestim‐
mung überzeugend im Sinne der Sollensforderung interpretieren lässt,
doch im Geheimen operieren muss. Dessen Autorität würde also
schwinden, sobald sich die Akteure gegenüber dem Eigensinn ihres
Wünschens und Wollens öffnen. Denn unter der Voraussetzung dürf‐
ten die mit dem Moralgesetz verbundenen Distinktionsgewinne kaum
mehr als plausibel durchgehen können. Gelangten beide Narrative also
wirklich einmal zur Deckung, zeitigte dies kontraintuitive Konsequen‐
zen. „Denn indem diese ihre eigene feste Bestimmtheit und eigentüm‐
lichen Inhalt haben, so wäre vielmehr das Bewußtsein, dem sie gemäß
wären, ihnen gemäß.“ (ebd., 457) Anders formuliert, dass für Kant die
darin anklingende Alternative, Pflicht als leibgewordene Geschichte
(„die gegenwärtige Harmonie des Triebs und der Moralität“) aufzufas‐
sen, ausgeschlossen ist, verrät mitunter auch dessen Umgang mit dem
Bösen. Wer über das Böse nachdenkt, muss auch das Laster (Neid,
Missgunst und Ressentiment), das der erhofften Eintracht von Tugend
und Glück notorisch im Wege steht, stärker mit einbeziehen. Schließ‐
lich speist sich die Fluchtpunktperspektive ja nicht zuletzt aus dem
protestantischen Zug der Glückswürdigkeit. Von Gnade zu sprechen
macht allerdings nur dann Sinn, wenn dieses Glück auch einigen zu
Teil wird. Wenn mit dem unergründlichen Wahlentscheid folglich der
Zufall und nicht etwa das Intelligible über den normativen Diskurs
wacht. So lässt sich dem Beweisgang der Phänomenologie zufolge also
aus der Gewissensperspektive die durch das Moralgesetz in „neblig[e]
Ferne“ (ebd., 458) gerückte „selbstbewußte Sinnlichkeit“ wieder zu‐
rückgewinnen.32

32 Erkundet Charles Taylor die moderne Identität wiederholt über die Wegmarken
„inneres Selbst“, „distanziertes Subjekt“, „Aufwertung und Bejahung des Alltagsle‐
bens“ (worunter im Wesentlichen auch die ästhetische Umstellung von Mimesis auf
Poesis zählt) (vgl. Taylor 2002: 218 ff.), schließt das mitunter auch ein Ergründen
der Motive der Verfahrensethik mit ein. Und zwar ungefähr auf folgenden Formu‐
lar: zu den zentralen güterethischen Annahmen zählt, dass wir nicht umhin kom‐
men, „nicht-moralische Güter“ anzuerkennen. Dass wir als sinnlich-leibliche We‐
sen uns also notwendig an Gegenstände klammern, die unsere durch die soziokul‐
turelle Welt vermittelten Bedürfnisse und Wünsche widerspiegeln. Inwiefern diese

5.1 Zufälliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich

183

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Gegenstände soziokulturell vermittelt sind, offenbart sich dem Beobachter nun vor
allem anhand der Anstrengungen, die es kostet, diese nach moralischen Gesichts‐
punkten hierarchisch anzuordnen. Folglich also genau die evaluierende Selbstver‐
ständigung aufzunehmen, die prozedurale Ansätze aufgrund ihrer vermeintlichen
(epistemischen) Unschärfe zurückweisen. Vor diesem Hintergrund lässt sich der
Unterschied zwischen Nutzen- und Pflichtenethik ungefähr wie folgt angeben. Das
Glück der großen Zahl hat keinen Sinn für Güterabwägungen. Dieses zieht keine
qualitative Grenzlinie zwischen bloßen Nützlichkeitserwägungen wie dem morali‐
schen Standpunkt; vertraut ganz und gar der empirischen Psychologie. Durch die‐
ses wird so zwar eine vorgegebene hierarchische Ordnung der Dinge zurückgewie‐
sen, der Mensch qua Lust jedoch nach wie vor unter die Naturwesen gezählt. Män‐
gel, die Kant abstellt. Erstens, indem der intelligible Charakter der moralischen
Handlung mit Nachdruck die Ebene des bloßen Nützlichkeitskalküls übersteigt.
Zweitens, weil dessen Fundierung in der Gesetzesform einen stärkeren Freiheitsbe‐
griff in Anspruch nimmt (vgl. Taylor 1986: 118). Aus kommunitaristischer Sicht ist
dabei jedoch nun entscheidend, dass Kant selbst damit einen Sinn für die Ge‐
sammtheit der Güter beweist. Durch Kant wird also allenfalls der Akzent teleologi‐
scher Annahmen verlagert. Das höchste Gut, so Taylor, avisieren wir in der unter‐
stellten Vernünftigkeit des Verfahrens. Denn seine eigene begriffliche Bestimmung
erreicht dieses allein unter der Voraussetzung von Konzessionen gegenüber den
Ansprüchen des niederen Guts der Glückseligkeit. Das höchste Gut macht somit in
seiner Gesamtheit die Hinzunahme von Glückseligkeit in einem angemessen Ver‐
hältnis erforderlich (vgl. ebd., 119). Mehr noch, allein schon die Frage weshalb die
prozedurale Theorieform im Rahmen unserer sozio-kulturellen Selbstverständi‐
gungspraxis so großen Zuspruch erntet, lässt sich laut Taylor nur auf Folie hierar‐
chischer Güter beantworten. Folgen wir Taylor, dann führt diese Analyse zwingend
zu der Annahme, dass wir auch mit der prozeduralen Ethik eine „positive Explika‐
tion der conditio humana und folglich auch des Guten“ (ebd., 119) vor uns haben.
Kein Wunder also, dass Hegel hinter der Pflicht immer wieder auf das Glück stößt.

5. Hegels Einwände gegen das moralische Sollen

184

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Freiheit und Selbstsein. Aspekte der
frühidealistischen Systementwürfe Johann
Gottlieb Fichtes

Kant sagt für die Idealisten: ,ich denke’, ist schon zu viel gesagt. Richti‐
ger wäre: ,es denkt’. Sie selbst beanspruchen also noch, diese substanz‐
lose, flüchtige wie erfahrungskonstitutive logische Bestimmung des Ich
zu übertreffen. Nicht vor dem Seinsentzug zurückzuschrecken, den die
Vernunftkritik besiegelt, heißt für sie auch noch Abstand von jedem
Halt gebenden Prädizieren zu nehmen. „Macht man aber“, so Schelling,
„von allem Vorstellen sich frei, um seiner ursprünglich bewusst zu
werden, so entsteht – nicht der Satz: Ich denke, sondern der Satz: Ich
bin, welcher ohne Zweifel ein höherer Satz ist. In dem Satz: Ich denke,
liegt schon der Ausdruck einer Bestimmung oder Affektion des Ich;
der Satz: Ich bin dagegen ist ein unendlicher Satz, weil es ein Satz ist,
der kein wirkliches Prädicat hat, der aber eben deßwegen die Position
einer Unendlichkeit möglicher Prädikate ist.“ (Schelling zit. n. Gamm
2002: 13). An dieser Äußerung Schellings dürfte sich der Stellenwert
ablesen lassen, den der nachkantische Idealismus der unbearbeiteten
Kluft einräumt, die zwischen den beiden Hälften der Vernunftkritik
aufklafft. An alles Wissen ergeht aus ihrer Sicht ein unmissverständli‐
cher Befehl. Was als Wissen gelten will, muss durch Begriff und Ge‐
genstand hindurch das Ich in seinem praktischen Richtungssinn aus‐
drücken. Als Idealist darf sich bezeichnen, wer sich, wie Fichte in sei‐
ner zweiten Darstellung der Wissenschaftslehre schreibt, zutiefst davon
überzeugt zeigt, dass die Vernunft nicht theoretisch sein kann, wenn
sie nicht praktisch ist (vgl. Fichte GWL: 181). Anders als der umgangs‐
sprachlich pejorative Gebrauch des Wortes dies zunächst vermuten
lässt, verknüpft der Idealist mit dem Wort also ein anspruchsvolles
Programm. „Wir handeln“, so Fichte in der Bestimmung des Menschen,
„nicht weil wir erkennen, sondern wir erkennen, weil wir zu handeln

6. 

185

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


bestimmt sind; die praktische Vernunft ist die Wurzel aller Vernunft“
(Fichte BM: 124). Als Leser Kants, so sahen wir, empfiehlt uns Lichten‐
berg ,es denkt’ zu sagen, genau wie wir ja auch einfach sagen ,es blitzt’.
Kants sprachkritische Leistung besteht also gewissermaßen darin, die
Verhexungen der Sprache zu durchschauen, denen das cartesianische
cogito noch aufsitzt. Descartes leitet ohne Zweifel die Epoche der neu‐
zeitlichen Bewusstseinsphilosophie ein. Gleichwohl ist sich seine Suche
nach unumstößlicher Gewissheit, die ihn aus der Welt in die monolo‐
gische Innerlichkeit führt, von Beginn an des Erfolgs gewiss. Für Des‐
cartes Aufbruch stellt es, mit anderen Worten, kein Problem dar, das
traditionelle Wahrheitskriterium der Übereinstimmung von Denken
und Sache in die Innerlichkeit zu verlegen. Wenn ich mich in mich
selbst versenke, so in etwa dessen Zweifel, dann gelange ich doch nie‐
mals an den Punkt, da auch noch die unmittelbare Selbstheit, die mir
im Denken gegeben ist, ihren Evidenzcharakter einbüßt. Folglich darf
ich mich (gleichsam Augustinus in der Selbstintrospektion aufgefun‐
denes dubito vertiefend) als substanziell gegebene „denkende Sache“
begreifen. Als das Vorstellende, das alle meine Vor-stellungen nicht
nur begleitet, sondern trägt; als eine grundlegende, sich durchhaltende
geistige Selbigkeit, die allem Wandel trotzt. Ein Schluss, der nach Kant
von Descartes substantzalistischem Selbstmissverständnis zeugt. Da‐
von also, dass sich dessen Zweifelsgewissheit offenkundig durch die
Struktur des einfachen Urteilssatzes in die Irre führen lässt. So dass bei
ihm am Ende der Schein der Vernunft, d.h., das (zumindest innerwelt‐
lich) unüberbrückbare, vermittlungslose Nebeneinander einer geisti‐
gen und körperlichen Realität, fast zwangsläufig über den echten Sach‐
verhalt triumphieren muss. Wäre es ihm hingegen selbst schon gelun‐
gen, sich vom Gängelwagen der Prädikation frei zu machen, dann hät‐
te er gesehen, dass er das Ich als erkenntniskonstitutive Spontaneität
und das Ich als Gegenstand der empirisch- psychologischen Wahrneh‐
mung unzulässig miteinander vermengt. Wäre er also auf die Vermitt‐
lungsbewegung aufmerksam geworden, die sich durch seine Thesen
über das Ich als vorstellende, dann geistige und schließlich beharrliche
Substanz bereits anmeldet, dann hätte er sich wohl selbst schon für die
transzendentalphilosophische Denkungsart ausgesprochen. Gott dem‐
zufolge auch eine andere Rolle zugedacht, als die eines wohlwollenden
Vermittlers zwischen zwei an sich voneinander unabhängigen Realitä‐

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

186

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ten. Kant sieht demnach also keine Veranlassung, zwischen dem revo‐
lutionären Gestus der descartschen Substanzmetaphysik wie der leib‐
niz-wollfschen Schule zu unterscheiden. Der falsche Syllogismus, dem
Descartes aufsitzt, bringt für ihn gleichsam nur auf den Punkt, worin
die so genannte rationale Psychologie notorisch fehlt. D.h., dessen
Konklusion aus den beiden Vordersätzen:

„Was nicht anders als Subjekt gedacht werden kann, existiert auch
nicht anders als Subjekt und ist also Substanz.

Nun kann ein denkendes Wesen, bloß als ein solches betrachtet,
nicht anders als Subjekt gedacht werden.

Also existiert es auch nur als ein solches, d. h. als Substanz“ (Höffe
2000: 141), veranschaulicht für ihn nur auf exemplarische Art die Ver‐
dinglichungstendenz, für die sich die metaphysische Seelenlehre von
jeher anfällig erweist. Wenn Descartes dem ,Ich denke’ die Substanz
unterjubelt, weil ihm entgeht, dass der erste Vordersatz, anders als der
zweite, welcher das Selbst der inneren Erfahrung ausdrückt, das trans‐
zendentale Selbstbewusstsein avisiert, wonach beide also keinesfalls
einen gemeinsamen Mittelbegriff teilen, dann reiht er sich für ihn
demnach in eine illustre Ahnenreihe ein. Der Diskurs über die letzten
Dinge, der mit Platons Phaidon einsetzt, wird also solange nicht unter‐
brochen werden können, als dass man glaubt, durch rein formallogi‐
sche Überlegungen dem Ich auf den Grund kommen zu können. Ein
solcher Bruch wird also erst durch die akribische Inventarisierung der
erfahrungskonstitutiven Aspekte des menschlichen Geistes in Aussicht
gestellt. Von nun an wird es zwar immer noch nicht möglich sein, sich
nicht durch den Schein verleiten zu lassen, denn das würde den Ab‐
schied vom Unbedingten bedeuten. Wozu wir jedoch fortan in der
Lage sein werden, ist, den Schein immer wieder aufs Neue wenigstens
als Schein durchschauen zu können (vgl. Kant KrV: 368 ff.).

Dieses Spannungsverhältnis zwischen dem Ich als oberster streng-
allgemeiner Funktion wie dem erlebten und erfahrenen unvergleichli‐
chen Ich, welchen das cogito in sich birgt, verbirgt sich so nicht zuletzt
hinter dem Wortungetüm der ursprünglich-synthetischen Einheit der
Apperzeption. Dabei erhellt jedes einzelne Wortelement gleichsam
einen Aspekt der Zerrüttung, der Verrücktheit in sich selbst, über die
Hegel das kantische Subjekt fassen wird. Bereits in der Doppeldeutig‐
keit, die das Personalpronomen erster Person Singular gleichsam in

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

187

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


der Schwebe hält, erfahren wir dessen Zerrüttung gewissermaßen tag‐
täglich. Wer ich sagt, also nicht in den sichtbaren Unterschied eines
groß- und kleingeschriebenen I´s flüchten kann, sagt zugleich das In‐
dividuellste wie Allgemeinste. Diese Umschlagsbewegung, die sich so
schon im Rahmen unserer Alltagskommunikation beobachten lässt,
sucht Kants Formel also auf, um sie auf das Vermittelnde aufmerksam
zu machen, das in der kategorialen Verfasstheit nicht aufgeht, der die
beiden Ausdrücke noch angehören. Das einfache Allgemeine Ich, diese
Erfahrung muss die sinnliche Gewissheit in der „Phänomenologie“
machen, ist anders als sie selbst von sich glaubt, keine unumstößliche,
unmittelbare und selbstevidente Wahrheit. In solcher Allgemeinheit,
das wird ihr schmerzhaft vor Augen geführt, bleibt sie vielmehr ab‐
strakt und leer. Nicht so das ,Nichts‘, um das der in vier Aspekte zer‐
gliederbare kantische Ausdruck kreist. Ihr Nichts ist nicht nichts. „Es
ist kein Gegenstand der inneren Erfahrung, keine Substanz, aber auch
nicht dessen Gegenteil, ein Akzidens; es hat kein Dasein, freilich auch
kein Nichtsein. Denn Substanz-Akzidens und Dasein-Nichtsein sind
Kategorien. Als Ursprung aller Kategorien ist das transzendentale ,Ich
denke’ selbst nicht kategorial bestimmbar.“ (Höffe 2000: 140) Und
doch soll Kant die Freiheit, auf die er im Rahmen seiner Analyse stößt,
nicht aushalten. Wenigstens für die Idealisten liest sich der kanti‐
sche ,Einheitssinn‘ letztendlich als Flucht aus dem prädikatslosen „Ich
bin“. Fichte, so Schelling in seiner bereits mehrfach erwähnten Philoso‐
phiegeschichte, „faßt nicht etwa das Ich als allgemeines oder absolutes,
sondern nur als menschliches Ich auf. Das Ich, als das sich ein jeder in
seinem Bewußtsein findet, ist das einzige wahrhaft Daseiende. Alles ist
für jeden nur mit seinem Ich und in seinem Ich gesetzt. Für jeden
Menschen ist mit jenem transzendentalen, d.h., mit jenem das empiri‐
sche Bewußtsein selbst erst bedingenden und ihm daher vorausgehen‐
den Akt, mit diesem Aktus des Selbstbewußtseins ist für jeden Men‐
schen das ganze Universum gesetzt, das eben darum nur im Bewußt‐
sein da ist. Mit dieser Selbstsetzung: Ich bin, beginnt für jedes Indivi‐
duum die Welt, dieser Akt ist in jedem der gleich ewige, zeitlose An‐
fang seiner selbst sowohl als der Welt.“ (Schelling GnP: 80) Das „Ich
bin“ ist es also, das die konkurrierenden Systementwürfe überspannt.

Unter kantischen Vorgaben haben wir es mit einem Ich zu tun,
dessen Spontaneität an eine Rezeptivität gefesselt bleibt, die ein Außen

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

188

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


kennt. Mit Fichtes Umschrift diskutieren wir hingegen ein Ich, das
auch diese noch umfänglich aus jener explizieren will. Durch unsere
logischen Denkgesetze äußert sich demnach unser ursprüngliches
Geistesleben. Diese werden folglich auf keine Welt angewandt, die uns
monolithisch gegenüber steht, sondern auf einen Immanenzzusam‐
menhang, der von unserer Subjektivität überformt ist. „Bestand und
Unwandelbarkeit“ (Schelling ÜdU: 68) der Dinge wird durch die reine
Identität des Ich verbürgt. Aus dieser seiner „Urform“ (ebd., 68), er‐
klärt sich die Einheit der Welt. Dieses Ich ist es, das „alle Strahlen des
Daseyns im Centrum seiner Identität […] sammel[t], und alles, was
gesetzt ist, im Kreise seiner Macht“ (ebd., 68) zusammenhält. Dieses
unvordenkliche Selbstverhältnis, das wir demnach sind, soll auf struk‐
tureller Ebene auch die Schwierigkeiten des Anderen lösen. Das „Ich
bin“, das uns in intellektueller Anschauung gegeben wird, lässt sich für
Schelling nicht in eine komplexe Vielheit auflösen bzw. zerlegen. Über
dessen schlechthinnige Selbstevidenz eröffnet sich uns vielmehr die lo‐
gische Denkfigur der Einheit differenter. Nur entlang dieser gelingt es
laut Schelling, dessen Unbedingtheitscharakter par excellence nicht zu
verletzen. Die Einheit des „Ich bin“, so derselbe, verläuft quer zu den
subsumtionslogisch gefertigten Denkschablonen der Gattungs- und
numerischen Identität, durch welche wir die Dinge bearbeiten. Neben
Unbedingtheit wird diese jedoch noch durch Unendlichkeit signiert.
In dieser „ganze[n] Unendlichkeit“ (ebd., 73), die sie in sich fasst, liegt
nun das intersubjektive Vermittlungsangebot beschlossen. Nach Schel‐
ling lässt sie eine Realität sehen, in der die Verständigungspraxis von
ego und alter ego gleichsam abgesichert ist. „Diejenigen, die von kei‐
nem Ich als dem empirischen wissen […], die noch nicht zur intellek‐
tuellen Anschauung ihres Selbsts erhoben haben, müssen diesen Satz,
daß das Ich nur eines sey, freilich ungereimt finden. […] Jenen scheint
es daher nach ihrer bisherigen Gewohnheit, bloß das empirische Ich zu
denken, nothwendig, daß es mehrere Ich gebe, die wechselseitig für‐
einander Ich und Nicht=Ich seyen, ohne zu bedenken, daß ein reines
Ich nur durch Einheit seines Wesens denkbar sey.“ (ebd., 73) Demnach
könnte es sich hierbei also um eine Realität handeln, die das kantische
Sollen zwar trägt, von diesem selbst jedoch nur unzureichend erfasst
wird. Erreicht dieses bereits diese vorbegriffliche Wesensbestimmung
des Ich? „Begriff überhaupt ist etwas, das Vielheit in Einheit zusam‐

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

189

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


menfaßt: das Ich kann also kein Begriff seyn, weder ein reiner, noch
ein abstrahierter, denn es ist weder zusammenfassende, noch zusam‐
mengefaßte, sondern absolute Einheit.“ (ebd., 74)

Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit

Fichte gibt seinem Freiheitsinteresse den kompromisslosen Ausdruck
einer zwingenden Entscheidung zwischen Freiheit (Idealismus) und
Zwang (Materialismus). In diesem Sinne eröffnet auch dessen Bestim‐
mung des Menschen. Eine Schrift, die explizit den GoetheleserInnen
gilt. Unter populären Vorgaben genügen danach bereits die Titel Zwei‐
fel, Wissen und Glauben, um im Übergang vom Wissen zum Glauben
den normativen Richtungssinn der imaginativen Natur des Menschen
freizulegen. Dem voraus liegt wiederum die Wahl. In diesem Kontext
inszeniert als Weg der Selbstintrospektion, der von der Verachtung zur
Achtung führt. Bereits am Ende des ersten Kapitels wird sich demnach
das Verantwortlichkeitsbewusstsein durchsetzen. Eingangs ist dagegen
erst einmal ein Selbsteingeständnis fällig. Bisher, so das mit sich selbst
Zwiesprache haltende Ich, hat es allein die Identitätskoordinaten her‐
angezogen, die ihm durch Usus und Brauch bereitgestellt wurden. Hat
es sich allein auf das verlassen, was es über die Außenwelt nach Maß‐
gabe der experimentellen Methode in Erfahrung bringen konnte. So‐
fern also dieses Ich überhaupt von sich selbst wusste, verblieb dies im
engen Auskunftsrahmen von Tradition und Gewohnheit bzw. den Re‐
sonanzbestimmungen der empirischen Welt (vgl. Fichte BM: 7 ff.).
Durch das Eingeständnis wird somit ein Selbstfindungsprozess ange‐
stoßen, der zunächst in den Bahnen eines strengen Aufklärungshuma‐
nismus verläuft. Wobei die emotionale Gemengelage aus Empörung,
Selbstherabsetzung und -verachtung, die diesen von Anbeginn beglei‐
tet, bereits erahnen lässt, dass dieses Ich, die Alternative einer evolutio‐
nären Erkenntnistheorie von vornherein ausschließt (vgl. ebd., 33).
Zunächst jedoch scheint der Versuch des Menschen, sich im Spiegel
der Natur auszulegen, auf nichts anderes als auf eine deterministische
Weltauffassung hinauslaufen zu können. Das liest sich aus der Binnen‐
perspektive des Ich ungefähr wie folgt: meine mich plötzlich überfal‐
lende Selbstverachtung reißt mich aus dem Schlummer der empiri‐

6.1

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

190

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


schen Weltbeobachtung. Stößt eine äußere (teleologisch grundierte)
Naturforschung an, die insbesondere über die Begriffe der Substanz
und Kraft verläuft und deren Resultate mich zu einer graduell angeleg‐
ten Anthropologie veranlassen. Wobei diese wiederum über die hier
stattfindende Unterscheidung zwischen Gattungs- und individuellen
Aspekten schließlich an den empörenden Schluss heranführt, dass un‐
sere normativen Selbstvergewisserungsanstrengungen auf nichts wei‐
ter basieren als einer funktionalen Illusion: indem ich mich als ver‐
nünftiges Tier tituliere, verfertige ich nichts anderes als eine Beschrei‐
bung vom Bewusstsein als emergente Eigenschaft (vgl. ebd., 20). Aus
dieser Perspektive betrachtet verschwinden also mit einem Mal all die
Schwierigkeiten, die mir meine psychophysische Doppelnatur ansons‐
ten bereitet. Ich selbst bin nichts anderes als der Vereinigungspunkt
dreier aufgestufter Naturkräfte. D.h., unter phylogenetischen Gesichts‐
punkten habe ich mich als die organisierte Ganzheit zu betrachten, die
aus der Synthese der bildenden und bewegenden Kraft, durch welche
sich Pflanze und Tier bestimmen lassen, mit der mir eigentümlichen
Denkkraft hervorgeht. Werde ich aus dieser Gattungsperspektive somit
gleichsam des Lebens in mir gewahr, erschließt sich mir aus ontogene‐
tischem Blickwinkel das Lebendige. Soll heißen, der Tod in seiner ab‐
soluten Negativität ereilt mich nicht als Gattungssubjekt, sondern al‐
lein als Einzelwesen. Spreche ich von mir als bestimmter Person, so
spreche ich also von nichts anderem als dieser Dialektik zwischen Le‐
benszyklus und lebendiger Entäußerung. Meine Existenz hier und jetzt,
d.h. dieses keinem anderen soziokulturellen Hintergrund geschuldete
Leben, ist demnach nicht mehr als Ausdruck jener durch und durch
gesetzesförmigen Kontextgebundenheit, die das Leben fest umschlos‐
sen hält; jener raum-zeitlichen Achse, die eine absolut identische Wie‐
derholung des Lebendigen verhindert (vgl. ebd., 23). Gelänge es mir
also nur einmal von außen, diese uhrwerkartige Harmonie des Welt‐
baus zu bestaunen und gleichzeitig zu dessen inneren Betriebsgeheim‐
nis durchzudringen, so würde ich mich also nicht länger durch die
rechtliche Aura, die den Personenbegriff umgibt, blenden lassen. Statt‐
dessen würde ich mich vielmehr auf dessen forensischen Mehrwert
konzentrieren. Kurz, Selbstbewusstsein ist nichts weiter als das Pro‐
dukt einer von der rohen Materie bis zu meiner psychophysischen Le‐
bensform aufsteigenden, vollständig durchgebildeten Natur. „Im un‐

6.1 Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit

191

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


mittelbaren Selbstbewußtsein erscheine ich mir als frei; durch Nachden‐
ken über die ganze Natur finde ich, daß Freiheit schlechterdings un‐
möglich ist.“ (ebd., 25 f.). Ganz am Ende dieses Kapitels teilt uns Fichte
denn auch seine Version des (Grund-)Konflikts von Liebe und Ver‐
nunft mit: „Unerträglicher Zustand der Ungewißheit, und der Unent‐
schlossenheit! Durch den besten, und den mutigsten Entschluß meines
Lebens mußte ich in dich geraten! Welche Macht kann mich von dir,
welche Macht kann mich von mir retten?“ (ebd., 43)

Für Kant ist es das unstillbare Bedürfnis der Vernunft nach dem
Unbedingten, das die von ihr erbrachten sekundären Syntheseleistun‐
gen erklärt. D.h., ihre den Verstand übergreifende wie aufrechterhal‐
tende Funktion (vgl. Höffe 2000: 136 u. 2004: 215). Unausweichlich
steuern Anschauung und Begriff danach auf Scheingefechte zu. Diese
umschiffen zu wollen, hieße jedoch auf Vernunft selbst Verzicht leisten
zu wollen. Denn worauf diese verweisen, ist weniger ein unzulässiger
Gebrauch von Vernunft, als die aus ihr selbst entspringende Tendenz
zur sophistischen Verführung. Können wir die Klippen des Wider‐
streits sonach nicht umschiffen, können wir uns doch immer wieder
neu über die Gründe für dessen Aufkommen ins Vernehmen setzen.
Folglich den falschen Schein zwar niemals restlos überwinden, ihn
aber dennoch für einen sich vertiefenden Selbstvergewisserungspro‐
zess nutzen. Mit anderen Worten, durch ihre antithetischen Zuspit‐
zungen nötigt uns die Vernunft dazu, uns über die sich einschleichen‐
den fundamentalen Selbstmissverständnisse auseinanderzusetzen, für
die wir anfällig sind. Eine Analyse, die nach Ansicht der Idealisten nun
radikale und selbstbezügliche Folgen zeitigt. D.h., auch vor Kants eige‐
ner Bestimmungs- bzw. Begründungsleistung nicht Halt macht (vgl.
Gamm 1994: 55). Nicht zuletzt aus den an dieser Stelle sich abzeich‐
nenden Schwierigkeiten mit dem Anfang, erläutert sich sonach also
die idealistische Suchbewegung. Der von ihnen avisierte „Cirkel, aus
dem der menschliche Geist nie herausgehen kann“ (Fichte BWL: 61),
ist es also, der sie den Posten ,der‘ Superwissenschaft als vakant wahr‐
nehmen lässt.33 Ungeachtet ihrer Differenzen sind sich also alle drei
Hauptrepräsentanten darin einig, dass die wohldurchdachte und auf

33 Die Diskursivität des Denkens fordert, um an das unbedingte und schlechthinnige
Ich heran zu kommen, dass wir die logischen und kategorialen Urteilsformen vor‐
aussetzen, welche eigentlich erst durch das Ich in Geltung gesetzt werden. Lösen

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

192

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


festem Fundament errichtete Ordnung des menschlichen Geists als to‐
te Verstandeskonstruktion auszuweisen ist. Dass Kant also auf die Stel‐
len hinzuweisen wäre, da er über bloß systematische Überlegungen
den eigenen Systemgedanken aus dem Auge verliert. Exemplarisch
Schelling: „Wie ein vorsichtiger Bauherr, eh er sich ein Haus aufführe,
seine Mittel wohl überlege, ob sie nämlich auch zur festen Begründung
und zur glücklichen Hinausführung des Baus zureichen, so müsse der
Philosoph, eh’ er daran denke, ein Gebäude der Metaphysik aufzufüh‐
ren, erst sich der Materialien desselben versichern, ob er sie auch her‐
beischaffen könne, und da diese Materialien hier aus einer geistigen
Quelle geschöpft werden, so müsse diese selbst erst untersucht sein,
damit man gewiß sei, ob sie zu dem beabsichtigten Bau auch wirklich
zureichenden Stoff enthalte oder darbiete.“ (Schelling GnP: 71) Und
dann, gewissermaßen nach einer kurzen rhetorischen Pause: „Leider
ist dies nicht der Fall. Er schickt keine allgemeine Untersuchung über
die Natur des Erkennens voraus, sondern geht gleich über zu der Auf‐
zählung der einzelnen Quellen der Erkenntnis oder der einzelnen er‐
kennenden Fakultäten, die er aber nicht etwa wissenschaftlich ableitet,
die er vielmehr aus der bloßen Erfahrung aufnimmt, ohne ein Prinzip,
das ihn der Vollständigkeit und der Richtigkeit seiner Aufzählung ver‐
sicherte.“ (ebd., 71) So wie Kant die Verstandeskategorien ungeprüft
aus der aristotelischen Urteilslehre aufsammelt und jene an das cogito
heftet, kann für sie also kaum die Rede davon sein, dass er gegen die
gängigen metaphysischen Luftschlösser, die experimentelle Methode
für die Philosophie erobert34 - geschweige denn das moderne Frei‐
heitsinteresse kompromisslos verteidigt. Kaum besser fällt das Zeugnis
aus, das ihm Hegel ausstellt. „Bekanntlich hat es die Kantische Philo‐
sophie sich mit der Auffindung der Kategorien sehr bequem gemacht.
Ich, die Einheit des Selbstbewusstseins, ist ganz abstrakt und völlig un‐

lässt sich dieser Zirkel nicht. Doch die Frage ist, wie man in ihn hineinkommt (vgl.
Schäfer 2006: 24) .

34 Die skeptische Methode hat mit der reduktionistischen Verfahrensweise des Che‐
mikers „viel Ähnliches“. Die Analysis des Metaphysikers schied die reine Erkennt‐
nis a priori in zwei sehr ungleichartige Elemente, nämlich die der Dinge als Er‐
scheinungen, und dann der Dinge an sich selbst. Die Dialektik verbindet beide
wiederum zur Einhelligkeit mit der notwendigen Vernunftidee des Unbedingten
und findet, „daß diese Einhelligkeit niemals anders, als durch jene Unterscheidung
herauskomme, welche also die wahre ist.“ (Kant KrV: 23)

6.1 Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit

193

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


bestimmt; wie ist also zu den Bestimmungen des Ich, den Kategorien,
zu kommen? Glücklicherweise finden sich in der gewöhnlichen Logik
die verschiedenen Arten des Urteils bereits empirisch angegeben vor.
Urteilen aber ist Denken eines bestimmten Gegenstandes. Die ver‐
schiedenen schon fertig aufgezählten Urteilsweisen liefern also die ver‐
schiedenen Bestimmungen des Denkens.“ (Hegel EPW: 116 f.) Fichte
ist es, so Hegel unmittelbar im Anschluss daran, der sich an dieser
Problemstelle hervortut. Und zwar dadurch, dass er die „wahre Allge‐
meinheit“ und „inner[e] Notwendigkeit“ (Kant KrV: 37), die die Ver‐
nunftkritik gegenüber dem englischen Empirismus eingeklagt hat,
überzeugend gegenüber derselben einfordert. Fichte belässt es nicht
bloß bei einer Auflistung „der einzelnen erkennenden Fakultäten“
(Schelling) des menschlichen Geists. Vielmehr ist er es, der als erster
dessen drei Quellen Sinnlichkeit, Verstand und Vernunft durchdenkt.
Der gleichsam die Bestimmungsmomente unseres kognitiven Apparats
beseelt, die dort in Verdoppelung der funktional-differenzierten Ge‐
sellschaftsordnung, nur neben- und übereinander gestellt werden (vgl.
Hegel EPW: 116 f.).

Denken könnte Hegel hierbei etwa an dessen Einleitung in die
Wissenschaftslehre von 1797. Dort erfährt der Leser über dessen Ab‐
setzungsbewegung: „Entweder er [der kritische Idealismus, S.S.] leitet
jenes System der nothwendigen Handelnsweisen, und mit ihm zu‐
gleich die dadurch entstehenden objectiven Vorstellungen wirklich von
den Grundgesetzen der Intelligenz ab, und lässt so unter den Augen
des Lesers oder Zuhörers den ganzen Umfang unserer Vorstellungen
allmählig entstehen: oder er fasst diese Gesetze etwa so, wie sie schon
unmittelbar auf die Objecte angewendet werden, also auf ihren tieferen
Stufe (man nennt sie auf dieser Stufe Kategorie) irgend woher auf, und
behauptet nun: durch diese würden die Objecte bestimmt und geord‐
net.“ (Fichte ErE: 442) Dass in der zuletzt genannten Variante der dog‐
matische Schlummer noch schlummert, dürfte inzwischen unschwer
zu erkennen sein. D.h., Kant bleibt letztendlich nur unablässig zu be‐
schwören, dass die von ihm „postulirten Denkgesetze wirklich […]
nichts als immanente Gesetze der Intelligenz sind.“ (ebd., 442) Mehr
noch, seine Deduktion lässt das Außen wieder herein, das er durch
sein Freiheitsinteresse verabschiedet. Von ihm selbst unbemerkt, soll
Kant so den Verfechtern des Zwangs am Ende eine gelungene Steilvor‐

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

194

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


lage zuspielen. Selbst dann, so Fichte, wenn wir einmal unterstellen,
dass es Kant wirklich gelungen ist, unsere immanenten Denkformen
aufzuzeigen, hat er damit immer noch nicht gezeigt, „wie denn das
Object selbst entstehe.“ (ebd., 443) Was er damit allein erklärt hätte,
wäre die notwendigen „Beschaffenheiten und Verhältnisse“ (ebd., 443)
der Dinge. „Aber woher denn das, welches diese Verhältnisse und Be‐
schaffenheit hat; woher denn der Stoff, der in diese Formen aufgenom‐
men wird“ (ebd., 443) kommt, wäre damit immer noch nicht geklärt.
So dass sich der Dogmatismus „[i]n diesen Stoff flüchte[n]“ (ebd., 443)
kann. Mit anderen Worten, „[s]o lange man nicht das ganze Ding vor
den Augen des Denkens entstehen lässt, ist der Dogmatismus nicht bis
in seinen letzten Schlupfwinkel verfolgt.“ (ebd., 443) Für Fichte geht es
also darum, noch hinter das transzendentale Selbstbewusstsein zu‐
rückzusteigen. Darüber wird das Moralgesetz dann als unendliche
Aufgabe fassbar. D.h., selbst noch unsere logischen und kategorialen
Urteilsformen müssen sich für ihn „als Bestimmung der Freiheit auf‐
zeigen lassen.“ (Fichte BWL: 67) Selbst diese Bollwerke gegen Unbe‐
ständigkeit und den unkontrollierten Wandel der Welt, demzufolge
aus dem in sich gebrochenen Vollzugscharakter unserer Subjektivität
erschlossen werden (vgl. Fichte ErE: 441).

Die Epoche der Kantianer

Fichte folgt in Jena auf Reinhold. Reinhold, der im Ruf steht, die Diffe‐
renz zwischen Geist und Buchstabe der Vernunftkritik nicht nur am
lebhaftesten verspürt, sondern auch gleich ausgemerzt zu haben. Kants
wirkliche Leistung ließe sich folglich erst dann ermessen, nachdem sei‐
ne architektonischen Nachlässigkeiten klar benannt und korrigiert
wurden (vgl. Fichte AeR: 20). Für Fichte erweist sich die Vorstellung
jedoch als ungeschickt, um das Wahre der Vernunftkritik auszudrü‐
cken. In der Vorstellung findet für ihn das Freiheitsinteresse, das sie
bewegt, noch nicht zu dem ihm angemessenen Grundsatz. Reinhold
verfügt zwar über einen „systematischen Geist“ (Fichte BWL: 31), der
seinesgleichen sucht. Der gleiche Geist ist jedoch auch dafür verant‐
wortlich, dass die Vorrangstellung praktischer Vernunft leidet. Unser
systematisches Interesse, so Fichte, lässt sich einzig und allein dadurch

6.2

6.2 Die Epoche der Kantianer

195

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


rechtfertigen, vor die Vorstellung kommen zu wollen. D.h., dem noch
aufzusuchenden wahren Grundsatz dadurch zu seiner vollen Durch‐
schlagskraft zu verhelfen. Einerseits. Andererseits, um den inneren Zu‐
sammenhalt des daraus abgeleiteten Systems zu gewährleisten. Soll die
Philosophie also nicht nur in den Rang einer Wissenschaft unter vielen
erhoben werden, so darf sie unter keinen Umständen über ihr syste‐
matisches Interesse den Grundsatz und das Ganze aus den Augen ver‐
lieren. „[D]ie systematische Form [ist, S.S.] nicht Zweck der Wissen‐
schaft, sondern sie ist das zufällige, nur unter der Bedingung, dass die
Wissenschaft aus mehreren Sätzen bestehen solle, anwendbare Mittel
zur Erreichung ihres Zwecks. Sie ist nicht das Wesen der Wissenschaft,
sondern eine zufällige Eigenschaft derselben.“ (ebd., 42) Das Ganze
wird hier also noch nicht als Menetekel des Unwahren empfunden,
sondern vielmehr als unauflöslich mit unserem Freiheitsinteresse ver‐
quickt wahrgenommen. Wie bereits bekannt, wird Fichte nicht müde,
zu wiederholen, „dass er nie etwas wird sagen können, worauf nicht
schon Kant unmittelbar oder mittelbar, deutlicher oder dunkler gedeu‐
tet habe.“ (ebd., 30). Worüber wir uns mit dem Grundsatz verständi‐
gen, wäre also das, was dem dadurch begründeten voraus liegt und un‐
ergründlich bleibt, dessen Unergründlichkeit sich jedoch begründen
und nachvollziehen lässt (vgl. ebd., 43). Freiheit als innerer Gehalt des
transzendentalen Selbstbewusstseins wäre also die Leitidee, die nur
unzureichend in Reinholds Bewusstseinskonzeption Eingang findet.
Gleichwohl wird dadurch die Vorstellung nicht vollständig desavouiert.
Zur Einführung in die Problemlagen, die das Wissen vom Wissen be‐
lasten, ist sie durchaus geeignet. D.h., solange die zwischen der Subjek‐
tivität als Prinzip und dem Ich als Gegenstand aufklaffende Kluft nicht
einfach leichtfertig übergangen wird, lässt sie sich propädeutisch nut‐
zen. Als Grundbegriff hinsichtlich unserer tatsächlichen Selbstverge‐
wisserungsanstrengungen über Ich und Welt führt sie uns also an die
Schwelle zur Wissenschaftslehre heran (vgl. ebd., 80).

Zum ersten Mal stellt sich Fichte mit dieser These einem breiteren
Publikum zwei Jahre zuvor vor. Reinhold ist es, der dem allgemeinen
Vernehmen nach ernst mit der Philosophie als Wissenschaft macht.
Wäre also nicht zu zeigen, dass das von ihm diskutierte Fundament
nicht trägt? Dass seine Kantinterpretation das Moralgesetz verkennt?
So grosso modo die Verlaufsrichtung der Rezension des Aenesidemus

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

196

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


(1792). Während Fichte im ersten Teil der Rezension so entlang der
skeptischen Einwände, die Gottlob Ernst Schulze unter dem Pseud‐
onym des Aenesidemus gegen Reinhold vorbringt, an seine eigene Be‐
griffsform heranführt, sind es Anmerkungen zu Aenesidemus Auffas‐
sung praktischer Vernunft, mit denen der Leser entlassen wird. D.h.,
nachdem zuvor über eine Auseinandersetzung mit dessen vermeintli‐
chen skeptischen Widerlegung des ,Ding an sich selbst‘ das nachkanti‐
sche Freiheitsinteresse prononciert wurde. Reinhold sucht also die Vor‐
stellung als Grundbegriff zu etablieren. Dagegen wird von skeptischer
Seite eingewandt, dass auch der Satz des Bewusstseins am Gängelwa‐
gen des Widerspruchssatzes hängt (vgl. Fichte AeR: 5).

Für Reinhold zählt an der Stelle hingegen der bloß formal-logische
Charakter der Denkgesetze. Stellt man ihn mit in Rechnung zeigt sich,
dass die Vorstellung keineswegs durch den Widerspruchssatz be‐
stimmt wird. Wenngleich er ihm auch „nicht widersprechen dürfe“
(ebd., 5). Aus Sicht Reinholds ließe sich der skeptische Einwand also
leicht widerlegen. Und zwar, indem man Schulze an den Unterschied
zwischen der ratio cogniscendi und der ratio essendi erinnere. Hätte
derselbe wirklich überzeugen wollen, so Fichte, dann hätte er seinen
Angriff also tiefer ansetzen müssen. Hätte er dem „Satz des Wider‐
spruchs ausser seiner formalen auch noch eine reale Gültigkeit beimes‐
sen“ (ebd., 5) müssen. D.h., um die Vorstellung wirklich zu diskreditie‐
ren, hätte Schulze seinen Einwand auf ein dem empirischen Selbstbe‐
wusstsein vorausliegendes ,etwas‘ stützen müssen. Dabei hätte er sich
Fichte zufolge an die schwammige Terminologie halten können, in
welcher Reinhold seinen Begriff der Vorstellung absichert. Vor diesem
Hintergrund hätte er nach Ansicht Fichtes dann wohl selber erkannt,
dass das von Reinhold promovierte und vermessene empirische Selbst‐
bewusstsein nicht hinreicht, um das gesuchte einheitliche Weltbild zu
garantieren.

Für Reinhold konstituieren sich Subjekt und Objekt danach über
„ihr Unterscheiden in der Vorstellung, und durch das Beziehen der
Vorstellung auf sie.“ (ebd., 6) Nach Fichte müsste „also wenigstens die‐
ses Unterscheiden und Beziehen selbst vollständig und also bestimmt
seyn.“ (ebd., 6) Gerade das soll aber nicht der Fall sein. „Wie nun,
wenn eben die Unbestimmtheit und Unbestimmbarkeit dieser Begriffe
auf einen aufzuforschenden höhern Grundsatz, auf eine reale Gültig‐

6.2 Die Epoche der Kantianer

197

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


keit des Satzes der Identität und der Gegensetzung hindeute.“ (ebd., 6).
Fichte, so formuliert es Henrich, sieht gegen Reinhold ein, „daß der
Grundakt des Bewußtseins nicht ein Beziehen und Unterscheiden sein
kann. Dem voraus muß nämlich ein Entgegensetzen geschehen, das
die Möglichkeit zum Unterscheiden erbringt.“ (Henrich 2010: 20)

Gleich zu Beginn seiner Rezension umreißt Fichte also durch diese
Fragestellung die Ausgangslage seiner zwei Jahre darauf druckgelegten
Wissenschaftslehre. Strenggenommen hätten die skeptischen Einwän‐
de also durchaus das Zeug dazu, die Selbstbewusstseinstheorie voran‐
zubringen. Anstatt nun aber auf den „inneren Widerstand“ (ebd., 8),
den er gegenüber Reinholds Satz des Bewusstseins empfindet, einzuge‐
hen, zieht sich Schulze hinter die Annahme einer beobachterunabhän‐
gigen Außenwelt zurück. Diese Rückzugstaktik ist es, die ihm nach
Fichte den Blick dafür verstellt, dass sein Gegenangriff nicht gegen „die
Wahrheit des Satzes des Bewusstseyns an sich gerichtet“ (ebd., 10) ist,
sondern allein gegen dessen Auslegung als Tatsache. Andernfalls wäre
ihm also selbst aufgefallen, dass seine Kritik an Reinholds Fundierung
des Selbstbewusstseins in einem analytischen Satz ebenso wie der da‐
mit einhergehende Hinweis darauf, dass derselbe auf einer fragwürdi‐
gen generalisierenden Abstraktionsleistung basiert, an die Schwelle zur
Tathandlung führt (vgl. Rohs: 1991: 41).

Insofern die Vorstellung durch drei aufeinander bezogene und un‐
terschiedene Relata definiert ist, beanspruche sie also zu Unrecht die
erkenntnistheoretische Führungsrolle. Warum? Weil jenes Relations‐
gefüge der Relate vom skeptischen Standpunkt aus betrachtet, notwen‐
dig etwas voraussetzt, „was schon wahrgenommen sey.“ (ebd., 9) An‐
dernfalls schlagen die Relate wie die von ihnen gebildete Relation halt‐
los ineinander um. Wäre Schulze weniger für das ,Ding‘ voreingenom‐
men, hätte er also bemerken können, dass hier auf das vorreflexive
Selbstverhältnis verwiesen wird, das die „intellektuelle Anschauung“
bezeichnet. Reinhold selbst, so Fichte, könnte sich diese transzenden‐
tale Richtigstellung „wohl auf die Zukunft vorbehalten haben.“ (ebd.,
10)

Vor allem die Stellung des Gedankens zum Grenzbegriff des ,Ding
an sich‘ organisiert also Fichtes Rezension. Noch deutlicher wird dies,
wenn er sich Schulzes direkt an die Adresse der Vernunftkritik erge‐
henden Einwänden zuwendet. Fichtes Beobachtung nach sind es drei

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

198

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Anläufe, die Schulze gegen das ,Ding an sich selbst‘ unternimmt. So
soll der kantische Vernunftbau zum Einsturz gebracht werden, indem
die Grenzziehungen, die er für unser Urteilsvermögen, unsere Rezepti‐
vität wie auch unsere Erfahrung geltend macht, im Lichte fallibilisti‐
scher Argumente für ungültig erklärt werden. Alle drei Einwände ba‐
sieren dabei aus Sicht Fichtes auf einer eigenwilligen Lektüre Humes.
Derselbe hätte danach dem Kausalverhältnis tiefer reichende Gel‐
tungsansprüche zugestanden, als dies der übliche Tenär (Eindruck,
Wahrnehmung und Gewohnheit) vermuten lässt. Schon bei Hume
fänden wir also eine Wendung aufs Subjekt wie eine damit einherge‐
hende kritische Wahrheitsauffassung. Diese verstiege sich allerdings
nicht zu dem radikalen Seinsentzug des transzendentalen Selbstbe‐
wusstseins. Sobald wir einmal erkannt hätten, dass Humes „wahres
System“ 1) die Vorstellung promoviert 2) als deren skeptisches Wahr‐
heitskriterium die für uns unerreichbare Übereinstimmung mit der Sa‐
che angibt, 3) all unser Wissen an die Vorstellung knüpft und 4) uns
versichert, dass uns weder die Kategorie der Kausalität noch die logi‐
sche Autorität des Widerspruchsatzes in die Nähe der Dinge bringt,
wie sie „an sich“ sind, sollte also klar sein, dass die Kritik nicht wirk‐
lich über ihn hinausgelangt. Der ganze Apriorismus bringt es dem Ae‐
nesidemus zufolge bestenfalls dahin, dessen Annahmen zu stützen. So
lassen sich aus dem Umstand, dass wir uns sinnliche und rationale
Formprinzipien als Erklärungsgrund unseres Wissens denken können,
keine transzendentalen Geltungsansprüche ableiten. Wer Hume ver‐
standen hat, soll mit anderen Worten sehen, dass sich die ganze nicht-
essenzialistische Architektur bzw. Lesart unseres kognitiven Apparats
auf einen falschen Vernunftschluss stützt. Mehr noch, soll Kant selbst
durch seine strikte Trennung von Form und Inhalt stellenweise diese
skeptische Hintertür zu einer beobachterunabhängigen Außenwelt an‐
deuten (vgl. ebd., 12 f.). Die Behauptung Schulzes, unsere Anschau‐
ungs- und Begriffsformen hätten nur unter der Voraussetzung einer
vorweggenommenen stillschweigenden Anerkennung der Kausalkate‐
gorie als Realgrund derselben formuliert werden können, durch den
Hinweis zu entkräften, dass hier eine Verwechslung von Realgrund
und logischem Grund vorliegt, erscheint Fichte nun ebenso müßig,
wie der Hinweis darauf, dass dessen diskriminierendes sensualistisches
Argument, dass das Wissen von dem ,Ding an sich‘ die Voraussetzung

6.2 Die Epoche der Kantianer

199

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


für das Wissen um die Grenze unserer Empfänglichkeit für dasselbe
sei, keineswegs hinreicht, um die Grenze zu unterminieren, die das ,an
sich‘ der Subjektivität setzt.

Aus dem Umstand, dass die Dinge an sich uns verschlossen blei‐
ben und nicht direkt auf uns wirken, folgt also nicht die Unmöglich‐
keit, sich über die Grenzen der Subjektivität zu verständigen (vgl. ebd.,
14). Gleichwohl verweist schon Schulze in diesem Zusammenhang auf
die theologisch grundierte Hinterwelt des ,Ding an sich selbst‘. Der
Unterschied ums Ganze dürfte allerdings darin liegen, dass er eine
„Theorie der Autonomie“ für möglich hält und verfolgt. Alternativ zu
dem Subjekt-Objekt Verhältnis, das uns die kopernikanische Wende
einflüstert, wären die begrifflichen Gegensätze danach nach Maßgabe
einer „präformierten Harmonie“ (ebd., 15) fassbar. Spätestens an der
Stelle dürfte sich also Fichtes eigene Begriffsform abzeichnen. Sobald,
„der Grundsatz der Identität und des Widerspruchs als Fundament al‐
ler Philosophie aufgestellt seyn wird“ (ebd., 13), so Fichte, wird dessen
Alternativlosigkeit außer Frage stehen (ebd., 16). Durch seine Einlas‐
sungen hindurch lässt er den Leser demnach an dem Unbehagen teil‐
haben, das ihm die Vernunftkritik bereitet. Schulze formuliert gewis‐
sermaßen die beiden Hauptsätze: ,es gibt etwas dahinter; wir kommen
nie ganz dahinter‘. Darauf erwidert die Vernunftkritik: der Skeptiker
denkt nicht. Und doch befestigen beide letztendlich das ,Selbstdenken‘
am Gängelwagen der Theologie. Worin sich beide näher besehen also
allein unterscheiden ist, „dass dieses die Möglichkeit, noch etwa ein‐
mal über jene Begrenzung des menschlichen Geistes hinausgehen zu
können übrig lässt; das kritische aber die Unmöglichkeit eines solchen
Fortschreitens darthut und zeigt, dass der Gedanke von einem Dinge,
das an sich […] Existenz und Beschaffenheit haben soll, […] ein
Nicht-Gedanke ist: und in sofern ist jenes System skeptisch, das kriti‐
sche aber dogmatisch, und zwar negativ dogmatisch.“ (ebd., 16 f.) Ge‐
gen Schulze zeigt Fichte also, dass der Versuch dem Autonomiegedan‐
ken objektive Gültigkeit zu verschaffen, der Vorrangstellung prakti‐
scher Vernunft widerstreitet. Gegen Kant, dass das ,an sich‘ streng aus
der Struktur der Subjektivität heraus verstanden und konzeptualisiert
werden muss. Die Vernunftkritik, so Fichte, „zeigt uns den Zirkel auf,
über den wir nicht hinausschreiten können; innerhalb desselben aber
verschafft sie uns den innigsten Zusammenhang in unserer Erkennt‐

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

200

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


nis.“ (ebd., 15) Unmissverständlich Auskunft müsste der Begriff also
sowohl über die Struktur wie den Richtungssinn der Subjektivität ge‐
ben. Ist „das Gemüth als Ding an sich, oder als Noumenon oder als
transscendentale Idee, Grund der Erkenntnis a priori?“ (ebd., 16) Fol‐
gen wir Fichte, wirft Schulze diese Frage nicht ohne Grund auf. Äußert
sich die Vernunftkritik also nicht in aller Klarheit darüber, dass das Ich
als unergründlicher Grund der theoretischen Weltbeschreibungen
gleichermaßen Noumenen ist wie als unhintergehbare Bezugsgröße
transzendentale Idee (vgl. ebd., 16). Dass Schulze auf den Gedanken
verfallen konnte, „die absolute Existenz und Autonomie des Ich“ (ebd.,
16) beweisen zu wollen, liegt für ihn also nicht zuletzt daran, dass die
Vernunftkritik den Satz: ,Ich bin‘ nicht überall mit der gleichen Über‐
zeugung ausspricht.

Spekulation und Reflexion

An denjenigen, der sich bei dem Magister in Königsberg einfindet, er‐
geht noch nicht ausdrücklich der phänomenologische Rat. Die Anwei‐
sung, den Anfang der Philosophie bei sich selbst zu suchen. „Merke
auf dich selbst: kehre deinen Blick von allem, was dich umgibt, ab, und
in dein Inneres – ist die erste Forderung, welche die Philosophie an
ihren Lehrling thut. Es ist von nichts, was ausser dir ist, die Rede, son‐
dern lediglich, von dir selbst.“ (Fichte ErE: 422) Im Rahmen kanti‐
scher Seminare soll, mit anderen Worten, der unvergleichliche Exis‐
tenzialsatz ,Ich bin‘ noch eine nebensächliche Rolle spielen (vgl. Schel‐
ling ÜdU: 94 f.). Nicht so in Fichtes Lehrveranstaltungen. Dessen zwei‐
tes Erweckungserlebnis, so Steffens, lockt durch das Versprechen apo‐
diktischer Gewissheit. Einem ,Wissen von sich’ (Henrich), das mit dem
Wissen mathematischer Lehrsätze nicht nur konkurrieren kann, son‐
dern dieses sogar noch überbietet. Über den Prolog zur Wissenschafts‐
lehre, der Fichte nach der Lektüre Kants eine zweite Art Erweckungs‐
erlebnis beschert, berichtet Heinrich Steffens: „Ich erinnere mich, wie
Fichte in einem engen vertrauten Kreise uns die Entstehung seiner
Philosophie erzählte, und wie ihn der Urgedanke derselben plötzlich
überraschte und ergriff. Lange hatte ihm vorgeschwebt, wie ja die
Wahrheit in der Einheit des Gedankens und des Gegenstandes läge; er

6.3

6.3 Spekulation und Reflexion

201

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


hatte erkannt, dass diese Einheit innerhalb der Sinnlichkeit niemals ge‐
funden werden konnte, und, wo sie hervortrat, wie in der Mathematik,
erzeugte sie nur einen starren unlebendigen Formalismus, dem Leben,
der Tat völlig entfremdet. Da überraschte ihn plötzlich der Gedanke,
dass die Tat, mit welcher das Selbstbewusstsein sich selbst ergreift und
festhält, doch offenbar ein Erkennen sei. Das Ich erkennt sich als er‐
zeugt durch sich selber, das denkende und das gedachte Ich, Erkennen
und Gegenstand des Erkennens, sind eins, und von diesem Punkte der
Einheit, nicht von einer zerstreuenden Betrachtung, die Zeit und
Raum und Kategorien sich geben lässt, geht alles Erkennen aus. Wenn
du nun, fragt er sich, diesen ersten Akt des Selbsterkennens, der in al‐
lem Denken und Tun der Menschen vorausgesetzt wird, der, in den
zersplitterten Meinungen und Handlungen verborgen liegt, rein für
sich selbst heraushöbest, und in seiner Konsequenz verfolgtest, müsste
nicht in ihm, aber lebendig tätig und erzeugend, dieselbe Gewissheit
sich entdecken und darstellen lassen, die wir in der Mathematik besit‐
zen? Dieser Gedanke ergriff ihn mit einer solchen Klarheit, Macht,
und Zuversicht, dass er den Versuch, das Ich als Prinzip der Philoso‐
phie aufzustellen, wie bezwungen von dem in ihm mächtig geworde‐
nen Geiste nicht aufgeben konnte.“ (Steffens zit. n. Schäfer 2006: 10 f.)

Bezüglich Fichtes Lehrtätigkeit hält sich nun das Gerücht, dass er
den Gang in die inwendige Gewissheit des Ich atmosphärisch unter‐
stützte. Etwa, indem er den Raum verdunkeln ließ. In diesem Sinn
könnte er bei seinem Versuch einer neuen Darstellung der Wissen‐
schaftslehre von 1797/98 seine Leser ermutigen wollen, auf sich selbst
aufzumerken. Ohne Umschweife wird deren Aufmerksamkeit auf das
Ich gelenkt. Gleich zu Anfang heißt es diskret:

„Der Leser, mit welchem wir uns in Uebereinstimmung des Denkens zu
versetzen haben, erlaube uns, ihn anzureden, und mit dem zutraulichen
Du ihn anzureden. Du kannst ohne Zweifel denken: Ich; und indem du
dies denkst, findest du innerlich dein Bewusstseyn auf eine gewisse Weise
bestimmt; du denkst nur etwas, ebendasjenige, was du unter dem Begriff
des Ich befassest, und bist desselben dir bewusst; und denkst dann etwas
anderes, das du sonst wohl auch denken kannst, und schon gedacht ha‐
ben magst, nicht.“ (Fichte VnD: 521)

So wie ich mich hier als Ich prädiziert habe, hätte ich ohne weiteres
auch mir äußerliche Gegenstände prädizieren können. Schon auf Hö‐
he dieser der empirischen Selbstbeobachtung zugänglichen Übergänge

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

202

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


im Anheften von Prädikaten, müsste sich mir also eine Art Vorbegriff
über die Spontaneität des Denkens ausbilden:

„Du hättest statt dieses Bestimmten auch etwas anderes denken können, z.
B. deinen Tisch, deine Wände, deine Fenster, […] Du thust es zufolge
einer Aufforderung, zufolge eines Begriffs, von dem zu Denkenden; der,
deiner Annahme nach, auch ein anderer hätte seyn können […]. Du be‐
merkst sonach Thätigkeit und Freiheit in diesem deinem Denken, in die‐
sem Uebergehen vom Denken des Ich zum Denken des Tisches […].
Dein Denken ist dir ein Handeln.“ (ebd., 521 f.)

Nachdem solchermaßen der Begriff der Handlung auch als Grundbe‐
griff unserer kognitiven Prozesse ausgewiesen wurde, gilt es jetzt also,
das substanzialistische Selbstmissverständnis aufzudecken, dem
Selbstbewusstseinstheorien am Leitfaden der optischen Metapher
(Spiegel) erliegen. D.h., das Ich in seiner Sonderstellung als Subjekt-
Objekt, an dem alle Subjekt- und Objektverhältnisse hängen, das selbst
aber an nichts hängt, negativ auszuweisen. Unmittelbar, so Fichte, fällt
es dem empirischen Selbstbewusstsein schwer einzusehen, dass das Ich,
das allem Vor-stellen vorausliegt, nicht selbst wiederum unter dieses
fällt.

„In einem kleinen Winkel deiner Seele liegt dagegen die Einwendung, -
entweder: ich soll denken, aber ehe ich denken kann, muss ich seyn: oder
die: ich soll mich denken, in mich zurückgehen; aber was gedacht werden
soll, auf welches zurückgegenagen werden soll, muss seyn, ehe es gedacht
oder darauf zurückgegangen wird.“ (ebd., 524)

Sowohl das cartesianische Personalpronomen erster Ordnung („des
Denkenden“) als auch seine reflexive (kantische) logische Neufassung
(„des Zu-Denkenden“), erfassen demnach nur unzureichend den Man‐
gel am Sein der Aussage „für das Ich.“ (ebd., 524) Die Einheit unseres
Bewusstseins, so Fichte in der Bestimmung des Menschen, zeigt sich
durch eine Differenz bestimmt. D.h., als Einheit eines unmittelbaren
und eines vermittelten Wissens: vorontologische, individuierte Selbst‐
gewissheit dort, erfahrungskonstitutives Wissen hier. Dass sich das Re‐
flexionsmodell des Ich so hartnäckig hält, liegt also daran, dass der
dritte unserer fundamentalen logischen Urteilssätze (der Satz vom
Grund) bisher noch nicht bis in die Tiefen der (produktiven) Einbil‐
dungskraft hinein zurückverfolgt wurde (vgl. Fichte BM: 65 f.). Nicht
anders die Propädeutik:

6.3 Spekulation und Reflexion

203

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


„In dem Factum, das du uns aufgezeigt hast, liegt sonach, wenn wir es
scharf genug ansehen, nichts mehr, als dies: du musst deinem gegenwärti‐
gen, zum deutlichen Bewusstseyn erhobenen Selbst-Setzen ein anderes sol‐
ches setzen, als ohne deutliches Bewusstseyn geschehen, voraus denken, wo‐
rauf das gegenwärtige sich beziehe und dadurch bedingt sey.“ (Fichte VnD:
525)

Unmittelbar hieran schließt eine zweite, vertiefende Selbstintrospekti‐
on an. Eine Selbsterkundungsphase, in der der Leser vor das uner‐
gründliche ,Ich bin‘ zugleich nach seiner existenziellen Dimension wie
als Einheitsgrund unserer intersubjektiven Verständigungspraxis ge‐
führt wird. Dabei nutzt Fichte den zuvor aufgezeigten unendlichen Re‐
gress, in den das Reflexionsmodell des Ichs Theorien des Selbstbe‐
wusstsein zwingend stürzt, um davon das vorreflexive ,Wissen von
sich‘ abzuheben; um den Leser vor die auf nichts gegründete evidente
Selbstgegenwärtigkeit zu führen, die die ,intellektuelle Anschauung‘
bezeichnet.

„Nun ist hier von keinem anderen Sein des Ich die Rede, als von dem in
der beschriebenen Selbstanschauung; oder, noch strenger ausgedrückt,
von dem Sein dieser Anschauung selbst. Ich bin diese Anschauung und
schlechthin nichts weiter, und diese Anschauung selbst ist Ich. Es soll
durch dieses sich selbst setzen nicht etwa eine Existenz des Ich, als eines
unabhängig vom Bewußtsein bestehenden Dinges an sich, hervorgebracht
werden […] Ebensowenig wird diese Anschauung eine vom Bewußtsein
unabhängige Existenz des Ich, als (anschauenden) Dinges vorausgesetzt;
[…] Eine solche Existenz ist nicht vorauszusetzen, sage ich; denn, wenn
ihr von nichts reden könnt, dessen ihr euch nicht bewußt seid, alles aber,
dessen ihr euch bewußt seid, durch das angezeigte Selbstbewußtsein be‐
dingt wird; so könnt ihr nicht hinwiederum ein Bestimmtes, dessen ihr euch
bewußt seid, die von allem Anschauen und Denken sein sollende Exis‐
tenz des Ich, jenes Selbstbewußtsein bedingen lassen.“ (ebd., 529)

In diesem Zusammenhang schlägt Fichte den Umgang mit einem Neo‐
logismus vor. Durch den Ausdruck der „Ichheit“ ließe sich der prakti‐
sche Richtungssinn der herausgearbeiteten performativen Wesenscha‐
rakteristik des Ich prononcieren. D.h., klarstellen, dass keine noch so
feinsinnig angelegte empirisch motivierte Semantik der Selbstbestim‐
mung abschüssig genug ausfällt, um ihren im Ich hinterlegten Begriff
restlos aufzuschließen (vgl. ebd., 530). Mit anderen Worten, vor dem
Hintergrund dieses in phänomenologischer Einstellung nachvollzoge‐
nen Vollzugscharakters der Subjektivität, erläutert sich für Fichte das

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

204

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Schisma von Freiheit und Zwang. Noch das transzendentale Selbstbe‐
wusstsein („das anschauende Ding“) verfehlt das Ich als das schlecht‐
hin Unbedingte. Nach Henrich lässt sich das idealistische Programm
im Ausgang der kantischen ,Achtung vor dem Gesetz‘ rekonstruieren.
Gute Gründe hierfür könnte er also in dieser Propädeutik gefunden
haben. Genauer, in deren Abschlussbetrachtung. Wenn wir uns noch‐
mals auf das prädizierende Geschehen konzentrieren, so Fichte, dann
merken wir auf die Differenz zwischen Verstand und Vernunft auf, die
das Übergehen bezeichnet. Durch dieses artikuliert sich das Ich gleich‐
sam als sich selbst zersetzende Einheit; als mit der Stoßrichtung des
moralischen Sollens strukturell verklammerte Einheit differenter.

„Bemerke nochmals recht innig, was bei dieser Vorstellung der Thätigkeit
in dir vorkam. – Thätigkeit ist Agilität, innere Bewegung; der Geist reisst
sich selber über absolut engegengesetzte hinweg; - durch welche Beschrei‐
bung keinesweges etwa das unbegreifliche begreiflich gemacht […] wer‐
den soll. – Aber diese Agilität lässt sich nicht anders anschauen […],
denn als ein Losreissen der thätigen Kraft von einer Ruhe.“ (ebd., 531)

Vernünftig aufgefasst sucht also das durch die begreifbare Unbegreif‐
lichkeit des moralischen Sollens imprägnierte Ich immer wieder, die
sich notwendig einstellende ,Ruhe‘ der Tatsachen aufzustören. Anders
gewendet, der „vollständig[e] transzendental[e] Idealismus“ (Fichte
ErE: 445) rennt gegen die hypostasierenden Verhexungen des Urteil‐
satzes an. Wohlgemerkt ohne dabei dem Gedanken zu erliegen, ir‐
gendwann doch noch umfänglich hinter den Gegensatz von Ruhe und
Bewegung kommen zu können. Das absolute Ich macht nachdrücklich
eine unaufhebbare Differenz zwischen dem Begriff, der Ruhe und den
zumeist unbemerkten selbstreferenziellen Vollzügen der „Ichheit“
(Fichte VnD: 530) geltend. „[D]ie höchste Handlung der Intelligenz“,
so heißt es in Fichtes Begriffsschrift, „sey die, sich selbst zu setzen, so
ist gar nicht nothwendig, dass diese Handlung der Zeit nach die erste
sey, die zum deutlichen Bewusstseyn komme; dass die Intelligenz je fä‐
hig sey, schlechthin zu denken: Ich bin, ohne zugleich zu denken, dass
nicht sie selbst sei.“ (Fichte BWL: 71) Nur vermittelt über den Begriff,
der seinen Gegenstand, die Aktuosität des Geistes nie ganz umfasst,
teilt sich uns also das diesen speisende Freiheitsinteresse mit. „Ein Akt
des Geistes“, so lesen wir in der ,Bestimmung des Menschen’, „dessen
wir uns als eines solchen bewußt werden, heißt Freiheit. Ein Akt, ohne

6.3 Spekulation und Reflexion

205

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Bewußtsein des Handelns, bloße Spontaneität. Bemerke wohl, daß ich
dir ein unmittelbares Bewußtsein des Aktes, als solchen, keineswegs
anmute, sondern nur dies, daß, wenn du hinterher darüber nach‐
denkst, du findest, es müsse ein Akt sein“ (Fichte BM: 67). Ähnlich
hier:

„Im gemeinen Bewusstseyn kommen nur Begriffe vor, keineswegs An‐
schauungen als solche […]. Zum Bewusstseyn der Anschauung erhebt
man sich nur durch Freiheit […]; und jede Anschauung mit Bewusstseyn
bezieht sich auf einen Begriff, der der Freiheit die Richtung andeutet“
(Fichte VnD: 533).

Dem Beschluss nach könnte Fichtes Ich also von Anfang an von mehr
Leben zeugen, als dies ihm seine beiden Mitstreiter zugestehen.

Aufforderung und Bildsamkeit

„Merke auf dich selbst“, so Fichtes Erste Einleitung in die Wissenschafts‐
lehre (1797) gleich eingangs (Fichte ErE: 422). Dass es sich hierbei nur
bedingt um eine theoretische Übung handelt, erhellt dessen nur ein
Jahr früher publizierte Naturrechtslehre. Mit ihr reicht er gleichsam
den ,anderen Menschen‘ nach, der seiner Selbstbewusstseinstheorie
unausgesprochen „vorausliegt“ (Gamm 1997: 56). Dessen im gleichen
Jahr veröffentlichter Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschafts‐
lehre dürfte also nicht zufällig über ein „zutrauliche[s] Du“ eröffnen
(Fichte VnD: 521). Dadurch vielmehr auf die interpersonellen Ein‐
sichtsgewinne Bezug nehmen, welche das Lehrstück der Aufforderung
bereithält. Ein Begriff, der die Schwierigkeiten des epistemischen
Selbstbewusstseins über den bzw. die anderen Menschen in Angriff
nimmt. Die Willkürfreiheit einer Analyse unterzieht, an deren Ende
Selbstbestimmung als „ein Bestimmtseyn zur Selbstbestimmung“
(Fichte GNR: 33) begriffen wird.35 An wen die Aufforderung ergeht, so
Fichte, „bekommt den Begriff seiner freien Wirksamkeit, nicht als et‐

6.3.1

35 Im Zuge dessen wird der Gegensatz von Freiheit und Zwang gleichsam auf die
Zeitachse verschoben. In der Formel dürfen sich demnach die parallel dazu sich
abzeichnenden Achtungserfolge der Kategorie des Sozialen brechen. Charakteris‐
tisch für moderne Gesellschaften scheint ihr enormes Interesse an Zeitfragen. D.h.,
für Forschungsperspektiven, die ihnen helfen, die metaphysische Leere auszufüllen,

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

206

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


was, das im gegenwärtigen Momente ist, denn das wäre ein wahrer Wi‐
derspruch; sondern als etwas, das im künftigen seyn soll.“ (ebd., 33)
Durch den Begriff werden also beide Seiten qua Vernunftschluss ein‐
ander entgegengesetzt wie aufeinander bezogen. Danach setzt also jede
sinnvoll adressierte Handlungsaufforderung auf Seiten ihres Adressa‐
ten deren Versteh- bzw. Begreifbarkeit voraus. D.h., nur insofern alter
ego sein Gegenüber insgeheim je schon als seinesgleichen adressiert,
kann er damit rechnen, diesen zu einem zukünftigen Entschluss (Han‐
deln/Nichthandeln) zu disponieren (vgl. ebd., 31). Erfährt sich ego im
Begreifen und Verstehen der Aufforderung als frei, wird dies von
einem (impliziten) Wissen um die Freiheit und Selbstständigkeit seines
Gegenübers begleitet.36 Anders gewendet, so gewiss mir über meine
ziel- bzw. zweckgerichteten Handlungen eine gegenständliche Welt
aufgeht und so gewiss ist, dass die Natur keinen Begriff von sich hat,
kann das, was da objektiv Eindruck auf mich macht, darin aufgehen,
bloß ein (Körper-)Ding zu sein. Was mich anstößt und vor mich selbst
bringt, indem es mir darüber zukünftige Handlungsspielräume eröff‐
net, muss von mir vielmehr als Adresse meiner normativen Verpflich‐
tung verstanden werden. Als zweckhafte Einwirkung begriffen werden,
die ich eben „als solche erkennen soll“ (ebd., 38). Nämlich so wie wir
im Hinblick auf die Belange unseres technischen Verfügungswissens
der Natur zwar nicht unmittelbar Zwecke entlehnen, doch uns eben
gegebenenfalls durch sie „belehren“ (ebd., 38) lassen.

die diese mit sich heraufführen (Herkunft und Identität). Wobei hier eben nicht
nur an die Großoptiken der Selbstvergewisserung (Geschichte, Evolution etc.) oder
die rigide Zeitdisziplin industrieller Fertigungshallen zu denken wäre, sondern
eben auch an die Bearbeitung logischer Probleme (Widersprüche, Paradoxien etc.),
die über die Konzentration auf deren zeitlichen Aspekte (Sequenzierungen) mög‐
lich wird (vgl. Gamm 2001: 10).

36 In Schellings ‚System des transzendentalen Idealismus’ wird das Ich nach Walter
Schulz auf ähnliche Weise begriffen. In solchen Reziprozitätskontexten, so dersel‐
be, erfahren sich beide Interaktionspartner je auf ihre Weise als frei: Ich, durch den
„Begriff des Wollens als eines freien Wollens“ (Schulz 1981: 49), der „mir allererst“
(ebd., 49) durch dieses „ja oder nein sagen“ (ebd., 49) entsteht; Du, indem du dich
in dieser Situation als „wollendes Ich“ (ebd., 49) „deklarier[s]t.“ (ebd., 49) Ent‐
scheidend für Schelling wäre jedoch, dass das Ich sich je in bestimmte Kontexte
eingebettet weiß. D.h., einem Willen gehorcht, der individuell und von daher be‐
schränkt ist. So dass ihm Fälle gelingender Kommunikation also unwahrscheinlich
erscheinen. Derselbe unterhalb seiner spekulativ-theologischen Großoptik somit
schon auf das Problem doppelter Kontingenz stößt.

6.3 Spekulation und Reflexion

207

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Erklärt die Wissenschaftslehre: „Kein Du, kein Ich; kein Ich kein
Du“ (Fichte GWL: 189), wird der Satz hier also in Richtung unserer
normativen Selbstverständigung fortgeschrieben.37 Wobei der einzelne
Wille sich hier allerdings nicht an die überindividuelle Stoßrichtung
der Moral hält. Den Willen vielmehr vom entgegengesetzten Ende her
auffasst. Noch das skrupelloseste Subjekt, so Fichte in Die Bestimmung
des Menschen (1800), wird spätestens im Falle ihm widerfahrenden
Unrechts, die aufgezeigten Bedingungen des Selbstbewusstseins unter‐
schreiben. Dadurch auf das unaufhörliche Spannungsverhältnis von
Recht und Moral deuten (vgl. Fichte BM: 121 f.). Durch seine Empö‐
rung also die Sonderrolle anklingen lassen, die der kantischen Zweck‐
formel im Hinblick auf die Desiderate einer „reellen Moral“ (Fichte
GNR: 54) zukommen. Um den Eigensinn beider Sphären willen soll‐
ten wir uns also davor hüten, das Recht bruchlos aus der Moral ablei‐
ten zu wollen (vgl. ebd., 10 f.). Mit anderen Worten, den Wandel von
persönlichen zu sachlichen Abhängigkeitsverhältnissen mitberück‐
sichtigen, der in dem „jederzeit zugleich“ der kantischen Formel (Kant
KpV: 61) steckt.

So widmet sich Fichtes Rechtslehre also den systemischen Erfor‐
dernissen der sich herausbildenden Eigentümergesellschaften. Dem
Nachweis, dass deren Routinen von den gesetzmäßigen Abläufen ein‐
facher Kausalverhältnisse abweichen. Noch den instrumentellsten bzw.
strategischsten Handlungsvollzügen bleibt danach unbeirrbar ein
kommunikatives Moment eingespielt. Ein Moment, das darauf reflek‐
tiert, inwiefern sich die Akteure auf Höhe der Moderne wechselseitig
freilassen. Sich also auf „jene Geschehene Anerkennung“ (ebd., 48) be‐
zieht, die den Achtungsgewinnen der aufkommenden besitz- bzw. bil‐
dungsindividualistischen Anspruchshaltungen vorausliegt. D.h., hinter
die rein ordnungspolitische Funktion rechtsstaatlicher Abwehrrechte
zurückreicht. Einerseits. Andererseits den Willen in eine doppelsinni‐
ge Bewegung hineinzieht, durch welche die dabei jeweils auf ihre Indi‐

37 „[A]us der Struktur des Setzens“, so Schäfer über die angeführte Passage, „folgt die
für die Intersubjektivität wichtige Einsicht, dass das Du der Realgrund des Ich und
das Ich der Idealgrund des Du ist.“ (Schäfer 2006: 149) Danach sollte Subjektivität
also weder identisch mit der intersubjektiven Sprachgemeinschaft gesetzt werden,
noch erübrigte sich über entsprechende Strukturanalysen die Frage nach dem Ein‐
zelsubjekt.

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

208

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


vidualität bedachten Individuen gerade über ihre Differenz vermittelt
werden. Durch Fichte werden Recht und Moral also nicht zuletzt ver‐
mittelt über das leibliche Individuum, an die konkrete Freiheit der in‐
tersubjektiven Sprachgemeinschaft rückgebunden. Aus einer Perspek‐
tive begriffen, die auf der unleugbaren Präsenz des Anderen im Selbst
gründet. Das Rechtsverhältnis demzufolge auf den bereits im Begriff
des Rechts angelegten (generalisierten) Anderen zurückgeführt. D.h.,
über die Konfliktlinien, die dessen Anwesenheit gleichsam a priori ein‐
gezeichnet sind, die Gegenstandbereiche des Rechts wie der Moral klar
voneinander abgrenzt. Also eine gegenüber dem innerlichen Ver‐
pflichtungscharakter des Sollens schwächere vertragliche Einigungs‐
perspektive verfolgt.38 In Rücksicht auf die nur äußerliche Sanktions‐
gewalt des Rechts (In- und Exklusion), die subjektphilosophisch herge‐
leitete und explizit am signifikanten Anderen bemessene moralische
Verantwortlichkeit, damit in Richtung eines Korrektivs beschädigter
Anerkennungsverhältnisse verschoben (vgl. ebd., 8 ff.).

Mit der Aufforderung soll Fichte „eines seiner besten Theoriestü‐
cke gelungen“ sein (Jacobs 2007: 84). Er selbst hätte diese Einschätzung
wohl auch auf das Licht zurückgeführt, das von hier aus auf die kanti‐
sche Zweckformel fällt. Danach bleibt deren Grundintuition solange
unverstanden, als die Frage nach der Reichweite der Ethik nicht expli‐
zit aufgeworfen wird. Was heißt, allein über den „unbestimmten Be‐
grif[f]“ von gesetzesfähigen „vernünftigen Wesen“ (Fichte GNR 80) be‐
griffen wird. Mit anderen Worten, solange deren anthropologische
Voraussetzungen, die insbesondere in der Bildsamkeit39 des Menschen
gelegen sind, unberücksichtigt bleiben. Wobei er dabei keineswegs an

38 Für Ritsert wohnt der vordergründig konsequenzlogischen Beweisführung der
Aufforderung gleichwohl schon ein symmetrisches Interaktionsideal inne, das über
vertragsförmige Interpretationsansätze hinausweist (vgl. Ritsert 1992: 41 ff.).

39 Zu den Besonderheiten der deutschen Aufklärungssituation rechnet sich ein ver‐
gleichsweise „lebendiges und undogmatisches Verhältnis zur Religion.“ (Bollen‐
beck 1996: 105) Ein Sachverhalt, der sich nicht zuletzt durch „ein ausgeprägtes In‐
teresse an anthropologischen und psychologischen Problemen, besonders an der
Frage nach der Bestimmung und Moralität des Menschen“ (ebd., 106) verrät.
Durch dieses intellektuelle Klima dürfte sich mitunter auch die nachhaltige Reso‐
nanz erklären, die Spaldings im Jahr 1748 publizierte aufklärungstheologische
Schrift die Bestimmung des Menschen erreicht, in der er eine innengeleitete Da‐
seinsvergewisserung entfaltet. Eine Haltung, die das Lesepublikum über die Statio‐
nen Sinnlichkeit, Vergnügen des Geistes, Tugend, Religion und Unsterblichkeit an

6.3 Spekulation und Reflexion

209

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


graduelle Ansätze (Instinktarmut, Mängelwesen) denkt. So sehr der
Mensch mit Pflanze und Tier zugestandenermaßen auch das Prinzip
der Selbstorganisation teilen mag, sollten wir ihn doch als Solitär be‐
handeln. Über die nur ihm eigentümliche Negativität oder abgründige
Offenheit auszeichnen: „Jedes Thier ist, was es ist: der Mensch allein ist
ursprünglich nichts.“ (ebd., 80) Was es heißt, dass der Mensch unfer‐
tig, das ist, hilf- und schutzlos zur Welt kommt und in Folge dessen auf
Erziehung und Geschichte angewiesen ist, wird für Fichte also nicht
zuletzt über dessen Leibausstattung deutlich. Dessen Analyse zufolge
blieben die über den ,aufrechten Gang‘ sich eröffnenden Horizonte der
Handlungs- und Willensfreiheit ansonsten wohl ebenso verschlossen,
wie der Begriff ohne das ihm vorauseilende handgreifliche Be-greifen
unbegriffen. Mehr noch, die Vertiefung des Selbst, die demnach ihren
Ausgang von dem in den „Fingerspitzen“ (ebd., 82) des Menschen ge‐
legenen Feingefühl nimmt und über die Tendenz zur Verinnerlichung,
sowohl dessen ingeniösen Geist hervortreibt, wie dessen Ausdrucks-
und Mitteilungscharakter formt, nur schwer nachvollziehbar. Nicht zu‐
letzt anhand dessen, inwiefern in den bestimmten Situationen die
Bildsamkeit des Menschen gewahrt bleibt, könnten sich also unsere
Reaktionspraktiken bemessen lassen.

Für die jüngere Generation bezeichnet die Person sonach in erster
Linie keine forensische Notwendigkeit, sondern den Ort solch sozialer
Institutionen wie sie das Verzeihen und Versprechen darstellen. Insti‐
tutionen, denen zufolge die Akteure also nicht erst nachträglich zuein‐
anderfinden. So überzeugt für Fichte die Rede von isolierten Einzel‐
personen nur solange, wie nicht begriffen wird, dass die Verkörperung
des Willens von interpersonellen Voraussetzungen abhängt. Auf eine
Leib/Körper-Differenz deutet, die für ihn wiederum auf den menschli‐
chen Wahrnehmungsprozess reflektiert. Was heißt, auf den dabei zu
berücksichtigenden Unterschied zwischen dessen bloß sensorischer
wie dessen geistig-moralischer Seite. Etwa den Unterschied zwischen
dem bloß physikalischen Aspekt von Wörtern, Symbolen und Gesten
wie deren Funktion als Träger von Sinn und Bedeutung. Zu guter Letzt

Rousseaus Einsichten heranführt. Ganz allgemein wird der Emil innerhalb der Rei‐
hen der verspäteten Nation als Stichwortgeber für das herbeigesehnte Leben im
Zeichen von Selbstdenken, Selbstbildung und Selbstbestimmung rezipiert (vgl.
Bollenbeck 116 ff. u. Jannidis 2004: 7).

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

210

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sind es für Fichte also handlungstheoretische Überlegungen, die auf
den anthropologischen Grundbegriff der Bildsamkeit führen. Wobei
sich für ihn gerade aus dem Horizont der von einzelnen Sprechakten
wiederum als Medium unterschiedenen Sprache die mit ihr verbunde‐
ne Unruhe abzeichnet. Verstehen, so Fichte, geht aufs Ganze. Eine Er‐
wartungshaltung, die durch das „menschliche Antlitz“ jedoch regelmä‐
ßig enttäuscht.40 (vgl. Fichte GNR: 77)

Tathandlung

Aus dem geschilderten Problembewusstsein heraus bestreitet der
nachkantische Idealismus also dem einfachen Urteilssatz die Füh‐
rungsrolle. Kants Denken, so Rohs, „steht unserem heutigen sprach‐
analytisch geschulten Denken“ näher. Diesem gelten Identität und Dif‐
ferenz „als höherstufige Prädikate. Die Frage ,Was ist der Unterschied
zwischen a und b? setzt voraus, daß a und b überhaupt Prädikate ha‐
ben. Man kann nur unterscheiden, wenn man zuvor prädiziert hat.“
(Rohs 1992: 39) Anders die nachkommende Generation. Ihr gelten
diese „als die elementaren logischen Formen.“ (ebd., 39) Damit wäre
mit anderen Worten die Ausgangslage von § 1 der Grundlage von 1794
umrissen. Mit ihm wird sowohl die elementare Denkregel der Identität
als auch die unserem kategorischen Urteil korrespondierende Katego‐

6.4.

40 Der Naturrechtslehre zufolge verweisen die beiden Willenssätze („ich kann tun
und lassen, was ich will“/„ich hätte auch anders handeln können“) demnach auf
einen der Geschmeidigkeit des Wollens angepassten Körper. Einen Körper, der als
Leib das Kunststück fertig bringt, über unaufhörliche Veränderungen hinweg fort‐
zudauern (vgl. Ficht GNR: 60). Mehr noch, über die Unterteilung in niedere und
höhere (hyperphysische) Organfunktionen, wie den entsprechenden gröberen wie
subtileren materiellen Gegenstücken, als „Sinn“ fassbar wird. Erstens. Zweitens, be‐
zogen auf die ästhetische Aufgabe der Einbildungskraft, als „Werkzeug“ erscheint
(vgl. ebd., 65 u. 71). Bestimmungen, durch welche die beiden Willensätze schein‐
bar den Aufforderungsmomenten der Selbstbeschränkung und Selbstzweckhaftigkeit
angeglichen werden. D.h., dort gewissermaßen das Tun, das im Lassen steckt, als
Pointe des ersten Satzes hervorheben; hier die Wesensdifferenz zwischen Ding,
Wesen und Mensch in das „Anderskönnen“ eintragen. Beides im Ausgriff auf die
paradoxe und auf das Gesicht zugeschnittene Formel eines „Wirkens ohne zu wir‐
ken“ (ebd., 74). Durch diese leibphilosophische Klimax findet sich der Begriff der
Aufforderung gleichsam anthropologisch vertieft.

6.4. Tathandlung

211

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


rie der Realität im Ich grundgelegt. Wird dieses danach im Gang durch
unsere prädikativen Urteilssätze erreicht, erfolgt jenes über eine die
Tathandlung noch nicht wirklich erreichende Vermessung unserer lo‐
gischen Denkregeln. Hinsichtlich derselben muss zunächst einmal der
Formalcharakter, den sie über ihre Abstraktionsleistung gewinnen, als
Ausdrucksform der Spontaneität des Ich festgehalten werden. In einem
nur analytisch davon trennbaren zweiten Schritt ist diese Abstraktion
dann wiederum einzuholen (vgl. Fichte GWL: 91 f.). D.h., achten wir
darauf, dass das ,ist‘ als Kopula zwischen den beiden logischen For‐
malausdrücken A keine Seins-, sondern eine Urteilswahrheit aus‐
drückt, springt uns die dunkle Syntheseleistung in die Augen, die das
Band zwischen dem Subjekt- und Prädikatsausdruck stiftet. Als hypo‐
thetischer Urteilssatz formuliert: „Mithin wird durch die Behauptung,
dass der obige Satz [A=A, S.S.] schlechthin gewiss sey, das festgesetzt,
dass zwischen jenem Wenn und diesem So ein nothwendiger Zusam‐
menhang sey; und der nothwendige Zusammenhang zwischen beiden
ist es, der schlechthin, und ohne allen Grund gesetzt wird. Ich nenne
diesen nothwendigen Zusammenhang vorläufig = X.“ (ebd., 93) Be‐
reits hier zeichnet sich also ab, dass alle möglichen Gegenstände äuße‐
rer und innerer Erfahrung als im Ich hinterlegt gedacht werden müs‐
sen, und zwar als deren Realgrund. „[I]nsofern jener Zusammenhang
gesetzt wird“, ist wenigstens „A in dem Ich, und durch das Ich gesetzt,
so wie x.“ (ebd., 94) Wir sehen, dass sich die reine Identität, die „Ur‐
form des Ichs“ (Schelling) für die scheinbare Selbstevidenz unserer lo‐
gischen Denkbestimmung verbürgt. Das lebendige Selbstverhältnis,
das das Ich ausdrückt, trägt, mit anderen Worten, nicht nur die Kopula,
sondern auch die beiden Satzaußenglieder. In Form eines Syllogismus
gebracht: „Denn nur wenn es die Relata gibt, kann es auch die Relation
geben. Nun gibt es mit Gewissheit die notwendige Relation ,X‘ im Ich,
also muss es auch das A geben.“ (Schäfer 2006: 26) Hätte Schulze also
gegenüber Reinhold das Trennen und Beziehen, das den Gegenstands‐
bezug des Vor-stellens sicherstellt, hervorgehoben, hätte er gegen die‐
sen, ohne dabei schon den transzendentalen Gesichtspunkt vertreten
zu müssen, das Unzulängliche einer empirischen Behandlungsart des
Selbstbewusstseins offenlegen können. „Dieser Satz: Ich bin, ist bis
jetzt nur auf eine Thatsache gegründet, und hat keine andere Gültig‐
keit, als die einer Thatsache. Soll der Satz A=A (oder bestimmter, das‐

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

212

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


jenige was in ihm schlechthin gesetzt ist = x) gewiss seyn, so muss
auch der Satz: Ich bin, gewiss seyn. […] Es ist demnach Erklärungs‐
grund aller Thatsachen des empirischen Bewusstseyns, dass vor allem
Setzen im Ich vorher das Ich selbst gesetzt sey.“ (Fichte GWL: 95) Für
den skeptischen Einwand unerreichbar dürfte hingegen die Aussage
bleiben, dass das absolute Ich in seiner radikalen Aktuosität bereits
verfehlt wäre, insofern man es als tätiges bezeichnete. Um dieses als
schieres Tun, das kein Leiden kennt, kenntlich zu machen, muss die
Abstraktion verfeinert, die Reflexion vertieft werden. Und zwar, indem
sie eine Stufe höher steigt. D.h., im Sinne des Versuchs von 1797 an den
prädikativen Urteilssatz wendet. Unsere logischen Denkbestimmun‐
gen werden, wie gezeigt, perennierend von einem falschen ,Impressio‐
nismus’ begleitet. Verdanken soll sich derselbe unserer Anfälligkeit für
verdinglichende Externalisierungen unserer immanent-kognitiven
Vollzüge. „Die Voraussetzung wird sonach diese seyn: die Intelligenz
handelt, aber sie kann vermöge ihres eigenen Wesens nur auf eine ge‐
wisse Weise handeln. Denkt man sich diese nothwendige Weise des
Handelns abgesondert vom Handeln, so nennt man sie sehr passend
die Gesetze des Handelns; […] Hierdurch ist denn auch zugleich das
Gefühl der Nothwendigkeit, welches die bestimmten Vorstellungen be‐
gleitet, begreiflich gemacht: die Intelligenz fühlt dann nicht etwa einen
Eindruck von aussen, sondern sie fühlt in jenem Handeln die Schran‐
ken ihres eigenen Wesens.“ (Fichte ErE: 441) Distanz gegenüber die‐
sem trügerischen Gefühl soll der Blick auf die Rückseite des Urteils
verschaffen.

Vergleicht man die propädeutisch angelegte ,Aufmerksamkeits‐
übung’ mit dem Beweisgang der Grundlegung, wäre Fichtes Ich also
vielleicht nicht umstandslos, als Wiederholung spinozistischer Sub‐
stanzmetaphysik auf kantischem Boden zu referieren (vgl. Schnädel‐
bach 2007: 103). Dann wird die in der Grundlage aufgenommene Re‐
flexion also womöglich nicht durch die Schwierigkeiten belastet, die
die intellektuelle Anschauung, ob ihrer intuitiven Geltungsansprüche
einholen. Vielleicht gelangt Fichte hier also vor den Urteilssatz, ohne
auf den ein Jahr später durch Schelling prominent gemachten Titel zu‐
rückzugreifen. Fällt hier also „[d]ie Berufung auf die intellektuelle An‐
schauung“ aus, die „ein intuitionistisches Postulat an den mitvollzie‐
henden Philosophen bildet“ (Schäfer 2006: 33). Für Rainer Schäfer ge‐

6.4. Tathandlung

213

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


langt der Leser hier jedenfalls über eine durchaus intersubjektiv nach‐
vollziehbare, was heißt, das empirische Selbstbewusstsein stets mitneh‐
mende Rekonstruktion der transzendentalen Rückbindung unserer lo‐
gischen Urteilsformen und Verstandesbegriffe vor das Ich. Verwendet
Fichte im ,Versuch‘ die Bewegungsmetapher des Übergehens, um auf
die Tathandlung aufmerksam zu machen, schenkt er sich in
der ,Grundlage‘ diesen Umweg. Das „Ich bin“ als Ausdruck einer Tat‐
handlung, als unendliches Urteil, das sich durch alle unseren endlichen
Urteile mitteilt, begegnet uns danach schon in der Tatsache, das
„[a]lles Urtheilen“ „ein Handeln des menschlichen Geistes“ (ebd., 95)
ist. Schon ein wenig Distanz gegenüber dem einfachen Urteilssatz ge‐
nügt demnach, um des performativen Wesenszugs des Ichs gewahr zu
werden. „Handlung und That sind Eins und ebendasselbe; und daher
ist das: Ich bin, Ausdruck einer Thathandlung“ genauer: „der einzig –
möglichen.“ (ebd., 96) So wie sich aus der Identitätsbeziehung des Ichs
das vermeintlich oberste formal-logische Denkgesetz herleiten und be‐
stimmen lässt, schaltet sich dieses auch unter das Urteilen. Erklärt sich
jenes aus der Konzentration auf die „blosse Form“ (ebd., 98) des
Selbstbezugs, erhellt sich die Kategorie der Realität durch eine auf das
Urteil gerichtete vergleichbare Denkanstrengung. Aus transzendenta‐
ler Perspektive kündet die Kopula des bejahenden Urteils somit von
deren dem Identitätssatz korrespondierenden Geltungsanspruch. D.h.,
Fichte sieht von dem Subjekt-Prädikat Schema ab, und behält nur noch
im Blick, „dass es sich um eine Thesis, eine Setzung handelt, also dass
überhaupt etwas gesetzt wird.“ (Schäfer 2006: 41) So verbürgt sich also
der aus unserem Wesen abgeleitete Identitätssatz für die Realität der
Dinge. Wohlgemerkt eine Realität, die sich nicht mit unserem alltägli‐
chen Verständnis derselben deckt. Realität auf dieser Ebene bezeichnet
allein das, was sich Widerspruchsfrei denken lässt. Für das Ich hat auf
dieser anfänglichen Stufe der Systementwicklung all das Realität, was
„eine Sachhaltigkeit“ aufweist, „die es vollziehen kann, ohne die Ge‐
genstandsidentität und ohne die Ichidentität aufzuheben.“ (Schäfer
2006: 41) Demnach entlehnt Fichte die Kategorien also nicht der Er‐
fahrung. Begreift er diese vielmehr als formale Bestimmung der unvor‐
denklichen Tathandlung. „Kategorien sind nach Fichte nichts anderes
als begriffliche Fixierungen von Handlungstypen des Ich, wobei einer‐
seits in einem ersten Abstraktionsschritt vom Ich als Akteur abgesehen

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

214

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


wird und andererseits in einem zweiten Abstraktionsschritt vom Akt.“
(ebd., 43) Anstatt sich also in dieses Selbstverhältnis, das die Tathand‐
lung bezeichnet, entlang der intellektuellen Anschauung einzuleben,
soll er das Ich in diesem Kontext allein als narrative und grundsätzlich
kritisierbare Begründungsfigur, das ist, „notwendige Hypothese“ aus‐
weisen (ebd., 32). Als nachvollziehbare Identitätserzählung, die ver‐
sucht über deren ursprüngliche Differenz Auskunft zu geben. „Denkt
man sich die Erzählung von dieser Thathandlung an die Spitze einer
Wissenschaftslehre, so müsste sie etwa folgendermaassen ausgedrückt
werden: Das Ich setzt ursprünglich schlechthin sein eigene Seyn.“
(Fichte GWL: 98)

Am Ort der Grundlage macht Fichte demnach, anders als in der
Aenesidemus-Rezension, keinen Gebrauch von der intellektuellen An‐
schauung. Im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit Reinhold und
Schulze bestimmt er die Tathandlung noch als transzendentale Idee.
Eine Idee, die in der intellektuellen Anschauung ihren inwendigen
Realisierungsort vorfinden soll. Nach Schäfer verwickelt er sich damit
unter transzendentalen Gesichtspunkten in den Widerspruch, eine
Vernunftidee für realisierbar anzugeben (vgl. Schäfer 2006: 33). Diesen
Widerspruch soll er hier nun umgehen. Und zwar, indem er mit Kant
zunächst davon ausgeht, „dass die Kategorien die logischen Urteilsfor‐
men voraussetzen“ (ebd., 41), diesen Sachverhalt jedoch gegen dessen
Form/Inhalt Unterscheidung ausbuchstabiert. D.h., diese als Mittei‐
lungsverhältnis neu fasst. „Dasjenige“, so lesen wir in Fichtes Begriffs‐
schrift, „was der Grundsatz selbst haben, und allen übrigen Sätzen, die
in der Wissenschaft vorkommen, mittheilen soll, nenne ich den inne‐
ren Gehalt des Grundsatzes und der Wissenschaft überhaupt; die Art,
wie er dasselbe den anderen Sätzen mittheilen soll, nenne ich die Form
der Wissenschaft.“ (Fichte BWL: 43) Gleichsam a priori hat Fichte da‐
mit das „Vermittlungsproblem in der Dualität von Begriff und An‐
schauung“ (Schäfer 2006: 42) umschifft, das die Vernunftkritik um das
Schematismuskapitel anreichert. Aus Fichtes Perspektive folgt das ein‐
heitliche Weltbild, wofür sich das Netz der Verstandesbegriffe ver‐
bürgt, somit erst aus ihrer ursprünglicher anzusetzenden transzenden‐
talen Bestimmung. Darüber soll insbesondere die Vermittlungsleistung
informieren, die die Verstandesschemata erbringen, die in der unbe‐
greiflichen schöpferischen Einbildungskraft hinterlegt sind. „Kants

6.4. Tathandlung

215

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Verständnis von Kategorien als Ordnungsfunktion in der Erfahrung
betrifft in Fichtes Sicht nur die interne Struktur des sinnlich-endlichen
Nicht-Ich, kann aber aufgrund des sinnlichen Anschauungsbezugs
nicht auf das reine Ich selbst angewendet werden. Das wird noch deut‐
licher, wenn man Kants Lehre vom Schematismus mitberücksichtigt
[…]. Die produktive Einbildungskraft erschafft nach Kant figürliche
Synthesen, die einerseits mit den Begriffssynthesen der Kategorien und
andererseits mit den Mannigfaltigkeitsstrukturen von Raum und Zeit
kompatibel und gleichartig sind. Damit erfahren aus Fichtes Sicht die
Kategorien eine weitere Spezifikation auf die Anschauungsformen von
Raum und Zeit.“ (ebd., 42 f.)

Exkurs: „Die Welt ist ihm nur ein Ball, den das Ich geworfen hat“

Ob die intellektuelle Anschauung sich im Halbdunkel intuitionisti‐
scher Aussagen verliert, wäre damit vielleicht jedoch noch nicht ausge‐
macht. Schelling könnte eine Lesart vorlegen, welche den Eindruck wi‐
derlegt. Als einschlägig in diesem Zusammenhang gilt folgende Sen‐
tenz: „Hierbei beruht alle Schwierigkeit nur darauf, wie ein Subjekt
sich selbst innerlich anschauen könne; […] Das Bewußtsein seiner
selbst (Apperzeption) ist die einfache Vorstellung des Ich, und, wenn
dadurch allein alles Mannigfaltige im Subjekt selbsttätig gegeben wäre,
so würde die innere Anschauung intellektuell sein. Im Menschen er‐
fordert dieses Bewußtsein innere Wahrnehmung von dem Mannigfal‐
tigen, was im Subjekt vorher gegeben wird, und die Art, wie dieses oh‐
ne Spontaneität im Gemüte gegeben wird, muß, um dieses Unter‐
schieds willen, Sinnlichkeit heißen.“ (Kant KrV: 90) Für Kant zeugt die
intellektuelle Anschauung also von einer für die Vernunft elementaren
Grenzverletzung; bildet sie einen Ausdruck, der von der Position Got‐
tes träumen lässt. Für unsere äußeren Sinneseindrücke gilt, dass das
für sie zuständige Raumapriori nur körperbezogene Verhältnisbestim‐
mungen der Dinge erlaubt; das innere Betriebsgeheimnis derselben
uns folglich verschlossen bleibt. Nichts anderes gilt für die nach innen
gerichteten, zeitbasierten Sinnesempfindungen. Kündigt sich deren
Vorrangstellung zwar schon dadurch an, dass sie im Unterschied zu je‐
nen unter den Singular des inneren Sinns fallen, kann auch diese

6.4.1

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

216

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


asymmetrische Verhältnisbestimmung der Anschauungsformen nicht
über die durch sie bedingte irreduzible Selbstentzogenheit hinwegtäu‐
schen. Um uns selbst im emphatischen Sinne anzuschauen („bloße
Selbsttätigkeit“), müssten wir die „Verhältnisse des Nacheinander-, des
Zugleichsseins“ (ebd., 90), die das innere Zeitbewusstsein charakteri‐
sieren, außer Kraft setzen können. „[D]ie Theorie von der Idealität des
äußeren sowohl als inneren Sinnes“ (ebd., 89) widerlegen, läuft nach
Kant so auf die (vorkritischen) Alternativen eines träumenden bzw.
schwärmenden Idealismus hinaus. D.h., die radikale Verleugnung der
Dinge mit solipsistischer Konsequenz hier, die Rehabilitierung der al‐
ten Wahrheitsdefinition mit göttlicher Tendenz dort. „Wenn es aber
ein in der Tat verwerflicher Idealism ist, wirkliche Sachen, (nicht Er‐
scheinungen) in bloße Vorstellungen zu verwandeln, mit welchem Na‐
men will man denjenigen benennen, der umgekehrt bloße Vorstell‐
ungen zu Sachen macht? Ich denke, man könne ihn den träumenden
Idealism nennen, zum Unterschied von dem vorigen, der der schwär‐
mende heißen mag.“ (Kant Prol: 54) Indem wir das Ding an sich selbst
nicht unter ontologischen, sondern methodologischen Gesichtspunk‐
ten einführen, so dagegen die Vernunftkritik, steigen wir aus dem Ver‐
nunftintellektualismus aus, der einen nur graduellen Unterschied zwi‐
schen der nur verworrenen Erkenntnis unserer Sinne und der klaren
unserer Verstandestätigkeit propagiert.41 D.h., durch den von uns ge‐
hobenen radikal unterschiedenen „genetischen […] Ursprun[g] der
Erkenntnis selbst“ (ebd., 50), wird einsichtig, warum der Idealismus
fast schon notorisch verdächtig ist, „nach Seifenblasen zu haschen.“
(ebd., 53) „Der eigentliche Idealismus hat jederzeit eine schwärmeri‐
sche Absicht, und kann auch keine andre haben, der meinige aber ist
lediglich dazu, um die Möglichkeit unserer Erkenntnis a priori von
Gegenständen der Erfahrung zu begreifen, welches ein Problem ist,
das bisher noch nicht aufgelöset, ja nicht einmal aufgeworfen worden.
Dadurch fällt nun der ganze schwärmerische Idealism, der immer […]

41 „Der Begriff des Dinges an sich“ so Otfried Höffe, „hat mancherlei Mißverständ‐
nisse hervorgerufen. Er ist ein methodischer und, anders als häufig angenommen,
kein metaphysischer Begriff […]. Dieses subjektunabhängige Moment, ohne das
keine Erkenntnis möglich wird, ist als solches vorauszusetzen, ohne daß man es ir‐
gendwie näher bestimmen könnte. Für die theoretische Vernunft ist das Ding an
sich ,bloß ein Grenzbegriff‘.“ (Höffe 2000: 133)

6.4. Tathandlung

217

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


aus unseren Erkenntnissen a priori (selbst der Geometer) auf eine an‐
dere, (nämlich intellektuelle) Anschauung als die Sinne schloß, weil
man sich gar nicht einfallen ließ, daß Sinne auch a priori anschauen
sollten.“ (ebd., 160) So dürfte Schiller ganz im Sinne Kants urteilen,
wenn er Goethe über Fichte wissen lässt: „Die Welt ist ihm nur ein Ball,
den das Ich geworfen hat, und den es bey der Reflexion wieder fängt!!
Sonach hätte er seine Gottheit wirklich declariert, wie wir neulich er‐
warteten.“ (Schiller zit. n. Schäfer 2006: 32) Private Worte, die Schäfer
zufolge ihren wahren Adressaten allerdings erst in Schelling erreichen.
Erst mit der spinozistischen Substanz soll die „vollständige Erfülltheit
mit aller positiven Vollkommenheit“ (ebd., 32) in das absolute Subjekt
einziehen, die Schiller hier schon Fichte vindiziert.

Für Schelling selbst scheint die vorreflexive Existenzgewissheit
des ,Ich bin‘ hingegen nicht zwingend an ein intuitionistisches Postulat
gebunden. Über das Ich, von dem „noch ein anderes Prädikat als das
des Selbstbewußtseyns zu verlangen [widersinnig, S.S.] ist“ (Schelling
IdW: 158), lässt sich für ihn zumindest ein „apagogischer Beweis“
(ebd., 160) erbringen. Im Ich zeigen sich für ihn die Extreme mitten im
Streit versöhnt. Diese durch die Einheit differenter bestimmte Struktur
der Subjektivität erschließt sich Schelling insbesondere über seine na‐
turphilosophisch angelegte Geistkonzeption. Selbst als „ewiges Wer‐
den“ bestimmt, schaltet sich derselbe danach je unter alle festgeworde‐
nen Gegensätze. Im Ich als der erreichten „individuellen Natur“, ge‐
langt er, der durch „die todte Materie“ nicht weniger als durch die hö‐
here Wissensorganisation der „Idee einer lebendigen Natur“ hindurch‐
greift (ebd., 159), dann vor sich selbst. Ein erster Schritt in Richtung
dieser Selbstläuterung wäre also geleistet, sobald wir die für das meta‐
physische Denken grundbegrifflichen Oppositionen (Endlichkeit/
Unendlichkeit, Tun/Leiden) aus der Ver-rückheit des Ich begreifen.
Aus dem Ich gedacht, bringt uns das überlieferte Diktum der „ältesten
Philosophie“: „[v]om Unendlichen zum Endlichen – kein Übergang“
(ebd., 159), dem höher gelegenen spekulativen Standpunkt näher, von
dem aus dann alle realen Subjekt/Objekt-Verhältnisse auf das prärefle‐
xive Selbstbewusstsein (Subjekt-Objekt) zurückgeführt werden kön‐
nen. Aus Sicht Schellings stellt das alte Diktum also darum kein Prob‐
lem dar, weil es selbst dieses Übergehen ist; gleichsam auf individueller

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

218

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Ebene die Moderne als Zeit des (permanenten) Übergangs abbildet
(vgl. ebd., 160).

Lässt sich die Beschaffenheit der Subjektivität demnach auch nicht
direkt einsehen, so doch wenigstens indirekt nachvollziehen. Andern‐
falls wäre diese unbegreifliche Gleichursprünglichkeit, die sich nicht in
den Problemlagen der ‚Verendlichung des Unendlichen‘ verfängt, wohl
auch kaum mitteilbar. Im intentionalen Bewusstsein, so Schelling, sind
Tun und Leiden, die dort noch vereinigt sind, auseinandergetreten.
Von diesen beiden in der Spontaneität des Denkens hinterlegten Fä‐
higkeiten her geht uns somit das Subjekt-Objekt auf, das das auf Sub‐
jekt und Objekt verteilte Tun und Leiden insgeheim signiert. „[A]lles
äußere Daseyn [entspringt, S.S.] erst aus der geistigen Natur.“ (ebd.,
161) Leiden entpuppt sich der Analyse nach so weniger als ein Zustand
passiven Erleidens, denn als „negative Tätigkeit“. D.h., als Rückbezüg‐
lichkeit, durch die es uns überhaupt erst möglich wird, uns selbst zu
thematisieren; unsere nach außen gerichtete Tätigkeit von unserer
nach innen gerichteten abzuheben. Dieses schon geschehene Heraus‐
getretensein aus der spekulativen unmittelbaren Selbstbeziehung, in
der „Thätigkeit und Leiden“ zusammengefasst sind, ist es also, das hin‐
ter den Tücken der Selbstbeobachtung steht. Womit sich der Abstand
zu reflexionsphilosophischen Ansätzen für Schelling also nicht zuletzt
über den Geist bestimmt, der „indem er sich selbst anschaut“ sich
nicht „zugleich von sich selbst unterscheiden“ kann (ebd., 161).

Was von den Anhängern des Reflexionsmodells demnach nicht
recht bedacht wird, ist das dialektische Verhältnis von Reflexion und
Abstraktion. „[A]us der Anschauung heraustreten […] können wir
nicht anders, als inwiefern wir vom Produkt unserer Anschauung ab‐
strahieren.“ (ebd., 162) Und in Parenthese: „Dieß Vermögen zu abstra‐
hieren ist bloß dadurch begreiflich, daß wir ursprünglich frei, d. h.
vom Objekt unabhängig sind. Ferner, da dieß Vermögen nur im Ge‐
gensatz gegen das Objekt, d. h. praktisch, geübt werden kann, so ist
klar, daß in Ansehung der Intensität der Vorstellungen zwischen ver‐
schiedenen Subjekten ein Unterschied möglich – auch daß theoreti‐
sche und praktische Philosophie ursprünglich gar nicht getrennt sind.“
(ebd., 162) Als das „frei[e] wiederholen“, der zumeist unthematisch
bleibenden „ursprüngliche[n] Handlungsweise […] in der Anschau‐
ung“ (ebd., 162), setzt die Reflexion also voraus, dass wir die ursprüng‐

6.4. Tathandlung

219

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


liche anschauliche Einheit auseinanderreißen können. „Jetzt erst durch
unser Abstrahieren wird das Produkt unseres Handelns Objekt. Erst
durch mein freies Handeln, insofern ihm ein Objekt entgegengesetzt
ist, entsteht in mir Bewußtseyn. Das Objekt ist jetzt da, sein Ursprung
liegt für mich in der Vergangenheit, jenseits meines jetzigen Bewußt‐
seyns, es ist da, ohne mein Zutun.“ (ebd., 162) Behauptet Theodor W.
Adorno den Vorrang des Objekts, könnte er dabei also an den jungen
Schelling denken. Für ihn sind die beiden „wechselseitig durcheinan‐
der bedingt[en]“ (Schelling ÜdU: 55) Pole jedenfalls in einem „höhe‐
ren Bestimmungsgrund“ (ebd., 56) hinterlegt.

Vollzieht man diese Reflexion, die zeigt, dass „der Begriff von Sub‐
jekt auf das absolute Ich leite[t]“ (ebd., 59), hingegen nicht mit, stellt
sich nach Schelling fast unweigerlich die sinnliche Auslegung der An‐
schauung ein (vgl. ebd., 164). Näher besehen soll die Vernunftkritik al‐
lerdings nur fordern, dass der Anschauung „eine Affektion unserer
Sinnlichkeit“ „vorangehen müsse.“ (ebd., 147) Damit wäre Kant selbst
das Verkennen der spekulativen Identität von „Idealität und Realität“
(ebd., 164) vielleicht weniger anzulasten, als seinen Interpreten. Indem
diese den Seinsentzug, den er mit dem Ding an sich besiegelt, durch
ihre rein formale Auffassung unserer Anschauungsformen als Behäl‐
tern, die wir „schon fertig und bereit liegend mitbrächten“ (ebd., 147),
wieder rückgängig machen, so Schelling, lassen sie uns über „ein aben‐
teuerliches System“ (ebd., 164) nachdenken. Ein System, „das nie er‐
klären“ können wird, „wie denn das Ideale real, oder das Reale ideal
geworden sey.“ (ebd., 164) So lässt sich der Parole ,zurück zu Kant‘ al‐
so noch ein ganz anderer Sinn abgewinnen. Schon der asymmetri‐
schen Verhältnisbestimmung von äußeren Sinnen und innerem Sinn
wäre zu entlehnen, dass der Begriff der Anschauung keine bloße Re‐
zeptivität bezeichnet. Noch bevor wir uns über den Formcharakter
derselben auslassen, erkennen wir, dass in ihr je „mehr gedacht ist als
der bloße Sinneseindruck.“ (Schelling GnP: 72) Vorausgesetzt, man
lässt sich auf das geheimnisvolle Wirken der Einbildungskraft ein.
„[D]ie ursprüngliche, transzendentale Synthesis der Einbildungskraft
in der Anschauung“, wäre „ein Ausdruck, den allein die Kantianer
ihrem Meister nicht, wie jeden andern, nachsprechen.“ (Schelling IdW:
149) Gleichwohl leistet Kant für ihn mittels der Anschauungsformen
durchaus essenzialistischen Lesarten des „Ding an sich“ Vorschub. Zu‐

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

220

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


nächst der Raum. Dessen Apriori, so Schelling, geht mit der Suggesti‐
on einher, „dass das Wesen der Gegenstände außer uns an sich un‐
räumlich und unsinnlich sei.“ (Schelling GnP: 72) Nicht weniger un‐
klar bliebe im Rahmen dessen epistemischen Grenzziehung danach,
„wie denn nun der an sich unräumliche Stoff […] sich […] zu jener
Form des Raums bequeme.“ (ebd., 72) Kaum besser wäre es um die
Zeit bestellt. Zwar räumt Kant ihr in Anbetracht ihrer sukzessiven We‐
sensart, aus der folgt, „daß eigentlich nicht einmal die sinnlich vorge‐
stellten Dinge selbst, sondern nur die Vorstellungen, sofern wir sie
durch den innern Sinn wahrnehmen, in der Zeit sind“ (ebd., 73), die
Vorrangstellung ein, verspielt diese „Unabhängigkeit von unseren Vor‐
stellungen“ allerdings gleich wieder, indem er das innere Zeitbewusst‐
sein nicht unmissverständlich über den „an sich raum- und zeitlosen
Grund unserer Anschauungen“ (ebd., 73) expliziert. Am Ende wartet
die transzendentale Ästhetik für ihn so mit „zwei reinen Unbegreif‐
lichkeiten“ (ebd., 73) auf. „Nämlich mit der unbegreiflichen Einrich‐
tung des Vorstellenden in uns, das genötigt ist, das, was an sich außer
allem Raum und außer aller Zeit ist, im Raum und in der Zeit vorzu‐
stellen, und mit jenem ebenso unbegreiflichen Außer-uns, von dem
wir nicht wissen, weder was es ist, noch wie es auf uns wirkt.“ (ebd.,
73)

Aus der von Kant getroffenen Form/Inhalt-Distinktion heraus, so
Schelling also im Rückblick auf seine eigenen Theorieentwicklung, ließ
sich weder das innere Zeitbewusstsein noch der Außenweltbezug er‐
klären. Dabei hätte schon ein etwas längeres Verweilen bei Kants Sche‐
matismuskapitel genügt, um zu bemerken, dass er durch die Frage
des ,woher‘ der sinnlichen Eindrücke die menschliche Subjektivität
keineswegs begrenzt. „Du siehst“, so der mit Fichtes literarischem Ich
in der Bestimmung des Menschen Zwiesprache haltende Geist, „sonach
ein, daß alles Wissen lediglich ein Wissen von dir selbst ist, daß dein
Bewußtsein nie über dich selbst hinausgeht, und daß dasjenige, was du
für ein Bewußtsein des Gegenstandes hältst, nichts ist, als ein Bewußt‐
sein deines Setzens eines Gegenstandes, welches du nach einem innern
Gesetze deines Denkens mit der Empfindung zugleich notwendig voll‐
ziehst?“ (Fichte BM: 72)

In diese Richtung soll also schon der Schematismus, diese „verbor‐
gene Kunst in den Tiefen der menschlichen Seele“ (Kant KrV: 200), die

6.4. Tathandlung

221

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


als eine Dritte „vermittelnde Vorstellung“ (ebd., 197) unsere Urteils‐
kraft trägt, einen „Fingerzeig“ (Schelling IdW: 147) geben. Beide An‐
schauungsformen somit bei Kant bereits als dialektisch vermittelte
„Handlungsweisen des Gemüths“ (ebd., 147) fassbar werden. Jede Re‐
de vom Raum verweist auf dessen Begrenzung durch die Zeit. Von die‐
ser her wird er, der „ursprünglich unendlich ist“ (ebd., 148) konturiert.
Umgekehrt wird die Zeit, die an sich als Negativfolie räumlicher Aus‐
dehnung einem „mathematischen Punkt“ (ebd., 148) gleicht, durch
diesen erst in ihrer Eindimensionalität, welche „unter dem Bild einer
geraden Linie“ (ebd., 148) vorgestellt wird, erfahrbar: „Ohne Zeit ist
das Objekt formlos, ohne Raum ausdehnungslos.“ (ebd., 148) So spie‐
geln sich in den Anschauungsformen anscheinend die kategorialen Be‐
züge (Realität/Negation) der beiden ersten Grundsätze der Wissen‐
schaftslehre. „Nun ist Bestimmung, Grenze, Schranke etwas ursprüng‐
lich Negatives. Dagegen Sphäre, Ausdehnung u. s. w. ursprünglich po‐
sitiv. Also, weil Raum und Zeit Bedingungen der Anschauung sind, so
folgt, daß Anschauung überhaupt nur durch zwei absolut entgegenge‐
setzte Thätigkeiten möglich ist.“ (ebd., 148.) Wäre dies begriffen, sollte
klar sein, dass der kantische Lehrsatz über die Idealität unserer An‐
schauungsformen keine bloß formale Lesart erzwingt. Denn um an
dessen materialen Gehalt zu gelangen, muss jetzt lediglich die Vor‐
rangstellung des inneren Sinns neugefasst werden. D.h., aus den in der
produktiven Einbildungskraft verankerten transzendentalen Zeitbe‐
stimmungen heraus (re-)formuliert werden, wonach das Ja des Rau‐
mes und das Nein der Zeit auf in der Anschauung vereinigte „entge‐
gengesetzte Thätigkeiten“ (ebd., 149) verweisen. „Die eine derselben
wird positiver Art, die andere negativer Art sein. Die letztere nun, was
wird sie anders seyn, als das, was Kant als die von außen auf uns wir‐
kende Thätigkeit bezeichnet? Die erstere aber offenbar diejenige, die er
in der Synthesis der Anschauung als geschäftig annimmt […]. Und so
ist es sonnenklar erwiesen: das Objekt sey nicht Etwas, was uns von
außen, als ein solches gegeben ist, sondern nur ein Produkt der ur‐
sprünglichen geistigen Selbstthätigkeit, die aus entgegengesetzten Thä‐
tigkeiten ein drittes Gemeinschaftliches schafft und hervorbringt.“
(ebd., 149)

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

222

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Überstieg in das ganz Andere

Illustrieren lässt sich Schellings Analyse vielleicht anhand von Fichtes
Bestimmungsschrift. Gleich zu Beginn des zweiten Kapitels erfahren
wir hier hinsichtlich des Übergangs von einem außen- zu einem in‐
nengeleiteten Gegenstandsbewusstsein, dass wir nie ,überhaupt‘ emp‐
finden oder wahrnehmen. Dass uns die Gegenstände der Sinneswahr‐
nehmungen vielmehr immer als bestimmte gegeben sind. Womit sich
die Unmittelbarkeitshypothese „es sind Gegenstände außer mir“ also
„auf die, ich sehe, höre, fühle, u.s.f. [stützt S.S.].“ (Fichte BM: 46) Be‐
reits hier erscheint die Annahme purer Rezeptivität also äußerst frag‐
würdig. Äußert sich das absolute Subjekt demnach schon durch den
bestimmten äußeren Sinn in Form des Selbstgefühls. „Du bist dir so‐
nach das Sehende im Sehen, das Fühlende im Fühlen; und indem du
das Sehen dir bewußt bist, bist du dir einer Bestimmung, oder Modifi‐
cation deiner selbst bewußt.“ (ebd., 47) Die erste Dialogphase gilt denn
auch als abgeschlossen, da Fichtes literarisches alter ego die Vorrang‐
stellung des Inneren Sinns nicht nur in sich selbst erzeugt hat, sondern
diese innere, nur indirekt mitteilbare Zustandsgewissheit auch speku‐
lativ ausdrückt: „ich bin mir meines Sehens oder Fühlens der Dinge be‐
wußt.“ (ebd., 48) In einem zweiten Schritt wird dieses Selbstbestim‐
men auf Ebene des Selbstgefühls in Richtung der sukzessiven Wesens‐
bestimmung der Zeit präzisiert. Die Eigenschaftszuschreibungen, die
wir hinsichtlich der Dinge vornehmen, so Fichte, lassen sich weder
über pragmatisch-praktische oder symbolisch-vermittelte Interakti‐
onsbeziehungen noch über kognitive Fähigkeiten ergründen. Viel eher
als durch Erfahrung und Denken wird das, „[w]as Sache der Empfin‐
dung ist“ (ebd., 49), samt der darin beschlossenen vordiskursiven Un‐
terscheidungsleistung über das Zugleich und Nacheinander der inne‐
ren Zeiterfahrung begreiflich. „Gegenstände unterscheide ich erst da‐
durch, daß ich meine eignen Zustände unterscheide. Daß diese be‐
stimmte Empfindung mit dem völlig willkürlichen Zeichen rot, und je‐
ne mit dem Zeichen blau, […] bezeichnet werde, kann ich lernen;
nicht aber, daß, und wie sie als Empfindungen unterschieden seien.
Daß sie verschieden sind, weiß ich schlechthin dadurch, daß ich von
mir selbst, weiß, daß ich mich fühle, und daß ich in beiden mich an‐
ders fühle […] diese Unterscheidung der Gefühle ist eine unmittelbare,

6.4.2

6.4. Tathandlung

223

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


keinesweges eine erlernte und abgeleitete Unterscheidung.“ (ebd., 50)
Der sukzessiven Wesensbestimmung der Zeit gemäß, entsteht uns
demnach auch der dreidimensionale Raum durch einen im Verborge‐
nen liegenden geistigen Mechanismus. Durch ein Konstruktionsver‐
fahren, das letztendlich als in der Einbildungskraft hinterlegt gedacht
werden muss. Wonach also das, was wir in der Mathematik, resp. Geo‐
metrie anschauen, wir selbst sind. Sich somit nicht zuletzt aus diesem
freien Nachvollzug der ursprünglich notwendigen Handlung ihr hohes
Ansehen erklärt. Nachdem der Geist das Ich auf diesem Weg dahin ge‐
bracht hat einzugestehen, dass weder eine Art synästhetischer Hypo‐
these noch eine von der unmittelbaren Leiberfahrung ausgehende
Analogiehypothese hinter die zweidimensionale Gegenstandserfah‐
rung führt, ruft dieses denn auch verzweifelt aus: „Es ist genug. Ich se‐
he schon klärlich ein, daß ich die Flächen-Ausdehnung der Eigen‐
schaften an den Körpern weder sehe, noch fühle, noch durch irgend
einen andern Sinn fasse: ich sehe ein, daß es mein beständiges Verfah‐
ren ist, zu verbreiten, was doch eigentlich in der Empfindung nur ein
Punkt ist; nebeneinander zu stellen, was ich doch eigentlich nacheinan‐
der setzen sollte, indem in der bloßen Empfindung schlechthin kein
Nebeneinander, sondern nur ein Nacheinander stattfindet. Ich entde‐
cke, daß ich in der Tat eben so verfahre, wie der Geometer mich seine
Figuren construieren läßt, und den Punkt zur Linie, die Linie zur Flä‐
che ausdehne.“ (ebd., 56) Auf ganz ähnliche Weise wird auch das sub‐
stanzielle, das wir den Dingen unterschieben, erzeugt. Nämlich, indem
wir einem gewissen atomistischen Trugschluss („die Teilung ins Un‐
endliche“) erliegen. D.h., die „Verbreiterung“ auch ins Innere der Din‐
ge hinein vornehmen, und dabei nicht von der Überzeugung ablassen,
doch noch zu dessen Wesenskern durchzudringen. Unsere Vorstellung
vom Raum mitsamt den Dingen in ihm also aus dieser doppelten An‐
knüpfung an unsere innere Zustandsgewissheit entspringt (vgl. ebd.,
59). Wobei das scheinbar von uns unabhängige ontologische Gewicht
der Dinge ihnen durch den Satz des Grundes verliehen wird. Dessen
Logik sorgt quasi dafür, dass wir nicht in der Innerlichkeit der Empfin‐
dung verharren. D.h., dass, „[i]ch empfinde in mir selbst, nicht im Ge‐
genstande, denn ich bin ich selbst, und nicht der Gegenstand; ich emp‐
finde sonach nur mich selbst, und meinen Zustand, nicht aber den Zu‐
stand des Gegenstandes“ (ebd., 51), in Richtung eines vermittelten,

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

224

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


insgeheim durch die schöpferische Einbildungskraft getragenen Wis‐
sens von den Dingen verlassen. „Nennen wir von nun an dieses zweite,
zufolge eines anderen angenommene Wissen ein vermitteltes, und das
erste das unmittelbare Wissen. – Eine gewisse Schule nennt das so eben
beschriebene Verfahren, inwiefern wir es nämlich beschrieben haben,
eine Synthesis; wobei du dir wenigstens hier nur kein Verknüpfen zwei‐
er schon vor dem Verknüpfen vorher vorhandenen Glieder, sondern
ein Anknüpfen, und Hinzutun eines ganz neuen, erst durch das An‐
knüpfen entstehendes Gliedes, an ein anderes, unabhängig von dem‐
selben vorhandenes, zu denken hast.“ (ebd., 65)

Fichtes „Bestimmung“ zufolge sollten die Schwierigkeiten mit
dem ,unbegreiflichen Außer-uns‘ also verschwinden, sobald wir der
Rolle der Einbildungskraft nachgehen. D.h., die stabilisierende und
ordnende Funktion mitberücksichtigen, durch die die Verstandessche‐
mata Anschauung und Begriff vermitteln. Folgen wir Höffe, gehört
diese Leistung der Verstandesschemata unmittelbar zu den „Folgelas‐
ten“ der „Neubewertung der Sinnlichkeit“ (Höffe 2004: 150), die Kant
vornimmt. Seit den Tagen Jacobis, so derselbe, gehört diese Leistung
zu den mithin umstrittensten Theorieelementen der Vernunftkritik.
Für ein drittes Vermögen, so lautet danach einer der zentralen Ein‐
wände, lasse der deduktive Anspruch, der eine „vollständig[e] Korrela‐
tivität“ der beiden Erkenntnisquellen behauptet, keine theoretische
Leerstelle offen. Für andere wiederum soll „der Schematismus seine
doch unverzichtbare Aufgabe […] so gut [lösen, S.S.], daß das voran‐
gehende Lehrstück, die transzendentale Deduktion, überflüssig wird.“
(ebd., 151) Nach Höffe greifen beide Einwände jedoch nur unter einer
„doppelten Voraussetzung“ (ebd., 151). Danach müsste Kant die Ur‐
teilskraft a) als gleichwertiges Vermögen einführen und b) die trans‐
zendentale Deduktion damit für abgeschlossen erachten. Hinsichtlich
des zuletzt genannten Punkts genügt laut Höffe bereits der Verweis auf
die Aufgabe der Grundsätze, um zu verdeutlichen, dass den „reinen
Elementen“ an dieser Stelle des Argumentationsganges der Vernunft‐
kritik noch nicht die unterstellte „Objektivität“ nachgewiesen wird. In
Rücksicht auf die Verstandesschemata zeigt sich zudem, dass der Ver‐
stand anders als die reine Anschauung mit zwei synthetischen Apriori
zu kämpfen hat. Nämlich, „außer den Kategorien“ auch mit der „trans‐
zendentale[n] Apperzeption“ (ebd., 152). So gibt sich die transzenden‐

6.4. Tathandlung

225

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


tale Deduktion aus dieser Perspektive als noch nicht abgeschlossen zu
erkennen. „Die ,Deduktion‘ zeigt nur, daß sich reine Begriffe auf sinn‐
liche Anschauungen beziehen, aber nicht, wie die Kategorien, also rei‐
ne Gedankendinge, trotzdem auf die Sinnlichkeit angewendet werden
können.“ (ebd., 152) Bezogen auf die Annahme, dass es sich bei der
Urteilskraft um eine „dritte Grundquelle“ handelt, soll wiederum der
Hinweis darauf genügen, dass diese „nicht als eine Erkenntnisquelle,
sondern nur als ein Erkenntnisvermögen“ (ebd., 153) eingeführt wird.
Angemessen diskutieren lässt sie sich nach Ansicht Höffes hingegen als
„subsidiäre Kraft“. Durch die Bezeichnung wird zunächst zum Aus‐
druck gebracht, dass sie keineswegs einfach die Mitte zwischen An‐
schauung und Begriff hält. Die Platzierung der Urteilskraft „innerhalb
der Theorie des Verstandes zeigt […], daß sie lediglich zum Verstand
nicht auch zur Sinnlichkeit subsidiär ist.“ (ebd., 153) Während nun für
unseren empirischen Selbst- und Weltbezug im weitesten Sinne das
Beispiel den unentbehrlichen Gängelwagen der Urteilskraft darstellt,
können wir dessen Hilfestellung unter transzendentalen Gesichts‐
punkten entraten. Die Frage, die uns aus dieser Perspektive vielmehr
bedrängt ist die, was wir uns unter reinen „anschauliche[n] Begriffe[n]
als auch begriffliche[n] Anschauungen“ (ebd., 154) denken sollen. Be‐
zogen auf unsere versinnlichten Begriffe lässt sich deren subsidiäre
Funktion gut nachvollziehen. Die Vermittlungsleistung der Verstan‐
desschemata bezieht sich allein auf unsere Verstandesbegriffe. Unsere
Rezeptivität bleibt davon ausgenommen. Allein über die von ihr vor‐
ausgesetzte Rezeptivität soll die Spontaneität des Denkens Objektivität
erlangen können. Die an die Anschauungsformen gebundenen Sche‐
mata realisieren und begrenzen zugleich die ohne sie „reine Denkfor‐
men“ bleibenden Verstandesbegriffe (vgl. ebd., 155). So korrespondiert
der innerlichen Unbeflecktheit derselben danach der innere Sinn. Ei‐
nerseits. Andererseits gewinnt das „bloße Nacheinander und Zugleich“
„der transzendentalen Anschauungszeit“ (ebd., 155) erst durch diese
Rückbindung an den Verstandesbegriff den Charakter einer „begriff‐
lich strukturierte[n] Zeit.“ (ebd., 155)

Wäre hiermit also auch die zweite Bedingung des transzendentalen
Urteils, die „begriffliche Anschauung“ erfüllt? Wohl nicht für Schel‐
ling. „In der Spekulation, so derselbe, „mag man das Schema vom Be‐
griff trennen, in der Natur (unseres Erkennens) sind sie nie getrennt.“

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

226

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


(Schelling IdW: 151) Schelling könnte also einwenden wollen, dass sich
die Bestimmung als unterstützende dritte Kraft noch nicht genügend
von dem „Hirngespinst, das unsere Philosophen so lange gequält hat –
ich meine die Dinge an sich“ (ebd., 149) losgemacht hat. Weder scheint
für ihn am Leitfaden der ,Korrelativität‘ eine überzeugende Verhältnis‐
bestimmung der beiden Erkenntnisquellen zu gelingen, noch scheinen
die Systemteile der Deduktion und Urteilskraft für ihn im angegebe‐
nen Sinn miteinander zu konkurrieren. Stattdessen muss für ihn das
reine Anschauen wohl aus der (theoretischen) Fluchtpunktperspektive
der intellektuellen Anschauung begriffen werden. „Begriff ohne Ver‐
sinnlichung durch die Einbildungskraft ist ein Wort ohne Sinn, ein
Schall ohne Bedeutung. Jetzt erst, indem das Gemüth Gegenstand und
Umriß, Reales und Formales einander entgegensetzen, eines auf das
andere beziehen, vergleichen, zusammenhalten kann, entsteht zuerst
Anschauung mit Bewußtseyn, und die feste, unerschütterliche Über‐
zeugung in ihm, daß etwas außer ihm und unabhängig von ihm wirk‐
lich sey.“ (ebd., 151) Dagegen bezeichnet die über die Schemata reali‐
sierte begriffliche Anschauung für Höffe einen Übergang. Nämlich den
Schritt von der „transzendentalen Anschauungszeit in die transzen‐
dentale Erfahrungszeit“ (ebd., 155 f.) und zwar als „notwendigen Zwi‐
schenschritt“ (ebd., 156) zum vulgär-physikalischen Zeitmaß. Hierauf
also scheint Schelling zu erwidern, dass die Mitte aus der ursprüngli‐
chen Antinomie der menschlichen Subjektivität gedacht werden muss.
Folglich auch die Anschauungsformen auf die drei Grundsätze des
menschlichen Geistes zurückzuverfolgen sind. Für den inneren Sinn,
„darstellbar“ durch das Bild einer „immerfort verlängerte[n] Linie“,
gilt jedenfalls, dass dieser nur im Rückgriff auf eine dahinter liegende
metaphysische Zeitauffassung, „gedenkbar“ ist (ebd., 93). Für Schel‐
ling sind beide Formen der Rezeptivität also nur in Wechselbestim‐
mung zu haben. Deuten die beiden sich widerstreitenden ästhetischen
Apriori somit in Richtung des dritten sie limitierenden Grundsatzes.
Dass wir auch hier auf kein Außen verwiesen sind, darüber soll uns
dabei etwa der Abstand, den die Ewigkeit zur Dauer unterhält, aufklä‐
ren. Während jene die Unendlichkeitssignatur der Subjektivität wie‐
derholt, zielt diese für Schelling auf die erfahrungskonstitutive Ein‐
schränkung, die dieselbe erfährt. „Aeternitas ist Seyn in keiner Zeit“
(Schelling ÜdU: 92). In diesem Sinne ist das Ich zeitlos: „die Form […]

6.4. Tathandlung

227

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


intellektueller Anschauung ist Ewigkeit“. Folglich hat das Ich „gar kei‐
ne Dauer. Denn Dauer ist nur in Bezug auf Objekte denkbar“; als
durch „die transcendentale Einbildungskraft“ getragene Fortbildung
des Nicht-Ichs „in bestimmter Zeit“ in das „Daseyn zu aller Zeit.“
(ebd., 92 f.) Aus Schellings Perspektive gestaltet sich der Übergang also
als Ich-immanente Ausdifferenzierung. Mit anderen Worten, vom Un‐
endlichen zum Endlichen findet gar kein Übergang statt. „[N]ach dem
kritischen System […] ist das Ich alles; es befaßt eine unendliche Sphä‐
re, in welcher sich endliche Sphären (durchs Nicht=Ich beschränkt)
bilden, die gleichwohl nur in der unendlichen Sphäre und durch sie
möglich sind, auch alle Realität nur von dieser und in dieser erhalten.“
(ebd., 105)

Wenn Kant von der Modifikation unserer Sinnlichkeit spricht,
muss er demnach nicht zwingend von der idealistischen Grundforde‐
rung abrücken, dass das Ich „die Data, die absolute Materie der Be‐
stimmungen alles Seyns, aller möglichen Realität enthalten [soll, S.S.].“
(ebd., 77) Für Kant bezeichnet das ,Ding an sich selbst‘ einen Grenzbe‐
griff. Das „subjektunabhängige Moment“ (Höffe 2000: 133), das alles
Erkennen voraussetzen muss, ohne diesen „unbestimmten Grund der
Empfindung“ (ebd., 133) jemals einholen zu können. Die Grenze mar‐
kiert demnach weniger Ende denn Anfang der Subjektivität. Dessen
Nachfolger scheinen hingegen schon durch den Wortsinn des „Ding
an sich selbst“ fehlgeleitet. D.h., allzu rasch über das Spannungsver‐
hältnis, das zwischen dem Ding wie dem Reflexivpronomen (Selbst)
herrscht, hinwegzufliegen. So wie sie das Ding an sich selbst auslegen,
so Schelling, müssten wir uns geradezu an eine selbstwidersprüchliche
Letztauskunft über Ich und Welt gewöhnen. „Es ist in der Tat kaum
glaublich, daß solch eine widersinnige Zusammenfassung von Dingen,
die, aller sinnlichen Bestimmung beraubt, dennoch als sinnliche Dinge
wirken sollen, je in eines Menschen Kopf gekommen sey.“ (Schelling
PdN: 271). An der Stelle, da sie also ihre transzendentalen Geltungsan‐
sprüche behaupten müssten, herrscht für ihn also nicht von ungefähr
„tiefes Stillschweigen.“ (ebd., 272). Denn aus der Perspektive ihrer
konstruktivistischen Behältermodellvorstellung von Stoff und Form
lässt sich unmöglich die gesuchte unbestechliche Transformationsregel
angeben. So dass die entscheidende Frage „[w]ie es zugehe, daß Dinge
überhaupt vorgestellt werden“ (ebd., 272), von ihnen zwingend unbe‐

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

228

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


antwortet bleiben muss. Kant hingegen könnte das Ding an sich selbst
aus dem Nicht-Ich verstehen, das Fichte, analog zum ersten Grundsatz
der Wissenschaftslehre, unter der zweiten logischen Elementarregel
hervorzieht. D.h., der ihr gemäßen Kategorie der Negation gleichset‐
zen und als eine Denkbestimmung behandeln, der als solches kein Jota
Realität zukommt. Für Schelling stellt sich jedenfalls die Frage, ob das
„Ich denke“ als oberste Stiftungsinstanz des gesuchten einheitlichen
Weltbilds nicht offen das Ding an sich als sich „widersprechende Idee“
denunziere? (Schelling ÜdU: 100) Für Kant selbst erklärt sich die
Hartnäckigkeit dieses „Dings“, das den erfahrungskonstitutiven Fakul‐
täten unverfügbar vorausliegen soll und sich doch nur durch diese äu‐
ßert, allein aus der strikten Trennung von Innen und Außen. Dem, wie
Schelling schreibt, von ihm „durchgängig beobachteten Herablas‐
sungssystem“ (ebd., 101). Für uns hingegen, die inzwischen gewillt
sind, die Brille der christlichen Metaphysik (wieder) aufzusetzen,
zeichnet sich in diesem der philosophische Gehalt des Erbsündenmo‐
tivs ab. In Gott als entpersonalisiertem Leitgedanken spricht sich die
coincidentia oppositorum aus, die wir durch „[s]elbsterrungenes An‐
schauen“ (ebd., 106) immer nur aufsuchen können. Während die sinn‐
liche Anschauung uns also auf unsere endliche Seite hin thematisiert,
erschließt sich uns über diese die unendliche Aufgabe, die unsere
Selbstvergewisserungsanstrengungen speist. „Man sagte wohl auch
sonst, es sey Schuld der Schwäche der menschlichen Vernunft […] daß
wir die Dinge an sich nicht erkennen, man könnte noch eher sagen,
die Schwäche liege darin, daß wir überhaupt Objekte erkennen.“ (ebd.,
101)

Demnach wäre Schelling also zu keinem Zeitpunkt seiner Karriere
bloßer Parteigänger der Wissenschaftslehre. Fichte beansprucht, über
die Vernunftdualismen hinauszugelangen, indem er alles Bestimmen
aus einem „bestimmten Unbestimmten“ denkt und entwickelt. Über
diese auf die Kategorie der Limitation führende Vermittlung der Extre‐
me wie den damit verbundenen Systemgedanken schreibt Schelling:
„Um es [das Nicht-Ich, S.S.] nämlich in sich setzbar zu machen […] ist
das Ich schlechthin genöthigt, ihm seine Form, die Form des Seyns
und der Realität, der Unbedingtheit und der Einheit mitzutheilen. Die‐
ser Form aber widerstrebt die Form des ursprünglich entgegengesetz‐
ten Nicht=Ichs; mithin ist die Uebertragung der Form des Ichs an das

6.4. Tathandlung

229

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Nicht=Ich nur durch Synthesis beider möglich, und aus dieser überge‐
tragenen Form des Ichs, der ursprünglichen Form des Nicht=Ichs, und
der Synthesis dieser beiden entstehen die Kategorien, durch welche al‐
lein das ursprüngliche Nicht=Ich Realität erhält (vorstellbar wird),
eben deswegen aber aufhört, absolutes Nicht=Ich zu seyn.“ (Schelling
ÜdU: 79 f.) Und doch ist dessen Lesart der intellektuellen Anschauung,
anders als dem ,Oßmannstedter Ich‘ (Goethe), der Überstieg in das
ganz Andere eingeschrieben. Schellings Ich behandelt Freiheit „we‐
sentlich als spekulativ-theologisches Problem.“ (Schulz 1981: 41) Ich
und Welt werden von ihm auf ein gegensatzloses Absolutes verwiesen,
in dessen differenzloser Nacht, wie Hegel sagt, alle Kühe schwarz sind
(vgl. Hegel PhG: 22). Der von Schelling scheinbar nur wiederholte
Tenär, darauf zielt Hegels Spitze, zeigt sich näher besehen von einem
Dualismus durchzogen, der letztlich mit seinem eigenen Theoriean‐
spruch unvereinbar ist. Schellings Ich kämpft mit „zwei Dimensionen,
die nicht miteinander vermittelt sind: unsere Welt der Gegensätze und
darüber eben das reine Absolute, indem es keine Unterschiede gibt.“
(Schulz 1981: 42) Durch dieses „Vermittlungsproblem“ übt er gleich‐
sam a priori Kritik am Diktum der Unhintergehbarkeit des Ichs. Wäh‐
rend also Fichtes Setzungssemantik erklärt, dass das Ich den „Anfang
seiner selbst gar nicht mehr einholen“ kann, vielmehr „immer schon
Ich [war, S.S.]“ (Schäfer 2006: 32), zeigt er sich durchaus offen gegen‐
über dem Gedanken der causa sui.

Innere und äußere Reflexion

Fichtes Subjektanalyse, so sahen wir, begibt sich hinter die Vorstellung.
Wobei der Begriff der Vorstellung solange unvollständig verstanden
bleibt, als er nur auf das unmittelbar sinnlich Präsente bezogen wird.
Der Begriff umfasst gerade auch das, was „als Erinnerung im Gedächt‐
nis oder als Antizipation der Einbildungskraft“ (Asmuth 2012: 13 f.)
vorkommt.42 Über die Diskussion mit Reinhold sollen sowohl dessen

6.5

42 „Vorstellungen“, so Janke, „das sind die körperhaften Dinge, deren Eigenschaften,
logische, mathematische Sachverhalte, aber auch Phantasiegebilde, Stimmungen,
Strebungen, Gefühle usw. Und jegliche Vorstellung fällt aus dem Ganzen, der Welt,
als Welthaftes in den Blick.“ (Janke 1970: 7) Dieser zuletzt genannte Zug der Vor‐

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

230

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


drei relationalen Strukturmomente (vor-stellen, vor-stellen, vor-gestell‐
te) wie die damit verknüpften Welthinsichten auseinandergelegt wer‐
den. Wie müssen wir den schier übermächtigen ,Außenweltcharakter‘,
die ,Faktizität‘ und ,Allgemeinheit‘ (vgl. ebd., 14) verstehen, die wir
mit der Vorstellung verbinden? Fichtes Antwort: „Die Vorstellung ist
in uns, ist Teil einer in sich differenzierten Innenwelt. Die Außenwelt
ist daher eine Außenwelt in uns. […] Die Realität liegt nicht mehr in
der Außenwelt, sondern wir selbst sind es in der höchsten Potenz un‐
serer Subjektivität.“ (ebd., 14) Erkennen und Handeln, so dessen in
nicht-sinnlicher Anschauung hinterlegter Entwurf, speisen und legiti‐
mieren sich aus der (unendlichen) praktischen Aufgabe, in die wir un‐
serer Selbstvergewisserung nach als moralisch-geistige Wesen gestellt
sind. Fichtes Begriff von Handlung geht auf das „Am-Werke-Sein des
Vorstellens“ zurück (Janke 1970: 71). Mit dieser Kennzeichnung des
transzendentalen Grundbegriffs (und damit auch deren Anschauungs‐
weise) wendet sich Janke nicht zuletzt gegen das wirkmächtige Fichte‐
bild, das dessen Mitstreiter von ihm gezeichnet haben. Folgen wir des‐
sen Analyse, führt Fichte die intellektuelle Anschauung als Problembe‐
griff ein. Während das Anschauen den Unmittelbarkeitscharakter un‐
seres wissenden Selbstvollzugs prononciert, blickt die darin hervortre‐
tende Intelligenz auf dessen (moralisch-)praktischen Richtungssinn.
Einerseits. Durch den Begriff zurückgewiesen wird damit also auch
der im Kontext der Fichte zeitgenössischen Kantdiskussion propagierte
Rückschritt im Namen von Glauben und Gefühl. So reflektiert Fichtes
intellektuelle Anschauung nach Janke also auf die Lücke, die zwischen
dem Ich als verschwindendem Vermittler und der personalen Identität
des moralischen Sollens aufklafft. „Die unmittelbare, nicht sinnliche
Anschauung meiner selbst als absoluter Tätigkeit im Medium des Sit‐
tengesetzes, das ist die intellektuelle Anschauung.“ (Janke 1970: 18)
Das Problembewusstsein, das in den Begriff Eingang findet, wird dem‐
nach insbesondere durch dessen erkenntniskritische Stoßrichtung
deutlich. Danach nimmt die Arbeit am Begriff ihren Ausgang von
einer gleichsam habituell gemachten Anschauung. Als solche trennt sie
dann nur der methodisch kontrollierte Nachvollzug von der inneren

stellung, die Dinge Außer- und Nebeneinander zu stellen, wird mitunter die Fich‐
tekritik motivieren.

6.5 Innere und äußere Reflexion

231

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Reflexion, die das Selbstbewusstsein bestimmt. Begriff und Sache der
äußeren Reflexion zeigen sich so durch eine Selbstbezüglichkeit ge‐
kennzeichnet, die sie (zunächst) an die Theorieoptik der Wahrschein‐
lichkeitsaussagen delegiert. D.h., insofern „Philosophie Reflexion der
Reflexion [ist, S.S.]“ (ebd., 14), wiederholt sie auf fundamentaler Ebene
die „Reflexionshaltung“ (ebd., 2) formallogischer Sachbezüge; insofern
sie sich hinsichtlich der Übereinstimmung zwischen Begriff (Darstel‐
lung) und Sache (Dargestellten) skeptisch äußert, wendet sie sich zu‐
gleich jedoch gegen die Zerstörung des „ursprünglichen Bezug[s] von
Denken und Sein“ (ebd., 6) und zwar durch „das formelle Denken des
Denkens“ (ebd., 6). In erster Linie blickt Fichtes intellektuelle An‐
schauung für Janke somit weniger auf zwei alternative Denkansätze,
denn auf die im Zuge der nachkantischen Kontroverse immer deutli‐
cher sich abzeichnende abgründig-haltlose Reflexionsdynamik, die al‐
les Wissen erfasst. Dessen Analyse nach mündet Fichtes Ich also kei‐
nesfalls zwingend in jene „wirklichkeitslos[e] und existenzfern[e] Sub‐
jektivität“ (Janke 1970: X) ein, die zuletzt unter dem von ihr ungelös‐
ten praktischen Widerspruch von Sollen und Sein ächzt. Aus problem‐
orientierter Perspektive zeigt sich anscheinend vielmehr die doppelte
Verknappung, die diese Gesamteinschätzung trägt. D.h., weder bildet
die Grundlegung das Ganze „des Fichteschen Denkens“ (ebd., X),
noch darf die Sollen/Sein-Differenz praktischer Vernunft als unüber‐
steigbare Letztauskunft ausgegeben werden. In der Retrospektive wäre
Fichtes Denken also eine Forschungskontinuität zu vindizieren, die
ihm nicht zuletzt durch seine beiden Mitstreiter aberkannt wurde.43

Damit lässt sich für ihn dessen Suchbewegung wohl auch kaum als
Wiederholung des Spinozismus auf kantischen Boden etikettieren. Un‐
terschlagen wird aus der Perspektive wohl vor allem der dezidierte
Endlichkeitscharakter von Fichtes Analysen. D.h., dass Gott als Name
für das „unterschiedslos[e] All-Ein[e]“ für das Ich (ebd., 75) unbegreif‐
lich bleibt. Denn „[d]er Begriff und alles Begreifen, wie hoch sie sich
auch über ihre empirische Fassung […] erheben mögen, behalten, um
deutlich zu sein, den Unterschied in sich.“ (ebd., 75) Von dieser irre‐
duziblen Differenz her gewinnt nach Janke Fichtes praktische Wesens‐

43 Zur Ehrenrettung können dessen Mitstreiter allerdings auf ihre mangelhafte Quel‐
lenlage verweisen. Der Fichte, den die Idealismusforschung im Nachhinein er‐
schließt, war ihnen unzugänglich (vgl. Janke 1970: XII).

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

232

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


bestimmung der Subjektivität ihren (vorläufigen) Sinn. Durch das
Streben als „Grundzug der praktischen Vernunft“ (ebd., 77) setzt sich
Fichte dezidiert von der spinozistischen Substanz ab. Erklärt er, dass
diese „sich an der Unbedingtheit des Sollens [versieht, S.S.]“ (ebd., 77),
durch welche die Tathandlung ihre Wirksamkeit bekundet. Bewegt
sich die Grundlegung hier also schon auf Höhe der von ihr erwartba‐
ren Letztauskunft? Ihrer Neufassung des kategorischen Imperativs im
Lichte des Strebens, wonach dessen begründungstheoretischer Aspekt
in der Idee wie dessen psychologischer Aspekt im Ideal kulminiert?
Für wen sich hierin zweifelsfrei die Ohnmacht des bloßen Sollens an‐
kündigt, könnte nur ungenau zwischen absolutem Wissen und dem
Absoluten unterscheiden. Folglich übersehen, dass Fichte das Movens
praktischer Vernunft in einer tieferen Schicht unserer selbst aufsucht.
Welche Bewandtnis es mit dieser auf sich hat, lässt sich laut Janke erst
am Ende des Rückgangs in den Grund der Tathandlung angeben; qua‐
si erst post festum ermitteln. D.h., nachdem äußere und innere Reflexi‐
on in der absoluten Reflexion gleichsam zu sich selbst gekommen sind.
„Sie [die äußere Reflexion des Philosophen, S.S.] kann sich der stetig
fortlaufenden Reflexion überlassen; denn sie hat die Ruhe gegen sich
empfangen, daß am Ende die Reflexion des philosophischen Wissens
über das Wissen und die Selbstreflexion ihres Objekts nichts verschie‐
denes, sondern das Eine und Selbe sind. Daher wird die Reflexion, so‐
fern sie sich als die Arbeit des Trennens und Zusammenfügens an
einem ihr fremden Objekt darstellt, verabschiedet.“ (ebd., 22) Ver‐
schwinden soll diese falsche Fremdheit, insofern die fortgeschrittene
Reflexion auf einen elementaren Fremdheitsbezug trifft. Nur von einer
konstitutiven Offenheit gegenüber Fremden lässt sich für Janke der
Grundzug praktischer Vernunft (das Streben) begreifen. Danach ver‐
weist die praktische Willensbestimmung uns darauf, dass wir uns in
einer normativ bedeutsamen Weise selbst fremd sind. Anders als dies
die optische Metapher der Reflexion suggeriert, gelangen wir an den
Grund menschlicher Subjektivität also erst in dem Augenblick, da wir
diese fremde nach außen gerichtete Tätigkeit (d. h. die der zentripeta‐
len Richtung gleichursprüngliche zentrifugale Tätigkeitsrichtung) in
uns selbst mitberücksichtigen: wer Ich sagt, meint damit zugleich eine
radikale, das ist, unvordenkliche Selbstenzogenheit und -verfehlung.
Eine Dezentrierungserfahrung, die für Janke spätestens mit der von

6.5 Innere und äußere Reflexion

233

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Fichte im Anschluss an die Einsichten der Grundlegung diskutierten
„Als-Struktur“ (ab 1801) nachvollziehbar wird (vgl. ebd., XII). „Erst
die absolute Reflexion beansprucht das Ich als Prinzip von Identität
und Differenz. Zur Struktur der Reflexion nämlich gehört die Einfach‐
heit und Geschlossenheit des Selbstbezugs ebenso wie die Unterschie‐
denheit von Reflektierendem und Reflektiertem. […] Dem reflektier‐
ten Ich […] kann eine zentrifugale Richtung zugesprochen werden. Es
geht vom unbestimmten Selbst des Selbstbewußtseins weg nach außen
auf die Bestimmtheit der Realität ins Unendliche hinaus. Diese einge‐
schlagene Richtung entspringt im Einschlag des Als.“ (ebd., 82) An‐
ders gewendet, Fichtes Subjektanalyse kommt über die von ihr im Her‐
zen der Subjektivität ausgemachten antinomischen Strukturmomente
ins Arbeiten. Dabei wird die durch die Extreme Ich und Nicht-Ich her‐
aufbeschworene Einheitsgefährdung im Lichte der dritten der quanti‐
tativen Kategorien gelöst. So erscheinen die Extreme in gegenstands‐
konstitutiver Rücksicht zum einen limitiert, zum anderen als Träger
des dritten logischen Denkgesetzes. Durch den dem Satz vom Grund
zugewiesenen Geltungsbereich, wird zugleich jedoch (ex negativo) die
Ebenendifferenzierung gekennzeichnet, über welche die einheitsge‐
fährdende Widerspruchslage letztlich in praktischer Absicht gelöst
wird. Soll heißen, was in phänomenaler Binnenperspektive als simulta‐
nes organisches Geschehen erscheint (vgl. ebd., 106), erschließt sich
der begrifflichen Rekonstruktion über voneinander isolierte und abge‐
wogene Momente (ebd., 108). Wobei die teilbar gesetzten Extreme ihre
Energie aus dem vorauszudenkenden Einheitsgrund beziehen, auf den
sie bezogen sind. Damit vertieft Fichtes Subjektanalyse nach Janke auf
ganz entscheidende Weise die Dialektik von Sein und Schein. Der
„wahre Vereinigungspunkt“ (ebd., 79), den Fichte unterhalb der beiden
Vernunftbezirke auffindet und über die Konzepte absolutes Wissen
und Reflexion darreicht, entspringt demnach dem erst von ihm durch‐
geführten radikalen Seinsentzug. Eine „transzendental-kritische
Selbstbesinnung“, so Janke, kann „die Reflexion weder verleugnen
noch abbrechen oder gar zur unendlichen Reflexion eines göttlichen
Sich-Begreifens mit dem Anspruche totaler Durchsichtigkeit erhöhen.
Aber sie kann die Reflexion durch eine Grenzbesinnung, welche in den
Ursprung und die Grenze des absoluten Wissens eingeht, bis zu ihrem
Endpunkte und in das ursprüngliche Schweben zwischen reinem Sein

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

234

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


und Wissen zurückführen.“ (ebd., XIII) Kant hatte den Widerspruch
von Freiheit und Zwang gelöst, indem er beiden Teilbezirke zugestand.
Die gleiche Teillösung findet sich auch bei Fichte. Nur dass bei ihm das
kosmologische Antinomienproblem als „ontologische Antinomie“
(ebd., 101) behandelt wird. Der Machtspruch der Vernunft, der durch
die Bestimmungsmomente des Beschränkens, der Teilbarkeit ebenso
erklingt wie durch das gegenstandskonstitutive logische Gesetz, führt
so auf drei fundamentalontologische Gewissheiten. „Die Einheit und
Freiheit der Vernunft, das Anderssein der Welt und die Endlichkeit.“
(ebd., 103) Gewissheiten, die für Janke mit der geforderten methodi‐
schen Genügsamkeit in Einklang stehen. „Die Vernunft bleibt ihrer
selbst mächtig, indem sie in kritischer Besonnenheit ganz auf den Bo‐
den der Endlichkeit stellt und entscheidet, die Synthesis von Sein und
Nichts brauche die Teilbarkeit der Schranke. Und der Machtspruch
schließt das Verbot ein, zu einer unbeschränkten Identität von Sichset‐
zen (Identität) und Entgegensetzen (Nicht-Identität) sei der Geist
nicht ermächtigt.“ (ebd., 102)

Zwischenbetrachtung

Aus diesen sich abzeichnenden Schwierigkeiten mit dem Anfang er‐
läutert sich das Verlangen der Idealisten nach dem Ganzen. Das Ich,
soviel sollte deutlich geworden sein, gilt ihnen zugleich als das allerge‐
wisseste und unergründlichste. Als dasjenige, an dem all unser Verfü‐
gungs- und Orientierungswissen gleich „einem einzigen Ringe“ fest‐
hängt, der doch selber „an nichts befestiget ist, sondern durch seine
eigne Kraft sich, und das ganze System hält.“ (Fichte BWL: 54) Fichtes
nachfolgende Baumetapher, die noch von dem Eindruck zeugt, den
Reinholds systematischer Geist auf ihn gemacht hat, trägt also näher
besehen schon die organischen Metaphern der unsichtbaren Kirche
der beiden Stiftler in sich. „Die Wissenschaft sei ein Gebäude; der
Hauptzweck dieses Gebäudes sey Festigkeit. Der Grund ist fest, und so
wie dieser gelegt ist, wäre der Zweck erreicht. Weil man aber im blos‐
sen Grunde nicht wohnen, durch ihn allein sich weder gegen den will‐
kürlichen Anfall des Feindes, noch gegen die unwillkürlichen Anfälle
der Witterung schützen kann, so führt man auf denselben Seitenwän‐

6.6

6.6 Zwischenbetrachtung

235

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


de, und über diesen ein Dach auf. Alle Theile des Gebäudes werden
mit dem Grunde, und unter sich selbst zusammengefügt, und dadurch
wird das Ganze fest, aber man baut nicht ein festes Gebäude, damit
man zusammenfügen könne, sondern man fügt zusammen, damit das
Gebäude fest werde; und es ist fest, in so fern alle Theile desselben auf
einem festen Grund ruhen.“ (ebd., 42)

Das Ganze oder das Absolute wird von ihnen also weniger in feier‐
licher Andacht herbeigesehnt noch gepredigt, denn als ein Problembe‐
griff behandelt, der sich aus dem Rätselcharakter des Ichs speist; der
Idealist versteht sich als Historiograph (in praktisch bzw. pragmati‐
scher Absicht) und nicht als Demiurg des Ichs. Nach Fichte rücken wir
ein Stückchen näher an dieses heran, sobald wir den Begriff der Hand‐
lung auch als Grundbegriff für unsere kognitive Selbstthematisierung
und Weltorientierung akzeptieren. Einsehen, dass es dieser ist, der sich
ebenso unter unser Wissen, Tun, Hoffen wie unser ästhetisches Genie‐
ßen schaltet. Gleichwohl gilt auch für den Grundbegriff der Handlung,
was schon für das augustinische dubito galt und noch für Hegels aner‐
kanntes bzw. anerkennendes Ich gelten wird. Der Graben, der zwi‐
schen dem ,Wissen von sich‘ (Henrich) und der reflexiven Rekonstruk‐
tion desselben aufklafft, lässt sich nicht einfach überspringen. Der Zir‐
kel des menschlichen Selbstbewusstseins, den uns die Vernunftkritik
aufgezeigt hat, verhindert, dass wir jemals wirklich ganz dahinter
kommen. Begriff und Gegenstand gehören zwei unterschiedlichen
Ordnungen an. Über unser Selbstbewusstsein, dafür verbürgt sich die‐
se Abgründigkeit des Ichs, lassen sich streng genommen keine Theori‐
en anfertigen. Diesem angemessen scheint viel eher die „philosophi‐
rende Urteilskraft“ (ebd., 74), die sich an das Ethos des „pragmati‐
sche[n] Geschichtsschreiber[s]“ (ebd., 77) hält. Selbsterkundungen al‐
so, denen es keine Schwierigkeiten bereitet einzugestehen, dass sie sich
auf der ungesicherten Straße von Versuch und Irrtum bewegen. Wer
dem Ich nachspürt, sollte also kein Problem damit haben, dass sich
selbst aus der womöglich erreichten inneren Validität seines Systems
allenfalls plausible Wahrscheinlichkeitsannahmen ableiten lassen. Dass
ihnen das Absolute als Problembegriff gilt, lässt sich vielleicht also
auch so ausdrücken: „Wir können also in dem Beweis hinterher nicht
auf die angezeigte fehlerhafte Art im Zirkel schließen; sondern wir
schließen aus der Übereinstimmung auf die Richtigkeit des Systems.

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

236

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Diese ist aber nur ein negativer Beweiß, der bloße Wahrscheinlichkeit
begründet. […] nie wird Gewissheit, was bloße Wahrscheinlichkeit
war.“ (ebd., 76) Das Ich, so gleich der erste Satz der ‚Wissenschaftsleh‐
re‘ (1794), lässt sich aufsuchen, doch niemals beweisen oder bestim‐
men (vgl. Fichte GWL: 91).

Entlang des Grundbegriffs der Handlung wird also die Spontanei‐
tät des Ichs erkundet. Der Gegenstand also, den die Wissenschaftslehre
(„das System des menschlichen Wissens“) im Unterschied zu den übri‐
gen Wissenschaften, die weniger auf einer „freie[n] Handlung“ (ebd.,
72) denn auf bestimmten kognitiven Vollzügen („nothwendigen
Handlungen“) basieren, verfolgt. Das ,einheitliche Weltbild‘ wird also
als in einer Reflexionshandlung hinterlegt gedacht, die nicht unter un‐
sere einfachen gegenstandsbezogenen Abstraktionsleistungen und Re‐
flexionsakte fällt; zwischen Bewusstseinsleben und Bewusstseinsanaly‐
se gibt es keinen Vereinigungspunkt. Das Ich affiziert und enttäuscht
gleichsam, ganz so wie dies seine in eine Denkfigur von Widerstand
und Aufhebung eingelassenes praktische „Urbestimmung“ (vgl.
Schäfer 2006: 16) fordert, in ein und derselben Bewegung den System‐
gedanken. „Die Form der Wissenschaft eilt […] ihrem Stoff beständig
vor; und das ist der […] Grund, warum die Wissenschaft, als solche,
nur Wahrscheinlichkeit hat. Das Dargestellte und die Darstellung sind
in zwei verschiedenen Reihen.“ (Fichte WK 1: 80) Vor dem Hinter‐
grund der nachkantisch-idealistischen Suchbewegung sollte sich so
eine Einigungsperspektive abzeichnen, die sich zur hinreichenden Be‐
dingung für Reaktionspraktiken ergänzen lässt. Vorsichtiger formuliert,
die „Minimalvoraussetzung“ (Fulda 2007: 21) für eine solche Einigung
benennt. Demnach sind Selbstsein und Verantwortung untrennbar
miteinander verbunden.

Anhand der idealistischen Einwände und Korrekturen zeigte sich,
inwiefern sich eine Ethik der Regelbefolgung in Widersprüche ver‐
strickt. Auf der einen Seite provozieren Regeln, wie wir sagten, immer
wieder ihre eigene Übertretung. Auf der anderen Seite scheint die
Selbstgesetzgebung in Spannung zu genau der Freiheit zu geraten, die
sie eigentlich garantieren soll. Näher unterschieden wurde dabei so‐
wohl zwischen unterschiedlichen Perspektiven wie unterschiedlichen
Ansatzpunkten der Kritik. Während mit Fulda der Weg in die nach‐
kantisch idealistischen Suchbewegungen aus Perspektive theoretischer

6.6 Zwischenbetrachtung

237

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Problemlagen der Vernunftkonstruktion nachgezeichnet wurde, kon‐
zentrierte sich Henrichs Rekonstruktion auf Kants Analyse des sittli‐
chen Bewusstseins. Wesentliche Impulse für die idealistische Begriffs‐
bildung gehen demnach von Kants Theoriestück der Achtung für das
Gesetz aus. Im Rahmen der kantischen Vorgaben lässt sich dieses in
seinem Verhältnis zum Vernunftfaktum nur unzureichend erschließen.
Das wird nicht zuletzt durch Schillers Vermittlungsversuch belegt.
Schillers Grenzverletzung von Neigung und Pflicht markiert so gleich‐
sam den Einsatzpunkt für die idealistische Kontroverse. Mit Henrich
scheint sich so eine Antwort gegenüber Raskolnikov abzuzeichnen, die
sowohl davon Abstand nimmt, Gegenbeweise erbringen zu wollen, wie
sie sich mit einer „agnostisch“ grundierten Freiheitsthese zufrieden
gibt. An der Stelle, da Fulda die Grenze zwischen pragmatischen
Handlungskontexten wie dem Moralischen zieht, könnte Henrich von
einem „alternativen Kontext“ sprechen wollen, für den wesentlich ist,
dass „er nicht unter Beweis gestellt werden kann.“ (Henrich 2007: 290)
Lässt sich dieser so wenig wie der behauptetete deterministische Welt‐
zusammenhang (Konsequenzthese) beweisen, steht dieser nichtsdesto‐
trotz für den Unterschied zwischen Denken (Problem) und Nachden‐
ken (Rätsel/Absolute) ein. Entgegen des Streits zwischen Pessimisten
und Optimisten findet sich Raskolnikov stattdessen, aus dieser Per‐
spektive betrachtet, dazu aufgefordert, Rechenschaft über sich abzuge‐
ben. D.h., auf das Wissen von sich einzulassen, das die zweite Unbe‐
greiflichkeit bezeichnet. Vor diesem Hintergrund dürfte Raskolnikovs
Tat zwar nicht als Freiheits- aber doch als Selbstverlust erscheinen.
Wer sein Leben führt, für den sind Konfliktsituationen zwischen parti‐
kularen wie universalen Forderungen nahezu unvermeidlich. Dafür
schärft nicht zuletzt Friedrich Hölderlin den Sinn. Angesichts der
Schwierigkeiten, die Kant die sogenannten „Liebenspflichten“ bereiten,
sollte der Verpflichtungscharakter des Sollens womöglich also über
einen zweistufig verlaufenden Selbstbildungsprozess ausbuchstabiert
werden.44 Im Rahmen der Debatte über Moralität und Sittlichkeit wur‐
de herausgearbeitet, inwiefern die kantische Ethik nur eine Art Segel‐

44 Insofern ließe sich dem Aufriss zu einem vielleicht noch eine dritte Unbegreiflich‐
keit anfügen. D.h. der Rätselcharakter des Selbstseins im Lichte der ästhetischen
Erfahrung vorführen. Mit der Hinwendung der Ästhetik an ihre griechische Wort‐
herkunft aus der sinnlichen Wahrnehmung gelangt die Aporie ins Bewusstsein,

6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes

238

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


tuch-Allgemeines bereitstellt. Zu fragen wird also sein, wie sich aus der
Perspektive einer Begriffsform, die Transzendentalphilosophie und
Existenzanalyse miteinander vereinigt, mit diesem Einwand umgehen
lässt.

welche eine aus allen religiösen wie höfischen Kontexten befreite Kunst von An‐
fang an durchquert: die Not des Lebens zu überflügeln und dabei doch nur aus ihr
lesbar zu sein (vgl. Gamm 2007: 26).

6.6 Zwischenbetrachtung

239

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem
zu sein

Sagt nicht schon Karl Popper „alles Leben – schon auf den niedrigsten
Stufen der Organisation - sei Problemlösen“? (Gerhardt 2007: 4) Pro‐
bleme machen uns an. Und das gleichermaßen intellektuell wie wil‐
lentlich. Erschüttern das jeweilige Selbst- und Weltverständnis so tief‐
gründig, dass sie uns schließlich vor uns selbst bringen. Nämlich das
Problem, das wir uns selbst sind (vgl. ebd., 51 f.). So lassen uns Proble‐
me also immer wieder den Überlebensvorteil ermessen, der uns daraus
erwächst, dass wir nicht nur fähig sind, sowohl individuell wie kollek‐
tiv aus Erfolgen wie Misserfolgen zu lernen, sondern darüber hinaus
auch noch, das Lernen selbst zu lernen. Dass wir uns selbst bewusst
sind, deutet für Volker Gerhardt somit erstens darauf, dass wir auf‐
grund unseres kognitiven Apparates dazu in der Lage sind, Erfahrun‐
gen festhalten, vergleichen und gegebenenfalls in Erinnerung rufen zu
können. Zweitens, dass wir in unserer imaginativen Natur einen Bür‐
gen für mögliche Problemlösungen finden und drittens wiederum
über diese „Lerneffekte“ (ebd., 234) hinaus (die aus dem uns darüber
ermöglichten prospektiven und projektiven Weltzugängen resultieren)
uns nicht zuletzt aufgrund von Problemstellungen gegenseitig als ko‐
operationsfähige und mitteilungsbedürftige Wesen entdecken. D.h.,
diese Beschleunigungsdynamik sozialen Lernens, viertens, für den
Aufbau sowohl stabiler individueller wie kollektiver Identitäten nut‐
zen, um die erzielten Lernerfolge schließlich fünftens in der „Elemen‐
tarleistun[g] des Selbstbewußtseins“ (ebd., 235) abzusichern, die in der
„gleichermaßen kognitiven wie praktischen Vergegenwärtigung einer
gemeinsamen Welt“ (ebd., 235) besteht. Dieser Lernliste zufolge wird
durch den mythologischen Prothesengott vor allem der operative Cha‐
rakter der von uns gebildeten begrifflichen Oppositionen illustriert.
Wovon Prometheus im Wesentlichen erzählt, ist die Weltoffenheit des
Menschen, und zwar begriffen als Initial dessen bis in seine kognitiven

7. 

241

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Leistungen reichenden Werkzeuggebrauchs.45 Die Erzählung handelt
von einem zu „polykompetente[n]“ und „polymorphen“ Äußerungs‐
formen fähigen Wesen (ebd., 194), das sowohl in seinem Überleben
wie in den von ihm angefertigten Selbstinterpretationen von seinem
stets wieder korrigierbaren Handeln abhängt; von einem Wesen, das
als Macht und offene Frage (frei nach Plessner) gegen den Hintergrund
seiner endogenen Voraussetzungen quasi nach allen Seiten hin über
sich selbst verfügt. In Folge dessen hat der Mensch nicht nur Probleme,
sondern ist sich selbst vor allem selbst ein Problem. Verrät für Ger‐
hardt auch schon die einzelne Pflanze sowohl ein individuelles Sosein
wie eine über ihre Existenzweise sich mitteilende Tendenz zur Selbst‐
ständigkeit (vgl. ebd., 110), so ist es also die in jenem Zusammenhang
sich spiegelnde „unvordenkliche Nähe eines jeden Individuum zu sich
selbst“ (Gerhardt 1999: 84), die er am Grund der Moral ausmacht.
Nichtsdestotrotz scheint für ihn das unbegreifliche Wesen an der Stirn
ablesbar. Vornehmlich also der Passus aus der Vernunftkritik verbind‐
lich, der keine die menschliche Vernunft betreffende Frage für unauf‐
löslich hält.

Was aber trennt Probleme zunächst von bloßen Schwierigkeiten?
Nicht alles, was einem Schwierigkeiten bereitet, bereitet einem ja
gleich Probleme. Wer etwa Schwierigkeiten mit dem Kunststück haben
mag, die Treppen in seinem Eigenheim auf den Händen hoch zu lau‐
fen, wird diesen Umstand sicherlich nicht gleich als Problem bezeich‐
nen. „Auf den Händen die Treppe hinauszugehen, das ist für mich eine
Schwierigkeit irgendwo im Wald.“ (Bittner 2001: 22). Wer umgekehrt
seine Miete nicht mehr bezahlen kann, oder wessen intime Kommuni‐
kation den eigenen Lebenspartner nicht mehr erreicht, oder wer als
Politiker in den regelmäßig durchgeführten Meinungsumfragen
schlecht abschneidet, der hat offensichtlich ganz handfeste Probleme:

45 Vor dem Hintergrund der durch rasanten technologischen Wandel forcierten Ent‐
grenzungs- und Hybridisierungsprozesse sollten wir (nicht zuletzt als Leser John
Deweys) also lernen, solche begrifflichen Oppositionen wie Natur/Kultur, Natur/
Technik, Materie/Geist, Tier/Mensch sowohl im Hinblick auf unser Verfügungs-
wie unser Orientierungswissen eher als „Orientierungsbegriff[e]“ mit „perspektivi‐
sche[r] Bedeutung“ wahrzunehmen, denn als Gegensatzpaare mit „ontologischer
Verlässlichkeit.“ (Gerhardt 2001: 108 f.) Insbesondere über die „großen Theoreti‐
ker des Pragmatismus“ (ebd., 117), wäre also eine Annäherung zwischen den Na‐
tur- und Geistes-, bzw. Gesellschaftswissenschaften zu bewerkstelligen.

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

242

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


der Politiker ein Image-, der Liebhaber ein Beziehungs- und schließ‐
lich der Mieter ein finanzielles Problem. Probleme, das soll Rüdiger
Bittners Beispielliste verdeutlichen, hat man. Probleme gehören den
unvorhersehbaren Wechselfällen des Lebens an. Ganz anders philoso‐
phische Probleme. Philosophische Probleme sind viel eher epistemolo‐
gischer Natur. Ihr Medium ist die Reflexion. Soll heißen, philosophi‐
sche Probleme sind keine Probleme, die man einfach hat. Philosophi‐
sche Probleme sind viel eher Probleme gewollter Distanz und Unter‐
brechung; Probleme der Dauer, des Verweilens, des Erkennens und
Begreifens, die auf einen gehemmten Einsichtsweg deuten (vgl. Bittner
2001: 12). „Philosophische Probleme sind theoretische Probleme. Man
möchte etwas begreifen, und irgendwo strandet man und sitzt fest.
Problem ist das, wo man, momentan oder auf die Dauer, mit dem Ein‐
sehen nicht durchkommt.“ (ebd., 22) Dem griechischen Wortsinn von
Vor- bzw. Aufwerfen nach verknüpft Bittner problema mit dem Bild
von etwas, das uns auf unserem Weg vor die Füße geworfen oder ge‐
legt wird. Durch den Zusatz der theoria wird dabei die wahre Stoßrich‐
tung der Metapher angegeben. D.h., dass wir uns hier in erster Linie
als intelligente und weniger als lebenspraktische Wesen schmeicheln.

Auf dem Holzweg befinden sich für Bittner von daher all diejeni‐
gen, die versuchen, Sinn und Zweck philosophischer Probleme aus un‐
seren lebensweltlichen Bezügen heraus aufzuklären. Nicht weniger ir‐
ren für ihn allerdings auch all diejenigen umher, die auf der Suche
nach einer Antwort die Archive der Disziplin durchforsten. Die Philo‐
sophie mag sich vielleicht eine Zeitlang als Magd der Theologie
(miss-)verstanden haben, keinesfalls lässt sich ihre Beziehung zur mo‐
dernen Wissenschaft jedoch nach dem Drehbuch von Herr und
Knecht fassen. Damit jene sich aus den Fängen derer angeblichen
Dogmatik hätte befreien können, hätte diese erst einmal über die allge‐
meinverbindlichen und von ihr eifersüchtig gehüteten homogenen
Wissens- und Methodenbestände verfügen müssen, die eine solche be‐
freiende Tat zum einen voraussetzt und zum anderen rechtfertigt. Was
die Philosophie ist und macht, müsste mit anderen Worten erst einmal
dem kanonischen Bild entsprechen, das die Selbstvergewisserungspra‐
xis im Zeichen der Tradition wirkmächtig entworfen hat. Seinem grie‐
chischen Wortsinn nach erhellt uns das Problem dem entgegen, dass
das Bezeichnen einer gedanklichen Reflexionsbewegung als genuin

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

243

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


philosophische selbst problematisch, weil faul, ist. Faul deshalb, weil
man sich damit nicht mehr der schmerzhaften Mühe unterziehen
muss, den lebendig gedachten Gedanken wirklich nachzuvollziehen.
Mehr noch aber, weil man diesen damit tötet. „Philosophie ist nicht
ein Unternehmen mit einem Ziel oder gar einer Methode, von dem
man sich auch nur selbstständig machen könnte. Philosophie ist das
Sammelsurium von Überlegungen, die aus irgendwelchen Gründen im
Laufe der Zeit unter diesem Titel abgeheftet worden sind. Ein Problem
ein philosophisches nennen heißt, eine bibliothekarische Auskunft ge‐
ben, nicht mehr.“ (ebd., 26)

Die offenkundige Heterogenität des philosophischen Diskurses
sollten wir Bittners Ansicht nach also zum Anlass nehmen, um von
diesem fadenscheinigen Alleinstellungsmerkmal abzulassen. Ver‐
schwindet also das Problem mit dem philosophischen Problem, sobald
dieses als theoretisches Problem firmiert? Sobald die Gegenstände der
Philosophie nicht mehr beanspruchen, mehr als Gegenstände unter
Gegenständen zu sein? Jürgen Mittelstraß schreibt dazu: „Tatsächlich
teilt der Begriff des philosophischen Problems mit dem Begriff des
Problems allgemein die Eigenschaft, in Form von Sätzen oder Sachver‐
halten unvereinbar mit der Menge bisher akzeptierter bzw. für wahr
gehaltener Sätze oder Sachverhalte zu sein.“ (Mittelstraß 2001: 135) Im
weiteren Verlauf bestreitet Mittelstraß dann allerdings, dass die Rede
von philosophischen Problemen sich in diesem Sinne auf Validitäts-
und Kohärenzkriterien beschränkt. Weder lassen sich diese für ihn auf
auftretende Unwägbarkeiten innerhalb einer Denkungsart reduzieren,
noch bezeichnen sie eine im Vollzug des Denkens freizulegende ewige
und unveränderliche Klasse von spezifischen Einsichtshemmnissen. So
wenig uns das systembezogene Argument der Einstimmung mit sich
selbst der gesuchten Problemlösung näher bringt, gelingt dies dem
Problemrealismus. Die Vorstellung, dass es „einigen Problemen gewis‐
sermaßen auf der Stirn stünde, daß sie philosophische Probleme sind“
(ebd., 136), erscheint Mittelstraß abwegig. Philosophische Probleme
bezeichnen vielmehr den unsicher gewordenen Grenzverlauf zwischen
System und Lebenswelt. Von diesem unsicheren, kaum mehr feststell‐
baren Ort, ergeht auch noch an das so genannte nachmetaphysische
Denken der Ruf des Absoluten. Aus dem Umstand, dass sich das Etwas,
was das philosophische Problem bezeichnet, aus der Perspektive von

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

244

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Problemlagen, die an eine bestimmte Konzeption geheftet sind, ebenso
unzureichend erschließt, wie aus der Perspektive des perspektivischen
der Wahrheit, und doch von beidem nicht getrennt werden kann, fol‐
gert Mittelstraß dessen Hybridexistenz. „Es ist wohl das Charakteristi‐
kum jener Probleme, die wir als philosophische Probleme bezeichnen
möchten, daß sie gewissermaßen zwischen Himmel und Erde, zwi‐
schen den Sphären der Wissenschaft und den Sphären der Lebenswelt
angesiedelt sind und sich von dort auch nicht einfach – entweder in
Richtung Himmel (Wissenschaft) oder in Richtung Erde (Lebenswelt)
– vertreiben lassen.“ (ebd., 143)

Bittners dualistische Auffassung von Problemen, die man hat und
Problemen, die man (bewusst) aufsucht, scheint uns diese Ambivalenz
zu ersparen. Die Problemform, die wir für innerweltlich problemati‐
sche Sachverhalte und Sätze annehmen, soll auch bei philosophischen
Problemen weiterhelfen. Eine gewisse (dialektische) Unmündigkeit
wäre demnach geradezu heilsam. Das Spannungsverhältnis, das Fichte
in seine Bemerkung eingezeichnet hat, dass Philosophieren im eigent‐
lichen Sinne Nicht-Leben heißt, wie umgekehrt Nicht-Leben Philoso‐
phieren, sollte mit anderen Worten in die Auskunft aufgelöst werden,
dass das Nachdenken über Praxis tunlichst nicht mit dieser selbst ver‐
wechselt werden darf. Einem solchen Irrtum erliegen nach Bittner vor
allem all jene, die im Rahmen ihrer Problembetrachtungen die Exis‐
tenz über die Essenz stellen. Noch das Nichts, an dessen Abgrund die
Angst uns wirft, sollte uns nicht darüber hinwegtäuschen, dass Proble‐
me dem Denken und dem Begriff angehören und nicht dem unmittel‐
baren (Er-)leben und Erfahren. „Selbst wenn es also die tiefgehenden
Erfahrungen sind, die uns in philosophische Probleme treiben, ändert
das nichts daran, daß diese Probleme uns bei dem Versuch in den Weg
treten, Dinge zu begreifen.“ (Bittner 2001: 24) Kurz, Bittners Begriff
verzichtet auf das Ganze und teilt sich die Welt mit dem Leben. Ver‐
standen werden muss diese von ihm vertretene Begriffsemphase vor
dem Hintergrund hermeneutisch-holistischer bzw. sprachanalytischer
Perspektiven. Soll heißen, philosophische Probleme lassen sich nicht
als Krankheiten diagnostizieren und dann therapieren. Stellen also kei‐
ne bloßen Irrtümer dar, die sich dann über die Rückführung in die
Idylle der Lebenswelt bereinigen lassen.

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

245

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Eine solche (rousseaustische) Motivlage kann wohl schon auf‐
grund des allerorts zu konstatierenden Reflexiv-Werdens der Selbst-
und Weltbezüge kaum (mehr) überzeugen. Der Begriff „doppelter
Hermeneutik“ (Giddens), um nur eines der Diagnoseformulare zu
nennen, das versucht dieser Situation Rechnung zu tragen, bezweifelt
dieses koloniale Szenario nachdrücklich. Danach ereignet sich der Le‐
bensvollzug nicht in einer Welt, die auf der einen Seite durch von le‐
bensweltlichen Einflüssen gänzlich unbefleckten Wissensakkumulati‐
on und -produktion beherrscht wird, wie auf der anderen Seite den
Rückzugshort von systemischen Imperativen freien Sprechens und
Schreibens gewährt. So wie sich das Denken zunehmend „als in
vortheoretischen Zusammenhängen fundiert begreift“, erweist sich die
Lebenswelt als „in Teilen selbst durch theoretische Leistungen […]
konstituiert.“ (Mittelstraß 2001: 141) Für Mittelstraß ist es Kant, der,
indem er davor gewarnt hat, den Aufklärungsprozess (Zeitalter der
Aufklärung) nicht vorschnell mit feierlicher soziokultureller Besitz‐
standwahrung kurzzuschließen (aufgeklärtes Zeitalter), uns der Pro‐
blemlösung ein Stück näher bringt. Ein Blick in Kants Vernunftkritik
lehrt im Kontext der Freiheitsantinomien, „daß eine gelingende Praxis
keine philosophischen Probleme […] kennt.“ (ebd., 140) Derselbe
Kant wird jedoch auch nicht müde zu betonen, „daß einem nachden‐
kenden und forschenden Wesen anständig ist, gewisse Zeiten lediglich
der Prüfung seiner eigenen Vernunft zu widmen“ (ebd., 140). Sinn und
Zweck philosophischer Probleme erschließen sich somit im Lichte des
(negativ) Absoluten.

Der Lösungsorientierte Ansatz der Begriffsanalyse trägt jedoch,
wie bereits angemerkt, nicht wesentlich zur Verfertigung von Bittners
Gedanken bei. Dessen Einlassungen speisen sich viel eher aus den be‐
obachtbaren Achtungsgewinnen, die das Leben verzeichnet. Für ihn
scheint die Wahlverwandtschaft, die das Leben zwischen sich und der
Sorge entdeckt, mit Unschärfen verbunden. Unschärfen, die den nor‐
mativen Richtungssinn philosophischer Probleme erreichen. „Manch‐
mal wird auch gesagt: philosophische Probleme sind Lebensprobleme.
Aber wenn das heißt: philosophische Probleme handeln vom Leben
oder vom eigenen Leben, so ist es in vielen Fällen falsch […]. Wenn es
aber heißt: philosophische Probleme begegnen einem im Leben, so ist
es wahr, aber trivial. Alle Probleme, nicht nur die philosophischen, be‐

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

246

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


gegnen einem im Leben.“ (Bittner 2001: 25) Nicht von ungefähr könn‐
te seine Suche nach einem Beispiel so bei Kant Station machen. An‐
hand der zwischen erstarkendem Eigennutz wie den nachlassenden
Kohäsionskräften substanzieller Sittlichkeit, verdeutlicht er die von
ihm gezogene Trennlinie zwischen Problemen und theoretischen Pro‐
blemen. „So scheinen moralische Forderungen entweder keine oder
nur eine solche Autorität zu haben, die den Individuen einen ihnen
selbst nicht mehr einsichtigen Gehorsam abverlangt – beides Möglich‐
keiten, in denen ein Überlegender das, was er als moralische Forde‐
rung kannte, wohl nicht mehr findet. Aber das, was er kannte, versuch‐
te er zu begreifen, und dem stellt sich die gerade beschriebene Überle‐
gung in den Weg. Er hat also ein Problem.“ (ebd., 23) Vollzieht man
diese Reflexionsbewegung nach, die über Selbsterhalt und Vernunft
verläuft und dabei die Formel „der Menschheit in meiner Person“ her‐
vorbringt, soll es also naheliegen, philosophische Probleme der Klasse
theoretischer Probleme zuzuordnen. Löst praktische Vernunft also ein
Problem? Für Dorothea Frede wohl eher nicht. Nur unzureichend be‐
griffen bliebe für sie aus dieser Optik der Ausgriff auf das Ganze, der
dahinter steht. Für sie lassen sich philosophische Selbstvergewisserung
und philosophische Problembestimmung nur schwer auseinanderdivi‐
dieren. Vom Standpunkt des Denkens bedenklich an unserer heutigen
Zeit sind so zwei sich ergänzende Tendenzen. Einerseits die schon be‐
kannte Ermäßigung von Philosophie zur Sprachtherapie, andererseits
eine bis in das Reich des Nutzens reichende bzw. Fragen des persönli‐
chen Lebensstils betreffende Ausweitung von Bindestrichphilosophien.
Diese, die sich ihren Geltungsansprüchen nach gleichsam als Antwort
auf die Gefahrenlagen der technologischen Hochzivilisation verstehen,
bilden eine Art Schnittstelle zwischen der dort befürworteten Auswan‐
derung des Denkens in die Theoriebildung und der hier betriebenen
unbekümmerten Verwertung des Denkens. „Weltweit hat sich die Mo‐
de verbreitet, von Philosophie zu sprechen, wo es um bestimmte
Grundvorstellungen geht. So propagieren Firmen ihre eigene Firmen‐
philosophie, und auch Privatleute beanspruchen den Titel ,Philosophie’
für ihre Überzeugungen.“ (Frede 2001: 43) Den Tendenzen erwehren
können soll sich das Denken, indem es sich über den Titel der Besin‐
nung ins Vernehmen setzt. Eine durch Besinnung moderierte Selbst‐
verständigung bewahrt das Denken davor, zu einem bloßen Erfül‐

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

247

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


lungsgehilfen der Theoriebildung herabzusinken. Zum einen. Zum an‐
deren wird dadurch eine Rehabilitierung „der umstrittenen Kernberei‐
che der Philosophie“ (ebd., 47) begünstigt. Ein Denken, das sich da‐
rauf besinnt, dass seine Probleme einem „Reich der Besinnung auf das
Grundsätzliche“ (ebd., 45) angehören, versetzte sich in die Lage, Be‐
funde über Grundlagenkrisen tiefer zu fassen. D.h. zunächst die Inter‐
pretationshorizonte zu übersteigen, aus denen heraus sich diese dem
wissenschaftlichen Verstand erschließen und dann, eingedenk des
Ganzen, zu korrigieren. Philosophen werden dann nicht nur konsul‐
tiert, um im Sinne der Sprachtherapie bei „Unklarheiten mit Begriffbe‐
stimmungen“ (ebd., 46) dem wissenschaftlichen Geist auszuhelfen.
Stattdessen verlässt das sich besinnende Denken die Zuschauerränge,
von welchen aus es, ansonsten vielleicht nur untätig und ehrfürchtig,
„den arkanen Debatten hochspezialisierter Naturwissenschaft[en]“
(ebd., 46) beiwohnt. Mittels der Besinnung soll dem Denken also der
selbstbewusste Aufenthalt in der unspezialisierten Arena der „umstrit‐
tene[n] Metaphysik“ (ebd., 48) gelingen. D.h., selbst dann, wenn es
sich als richtig herausstellen sollte, dass sich all die Fragen, die sich um
die letzten Dinge ranken, nur inadäquaten Wortverwendungen ver‐
danken, wird darüber die Frage nach dem guten Leben doch nicht ver‐
stummen. Die „Besinnung auf den ontologischen Status, den wir Din‐
gen, ihren Eigenschaften, Ereignissen und Handlungen […] zuschrei‐
ben“ (ebd., 48), wird auch dann „nicht überflüssig“ (ebd., 48), wenn
wir zugestehen, dass alle unsere metaphysischen Entitäten auf „der Be‐
sonderheit indoeuropäischer Sprachen beruhen.“ (ebd., 48) Denn,
„[d]a unsere Beschreibungen der Wirklichkeit auf solchen Begriffen
beruhen, haben Reflexionen über Sinn und Begründung weiterhin ihre
Berechtigung. Ob man diese Besinnung als Metaphysik oder Ontologie
bezeichnen will oder aber vorzieht, sie der Sprachphilosophie zuzuwei‐
sen, ist demgegenüber eine sekundäre Frage.“ (ebd., 48). Durch eine
stärkere Anbindung an die „Kernfächer“ (ebd., 47) der Philosophie
könnte es demnach der wachsenden Zahl der „vielen Bindestrich-Phi‐
losophien“ (ebd., 46) vielleicht gelingen, aus dem Schatten der Theorie‐
bildung zu treten. Alles was dafür notwendig wäre, wäre die Frage
nach dem Grund aus der Perspektive einer bescheiden gewordenen
Besonnenheit zu stellen. „Grundlagendebatten beruhen immer auf
Prinzipien, die zwar einsichtig und nachvollziehbar sein sollten, sich

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

248

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


aber ihrerseits nicht mehr zwingend ableiten lassen.“ (ebd., 50) Eigen‐
tümlich ist dem philosophischen Problem demnach, dass es untrenn‐
bar mit dem Ausgriff auf das Ganze verbunden ist. Wobei nur derjeni‐
ge Einlass in das der Philosophie einheimische Reich der Besinnung
findet, der das Ganze aus einem Blickwinkel der Selbstermäßigung,
wenn nicht Selbstbeschränkung erschließt. Einer Stellung des Gedan‐
kens zur Objektivität also, wie sie etwa aus der Einsicht in das glei‐
chursprüngliche Geschehen von Entbergen und Verbergen folgt. „Phi‐
losophische Probleme sind Fragekomplexe, die nicht immer endgültige
Lösungen, wohl aber eine Besinnung auf Grundsätzliches zum Ergeb‐
nis haben, und zu dieser Besinnung gehört auch die Erkenntnis der
Notwendigkeit einer Selbstbeschränkung.“ (ebd., 52 f.) Handelt es sich
bei der Philosophie also um einen Beruf unter Berufen? Eine Tätigkeit
mit spezifischer Problemlösungskompetenz?

Die im Titel aufgerufenen Reflexivpronomen lassen erahnen, dass
das Rätsel der Subjektivität den philosophischen Selbstvergewisse‐
rungsprozess durchzieht. Die Philosophie, so Henrich in ,Das eine
Problem, sich Problem zu sein’, hat es vor allem mit ihrer eigenen (ra‐
dikalen) Selbstbezüglichkeit zu tun. Denken, oder vielmehr Nachden‐
ken heißt in erster Linie, über das eigene Tun Rechenschaft ablegen.
Nur aus einer Leben, Begriff und Absolutes umspannenden Verständi‐
gungsbewegung heraus, lässt sich eine tragfähige Unterscheidung zwi‐
schen dem Plural philosophischer Probleme wie dem einen Problem
gewinnen. So scheint der Philosophie Unmögliches aufgegeben: Sie
muss tun, was sie nicht kann und doch tun muss. Die Philosophie
„entfaltet sich an den Grenzen dessen, was zum Thema verläßlichen
Wissens gemacht werden kann. So verwahrt und entwickelt sie in der
höchstmöglichen Form von Verantwortung die Probleme, welche die
Menschheit weder definitiv lösen noch unbeachtet lassen kann.“ (Hen‐
rich 2005: 97) Ihrem Wesen nach hat es die Philosophie also nicht mit
diesem oder jenem aufkommenden Problem zu tun. Das gilt, wenn‐
gleich Einführungen in die Disziplin, die entlang eines Kanons erfol‐
gen, immer wieder das Gegenteil suggerieren. Reine enzyklopädische,
an einem vermeintlich von Vormeinungen und Zeitumständen unbe‐
einflussten Problemkanon orientierte Gelehrsamkeit, führt nach Hen‐
rich also nicht an das Problem im Singular heran. Stattdessen sollte
man auf die Art und Weise achtgeben, wie in der Philosophie Problem-

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

249

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


und Methodenbestimmungen wechselseitig ineinander greifen und
sich gegenseitig destabilisieren. Aus dieser Perspektive gibt sich die
Philosophie als hochgradig reflexiv verfasst zu erkennen. Im gleichen
Moment, da der Blick sich von der ontologischen „Erkenntnis der ers‐
ten Gründe“ (Henrich 2005: 89) abwendet, und sich dem Bewusstsein
zuwendet, entdeckt er die mit jeder gewählten Verfahrensweise wie de‐
ren Rechtfertigung einhergehende Problematik unausgesprochener
Blickverengungen (vgl. Henrich 2005: 89). Spätestens auf Höhe des
mentalistischen Paradigmas zeigen sich die verschiedenen Wege und
Ziele des Denkens also von einer Selbstbezüglichkeit erfasst, die das
„eine Problem“ hinter den durch Weg und Ziel umrissenen Problem‐
feldern zum Vorschein bringt. Methodische Bestimmungsleistungen
fallen von nun an unter das Gebot der erreichten Rationalitätsstan‐
dards. Nur das ausgewiesene Verfahren verspricht überzeugende, weil
überprüfbare Einsichten. Im gleichen Moment holt die Reflexion je‐
doch auch eine gewisse Unruhe ein. Fortan hat jede gewählte Verfah‐
rensweise mit der Bestimmung ihrer Grenze auch darüber Auskunft zu
geben, inwiefern sie dabei das Ganze mitkommuniziert. In diesem
Sinn könnten Platon, Hume und Kant für Henrich auf eine Unab‐
schließbarkeit verweisen, die anderes verfolgt als die bloße (Eröff‐
nungs-)Geste der Differenz. Von ihnen kann nach Henrich jedenfalls
lernen, wer im Wissen um die Grenzen des eigenen Verfahrens erstens,
dennoch unbeirrt an diesem festhalten, dieses zweitens auf die Reich‐
weite seiner Anwendungsmöglichkeiten hin ausloten und drittens, im
Zuge der Überprüfung der Belastbarkeit des eigenen Verfahrens, nicht
der Verlockung der dogmatischen Schließung, erliegen will (vgl. Hen‐
rich 2001: 98).

Durch Leitbestimmungen wie Episteme, Paradigma oder histori‐
schem Apriori wird demnach das Reflexivwerden aller Problembe‐
stimmungen und Verfahrensweisen greifbar. Das lässt sich nach Hen‐
rich auch von einer anderen Seite her beleuchten. Die Philosophie ist
offen gegenüber den verschiedensten Verfahrensweisen. Gleichwohl
beanspruchen so prominente Verfahrensweisen wie sie durch Kant,
Husserl oder Wittgenstein namhaft werden, doch gewisse Exklusiv‐
rechte für sich. Unabhängig voneinander wollen alle drei die Frage,
worüber sich die Philosophie im Kern verständigt, durch die von ih‐
nen aufgesuchten Perspektiven und begrifflichen Mittel auf grundle‐

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

250

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


gende Weise beantwortet haben. Bedingt scheinen deren „originären
Leistungen“ gleichzeitig also durch eine gewisse „Rigidität“ (Henrich
2001: 89). Diese kompromisslose Haltung konnte jedoch keiner der
Ansätze durchhalten. Anhand der Karriere aller drei wird demnach
deutlich, inwiefern nicht-intendierte Handlungsfolgen in Form von
Folgeproblemen zur Eröffnungsgeste des philosophischen Gesprächs
gehören (vgl. Henrich 2001: 93).

Worauf nun deuten diese kurzen Notizen? Womöglich darauf, dass
die philosophische Reflexion sich vornehmlich in den Bahnen von
Nachdenken, Meditation oder Selbstbesinnung bewegt. Daraus wiede‐
rum könnten sich Rückschlüsse für die Forderung nach individueller
Selbstbestimmung ableiten lassen. Ihr Begriff könnte in erster Linie auf
einen Lebensgang abstellen, in dem sie sie sich sowohl entfalten wie
bewähren muss. D.h., auf Selbstbildungs- und Formierungsprozesse,
die aus dem Horizont des Verpflichtungscharakters des moralischen
Sollens heraus nachzuzeichnen sind. An der Stelle sollte so womöglich
einem Missverständnis vorgebeugt werden. Henrich wird nicht daran
gelegen sein, das evaluative Selbstverhältnis den Gründen nachzuord‐
nen. Im Gegenteil. Hinsichtlich der Schwierigkeiten, welche die Frage
der Moralmotivation aufwirft, scheint ihm dieses unserer endlichen
Lage immer noch angemessener als die rationalistische Variante. Nur
sollte daraus eben nicht der Schluss gezogen werden, als sei damit je‐
der Gedanke an die verschwisterten Begriffe des Unbedingten und Un‐
endlichen obsolet. Henrichs Interesse gilt einem Freiheitsinn, der
gleichsam quer zur Vereinbarkeitsthese verläuft. Wenngleich diese da‐
durch eben auch nicht widerlegt werden soll. Bestimmt zeigt sich die
Reflexion demnach durch die beiden ihr gerade noch begreiflichen
Unbegreiflichkeiten. Am Ende seines Essays entlässt Henrich den Le‐
ser so auch mit Schlüssen, die auf Kants der Vernunftkritik vorausge‐
schickte Aufgabenbestimmung der Philosophie reflektieren. Sich selbst
Problem sein (und bleiben) bedeutet demnach, den mit jeder neuen
Verfahrensart sich einstellenden Fragen der philosophischen Selbstbe‐
gründung nicht ausweichen. Zugleich sollte sich die philosophische
Reflexion jedoch stets auch als Ort der Selbstverständigung über das
Leben verstehen. Sich also nicht von der im Leben selbst verankerten
Frage nach „einem unbeherrschbaren Ganzen“ lossagen wollen, son‐
dern in Verantwortung für und gegenüber dem Leben über die Frage

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

251

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


orientieren. Wenngleich es dadurch zugestandenermaßen auch so
scheinen könnte, als sei die Philosophie „im Bereich des Vagen, Nebu‐
lösen und monumental Selbstbezogenen“ angesiedelt (Henrich 2001:
101). Woran also sollte sich das (spekulative) Denken bemessen las‐
sen? Womöglich daran, inwiefern es ihm gelingt, die im 19. Jahrhun‐
dert sich formierende Subjekt- und Moralkritik (bzw. deren naturalis‐
tischen Derivate) als in der menschlichen Subjektivität hinterlegte
Möglichkeiten auszuweisen. Gleichzeitig damit hätte es wohl auch die
in den kantischen Antinomien vorgezeichneten (gegenläufigen) Le‐
bensentwürfe zum Austrag zu bringen.

Bloßer Gedanke

Das Absolute gilt den Idealisten vor allem als Problembegriff. Im phi‐
losophischen Sprachgebrauch, so denn auch Henrich, meint absolut
„ohne alle Einschränkung.“ (Henrich 2006: 22) Anders als in unserer
umgangssprachlichen Wortverwendung, belässt es das Prädikat hier
also nicht bei der Überwindung bloßer bestimmter Einschränkungen.
Absolut zielt im Kontext seiner philosophischen Verwendungsweise al‐
so nicht allein auf das Erreichen maximaler Sachverhalte etwa im Sin‐
ne absoluter Kälte (technisch) oder absoluter Niederträchtigkeit (mo‐
ralisch) (vgl. ebd., 22). Absolut markiert hier vielmehr ein anspruchs‐
volles Programm. Nämlich das Ganze der spezifischen Hinsichten ers‐
tens in ihrem bestimmten Unterschied begrifflich zu durchdringen,
wie zweitens diesen begriffenen Verweisungszusammenhang dabei
auch noch begründet vor sich selbst zu bringen (vgl. ebd., 22). Was
Herbert Schnädelbach für die hegelsche Vernunft behauptet, dürfte im
Wesentlichen für die Stoßrichtung des gesamten nachkantischen Idea‐
lismus gelten. „Die Philosophie selbst wird […] zum Ort der Selbstre‐
ferenz des Absoluten, an dem sich die ganze Wahrheit als ganze Wahr‐
heit weiß.“ (Schnädelbach 1993: 15) Kant selbst behandelt das Absolu‐
te im Kontext der Diskussion des Unbedingten. D.h., im Rahmen der
von ihm getroffenen Unterscheidung zwischen den sekundären Syn‐
theseleistungen der Vernunft wie der primär im Lichte der Einbil‐
dungskraft vollzogenen „Verstandeseinheit.“ (Kant KrV: 359) Dabei
bestimmt er jene als diejenige, die das Absolute avisiert. „Eine gewisse

7.1

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

252

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Einheit […] von der der Verstand keinen Begriff hat, und die darauf
hinausgeht, alle Verstandeshandlungen, in Ansehung eines Gegenstan‐
des, in ein absolutes Ganzes zusammenzufassen.“ (ebd., 359) Gemäß
der relationalen Urteilssätze bezieht sich der Totalitätsanspruch da‐
nach entweder auf das den Dingen zu Grunde Liegende (kategorisch),
das die Reihe der Dinge Anfangende (hypothetisch) oder das die im‐
manente Ordnung der Dinge Vollendende (disjunktiv) (vgl. ebd., 356).
Bezogen auf „das Wort absolut“, das einem in diesem Zusammenhang
unweigerlich in den Sinn kommt, konstatiert Kant so einen „schwan‐
kende[n] Gebrauch“ (ebd., 357). Abhilfe schafft für ihn diesbezüglich
eine Sichtung der (alltäglichen) Wortverwendung und zwar entlang
der Modalkategorien der Möglichkeit und Wirklichkeit. Die Wendung
„absolutmöglich“, die sonach auf die interne Möglichkeit einer Sache
schielt, so Kant, könnten wir getrost aus unserem Wortschatz streichen.
Hier wird „in der Tat das wenigste“ gesagt, „was man von einem Ge‐
genstande sagen kann“ (ebd., 357). Am anderen Pol findet sich das Ab‐
solutmögliche. Nämlich im Sinne der Bedeutung von „in aller Bezie‐
hung (uneingeschränkt) gültig“ (ebd., 357). Vor dem Hintergrund die‐
ser Extreme (das wenigste/das meiste) kommt nach Kant zum Vor‐
schein, was die Ausdrücke der absoluten und inneren Notwendigkeit
voneinander trennt. Letztere bildet „in gewissen Fällen einen ganz lee‐
re[n] Ausdruck“ (ebd., 358). Warum, weil es zwischen den beiden Ver‐
wendungsweisen des Adjektivs (Möglichkeit/Notwendigkeit) keine
feststehende Übersetzungsregel gibt, so dass also von der internen
Möglichkeit einer Sache kein zwingender Schluss zur Notwendigkeit
(uneingeschränkten Gültigkeit) derselben führt. Zwar ist es zulässig, so
Kant, dass, was einer Sache entgegengesetzt ist, dieser zu bestreiten, in‐
sofern jene nicht vorliegt, doch darf daraus nicht der Umkehrschluss
gezogen werden, dass, „was absolut notwendig ist, dessen Gegenteil
[…] innerlich unmöglich“ ist (ebd., 358). D.h., wovor wir uns nach
Kant hüten sollten, ist jene mit „innere[r] Notwendigkeit“ (ebd., 358)
gleichzusetzen. Denn das verleitet nur zu teleologischen Perspektiven,
die unserer endlichen Vernunftsituation unangemessen sind.

Ganz anders die nachkommende Generation. Was aber bezeichnet
denn das Wissen im ,absoluten Wissen‘, das mit dem ,absoluten Sub‐
jekt‘ in einem Atemzug genannt wird? Stellt sich diese nicht gleichsam
naturwüchsig ein? Muss nicht, wo von Wissen die Rede ist, nicht je der

7.1 Bloßer Gedanke

253

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Vorgriff auf das Absolute gewagt werden? Unter Halbwissen, so Hen‐
rich, lässt sich streng genommen nichts denken. Denn seiner Extensi‐
on nach kann Wissen zwar unterschiedlich eingeschränkt sein, worin
es sich jedoch selbst gleich bleibt, ist hingegen der Anspruch, das, was
es weiß, uneingeschränkt zu wissen. Was Meinen und Wissen von da‐
her voneinander trennt, ist das Kriterium des klaren ganz und gar.
„,Wissen’ ist aber wie ,Vater sein’ ein Begriff, der einen Zustand be‐
zeichnet, der erst dann besteht, wenn er ganz und gar besteht.“ (Hen‐
rich 2006: 22). Wäre das absolute Wissen allein durch dieses Kriterium
bereits hinreichend umrissen, reduzierte es sich somit auf eine pleo‐
nastische Begriffskonstruktion. Was allein noch bliebe, wäre, sich in
dem Unterschied zwischen wirklichem und scheinbarem Wissen zu
üben. Eine solche epistemologische techné entspricht jedoch augen‐
scheinlich nicht der Begriffsintention. Seinem Namen nach weiß sich
das absolute Wissen gleichsam per se immun gegenüber dem Irrtum;
will es einerseits Wissen von Wirklichem und dabei andererseits apo‐
diktisch gültig sein. Im Umkreis unserer pragmatisch-praktischen
Selbst- und Welterschließung, soll sich hierfür kein geeigneter Kandi‐
dat finden lassen. Die Frage nach dem ,Wie‘, die unsere praktischen
Wissenskontexte strukturiert, formuliert sich unterhalb dieses meta‐
physischen Interesses. Fündig werden wir vielmehr im Umkreis des
expliziten „Wissen von etwas“, über das die experimentelle wissen‐
schaftliche Methode und das demonstrative Wissen reiner Mathematik
konkurrieren. Wirklich überzeugen kann letztendlich jedoch auch hier
keiner der beiden Kandidaten. Generiert die experimentelle Methode
vor dem Hintergrund ihrer fallibilistischen Leitmaxime ein Wissen,
dessen Realitätsbezug außer Frage steht, erreicht dieses niemals die
apodiktische Gewissheit mathematischer Lehrsätze. Diese wiederum
müssen sich jedoch die Frage gefallen lassen, ob in ihnen „überhaupt
etwas wirkliches erfasst wird.“ (Henrich 2006: 23) An dieser Stelle
macht nun das absolute Subjekt seine nicht ganz unbescheidenen Gel‐
tungsansprüche geltend. Das Ich, so Henrich, markiert ein vom Irrtum
befreites Wissen, das zugleich als Wissen von Wirklichem erfasst wird.
Um als absolutes Wissen prädiziert werden zu können, muss also nicht
allein die Vermittlung des Vielen (das Wissen der experimentellen Me‐
thode) und Einen (der selbstevidente Charakter der mathematischen
Axiome) gelingen, sondern diese selbst muss im gleichen Atemzug

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

254

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


mitexpliziert werden können. „Gibt es ein absolutes Wissen, dann
muss es dem Wissen von sich gleichen; und es muss dann zudem auch
das Wissen, welches wir von uns selbst haben, in irgendeiner Weise
einbegreifen und verständlich werden lassen.“ (Henrich 2006: 23) Fol‐
gen wir Henrich, hält die jüngere Generation an der von Kant, wie
Herbert Schnädelbach schreibt, „ironisch verabschiedet[en]“ korre‐
spondenztheoretischen Wahrheitsauffassung fest (Schnädelbach 1993:
5). Eine gewisse Unterstützung hierfür könnte ihr durch unsere All‐
tagspraxis widerfahren. Denn womöglich ist es uns nie wirklich gelun‐
gen, die Korrespondenztheorie der Wahrheit zu verabschieden. Davon
könnte nicht zuletzt auch unsere hochtechnologische Forschungspra‐
xis mit ihren spezialisierten Wissensgebieten zeugen. Mit jeder weite‐
ren Erfolgsmeldung, so Jürgen Mittelstraß, bringt uns diese weiter auf
die Rückseite des Universalen (vgl. Mittelstraß 2002: 153). Für Henrich
dürfte sich dieser Sachverhalt wohl ungefähr wie folgt wiedergeben las‐
sen. „Wir wissen zwar, dass unsere Erkenntnis begrenzt und täu‐
schungsfähig ist. Es misslingt uns aber, uns eine klare Vorstellung da‐
von zu machen, dass irgendetwas der Erkenntnis gänzlich entzogen ist
und auf immer entzogen bleibt […]. Wenn man nämlich auch nur vor‐
aussetzt, mit der endlichen Erkenntnis immer weiter vorankommen zu
können, dann muss man irgendeine Korrespondenz zwischen Wissen
und Wirklichem voraussetzen.“ (Henrich 2006: 26). Hegel soll es sein,
der diese Beobachtung auf den Begriff bringt. Nach dessen Überzeu‐
gung muss „dies ,absolute Wissen‘“ im Rahmen unserer Selbstverstän‐
digungspraxis je „mitvollzogen sein“. Nur so ließe sich der „Kollaps in
der Stabilität“ unserer „Weltbeziehungen“ verhindern, der angesichts
der „Widersprüche, die dem endlichen Erkennen innewohnen“ latent
droht (ebd., 29). Im gleichen Atemzug wird von Henrich jedoch auch
dessen Fehler gleich mit identifiziert. Hegel verwechselt die „Kon‐
struktion“, die er „selbst aufgebaut hat“, „um dem Gedanken eines ab‐
soluten Wissens einen begrifflichen Halt zu geben“, mit jenem selbst.
(ebd., 29) Aus Sicht Henrichs ist so denn auch an Fichtes späte Dar‐
stellungen anzuschließen. D.h., worüber wir uns ins Vernehmen setzen
sollten, ist eine Auffassung vom absoluten Wissen als einem „bloße[n]
Gedanken“. Mittels dieses Gedankens soll sich uns unsere eigene End‐
lichkeit als inbegriffen in einem selbst uneingeschränkten Absoluten
erschließen. Uns über diesen also eine Perspektive eröffnet werden, die

7.1 Bloßer Gedanke

255

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


es uns erlaubt, unsere vielfältigen Wissenserzeugungsprozesse in einen
Sinnzusammenhang einzurücken, der uns ein Dasein als Spielbälle un‐
durchdringlicher Systemprozesse erspart. Ein solcher Selbst- und
Weltbezug kann zwar nicht mit den Garantieversprechen absoluten
Wissens aufwarten, ähnelte diesem aber, insoweit der Gedanke als un‐
hintergehbarer letzter Fluchtpunkt unserer Selbstverständigungspro‐
zesses an uns heranträte. Vor dem Hintergrund der allgegenwärtigen
Kontingenzerfahrungen lässt sich das absolute Wissen nur mehr als
ein Wissen auslegen, das in einem „intelligenter Vollzug und letzter
Akt im Vollzug einer Lebensorientierung ist.“ (ebd., S. 29).

Epochenunterschiede

Der frühe Fichte sichert das absolute Wissen in der unhintergehbaren
Selbstevidenz des Selbstbewusstseins ab. „Gibt es ein absolutes Wissen,
dann muss es dem Wissen von sich gleichen; und es muss dann zudem
auch das Wissen, welches wir von uns selbst haben, in irgendeiner
Weise einbegreifen und verständlich werden lassen.“ (Henrich 2006:
24) Der Einheitsanspruch der Idealisten muss also auch eine überzeu‐
gende Antwort für die Problemlagen der Intersubjektivität formulieren.
Mein Wissen von mir, und dein Wissen von dir, dürfen sich nicht äu‐
ßerlich bleiben, insofern ein solchermaßen geteiltes absolutes Wissen
hinter seinem Begriff zurück bliebe (vgl. ebd., 24). Aus dem System
immanenten Gründen musste sich Fichte also die kritische Anfrage
gefallen lassen, wieso eine Allgemeinheit, die „bloß von […] den ein‐
zelnen Fällen [abgeleitet ist, S.S.], in denen jeder nur für sich von sei‐
nem höchst eigenen Dasein weiß“ (Henrich 2006: 24), die vakante
Stelle des Absoluten ausfüllen soll. Genau darin unterscheiden sich die
deduktiven Systementwürfe der frühen Jahre von den Entwürfen der
späten Jahre. In diesen scheint die Subjektanalyse dezidiert an ein vor‐
gängig Absolutes gebunden (vgl. Sandkühler 2005: 11). Die „Krise der
Reflexion“, die Fichte um 1800 ereilt, würde demnach dessen gewach‐
sene Einsicht bezeichnen, dass er in seinen frühen Entwürfen Subjekt‐
analyse und absolutes Wissen unzulässig miteinander vermengt. Diese
in ihrer Differenz gleichsam beseelt von dem Griff nach dem Ganzen
im Rahmen seiner strikt konsequenzlogischen Ableitungen die We‐

7.2

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

256

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sensbestimmung des Ich vernachlässigt. „Man muss daraus folgern,
dass die Idee, im Selbstbewusstsein ein Wissen zu begründen, das alle
Kriterien eines absoluten Wissens erfüllt, wohl mehr aus der Suche
nach einem Ansatz für den Gewinn eines absoluten Wissens hervorge‐
gangen ist als aus einer voraussetzungslosen Untersuchung des Wis‐
sens von sich. Das Selbstbewusstsein erfüllt wirklich einige, doch eben
nur einige der Bedingungen für absolutes Wissen. Geht die Vermutung
nicht fehl, dass zwischen dem Wissen von sich und einem absoluten
Wissen ein Zusammenhang besteht, dann müsste er sich auf einem an‐
deren Wege aufweisen lassen.“ (Henrich 2006: 25)

Von hier aus lassen sich also die permanenten Kurskorrekturen
nachvollziehen, durch welche der idealistische Wettstreit schon rein
äußerlich in die Augen fällt. Im gleichen Atemzug erscheint nach Hen‐
rich jedoch auch die immer wieder formulierte These von einem
Bruch in Fichtes Theorieentwicklung fragwürdig.

Insgesamt soll es Fichte – motiviert mitunter durch seine sich wan‐
delnden Lebensumstände – auf insgesamt sieben Neufassungen seiner
Wissenschaftslehre bringen. D.h., ungeachtet der von ihm parallel da‐
zu veröffentlichten zahlreichen Propädeutiken. Was diese über alle Un‐
terschiede hinsichtlich der erprobten begrifflichen Mittel wie die je‐
weils gewählte Darstellungsform hinweg eint, ist für Henrich seine an‐
fängliche Entdeckung. Fichte ist es, der als erster in den irreduziblen
Abgrund blickt, der zwischen dem Ich wie seinen Darstellungsformen
aufklafft. Erst durch ihn wird dessen rätselhafter Charakter vollends
zur Geltung gebracht. Unterteilen ließe sich Fichtes intellektuelle Ent‐
wicklung so in drei Phasen. Danach setzt dessen Suchbewegung buch‐
stäblich bei dem Ich ein, das sich selbst schlechthin setzt (1794), um
dann vermittelt über das Ich, das sich schlechthin als sich setzend setzt
(1797) in dem Ich, dem als Aktivität, ein Auge eingesetzt ist (1801),
aufzugipfeln. Zu lesen sind alle drei Ansätze demnach auf Folie Fichtes
ursprünglicher Einsicht. Das lässt sich nach Henrich entlang zwei von‐
einander unterscheidbarer Epochen neuzeitlicher Selbstbewusstseins‐
theorie erhellen: Reflexionsphilosophie einerseits, nachkantischer
Idealismus andererseits. Folgen wir Henrich, speist sich das reflexions‐
philosophische Modell im Wesentlichen aus drei unhinterfragten Vor‐
annahmen. Vorausgesetzt wird ein Ich, das denkt, das sich beständig
im Modus der Selbstbeziehung bewegt und diesen Modus vor sich

7.2 Epochenunterschiede

257

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


selbst bringen kann und zwar, indem es sich objektiviert. Diese Refle‐
xionsfigur stützt dann zugleich die Differenz von Mensch und Tier, wie
sie in epistemologischer Hinsicht das Vermögen zu erkennen, was
heißt, Objekte zu identifizieren, ermöglicht (vgl. Henrich 2001: 62). Im
Gegensatz dazu ist der intellektuelle Höhenflug, der bald nach Kant
einsetzt, dadurch gekennzeichnet, dass hier das Ich in seiner Struktur
zum überragenden Problem avanciert. So lautet denn auch Fichtes
programmatisches Resümee hinsichtlich reflexionsphilosophischer
Ansätze: „Man setzt immer ein Subjekt voraus, ohne es jemals finden
zu können. Diese Sophisterie lag bisher allen Systemen – selbst dem
Kantischen – zu Grunde.“ (Fichte zit. n. Henrich 2001: 64). Henrich
zufolge sind es nun vor allem zwei Einwände, wodurch sich die Refle‐
xionsphilosophie den Vorwurf der Sophisterei einhandelt und Fichte
zur Seele von Jena aufsteigt. Das Verb reflektieren suggeriert a) ein Et‐
was, das von sich weiß, indem es b) sich auf sich rückwendet. Sowohl
im Hinblick auf das evozierte Bild der zu durchlaufenden Kreisbewe‐
gung, als auch auf die damit verknüpfte Annahme nachgeordneter
Selbsterkenntnis, lässt sich nun der fehlerhafte Zirkel aufdecken, in
den sich die Reflexionstheorie des Ich verstrickt. Nehmen wir das Ich,
das sich erst in der Reflexion vor sich selbst bringt. Rasch zeigt sich,
dass aussagendes und ausgesagtes Ich nicht in der polaren Form aus‐
einander treten, wie dies durch das Verb suggeriert wird. Schließt nicht
jede Rede vom Ich bereits ein sich selbst meinen ein? D.h., sagen wir
Ich, setzen wir je das Ich im Verstehen seiner Identität mit sich voraus.
Ebenso wie der Versuch scheitert, das aussagende Ich isoliert in reiner
Form zu gewinnen, stellt sich nun auch die daran geknüpfte Annahme
eines Wissens von sich als Resultat der Reflexion als unhaltbar heraus.
Denn hier zeigt sich, dass jeder reflektierte Selbstbezug bereits ein
schon vorausgehendes Wissen von sich in Anspruch nimmt. So wür‐
den wir also niemals aus dem Spiegel erfahren können, wer wir sind,
wenn wir es nicht schon vorher wüssten. Kurzum, Selbstbewusstsein
ist alles andere als selbstexplikativ. So wie nun jede Theorie zu spät
kommt, die von dem Umstand ausgeht, dass wir zu uns selbst in Dis‐
tanz treten können, soll nun auch jede Theorie, die in diesem Sinne
beim Handeln einsetzt, zu spät kommen. Jede Engführung von Ich-
und Tatbewusstsein verspätet sich also ebenfalls gegenüber dem ur‐
sprünglichen Phänomen. Indem Fichte den Begriff der Handlung als

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

258

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Grundbegriff etabliert, trägt er also zunächst einmal dem Umstand
Rechnung, dass sich Selbstbewusstsein gleichsam unmittelbar auf
einen Schlag einstellt. Das Phänomen in seiner Vielschichtigkeit und
Komplexität folglich jeden Zugang über eines seiner (isolierten) Ele‐
mente vereitelt (Selbstbewusstsein ist also kein Phänomen, das man als
Ganzes voraussetzen kann, um dann von einem seiner Enden hinein‐
kommen zu wollen). Indem er dabei auf den Vollzug abstellt, gelingt es
ihm zudem, die für die optische Metapher anfällige Relation von Sub‐
jekt und Objekt durch die prägnantere Differenz von Produktion und
Produkt auszutauschen. D.h., der Sache nach sowohl die Gleichur‐
sprünglichkeit von Wissensgrund und Wissen wie ihr Gefälle auszu‐
drücken. Zu einer ersten Begriffsrevision sieht sich Fichte Henrich zu‐
folge somit veranlasst, sobald ihm klar wird, dass das Setzen „die Ver‐
schiedenheit der Relata“ (Henrich 1967: 20) nur unzureichend berück‐
sichtigt. Sich das von ihm zurückgewiesen Reflexionsmodell folglich
wieder in seinen eigenen Gegenentwurf einschleicht. Und zwar inso‐
fern das Ich, das sich schlechthin selbst setzt, hier über einen in sich
zurückgedrängten Akt von sich weiß, so dass sich hier also die Frage
aufdrängt, wie denn aus jener in sich zurückgedrängten Aktivität jenes
in Ansatz gebrachte Wissen hervorgehen soll. Wenn auch durch das
Setzen ja bereits der unterschiedliche Bedeutungsgehalt der Relata ver‐
zeichnet wird. Mit einem Wort, im Rahmen der Grundlegung kommt
die Selbstgegenwärtigkeit, die jede Rede über Selbstbewusstsein ein‐
schließt, nach Ansicht Henrichs noch nicht recht zum Ausdruck. Ein
Umstand, der sich für ihn mit dessen Ansätzen um 1797 ändert. In ih‐
nen soll er der „Selbstheit des Ich“, die aller „Aneignung“ vorausgeht,
Rechnung tragen (ebd., 21). Verbunden damit umso deutlicher aufzei‐
gen, inwiefern das im Ich Gewusste nicht mit seinem eigenen Wissen‐
grund gleichgesetzt werden darf. Für Henrich dürfte es so vielleicht
das kleine Verhältniswörtchen als sein, über das die oben angeführten
naturalistischen Deutungsperspektiven zu Fall kommen. „Selbstbe‐
stimmung durch eigene Kraft ist ein allgemeines Phänomen der Natur.
Leben hat sogar eine in sich selbst zurückgehende Tätigkeit. Beide sind
nicht ,Ich‘. So hängt die spezifische Differenz zwischen Natur und Frei‐
heit an der einen Eigenschaft, daß das Setzen des Ich sich ,als‘ setzend
setzt und somit Wissen von sich ist.“ (ebd., 22) Wie dem auch sei -
mittels des ,als‘ etabliert Fichte das Ich für Henrich jedenfalls gemäß

7.2 Epochenunterschiede

259

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


seiner Unmittelbarkeit als wissende Selbstbeziehung. Kaum ausgespro‐
chen stellen sich dessen Analyse zufolge darüber allerdings sofort wie‐
der neue Problemlagen ein. Denn wer das Verhältniswort verwendet,
ruft zwingend eine dreistellige Relation auf. „Etwas (1) stellt etwas (2)
als etwas (3) vor.“ (ebd., 22). Damit verbunden sind nach Henrich nun
Schwierigkeiten, die auf das Verhältnis von Anschauung und Begriff
führen. D.h., setzen wir für einen Augenblick einmal voraus, dass sich
qua Vollzug tatsächlich ein Wissen von sich erlangen ließe, so wird
schnell klar, dass dieses allein von anschaulicher Art sein könnte. Nur
so stellt sich die Existenzgewissheit ein, die das ursprüngliche Selbst‐
verhältnis charakterisiert. Eine Gewissheit, die allerdings, wie leicht
einzusehen ist, wiederum nur dann nicht ins Leere läuft, insofern sie
gleichzeitig als Verhältnis „begriffen“ wird. Demzufolge bildet das Ich
also keine Ausnahme von Kants Diktum über Anschauung und Be‐
griff. So setzt sich das Ich unter den neuen Voraussetzungen also als im
Setzen vom eigenen Setzen wissend. Inwiefern gewahrt es darin nun
seine eigene Abgründigkeit? Waren es im Wesentlichen zwei Einwände,
die gegen das Reflexionsmodell vorgebracht werden mussten, sind es
auch hier zwei Einwände, die diese neuerliche Absetzungsbewegung
konterkarieren. Ihrem eigenen Programm nach, so Henrich, müsste
die neue Formel verständlich machen können, wie das Ich sich in
Richtung von Anschauung und Begriff auseinanderlegt. Augenschein‐
lich gelingt dies nicht. Schließlich geht der avisierte Doppelaspekt dem
eigenen Theorieentwurf nach ja bereits in den Grund des Selbstbe‐
wusstseins ein. Muss derselbe demnach bei jedem seiner Erklärungs‐
versuche schon vorausgesetzt werden, deutet dies darauf, inwiefern
auch hier der Einheit des Selbstbewusstseins nur rhetorisch entspro‐
chen wird. Das jedoch führt, macht man sich den Sachverhalt nur
recht klar, nach Henrich zu der Annahme eines der Doppelung vor‐
ausliegenden unvordenklichen Grunds. Dem Wortlaut nach soll das
Ich also noch seinem eigenen Setzungsakt beiwohnen. Inhaltlich wird
durch die Formel hingegen das absolute Subjekt durch das Absolute
ausgetauscht. Das Ich somit der Tendenz nach von nun an als einbe‐
griffen in ein Ganzes fassbar. Ein Austausch, der anscheinend nicht zu‐
letzt unter normativen Vorzeichen geschieht. Derselbe deutet auf die
moralisch-praktische Signatur des Gefälles. „Im Falle eines Ich, in dem
Ich-Begriff und Ich-Anschauung gleichwertige Repräsentationen einer

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

260

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Tätigkeit sind, bestünde die Möglichkeit, die anschauliche Tätigkeit
selbst durch den Begriffscharakter nicht nur als Gedanke, sondern in
der Weise ihres Tätigseins zu bestimmen. Diese Möglichkeit aber öff‐
net günstige Perspektiven für die Begründung der praktischen Philo‐
sophie. Denn das sittliche Bewußtsein ist die Erfahrung eines Gedan‐
kens, der eine Weise der Tätigkeit zur Folge hat und somit etwas ganz
anderes ist als deren Erkenntnis.“ (ebd., 25) Das lässt womöglich
Rückschlüsse auf Fichtes ungefähr in diesem Zeitraum entstehende
„Bestimmung des Menschen“ zu. Diese Schrift ist gleichsam für den
Goetheleser bestimmt. D.h., anders als die Wissenschaftslehre, die
Fichte von Seiten Kants den Vorwurf einbringt, sich in bloße Logik zu
versteigen, beansprucht diese zur Jahrhundertwende veröffentlichte
kleine Schrift für alle Leser verständlich zu sein, „die überhaupt ein
Buch zu verstehen vermöchten.“ (Fichte BM: 5) Die Gliederung dieses
Buchs scheint denn auch so einfach wie überzeugend. Entlang der Ti‐
tel Zweifel, Wissen und Glauben führt Fichte im Übergang vom Wis‐
sen zum Glauben Subjektivität als unbestimmte Bestimmtheit vor, die
an nichts mehr halt findet, außer ihren eigenen bestimmten Handlun‐
gen. Unter dem Einfluss Jacobis wird die imaginative Natur des Men‐
schen, in der das Wissenskapitel aufgipfelt, so gemäß des idealistischen
Diktums über Denken und Handeln stabilisiert. „Wir handeln nicht,
weil wir erkennen, sondern wir erkennen, weil wir zu handeln be‐
stimmt sind; die praktische Vernunft ist die Wurzel aller Vernunft.“
(ebd., 124) Erreichte das erste Kapitel seine Klimax in der Revolte des
Herzens gegen die deterministische Verstandesthese, obgleich ihm je‐
der „Entscheidungs-Grund“ (ebd., 43) fehlt, verbürgt sich das Gewis‐
sen am Ende unter dem Titel Glauben für alle Realitätsgewissheit. „Wir
können“, so Fichte über das Moralgesetz, „den ersteren nicht absagen,
ohne daß uns die Welt, und mit ihr wir selbst, in das absolute Nichts
versinken; wir erheben uns aus diesem Nichts, und erhalten uns über
diesem Nichts lediglich durch unsere Moralität.“ (ebd., 124). Womög‐
lich ist es also nur dem Zeitgeist geschuldet, wenn es so scheint, als
würde hier gegen Fichtes ursprüngliche Einsicht Gott wieder reüssie‐
ren. D.h., als würden die zuvor zusammengestellten rechts- wie moral‐
philosophischen Resultate in ihm als dem (unergründlichen) Grund
der Subjektivität wieder aufgehoben (vgl. ebd., 168 ff.). Diese Vermu‐
tung könnte auch Walter Schulz nähren. Fichtes Bestimmung des

7.2 Epochenunterschiede

261

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Menschen, so derselbe anlässlich dessen 200. Geburtstags, gipfelt in
der für Subjektivität konstitutiven asymmetrischen Verantwortungssi‐
tuation auf. Entwickelt über die Begriffe „Glauben“ und „Gewissen“
eine Wirklichkeitsauffassung, die dezidiert aus dem Verpflichtungs‐
charakter des Sollens folgt und die Begriffe Recht und Gerechtigkeit
dabei in ein unauflösliches Spannungsverhältnis setzt. Jede noch so in‐
time Beziehung zwischen Ich und Du bahnt sich aus dem Horizont ei‐
nes „Wir“ an, das in seinem übersummenhaften Charakter gleichzeitig
die für Subjektivität verantwortliche wie von ihr zu verantwortende
Differenz bezeichnet. „Obwohl dieses System ohne die einzelnen Wil‐
len nicht ist, ist es doch gerade nicht das Resultat einer äußeren Sum‐
mierung, sondern das eigentlich Wahrhafte, das mein moralisches Tun
bereits von Grund her durchwaltet. Wenn ich moralisch wirke, werde
ich von der moralischen Ordnung ebenso bestimmt, wie ich sie selbst
durch mein Tun bestimme im Sinne der Verwirklichung. In dieser
Dialektik, daß mich die moralische Ordnung trägt und zugleich doch
fordert; daß ich sie meinerseits verwirkliche und in aller Verwirk‐
lichung zugleich doch von ihr immer umgriffen werde, liegt die einzige
und eigentliche Realität, die es für den Menschen als Menschen geben
kann.“ (Schulz 1977: 28)

Wissen von sich

Schelling gilt die Reflexion als Geisteskrankheit (vgl. Schelling PdN:
251). Für Fichte stürzt nur drei Jahre später (1800) der wissende
Selbstbezug ins Bodenlose. Ungefähr zeitgleich diagnostiziert Johann
Christian Reil (mit ärztlich-(früh-)romantischem Blick) die Tücken
der optischen Metapher: „‚Sie scheinen in tiefes Nachdenken ver‐
senkt!‘ ,Ich weiß nicht‘, sagte er mit langsam abgemessenem Tone, den
Zeigefinger an die Nase haltend, ,bin ich das in dem Strome dort, oder
das‘, indem er auf sich deutete, ‚was hier in den Strom sieht?‘ ,Was Sie
dort sehen‘, antwortete ihm der Vorübergehende, scheinen Sie zu sein;
was hier sitzt, sind Sie. Nicht so?‘ ,Scheinen Sie zu sein‘, fiel er ein: ,Ja
wohl, scheinen: Scheinen, das ist’s! Ich scheine mir zu sein! Wer doch
wüsste, ob und was er wäre!‘ ,Sind Sie nicht‘, fuhr der Vorübergehende
fort, ,wenn ich fragen darf, Herr Soundso?‘ ,Sie nennen mich so: Ja, es

7.3

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

262

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


gab eine Zeit, wo ich war. Wo ich ganz innig, so wahr, so lebendig mich
fühlte. […] Aber nun‘, so endete er, ‚nun ist’s vorbei, nun bin ich der
Schatten eines Traumes, verloren in der Unendlichkeit, suche mich,
und finde mich nirgends‘.“ (Reil zit. n. Frank 2007: 17 f.) Eine Szene, der
mit Dieter Henrich wohl beizuwohnen wäre. Scheint in ihr doch des‐
sen Unterscheidung zwischen zwei Theorieepochen präsent. Danach
ergäbe sich die Rollenverteilung der Protagonisten also nach Maßgabe
der trügerischen Selbstgewissheit, die sich über reflexionstheoretische
Ansätze einstellt, wie der Unruhe, die einen auf deren Rückseite erwar‐
tet. Dass die cartesianische Gewissheit daran gebunden ist, „dass der
Zweifel vollzogen wird“ (Henrich 2007: 25), bedeutet demnach dreier‐
lei. Erstens, ein mit dem Sinn von Selbsterhalt verbundene Individuali‐
tät, die sich in unserer durch unseresgleichen ausgelöste Sorge um un‐
sere Personalität ausspricht. Zweitens, das Einbegriffensein in ein Gan‐
zes, gegen das unsere Angst davor, unser Leben nicht mehr eigenver‐
antwortlich führen zu können, verständlich wird, wie drittens, der un‐
verfügbare Ereignischarakter der Selbstvertrautheit, der über unsere
nicht weniger der Endlichkeit geschuldeten Ängste vor einem irrever‐
siblen Bewusstseinsverlust greifbar wird (vgl. Henrich 2001: 99). Hen‐
richs Rekonstruktionen zufolge sind es so weniger die Notwendigkei‐
ten des Willens (Frankfurt), denn die Notwendigkeit des Selbsterhalts,
welche den Titel der Sorge beglaubigt. D.h., auf einen Sinn von Freiheit
deutet, der mehr als nur vereinbar mit der physikalischen Weltbe‐
schreibung ist. Wenngleich diese in ihrem universalen Anspruch damit
keinesfalls in Abrede gestellt werden soll. Max Horkheimer konstatier‐
te für die industrielle Moderne: „Das Thema dieser Zeit ist Selbsterhal‐
tung, während es gar kein Selbst zu erhalten gibt.“ (Horkheimer 1997:
124) Was aber meint das Selbst? Und inwiefern ist diesem an seiner
Kontinuierung gelegen? Macht die Rede von Selbsterhalt nicht nur un‐
ter der Voraussetzung einer vorreflexiven Selbstbeziehung Sinn? Und
dependiert diese ihrerseits nicht wiederum vom Selbsterhalt? Wenn
dem so ist, schließt dann diese wechselseitige Abhängigkeit nicht den
geläufigen assoziativen Kurzschluss von Selbsterhalt mit Gewinn-,
Herrschafts- und Machtstreben aus? Henrich dürfte Horkheimers Be‐
obachtung also ihre ideologiekritische Einfärbung bestreiten. Warum,
weil das auf Höhe der modernen Welt paradigmatische Bedeutung er‐
langende Prinzip der Selbsterhaltung für ihn nicht auf eine (emanzipa‐

7.3 Wissen von sich

263

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


torische) Deutungsperspektive festgelegt werden kann. Im Lichte der
Doppelung von Selbstbewusstsein und Selbsterhalt lassen sich für ihn
vielmehr vier Wege in Moderne nachzeichnen. Neben der baconschen
wie der hegelschen Moderne sollten auch ihre skeptischen wie mate‐
rialistischen Tendenzen entsprechen berücksichtigt werden (vgl. Hen‐
rich 2001: 103). Henrichs Rekonstruktion zufolge wird demnach be‐
reits der Übergang in die zweite Theorieepoche über ein dezentriertes
Subjekt moderiert. Das zeigt sich, wenn man auf dessen stoische Her‐
kunftslinie achtet. Also hervorhebt, dass die paradigmatische Stellung,
welche dem Prinzip der Selbsterhaltung innerhalb der modernen
Selbstverständigungsprozesse zweifelsohne zukommt, nicht in markt‐
treuer technisch-wissenschaftlicher Rationalität aufgeht. D.h., unge‐
achtet der Eingebundenheit der stoischen Denkform in kosmologische
Zusammenhänge vorformuliert diese mit ihrem Begriff des Geistes
den Gedanken einer unvordenklichen Nähe zu sich, die auf ein ande‐
res hin geöffnet ist. Und das in deutlicher Abgrenzung zur aristoteli‐
schen Ontologie des Strebens „Ein jegliches ist Geist schon in ihm
selbst, bevor es sich zu anderen in Beziehung bringt. So ist auch die
erste und bedeutsamste Weise der Zuwendung nicht die zum Welt‐
grund als solchem oder zum je schon vorbestimmten Wesen der Art.
Ihr voraus geht die Zuwendung, mit der jegliches entdeckt, von wel‐
cher Art es überhaupt ist, eine Zuwendung, die man ein ursprüngli‐
ches Gewahren seiner nennen muß. In ihr erfährt ein Wesen, daß es
wirklich ist und bestimmten Wesens und gründet ein Verhältnis zu
sich. Die Stoiker waren der Meinung, daß sich nur unter dieser Vor‐
aussetzung von Selbsterhaltung sinnvoll reden läßt. Die erste Hälfte
des Wortes, eben das ,Selbst‘, hat ohne die Interpretation aus der Ver‐
trautheit mit sich keinen einsehbaren Sinn. Aus dieser Vertrautheit
aber entsteht allererst der Trieb zur Selbsterhaltung.“ (Henrich 2001:
92)

Nach Henrich reichen die Wurzeln des Selbsterhalts demnach weit
hinter die anonyme Prosa der „Superstruktur“ (Gehlen) zurück. Zei‐
gen sich Denken (Selbstbewusstsein) und Handeln (Selbsterhalt) einer
Differenz eingetragen, die jegliche Selbstverfügungsansprüche gleich‐
sam a priori ermäßigt (vgl. Henrich 2001: 113 f.). Der stoische Beitrag
zur Vertiefung des Selbst besteht also nicht nur darin, das Prinzip aus
seinem teleologischen Bezugsrahmen herausgelöst zu haben, sondern

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

264

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


auch rein nutzenorientierte bzw. funktionelle Deutungsperspektiven
zurechtzubringen. Mittels des von ihnen diskutierten Geistbegriffs
kann ebenso das für die zweite Epoche wesentliche logische Formular
(Einheit differenter) nachgezeichnet werden, wie auf jene noch unter‐
halb der formalen Selbstbezüglichkeit gelegene phänomenale Selbst‐
vertrautheit Bezug genommen werden, die den Selbsterhalt von seiner
passiven Seite her aufzeigt. In der gleichen Bewegung das Selbstbe‐
wusstsein jedoch auch einer irreduziblen Vermittlungsbewegung ein‐
geschrieben (vgl. Henrich 2001: 95 ff.).

Demnach brechen also gleichsam schon im cogito die Denkfigu‐
ren der An- und Abwesenheit, des Ent- und Verbergens auf, die dieses
widerlegen sollen. In Anbetracht dessen dürften ihm die
de(kon-)struktiven Titel der Selbstmacht und Selbstpräsenz also kaum
etwas anhaben können. Gleiches gilt für die Evidenz mathematischer
Lehrsätze. Auch hier dürfte die in Akten der Selbstbesinnung erfahre‐
ne Ambivalenz ausgespart bleiben. D.h., das Leben zu kurz kommen,
das weniger geplant, gesteuert und gewollt wird, denn als unergründli‐
cher Grund diesen bewussten Aktivitäten vorausliegt. „Diese Grundfi‐
gur bildet sich aus dem Verhältnis heraus, kraft dessen die Subjektivi‐
tät in der mit ihrer Selbstgewissheit verbundenen Selbstentzogenheit
zu einem Ganzen steht, wobei sie sich dies Ganze nur unter der Bedin‐
gung der Selbstentzogenheit vergegenwärtigen kann.“ (Henrich 2007:
27) Handelt es sich dabei um die Grundfigur modernen Denkens, wird
diese durch die idealistische Diskussion dann in Richtung einer glei‐
chursprünglichen Tendenz zur und aus der Welt fortgeschrieben (vgl.
Henrich 2007: 41). Wobei die Tendenz zur Weltform, wie Henrich
sagt, über einen zweistufigen, sich dabei widerstreitenden Erkenntnis‐
prozess verläuft. D.h., über eine Bewegung, die den Ordnungssinn des
gemeinen Menschenverstandes – innerhalb der sich die Dramen der
um-sichtigen Daseinsfürsorge abspielen – als unverändert der aristote‐
lischen Ontologie verhaftet ausweist. Zunächst. Dann jedoch in jene
szientistische Forschungslogik umschlägt, die letztendlich dahin ten‐
diert, auch noch das Subjekt, das es zu erkennen gilt, zum Verschwin‐
den zu bringen (vgl. Henrich 2007: 36 ff.). Weshalb es tiefsinnige Ge‐
danken heute so schwer haben, erklärt sich für Henrich also nicht zu‐
letzt durch diese beiden im Subjekt hinterlegten und miteinander ver‐
wandten Weltformen (vgl. ebd., 28). Nicht weniger in der menschli‐

7.3 Wissen von sich

265

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


chen Subjektivität hinterlegt sind für ihn jedoch auch letzte Gedanken.
Gedanken, die eben auch heute noch von den fünf wesentlichen Mo‐
menten des Selbstbewusstseins profitieren könnten, die Fichte bis in
seine dritte Theoriephase hin ausmacht.

Unauflösbare Begriffe

Fernando Pessoa schreibt: „Sich nicht kennen heißt leben. Sich kaum
kennen heißt denken. Sich erkennen, plötzlich wie in diesem läutern‐
den Augenblick, heißt eine flüchtige Vorstellung von der inneren Mo‐
nade zu gewinnen, vom magischen Wort der Seele. Doch dieses plötz‐
liche Licht verbrennt, verzehrt alles. Entblößt uns sogar von uns
selbst.“ (Pessoa 2006: 48) Meditative Sätze, die es allem Anschein nach
offen lassen, ob man lieber mit Pascal Mercier (Peter Bieri) in literari‐
scher Anlehnung an den portugiesischen Nationaldichter den „Nacht‐
zug nach Lissabon“ besteigen will oder erneut nach Jena aufbricht.
D.h., die Frage für unentscheidbar halten. Womit diese also im Unter‐
schied zu all denjenigen Fragen, da entsprechende Programme, Vor‐
schriften, Regeln etc. entlasten, in unsere Zuständigkeit fällt. Anläss‐
lich des Henrich verliehen Hegelpreises (2003) erklärt Gerhardt:
„Schon das bloße Haben des Selbstbewusstseins ist ein reflexiver Vor‐
gang, an dem mehrere Momente – die Ausrichtung auf einen Inhalt,
die Gegenwärtigkeit des sich ausrichtenden Selbst wie auch die uno ac‐
tu stattfindende Rückwendung des Selbst auf sich – beteiligt sind.“
(Gerhardt 2013: 12) Selbstbewusstsein, so also auch der Festredner,
spricht sich nicht einfach hin aus. Indes verbindet die von Henrich ab‐
gegrenzte zweite Theorieepoche mit dem Leben vor allem das flüssig-
werden aller festgewordenen Gegensätze. So zeigt sich Fichtes begriffli‐
che Suchbewegung für ihn auch durch jene wissende Selbstbeziehung
veranlasst, die Selbstbewusstsein ausmacht. Wobei das erfahrene
Selbstbewusstsein über das bisher skizzierte hinaus, für ihn jedoch von
weiteren „sekundäre[n] Momente[n]“ (Henrich 2001: 67) abhängt:
Ohne den Begriff, von welchem her die Momente der „Grundstruktur“
(ebd., 67) als Einheit differenter fassbar werden, wie dem Moment der
(anschaulichen) Selbstgegenwärtigkeit , kein „wirkliche[s] Selbstbe‐
wußtsein.“ (ebd., 67 f.)

7.4

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

266

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Gesucht wird demnach nach einer der inneren Verfasstheit des
Phänomens angemessenen Theorie. Nach einer Begriffsform, die, so
wie sich das Phänomen real gleichsam blitzartig auf einen Schlag ein‐
stellt (damit fast unweigerlich den Gedanken der causa sui evoziert),
dessen Einheit wie dessen interne Bestimmungsmomente in ihren
wechselseitigen Verweisungen aus einem Guss erklärt. Eine Aufgabe,
an der Fichte zunächst scheitert. In dessen frühen Entwürfen geht das
Subjekt noch als unaufgeklärte Voraussetzung ein, aus der die Hand‐
lungs- und Weltorientierung dann systematisch hervorgeht (vgl. ebd.,
64). Um die Jahrhundertwende soll in demselben dann die Überzeu‐
gung heranreifen, dass das Selbstsein nur über prima facie „dunkl[e]
Metaphern“ zugänglich wird (ebd., 66). Genau an den Stellen, da des‐
sen Begriffsform vermeintlich (reaktionäre) mystische Erfahrungshori‐
zonte aufsucht, nach Henrich also anschlussfähige Beschreibungsfor‐
mulare vorliegen (vgl. ebd., 66 u. 75 ff.).

Womöglich führt jedoch bereits Fichtes Grundeinsicht in die Irre.
Wird hier eine „intuitive Evidenz“ in Anspruch genommen, über die
sich nicht sprechen lässt (Tugendhat 1979: 55). Bedarf es demzufolge
also erst einmal einer angemessenen Problembeschreibung. Und zwar
mittels des einfachen Aussagesatzes. Nach Tugendhat sind es im We‐
sentlichen fünf Schritte, die zur Gründung der „Heidelberger Schule“
(ebd., 10) führen. „1. Man beachte mit Recht, dass der Subjektaus‐
druck ,ich‘ eine Identifizierungsfunktion hat; diese wird aber nicht nä‐
her untersucht […]. 2. Man stellt fest, daß es Sätze der Form ,ich weiß,
daß ich so-undso‘ gibt, bei denen dieses Wissen die Erkenntnis eines
Identitätssatzes ,ich=a voraussetzt. 3. Man gibt zu, daß beim unmittel‐
baren epistemischen Selbstbewußtsein keine Sätze dieser Art zur Er‐
kenntnis kommen müssen. Und nun begeht man 4. den Fehler zu mei‐
nen, daß dann wenigstens die Erkenntnis der Wahrheit des Satzes ,ich
= ich‘ vorausgesetzt ist, und versteht diese in falscher Analogie zu ,ich
= a‘ als Erkenntnisleistung. 5. Kann es dann auch nicht genügen zu sa‐
gen ,ich erkenne, daß ich = ich‘, analog zu ,ich erkenne, daß ich = a‘,
denn das Problem wiederholt sich für das erste ,ich‘; daher dann solche
Formulierungen wie ,ich weiß mich‘ und das Ineinanderschieben der
Wissens- und Identitätsrelation.“ (ebd., 61) Angesicht der aus der Ne‐
ckarstadt vorliegenden idealistischen Forschungsberichte rät derselbe
so zu grammatikalischer Aufklärung. Zumindest insoweit uns die pa‐

7.4 Unauflösbare Begriffe

267

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


radoxen und dunklen Wendungen, hinter denen Dieter Henrich und
seine Schüler (Ulrich Pothast/Konrad Cramer) das Selbstbewusstsein
letztendlich „zum Verschwinden“ (ebd., 54) bringen, nicht überzeugen.
In der Neckarstadt wird nach Tugendhat also nicht genügend zwischen
der mit dem Phänomen verknüpften Identitäts- und Wissensproble‐
matik unterschieden (vgl. ebd., 58). In ganz anderen Zusammenhän‐
gen erklärt Peter Singer hinsichtlich unseres praktischen Orientie‐
rungswissens, dass Urteile, die den Praxistest nicht bestehen, unter
„einem theoretischen Defekt leiden“ (Singer 2008: 16). Ähnliches gilt
anscheinend also auch für das Verfügungswissen. „Wenn“, so Tugend‐
hat, „sich bei der Beschreibung eines Phänomens Paradoxien ergeben,
müssen wir annehmen, daß die Beschreibung von unangemessenen
Prämissen ausgeht, daß sie sich inadäquater kategorialer Mittel be‐
dient.“ (Tugendhat 1979: 11) Haben sich also alle bisherigen Erklä‐
rungsversuche am Ende als zirkelhaft erwiesen und wurde dabei nicht
zuletzt im Rahmen der Diskussionen der Heidelberger Schule deutlich,
inwieweit diese allesamt von einer als Beziehung gedeuteten Subjekti‐
vität ausgehen, warum dann nicht einmal wenigstens versuchsweise
den einfachen Aussagesatz heranziehen?

Gleich zu Beginn seiner Karriere lässt Fichte wissen, dass wir al‐
lenfalls angemessenere Beschreibungen der kantischen Einsichten er‐
warten sollten. Überdauert in dessen eigenem Grundmotiv des Setzens
nun nicht der alte schöpfungstheologische Gedanke der creatio ex nihi‐
lo? Über ihn wird laut Tugendhat jedenfalls verständlich, wie Fichte
den an sich passiv konnotierten „logisch-ontologischen Gedanken
vom Sein als Gesetztsein“ aktiv wenden kann (ebd., 63). Bereits Schil‐
ler bemerkt gegenüber Goethe: „Die Welt ist ihm nur ein Ball, den das
Ich geworfen hat, und den es bey der Reflexion wieder fängt!!! Sonach
hätte er seine Gottheit wirklich declariert, wie wir neulich erwarteten.“
(Schiller zit. n. Schäfer 2006: 32) Worüber sich für Tugendhat die un‐
tersuchten Beiträge also in sonders zu einer „Schule“ zusammenschlie‐
ßen, ist die Art und Weise, wie in ihnen sachliche Tiefenschärfe mit
einem unbeirrt idealistischen Bekenntnis zusammenfinden. Wie hier
im Verlauf der Diskussion eine gegenüber den relational gefassten
Selbstbewusstseinstheorien nochmals vertiefte, das ist, nicht-relationa‐
le Rede über das Bewusstsein angestoßen wird. Mit ihr wird die
„Grenze der Verständlichkeit“ (ebd., 66) erreicht. Welcher Sinn soll

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

268

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sich etwa noch mit dem ausdrücklich ohne einen Moment von Selbst‐
kenntnis auskommenden Vorschlag verbinden, das Bewusstsein als
„objektiven Prozeß“ (Pothast) aufzufassen? (vgl. ebd., 54 u. 66) Oder
im Fall Henrichs, Selbstbewusstsein und Bewusstsein einerseits termi‐
nologisch klar voneinander abzugrenzen, andererseits jedoch gleich‐
zeitig eine Form von Selbstkenntnis zu supponieren, die weder hier
noch dort ihren Ort hat? (vgl. ebd., 66 f.) Nach Tugendhat geht Hen‐
rich so vor allem deshalb dazu über, das Bewusstsein als „Dimension“
(ebd., 66) auszulegen, um dadurch eine vorreflexive Selbstvertrautheit
einzuholen, die den Fallstricken des wissenden Selbstbezugs entgeht.

Mit der beziehungslos gedachten Vertrautheit-mit-sich, so Man‐
fred Franks Resümee hinsichtlich der Kontroverse, zieht Henrich
gleichsam die Summe aus dem Umstand, dass weder innenverliebte
Nabelschauen („jede Schau setzt ein Geschautes voraus“), noch Mo‐
delle der Selbstidentifikation (ob der darin vorausgesetzten „Dualität
von distinkten Gegebenheiten“), bzw. die Annahme einer ursprüngli‐
chen Selbstgewissheit („denn jedes Wissen erschließt etwas als etwas“)
die optische Metapher letztendlich loswerden (Frank 1986: 61). Von
daher also Henrichs Proben auf paradoxe Wendungen (ebd., 62). D.h.,
auf Begriffe46, durch die 1) die in cartesianisch-kantischer Einstellung
hinlänglich erkundete Spontaneität des Denkens, 2) von einer dem
vorausliegenden anonymen und ichlosen Dimension des Bewusstseins
ebenso abgehoben wird, wie die den Vollzugcharakter des transkatego‐
rial und transzendental gefassten cogito nach vorne übersteigende
(existenzielle) Selbstvertrautheit 3) gleichzeitig zum Ausdruck ge‐
bracht wird (vgl. ebd., 62).

Für Henrich lässt sich das Ich also auch nicht durch den regelkon‐
formen Gebrauch von Wörtern und Zeichen wegerklären. Wenngleich
wir uns zugestandenermaßen dadurch auch anderen zu erkennen ge‐
ben. Sei es etwa entlang des von Tugendhat diskutierten zweistufigen
Erkenntnisprozesses (Charakterisierung/Identifizierung). Um das ein‐
zusehen, genügt für ihn bereits ein flüchtiger Blick auf die kindliche
Entwicklung. Bildet das Kind auch erst nach und nach die Fähigkeit
aus, die entsprechenden sprachlichen Codes passgenau anzuwenden,

46 Die Rede ist etwa von einem „selbstlosen Bewußtsei[n] vom Selbst“ (Henrich zit. n.
Frank 1986: 64).

7.4 Unauflösbare Begriffe

269

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


liegt dessen eigentliche Leistung doch vielmehr darin, sich nunmehr in
seinem Selbstverhältnis gegenüber anderen auszudrücken. Folglich ge‐
genüber sich selbst in reflektierte Distanz treten zu können (vgl. Hen‐
rich 1999: 55). Ein flüchtiger Blick mit womöglich ethischen Implika‐
tionen. Im Umkreis der so genannten Theory of mind wird die Fähig‐
keit, im Geist eines anderen zu lesen, mitunter über den frühkindli‐
chen Narzissmus beschrieben. D.h., von dessen Ende her, das ungefähr
mit dem 18. Lebensmonat eintritt und an die Stelle der frühkindlichen
Idylle sukzessiv den anderen in seiner verstörenden Gegenwart rückt.
Wäre diese beginnende Perspektivenübernahme mit Henrich denn
nicht auf Folie der ursprünglichen Verspätung gegenüber uns selbst
auszudeuten, die das Selbstverhältnis kennzeichnet? Sprachen, die vom
ich Gebrauch machen, so lässt er jedenfalls wissen, drücken zwar be‐
sonders eindrücklich den Trieb zur Selbstständigkeit aus, verraten da‐
mit aber keinesfalls einen ungezügelten Herrschaftswillen im Sinne der
einsamen Bewusstseinsrobinsonade (vgl. Henrich 2007: 30). Wie dem
auch sei, bezüglich der Selbstvertrautheit wird Henrich selbst jeden‐
falls auch seine eigenen Theorieansprüche ermäßigen. Dass a) in
Rücksicht auf Kants noch in seine vorkritische Phase fallende Einsicht,
dass die philosophische Analyse „unauflösbare Begriffe anzuerkennen
hat“. Und b) im Hinblick auf die darin vorgezeichnete Perspektive be‐
wussten Lebens (Henrich 2007: 2).

Bewusstes Leben

So gewiss das Wissen von sich ist, verlangt es doch schier Unmögliches.
Nämlich, das Begriffslose durch den Begriff aufzuschließen. Eine ge‐
gen den hartnäckig sich einstellenden Gedanken der Selbstbeziehung
gerichtete begriffliche Leistung, die anscheinend auch die Beziehung
zu anderen umfasst. D.h., dem „Für-sich“ zwingend ein „Für-mich-
Sein“ vorordnet. Womit es Analyseformen, die bei den gemeinsam ge‐
teilten Kommunikations- und Interaktionsformen ansetzen, also ähn‐
lich wie der Begriffsanalyse ergeht. Ohne den (cartesianischen) Ich-
Gedanken also keine Theorieelemente wie etwa das des „generalisier‐
ten Anderen“ – geschweige denn dessen „signifikantes“ Gegenstück.
Wobei sich dessen ethisches Gewicht wohl vor allem aus den sich (im

7.5

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

270

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Sinne Hölderlins) widerstreitenden Lebenstendenzen ergibt. Als das
mithin Bedenklichste dieser Zeit erachtet Henrich so auch die Tendenz
zu nachmetaphysischem Denken. Wenigstens in Rücksicht auf das
Verantwortlichkeitsbewusstsein, das für den Ich-Gedanken elementar
ist. „Zur Intersubjektivität wird man im Ausgang vom ,Für-mich-Sein‘
der Subjektivität durch ein anderes Moment in dessen Verfassung ge‐
führt: Insofern für sie nicht das in sich allgemeine Für-sich des forma‐
len Selbstverhältnisses, sondern das Für-mich des Ich-Gedankens kon‐
stitutiv ist, versteht sich das Subjekt jeweils notwendig als ein Einzelnes.
Darin liegt, wie gesagt, daß es den Gedanken von möglichen anderen
Subjekten, folglich aber auch den Gedanken einer Ordnung denken
muß, in der solche Subjekte voneinander verschieden sind. Von dieser
Ordnung oder Dimension als solcher muß es in seinem Selbstverhält‐
nis keinen bestimmten Begriff haben. Aber beides, den Ich-Gedanken
im Zusammenhang mit dem dieser Ordnung, schließt sich ohne weite‐
res der Gedanke von einer Beziehung an, welche die Subjekte unterein‐
ander aus ihrem Für-mich-Sein heraus aufnehmen könnten.“ (Henrich
1999: 70) Aus dem „Für-mich“, quasi als Ermöglichungsgrund des
„Für-sich-Seins“, gehen nach Henrich auch die miteinander verwand‐
ten Themenfelder (Leib/Körper, Person, Sprache und Mit-Sein) hervor,
die im Zusammenhang mit der Bildsamkeit angeführt wurden. Aus
dieser Perspektive wird für ihn also einsichtig, inwiefern die Subjekte
in ihrem unvordenklichen Selbstsein nur qua Verkörperung füreinan‐
der real werden; Inwiefern sich diese von raum-zeitlichen Körperdin‐
gen im Wesentlichen dadurch unterscheiden, dass sie sich in ihrer
Leiblichkeit mitteilen. Sprache also tiefer reicht als ein bloßes Verstän‐
digungsmittel. Als Medium, das auf einer „reale[n] Gemeinsamkeit“
(ebd., 71) basiert, somit auf solch mitleidsethische Kategorien wie Ver‐
letzlichkeit, Sterblichkeit und Endlichkeit verweist. „Dies Für-sich-Sein
läßt sich durchaus nicht aus der Kommunikation herleiten. Doch ist es,
wie die Analyse der wissenden Selbstbeziehung zeigt, auch nicht
selbstgewirkt. Es muß aus unverfügbarem Grund spontan aufkom‐
men. Wohl aber ist zu verstehen und zu erwarten, daß Subjekte, die in
ein zeitliches Dasein eintreten und die in ihm erlöschen, der Anleitung,
der Bergung und der Begleitung durch andere Subjekte bedürfen.“
(ebd., 71) Näher besehen, eignet dem „Für-sich“ somit sowohl eine
Dynamik nach innen wie eine nach außen. Besonnen lebt, wer auf bei‐

7.5 Bewusstes Leben

271

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


des achtet. Über die personelle Identität, welche den komplexen Zu‐
sammenhang von Subjekt, Person und Leib unter sich befasst, kom‐
men all die unserer Verfügungsmacht entzogenen Anlässe und Ohn‐
machtserfahrungen in den Blick (Krisen, Krankheit, Schicksalsschläge),
die nicht nur zu einem immer neuen Abgleich zwischen dem Bild, das
wir uns von uns selbst machen, wie den Erwartungen, die an uns ge‐
stellt sind, führen (einschließlich der darin implizierten Rollenkonflik‐
te), sondern darüber hinaus eben das Zeug dazu haben, an die drama‐
tische Frage zu rühren, was es denn mit dem eigenen Leben im Gan‐
zen auf sich hat. Anders nach innen. Hier zählen der Analyse zufolge
Erweckungserlebnisse. Die paradigmatische Rolle, die die Kunst für
das Leben spielen kann, dürfte damit auf der Hand liegen. Worum es
geht, sind Einschnitte, Augenblicke überraschender Klarheit, in denen
sich das spontane Aufkommen von Selbstbewusstsein gleichsam ein‐
malig im Lebensvollzug wiederholt. Das Dahinleben aus unverfügba‐
rem Grund somit im Hinblick auf die Summe des eigenen Lebens ins
Stocken gerät. In diesen Ausnahmesituationen wird der Einzelne aus
seiner je eigenen individuellen Lebenslage heraus in eine Selbstver‐
ständigung über die Verfasstheit menschlicher Subjektivität gezogen,
die dem diskursiven Denken entzogen bleibt. In solchen unverfügba‐
ren Momenten der Klarheit werden die beiden (gleichursprünglichen)
Enden (Welt/Absolute) demnach aus einer Perspektive fassbar, die es
ermöglicht, ihren Widerstreit fern falscher Befriedungstendenzen oder
Harmonieversprechen in sich auszusöhnen. D.h., in seinem Leben da‐
hin gelangt, zukünftig auf das ursprüngliche Selbstverhältnis aus ver‐
größerter (Selbst-)Distanz herabzublicken. (vgl. ebd., 73 f.) So lebt also
besonnen, wer glaubt; wer aus der in solch unverhofften Momenten
aufgetanen prinzipiellen Unentscheidbarkeit heraus seine weitere Le‐
bensorientierung gewinnt. Wer sein Leben, mit anderen Worten, von
diesem Moment an in die Fluchtlinie letzter Gedanken stellt und ver‐
sucht, aus diesen heraus seinen festen Stand zu gewinnen. Diese An‐
strengungen der Selbstverortung, das wird von Henrich betont, kön‐
nen von jenem der ästhetischen Erfahrung verwandten Evidenzerleb‐
nis abweichen. Gleichwohl bildet dieses den unwiederbringlichen Be‐
zugspunkt (vgl. ebd., 74). Was Fichte aus Jacobis salto mortale macht,
führt demnach (anders als Fichte meint), zu einer Ethik mit gedämpf‐
tem Imperativ. D.h., zu einer Handlungsanweisung, in die sich der

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

272

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Doppelsinn der Besinnung einfindet. „(1) Halte ein, so kannst du nicht
ohne Besinnung weiter verfahren! (2) Erwäge, welches Handeln nach
diesem Einspruch, den Du anerkennst, das richtige wäre, und gewinne
dann auch die richtige Einstellung zu solcher Handlungsart! (3) Du
bist doch noch ein ganz anderer, als Du meinst, wenn Du so handelst,
wie Du zunächst wolltest. Du weißt das in Wahrheit auch – und Du
weißt es ganz und gar, wenn Deine eigene Besinnung Dich in Deinem
Handeln wirklich leiten wird.“ (ebd., 116) Folgen wir Henrich, reicht
es also kaum, Raskolnikov einfach die Fähigkeit der reflexiven Selbst‐
beobachtung entgegenzusetzen. Vielmehr sollte derselbe wohl mit den
Punkten zwei und drei konfrontiert werden. Danach erschließt sich
mir der Verpflichtungscharakter des moralischen Sollens gegen den
Hintergrund des mir entzogenen Grunds über eine Tiefenanalyse mei‐
nes Selbstseins. D.h., aus einer gegen abschließende Analysen gefeiten
Perspektive, die somit erst gar keine Gedanken an womöglich verbor‐
gene „Techniken der Selbstüberredung“ aufkommen lässt. Aus ihr he‐
raus wird deutlich, inwiefern ich insbesondere durch jene beiden
Punkte festen Stand im Leben gewinne. Wenngleich dieses auch wei‐
terhin in dessen Wechselfälle eingespannt bleibt. Der Sinnlosigkeits‐
verdacht hinsichtlich des eigenen Lebens sich also wohl niemals ganz
wird ausräumen lassen. Von ganz entscheidender Bedeutung ist dabei
die Begegnung mit dem anderen Menschen. D.h., der Sinn dafür, dass
mich dessen Gegenwärtigkeit nicht nur aus anthropologischer Per‐
spektive (Mitteilungsfähigkeit, Kooperationsbereitschaft etc.) angeht.
Denn dann rückt eine zweite Stufe der normativen Selbstverständi‐
gung in den Blick. Aus ihr heraus wird sich das an den Liebespflichten
explizierte Spannungsverhältnis von universaler Norm und partikula‐
rer Bindung und Verpflichtung zwar auch nicht auflösen lassen, jedoch
wenigstens in seiner Persistenz begreifbar. D.h., als wesentlicher Be‐
standteil und korrektiver Auskunftsort für Wesen lesbar, die sich ob
der sie (im Verborgenen) umtreibenden Frage nach der Bewandtnis
des eigenen Lebens selbst auszeichnen. „So sehen wir also, wie der phi‐
losophische Rahmen, innerhalb dessen der Ort und der Ursprung des
sittlichen Bewusstseins bestimmt wurden, verstehen lässt, wieso dies
Bewusstsein eine ihm selbst begründete Erweiterung und Vertiefung
erfahren muss. Diese Entfaltung folgt einer nur in ihm selbst gelegenen
Konsequenz und versetzt doch zugleich in eine neue Spannung: die im

7.5 Bewusstes Leben

273

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


notwendigen Ausgleich zwischen der sittlichen Konkretion eines Le‐
bens der Person und ihrem Prinzipienbezug, welcher der Grundform
im Weltaufbau durch das Subjekt entspricht.“ (ebd., 129)

Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

Für Fichte ist klar, Leben und Begriff kommen niemals zusammen.
Zwischen dessen Vermittlungsleistungen wie dem gelebten Leben
kann es keinen Vereinigungspunkt geben. Kaum weniger ungeschickt
dürfte sich für ihn das „auch“ anstellen, welches heute zuweilen als
eine Ambivalenz und Paradoxie angemessene Leitwährung diskutiert
wird. Auch die „Wahrnehmungskraft“, durch die etwa „die Literatur
seit jeher der Philosophie überlegen“ (Seel 2006: 71) sein soll, dürfte
für ihn den Graben also nicht überspringen können. Wobei der sprin‐
gende Punkt für ihn nicht ist, dass das Leben geführt werden muss. So‐
wenig der Gegensatz zwischen dem quantitativen und qualitativen In‐
dividuum (Simmel) seine Sache ist, ist es das Leben der kyberneti‐
schen Einsamkeit. Soll heißen, das auf Optimierung programmierte
Leben bleibt für ihn wohl nicht weniger im Umkreis der Tatsachen ste‐
hen, wie das zusammengebastelte. Sein Interesse gilt vielmehr dem al‐
len sachhaltigen Bezügen vorausliegenden bewussten Leben. Dem Le‐
ben also, das sich dem Paradox der Wahl stellt, wonach derjenige, der
die Freiheit wählt, schon vorher frei gewesen sein muss (bzw. derjenige,
der dem Zwang unterliegt, niemals wirklich die Wahl hatte). So sehr
Begriff und Urteil die Extreme von Freiheit und Zwang auch unvorein‐
genommen und schonungslos durchdenken, bewahrt demnach allein
der persönliche Entscheid ohne „Entscheidungs-Grund“ (Fichte BM:
43) die Reflexionen vor dem Gang in leere Abstraktionen. Nicht ohne
Grund wird also jeder, der selbst denkt, auf dessen Brief an Rheinhold
verwiesen. „Meine Theorie ist auf unendlich mannigfaltige Art vorzu‐
tragen. Jeder wird sie anders denken und anders denken müssen, um
sie selbst zu denken. Je mehrere ihre Ansicht derselben vortragen wer‐
den, desto mehr wird ihre Verbreitung gewinnen.“ (Fichte zit. n.
Stegmaier 2000: Anm. 142) Bewusst Leben, so wie es aus dem unendli‐
chen Satz „Ich bin“ folgt und Fichtes eigenen Worten zufolge unendli‐
che Vortragsarten provoziert, sollte also nicht mit den mittlerweile er‐

7.6

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

274

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


hältlichen esoterischen Sinnangeboten verwechselt werden (vgl. Hen‐
rich 1999: 11 f.). Dem entgegen stellt es auf eine dreistellige Relation
ab. Unter analytischen Gesichtspunkten verweist der Titel auf Bestim‐
mungsmomente, die mit dem Leben immer wieder verknüpft werden.
D.h., das bewusste Leben leugnet weder die Spontaneität oder Inner‐
lichkeit, noch den mit dem Leben gleichfalls verbundenen Gedanken
der in sich bewegten und organisierten Ganzheit. Diese Momente, die
das Leben von seinem biologischen Substrat losketten und als polemi‐
sche Opposition gegen die toten Werke des Verstandes etablieren, wei‐
sen nach Ansicht Henrichs vielmehr in Richtung einer Theorie des
Selbstbewusstseins, die berücksichtigt, dass sich dieses zwar denken
lässt, sich jedoch niemals restlos in den Begriffsnetzen der Theorie ver‐
fängt. Selbstbewusstsein, wie es aus dem Vollzugscharakter bewussten
Lebens verstehend nachvollzogen werden kann, hat mit anderen Wor‐
ten nichts gemein mit jener (Vulgär-)Psychologie bzw. Soziologie, die
mittlerweile die Regalmeter der Buchhandlungen ausfüllt und den Sie‐
geszug des authentisch geführten Lebens belegt (vgl. ebd., 14).

Bewusstes Leben, wie es sich über das durch Hölderlin moderierte
Gespräch zwischen Fichte und Heidegger ausformt, zielt jedoch nicht
nur auf solch verlegerisches Kalkül. Auch jene sozialwissenschaftlichen
Perspektiven auf Selbst, Person und Identität, die sich nicht ohne wei‐
teres unter die Gemengelage lebensweltlicher Ratgeber rubrizieren las‐
sen, dürfen sich angesprochen fühlen. Denn was Subjektivität über‐
haupt besagt, ist auch heute noch weniger klar, als es diese Diskurse
nahelegen. So wäre also auch in Rücksicht auf jene zu diskutieren, was
Autonomie eigentlich meint. Über eine klare Abgrenzung der Diszipli‐
nen, deren Zusammenarbeit also überhaupt erst vorzubereiten. „Schon
die Abgrenzung verlangt, soll sie einleuchtend und erhellend sein, daß
die philosophischen Probleme und Positionen, die in einer gewissen
Nähe zur sozialpsychologischen Identitätskonzeption stehen, als solche
verdeutlicht werden, damit beurteilt werden kann, ob sie zur Aufklä‐
rung über Prämissen und Problemhorizonte beitragen können, in de‐
nen sich die sozialpsychologische Konzeption bewegt.“ (Henrich 1996:
136) Kein geringes Programm. Verlangt es doch eine prozessorientier‐
te Semantik der Subjektivität bereitzustellen, durch die sowohl das Le‐
ben, das Problemlösungen favorisiert, wie auch das Leben, das Wahr‐
heit als lebensdienliche (bzw. –steigernde) Fiktion behandelt, aus dem

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

275

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


grundlosen Gang des Ich heraus verständlich wird (vgl. Henrich 1999:
19 f.). D.h., als durchaus plausible Alternativen, denen allenfalls in
praktischer Absicht begegnet werden kann. Etwa im Rückgriff auf das
kantische Postulat. Dessen Doppelsinn erlaubt anscheinend, Problem-
und Rätselperspektiven voneinander abzuheben. „Diese Kantische
Formel ist wesentlich zweideutig. Sie kann meinen: Was angenommen
wird, „als ob“ es wahr sei, hat dieselbe Wirkung, die eine Einsicht ha‐
ben könnte, aber in Kenntnis dessen, daß es nicht um die Wahrheit,
sondern allein um die Weise des Gebrauchs geht. Sie kann aber auch
einen Sinn haben, der dieser Lesart in dem entscheidenden Punkt ge‐
radewegs entgegengesetzt ist: Was zu begründen uns unmöglich ist,
was aber aus dem Ganzen unseres Vernunftwesens als unverzichtbare
These hervorgeht, auf das dürfen wir ebenso unser Leben orientieren,
wie wenn es eine begründete Erkenntnis wäre. Wir sind berechtigt in
der Meinung, daß das, was wir so annehmen, und das, was wahr ist,
sich ineinander kontinuieren. Das eigentliche Wirkliche, das auch un‐
sere Wirklichkeit ist, verlangt nicht, die Wahrheit dessen zu dementie‐
ren, was doch nur angenommen wurde, weil seine Annahme unab‐
wendbar war.“ (ebd., 146) Was folgt daraus für Kants Stein der Wei‐
ßen?

Kant, so wurde gezeigt, schwankt hinsichtlich der Verhältnisbe‐
stimmung von Moral und Freiheit zwischen zwei miteinander unver‐
einbaren Lesarten. Womöglich mag hier ein Blick auf dessen eigene
Biographie orientieren. Wollte man mit Kant einen Zeitpunkt benen‐
nen, indem die Erziehung zur Mündigkeit abgeschlossen sein sollte,
wäre man mit dem vierzigsten Lebensjahr gut beraten. Erst in diesem
Alter müssen wir über unseren Charakter Rechenschaft ablegen. Mit
vierzig stellt sich dessen Beobachtungen zufolge ein Verhältnis zwi‐
schen den Neigungen und Leidenschaften ein, das uns einerseits noch
an den Dingen genügend Anteil nehmen lässt, uns andererseits jedoch
auch in eine gewisse Distanz gegenüber den Dingen entlässt. Uns da‐
mit also erlaubt, unser durch Erfahrung geschärftes Urteilsvermögen
unter Beweis zu stellen (vgl. ebd., 175). Mit vierzig erschaffen wir uns,
wie Kühn schreibt, gleichsam „aus dem Stoff unseres bisherigen Le‐
bens“ (ebd., 181) neu. In diesem Lebensabschnitt droht also weniger
eine Midlife-Crisis, als dass es zur vollen Ausbildung der eigenen Per‐
sönlichkeit kommt. Um die vierzig wird jeder-man(n) gewissermaßen

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

276

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


zum Adressat des oben geschilderten intellektuellen Erweckungserleb‐
nisses, das Fichte schon mit seiner Hauslehrertätigkeit ereilt. Die sin‐
nenfreie Neigung gewissermaßen gegen den Hintergrund eines alles
andere als zufälligen Bruchs im Leben lesbar. „Der Mensch, der sich
eines Charakters in seiner Denkungsart bewußt ist, hat ihn auch nicht
von Natur, sondern muß ihn jederzeit erworben haben. Man kann
auch annehmen: daß die Gründung desselben gleich einer Art der
Wiedergeburt, eine gewisse Feierlichkeit der Angelobung, die er sich
selbst tut, sie und den Zeitpunkt, da diese Umwandlung in ihm vor‐
ging, gleich einer neuen Epoche ihm unvergeßlich mache. – Erziehung,
Beispiele und Belehrung können diese Festigkeit und Beharrlichkeit in
Grundsätzen überhaupt nicht nach und nach, sondern nur gleichsam
durch eine Explosion, die auf den Überdruß am schwankenden Zu‐
stande des Instinkts auf einmal erfolgt, bewirken. Vielleicht werden
nur wenige sein, die diese Revolution vor dem 30sten Jahre versucht,
und noch wenigere, die sie vor dem 40sten fest gegründet haben.-
Fragmentarisch ein besserer Mensch werden zu wollen, ist ein vergeb‐
licher Versuch; denn der Eindruck erlischt, während dessen man an
einem anderen arbeitet; die Gründung eines Charakters aber ist abso‐
lute Einheit des innern Prinzips des Lebenswandels über‐
haupt.“47(Kant zit. n. Kühn 2007: 174) Maximen sind Grundsätze.
Grundsätze, durch welche der Charakter nicht bloß ausgedrückt wird,
sondern durch welche er geformt und hervorgebracht wird. Solcher‐
maßen in das Leben einbegriffen also keinesfalls einer Selbstisolation
entspringen. Über den „öffentlichen Diskurs“, „das Gespräch mit
Freunden über moralische Fragen“, so Kühn, steigt das objektiv Ver‐
nünftige in die Alltagswelt hinab. (ebd., 175).48 Als Grundsätze für un‐
ser Handeln qualifizieren sich Maximen danach nur, insoweit sie das

47 Vor seinem vierzigsten Geburtstag soll Kant selbst mit der ästhetischen Existenz
liebäugeln. Eine Lust, die allerdings jäh endet. Der Tod seines engsten Vertrauten
in Königsberg, Funke, zieht ihm buchstäblich den Boden unter den Füßen weg
und lässt ihn nach einem Leben mit festen Grundsätzen Ausschau halten. Nach
Kühne handelt es sich hierbei also um eine erwähnenswerte Koinzidenz zwischen
Leben und Begriff. Trägt eine solche Kontextualisierung dessen eigener Kehre doch
dazu bei, zu zeigen, dass Kant nicht der (verschrobene) anästhetische Zeitgenosse
ist, zu dem ihn seine Biographen machen.

48 Ein Umstand, der nun allerdings keinesfalls Kants Zurechnung der Maxime zu un‐
serem Privat-Horizont widerspricht. Mit dieser Einordnung aus seiner Logikvorle‐

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

277

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Zeug dazu haben, sich als kontextübergreifende Leitfäden zu bewähren.
Von daher ihr Purismus. Einerseits. Andererseits impliziert die ge‐
suchte „Beständigkeit und Festigkeit“ der Maximen, daß ihre Zahl „re‐
lativ klein sein muß“ (Kühn 2007: 176 f.). D.h., als „Lebensregeln“, die
zutiefst verinnerlicht werden, widerstreiten sie dem kognitivistischen
Zerrbild, permanenter Neubewertungen von aufeinanderfolgenden
Handlungssituationen. Dementgegen bleibt ihre Zahl limitiert. Wo es
denn einmal zur Infragestellung dieser übersichtlichen Haushaltung
kommt, stellt sich also vielmehr gleich eine fundamentale Korrektur
der bisherigen Selbstinterpretation ein (vgl. ebd., 177).

Mit dem vierzigsten Lebensjahr könnte die begriffsanalytische Per‐
spektive also an Zuspruch verlieren? Selbstbestimmung scheint auf
einen Lebensgang abzustellen, indem sie sie sich ebenso entfalten wie
bewähren muss. An die Stelle von an Laborbedingungen erinnernde
Gedankenexperimenten, durch welche freies Handeln weder bewiesen
noch widerlegt wird, rücken damit anscheinend Selbstbildungs- und
Formungsprozesses, die aus dem Horizont des moralischen Sollens
nachgezeichnet werden. Denn „[g]ibt es die Freiheit der Selbstbestim‐
mung, die am deutlichsten im sittlichen Bewusstsein vorausgesetzt
wird, dann ist sie nicht eine Eigenschaft, die sich in einzelnen Hand‐
lungssituationen realisiert. Sie realisiert sich in einem Prozess, der zur
Begründung einer Handlungsart führt.“ (Henrich 2007: 352). Für Kant
war es unter den mächtigen Eindrücken der Kausalkategorie das Ge‐
setz, das Moral und Freiheit verband. Auf die damit einhergehenden
Schwierigkeiten reagiert Henrich, indem er letztere prozessual fasst. So
unbegreiflich der Grund (Realgrund) der Freiheit für uns notwendig
auch bleibt, nehmen wir sie doch unentwegt (als Idealgrund) in An‐
spruch. Insbesondere immer dann, wenn wir uns der Selbstverständi‐
gung in praktischer Absicht verweigern. Wenn wir an die Stelle des
(versöhnenden) Ausgriffs nach einem Ganzen, in das wir inbegriffen
sind, also Lebensperspektiven puren faktischen Daseins rücken. Den
unverfügbaren Grund in uns somit in Form von Machbarkeits- und

sungen will er uns vielmehr nur einschärfen, dass wir uns niemals in die richterli‐
che Position des göttlichen Beobachters versteigen sollten. Denn im Hinblick auf
die Handlungsregeln bzw. -dispositionen, die sich alter ego aus seiner einmaligen
Situation heraus auferlegt, muss unser Urteil notwendig äußerlich bleiben (vgl.
Stegmaier 2000: 78).

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

278

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Verfügungsphantasien oder Erklärungsabsichten nach außen projizie‐
ren. Stattdessen sollten wir die Freiheit also aus der umrissenen dop‐
pelten Unbegreiflichkeit heraus explizieren (vgl. ebd., 354 ff.). Was das
heißt, dürfte auch über die Idee der Menschheit deutlich werden, die
aus dieser Perspektive anscheinend in die Empörung einzieht. Danach
korrespondiert das persönliche Schuldgefühl wohl keinesfalls in erster
Linie mit der Empörung dritter. Worauf sich dieses demnach vielmehr
bezieht, ist eine Revision des eigenen Selbstverständnisses. D.h., der
Selbstwahl, die durch den bösen Willen eingestanden wird. „Gegen‐
stück“ meiner persönlichen Schuldgefühle, so Henrich, ist nicht „die
Empörung anderer Menschen. Diese Empörung, die zu einer anderen
Art von Schuldvorwurf führt, erklärt sich vielmehr aus den potenziel‐
len und den wirklichen Folgen eines Lebens nur im Eigeninteresse für
die anderen, die als böse, weil zerstörerisch beschrieben werden kön‐
nen. Im Blick auf diese Folgen und im Urteil der Anderen hat darum
auch die Charakterisierung der Selbstwahl, über die das Selbstsein de‐
formiert wird, als ,das Böse‘ ihren ersten Ursprung. Der Akteur wird es
sich, und zwar von sich aus, auch zu eigen machen müssen, obwohl es
den Akt seiner Selbstbestimmung zum Selbstverlust als solchen eigent‐
lich nicht trifft.“ (ebd., 336)

Grund der Freiheit

Mit Fichte lässt sich also ein Grund der Freiheit denken. Auch wenn
das zunächst paradox klingt. Der Verpflichtungscharakter des Moral‐
gesetzes wird danach aus der Bewegung der Subjektivität heraus ver‐
ständlich. D.h., im Lichte des vertieften Aufschlusses über sich selbst
erhellt, welche die moralische Selbstthematisierung in Aussicht stellt.
So müssen Moralverächter vom Schlage Raskolnikovs zwar keinen
Freiheits- doch einen Selbstverlust fürchten. Leitend für diesen Gedan‐
kengang ist nicht zuletzt die von Fichte von der dritten Periode an un‐
tersuchte Augentätigkeit. Mit ihr verlagert sich der Akzent vom Akti‐
vum des Setzens hin zum Passivum des Eingesetzt-seins (vgl. Henrich
1967: 26). Aus Sicht Henrichs sind die paradoxen Wendungen, die
Fichte von diesem Zeitpunkt verwendet, also kein Ausdruck theoreti‐
scher Verlegenheit, sondern vielmehr dem Phänomen geschuldet. Von

7.6.1

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

279

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


den Stoikern war zu lernen, dass das Ich noch in einem ganz anderen
Sinn nicht Herr im eigenen Haus ist, als dies die antiidealistischen De‐
zentrierungslektüren des 19. Jahrhunderts verkünden. Der stoische
Geistbegriff erschien vielmehr als Vorläufer der spinozistischen Sub‐
stanzmetaphysik bzw. der diese rezipierenden idealistischen Begriffs‐
formen.

Vom Unendlichen zum Endlichen kein Übergang. Eine Einsicht,
die, wie Schelling weiter ausführt, die überlieferte Emanationslehre mit
der spinozistischen Substanzmetaphysik teilt (vgl. Schelling IWL: 159).
Folgen wir Henrich, zeichnet sich durch diesen Interpretationshori‐
zont hindurch die monistische Grundüberzeugung ab, die die mitein‐
ander konkurrierenden Systementwürfe eint. Der idealistische Wett‐
streit kennt, mit anderen Worten, theorieimmanente Gründe. Die pla‐
kative Formel: ,Von Kant zu Hegel‘ umschreibt demnach eine Denkan‐
strengung, die sich darum bemüht, aus „den Begriffsbildungen der
Transzendentalphilosophie heraus“ eine Begriffsform zu entwickeln,
die es erlaubt „den monistischen Grundgedanken zunächst in eine ei‐
genständige formale Ontologie und sodann in eine Weltsicht auszuar‐
beiten“ (Henrich 2001: 145). Und zwar mit der Zielsetzung, die festge‐
wordenen Gegensätze, die die „Vormeinungen der alltäglichen Welt‐
sicht oder [die, S.S.] historisch[e] Religion“ (ebd.) suggeriert, zu ver‐
flüssigen. Der monistische Grundgedanke, „daß Endliches durchaus
und in sich selbst unselbstständig nur in Beziehung auf das besteht,
was einzig von sich aus eigentlich wirklich ist“ (ebd., 144), wird von
ihnen also als „Programm der Korrektur hin zur Wahrheit“ ebd., 145)
rezipiert. Zugleich leitet sich aus dem idealistischen Rezeptionsinteres‐
se die enorme Unruhe ihrer Begriffsbildungen ab. So wie die monisti‐
sche Grundüberzeugung „dazu nötigen will, von dem falschen Glau‐
ben an die Wirklichkeit vom rein Endlichen abzulassen, so kann sie
auch im weiteren Verlauf der Entfaltung eines jeden Monismus wiede‐
rum gegen jede Form monistischer Begriffsbildung gestellt werden, in
der die Innerlichkeit des Endlichen im Einen Wirklichen nicht in vol‐
ler Konsequenz ausgedacht und festgehalten wird.“ (ebd., 146) Mit
einem Wort, die überlieferte Einsicht bezeichnet das Problembewusst‐
sein, das die Kontroverse speist. Das sei in aller Kürze an Schel‐
lings ,System des transzendentalen Idealismus’ (1800) illustriert. Hin‐
sichtlich des Absoluten als „leere Idee der reinen Indifferenz“ (Schulz

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

280

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


1981: 42), wie Walter Schulz schreibt, kann gezeigt werden, dass dieses
sich einen mit dem eigenen Systemgedanken unverträglichen Dualis‐
mus einhandelt. Schelling erkauft die angenommene strukturhomolo‐
gische Einheit der beiden Extreme um den Preis zweier nicht mitein‐
ander vermittelter Dimensionen. Das Absolute erscheint in einer Dop‐
pelperspektive (vgl. ebd., 42 f.). Zum einen erscheint dieses als Schnitt‐
stelle der aufeinander bezogenen Extreme (relative Totalität). Zum an‐
deren als der unvordenkliche Einheitsgrund („absolute Totalität“) der
Unterschiedenen. Beide Perspektiven erweisen sich so in ihrer Diffe‐
renz als auf den Fluchtpunkt der Indifferenz hin angeordnet. Behan‐
delt Schelling Freiheit hier „wesentlich als spekulativ-theologisches
Problem“ (ebd., 41), zeigen sich Ich und Welt in ihrem Gegensatz da‐
bei auf ein gegensatzloses Absolutes verwiesen, in dessen differenzlo‐
ser Nacht, wie Hegel in der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes
spottet, alle Kühe schwarz sind. Der von Schelling scheinbar nur wie‐
derholte Tenär wird demnach von einem Dualismus durchzogen, der
letztlich mit dessen eigenem Theorieanspruch unvereinbar ist (vgl.
ebd., 42). Deutlich werden sollte an Schellings Rezeption des von Par‐
menides herkommenden All-Einheitsgedanken also folgendes. Will
man die Subjekte, die man in ihrem Wissen von sich unter ontologi‐
schen Gesichtspunkten als Einzelne ansprechen kann, mit diesem auf
der Rückseite ihres Status als Erkenntnissubjekte verbundenen Gedan‐
ken der All-Einheit zusammenführen, bedarf es begrifflicher Mittel,
die ebenso von der Sprache der ontologischen Alltagsontologie wie der
Terminologie der physikalischen Weltbeschreibung abweichen. Also
ganz im Sinne Fichtes paradox anmuten. Als Frage formuliert: Wie
lässt sich der entzogene Grund, der die Denk- und Handlungsart be‐
stimmt, mit dem Ganzen, das nicht zuletzt in Krisensituationen lebhaft
verspürt oder erfragt wird, zusammendenken? Die Antwort auf diese
Frage deutete sich weiter oben schon an. Nämlich im Kontext der Er‐
örterung des „bloßen Gedankens“. Diesem zufolge gilt es, das von He‐
gel von seiner Frankfurter Zeit an entwickelte Formular des absoluten
Unterschieds nicht mehr im Sinn der finalisierenden Dialektik, son‐
dern im Sinne der kantischen Idee auszulegen. Bereit in seinem unter
dem Titel ,La découverte de Fichte’ am College de France im Jahre
1966 – gleichsam im Epizentrum der radikalen Vernunftskepsis – ge‐
haltenen Vortrag, verfolgt Henrich so das Ziel der Rehabilitierung

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

281

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Fichtes. Noch bevor die Hysterie über die sich allerorts verbreitenden
semiotischen lacacacacinsichen und deridadadadischen Virenstämme
hierzulande die Feuilletons überschwämmen, verteidigt er Fichte also
gegenüber dem Vorwurf ,totalitärer Vernunft’. Die Diskurshoheit, wel‐
che die spekulative Vernunft schon recht bald erlangt hatte und deren
Geltungsansprüche sich auch noch durch die linksrheinischen Abset‐
zungsbewegungen hindurch verfolgen lässt, trägt demnach erfolgreich
dafür Sorge, dass Anschlussversuche an Fichtes anfängliche Entde‐
ckung unterbleiben. Der Preis, den die philosophische Agenda dafür
entrichtet, beziffert sich so für Henrich durch den Verlust einer Per‐
spektive nachmetaphysischen Denkens, die ohne das (Beliebigkeit auf‐
rufende) Präfix- Post überzeugt. Ganz am Ende seines Vortrages äu‐
ßert sich Henrich so über die Unruhe der Subjektivität in einer Weise,
die nicht ohne das hegelsche Formular des absoluten Unterschieds
auszukommen scheint und dabei doch beansprucht, diese ganz anders
aufzufassen (vgl. Henrich 2001: 82). Was Henrich bei Fichte entdeckt,
ist eine in sich bewegte Subjektivität, die, indem sie auf ein dialekti‐
sches Drehbuch verzichtet, unserer endlichen Situation angemessener
scheint. Nichtsdestotrotz dürfte sich diese nicht ohne das hegelsche
Formular des absoluten Unterschieds darstellen lassen. Fichte erklärt
hinsichtlich der kantischen Verstandeskategorien, dass die Bewusst‐
seinsinhalte nicht nur „wie in einer Zeitung des menschlichen Geistes“
neben- bzw. übereinander gestellt werden dürfen (Fichte BM: 74).
Dem kommt Hegel in der Phänomenologie des Geistes nach, indem er
Anschauung und Begriff in eine gemeinsame Erfahrungsgeschichte
hineinzieht. So wird das transzendentale Selbstbewusstsein an der
Schwelle zum Selbstbewusstseinskapitel gleichsam organisch aus die‐
ser mit der sinnlichen Gewissheit einsetzenden Erfahrungsgeschichte
entwickelt. Kurzum, an den absoluten Unterschied herangeführt. „Ich
unterscheide mich von mir selbst, und es ist darin unmittelbar für mich,
dass dies Unterschiedene nicht unterschieden ist. Ich, das Gleichnamige,
stoße mich von mir selbst ab; aber dies Unterschiedene, Ungleich-Ge‐
setzte ist unmittelbar, indem es unterschieden ist, kein Unterschied für
mich.“ (Hegel PhG: 135) Nimmt man dieses Formular und speist es in
das reformulierte Verhältnis von Vernunftfaktum und Achtungsformel
ein, gelangt man anscheinend zu dem Gedanken einer All-Einheit,
welche die Differenz in sich selbst einschließt. D.h., zugleich als Nicht‐

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

282

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


differenz, wie als Differenz begriffen und beschrieben werden kann.
Als solche also die Attribute des Einen wie des Unendlichen trägt, oh‐
ne dabei in einen äußerlichen Gegensatz zum Endlichen zu geraten.
Denn dieses lässt sich unter dieser Voraussetzung nach Henrich über
die Begriffe des Selbstgenügsamkeit und Selbstdifferenzierung, die es
demnach mit der All-Einheit teilt, als inbegriffen in das Eine fassen.
Über beide Begriffe in ihrem Zusammenspiel wird somit das endliche
Einzelne zugleich als radikal abhängig wie ursprünglich selbstständig
begreifbar. Unterschieden und doch nicht dem Unendlichen äußerlich,
ist die Einzelheit demnach über den Begriff des Selbsterhalts. Für alles
Belebte gilt danach, dass es sich von anderem Einzelnen über Prozesse
der internen Selbstdifferenzierung organisiert. Genau dadurch in sei‐
ner grundsätzlichen Gefährdung behauptet (wenngleich, wie Henrich
anfügt damit noch nicht ausgemacht sein dürfte, ob dieses Beschrei‐
bungsformular auch für alles unorganische Anwendung finden kann)
(vgl. Henrich 2007: 266 ff.).

Seinem aus dem lateinischen, speculator (erspähen, auskundschaf‐
ten) herzuleitenden Wortsinn nach, stellt sich das spekulative Denken
in den platonisch-augustinischen Traditionszusammenhang der inne‐
ren Wesensschau oder des geistigen Auges (vgl. Schnädelbach 2007:
18). In groben Zügen wäre also bereits durch diese etymologische No‐
tiz die Ausgangslage der (Schelling-)Hegelschen Fichtekritik umrissen:
Fichte will dasselbe wie sie. Da er allerdings weiterhin am Letztbegrün‐
dungsprogramm der Vernunftkritik festhält, bleibt die avisierte (um‐
fangslogische) „Identität von Denken und Sein“ für ihn unerreichbar
(Siep 2000: 40). Nach Ansicht Henrichs spricht dieses Resümee also
nicht zwingend gegen Fichte. Fichtes Erfahrung dürfte vielmehr ver‐
stehen Helfen, weshalb philosophische Beratung an Bedeutung ge‐
winnt. Vernünftig handelt, so wurde oben in Erfahrung gebracht, wer
sich selbst sorgsam auf die eigenen Motive und Gründe hin evaluiert.
Konfrontiert etwa mit existenziellen Fragen, die bis ins Mark der eige‐
nen Identitätskonstruktion zielen und dabei doch von exemplarischem
Charakter sind, gegebenenfalls das Gespräch mit seinesgleichen sucht
(vgl. Gerhardt 2007: 14 ff.). Wer mit anderen Worten durchschaut hat,
dass die vordergründig nur auf das Handeln zugeschnittene Frage ,was
soll ich tun‘, in Wirklichkeit die „Frage der Ethik“ anzielt (Gerhardt
2007: 91). Nämlich, „Wer bin ich? Wie (und worin) verstehe ich mich

7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat

283

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


selbst?“ (ebd., 91) Wer also im Rahmen von zugleich spielerisch wie
phantasievollen Probehandlungen gewissenhaft den Ernstfall übt.
Folglich den Fall vorbereitet, da „das Ganze einer Situation, die auf das
Ganze einer Person bezogen wird, die darin Gefahr läuft, in Wider‐
spruch zu sich und zum Ganzen ihres Lebens zu geraten“ (ebd., 420).

Als Bestimmungsort von Selbstkontrolle ließe sich demnach die
Notwendigkeit der Selbstbesinnung angeben (vgl. ebd., 68 ff.).49Als de‐
ren Realisierungsort die philosophische Praxis. Wobei inzwischen klar
sein sollte, dass diejenigen, die dieser Form der Lebensberatung nach‐
gehen, einen „unmöglichen Beruf “ ausüben. „Eine der größten
Schwierigkeiten Philosophischer Praxis dürfte darin liegen, dass sie
ihre Klientel bereits so voraussetzt, wie sie – nach deren Verlangen –
allererst werden möchte: Der Klient kommt philosophisch nämlich
nur als selbstständiger Gesprächspartner in Frage. Denn der Philosoph
kann sich philosophierend nur an den eigenständigen Menschen rich‐
ten – einen Menschen, der davon durchdrungen ist, nach eigener Ein‐
sicht handeln zu wollen. Wer das aber wahrhaft könnte, brauchte we‐
der die Philosophische Praxis noch die Philosophie.“ (Gerhardt 2007:
17)

Thema der Beratung sollte allerdings nicht nur das tätige, aktive
Leben sein. Fragen des Zorn und des Übelnehmens. Thema der Bera‐
tung sollte wohl auch das passive, das responsive Leben sein. Das Leben
das empfängt, dem Dinge zu Teil werden bzw. widerfahren. Kurzum,
dessen Gelingen gewährt ist. Maßgeblich für diese Facette der Lebens‐
führung könnte die existenzielle Dimension der kantischen Vernunft‐
antinomien sein:

49 Gerhardt dürfte aus Sicht Henrichs beispielhaft für eine weitere Facette des (physi‐
kalischen) Naturalismus stehen. Dessen Überzeugung nach folgt aus dem Leben,
das der Mensch führen muss, für die Ethik die Aufgabe der Klärung sowohl der
Selbst- wie der normativen Leitbegriffe, die dabei verwendet werden. Ziel dessen
ist es, darüber die Frage nach moralischen wie rechtlichen Prinzipien, als in den
vorgelagerten Problemlagen personeller Identität fundiert, auszuweisen. Wobei
sich im Rahmen der Moralbegründung zeigen soll, wie die einzelnen Aspekte da‐
bei ineinander greifen (vgl. Gerhardt 2007: 100). Worauf wir am Grund jedes Mo‐
ralentwurfs so letztendlich stoßen, wäre eine von geschichtsphilosophischen Hypo‐
thesen befreite Forderung nach individueller Selbstbestimmung. Inwieweit diese
ihrerseits notwendig in konkrete Selbstverwirklichungsansprüche einmündet, soll
eben eine lebenswissenschaftlich motivierte (organische Anthropologie) Überprü‐
fung instrumentellen Handelns belegen.

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

284

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


„Es muß sich die Einheit eines Weges durch diese Stellungen verstehen
lassen und mit ihr muß ein Wahrheitsanspruch hinsichtlich einer Weltin‐
terpretation verbunden werden können, der die antagonistischen Wahr‐
heitsansprüche der Bewußtseinsstellungen aufnimmt, sie also in ihrer
Möglichkeit und Motivation kohärent begreift, ohne sie weiterhin affir‐
mieren zu müssen.“ (Henrich 2001: 38)

Gewährtes Gelingen

Wer bin ich? Wie (und worin) verstehe ich mich selbst? Auf diese Fra‐
gen hat Ernst Tugendhat im Kontext seiner kritischen Auseinander‐
setzung mit den idealistisch inspirierten Selbstbewusstseinstheorien
eine Antwort gesucht. Und zwar gegen den Hintergrund Georg Her‐
bert Meads naturalistisch gewendeten Anschlussversuch an Hegel.
Eine kurze Skizze Meads könnte von daher angebracht sein. Derselbe
hat in einer Reihe von Aufsätzen die soziale Genese des Selbst nachge‐
zeichnet. Insbesondere in dessen aus Vorlesungsnachschriften hervor‐
gehenden Hauptwerk Geist, Identität und Gesellschaft hat er dabei die
Bedeutung der Fähigkeit der Perspektivenübernahme des anderen her‐
ausgearbeitet. Über diese Fähigkeit bzw. ihren Erwerb lässt sich nach
Mead der sprachvermittelte Selbst- und Weltbezug des Menschen nicht
weniger erklären lassen, als der Sozialisationsprozess des Einzelnen.
Seine zentrale Einsicht der Einstellungs- bzw. Rollenübernahme bringt
Mead also sowohl auf (phylogenetischer) Gattungs- wie auf (ontogene‐
tischer) individueller Ebene zur Geltung. Zunächst verbindet er mit
der Fähigkeit kognitive Verhaltenszumutungen. Diese führen den
Menschen für ihn aus dem Umkreis tierischen Sozialverhaltens hinaus.
Ruft ein Theatergast in einem vollbesetzten Theatersaal plötzlich Feuer,
dann löst dies bei den anderen Gästen sicherlich eine ganze Palette an
Reaktionen aus. Einige springen vielleicht sofort auf, andere bleiben
womöglich noch sitzen und halten erst selbst nach der Brandursache
Ausschau und wieder andere zeigen sich vielleicht in erster Linie um
ihre schwerhörigen Sitznachbarn besorgt. Worauf es Mead an der Stel‐
le nun ankommt, ist, dass alle im Saal ungeachtet ihrer verschiedenen
Reaktionsweisen das gleiche mit dem Ruf verbinden. Selbst an solchen
simplen Einwortäußerungen, die, wie Jürgen Habermas in kritischer
Auseinandersetzung mit Mead schreibt, „nur quasi-indikativisch, oder

7.7

7.7 Gewährtes Gelingen

285

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


quasi imperativisch oder quasi expressiv gebraucht werden können“,
lässt sich für ihn also der Beweis erbringen, dass sich deren Bedeutung
erst aus der vollzogenen Handlungssequenz heraus erschließt (Haber‐
mas 1995: 15). Also nicht schon an den einzelnen Reaktionen abgele‐
sen werden kann. Bereits anhand einfacher signalsprachlicher Äuße‐
rungen wie „Feuer“, „Angriff“, „Hunger“ wird für Mead so verständ‐
lich, wie der Mensch sich im Laufe des Evolutionsprozesses objektive
Sinnstrukturen qua Verinnerlichungsprozess verfügbar macht.

Mit dem Wechsel auf die individuelle Ebene wird die Einstellungs‐
übernahme bei Mead dann vor allem als Rollenübernahme thematisch.
Gegenüber den kognitiven Verhaltenszumutungen jetzt die normati‐
ven Verhaltenserwartungen hervorgekehrt, welche strukturell in die
Genese des Selbst eingehen. Auf dieser Ebene sind es insbesondere die
Theoriebausteine des signifikanten und generalisierten Anderen bzw.
die Spaltung der Ich-Identität in die Perspektiven des ICH und Ich (Me
and I), durch die Mead der Vernunfttradition den Rücken zukehrt.
Während das Me den Niederschlag der gesellschaftlichen Anspruchs‐
haltungen und Forderungen im Einzelnen bezeichnet, steht das I für
die individuellen Antworten des Einzelnen. Im I finden sich so einer‐
seits die Begriffe der Spontaneität und Kreativität aufbewahrt, wie an‐
dererseits der „konstitutionelle Antriebsüberschuss“ (Joas 1989: 117),
der den Menschen von seiner Triebnatur her ausmacht. So markiert
das I für Mead gewissermaßen den Punkt, da das Selbst sich selbst
zum Problem wird. Lässt sich dessen Handlung in erster Linie auf die
Über- und Hineinnahme der Rolle des Anderen zurückverfolgen,
muss, um von einer dem Individuum zurechenbaren Handlung spre‐
chen zu können, also ein Moment hinzutreten, das von diesem allen‐
falls im Nachhinein kontrolliert werden kann. Das I, so Mead, stellt
eine „historische Figur“ dar (Mead 1973: 218).

Im Rekurs auf dieses nur im Nachhinein fassbare I sucht Mead
nun die zuvor von ihm herausgearbeitete Dominanz der gesellschaftli‐
chen Perspektive des Me wieder aufzubrechen. Die angesprochenen
Begriffe des signifikanten und generalisierten Anderen beziehen sich
dabei auf die Entwicklungslogik, in die Mead die Ausbildung einer sta‐
bilen Persönlichkeitsstruktur im Zuge dessen einträgt. Der Weg zu
einem einheitlichen Selbstbild führt danach über die sukzessive Inte‐
gration einer Pluralität von mini Me´s. D.h., von zunächst leiblich prä‐

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

286

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


senten dabei jedoch unabhängig voneinander erfahrenen frühkindli‐
chen Bezugspersonen. Angefangen vom emotionalen Nahbereich der
Familie bis in die Zugehörigkeit zu solch abstrakteren gesellschaftli‐
chen Gruppierungen wie die der Schuldner und Gläubiger hinein,
muss der Einzelne demnach zwei elementare Entwicklungsaufgaben
bewältigen. Erstens den Umgang mit unterschiedlichen Rollenprädika‐
ten lernen. Zweitens, Strategien im Umgang mit sich widersprechen‐
den Erwartungshaltungen ausbilden und diese einüben. Fasst man den
Begriff personeller Identität in diesem Sinne als Prozess eines perma‐
nenten Abgleichs, dann rückt darüber das kindliche Spiel in den Blick‐
punkt. Im Wesentlichen unterscheidbar sind dabei zwei Stadien. Ein
erstes Stadium, da das Kind vor allem mittels seiner Phantasie die Er‐
fahrung der mehreren Me´s verarbeitet. Zu denken wäre hier z.B. an
Gelegenheiten, da Kinder gedankenverloren erlebte Situationen durch‐
spielen (etwa im Puppenspiel den Umgang mit widersprüchlichen Er‐
wartungshaltungen ihrer Eltern einüben, indem sie dabei unbewusst
unterschiedliche Handlungsalternativen erproben).

Der Weg von dieser spielerischen Rollenübernahme hin zum ver‐
antwortungsbewussten Rolleninterpreten wird dann für Mead durch
eine weitere Form von Spielen gebahnt. Nämlich durch regelegeleitete
Spiele. Vorzüglich durch Wettkampfspiele. Wobei insbesondere der
Mannschaftssport vermittelt, was ein guter Teamplayer ist. Die Kom‐
petenzen, die hierbei erworben werden illustriert Mead am Beispiel
der Ballsportart Baseball.

„Damit ein menschliches Wesen eine Identität im vollen Sinn des Wortes
entwickelt, muß es ebenso, wie es die Haltungen anderer Individuen zu
sich selbst und untereinander einnimmt, auch ihre Haltungen gegenüber
den verschiedenen Phasen oder Aspekten der gemeinsamen gesellschaft‐
lichen Tätigkeit oder der gesellschaftlichen Aufgaben übernehmen, in die
sie, als Mitglieder einer organisierten Gesellschaft […] alle einbezogen
sind.“ (Mead 1968: 196)

Meads Anspruch ist es also, die Begriffe Selbstbewusstsein, Selbstbe‐
stimmung und Selbstverwirklichung aus intersubjektiver Perspektive
nachzuzeichnen. Spannend blieb für ihn dabei gleichwohl die Frage,
wie aus der durch ihn vorgezeichneten Perspektive noch „Appelle an
die Vernunft“ (à la Sokrates) zu verstehen sind. An der Stelle setzt Tu‐
gendhat gewissermaßen an.

7.7 Gewährtes Gelingen

287

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Für dessen Interpretation maßgeblich sind somit Fragen, die er
nicht direkt in der Auseinandersetzung mit Mead diskutiert. Allen vor‐
an die Frage nach der Verbindlichkeit der Moral. Über Kant hinaus‐
weisende Moralkonzepte sind dadurch gekennzeichnet, dass sie mit
der Freiheit zum Moralgesetz auch die Freiheit vom Moralgesetz the‐
matisieren. Worüber sich die Frage der Moralmotivation aus nachme‐
taphysischer Perspektive demnach klären lässt, ist der Begriff der inne‐
ren Sanktion. Gegen den Hintergrund dieses Begriffs erscheint der
Verpflichtungscharakter des Sollens auf zweifache Weise relativiert.
Erstens, durch die damit verbundene Auslegung der kantischen Selbst‐
gesetzgebung als Moral der wechselseitigen Forderungen. Zweitens,
durch die der Sanktion logisch vorzuordnende Frage der Zugehörig‐
keit. Sowohl die Wirkung äußerer wie innerer Normen hängt demnach
von einem vorauseilenden „ich will“ ab. Ausgesprochen wird dieses
elementare dazugehören wollen für Tugendhat gleichsam durch den
Sozialisationsprozess. Dieses „ich will“ ist also mit keinem unmotivier‐
ten Entschluss vergleichbar. Worüber sich Tugendhat durch Mead im
wesentlichen Aufschluss erhofft, ist der Funktionsmechanismus dieser
inneren Sanktion.

Meads erklärtes Beweisziel ist es, Denken und Handeln gleicher‐
maßen über die Perspektivenübernahme verständlich zu machen.
Auch in solchen Situationen, da der Einzelne für sich im Stillen eine
Sache durchdenkt, so derselbe, sind die zunächst im kommunikativen
Umgang ausgebildeten und erprobten Auswahlverfahren bzw. geisti‐
gen Probehandlungen und Perspektivenübernahmen am Werk. Tu‐
gendhats erster Schritt besteht nun darin, genau dieses Beweisziel zu
hinterfragen. Eine der Grundthesen Meads besagt, dass jede explizite
Reaktion von einer entsprechenden impliziten Reaktion begleitet wird.
Wer etwa einen anderen auffordert, einen Stuhl zu holen, steht selbst
im Begriff, die Handlung auszuführen. Das erklärt augenscheinlich die
Sonderstellung der Lautgebärde. Wer spricht, hört sich selbst. Stimu‐
liert sich also nicht anders als sein Gegenüber. Sich in diesem Sinn
selbst stimulieren kann sich allerdings auch ein Papagei. Das allein
reicht also noch nicht aus, um die Übersetzung von einfachen Reiz-Re‐
aktionsbögen in Sprecher/Hörer-Verhältnisse zu erklären. Notwendig
ist, dass Stimulus und Reaktion auseinandertreten. Zwischen beiden
also eine gewisse Verzögerung eintritt. Korrespondiert jeder expliziten

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

288

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Reaktion eine entsprechende implizite Reaktionshaltung, lässt sich de‐
ren Stellenwert für Mead also erst über den Handlungsaufschub er‐
messen, der dadurch eingeräumt wird. „Verzögerte Reaktion ist für in‐
telligentes Verhalten notwendig. Organisation, implizite Überprüfung
und schließlich Auswahl der sichtbaren Reaktionen auf die gesell‐
schaftlichen Situationen, mit denen ein Individuum konfrontiert wird,
wären unmöglich, wenn seine sichtbaren Reaktionen in solchen Situa‐
tionen nicht verzögert werden könnten.“ (Mead 1968: 139 f.)

In der verzögerten Reaktion spiegelt sich also der für menschliche
Kommunikation typische Interpretationsspielraum. Diesen Befund
löst Tugendhat nun ebenso wie die Lautgebärde aus Meads biologisch
grundierter Narrative. Verstehbar wird die implizite Reaktion dann als
Antwort fordernde Disposition. Worüber die Kommunikationspartner
so gewissermaßen vorverständigt sind, sind die verbalen Stellungnah‐
men, die sie mit ihren Sprechakten einfordern. „Der verbale Stimulus
des Sprechers ist also nicht direkt auf die erbetene Handlung des Hö‐
rers bezogen, sondern vermittelt über die verbale Antwort des Hörers
[…]. Die Reaktion des Hörers, die vom Sprecher implizit vorwegge‐
nommen wird, ist also dessen Antwort mit ‚Ja‘ oder ,Nein‘.“ (Tugend‐
hat 1979: 256) Für Tugendhat wäre das Schicksal der im Theaterbei‐
spiel geäußerten Fluchtaufforderung so von assertorischen Sätzen wie:
„ja, da brennt es“ bzw. praktischen Klugheitserwägungen wie: „Bitte
bewahren sie Ruhe“, abhängig.

Im Hinblick auf letztere ist denn auch erklärbar, weshalb Mead das
Denken als implizites Gespräch begreifen konnte. Wer in dem Sinne
besonnen handelt, dass er Risiken und Chancen abwägt bzw. Hand‐
lungspläne entwirft, spricht gewissermaßen mit sich selbst. Ausge‐
schlossen sind dabei allerdings die für reale Gesprächssituationen typi‐
schen Missverständnisse. Was das innere Zwiegespräch allenfalls zu‐
lässt sind gewisse Unklarheiten. Erst auf Höhe seiner Identitätstheorie
gelangt Mead demnach zu der intersubjektiven Grundlegung, die er
von Anfang an anstrebt. Gleichwohl bleibt bei Mead der Unterschied
zwischen der Rollen- wie der Charakteridentität diffus. Tugendhats
zweiter Schritt besteht nun also darin, diesen Unterschied auszuarbei‐
ten.

Mit den Rollen, welche die gesellschaftlichen Akteure überneh‐
men, sind gewisse Entscheidungsspielräume verbunden. Spielräume

7.7 Gewährtes Gelingen

289

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


der Rollendistanz bzw. -identifikation, die Tugendhat auf die Sinnan‐
gebote hin auslotet, die mit ihnen einhergehen. An der Stelle greift die
Ja/Nein Stellungnahme also ein zweites Mal. Diesmal im Hinblick auf
eine Selbstverständigung, die nicht aus funktionalen Gründen hervor‐
gehen kann. Der Satz: „er ist zwar ein guter Lehrer, aber er versteht
sich nicht als guter Lehrer.“ Und der Satz: „er ist zwar ein guter Lehrer,
als Mensch jedoch ist er verabscheuungswürdig“, bewegen sich nicht
auf derselben Ebene. Liest man Mead in diesem Sinn gegen den Strich,
dann lassen sich dessen Analyse drei gewichtige Anhaltspunkte für ein
gelingendes Leben entlehnen. Dass das Leben gelingt, hängt danach
erstens davon ab, dass das eigene Leben bejaht werden kann. Das setzt
zweitens wiederum voraus, dass das eigene Leben als bejahenswert er‐
fahren wird. Dazwischen schaltet sich drittens wiederum die Frage
nach dem Worumwillen der eigenen Lebensführung. Die Aufgabe dem
eigenen Leben einen Sinn zu geben, wäre es demnach, die für Tugend‐
hat in die entgegengesetzten Pole der Selbstwertschätzung ausstrahlt.
An den Stellen also, da Mead das Thema der Selbstverwirklichung auf‐
greift, weist er über sich selbst hinaus. Durch den Begriff der Selbstver‐
wirklichung wird die Einsicht bezeichnet, dass das moderne Leben ne‐
ben formaler Freiheit und rechtlicher Gleichheit mindestens ebenso
gewichtig nach Möglichkeiten des individuellen Selbstausdrucks ver‐
langt. Dieser Wille zum Unterschied („Sense of Superiority“) bewegt
sich nach Ansicht Tugendhats allerdings noch ganz in den Bahnen der
bestehenden Verhältnisse. Das zeigt sich daran, dass der tugendethi‐
sche Richtungssinn des I hier noch unterbelichtet bleibt. Anders ver‐
hält es sich mit der am entgegengesetzten Ende der Selbstverwirkli‐
chungsskala gelegenen Selbstbehauptung. Die als Selbstbehauptung
begriffene Selbstbestimmung bezeichnet den Punkt, da der gegebene
Konformitätsdruck nachlässt. D.h., den gesellschaftlichen Ort, da der
einzelne nicht in radikaler Abkehr, sondern gerade in innovativer Zu‐
wendung an die Ordnung, die gegebenen Selbstverständigungshori‐
zonte aufbricht und verschiebt; im gedanklichen Ausgriff auf eine zu‐
künftige Gemeinschaft gleichsam den demokratischen Prozess vertieft.
Wesentlich für nonkonformistische Charaktere wäre demnach, dass
sowohl die Identifikation mit wie die Selbstbehauptung gegenüber der
Gemeinschaft als Modi der Selbstverwirklichung begriffen werden
müssen. An der Stelle greift die Ja/Nein Stellungnahme also ein drittes

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

290

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Mal. Diesmal im Hinblick auf die elementare Frage der Zugehörigkeit.
Durch den generalisierten Anderen wird also nicht nur der soziale und
schwer greifbare Druck (social pressure), der mit den verschiedenen
Gruppenzugehörigkeiten einhergeht bezeichnet, sondern auch der
konstitutive Zusammenhang von Rechten und Pflichten. In der Besin‐
nung auf die darüber eröffneten Horizontverschiebungen läge also die
Chance für Appelle an die Vernunft. Aus Meads Perspektive wäre
Selbstbestimmung folglich in erster Linie als Selbstbehauptung auszu‐
buchstabieren. Mead „spricht nicht von Selbstbestimmung, sondern
Selbstbehauptung, weil das Individuum sich so zu sich verhält, daß es
sich darin zu anderen verhält, die sich zu ihm verhalten, und es sich
daher gar nicht neu verstehen kann, ohne gleichzeitig die gesellschaft‐
lichen Verhältnisse anders zu verstehen, und deswegen darauf ange‐
wiesen ist, seine neue Sicht des Menschseins – eines sozialen Seins –
gegen die anderen zu behaupten und durchzusetzen.“ (Tugendhat
1979: 280)

Tugendhat bietet demnach Orientierung in Lebensfragen. Dessen
Analyse erhellt den Zusammenhang von Selbstbejahung und Selbst‐
wertgefühl. Zudem kommt dessen Theorie offenbar dem heutigen For‐
scherideal der interdisziplinären Zusammenarbeit entgegen. Nur ver‐
halten scheint er sich hingegen immer dann zu äußern, wenn es um
Lebensberatung geht. Weshalb diese Zurückhaltung? Bisher wurde der
signifikante Andere vor allem aus der Perspektive des generalisierten
Anderen heraus vorgestellt. Wer aber ist der signifikante Andere? Mit
dieser Frage wird womöglich das Thema der Selbstbehauptung gegen‐
über der Selbstbewahrung in den Hintergrund gedrängt. Übelnehmen
und Dankbarkeit markieren Extreme. Allem Anschein nach sind wir
jetzt bei letzterer angelangt.

Danken wir es unseren Eltern nicht später, dass sie durch ihre Lie‐
be den Grundstein für unsere Neugier auf die Welt gelegt haben? Und
empfinden umgekehrt Eltern nicht tiefe Dankbarkeit für das ihnen ge‐
schenkte Kind? Der signifikante Andere könnte also auf Fragen ver‐
weisen, deren Beantwortung offen bleibt und die doch unwiderstehlich
ins Nachdenken ziehen.

Dankesworte gehören zum Alltag. Dabei ergeht der Dank an die
unterschiedlichsten Adressen. In einer ersten Annäherung wären viel‐
leicht drei Adressatenkreise unterscheidbar: konventionelle, solidari‐

7.7 Gewährtes Gelingen

291

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sche und metaphysische Dankesadressen. Im Sinne konventioneller
Danksagung ergeht eine entsprechende Geste etwa an denjenigen, der
uns im Straßenverkehr die Vorfahrt belässt, oder den örtlichen Brief‐
träger. Schon die kleinsten finden sich zu dieser Form des Danks ange‐
halten. Zum Beispiel gegenüber der Metzgersfrau, die ihnen ein Stück
Wurst über die Fleischtheke entgegenreicht. Den eigentlichen Dank
bezeichnet jedoch der solidarische Dank. D.h., der Dank, der für die
Hilfe in einer konkreten Notlage oder für die Hilfe, die sich über einen
längeren Zeitraum erstreckt, geäußert wird. Diesem Dank zuzuordnen
ist jedoch auch die Anteilnahme und stille Dankbarkeit, zu der wir fä‐
hig sind, wenn wir Zeugen der Hilfe durch Dritte werden. Hier in die‐
sen Situationen, da Menschen uneigennützig für einander einstehen
und da sind, hat der Dank also seinen eigentlichen Ort. Dieses Geben
und Nehmen im Dank strahlt jedoch nicht nur in den konventionellen
Dank aus. Das Wechselspiel findet sich auch in die Vertikale übertra‐
gen. So gehören für den Gläubigen Bitt- und Dankgebete fest zum All‐
tag. Doch auch aufgeklärten Geistern entfährt bisweilen ein Gott sei
Dank! Für Dieter Henrich, an den sich diese Gedanken anschließen,
würde man der religiösen Praxis an der Stelle allerdings unrecht tun,
wenn man sie auf ein wohlkalkuliertes Tauschgeschäft reduzierte. Etwa
mit Freuds These der kindlichen Hilflosigkeit abkanzelte. Denn mit
dem im Bitten und Danken manifesten menschlichen Kontrollan‐
spruch wird gleichzeitig ein Gelingen vernehmbar, das nur gewährt ist.
Für diese Form des Danks gilt, dass sie heute ohne Adresse bleibt.
Gleichwohl stellt sich das mit ihr verbundene Gefühl tiefer Dankbar‐
keit noch immer ein. Nicht ohne Grund. Im Verlauf des Lebens gibt es
immer noch Schlüsselmomente. D.h., Momente überraschender Klar‐
heit, die in ein autobiographisches Nachdenken ziehen. Durch diesen
der Verfügungsmacht Grenzen setzenden Dank wird nach Henrich die
Schieflage deutlich, in die das (spät-)moderne Leben geraten ist. Noch
während der Dank ausgesprochen wird, muss er quasi schon wieder
dementiert werden. Den inneren Konflikt, der hier aufbricht, veran‐
schaulicht Henrich anhand Gilbert Keith Chesterton. Chesterton ver‐
weist auf die paradoxe Lage, in die ein notorischer Atheist gerät, „der
für die Rettung der geliebten Frau tiefe Dankbarkeit empfindet“ (Hen‐
rich 1999: 154). Dem also, wie man vielleicht anfügen möchte, auch

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

292

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


die Wahrscheinlichkeitsberechnungen, in die er sich in der nächsten
Sekunde stürzen wird, nicht weiterhelfen.

Für Henrich dürfte der von Tugendhat thematisierte Unterschied
zwischen der Rollen- und der Charakteridentität demnach in der „Fä‐
higkeit zur Dankbarkeit“ liegen. Wenn dem so ist, dann müsste mit der
Frage „was für ein Mensch will ich sein?“, womöglich auch die Frage
„was für ein Mensch durfte ich sein?“ erhoben werden. Dieser Frage
wendet sich Henrich gewissermaßen mit der von ihm getroffenen Un‐
terscheidung zwischen dem Dank, der „an eine Person“ ergeht und
dem Dank, der einem Menschen gilt, zu. Weit intensiver fällt danach
der Dank aus, der sich über das autobiographische Nachdenken ein‐
stellt.

Vor dem Hintergrund der inzwischen erreichten reproduktions‐
medizinischen Möglichkeiten hat Michel Sandel die Elternschaft
gleichsam zum Testfall der „Offenheit für das Unerbetene“ erklärt.
Ähnliche Gedanken finden sich auch schon bei Gilbert Keith Chester‐
ton:

„Die Prüfung jeglichen Glücksempfindens ist Dankbarkeit. Kinder sind
dankbar, wenn der Nikolaus ihnen Spielzeug oder Süßigkeiten in die
Strümpfe stopft. Kann ich dann dem Nikolaus nicht ebenfalls dankbar
sein, wenn er in meine Strümpfe das Geschenk zweier wunderbarerer
Beine stopft? Wir danken anderen Menschen für Geburtstagsgeschenke ...
Kann ich niemandem für das Geburtstagsgeschenk der Geburt danken“?
(Chesterton zit. n. Emmons 2008: 29 f.)

Henrich könnte sich also ein zweites Mal auf Chesterton berufen. Mar‐
kiert dessen Frage doch den Anfangs- und Endpunkt seiner Überle‐
gungen zum Dank, der nicht an eine Person ergeht, sondern für einen
Menschen gegeben wird. Wesentlich für diese Form des Danks ist, dass
sie über das bisher beschriebene Wechselspiel von Geben und Nehmen
hinausgreift. Die tief empfundene Dankbarkeit, die Eltern für das ih‐
nen anvertraute Kind empfinden, aber auch die tiefe Verbundenheit,
die in Liebe und Freundschaft verspürt wird, lässt auf ein Leben bli‐
cken, das in Bindungen geführt wird. Wer sein Leben in diesem Be‐
wusstsein führt, für den wird sein Selbstbestimmungsanspruch keines‐
wegs dadurch geschmälert, dass er sich in Abhängigkeiten wiederfin‐
det. Wer darüber klagt, muss umgekehrt erst einmal unter Beweis stel‐
len, dass er der Lebensorientierung allein aus eigener Kraft fähig ist.

7.7 Gewährtes Gelingen

293

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Erfahrbar wird der andere in seiner Bedeutsamkeit für das eigene Le‐
ben so gerade von seinem Ende her. Nicht zuletzt der Tod eines gelieb‐
ten Menschen bietet also einen ausgezeichneten Anlass zur Besinnung
auf das unerwartete Geschenk, das einem in und durch den anderen
Menschen zuteil wurde. Der Adressatenkreis dieser Form der Dank‐
barkeit, anhand der deutlich wird, dass sich zu bestimmen auch immer
bedeutet, sich bestimmen zu lassen, erstreckt sich für Henrich bis hin
zu dem ewigen Dank, der für Lehrer oder Vorbilder empfunden wer‐
den mag. Gleichwohl sind es Liebe und Freundschaft, in der diese zu‐
nächst auf den anderen gerichtete Form der Dankbarkeit selbstbezüg‐
lich vertieft wird. Insbesondere anhand dieser beiden Begegnungsfor‐
men lässt sich vielleicht erahnen, inwiefern derjenige, der Dank emp‐
finden können will, zuvor zu Staunen gelernt haben müsste. „Die
meisten Menschen erfahren irgendwann Freude an ihrem Dasein.
Wenn nun diesem Dasein etwas ihm Wesentliches gelingt, und beim
Gelingen von Freundschaft und Liebe zumal, kann sich diese Freude
bis hin zu einem Jubel steigern. Ihm hat Beethoven, inspiriert durch
Schillers Ode, musikalisch Ausdruck gegeben. Aber die Jubelfreude
der Freundschaftsnähe, ist doch der Erfahrung aus der sie aufkommt
für sich allein nicht gänzlich angemessen […]. Der Jubel kann nicht
der eines Triumphators noch dem Siege sein oder bleiben, der aus dem
Vollgefühl eigener Kraft aufsteigt. Da er vielmehr aus dem Bewußtsein
eines Gelingens kommt, das gewährt ist und das nicht erzwungen wer‐
den konnte.“ (Henrich 1999: 164) Nicht zuletzt von Wert für die Ver‐
ständigung über das eigene Leben sind demnach ästhetische Aus‐
drucksmittel. Die Weltbeziehung der Passung von Subjekt und Welt,
wie sie in Matthias Claudius Lied „Täglich zu singen“ (1777) zum Aus‐
druck kommt, bildet denn auch den Anlass für Henrichs „Gedanken
zur Dankbarkeit“. Gleichwohl muss für ihn dabei stets die Gefahr einer
ästhetisch grundierten Theodizee mit im Auge behalten werden. So
führen ihn denn auch die Selbstzweifel hinsichtlich dessen, inwieweit
ein Dank für das eigene Dasein angesichts des Weltlaufs überhaupt
vertretbar ist, an eine Form der Selbstbejahung heran, die im Gegen‐
satz zu den zuvor beschriebenen Mustern der Selbstbejahung nicht
über die eigenen Fähigkeiten und Leistungen zu begreifen ist. Selbst
derjenige, der sich selbst tiefgründig ablehnt, so Henrich, macht im
Spiegel der anderen die Erfahrung, dass für ihn gedankt wird. Stellt

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

294

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


sich allein aufgrund der Tatsache, seinerseits auch Gegenstand der
Dankbarkeit zu sein, auch noch kein tief verankertes Gefühl der
Selbstbejahung ein, wird durch diese Perspektivenumkehr für ihn so
doch ein Nachdenken über die eigene Existenz angeregt. An dessen
Ende steht dann nicht selten etwa der Dank für den Dank des anderen,
sondern das Staunen darüber, für den anderen bedeutsam zu sein. D.h.,
der Dank dafür, zu dessen Gelingen im Leben beitragen haben zu kön‐
nen. Vom Selbstlob unterschieden ist dieser Dank also, insofern er sich
auf Aspekte der eigenen Lebensführung bezieht, die der eigenen Kon‐
trolle entzogen sind.

Damit wäre im Rahmen von Henrichs Meditationen zu Dank und
Dankbarkeit der Punkt erreicht, da die „Offenheit für das Unerbetene“
zum zweiten Mal thematisch wird. Diesmal aus Perspektive des Kinds
bzw. der Rückbesinnung des Erwachsenen. Gegen den Dank für die ei‐
gene Existenz dürfte nicht zuletzt die tragische Weltbetrachtung revol‐
tieren. Besser als zu sterben, so heißt es bei Nietzsche, wäre es für den
Menschen, nie geboren zu sein. Mit Henrich wäre wenigstens dem, der
nicht bis in den letzten Winkel seiner Existenz von dieser Weisheit
überzeugt ist, die Selbstbesinnung auf die eigene Existenz entgegenzu‐
halten. D.h., die elterliche Liebe und Fürsorge, durch die sich der pure
Zeugungsakt (sei er in vivo oder in vitro) erst in eine Adresse des
Danks verwandelt. Mit der Besinnung auf den Hervorgang aus unver‐
fügbaren Grund wird der Blick frei für eine Lebensbilanzierung, die
über das Gegenüberstellen von Soll und Haben hinausgreift. Was sich
gegen den Hintergrund des denkmöglichen Nichtseins abzeichnet, ist
ein Lebensdank, der die Aktiva und Passiva übergreift. D.h., die in
dem Satz „Ich bin“ ausgesprochene Existenzgewissheit mit der Situati‐
on der eigenen Lebensführung zusammenbringt, ohne dabei falschen
Harmonisierungstendenzen anheim zu fallen. Dieser zuletzt genannte
Punkt ist es denn auch, der Henrichs gesamte Überlegungen über‐
spannt. Bricht sich in ihm doch das nicht aufzulösende Spannungsver‐
hältnis zwischen der universalen Norm wie den partikularen Pflichten,
das er im Anschluss an die nachkantische Moraldiskussion erkundet.
Mit anderen Worten, die Trennlinie, die zwischen einem Leben in Ab‐
hängigkeit (Übelnehmen) wie einem Leben in Bindungen (Dankbar‐
keit) verläuft. Statt von der prinzipiengeleiteten Selbstgesetzgebung
sollte so vielmehr von einem zweistufigen Bildungsgeschehen gespro‐

7.7 Gewährtes Gelingen

295

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


chen werden. Die Sittlichkeit, die aus der Verpflichtung auf das Prinzip
der Verallgemeinerung hervorgeht, so Henrich, setzt die Distanz zu
dem Wollen aus natürlicher Interessiertheit voraus und begründet eine
Handlungseinheit, die vom natürlichen Weltbegriff nicht vorgezeich‐
net ist. Gleichwohl ist diese Sittlichkeit in neuer Weise selbstzentriert.
Und es ist diese Selbstzentrierung, welche „in der zweiten sittlichen
Dimension aufgehoben wird, der die Dankbarkeit zugehört“ (Henrich
1999: 177). Leben in Bindungen. Der Satz: „Ich tu nur meine Pflicht“
kann also selbst ein Dankeswort ausdrücken. Nämlich für gewährtes
Gelingen. Zumal er aus dem Horizont einer Lebensbilanz formuliert
wird, welche die bloße Auflistung von Aktiva und Passiva übersteigt.

7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein

296

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Ausblick

Die nachwachsende Generation bringt Kants Sakralbau zum Einsturz.
Versammeln sich die jungen Stiftler unter der Losung einer „unsicht‐
baren Kirche“ (Rosenkranz 1998: 69), verrät die Metapher also viel‐
leicht einiges über die Enge und Strenge ihrer Ausbildungssituation.
Wenig hingegen über ihr intellektuelles Engagement. Diesbezüglich
zählen sie zu jenen „Proselyten“, die sich die Wissenschaftslehre insbe‐
sondere unter noch jungen Lesern erhofft. Unter unvoreingenomme‐
nen Charakteren also, die sich bereitwillig zu jener Introspektion auf‐
fordern lassen, die in die allgemeine Verfasstheit menschlicher Subjek‐
tivität einführt. Die von daher ohne größere Gegenwehr davon zu
überzeugen sind, dass allem Leiden (unmerklich) ein Tun vorausliegt.
Damit gegenüber der (prinzipiell) unentscheidbaren Frage von Freiheit
und Zwang standhalten. Ein „philosophisches System ist nicht ein tod‐
ter Hausrath, den man ablegen oder annehmen könnte, wie es uns be‐
liebte, sondern es ist beseelt durch die Seele des Menschen, der es
hat“50 (Fichte ErE: 434). Auch anhand der (informellen) Bildungsgän‐
ge der Stiftler ließe sich demnach wohl der enge Zusammenhang zwi‐
schen Lebenswelt, Lebensführung und Denkform nachzeichnen, der
Anschlussversuche an das moralische Gesetz verpflichtet. D.h., an die
dahinter stehende existenzielle Wahl im Spannungsfeld von Urteil und
Begriff wie Denk- und Handlungsart erinnert. Mit Henrich wurde
Kants Stein der Weisen so in Richtung von Bildungsprozessen verfolgt,
die auf die Erweiterung von Erfahrungsmöglichkeiten wie eine Vertie‐
fung von Möglichkeiten des Angesprochenwerdens zielen. Vorgezeich‐
net schien diese in der idealischen Person, die uns im Gewissen gegen‐
übertritt. Durch diesen Begriff soll Kant gleichsam an der eigenen

8. 

50 „Doch nur wer eine Philosophie der Selbstbestimmung wählt“, so Stegmaier,
„wählt wirklich, denn nur ein solcher ist frei im Wählen. Daraus ergibt sich das Pa‐
radox, daß wer sich zur Freiheit bestimmen soll, schon als frei vorausgesetzt wer‐
den müsse.“ (Stegmaier 2000: 141 f.)

297

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Schlussteinsymbolik rütteln – wenngleich hier zunächst einmal alles
nach dem „Purgatorium der Vernunft“ klingt. „Die Freiheit, deren wir
uns im Gewissen bewußt sind, steht nur noch im Gegensatz zu
Knechtschaft unter fremder Gewalt und zur Verfassung dessen, der
seiner selbst nicht mächtig oder sich entfremdet ist. Bevor sie Freiheit
der Willkür ist (etwas schon Bestimmtes, das in unserem bewußten
Belieben steht, zu tun oder zu lassen), hat sie bereits den Charakter
von Autokratie, unter welcher das betreffende Tun oder Unterlassen
überhaupt erst zu etwas Bestimmten in Alternative zu anderem Be‐
stimmten für uns wird. Bevor sie als Freiheit des Willens zu nehmen ist
(d.i. als dessen Kraft, sich seine Inhalte unter allen Umständen in einer
dem moralischen Gesetz entsprechenden Form zu geben und ihre Ver‐
wirklichung um des Gesetzes willen zu betreiben), muß sie als ein
Selbstbestimmen begriffen werden, aus dem diese Kraft (der Seelenstär‐
ke) hervorgeht. Und noch ehe sie in solchem Selbstbestimmen auch
Autonomie ist (d.i. die Tätigkeit, die sich das moralische Gesetz selbst
zu geben), muß sie schon die Verfassung ursprünglichen Bei-sich-
selbst-Seins desjenigen haben, welcher der Autonomie in seinem Ge‐
wissen inne wird.“ (Fulda 2007: 44)

Im Sinn dieser Gewissensperspektive wird der Glaube von Fichte
aus dem Horizont der idealistischen Grundforderung heraus vorgetra‐
gen. Für den Autor der „Bestimmung des Menschen“ sieht der Platz,
den die Vernunftkritik für den Glauben schafft, also keine größeren
Stellen für Trost vor. Für das behütende Obdach also, das die Vielen
mit ihm verbinden. Im Gegenteil, unter transzendentalen Gesichts‐
punkten gilt ihm die personale Gottesvorstellung (Schöpfer und Ord‐
ner der Welt) geradezu als gotteslästerlich. Statt „merke“, heißt es in
dessen späten Schriften so tendenziell „höre“ auf dich selbst. Für Fich‐
te persönlich zieht diese begriffliche Kurskorrektur die offizielle De‐
mission nach sich.51 Aus Sicht von Henrich bleibt im Zuge dieses
Alarms der frommen Seelen gewissermaßen der Beitrag Fichtes unge‐
hört, der mit dessen (unfreiwilligem) Umzug von Jena nach Berlin ver‐

51 Und wie man an der Stelle vielleicht anfügen möchte, Jacobis „Salto mortale“ in
den Glauben (Jacobi 1799: 43). D.h., einen Glauben, der auf das Gefühl bzw. die
Ahndung eines ganz anderen setzt. Fichte, so in etwa derselbe, spricht nur gelassen
die nihilistische Konsequenz aus, die der minutiöse Gang („logisch[e] Enthusias‐
mus“) durchs Selbstbewusstsein zeitigt (ebd., 28).

8. Ausblick

298

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


bunden ist. „Die unaufhörliche Faktizität, die dem sittlichen Bewusst‐
sein eignet, lässt sich verstehen, wenn man in diesem Bewusstsein zu‐
gleich einen Aufschluss des Subjekts, das sich seinen eigenen Grund
entzogen weiß, über die ihm wesentliche Verfassung sieht. Nur so ist
die unreduzierbare Faktizität des sittlichen Wissens damit zu vereinba‐
ren, dass die Person mit ihm weder unter ein ihr auferlegtes Gesetz
noch unter eine natürliche Notwendigkeit gerät, die ihr nicht weniger
auferlegt wäre – dass es vielmehr gerade in jener Faktizität, wie man
sie immer schon dem Gewissen zugeschrieben hat, sich selbst erfasst
und verstehen kann.“ (Henrich 2007: 227)

Zwischen Leben und Begriff kein Vereinigungspunkt. Offen blieb
bisher jedoch die Frage, ob sich das Selbstsein überhaupt in einem ur‐
sprünglichen Bei-sich-selbst-Sein stabilisieren lässt. Eingespannt
scheint dieses Leben gleichermaßen in ethische, ästhetische, wie politi‐
sche Bezüge. Diese Bezüge gestalten sich jedoch keineswegs immer
spannungsfrei. Das sei zum Schluss wenigstens kurz angedeutet, und
zwar entlang der Stichworte ästhetisches Subjekt und subjektlose Sub‐
jektivität.

Ästhetisches Subjekt.– Gegen den Hintergrund der bisher angestell‐
ten Betrachtung, wäre es womöglich nicht zuletzt an der ästhetischen
Erziehung, dem Zusammenhang von Fiktion und Wahrheit nachzuge‐
hen. Noch vor allen Debatten über die Kommentarbedürftigkeit mo‐
derner Kunst oder das Eigentümliche der ästhetischen Erfahrung, soll‐
te die Orientierungsleistung ins Auge gefasst werden, die ihr (ungeach‐
tet ihrer divergierenden Formsprachen) einen festen Platz im bewuss‐
ten Leben sichert (vgl. Henrich 1999: 151). Die Kunst, so Henrich, bie‐
tet einen hervorragenden Erfahrungsraum für jenen aus dem Wissen
von sich heraus erfolgenden doppelten Ausgriff (Grund/Ganzes). Im
Anschluss an Henrich schreibt Kazimir Drilo: „Die Umwendung von
der Fiktion in die Wirklichkeit des Grundes werde im Akt der Hervor‐
bringung des Werks vollzogen: Die Kunstproduktion sei somit die aus‐
gezeichnete Weise der Umwendung in den Grund und des Sich-Hal‐
tens im Grund mit den Mitteln der Fiktion.“ (Drilo 2007: 502) Nicht
zuletzt im Medium der Kunst zeigt sich demnach, inwiefern Subjekt
und Selbstmacht keine Synonyme bilden. Für entsprechend übereilt
werden von Henrich denn auch die Schlüsse erachtet, welche eine von
Nietzsches Wahrheits- und Moralkritik inspirierte Modernekritik aus

8. Ausblick

299

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


dieser Gleichsetzung zieht. Die strukturelle Entsprechung von Ich-Ge‐
danke und Kunstwerk sollte stattdessen vielmehr so erläutert werden,
dass darüber ein ganz anderer als auf Gebrauch abonnierter Sinn von
Fiktion erfahrbar wird. Ähnlich äußerten sich auch Menke und Poll‐
mann. Ihre Kritik an der (einseitigen) Konzentration auf Räume der
Würdedarstellung (expressive Selbstachtung) scheint gleichwohl auch
jeden archimedischen Punkt des Wissens einzuholen. Ausgenommen
das ästhetische Subjekt. Das zeigt vor allem Menke.

Skizziert wurde oben ein Achtungsbegriff, der auf die wechselseiti‐
ge Unausdeutbarkeit von ego und alter ego abstellt. Hinterlegt ist die‐
ser Begriff nicht zuletzt in ästhetischen Überlegungen. Viel Zeit sollte
die ästhetische Bildung diesen Überlegungen zufolge auf die Imagina‐
tionskraft der Individuen verwenden. Noch mehr vermutlich jedoch
auf das ästhetische Subjekt. Nach Ansicht Menkes sollten sich ihre
Lehrpläne jedenfalls auch heute noch der Ästhetik verpflichtet fühlen.
D.h., der Dialektik von aisthesis und Kunsttheorie, die er im Herzen
der Disziplin ausmacht. Von Anfang an verfährt der Diskurs der Äs‐
thetik zweigleisig. Wird ihr Profil als Disziplin gleichermaßen über
Analysen des sinnlichen Wahrnehmungsprozesses wie die Diskussion
der besonderen Gegenstände (Naturphänomenen bzw. das Kunstschö‐
ne) geformt – wenngleich die Aktenzsetzung je nach Autor auch an‐
ders ausfällt. Was für den ästhetischen Diskurs so bezeichnend wäre,
ist, dass hier allgemeine Aussagen zur Wahrnehmungslehre nur vor
dem Hintergrund konkreter Gegenstandsdiskussionen getroffen wer‐
den können. Diese ihrerseits jedoch wiederum von jenen abhängen.
Folgen wir Menke, dann ist es also gerade die ihre Schönheitsanalysen
vermeintlich belastende „metaphysische Hypothek“, die diese aus‐
zeichnet. Uns etwa verstehen hilft, weshalb dem „Lassen“ (in all seinen
Schattierungen) heute so ein hoher Stellenwert zukommt. Das beson‐
dere Augenmerk sollte dabei nach Menke den von der Ästhetik disku‐
tierten energetischen Begriffen (Kraft, Tätigkeit und Subjektivität) gel‐
ten. Folgt ihr Diskurs quasi a priori einem anti-cartesianischen Kurs,
dann aufgrund dieser Grundbegriffe. Was die Kunstbetrachtung da‐
nach im Wesentlichen von alltäglichen Wahrnehmungsvorgängen un‐
terscheidet, ist ihre spezifische Form der Selbstbezüglichkeit. Vor den
Werken der Kunst wird explizit, was im Alltag nur anwest. Wobei, und
darin liegt für Menke neben der Einheit gleichzeitig die Differenz zu

8. Ausblick

300

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


den Desideraten einer allgemeinen Wahrnehmungslehre, dies hier im
Rahmen der ästhetischen Erfahrung auf eine von allen Handlungs‐
zwängen entlasteten Form geschieht. Gekennzeichnet ist diese also
durch eine gesteigerte Intensität, welche das Kunsterlebnis von der
philosophischen Reflexion über den Doppelcharakter der ästhetischen
Disziplin abhebt (vgl. Menke 2002: 46 ff.).

Nach Menke profiliert sich die Ästhetik also vorrangig als polemi‐
scher Gegenentwurf zur rationalistischen Subjektphilosophie. Die Äs‐
thetik flirtet gewissermaßen von Anfang an mit dem Gedanken, dass
Ich ein Anderer ist (vgl. ebd., 26). Ausdruck verleiht sie dem nicht zu‐
letzt durch das Üben, das sie den cartesianischen Mächten der Beichte
(dem Disziplinarindividuum) entgegensetzt (vgl. ebd., 27). Diese Kon‐
zentration auf den nach außen gerichteten „Gegenstandsbezugs und
Tätigkeitscharakter[s]“ (ebd., 33) der ästhetischen Einstellung reicht
jedoch nicht aus, um das ästhetische Subjekt vollständig in seiner spe‐
zifischen Form der Selbstbezüglichkeit zu erfassen. Dazu ist es nach
Menke vielmehr erforderlich, die „innere Begrenzung“ (ebd., 32) auf‐
zusuchen, welche der durch den Gegenstandbezug gesetzten äußeren
Grenze entspricht. Durch die Brille der Kraft zeigt sich das ästhetische
Subjekt als eines, das tuend leidet und leidend tut. Folglich durch die
herkömmlichen begrifflichen Oppositionen nicht zu fassen ist (vgl.
ebd., 37). Charakterisiert das ästhetische Subjekt von außen seine Aus‐
richtung an Individualität, tätigen Vollzug und Übung, wie von innen
seine Akzeptanz ihm vorausliegender Kräfte, scheinen sich beide Per‐
spektiven so im Künstlersubjekt zu überlagern. Genauer, in dessen
Können. Insbesondere im Rahmen des künstlerischen Schaffenspro‐
zesses wird die Ambivalenz der Kraft offenkundig, wonach Kräfte er‐
möglichen, indem sie beschränken und beschränken, indem sie er‐
möglichen (vgl. ebd., 36).

Mit Menke wäre der (kairologische) Ernst der ethischen (Ausnah‐
me-)Situation, so vor allem auf der Rückseite der (wohlproportionier‐
ten) mittleren Stimmung auszumachen. D.h., vor dem Hintergrund zu
diskutieren, dass das Schöne sich auf Höhe der von ihm nachgezeich‐
neten Debatte am Problembegriff des Erhabenen und nicht mehr an
den (kontemplativen) Idealen der Vollkommenheit und Harmonie
ausrichtet. Dieser kurzen Skizze zufolge wäre das ästhetische Subjekt
somit vielleicht auf doppelte Weise mit der vorreflexiven Selbstver‐

8. Ausblick

301

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


trautheit ins Gespräch zu bringen. Zunächst hinsichtlich der Bestim‐
mungsmomente der Selbstvertrautheit: Wie weit reichen denn die Un‐
terschiede zwischen den ästhetischen wie den nicht-ästhetischen Ak‐
ten, denen wir im Vollzug der Wahrnehmung gewahr werden? Inwie‐
fern spielt hier ein Denken hinein, das frei ist, nicht auf einen be‐
stimmten Zweck gerichtet zu sein? Dann jedoch vor allem hinsichtlich
der mit dem Autonomieanspruch der Kunst virulent werdenden Fra‐
gestellungen. Wie ist der zwischen Kunst und Politik ausgetragene Wi‐
derstreit zu verstehen? Entspricht oder kann dem überhaupt eine Ethik
entsprechen, die Freiheit als Geschick expliziert? Anknüpfungspunkte
für eine in diese Richtung verlaufende Diskussion dürften sich etwa
bei Jacques Rancière finden lassen (vgl. Ranciere 2007: 45).

Subjektlose Subjektivität.– Meads Anspruch ist es, die Begriffe
Selbstbewusstsein, Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung auf
naturalistische Weise herzuleiten. Offen bleibt für ihn dabei die Frage,
wie aus der von ihm vorgezeichneten intersubjektiven Perspektive
„Appelle an die Vernunft“ zu verstehen sind. Der Frage geht im An‐
schluss an Mead auch Axel Honneth nach. Honneths Interesse gilt vor
allem der Konfliktlogik, die dem Begriff des generalisieren Anderen
eingeschrieben ist. Dessen Rekonstruktion nach sind es die Über‐
schussenergien des I, die das Me im Sinne einer emanzipatorischen
Entwicklungslogik beständig sabotieren. D.h., für ein gegenläufiges
Prozessgeschehen von Integration und Individuation Sorge tragen, in
dessen Verlauf in historischer Perspektive sowohl das Verständnis der
individuellen Abwehrrechte vertieft, wie deren Adressatenkreis erwei‐
tert wird. Parallel zu diesem rechtsförmigen Autonomiediskurs werden
für Honneth durch die Unschärfen des I jedoch auch Ansprüche auf
individuelle Selbstverwirklichung artikuliert. Durch diese wird also
eine weitere Facette des Achtungsbegriffs vernehmbar. Diese Facette
appelliert, wie Honneth nun gegenüber Mead betont, an eine andere
Gemeinschaft. D.h., während der Begriff der Selbstachtung auf den ab‐
strakten Universalismus liberaler Gesellschaften reflektiert, zielt der
Begriff der Selbstschätzung auf die prinzipiell umkämpften Zielvorstel‐
lungen demokratischer Wertegemeinschaften (vgl. Honneth 1998:
179). Auch für diesen Kampf um soziales Ansehen und Prestige stellt
Mead die Weichen. Nach Honneth verpasst er es im Zuge dessen aller‐
dings, dieses „ethische Mich“ mit der gleichen Sorgfalt, wie das ,Mich‘

8. Ausblick

302

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


der mündigen Rechtsperson auszubuchstabieren. Zunächst hat Mead
eine klare Vorstellung davon, dass der Beitrag der einzelnen Individu‐
en zum kollektiven Gelingen auf Höhe moderner Gesellschaften nicht
mehr an traditionellen Wertmaßstäben gemessen werden kann. Glaubt
dann jedoch fälschlicherweise, die entstandene Leerstelle bereits durch
die funktionelle Arbeitsteilung ausfüllen zu können. Über das Können
des Einzelnen und die Wertschätzung, die ihnen dafür zuteil werden,
sollen von nun an die sachlichen Erfordernisse der industriellen Ge‐
sellschaft wachen. D.h., das legitime Überlegenheitsgefühl, das daraus
resultiert, ein guter Arzt, Lehrer oder Koch zu sein. Auf Höhe moder‐
ner Gesellschaften, das nun Honneths zentraler Einwand, kann jedoch
weder unstrittig sein, was einen guten Arzt, Lehrer oder Koch aus‐
macht, noch was überhaupt als „sozial nützlicher Arbeitsbeitrag gilt“
(ebd., 144). Entsprechend kann die Frage des Selbstwertgefühls also
nicht an Effizienzkriterien festgemacht werden. Welcher Beitrag von
Wert ist, das muss unter diesen Bedingungen vielmehr immer wieder
neu entlang der Kriterien der Offenheit und Vielheit ausgehandelt
werden. Für das spätmoderne „ethische Me“ gilt so gleichsam der Im‐
perativ: „Handle stets so, dass du im Hinblick auf die gemeinsame
Zielsetzung aktiv für die Entfaltung der dir fremden Eigenschaften der
anderen Sorge trägst“.

Von Honneth wird also mittels der psychologischen Begriffe der
Selbstachtung und Selbstschätzung zwischen dem moralisch-rechtli‐
chen wie dem evaluativen Bedeutungsaspekt der Achtung unterschie‐
den. Analytisch aufschließen will er damit zu Protestbewegungen, die
sich nicht mehr ausschließlich über materielle Verteilungskämpfe re‐
konstruieren lassen. Fluchtpunkt dessen Überlegungen bildet so ge‐
wissermaßen ein „strittiges Allgemeines“. Worauf das gelingende Le‐
ben heute angewiesen ist, ist ein Begriff des Allgemeinen, der einerseits
weit genug gefasst ist, um die unterschiedlichsten Lebensentwürfe und
sozialen Bewegungen zuzulassen, andererseits jedoch auch eng genug,
um diese alle unter sich versammeln zu können. Erfüllt wird dieses
Anforderungsprofil nach Honneth durch den Begriff der Solidarität.
Der Begriff verfügt über die nötige kognitive Ausrichtung, ohne da‐
rüber jedoch die für das Zusammenleben unerlässliche affektive Bin‐
dungskomponente preiszugeben.

8. Ausblick

303

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Der mit Mead nachgezeichneten intersubjektiven Genese des
Selbst zufolge sollte Subjektivität also vor allem als reservatio mentalis
behandelt werden.52 Der breiten Resonanz, die Mead zu Teil wird,
kann sich auch Henrich nicht entziehen. Dessen Analyse zufolge wird
das interaktionistische Theoriemodell allerdings von den Versäumnis‐
sen der ersten Epoche der Selbstbewusstseinstheorien eingeholt. Ver‐
weilt man länger bei der für Mead zentralen Lautgebärde, erweist sich
diese noch dem Subjekt-Objekt Modell verhaftet. So verspätet sich also
auch dessen Sozialpsychologie noch gegenüber dem Phänomen. Was
sich für die reflexionsphilosophischen Modelle zeigen ließ, wird bei
Mead gewissermaßen umso offensichtlicher. Nicht das Ich verstrickt
sich in einen Zirkel, sondern die genetische Rekonstruktion, die das
Selbstbewusstsein aus dem Phänomen der Selbstwahrnehmung ablei‐
ten will. Der optischen Metapher (Spiegel) verwandt, setzt nach Hen‐
rich also auch die Lautgebärde (unausgesprochen) den ungegenständ‐
lichen Selbstbezug voraus. An Mead wird so gleichsam auf exemplari‐
sche Weise deutlich, worin Gegenüberstellungen von bewusstseinsphi‐
losophischen wie intersubjektivitätstheoretischen Ansätzen fehlgeleitet
sind. Und zwar unabhängig davon, ob man die „pragmatische Ge‐
schichte des menschlichen Geists“ eher unter spekulativen oder natu‐
ralistischen Vorzeichen fortführt. Oder, alternativ zu interaktionisti‐
schen Beschreibungsformularen, auf phänomenologisch oder dialog‐
philosophische imprägnierte Einsatzpunkte setzt. D.h., auf Formulare,
die je auf ihre Weise die transzendentale Rolle des Anderen für das
Selbst betonen. Als zielführend erachtet Henrich dagegen eine Diskus‐
sion am Leitfaden der Kategorie des Mitseins. Dem Mitsein lassen sich
demnach Dimensionen entlehnen, die ebenso über dessen daseinsana‐
lytische Konturen wie die perspektivischen Verkürzungen des absolu‐
ten Subjekts hinausweisen. An der Stelle distanziert sich Henrich also
deutlich gegenüber Fichte. Auch in der Kategorie des Mitseins schla‐
gen gewissermaßen die gegenläufigen Lebenstendenzen durch, die
Friedrich Hölderlin in seinem Werk erkundet. Wodurch nun bewäh‐

52 Vergleichbar Gerhardt: Es ist „im höchsten Grade irreführend, die Theorie des
Selbstbewusstseins unter den Titel der Subjektivität zu stellen.“ Vielmehr ist es so,
dass die Subjektivität als „reservatio mentalis“ des aus anthropologischer Perspek‐
tive über Interaktion wie Kooperation sich erschließenden Selbstbewusstseins zu
fassen ist (Gerhardt 2007: u. 220 u. 274) .

8. Ausblick

304

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


ren sich kritische Auseinandersetzungen mit Fichte? Dadurch, dass sie
an der Stelle keinem einfachen Umkehrschluss erliegen. Durch diese
wird der vermeintliche Paradigmenwechsel also nicht einfach zurück‐
genommen. Stattdessen werden Selbstseins und Andersheit (Mitsein)
in ihrer (gleichursprünglichen) „Wechselabhängigkeit“ aufgesucht
(Henrich 2007: 161) .

Ein erster Hinweis, der in diese Richtung zielt, könnte in der Un‐
terscheidung zwischen dem Anlass wie dem Ursprung der Moral gele‐
gen sein. Die Verbindlichkeit der Moral erläutert sich aus dem Hori‐
zont einer gesteigerten Selbsterfahrung heraus, in der sich das Indivi‐
duum als Glied einer Ordnung weiß, die sich quer zu pragmatischen
Handlungskontexten verortet. Der räumliche Vektor „quer“ bezeichnet
dabei zweierlei. Durch ihn wird gleichzeitig mit dem Überstieg auch
die Anbindung des Moralischen an pragmatische Kontexte festgehal‐
ten. Von dieser Differenz werden aus Sicht des Mitseins in gewisser
Weise auch sozialwissenschaftliche Befunde erfasst. Analog zur Moral
müssen Befunde zur personellen Identität (Rolle, Norm, Funktion)
bzw. die für diesen Theorietypus grundlegende Frage wie soziale Ord‐
nung überhaupt möglich sei, ebenso aus der Dynamik der Subjektivi‐
tät heraus begriffen wie in ihr hinterlegt gedacht werden.

Einen ersten Ansatzpunkt für diese Aufgabe bietet der doppelte
Ausgriff der Subjektivität nach dem Grund wie dem Ganzen. In ihm ist
gleichsam der Gedanke von einer Einzelheit impliziert, die mir we‐
sensgleich und doch von mir unterschieden ist. Deren Wirklichkeit für
mich hängt dabei ganz wesentlich von ihrer Verkörperung ab. Noch
unterhalb des spekulativen Gedankens der Allheit und doch auf diesen
hin geordnet, findet sich so der Gedanke einer allumfassenden Ord‐
nung der Subjekte. Dieser Gedanke wird nach Henrich jedoch gegen‐
läufig zur moralischen Ordnungserfahrung insbesondere als „unbe‐
stimmter Grenzbegriff“ thematisch (ebd., 228). Im Ausgang der kriti‐
schen Rezeption der Theoriestücke der Aufforderung und Bildsamkeit
lassen sich die miteinander konfligierenden Ordnungszusammenhän‐
ge, innerhalb derer sich das bewusste Leben vollzieht, demnach auf
eine Weise aneignen, die nicht in die Falle der genetischen Rekon‐
struktionsversuche tappt. Charakteristisch für diese ist die Annahme,
dass sich abstrakte Ordnungszusammenhänge bzw. Zugehörigkeiten
sukzessive aus Erfahrungen der Kopräsenz ableiten lassen. Dieser

8. Ausblick

305

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


bruchlose Ableitungszusammenhang von Nah- und Fernverhältnissen
wird von Henrich also durch eine Perspektive ersetzt, in der die Zuge‐
hörigkeiten und Bindungen der Individuen im Lichte eines die gesam‐
te Lebensführung (gleichsam apriori) überdauernden Widerstreits er‐
scheinen (vgl. 216 ff.).

Mit Henrich werden die aktuell vernehmbaren Apelle der Selbst‐
steigerung-, -optimierung bzw. -Vermarktung so als Symptome einer
den Widerstreit überschreibenden Uniformität diagnostizierbar. Die
nachlassende Bindungskraft der nationalstaatlichen Narrative, so der‐
selbe, wird heute nicht, wie man vielleicht zunächst erwarten möchte,
für kommunitaristische Neuerzählungen genutzt, sondern stattdessen
durch einen auf pragmatische Imperative eingestellten individuellen
Rückzug ins Private beantwortet (vgl. ebd., 225). Nicht zuletzt diese
Entwicklung soll also über die in der Kategorie des Mitseins gedachte
Wechselabhängigkeit als in der Dynamik der Subjektivität hinterlegte
Möglichkeit begreifbar werden. Darin impliziert ist eine bestimmte
Hoffnung. Zielt diese unter existenziellen Gesichtspunkten gleichsam
auf den Gedanken, dass kein Leben je verloren ist, nährt dieses im
Hinblick auf die Weisen des Mitseins, die dem Menschen von seinen
epistemischen wie technisch-praktischen Weltbezügen her erschlossen
sind, die Hoffnung auf eine im Zeichen der hochzivilisatorischen Ge‐
fährdungslagen ausgebildeten Gedanken der „Weltzivilisation“ (ebd.,
224).

Anlass zur Hoffnung gibt nach Henrich also das wachsende ökolo‐
gische Bewusstsein; das sich vertiefende Wissen um die schonungsbe‐
dürftige wie verletzliche Natur. Verfolgt Henrich unter normativen Ge‐
sichtspunkten somit das Ziel des befriedeten Allgemeinen?53 Dagegen
spricht die von ihm mit Hölderlin auf exzentrische Bahnen verlegte
Lebensführung. Nicht zuletzt Hölderlins dichterischen wie spekulati‐
ven Rundgängen durch das Leben ist ein Dank zu entlehnen, der ohne
Adresse ist. Und doch mutet dieser nicht widersinnig an. Vorgezeich‐
net scheint dieser Dank mitunter in der zuletzt angesprochenen Natur‐
erfahrung. Ihrem Erfahrungsgehalt entspricht gleichsam die von Hen‐
rich umrissene Fundamentalontologie. Aus der Perspektive des Danks

53 Nachdem klar ist, dass die (hegelsche) Moderne als Projekt (Habermas) gescheitert
ist, sollte die gesamte Anstrengung der Aufklärung als (unvollendetem) Projekt
gelten (vgl. Schnädelbach 1997: 16 ff.).

8. Ausblick

306

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


betrachtet, sollte man diese Erfahrung als erst an zweiter Stelle dem äs‐
thetischen Naturerlebnis im Zeichen des Erhabenen assoziieren. Wer
im Dank ergriffen ist, fühlt sich weder überwältigt, noch durch Gewalt
gepackt. Vielmehr fühlt er sich angerührt, gebunden oder durch das,
was ergreift, zu sich hingezogen. Einerseits. Andererseits verweist seine
Ergriffenheit über die bloße Welthaftigkeit hinaus auf einen ganz be‐
stimmten und konkreten Bezugspunkt (vgl. Henrich 1999: 184). Nicht
weniger vorgezeichnet findet Henrich diesen alle Formen des „kom‐
munalen Danks“ übersteigenden „kontemplativen Danks“ jedoch auch
in der Erfahrung der Anteilnahme. Auch im humanitären Dank für
die sowohl unsere Verantwortlichkeit wie unsere Verfügungsansprü‐
che übersteigende unverhoffte Rettung in Not geratener Dritter, zeich‐
net sich der in unserer Subjektivität hinterlegte doppelte Ausgriff zur
Welt wie dem Ganzen ab. Oben wurde behauptet, dass Mitleid heute
nur noch als telegenes Zitat vorkommt. Zu verstehen ist die avisierte
Weltzivilisation entgegen dieser These demnach sowohl gegen den
Hintergrund der „Anteilnahme am Geschehen des Guten“ wie der ge‐
genüber der spekulativen Denkform geöffneten Naturerfahrung. „Wer
eigentlich dankt“, so Henrich, dem ist nicht selbstverständlich, wofür
er dankt und was ihn danken läßt.“ (ebd., 173) Erkennen dürfte man
den zivilisierten Bürger also mitunter an seiner Bereitschaft zu „Ge‐
danken der Dankbarkeit“. D.h., zu einer Selbstbesinnung, die ihn, ge‐
messen an der sittlichen Grunderfahrung, nochmals aus größerer Fer‐
ne auf sich und das Weltganze, in das er einbegriffen ist, ebenso zu‐
rückschauen wie verändert hervorgehen lässt. Die ihn damit also
nochmals in Distanz zu der Selbstzentrierung bringt, welche die sittli‐
che Grunderfahrung bestimmt. Dessen ungeachtet, bleibt der kontem‐
plative Dank jedoch stets an diese Erfahrung rückgebunden (vgl. ebd.,
177). Über die komplexen Verflechtungen von kommunalen wie kon‐
templativen Danks wird so eine Dimension des Mitseins erfahrbar, die
im Wesentlichen in der Liebe hinterlegt scheint. „So werde ich in der
Rückkehr auch mich selbst in neuer Weise annehmen – als der, der ich
wirklich bin, aber zugleich als einer im Verbande aller der Blicke, die
in eine Welt gehen, welche diese Blicke beheimaten kann. Ohne diese
Blicke wäre sie gar nicht die Welt, die vertraut ist und in der Vertraut‐
heit und Vertrauen sein kann. Und doch kann nicht mehr gesagt wer‐
den, daß die Welt um dieser Blicke willen sei, was sie ist. Denn jeder

8. Ausblick

307

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Blickpunkt ist und erscheint nun zugleich als gebunden in und relativ
auf das Ganze, welches in Einem die Welt ist und der Aufgang der Welt
im Antlitz.“ (ebd., 176) Im Mitsein wird demnach festgehalten, dass
die Subjekte nicht erst qua Vernunftschluss Realität und Bedeutung
füreinander gewinnen. Nur unzureichend berücksichtigt wird diese
Einsicht nach Henrich jedoch auch durch handlungstheoretische
Theoriemodelle. Das belegen insbesondere phänomenologische Ansät‐
ze. Gleichwohl sollten die eindrücklichen Phänomenbeschreibungen
auch nicht überstrapaziert werden. So wendet sich die Kategorie auf
der anderen Seite also auch gegen Interpretationsansätze, welche aus
der Vielschichtigkeit der Bedeutung der Individuen füreinander eine
quasi transzendentale Rolle des Anderen gegenüber dem Selbst ablei‐
ten (vgl. Henrich : 167 f.).

Gegenüber handlungstheoretischen Theoriemodellen distanzieren
sich auch die Artikulationsversuche. Für diese lässt sich die Stabilität
in der Weltbeziehung an keinem noch so in sich gebrochenen Anker‐
punkt der Verständigungspraxis festmachen. Die Stabilität muss viel‐
mehr immer wieder im und durch den Widerstreit der Gegensätze
hindurch gewonnen werden. Gleichwohl scheint auch in diesen Arti‐
kulationsversuchen Hölderlins Denkmotiv der Versöhnung mitten im
Streit präsent. Inwiefern, ließe sich womöglich im Lichte von Hegels
Phänomenologie des Geistes illustrieren. Eingeleitet wird die Erfah‐
rungsgeschichte des Bewusstseins durch die Gestalt der sinnlichen Ge‐
wissheit. Für das, was uns diese Gestalt mitzuteilen hat, werden wir
womöglich jedoch erst dann empfänglich, wenn wir es nicht bei einer
sprachanalytischen Lektüre bewendet sein lassen. Vordergründig lehrt
uns diese Gestalt, dass jede Zeigehandlung (dieser/dieses) oder einfa‐
che Orts- bzw. Zeitbestimmung (hier/jetzt), ohne nähere Kontextanga‐
ben wie die entsprechenden Verweisungszusammenhänge leer bleibt;
kommunikativ ins Abseits gerät. Unmöglich wird dadurch jedoch viel‐
mehr noch, an der optischen Metapher festzuhalten. Bereits im Rah‐
men der Widerlegung der einfachen Unmittelbarkeitshypothese des
gesunden Menschenverstands führt die Phänomenologie einen ver‐
ständigungsorientierten Wissensbegriff ein, der unvereinbar mit der
ersten Epoche der Selbstbewusstseinstheorien ist. Auf den zweiten
Blick könnte sich hinter der sprachkritischen Lektüre somit der Alteri‐
tätsgedanke abzeichnen, welcher die Dialektik von Meinen und Sagen

8. Ausblick

308

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


speist. Nach Gerhard Gamm ist in der Lücke, welche die sinnliche Ge‐
wissheit zwischen der Individualität wie dem Allgemeinen ausmacht,
eine Anerkennungssemantik angelegt, die Abstand davon nimmt, die‐
ses Motiv aus dem Horizont von Wert, Nutzen und Vertrag auszudeu‐
ten. Jedes Meinen macht die Erfahrung, auf ein Allgemeines verwiesen
zu sein, das es von sich entfremdet, insofern mit jeder Äußerung des
Gemeinten Bedeutungsüberschüsse mit aufgerufen werden, welche die
ursprüngliche Intention übersteigen. In der gleichen Bewegung muss
jedoch auch das Sagen (das Allgemeine) eingestehen, dass es auf eine
Individualität verwiesen bleibt, über die es nicht vollständig verfügt.
Kurzum, auf einer zweiten Ebene demonstriert die sinnliche Gewiss‐
heit, inwiefern das Meinen notorisch durch das Sagen unterlaufen
wird: Ich bin, ist gleichsam nur noch dort, wo das (alltagstaugliche)
hermeneutische Drehbuch innerer Selbst- und äußerer Fremdbestim‐
mung versagt. Wo die Vertreter der ersten Epoche auf die Feststellbar‐
keit und Berechenbarkeit von Ich und Welt setzen, sucht, findet und
verfehlt sich dieses Selbst also unablässig selbst. Worüber die Dialektik
von Sagen und Meinen so also unterrichten könnte, ist die Unbe‐
stimmtheit, welche das moderne Selbst- und Weltverhältnis bestimmt.
Auf Höhe der „Unbestimmbarkeit des bestimmenden Ich“ (Luckner
2002: 55), die alle Bestimmungen trägt und selbst durch keine getragen
wird, bin ich weder in dem von mir Gemeinten noch dem Gesagten,
sondern allein in dem eigentümlichen Dazwischen, das aus seiner Ver‐
mittlungsleistung je auch schon wieder verschwunden ist. Lesen sollte
man die „Artikulationsversuche“ demnach wohl auf Folie der von He‐
gel in der Phänomenologie von Beginn an in Szene gesetzten nachhal‐
tigen Destabilisierungsdramaturgie. „Man könnte sagen, die Differenz
von Meinen und Sagen birgt ein Plädoyer, eine Ethik vielleicht, die da‐
rauf drängt, sich gegenüber der Dezentrierungsmacht der allgemeinen
Bedeutung nicht zu verhärten, ,flüssig‘ zu werden gegenüber dem, was
sich in/an der Wirklichkeit verändert.“ (Gamm 1997: 131) Dieses Plä‐
doyer wäre mit Gamm über den Begriff „subjektloser Subjektivität“
weiterzuverfolgen54(Gamm 2000: 80). Eine ähnlich klingende Formu‐
lierung findet sich auch bei Henrich. Derselbe gelangt im Kontext der

54 Anders gewendet, auf ein zugunsten staatlicher Belange ausfallendes Machtgefälle
deutet Ludwig Siep schon die Phänomenologie des Geistes. Rein äußerlich ließe sich
also bereits Hegels Behandlung der alt-griechischen Welt, des Reichtums und

8. Ausblick

309

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Rekonstruktion von Fichtes intellektueller Entwicklung vor die „Para‐
doxie des subjektlosen Wissens“ (Henrich 1967: 32). Durch beide Be‐
griffsformen wird die Philosophie demnach augenscheinlich als „un‐
möglicher Beruf “ bekräftigt. Kaum weniger augenscheinlich wird
durch diese Gemeinsamkeit jedoch auch gleich ihre Vermittelbarkeit
sichergestellt. Unter normativen Gesichtspunkten könnte so nicht zu‐
letzt das „Plädoyer“ Aufschluss über die vorreflexive Selbstvertrautheit

schließlich des entfremdeten Geists problemlos in Beziehung zu dessen späteren,
gestuften Sittlichkeitskonzept (Familie/bürgerliche Gesellschaft/Staat) setzen (vgl.
Siep 1998: 116). Wohin Hegels Aufhebung des fichteschen Aufforderungsgesche‐
hens tatsächlich führt, ist hingegen dessen Unterscheidung zwischen ganz konkre‐
ten interpersonellen Interaktionsverhältnissen wie institutionellen bzw. symbolisch
vermittelten Beziehungsformen zu entlehnen. Buchstabiert Hegel den Begriff der
Anerkennung gegen das instrumentelle Selbst(miss)verständnis der Begierde (Be‐
dürfniszirkel), über die Motive Liebe und Kampf aus – wobei hinsichtlich des
Selbsterhalts noch einmal genauer zwischen den Aspekten der sinnlich-leiblichen
Existenz wie der Provokation durch seinesgleichen unterschieden werden muss –
wie einem übersummenhaften „Wir“, so rührt dessen Attraktivität nach Siep daher,
dass er die liberalistische Forderung nach formeller Freiheit und rechtlicher
Gleichheit um die affektiven Punkte weitreichender Solidarität und Wertschätzung
erweitert. Und das wohlgemerkt, sowohl auf individueller wie überindividueller
Ebene. Erstens. Zweitens, weil er durch seinen Begriff wie seine Analyse der Aner‐
kennung eine Deutungsfolie bereitstellt, auf der sich das Soziale zunächst ebenso
gut verstehen, wie dann die Logik seiner Konflikte nachzeichnen lässt. Wobei letz‐
teres nach Siep über Hegel hinausweist. Gewissermaßen soziaalpsychologisch auf
die von ihm konstatierte „Asymmetrie“ reagiert (vgl. ebd., 112 f. u. 121). Wie dem
auch sei, nach Siep übersetzt sich die aufgezeigte Parallele zum Schluss in eine in‐
nere. Nämlich in die zwischen der spekulativen Staatsräson der Rechtsphilosophie,
wie der insgeheim spinozistischen Akzentsetzung des spekulativen Satzes. So sehr
das Absolute auch als Subjekt aufzufassen ist, bleibt „auf der institutionellen Ebene
[gleichwohl S.S.] etwas von der Zufälligkeit und Ersetzbarkeit der Akzidenzien im
Verhältnis zur Substanz erhalten […]. Sittlich zu leben, heißt vor allem auch be‐
greifen, daß die staatlichen Institutionen Selbstzwecke sind, für die die Existenz
und das Wohl der Einzelnen im Konfliktfall bloß akzidentell sind.“ (ebd., 123). Für
Gamm ist die Geschichte damit gleichwohl noch nicht zu Ende. Ein wesentliches
Kapitel derselben macht für ihn vielmehr Schellings Gegenrede aus. Der späte
Schelling erkundet einen Begriff „Positiver Unbestimmtheit“, der erstens mit iden‐
titätsphilosophischen Prämissen bricht und zweitens darüber ein logisches Formu‐
lar bereitstellt, das (kritisch) auf die nietzeanische Moderne vorausdeutet. D.h.,
mittels des von ihm ausgewiesenen Stachels eines irreduziblen „Unbestimmten X“
im Herzen des Bestimmtheitsdenkens, dem nicht zuletzt durch phänomenologi‐
sche Untersuchungen promovierten Denkens in Figuren und Konstellationen zu
seiner paradigmatischen Rolle verhilft (vgl. ebd., 212 ff.).

8. Ausblick

310

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


geben.55 Hans Jörg Sandkühler kommt zu folgendem Summenschluss:
„Zusammenfassend kann man feststellen, daß im Deutschen Idealis‐
mus der Flirt der philosophischen Vernunft mit dem Absoluten kurz,
heftig und sehr variationsreich war, aber zu keiner stabilen Verbindung
führte.“ (Sandkühler 2005: 12) Anscheinend dauert der Flirt also an.

55 Als Gesprächsleitfaden dürfte etwa das Verzeihen dienen können. Auch im Verzei‐
hen wird Gelingen gewährt. Zudem, prononciert wird mit den evaluativen Selbst‐
verhältnissen die Fähigkeit, die Dinge bzw. sich selbst in der Schwebe zu halten?
Nach Terry Pinkard ist es dieses Talent, das bei der Lektüre der von Hegel in der
Phänomenologie des Geistes im Kontext der Gewissensdialektik entfalteten Macht
des Verzeihens die Richtung vorgibt. Inhaltlich zeigt sich dieses Kapitel durch den
Widerstreit von ironiefreien Normverfechtern wie ironiebegabten Normverächtern
bestimmt. Auf Folie dieses Streits lässt sich nach Pinkard nachzeichnen, wie Hegel
mit der im Verzeihen aufgipfelnden Gewissensdialektik Kants praktische Vernunft
sozialphilosophisch wendet (vgl. Pinkard 1996: 219).

8. Ausblick

311

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Siglenverzeichnis

Immanuel Kant

GMS = Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785)
KpV = Kritik der praktischen Vernunft (1788)
KrV = Kritik der reinen Vernunft (1782)
KU = Kritik der Urteilskraft (1790)
MdS = Die Metaphysik der Sitten (1797)
Prol. = Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird

auftreten können (1783)
RGV = Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793)
TP = Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht

für die Praxis (1793)
ÜGTP = Über den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie (1788)
WDO = Was heißt sich im Denken orientieren? (1786)
VRLM = Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lügen (1797)
SzP = Schriften zur Pädagogik.
  

Johann Gottlieb Fichte

AeR = Rezension des Aenesidemus (1792)
BM = Die Bestimmung des Menschen (1800)
BWL = Über den Begriff der Wissenschaftslehre (1794)
ErE = Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797)
GGW = Über den Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung (1798)
GNR = Grundlagen des Naturrechts (1796)
GWL = Grundlage der Wissenschaftslehre (1994/95)
VnD = Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (1798)
ZwE = Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797)
  

  
  

313

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


  
  

Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling

IdW = Abhandlung zur Erläuterung des Idealismus der Wissenschaftslehre (1796/97)
GnP = Geschichte der neueren Philosophie
PdN = Einleitung zu: Ideen zu einer Philosophie der Natur als Einleitung in das Stu‐

dium dieser Wissenschaft (1797)
ÜdU = Vom Ich als Prinzip der Philosophie oder über das Unbedingte im menschli‐

chen Wissen (1795)
  

Georg Wilhelm Friedrich Hegel

DS = Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie (1801)
EpW = Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830)
GPR = Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821)
GW = Glauben und Wissen oder Reflexionsphilosophie der Subjektivität in der Voll‐

ständigkeit ihrer Formen als Kantische, Jacobische und Fichtesche Philosophie
(1802/03)

PhG = Phänomenologie des Geistes (1807)
WBN = Über die wissenschaftliche Behandlungsart des Naturrechts, seine Stelle in

der praktischen Philosophie und sein Verhältnis zu den positiven Rechtswissen‐
schaften (1802/03)

FS = Frühe Schriften.
  

Friedrich Schiller

AW = Über Anmut und Würde (1793)
ÄE = Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen (1795)
GdV = Über den Grund des Vergnügens an tragischen Gegenständen (1792)
KB = Kallias oder über die Schönheit (1793)
ÜdP = Über das Pathetische (1793)

Siglenverzeichnis

314

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Literaturverzeichnis
Adorno, Theodor W.: Soziologische Schriften 1. Frankfurt a.M. 1979.
Bahar, Alexander: Auf dem Weg in ein neues Mittelalter? Folter im 21. Jahrhun‐

dert. München 2009.
Bauman, Zygmunt: Identitätsprobleme in der Postmoderne. In: Widersprüche

Heft 55. 1995.
Bauman, Zygmunt: Verworfenes Leben. Bonn 2005.
Beckerman, Ansgar: Schließt biologische Determiniertheit Freiheit aus? In: Her‐

manni, Friedrich/Koslowski, Peter (Hg.): Der freie und der unfreie Wille. Philo‐
sophische und theologische Perspektiven. München 2004.

Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt
a.M. 1986.

Bielefeldt, Heiner: Die Menschenwürde als Fundament der Menschenrechte. In:
Jahrbuch Menschenrecht. Schwerpunkt Frauenrechte durchsetzen! Frankfurt
a.M. 2004.

Birnbacher, Dieter: Natürlichkeit. Berlin 2006.
Bieri, Peter: Das Handwerk der Freiheit. Über die Entdeckung des eigenen Willens.

Frankfurt a.M. 2006.
Bittner, Rüdiger: Probleme, theoretische Probleme, philosophische Probleme. In:

Schulte, Joachim/Wenzel, Justus, Uwe (Hg.): Was ist ein ,philosophisches‘ Prob‐
lem? Frankfurt a.M. 2001.

Bayertz, Kurt: Einleitung: Warum moralisch sein? In: Bayertz, Kurt (Hg.): Warum
moralisch sein? Paderborn 2006.

Böhme, Gernot: Ethik im Kontext. Frankfurt a.M. 1997.
Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deu‐

tungsmusters. Frankfurt a.M. 1996.
Brumlik, Micha: Weltbürgerliche Tugend im Zeitalter der Globalisierung: Men‐

schenrechtliche Bildung und globales Gedächtnis. In: Beiheft der Zeitschrift für
Pädagogik 29. Weinheim 1992.

Bubner, Rüdiger: Das Endliche und das Unendliche und der Übergang. Ein Motiv
der Systembegründung im Frühidealismus. In: Stolzenberg, Jürgen (Hg.): Kant
und der Frühidealismus. Hamburg 2007.

Cassirer, Ernst: Idee und Gestalt. Darmstadt 1971.

315

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Drilo, Kazimir: Dieter Henrichs Theorie des bewussten Lebens. Online erschienen:
15.05.2009 http://epub.ub.uni-muenchen.de/12509/1/Drilo_Dieter_Henrichs_
Theorie_des_bewussten_Lebens.pdf

Fichte, Johann Gottlieb: Die Bestimmung des Menschen. Stuttgart 2003.
Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke Band V. Zur Religionsphilosophie. Berlin

1971.
Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke Band III. Zur Rechts- und Sittenlehre I.

Berlin 1971.
Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke Band I. Zur theoretischen Philosophie. Ber‐

lin 1971.
Frank, Manfred: Einführung in die frühromantische Ästhetik. Vorlesungen.

Frankfurt a.M. 1989.
Frank, Manfred: Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Frankfurt a.M. 1986.
Frank, Manfred: Warum bin ich Ich? Eine Frage für Kinder und Erwachsene.

Frankfurt a.M. 2007.
Frankfurt, Harry G.: Sich selbst ernst nehmen. Frankfurt a.M. 2007.
Frankfurt, Harry G.: Gründe der Liebe. Frankfurt a.M. 2014.
Frankfurt, Harry G.: Alternate Possibilities and Moral Responsibility. In: The Jour‐

nal of Philosophy, Vol. 66, No. 23. (Dec. 4, 1969), S. 829-839.
Frankfurt, Harry G.: Freedom of the Will and the Concept of a Person. In: The

Journal of Philosophy, Vol. 68, No. 1. (Jan 14, 1971), S. 5-20.
Frede, Dorothea: Meditationen über Sein und Sinn philosophischer Probleme. In:

Schulte, Joachim/Wenzel, Justus, Uwe (Hg.): Was ist ein ,philosophisches‘ Prob‐
lem? Frankfurt a.M. 2001.

Freud, Sigmund: Gesammelte Werke Band 16. Frankfurt a.M. 1999.
Früchtl, Josef: Ethik und Ästhetik. Eine nachmetaphysische Attraktion. In: Bubner,

Rüdiger/Waldenfels, Bernhard: Philosophische Rundschau. Tübingen 1992.
Fulda, Friedrich Hans: Der Begriff der Freiheit – Schlußstein von dem ganzen Ge‐

bäude eines Systems der reinen Vernunft? In: Stolzenberg, Jürgen (Hg.): Kant
und der Frühidealismus. Hamburg 2007.

Gamm, Gerhard: Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von Sub‐
jektivität. Berlin 2004.

Gamm, Gerhard: Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten.
Frankfurt a.M. 2000.

Gamm, Gerhard: Flucht aus der Kategorie. Die Positivierung des Unbestimmten
als Ausgang aus der Moderne. Frankfurt a.M. 1994.

Gamm, Gerhard: Das rätselvoll Unbestimmte. Zur Struktur ästhetischer Erfahrung
im Spiegel der Kunst. Gamm, Gerhard/Schürmann Eva (Hg.): Das unendliche
Kunstwerk. Von der Bestimmtheit des Unbestimmten in der ästhetischen Er‐
fahrung. Berlin 2007.

Literaturverzeichnis

316

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Gamm, Gerhard: Der Deutsche Idealismus. Eine Einführung in die Philosophie
von

Fichte, Hegel und Schelling. Stuttgart 1997.
Gamm, Gerhard: Die Macht der Metapher. Im Labyrinth der modernen Welt.

Stuttgart 1992.
Gamm, Gerhard: Philosophie im Zeitalter der Extreme. Darmstadt 2009.
Gerhardt, Volker: Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualität. Stuttgart

2007.
Gerhardt, Volker: Lebensführung. Die Individualität des Menschen. Juni 2007.

Online erschienen: 01.06.2007 http: //www.jp.philo.at/texte/GerhardtV1.pdf
Gerhard, Volker: Das Subjekt ist die Substanz. Laudatio auf Dieter Henrich. http://

www1.stuttgart.de/stadtbuecherei/ldh/HenrichHegel203.pdf
Gerhardt, Volker: Selbstbestimmung: zur Aktualität eines Begriffs. In: fiph-Journal

Nr. 8, 2006.
Giddens, Anthony: Die Konstitution der Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1997.
Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a.M. 1988.
Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt a.M. 1995.
Heitmeyer, Wilhelm: Es geht ums Ganze, es geht um Anerkennung. Rede auf den

bielefelder Hauptschultagen 1996 (unveröffentlichtes Redemanuskript).
Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes. Werke Band 3.

Frankfurt a.M. 1986.
Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Frühe Schriften. Werke Band 1. Frankfurt a.M.

1986.
Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke

Band 7. Frankfurt a.M. 2000.
Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Frühe Schriften. Werke Band 1. Frankfurt a.M.

1986.
Hegel Georg Wilhelm Friedrich: Jenaer Schriften. Werke Band 2. Frankfurt a.M.

1986.
Henrich, Dieter: Hegel im Kontext. Frankfurt a.M. 2010.
Henrich, Dieter: Bewußtes Leben. Stuttgart 1999.
Henrich, Dieter: Denken und Selbstsein. Vorlesungen über Subjektivität. Frankfurt

a.M. 2007.
Henrich, Dieter: Selbstsein und Bewusstsein. Online erschienen: 01.06.2007 In: e-

journal Philosophie der Psychologie 2007. http://www.jp.philo.at/texte/Henric
hD1.pdf

Henrich, Dieter: Selbstverhältnisse. Stuttgart 2001.
Henrich, Dieter: Das eine Problem, sich Problem zu sein. In: Schulte, Joachim/

Wenzel, Justus Uwe (Hg.): Was ist ein ,philosophisches‘ Problem? Frankfurt
a.M. 2001.

Literaturverzeichnis

317

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Henrich, Dieter: Fichtes ursprüngliche Einsicht. Frankfurt a.M. 1967.
Horster, Detlev: Was soll ich tun? Moral im 21. Jahrhundert. Leipzig 2005.
Horstmann, Peter-Rolf: Deutscher Idealismus – ein Aufstand der Epigonen? On‐

line erschienen: 14.01.2014 http://www.philosophie.hu-berlin.de/institut/lehrb
ereiche/idealismus/mitarbeiter1/horstmann/texte/Aufstand%281996b%29.pdf

Höffe, Otfried. Immanuel Kant. München 2000.
Höffe, Otfried: Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der Modernen

Philosophie. München 2004.
Hölderlin, Friedrich: Hyperion. Oder der Eremit in Griechenland. Stuttgart 2000.
Hume, David: Untersuchung über den menschlichen Verstand. Essen 1999.
Jacobi, Friedrich H: Jacobi an Fichte. Hamburg 1799.
Jacobs, Wilhelm G.: Johann Gottlieb Fichte. Eine Biographie. Berlin 2012.
Jannidis, Fotis: Die Bestimmung des Menschen. Kultursemiotische Beschreibung

einer sprachlichen Formel. Online erschienen: 07.03.2004 In: Goethezeitportal.
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/jannidis_bestimmung.pdf

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten. Stuttgart 1997.
Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. Stutt‐

gart 2004.
Kant, Immanuel: Träume eines Geistersehers und andere vorkritische Schriften.

Werke 1. Köln 1995.
Kant, Immanuel: Der Streit der Facultäten und kleinere Abhandlungen. Werke 6.

Köln 1995.
Kant, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wis‐

senschaft wird auftreten können. Stuttgart 2009.
Kant, Immanuel: Schriften zur Geschichtsphilosophie. Stuttgart 1999.
Kant, Immanuel: Werke in 10 Bänden. Darmstadt 1998.
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hamburg 1993.
Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft/Grundlegung zur Metaphysik

der Sitten. Werkausgabe Band VII. Frankfurt a.M. 1977.
Kant, Immanuel: Ausgewählte Schriften zur Pädagogik und ihrer Begründung. Pa‐

derborn 1982.
Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Band X. Frankfurt a.M.

1974.
Keil, Geert: Willensfreiheit und Determinismus. Stuttgart 2009.
Kühn, Manfred: Kant. Eine Biographie. München 2007.
Lévinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie

und Sozialphilosophie. Freiburg 1999.
Lichtenberg, Christoph Georg: Aphorismen. Briefe. Satiren. Stuttgart 1962.
Luckner, Andreas: Mit dem Ich auf Du und Du. Die deutschen Idealisten. In: der

blaue reiter. Journal für Philosophie „Ich“ (15). Stuttgart 2002.

Literaturverzeichnis

318

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Margalit, Avishai: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung. Berlin 1997
Martens, Ekkehard: Ich denke, also bin ich. Grundtexte der Philosophie. München

2006.
Mead, George H.: Geist, Identität und Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1973.
Menke, Christoph: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und Dia‐

lektik der Ästhetik. In: Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth (Hg.): Falsche Gegen‐
sätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik. Frankfurt a.M.
2002.

Menke, Christoph: Tugend und Respekt. In: ZDF-nachtstudio (Hg.). Tugend und
Laster. Gradmesser der Menschlichkeit. Frankfurt. a. M. 2004.

Menke, Christoph/Pollmann, Arnd: Philosophie der Menschenrechte. Hamburg
2008.

Meyer-Sickendiek, Burkhard: Scham und Grazie. Zur Paradoxie der „schönen See‐
le“ im achtzehnten Jahrhundert. Online erschienen 28.05.2004 In: Goethezeit‐
portal. http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/meyers_seele.pdf

Moore, George E.: Freier Wille. In: Ulrich Pothast (Hg.): Seminar: Freies Handeln
und Determinismus. Frankfurt a.M. 2016.

Nagel, Thomas: Was bedeutet das alles? Eine ganz kurze Einführung in die Philo‐
sophie. Stuttgart 2007.

Neiman, Susan: Das Böse denken. Eine andere Geschichte der Philosophie. Frank‐
furt a.M. 2006.

Nida-Rümelin, Julian: Strukturelle Rationalität. Stuttgart 2016.
Nida-Rümelin, Julian: Über menschliche Freiheit. Stuttgart 2012.
Nida-Rümelin, Julian: Tief in unserer Lebenswelt verwurzelt. Humanismus und

Freiheit: Die vollständige naturalistische Erklärung unseres Handelns steht im
Widerspruch zu unserer moralischen Alltagspraxis. In: Frankfurter Rundschau
Nr. 52. 2004.

Nietzsche, Friedrich: Werke I. München 1972.
Nietzsche, Friedrich: Werke III. München 1979.
Noetzel, Wilfried: Mit Anmut und Würde. Professor Dr. Schillers Anthropologie

und Lebenskunst. In: Zeitschrift Aufklärung & Kritik 2. 12. Jahrgang. Nürnberg
2005.

Pauen, Michael: Illusion Freiheit? Mögliche und unmögliche Konsequenzen der
Hirnforschung. Frankfurt a.M. 2004.

Pauen, Michael: Freiheit: Eine Minimalkonzeption. In: Hermanni, Friedrich/
Koslowski, Peter (Hg.): Der freie und der unfreie Wille. Philosophische und
theologische Perspektiven. München 2004.

Pauen, Michael: Eine Frage der Selbstbestimmung. In. Spektrum der Wissenschaft
(Highlights). Heidelberg 2015.

Pessoa, Fernando: Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo Soares.
Frankfurt a.M. 2006.

Literaturverzeichnis

319

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Pinkard, Terry: Hegel´s Phenomenology. The Sociality of Reason. Cambridge
1996.

Pothast, Ulrich: Letzte Verantwortlichkeit und Verantwortlichkeit unter Menschen.
Über einen vernachlässigten Aspekt des Streits um Willensfreiheit. In: Herman‐
ni, Friedrich/Koslowski, Peter (Hg.): Der freie und der unfreie Wille. Philoso‐
phische und theologische Perspektiven. München 2004.

Pothast, Ulrich: Einleitung. In: Ulrich Pothast (Hg.): Seminar: Freies Handeln und
Determinismus. Frankfurt a.M. 2016.

Pothast, Ulrich: Die Unzulänglichkeit der Freiheitsbeweise. Frankfurt a.M. 1987.
Prauss, Gerold: Für sich selber praktische Vernunft. In: Gerhard Schönrich/Yasu‐

shi Kato (Hg): Kant in der Diskussion der Moderne. Frankfurt a.M. 1997.
Rancière, Jacques: Das Unbehagen in der Ästhetik. Wien 2007.
Ritsert, Jürgen: Aufforderung zur Selbstständigkeit. Zur Philosophie der Bildung

in Fichtes Naturrechtslehre. In: Franz Grubauer (Hg.): Subjektivität – Bildung –
Reproduktion. Perspektiven einer kritischen Bildungstheorie. Weinheim 1992.

Rohs, Peter: Johann Gottlieb Fichte. München 1991.
Rosenkranz, Karl: Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben. Darmstadt 1998.
Rorty, Richard: Solidarität oder Objektivität. Stuttgart 2005.
Rorty, Richard: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotis‐

mus. Frankfurt a.M. 1999.
Rorty, Richard: Hoffnung statt Erkenntnis. Eine Einführung in die pragmatische

Philosophie IWM‑Vorlesungen zur modernen Philosophie. Wien 1994.
Rousseau, Jacques-Jean: Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der

Ungleichheit unter den Menschen. Stuttgart 2008.
Safranski, Rüdiger: Friedrich Schiller oder die Erfindung des deutschen Idealis‐

mus. München 2004.
Sandkühler, Jörg Hans: Handbuch Deutscher Idealismus. Stuttgart/Weimar 2005.
Schäfer, Rainer: Johann Gottlieb Fichtes ,Grundlage der gesamten Wissenschafts‐

lehre‘ von 1794. Darmstadt 2006.
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Ausgewählte Schriften. Band 1 (1794-1800).

Frankfurt a.M. 1985.
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Zur Geschichte der neueren Philosophie.

Münchener Vorlesungen. Darmstadt 1959.
Schiller, Friedrich Wilhelm Joseph: Sämtliche Werke Band 5. Erzählungen/ Theo‐

retische Schriften. München
Schiller, Friedrich Wilhelm Joseph: Theoretische Schriften. Köln 1999.
Schmid, Wilhelm Wilhelm Joseph: Glück. Alles, was Sie darüber wissen müssen,

und warum es nicht das Wichtigste im Leben ist. Frankfurt a.M. 2007.
Schnädelbach Herbert: Werte und Würde. In: Thies, Christian (Hg): Der Wert der

Menschenwürde. Paderborn 2009.

Literaturverzeichnis

320

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Schnädelbach, Herbert: Kant – der Philosoph der Moderne. In: Gerhard Schön‐
rich/Yasushi Kato (Hg): Kant in der Diskussion der Moderne. Frankfurt a.M.
1997.

Schnädelbach, Herbert: Hegels Lehre von der Wahrheit. Antrittsvorlesung 26. Mai
1993. http://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/schnaedelbach-herbert/PDF/
Schnaedelbach.pdf

Schnädelbach, Herbert: Ist alles bloß Ansichtssache? Meinen, Glauben und Wissen.
In: Schnädelbach Herbert/Hastedt Heiner/Keil, Geert (Hg.): Was können wir
wissen, was sollen wir tun? Zwölf philosophische Antworten. Hamburg 2009.

Schnädelbach, Herbert: Vernunft. Stuttgart 2007.
Schönrich, Gerhard: Bei Gelegenheit Diskurs. Von den Grenzen der Diskursethik

und dem Preis der Letztbegründung. Frankfurt a.M. 1994.
Schulz, Walter: Fichte/Kierkegaard. Pfullingen 1977.
Schulz, Walter: Vernunft und Freiheit. Aufsätze und Vorträge. Stuttgart 1981.
Schwinger, Elke: Angewandte Ethik: Naturrecht/ Menschenrechte. München 2001.
Seel, Martin: Paradoxien der Erfüllung. Philosophische Essays. Frankfurt a.M.

2006.
Siep, Ludwig: Der Weg der Phänomenologie des Geistes. Ein einführender Kom‐

mentar zu Hegels „Differenzschrift“ und „Phänomenologie des Geistes“. Frank‐
furt a.M. 2000.

Siep, Ludwig: Die Bewegung des Anerkennens in Hegels Phänomenologie des
Geistes. In: Köhler, Dietmar/Pöggeler Otto (Hg.): G.W.F. Hegel. Phänomenolo‐
gie des Geistes. Berlin 1998.

Siep, Ludwig: Anerkennung in der Phänomenologie des Geistes und der prakti‐
schen Philosophie der Gegenwart. In: Information Philosophie Heft 1. März
2008.

Simmel, Georg: Aufsätze und Abhandlungen 1909-1918. Frankfurt a.M. 2001.
Simmel, Georg: Individualismus der modernen Zeit. Frankfurt a.M. 2008.
Singer, Peter: Praktische Ethik. Stuttgart 1994.
Stegmaier, Werner/Frank Hartwig: Interpretationen. Hauptwerke der Philosophie

von Kant bis Nietzsche. Stuttgart 2000.
Stocker, Michael: Die Schizophrenie moderner ethischer Theorien. In: Rippe, Peter

Klaus/Schaber, Peter (Hg.): Tugendethik. Stuttgart 1998.
Strawson, F. Peter: Freiheit und Übelnehmen. In: Ulrich Pothast (Hg.): Seminar:

Freies Handeln und Determinismus. Frankfurt a. M. 2016.
Schulz, Walter: Vernunft und Freiheit. Stuttgart 1981.
Taylor, Charles: Sources of the Self. The Making of the Modern Identity. Cam‐

bridge 1989.
Taylor, Charles: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur poli‐

tischen Philosophie. Frankfurt a.M. 1998.

Literaturverzeichnis

321

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857


Taylor, Charles: Die Motive einer Verfahrensethik. In: Kuhlmann, Wolfgang (Hg.):
Moralität und Sittlichkeit. Frankfurt a.M. 1986.

Tugendhat, Ernst: Philosophische Aufsätze. Frankfurt a.M. 1992.
Tugendhat, Ernst: Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische In‐

terpretationen. Frankfurt a.M. 1979.
Thyen, Anke: Kopernikanische Bescheidenheit und Rigorismus. Das ambivalente

Erbe der deutschen Spätaufklärung nach Kant und Schiller. Online erschienen:
01.06.2006 http://www.velbrueck-wissenschaft.de/pdfs/2006_thyen.pdf

Walzer, Michael: Lokale Kritik – globale Standards. Hamburg 1996.
Welsch, Wolfgang: Ästhetisches Denken. Stuttgart 2003.
Williams, Bernard: Der Amoralist. In: Bayertz, Kurt (Hg.): Warum moralisch sein?

Paderborn 2006.
Wittgenstein, Ludwig: Über Gewißheit. Werkausgabe Band 8. Frankfurt a.M.

1984.
Wolf, Ursula: Das moralische Sollen. In: Information Philosophie. August 2010.
Ziolkowski, Theodore: Das Wunderjahr von Jena. Geist und Gesellschaft 1794/95.

Stuttgart 1998.

Literaturverzeichnis

322

https://doi.org/10.5771/9783828867857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:44:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867857

	1. Einleitung
	I
	II
	III
	IV

	2. Wunsch-Lektüren: Pauen, Bieri, Nida-Rümelin – Gegenwartspositionen der Freiheitsdebatte
	2.1 Wünsche und Überzeugungen
	2.1.1 Anderskönnen unter gleichen Bedingungen

	2.2 Wünsche, Überzeugungen und Moral
	2.2.1 Exkurs: Warum moralisch sein?

	2.3 Überzeugungen und Wünsche

	3. Willens-Lektüren: Historische und systematische Überlegungen zur Kantischen Ethik der Autonomie
	I
	3.1 Autonomie statt Autognosie
	3.2 Techniken der Selbstüberredung
	3.3 Imitatio Dei
	3.4 Intelligible Tat
	3.4.1 Exkurs: „Dieses unbegreifliche Wesen“

	3.5 Zwischenbetrachtung

	I
	II
	III

	4. Der Vernunft mit Freuden dienen. Friedrich Schiller als Wegbereiter des deutschen Idealismus
	4.1 Achtung und Hochachtung
	4.1.1 Schönheit in der Bewegung
	4.1.2 Versöhnung ist mitten im Streit


	5. Hegels Einwände gegen das moralische Sollen
	5.1 Zufälliges aber in der Sittlichkeit ist unsittlich
	5.1.1 Selbstbewusste Sinnlichkeit


	6. Freiheit und Selbstsein. Aspekte der frühidealistischen Systementwürfe Johann Gottlieb Fichtes
	6.1 Wahre Allgemeinheit und innere Notwendigkeit
	6.2 Die Epoche der Kantianer
	6.3 Spekulation und Reflexion
	6.3.1 Aufforderung und Bildsamkeit

	6.4. Tathandlung
	6.4.1 Exkurs: „Die Welt ist ihm nur ein Ball, den das Ich geworfen hat“
	6.4.2 Überstieg in das ganz Andere

	6.5 Innere und äußere Reflexion
	6.6 Zwischenbetrachtung

	7. Dieter Henrich: Das eine Problem, sich Problem zu sein
	7.1 Bloßer Gedanke
	7.2 Epochenunterschiede
	7.3 Wissen von sich
	7.4 Unauflösbare Begriffe
	7.5 Bewusstes Leben
	7.6 Ein philosophisches System ist kein toter Hausrat
	7.6.1 Grund der Freiheit

	7.7 Gewährtes Gelingen

	8. Ausblick
	Siglenverzeichnis
	Literaturverzeichnis

