Wege aus dem Dilemma zwischen
Transnationalismus- und Integrationsansatz.
Simultane Inklusion von migranten-initiierten

charismatischen Gemeinden in Berlin

BORIS NIESWAND

In den 1990er Jahren hat sich eine Debatte zwischen der etablierten Migra-
tionsforschung, die vor allem Integrations- und Assimilationsprozesse inner-
halb von Nationalstaaten untersucht, und dem neu entstanden Transnationa-
lismusansatz, der vor allem grenziiberschreitende Beziehungen von Migranten
beschreibt, entwickelt. Nach einer Phase der Konfrontation hat sich in den
letzten Jahren die Vorstellung durchgesetzt, dass die Inklusion in National-
staaten und die Inklusion in transnationale soziale Felder keineswegs ein-
ander ausschliefende Phanomene sind. Dieser Text plddiert anhand des Bei-
spiels migranten-initiierter charismatischer Gemeinden in Berlin fiir einen
»methodologischen Transnationalismus«< als Ausweg aus dem Dilemma zwi-
schen Transnationalismusansatz und dem Integrationsansatz in der Migra-
tionsforschung.

Innerhalb des Assimilations- bzw. Integrationsparadigma in der Migra-
tionsforschung werden vor allem sozio6konomische und kulturelle Anpas-
sungsprozesse von Migranten an nationalstaatliche Standards untersucht. Da-
bei gingen die Vertreter des klassischen Assimilationsansatzes von einem
meist generationsiibergreifenden Stufenmodell aus, an dessen Ende die voll-
stindige Auflosung der sozialen und kulturellen Differenz von Minorititen
stand (Park 1964 [1926]; Park/Burgess 1969 [1921]; Gordon 1964). In den
1960er und 70er Jahren geriet der Assimilationsansatz zusehends in die Kri-
tik. Zundchst wurde betont, dass sich ethnische Differenzen entgegen der
Prognosen als empirisch stabil erwiesen (Hannerz 1974; Glazer/Moynihan
1975). Zwar waren sich wichtige Autoren des Assimilationsansatzes (Gordon
1964; Kennedy 1944, 1952) bewusst, dass die US-amerikanische Gesellschaft

35

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

keineswegs ethnisch und kulturell homogen ist, allerdings wurde Diversitit
als problematische Abweichung und letztlich instabiles und/oder unerwiinsch-
tes Residuum in einem Modell wahrgenommen, das den sukzessiven Bedeu-
tungsverlust von ethnisch-kultureller Differenz als Normalfall postulierte.

Zudem wurde eine Machtkritik gegen den Assimilationsansatz vorge-
bracht, die sich in zwei Richtungen ausdifferenzierte. Die Vertreter der ersten
Kritiklinie merkten an, dass ethnische Differenz von Migranten oder Minder-
heiten vor allem das Ergebnis von Marginalisierungsprozessen durch die
Mehrheitsgesellschaft sei. Dem Assimilationsansatz, wie Gordon (1975)
selbst spiter einrdumte, fehle aber ein Machtbegriff, der es ihm erlaubt, diese
politischen Prozesse der Ausgrenzung angemessen zu beschreiben. Ethnizitt
oder race, wie einige Autoren argumentierten (Bukow 2000 [1992]; Miles
1989; Hall 1996 [1980]), sei daher kein traditioneller Uberrest sondern als
Mechanismus zur Reproduktion politischer und sozialer Ungleichheit Kern-
bestandteil moderner Gesellschaften.

Der zweite Strang der Machtkritik am Assimilationsansatz gipfelte in den
1980er und 90er Jahren im Multikulturalismusdiskurs. Hier ging es vor allem
um die Frage, inwieweit zugewanderte und indigene Minderheiten Rechte auf
kulturelle Selbstbestimmung gegeniiber der Mehrheitsgesellschaft geltend
machen koénnen. In diesem Zusammenhang wurde kritisiert, dass die Assimi-
lationsaufforderung an die Minderheiten fundamentale Rechte auf kulturelle
Selbstbestimmung verletze (Kymlicka 2003 [1995]; Taylor 1994).

Als Reaktion auf diese Kritik wurde seit den 1970er Jahren das Integra-
tionskonzept als Ersatz fiir den Assimilationsbegriff eingefiihrt. Der dem
Strukturfunktionalismus entstammende Integrationsbegriff schien eine poli-
tisch weniger zweifelhafte Alternative zum Assimilationskonzept zu liefern.
Wihrend beim Assimilationskonzept Beziehungen zwischen ethnisch-
kulturellen Gruppen im Vordergrund stehen, verweist das Konzept der sozia-
len Integration auf die Teilhabe an den zentralen Ressourcen innerhalb einer
Gesellschaft, wie etwa Einkommen, Bildung und Platzierung auf dem Ar-
beitsmarkt. Dabei ist die Leitdifferenz nicht ethnisch-kulturelle Homogenisie-
rung versus Diversifizierung, wie beim Assimilationskonzept, sondern Integ-
ration versus Konflikt. Kultur kommt gemif der Logik des Integrationsansat-
zes vor allem dort ins Spiel, wo sie mit kollektiver sozio6konomischer Margi-
nalisierung oder Segmentierung in Verbindung steht (Heckmann 2005:274;
Esser 1999:32, 2001:97). An dieser Stelle gewinnen kulturelle Merkmale fak-
tisch aber durchaus eine wichtige Bedeutung innerhalb des Integrationsansat-
zes. Wenn kulturelle Verschiedenheit von Minderheiten zu Segregation fiihrt,
ist sie, gemdB der Argumentation vieler Integrationstheoretiker, negativ fiir
die Sozialintegration einer Gesellschaft. Sie ist sowohl schlecht fiir die Be-
troffenen, die marginalisiert sind, als auch fiir die Gesellschaft selbst (Esser
1999; Heckmann 2005). Esser betont in diesem Sinne, dass jede Stabilisie-

36

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE AUS DEM DILEMMA

rung von ethnisch-kultureller Differenz in modernen Gesellschaften zwangs-
laufig zu ethnischer Schichtung und damit zu Konflikten fithre (2001:103).

Je stirker die Rolle der Kultur der Migranten als Ursache von Marginali-
sierung gewichtet wird, umso weniger lassen sich der klassische Assimila-
tionsansatz und der Integrationsansatz trotz ihrer unterschiedlichen methodo-
logischen und theoretischen Ausgangspunkte unterscheiden. Beide verweisen
dann auf einen Gesamtkomplex soziookonomischer Ungleichheit und eth-
nisch-kultureller Differenz, dessen Auflosung als Hauptproblem von Migra-
tion identifiziert wird (Esser 1999, 2001; Heckmann 2005:279; Wa-
ters/Jiménez 2005:105-106). Dabei wird kulturelle Assimilierung der Migran-
ten nicht als Selbstzweck verstanden, sondern es wird lediglich die Funktiona-
litdt von relativer Homogenitit fiir die Integration einer Gesellschaft betont.
Aber da sowohl Heckmann als auch Esser bemerken, dass es aufgrund von
Machtdifferentialen sehr unwahrscheinlich sei, dass die Mehrheit sich an die
Minderheit anpasst, bedeutet vollstindige Integration faktisch eine weitge-
hende Ubernahme der kulturellen Standards der Mehrheit durch die Minder-
heit. Damit wird, vermittelt tiber die vermutete Bedrohung der Gesellschaft
durch Gruppenkonflikte, ein normatives Modell einer national verfassten und
»nivellierten Mittelstandsgesellschaft« (Schelsky) affirmiert, in der einheimi-
sche und politisch loyale Biirger und deren statistische Eigenschaften als so-
ziokultureller Kern von Gesellschaft fungieren, an dem sich Integration orien-
tiert.

Der Transnationalismusansatz, der Anfang der 1990er Jahre in der Migra-
tionsforschung entstand (Basch et al. 1994; Glick Schiller et al. 1992; Gold-
ring 1996; Guarnizo/Smith 1998; Kearney 1991; Levitt 1997; Pries 1997;
Rouse 1991; Vertovec 1999), unternahm eine Perspektivenverschiebung.
Waihrend der Assimilations- und der Integrationsansatz ausschlielich auf die
Beziehung der Migranten und deren Nachkommen zu der Aufnahmegesell-
schaft fokussierten und die Inklusion in die Herkunftsgesellschaft nur als
Uberrest einer strukturell tiberholten Vergangenheit ansahen, akzentuierten
die Vertreter des Transnationalismusansatzes, dass die Beziehungen von Mi-
granten in ihr Herkunftsland bzw. zu Personen und Institutionen auferhalb
des Ziellandes von Migration sich oftmals als stabil erweisen. Dies ist fiir die
»Transnationalisten< nicht nur das Resultat eines nicht ausreichenden assimila-
tiven Sogs der Einwanderungsgesellschaft, sondern liegt auch in der Eigenlo-
gik transnationaler Beziehungen begriindet. Den Vertretern des Integrations-
und Assimilationsansatzes warf man in diesem Zusammenhang vor, einem
ymethodologischen Nationalismus< (Wimmer/Glick Schiller 2002) anzuhén-
gen, der die Relevanz von transnationalen Beziehungen gar nicht wahrneh-
men konne, weil er sie willkiirlich ausblende. Kreckel (2006) spricht in die-
sem Zusammenhang von >Rezeptionssperren¢, deren Ursachen in der politi-
schen Verfasstheit von Gesellschaft als Nationalgesellschaft zu suchen sind.

37

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

In diesem Sinne ist es bezeichnend, dass Bereiche wie die Migrations- und
Ungleichheitsforschung, die sich stark mit politischen Problemdefinitionen ih-
res Gegenstandes auseinandersetzen miissen, auch besonders von einem me-
thodologischen Nationalismus beeinflusst sind.

Parallel zu der Verbreitung des Transnationalismusansatzes ldsst sich
auch eine Renaissance des Assimilationsansatzes unter anderen Vorzeichen
beobachten (Alba/Nee 2003; Brubaker 2001; Heckmann 2005; Kazal 1995;
Portes/Rumbaut 2005; Rumbaut 1997; Waters/Jiménez 2005). Der Selbstan-
spruch dieses Neoassimilationismus ist es, Prozesse der Auflosung von ethni-
scher und sozialer Differenz empirisch zu untersuchen, ohne dabei normative
gesellschaftstheoretische Vorannahmen zu reifizieren oder allgemeine Ge-
setzmiBigkeiten aufstellen zu wollen (Brubaker 2001:541).

Aufgrund beidseitiger Relativierungen haben in den letzten Jahren zumin-
dest einige Vertreter des Assimilations- und Integrationsansatzes als auch des
Transnationalismusansatzes Zugestindnisse an die Adresse der jeweils ande-
ren Position gemacht. So konstatierten einerseits Vertreter des Transnationa-
lismusansatzes, dass Prozesse der nationalen Assimilation oder Integration
faktisch stattfinden (Levitt/Glick Schiller 2004:1003; Pries 2005:11-16;
Guarnizo et al. 2003:1239). Andererseits erkennen Représentanten des Inte-
grations- und Assimilationsparadigmas an, dass transnationale Beziehungen
ein relevantes Forschungsfeld darstellen (Alba/Nee 2003:150; Bommes 2002,
2003; Waldinger/Fitzgerald 2004). Aus dieser gegenseitigen Offnung ergibt
sich die Frage, wie die Beziehung zwischen transnationaler und nationaler In-
klusion zu verstehen ist und wie ein analytischer Rahmen konstruiert sein
miisste, in dem sich das Verhéltnis beider Formen genauer bestimmen lief3e.
Ein Vorschlag, der Seitens »der Transnationalisten< vorgebracht wurde (Le-
vitt/Glick Schiller 2004; Glick Schiller et al. 2005; Pries 2005), lautet, Inte-
gration oder Inklusion nicht als linearen und ausschlieSlichen Prozess der In-
korporation oder Assimilation in eine nationalstaatliche Gesellschaft zu ver-
stehen, sondern basierend auf einem veridnderten analytischem Gesellschafts-
konzept situative »Pfade« simultaner Inklusion (Glick Schiller et al. 2005) von
Migranten in lokale, nationale und transnationale Kontexte zum methodologi-
schen Ausgangspunkt der empirischen Beobachtung zu machen. Im Folgen-
den mochte ich, bevor ich auf die methodologische Debatte im Schlussteil zu-
riickkomme, die Moglichkeiten des Konzeptes der simultaneous incorporati-
on (Levitt/Glick Schiller 2004) anhand des empirischen Beispiels migranten-
initiierter charismatischer Kirchen in Berlin explorieren. Aufgrund der orga-

38

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE AUS DEM DILEMMA

nischen Konnotation des Begriffs der Inkorporation werde ich ihn durch den
zumindest im Deutschen neutraleren Begriff der Inklusion ersetzen.'

Charismatisches Christentum und simultane
Inklusion

Das rasante globale Wachstum pfingstlerischer und charismatischer Formen
des Christentums (vgl. Anderson 2004:1-38) schlug sich in den letzten Jahr-
zehnten auch in vielen migranten-initiierten Griindungen von Kirchen und
Gemeinden in Deutschland nieder. Kirchengemeinden erwiesen sich wihrend
meiner Feldforschung” iiber ghanaische Migranten in Berlin als die qualitativ
und quantitativ bedeutendsten Migrantenorganisationen fiir diese Gruppe. In
Berlin konnte ich 2002 zwolf christliche Gemeinden identifizieren, deren
Mitglieder sich hauptséchlich oder in einem signifikanten Maf3e aus ghana-
ischen Migranten rekrutierten. Insgesamt besuchten im Sommer 2002
zwischen 430 und 530 der offiziell 1750 Ghanaer iiber fiinfzehn Jahren® einen
der zwdIf Sonntagsgottesdienste dieser Gemeinden.* Da die Gemeinden eine
Vielzahl von Aktivititen anbieten, wie Gebetstreffen, Bibelunterricht oder
Chorproben, besucht zumindest ein signifikanter Teil der Gemeindemitglieder
mehrfach in der Woche die Kirche. Keine andere Migrantenorganisation unter
Ghanaern mobilisiert regelméBig so viele Personen und nimmt so viel Zeit ih-
rer Mitglieder in Anspruch. Insgesamt waren neun der zwolf untersuchten
Gemeinden Pfingstgemeinden im weiteren Sinne, von denen sich vier der
neo-pentekostalen charismatischen Bewegung zurechneten.” Diese Gemein-
den erwiesen sich als mitgliederstarkstes Cluster in meinem Sample (Nies-
wand 2005a).

Im wissenschaftlichen und politischen Diskurs werden insbesondere reli-
giose Migrantenorganisationen oft als defensive Riickzugsrdaume von margi-
nalisierten und ethnisierten Migranten beschrieben. Demnach fliichten sich
die Migranten auf der Suche nach sozialem und psychologischem Schutz vor
den Uberforderungen und Degradierungen der Aufnahmegesellschaft in die

1 Das Bild der Einverleibung im Ausdruck der Inkorporation scheint im Deut-
schen deutlicher mitzuschwingen als im Amerikanischen, wo incorporation als
neutrale und eben nicht normative Alternative zum Integrationskonzept gilt.

2 Mein Forschungsprojekt ist Teil des Forschungsprogramms der von Prof. Giin-
ther Schlee geleiteten Abteilung I des Max-Planck-Institutes fiir ethnologische
Forschung in Halle (Saale).

3 Landesamt fiir Statistik Berlin (2004).

4 Die Zahlen beruhen auf Schitzungen bzw. Zahlungen der Zahl der Anwesenden,
die ich wihrend der Sonntagsgottesdienste der einzelnen Gemeinden durchge-
fiihrt habe.

5 Zur Unterscheidung dieser verschiedenen Stromungen der Pfingstbewegung in
Afrika siche Gifford (1998).

39

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

religios und/oder ethnisch integrierte Gemeinschaft des eigenen Herkunftsmi-
lieus (vgl. z.B. Ter Haar 1998; Munzul 2005; Gerloff 2001:276; Jach 2005:
326-332; Adogame 2000:408; Simon 2005:286-289). Dabei wird zwar haufig,
im Sinne Elwerts (1982), argumentiert, dass die Binnenintegration Katalysa-
tor fiir gesellschaftliche Integration und Dialog zwischen Minderheit und
Mehrheit sein kann, allerdings werden gleichzeitig Schutz, Riickzug sowie
Familien- und Heimatersatz immer wieder als wichtige soziale Funktionen
der religiosen Aktivititen von Migranten identifiziert. Die von mir untersuch-
ten charismatischen Gemeinden wichen zu meinem eigenen Erstaunen von
dem Bild eines ethnisch-religisen Schutz- und Riickzugsraumes ab.° So wa-
ren die Mitglieder dieser Gemeinden keineswegs ethnisch oder national ho-
mogen, obwohl die Anzahl der Ghanaer in Berlin durchaus die Moglichkeit
zur Griindung ethnisch segregierter Gemeinden bietet. Vielmehr stammten die
Gemeindemitglieder aus verschiedenen, mehrheitlich westafrikanischen Lén-
dern. Alle vier Gemeinden hatten dariiber hinaus eine unterschiedlich grofBe
»deutsche« oder >europdische« Minderheit. In der kleinsten der vier Gemein-
den waren die »Afrikaner< sogar in der Minderheit. In einer anderen hatte sich
eine »europdische« Minderheit von etwa 10-15 % der aktiven Gemeindemit-
glieder gebildet. Diese Gruppe bestand nicht, wie in anderen Gemeinden, aus
Partnern oder Partnerinnen von afrikanischen Gemeindemitgliedern, sondern
in der Mehrheit aus Frauen, die die Entscheidung der Mitgliedschaft in der
Gemeinde unabhéngig von Liebesbezichungen getroffen haben.

Die in allen vier Gemeinden im Gottesdienst vorherrschende Sprache war
Englisch. In drei der vier Gemeinden wurde simultan ins Deutsche iibersetzt.
Alle befragten Pastoren’ wiesen die Vermutung zuriick, dass es sich bei ihren
Gemeinden um ghanaische oder afrikanische Institutionen handele. Vielmehr
hoben sie ihre universalistische und kosmopolitische Ausrichtung sowie ihren
Missionsauftrag fiir die gesamte Gesellschaft ausdriicklich hervor:

»Diese Art von Internationalitét [ist es], auf die wir sehr viel Wert legen [...] Wir
haben das so empfunden, [...] dass unsere grof3e Mission ist, auch die Deutschen zu
erreichen, [...] mit Gottes Hilfe [...] Und damit wir das tun kénnen, miissen wir eine
Atmosphire anbieten, in der die Leute sich alle wohl fiihlen kénnen.«®

Pastor Jacob der Faith Church stellte wihrend einer Predigt die kulturelle und
nationale Diversitit sogar als Hinweis auf die Pridsenz Jesu in einer Gemeinde
dar:

6 Ich begegnete allerdings auch national homogenen und Twi-sprachigen Ge-
meinden, die diesem Bild der eher defensiv ausgerichteten Gemeinden entspra-
chen. Sie sind aber nicht Thema dieses Aufsatzes.

7 Die Namen aller genannten Personen und Kirchen wurden anonymisiert.

8 Interview, Pastor George, Gospel Church, Berlin, 09.07.02.

40

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE AUS DEM DILEMMA

»lesus sagte uns: drum geht hin und macht alle Vélker zu meinen Jingern.” Er hat
nicht gesagt, geht zu den Afrikanern oder zu den Ghanaern oder zu den Deutschen
oder zu den Iranern, sondern er hat gesagt: zu allen Volkern. Deshalb ist es wichtig,
dass wir eine internationale Kirche sind. Denn auch der Himmel ist international!
Wenn Jesus irgendwo ist, will er, dass Leute aus allen Nationen zusammen sind. Wo
Jesus in einer Gemeinde unter den Glaubigen wirklich anwesend ist, wird auch die

. . . 10
Gemeinde international werden.«

Der Missionsoptimismus, auf den die Internationalitét verweist, speist sich ei-
nerseits aus den universalistischen religiosen Geltungsanspriichen und ande-
rerseits aus dem Bewusstsein, Teil einer machtvollen, schnell wachsenden,
globalen christlichen Erneuerungsbewegung zu sein, die nicht zuletzt in den
USA einen starken Riickhalt hat und fiir die Deutschland als religiéses Ent-
wicklungsland erscheint.

»Martin Luther brought the revival to Germany. Everybody was going to church.
But over the years people have lost their faith. But God has not changed. He is the
same God as in the days of Martin Luther. And He is the same today. (...) We be-
lieve that God brought us to Deutschland to tell the German people that God is still

alive.«!!

Uber religiose GroBveranstaltungen mit internationalen Gastpredigern, DVDs,
Audiokassetten, das Internet und Biicher partizipieren viele charismatische
Christen an einer globalen charismatischen Offentlichkeit. Pastor Jacob emp-
fangt zum Beispiel einen US-amerikanischen religiésen Sender tiber Satellit,
in dem vor allem Gottesdienste von charismatischen Starpredigern gezeigt
werden. GroBle Teile seines Wohnzimmerschrankes waren mit Videoauf-
zeichnungen dieser Predigten gefiillt, die er zu Studienzwecken anfertigte.
Die Inklusion der Gemeinden in transnationale Felder wurde mir bewusst, als
mir ein Gemeindemitglied der Spirit Mission Church nach einem Interview
ein Buch eines amerikanischen Pastors iiber die charismatische Erweckungs-
bewegung in den USA auslieh. Nach der Lektiire des Buches stellte ich fest,
dass die Beschreibungen seiner religiosen Uberzeugungen und seiner >Er-
weckung¢, die ich im Interview erfragt hatte, von der Lektiire dieses Buches
beeinflusst waren. Genauso nahm Pastor Jacob in seinen Predigten und seiner
Selbstprasentation Anregungen von den meist US-amerikanischen Starpredi-
gern, die er im Fernsehen sah, auf. Etwaige Annahmen meinerseits iiber die
kulturelle Authentizitit religioser Praktiken, im Sinn einer originir nationalen

9 Vgl. Matthdus 28, 19.
10 Feldprotokoll, Faith Church, Berlin, 28.04.02.
11 Interview, Pastor John, Spirit Mission Church, Berlin, 04.04.02.

41

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

oder ethnischen Religiositit, verloren sich dabei in der Verweisstruktur eines
global konstituierten charismatischen Kommunikationsfeldes.

In den charismatischen Diskursen war die Stadt als lokaler Referenzrah-
men von besonderer Bedeutung. Sie wurde oft als direkter und ambivalenter
Lebensraum der Gemeinden beschrieben, in dem einerseits spirituelle Bedro-
hungen lauern, aber andererseits auch die Gemeinden ihre géttliche Mission
erfillten:

»We have heard that the devil has brought demons to Berlin. But we don't have to
fear them because with the power of Jesus we do not have to fear the attacks of the
devil. We will chase the devil and all his demons out of the city! [...] God brought
these pastors [G. zeigt auf die anderen anwesenden Pastoren, B.N.] together to build
up something here in Berlin. I know that God has blessed these pastors, but we need

also the members to fulfil God's mission in Berlin.«"2

Die Stadt als nicht ethnisch definierter Lebensraum ldsst sich von den Mi-
granten besser symbolisch aneignen als andere sozial-raumliche Einheiten.
Dabei erscheint die >handfeste« Lokalitdt der Stadt als Gegenstiick zu der
nicht-rdumlichen Universalitidt Gottes. Aber trotz einer Priferenz fiir die Stadt
als lokalen Referenzrahmen betonten alle vier Pastoren, dass es ihr ausdriick-
liches Ziel sei, die »deutsche Gesellschaft« religiés zu erreichen. Ein Mitglied
der Faith Church formulierte es so:

»Wenn man in seiner eigenen Kultur, oder sozusagen in geschlossener Gesellschaft
lebt, dann man kann die Deutschen nie erreichen. Und deswegen hat Jacob [Pastor
der Faith Church, B.N.] von Anfang an gesagt: wir wollen eine internationale Ge-
meinde haben. Eine Gemeinde, die offen ist fiir alle. [...] In anderen Gemeinden ist
es wie in einer geschlossenen Gesellschaft. Alles Ghanaer [...], die sprechen kein
Deutsch, die verstehen kein Deutsch. Es ist nur die Lokalsprache Twi. [...] Wenn
man in einem fremden Land lebt, dann du kannst so die Leute nie erreichen. [...]
Geh’ mal in deine Kirche aber bleib’ zu Hause! — so wird das nicht gut funktionie-
ren. Ich wiinsche mir, dass irgendwann in die Gemeinde noch mehr Leute aus ande-

ren Kulturen reinkommen und sich wohl fiihlen.«'

Das Interessanteste an dieser Formulierung ist wahrscheinlich, dass Henry ei-
nen nationalen Integrationsdiskurs der Mehrheitsgesellschaft aufnimmt, ihn
aber von der Kirchengemeinde her beschreibt. Aufgabe der Kirchengemeinde
ist es nicht, die Ghanaer in die Gesellschaft zu integrieren, sondern die Deut-
schen und andere »Nationen< und »Kulturenc in die eigene Gemeinde. Um dies

12 Feldprotokoll, Pastor George, Allnight Prayer der Vereinigung afrikanischer
Pfingstpastoren in Berlin, 19.07.02, Berlin.
13 Interview, Elder Henry, 03.05.02 Berlin.

42

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE AUS DEM DILEMMA

zu erreichen, diirfen die Gemeinden nicht auf eigenen kulturellen Standards
beharren, sondern miissen verstdndlich und »offen« fiir die anderen sein. Eige-
ne und fremde Kultur spielt zwar eine Rolle im Sinne einer faktischen Diffe-
renz, allerdings ldsst sie sich bei entsprechender Einstellung tiberbriicken.

»Wenn man von Deutschen in deutschen Pfingstgemeinden spricht — wiirde ich sa-
gen, es ist im Prinzip das Gleiche. Aber die Auspriagungen sind unterschiedlich. [...]
unterschiedlich, weil wir sind verschieden in der Mentalitdt und das nimmt Gott
auch an. [...] Aber im Grunde genommen ist es das Gleiche.«'

In diesem Sinne fanden sich viele AuBerungen, in denen das Besondere einer
Person oder einer Kultur nicht als Gegensatz zum globalen Anspruch des reli-
giosen Diskurses skizziert wurde. Stattdessen hob sich im Universalen als
Fluchtpunkt der Beschreibung die partikuldre Differenz auf. Dabei sind prak-
tisch kulturelle und ethnische Differenzen in den Gemeinden oder zwischen
Gemeinden durchaus von Bedeutung. So duflerten viele Gemeindemitglieder
(sowohl »deutsche« als auch >afrikanische<), dass eine Motivation fiir den Be-
such der Gemeinde, neben originir religiosen Griinden auch ihre groBere >af-
rikanische Lebendigkeit« sei. Teilweise entstanden auch Konfliktlinien zwi-
schen national-ethnischen Gruppen in den Gemeinden. Zum Beispiel dul3erten
sich nach einer religiésen Veranstaltung der Faith Church, auf der ein US-
amerikanischer Pastor in seiner Predigt sehr vehement auf materielle Beloh-
nungen des Glaubens verwies (Gospel of Prosperity), verschiedene deutsche
Mitglieder sehr skeptisch gegeniiber dieser Aussage, wihrend viele afrikani-
sche Mitglieder den Auftritt begriiBten. Pastor Jacob und die »>Altesten¢ der
Kirche, zu denen auch eine Deutsche gehorte, versuchten zu vermeiden, dass
eine der ethnisch-nationalen Gruppen innerhalb der Gemeinde ein zu grofes
Ubergewicht erhielt. Durch den universalistischen Diskurs und die globali-
sierten Formen des Gottesdienstes der charismatischen Gemeinde gelang es,
die Kultur der Einzelnen immer wieder als bloBe Oberfliche darzustellen,
hinter der sich eine essentielle Gleichheit verbirgt. Ebenso wie kulturelle Dif-
ferenz als sekundér dargestellt wurde, so wurde auch die multiple Inklusion in
unterschiedliche sozial-rdumliche Kontexte nicht als Problem wahrgenom-
men. Man muss sich nicht »zerreiBlen<, um zwischen den Ordnungen hin- und
herzuschalten, sondern der Universalismus des charismatischen Diskurses
hebt die verschiedenen kulturell oder sozial-riumlichen Partikularismen in
sich auf und reduziert sie zu einer simplen und handhabbaren Differenz.

Der skizzierte Universalismus der Gemeinden verblieb aber nicht auf ei-
ner diskursiven Ebene, sondern zeigte sich auch anhand ihrer institutionellen
Inklusionsmuster. So haben sich drei der vier untersuchten charismatischen

14 Interview, Pastor Jacob, Faith Church, 23.08.01, Berlin.

43

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

Gemeinden in Berlin aus Kooperationen mit deutschen charismatischen Ge-
meinden entwickelt und ein Teil der Gemeindemitglieder unterhdlt weiterhin
Beziehungen zu Mitgliedern der deutsch dominierten Muttergemeinden. Alle
vier Gemeinden sind vom Bundesverband deutscher Pfingstkirchen formal
anerkannt und die Pastoren sind von der deutschen Institution ordiniert wor-
den. Dariiber hinaus gehoren alle Gemeinden dem Internationalen Konvent,
einer okumenischen Organisation, die mit der evangelischen Landeskirche
verbunden ist, und einer Vereinigung afrikanischer Pfingstpastoren in Berlin
an.

Neben diesen nicht-ethnischen lokalen und nationalen Formen der Inklu-
sion waren die Gemeinden gleichzeitig in transnationale soziale Felder einge-
bunden. So haben zwei der vier untersuchten Kirchen Tochtergemeinden in
Ghana. Die sechs Tochtergemeinden der International Church griindeten sich
im Zuge religioser Veranstaltungen, die Pastor Daniel regelméBig in Ghana
durchfiihrt. Die 1982 in Hamburg entstandene Spirit Mission Church hatte
2002 nach eigenen Angaben elf Gemeinden in Deutschland, zwei in den Nie-
derlanden, drei in Benin, eine in den USA und mehr als 40 Gemeinden in
Ghana. Die Verbreitung der Kirche in Ghana geht auf einen Asylbewerber zu-
rlick, der aus Deutschland ausgewiesen wurde und wéhrend seines Aufenthal-
tes in Deutschland Mitglied der Spirit Mission Church in Hamburg war. Die
Missionstitigkeit der Kirche, die einen Schwerpunkt im peripheren Norden
Ghanas hat, ist mit wohltitigen Aktivititen verbunden, bei denen sie mit einer
amerikanischen christlichen Hilfsorganisation kooperiert.

Dartiiber hinaus verfiigen alle vier Pastoren liber transnationale Netzwerke
zu anderen Pastoren, die sich unter anderem in der Einladung und dem Be-
such von internationalen Gastpredigern ausdriickt. Ein Beispiel fiir diese
transnationale Dimension der charismatischen Gemeinden begegnete mir im
Kontext einer religiésen Konferenz'® zum Thema Glauben im Sommer 2002.
Auf der Veranstaltung predigten zusitzlich zu dem ghanaischen Pastor der
Gemeinde — einem Migranten mit deutschem Hochschulabschluss, der seit
mehr als 15 Jahren in Berlin lebt — vier weitere Pastoren: ein britisches Ge-
schwisterpaar mit chinesischem Familienhintergrund, das in Deutschland lebt,
ein deutscher Pastor, der Teile seiner religiosen Ausbildung in GroBbritannien
erhalten hat, und mit der Britin verheiratet war, sowie ein US-amerikanischer
Pastor mit halb-nigerianischem und halb-6sterreichischem Familienhinter-
grund, der eine Kirche in den USA leitet. Neben den Mitgliedern der gastge-
benden Gemeinde waren auch Besucher aus anderen, mehrheitlich afrikani-
schen Gemeinden, sowie Gldubige, die aus »deutsch-dominierten< charismati-

15 »Konferenz« bezeichnet im pfingstlerisch-charismatischen Zusammenhang eine
religiose, oft mehrtigige Veranstaltung, die einen thematischen Fokus hat. Trotz
des unterschiedlichen Formats der Veranstaltung besteht sie aus den gleichen
Bausteinen wie ein Gottesdienst (u.a. Gesang, Lobpreis, Gebet und Predigt).

44

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE AUS DEM DILEMMA

schen Gemeinden kamen, auf der Konferenz anwesend. Einen Monat nach der
Veranstaltung legte ein junges namibisches Gemeindemitglied ein Zeugnis im
Zusammenhang mit der Konferenz ab. Sie erklirte, dass sie sich sehr bemiiht
habe, in den USA zu studieren. Da die Eltern nicht gentigend Geld hétten, sei
sie dazu auf finanzielle Unterstiitzung angewiesen. So habe sie sich an einigen
US-amerikanischen Universititen um ein Stipendium beworben und habe in
diesem Zusammenhang auch Gott um Hilfe angerufen. Durch die religiose
Konferenz der Gemeinde sei sie in ihrem Glauben sehr bestirkt worden und
habe ihre Gebetsbemiihungen intensiviert. Eine Woche nach der Veranstal-
tung habe eine Universitdt in Georgia sie benachrichtigt, dass sie ein Vollsti-
pendium erhalte. Sie schloss mit den emphatischen Worten: »If God can make
it for me he can do it for anybody!« Darauthin brach groler Jubel in der Ge-
meinde aus."

Diese Schilderung veranschaulicht die transnationale Dimension des
Ereignisses. Zunichst verweist die Zusammensetzung der Gldubigen sowie
Herkunft und Hauptwohnort der Pastoren auf den explizit transnationalen
Charakter dieser religiésen Veranstaltung. Dartiber hinaus ist eines der 6ffent-
lich bezeugten Ergebnisse der Konferenz ein Stipendium eines in Berlin le-
benden afrikanischen Gemeindemitgliedes in den USA. Das Narrativ der
Transzendierung nationaler Grenzen in und durch Gott verdichtet sich exemp-
larisch in den Geschehnissen im Umfeld der religiosen Konferenz.

Die Beschreibungen der charismatischen Gemeinden zeigen, dass diese
sowohl diskursiv als auch institutionell in multiple sozial-rdumliche Referenz-
strukturen inkludiert sind. Dies aber &uBlert sich in der Regel nicht in Form
von Konflikten. Zum Beispiel erhoht etwa die nationale Anerkennung der
Pastoren durch den Bundesverband freikirchlicher Pfingstkirchen das Anse-
hen und die Seriositdt der Gemeinden, was sich wiederum positiv auf deren
Moglichkeiten zur lokalen und transnationalen Inklusion auswirkt. In diesem
Zusammenhang lassen sich lediglich empirische aber keine theoretisch prog-
nostizierbaren Beziehungen zwischen nationalen und transnationalen Formen
der Inklusion feststellen. Es gibt keine Hinweise darauf, dass die transnationa-
len Beziehungen der Gemeinden Ausdruck einer noch nicht vollstindig voll-
zogenen nationalen Inklusion wiren. Vielmehr scheinen sich beide Formen
der Inklusion gegenseitig zu ergidnzen. So ist auch die offizielle Mehrspra-
chigkeit der meisten Gemeinden kein Defizit, sondern erweitert vielmehr den
Moglichkeitsraum der Inklusion. Die komplexen empirischen Muster multip-
ler Inklusion und deren sozialen Implikationen fithren dabei iiber die Be-
schrinkungen eines holistischen Integrations- oder Assimilationsdiskurs hi-
naus.

16 Feldprotokoll, Faith Church, Berlin, 28.-31.03.02 & 28.04.02.

45

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

Simultane Inklusion und methodologischer
Transnationalismus

Das empirische Beispiel sollte zeigen, dass Formen multipler Inklusionen in-
nerhalb von nationalen Grenzen und iiber sie hinweg zur Normalitit der be-
schriebenen Gemeinden gehoren. Dabei zeigte sich aber auch, dass das Kon-
zept der multiplen und simultanen Inklusion sich von dem Integrations- bzw.
dem Assimilationsbegriff unterscheidet. Grundsitzlich wurden im empiri-
schen Teil zwei verschiedene Aspekte als Inklusion bezeichnet. Primér refe-
rierte der Begriff auf Akte praktischer Teilhabe an Institutionen und sozialen
Beziehungen mit unterschiedlicher sozial-rdumlicher Ausdehnung. Dariiber
hinaus wurde aber auch die diskursive Herstellung von sozial-rdumlicher Re-
ferenz als Inklusion bezeichnet (etwa im Sinne eines lokalen, nationalen oder
globalen Missionsauftrages der Kirchen).

Das Konzept der simultanen Inklusion impliziert methodologische Ver-
schiebungen gegeniiber dem Integrationskonzept der Migrationsforschung. So
liegt simultaner Inklusion, wie sie von Glick Schiller und Levitt verstanden
wird, ein anderer Gesellschaftsbegriff als der einer territorial begrenzten und
ethnisch-kulturell gepriagten Nationalgesellschaft zugrunde. Eine Grundan-
nahme des Konzeptes ist, dass die sozial-raumliche Referenzstruktur der Un-
tersuchungsgegensténde durch freiwillige oder erzwungene Akte der Inklu-
sion und Exklusion selbst erzeugt wird. Um diese Herstellung von sozial-
raumlicher Inklusion durch die beteiligten Akteure und Institutionen selbst
verfolgen zu koénnen, sollte der methodologische Rahmen keine starken An-
nahmen tiber die rdumliche Begrenzung von Inklusionen beinhalten. Versteht
man Gesellschaft als das »umfassendste System menschlichen Zusammenle-
bens« (Luhmann 1994:235), innerhalb dessen soziale und kulturelle Ordnun-
gen hergestellt werden und sich beobachten lassen, dann kommt fiir den
Transnationalismus nur die Weltgesellschaft als analytischer Rahmen in Fra-
ge.

Dartiber hinaus nimmt das Konzept der simultanen Inklusion eine prozes-
suale Wendung des Integrationsbegriffes vor. Das heif3t, dass Inklusion nicht
als permanenter Zustand verstanden wird, sondern als etwas, das situativ und
praktisch immer wieder hergestellt werden muss. In dem gleichen MaBle, wie
Gesellschaft theoretisch als intern heterogenes und fragmentiertes System
menschlichen Zusammenlebens verstanden wird, das die politische Form des
Nationalstaates iiberragt, eriibrigt sich auch ein holistischer und normativer
Integrationsbegriff als Kategorie der Beschreibung der Beziehung zwischen
Individuen und Sozialwelt. Gleichzeitig wandelt sich in der situativen Wen-
dung des Inklusionsbegriffs auch der ethnische Kulturbegriff des Assimilati-
onskonzeptes in einen alltagspraktischen Kulturbegriff. Die Frage nach den
kulturellen Bedingungen von Inklusion verweist auf die spezifischen kulturel-

46

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE AUS DEM DILEMMA

len Inklusionsanforderungen eines Kontextes oder einer Institution, wie etwa
deren Sprachpolitik oder das Wissen tiber Prozeduren zur Bewéltigung eines
Problems. Sie impliziert hingegen nicht die Existenz einer ganzheitlichen und
in sich kohidrenten Kultur, von der man Bestandteil werden konnte. Mittels
eines alltagspraktischen Kulturbegriffes ldsst sich genauer spezifizieren, wel-
ches kulturelle Wissen oder welche Kompetenzen Bedingungen fiir welche
Art von Inklusion sind. Mit diesem analytischen Inklusionsbegriff lasst sich
dann auch zum Beispiel beschreiben, wie etwa rechtlich und 6konomisch
marginalisierte Personen (z.B. undokumentierte Migranten mit sehr geringen
deutschen Sprachkenntnissen) durchaus die Kriterien der Inklusion fiir be-
stimmte Bereiche in einer Gesellschaft (etwa dem informellen Arbeitsmarkt)
erfillen, wahrend sie gleichzeitig aufgrund der Nichterfiillung von anderen
Kriterien (z.B. legaler Aufenthaltsstatus) aus bestimmten Bereichen exklu-
diert werden. Anstatt einer Beschreibung, die ein mehr oder weniger an Inte-
gration konstatieren wiirde, wiirde man Strukturen von Inklusionen und Ex-
klusionen beschreiben konnen, die je nach Art wesentliche Auswirkungen auf
Lebenssituation und die Lebenschancen der Betroffenen haben. Ein analyti-
scher Gewinn gegeniiber dem Integrations- und Assimilationsansatz ist, dass
man etwa Marginalisierung als Wechselspiel von Teilhabe an bestimmten
Kontexten und Nicht-Teilhabe an anderen sozialen Kontexten versteht und
nicht nur als ein Defizit an Teilhabe, das sich in dem Grad der Abweichung
vom statistischen Standard bemessen lie3e.

Vor diesem Hintergrund erscheint es mir unzutreffend, wenn zum Bei-
spiel Bommes (2003:105) anmerkt, dass der Transnationalismusansatz ein
bloBes »Erginzungsprogramm [sei], das fiir die etablierte Integrations- und
Ungleichheitsforschung in der Migrationsforschung weitgehend folgenlos
bleibt«. Der wesentliche Beitrag des Transnationalismusansatzes scheint aber
nicht, wie Bommes annimmt, in der empirischen Beschreibung transnationa-
ler Beziehungen zu liegen, sondern darin, dass er aufgrund seiner empirischen
Befunde letztlich zu einer verdnderten Methodologie der Untersuchung der
Beziehung zwischen Migranten und der Sozialwelt fithrt. Aus diesem Grunde
wiirde ich auch den methodologischen Transnationalismus gegeniiber dem
empirischen Transnationalismus privilegieren. Unter methodologischem
Transnationalismus soll ein formaler analytischer Rahmen zur empirischen
Beobachtung von Prozessen multipler und simultaner Inklusion, Exklusion
und Nicht-Inklusion von Migranten in verschiedene sozial-raumliche Kontex-
te und Institutionen innerhalb der Weltgesellschaft verstanden werden. Die
empirische Beschreibung grenziiberschreitender sozialer Beziehungen, die
keine anderen Formen der Inklusion berticksichtigen wiirde, wére in der Tat
ein bloBes Parallelprogramm zu anderen Paradigmen innerhalb der Migra-
tionsforschung. Ein methodologischer Transnationalismus hingegen bietet ei-
ne weltgesellschaftliche Alternative zu der herkémmlichen nationalen Inte-

47

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

grationsforschung. Dabei schliefit ein methodologischer Transnationalismus
keineswegs die Behandlung der Probleme der Integrations- und Assimilati-
onsforschung aus. Wie bereits angedeutet, lassen sich sowohl Fragen sozialer
Ungleichheit als auch Fragen ethnischer Differenz als Muster und Kopplun-
gen von Inklusionen und Exklusionen beschreiben. Im Rahmen eines metho-
dologischen Transnationalismus sollte es nicht darum gehen, die Relevanz
von Nationalstaaten zu verneinen, sondern lediglich ihre Signifikanz in einem
grofleren Bezugssystem zu kontextualisieren. Assimilation oder ausschlief3-
liche Integration in einen Nationalstaat wéren nur zwei empirische Varianten
von vielen moglichen Mustern multipler und simultaner Inklusion. Ein me-
thodologischer Transnationalismus kann diesbeziiglich zu einer Differenzie-
rung der Assimilations- und Integrationshypothesen beitragen. Geht man da-
von aus, dass die Mehrheit der Migranten zum Zeitpunkt ihrer Migration
gleichzeitig in das Herkunftsland (z.B. Verwandtschafts- und Freundschafts-
beziehungen) und das Zielland der Migration (z.B. Wohn- und Arbeitsort) in-
kludiert sind, ist multiple und simultane Inklusion von Migranten innerhalb
von und iiber Staatsgrenzen hinweg der Normalfall. Selbst wenn sich genera-
tionsiibergreifend eine Tendenz zur ausschlieSlichen Inklusion in das Ein-
wanderungsland abzeichnen sollte, bleibt es wichtig festzustellen, wie sich
Formen der transnationalen Inklusion und Nicht-Inklusion auf die nationale
Inklusion auswirken und umgekehrt. Zum Beispiel hat sich offenbar die poli-
tische Konstellation des ersten Weltkrieges und die Entstehung autoritirer
und faschistischer Systeme im Europa der 1920er und 1930er Jahre verstir-
kend auf assimilative Tendenzen unter europdischen Migranten in den USA
ausgewirkt (Waldinger/Fitzgerald 2004:1188-1189). Die politischen Entwick-
lungen seit dem Ende des kalten Krieges, die verbesserte technische Infra-
struktur transnationaler Inklusion und die aktive Diasporapolitik vieler Her-
kunftslander haben hingegen offensichtlich zur Intensivierung transnationaler
Beziehungen beigetragen. Es ist anzunehmen, dass Merkmale von transnatio-
nalen Familien, Religionsgemeinschaften und ethnischen Gruppen, wie Spra-
che(n), Art der Religion, rdumliche Verteilung, Verwandtschaftssystem oder
Klassenposition der Mitglieder, sich auf die nationale Inklusion von Migran-
ten und deren Nachkommen auswirken. Bezége man politische und familidre
Formen transnationaler Inklusionen und Exklusionen mit in die Beschreibung
nationaler Inklusionen und Exklusionen ein, so ergibe sich ein komplexes
Bild. Man wiirde Assimilation de facto als einen kontingenten sozialen Pro-
zess beschreiben konnen, der im Zusammenspiel von verschiedenen funktio-
nalen und sozial-rdumlichen Beziigen, darunter transnationalen und nationa-
len, erst praktisch hervorgebracht wiirde (Nieswand 2005b:55), anstatt ihn
ausschlieBlich auf die Pull-Krifte der Einwanderungsgesellschaft zu reduzie-
ren. Doch tiber die Differenzierung der herkémmlichen Ansidtze hinaus,
scheint ein methodologischer Transnationalismus notwendig, weil sich im

48

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE AUS DEM DILEMMA

Zuge einer allgemeinen Differenzierung der Migrantenbevolkerung auch Art
und Umfang transnationaler Beziehungen diversifizieren (Vertovec 2006).
Forschungspraktisch heif3t dies, dass die Relevanz transnationaler Beziehun-
gen fiir ein soziales Phanomen sich letztlich nur empirisch und nicht theore-
tisch entscheiden ldsst. Dies bedarf aber eines methodologischen Rahmens,
der die Beobachtung von unterschiedlichen Formen multipler und simultaner
Inklusionen analytisch zuldsst. Das gewdhlte Beispiel migranten-initiierter
christlicher Gemeinden erweist sich als gut geeigneter empirischer Fall, um
die Niitzlichkeit eines methodologischen Transnationalismus zu veranschauli-
chen. Die empirische Diversitét der nichtethnischen Inklusionsmuster religio-
ser Migrantenorganisationen erfordert, {iber die beschriebenen Fille hinaus,
eine Methodologie, die empirisch offen genug ist, um den empirischen Ge-
genstianden auf der Spur bleiben zu kénnen.

Literatur

Adogame, Afe (2000): The quest for space in the global spiritual marketplace.
African religion in Europe. In: International Review of Mission 89 (354),
S. 400-409.

Alba, Richard/Nee, Victor (2003): Remaking the American mainstream. As-
similation and contemporary immigration. Cambridge (Mass.): Harvard
University Press.

Anderson, Allan H. (2004): An introduction to Pentecostalism. Global char-
ismatic Christianity. Cambridge: Cambridge University Press.

Basch, Linda/Glick Schiller, Nina/Szanton Blanc, Christina (1994): Nations
unbound. Transnational projects, postcolonial predicaments and deterri-
torialized nation-states. Amsterdam: Gordon and Breach.

Bommes, Michael (2002): Ist die Assimilation von Migranten alternativlos?
Zur Debatte zwischen Transnationalismus und Assimilationismus in der
Migrationsforschung. In: Michael Bommes/Christina Noack/Doris To-
phinke (Hg.): Sprache als Form. Festschrift fiir Urs Maas zum 60. Ge-
burtstag. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, S. 225-242.

Bommes, Michael (2003): Der Mythos vom transnationalen Raum. In: Diet-
rich Trahnhardt/Uwe Hunger (Hg.) Migration im Spannungsfeld von Glo-
balisierung und Nationalstaat. Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 90-
116.

Brubaker, Rogers (2001): The return of assimilation. In: Ethnic and Racial
Studies 24 (4), S. 531-548.

Bukow, Wolf-Dietrich (2000 [1992]): Ethnisierung und nationale Identitit. In:
A. Kapelka (Hg.): Rassismus und Migration in Europa. Berlin: Argument
Verlag, S. 133-146.

49

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

Elwert, Georg (1982): Probleme der Auslénderintegration. Gesellschaftliche
Integration durch Binnenintegration? In: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 34, S. 717-731.

Esser, Hartmut (1999): Inklusion, Integration und ethnische Schichtung. In:
Journal fiir Konflikt- und Gewaltforschung 1, S. 5-34.

Esser, Hartmut (2001): Kulturelle Pluralisierung und strukturelle Assimilati-
on. Das Problem der ethnischen Schichtung. In: Schweizerische Zeitschrift
fiir Politikwissenschaft 7 (2), S. 97-108.

Gerloff, Roswith (2001): Religion, culture and resistance. The significance of
African Christian communities in Europe. In: Exchange. Journal for Mis-
siological and Ecumenical Research 30 (3), S. 276-289.

Gifford, Paul (1998): African Christianity. It's public role. London: Hurst &
Company.

Glazer, Nathan/Moynihan, Daniel Patrick (1975): Introduction. In: Dies.
(Hg.): Ethnicity. Theory and experience. Cambridge (Mass.): Harvard
University Press.

Glick Schiller, Nina/Basch, Linda/Szanton Blanc, Christina (Hg.) (1992): To-
wards a transnational perspective on migration. Race, class, ethnicity and
nationalism reconsidered. New York: New York Academy of Sciences.

Glick Schiller, Nina/Nieswand, Boris/Schlee, Giinther/Darieva, Tsypylma/
Yalgin-Heckmann, Lale/Fosztd, Laszlo (2005): Pathways of migrant in-
corporation in Germany. In: Transit 1 (1), http://repositories.cdlib.org/uc
bgerman/transit/voll/iss1/art50911.

Goldring, Luin (1996): Blurring borders. Constructing transnational commu-
nity in the process of Mexico-US migration. In: Research in Community
Sociology 6, S. 69-104.

Gordon, Milton (1964): Assimilation in American life. The role of race, relig-
ion and national origin. New York: Oxford University Press.

Gordon, Milton (1975): Toward a general theory of racial and ethnic group
relations. In: Nathan Glazer/Daniel Patrick Moynihan (Hg.): Ethnicity.
Theory and experience. Cambridge (Mass.): Harvard University Press, S.
84-110.

Guarnizo, Luis E./Smith, Michael P. (Hg.) (1998): Transnationalism from be-
low. New Brunswick (N.J.): Transactions Publishers.

Guarnizo, Luis Eduardo/Portes, A.W./Haller, W.J. (2003): Assimilation and
transnationalism. Determinants of transnational political action among
contemporary migrants. In: American Journal of Sociology 108 (6), S.
1211-1248.

Hall, Stuart (1996 [1980]): Race, articulation, and societies structured in
dominance. In: Houston A. Baker/Manthia Diawara/Ruth H. Lindeborg
(Hg.) Black British cultural studies. A reader. Chicago: University of
Chicago Press.

50

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE AUS DEM DILEMMA

Hannerz, Ulf (1974): Ethnicity and opportunity in urban America. In: Cohen,
Abner (Hg.): Urban ethnicity. London: Tavistock, S. 37-76.

Heckmann, Friedrich (2005): Integration or assimilation. In: Hans-Jiirgen
Aretz/Christian Lahusen (Hg.): Die Ordnung der Gesellschaft. Festschrift
zum 60. Geburtstag von Richard Miinch. Frankfurt: S. 271-280.

Jach, Regina (2005): Migration, Religion und Raum. Ghanaische Kirchen in
Accra, Kumasi und Hamburg in Prozessen von Kontinuitdt und Kultur-
wandel. Miinster: Lit Verlag.

Kazal, R. A. (1995): Revisiting assimilation. The rise, fall and reappraisal of a
concept in American ethnic history. In: American Historical Review 100
(2), S. 437-471.

Kearney, Michael (1991): Borders and boundaries of state and self at the end
of the empire. In: Journal of Historical Sociology 4 (1), S. 52-74.

Kennedy, Ruby J. R. (1944): Single or triple melting pot? Intermarriage
trends in New Haven, 1870-1940. In: American Journal of Sociology 49,
S. 331-339.

Kennedy, Ruby J. R. (1952): Single or triple melting pot? Intermarriage
trends in New Haven, 1870-1950. In: American Journal of Sociology 58,
S. 56-59.

Kreckel, Reinhard (2006): Soziologie der sozialen Ungleichheit im globalen
Kontext. Halle/Saale: Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg.

Kymlicka, Will (2003 [1995]): Multicultural citizenship. A liberal theory of
minority rights. Oxford: Oxford University Press.

Levitt, Peggy (1997): Transnationalizing community development. The case
of migration between Boston and the Dominican Republic. In: Voluntary
Sector Quarterly 26, S. 509-526.

Levitt, Peggy/Glick Schiller, Nina (2004): Conceptualizing simultaneity. A
transnational social field perspective on society. In: International Migra-
tion Review 38 (3), S. 1002-1039.

Luhmann, Niklas (1994): Gesellschaft. In: Werner Fuchs-Heinritz/Riidiger
Lautmann/Otthein Rammstedt/Hanns Wienold (Hg.): Lexikon zur Sozio-
logie. Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 235.

Miles, Robert (1989): Racism. London and New York: Routledge.

Munzul, Assal (2005): A source of difference or a repository of support. Islam
and the lives of Somalis and Sudanese in Norway. In: Afe Adogame/Cor-
dula WeiBlkoppel (Hg.): Religion in the context of African migration.
Bayreuth: Bayreuth African Studies, S. 191-215.

Nieswand, Boris (2005a): Charismatic Christianity in the context of migra-
tion. Social status, the experience of migration and the construction of
selves among Ghanaian migrants in Berlin. In: Afe Adogame/Cordula
WeiBkoppel (Hg.): Religion in the context of African migration. Bayreuth:
Bayreuth African Studies, S. 243-266.

51

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BORIS NIESWAND

Nieswand, Boris (2005b): Die Stabilisierung transnationaler Felder. Grenz-
tiberschreitende Bezichungen ghanaischer Migranten in Deutschland. In:
Nord -Siid aktuell, Sonderheft » Transnationale Raume« 19 (1), S. 45-56.

Park, Robert E. (1964 [1926]): Our racial frontier on the Pacific. In: Ders.
(Hg.): Race and culture. Glencoe (Ill.): Free Press, S. 138-151.

Park, Robert E./Burgess, Ernest W. (1969 [1921]): Introduction to the science
of sociology. Chicago: University of Chicago Press.

Portes, Alejandro/Rumbaut, Ruben G. (2005): Segmented assimilation on the
ground. The new second generation in early adulthood. In: Ethnic and Ra-
cial Studies 28 (6), S. 1000-1040.

Pries, Ludger (1997): Transnationale Migration. Soziale Welt Sonderband 12.
Nomos: Baden-Baden.

Pries, Ludger (2005): Transnational migration as a chance for spanning the
North-South-gap. In: Nord -Siid aktuell 19 (1), S. 5-18.

Rouse, Roger (1991): Mexican migration and the social space of postmodern-
ism. In: Diaspora 1 (1), S. 8-23.

Rumbaut, Ruben G. (1997): Assimilation and its discontents. Between rheto-
ric and reality. In: International Migration Review 31 (4), S. 923-960.

Simon, Benjamin (2005): Preaching as a source of religious identity. African
initiated churches in the diaspora. In: Afe Adogame/Cordula WeiBlkoppel
(Hg.): Religion in the context of African migration. Bayreuth: Bayreuth
African Studies, S. 285-300.

Taylor, Charles (Hg.) (1994): The politics of recognition, Princeton, NJ:
Princeton University Press.

Ter Haar, Gerrie (1998): Halfway to paradise. Cardiff: Cardiff Academic
Press.

Vertovec, Steven (1999): Conceiving and researching transnationalism. In:
Ethnic and Racial Studies 22 (2), S. 447-462.

Vertovec, Steven (2006): The emergence of superdiversity in Britain. Centre
on Migration, Policy and Society Working Paper 25. Oxford: University
of Oxford.

Waldinger, Roger/Fitzgerald, David (2004): Transnationalism in question. In:
American Journal of Sociology 109 (5), S. 1177-1195.

Waters, Mary C./Jiménez, Thomas R. (2005): Assessing immigrant assimila-
tion. New empirical and theoretical challenges. In: Annual Review of So-
ciology 31, S. 105-125.

Wimmer, Andreas/Glick Schiller, Nina (2002): Methodological nationalism
and beyond. Nation-state building, migration and the social sciences. In:
Global Networks 2 (4), S. 301-334.

52

https://dol.org/10.14361/9783839409404-001 - am 14.02.2026, 12:48:44. o=



https://doi.org/10.14361/9783839409404-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

