4. Zusammenfuhrungen: Repolitisierung der Polis —
Oder: Die Polis als Topos des Logos

Der vorangegangene Ausflug ins scheinbar rein Philosophische darf nicht
iber dessen politik-theoretische Relevanz hinwegtduschen. Freilich rithrt
dieser Purismus von Heideggers Emphase des Seinsbegriffs und tiberdies
von seinen, euphemistisch gesprochen, politischen Fehltritten, die mit
Ausnahme weniger Schriften vermutlich den Riickzug in die ausschlief3-
lich philosophische Kontemplation weiter beforderten. Die dabei auf-
kommende, biographisch aufschlussreiche und mit politischer Spreng-
kraft beladene Frage, warum er sich derart ins Philosophische zurtickzieht,
mag hier zu sehr auf Abwege fithren."” Aus ontologischer Perspektive
konnte womdglich dahingehend argumentiert werden, dass Heidegger
nihere Analysen des Seienden, vor allem der Gesellschaft und Politik,
deswegen scheut, um das Sein vor jedweder ontischen Kontaminierung
abzuschirmen und damit dessen Offenheit zu bewahren. Und eine noch
wohlwollendere Betrachtungsweise wiirde diesen Riickzug ins rein Phi-
losophische gar als gliickliche Wendung deuten, die es der politischen
Theorie gestattet, Heideggers Denken in fruchtbarer Weise wiederzuent-
decken. Thomson merkt dahingehend in einer Fufinote an, dass Heideg-
ger in Sein und Zeit, nebst weiteren Wissenschaften, die sich im weites-
ten Sinne mit der menschlichen Existenz (dem Dasein) beschiftigen, die
der Politik bezeichnenderweise in Anfithrungszeichen setzt,** vermutlich

421 Heideggers politischer Engfithrung und Enttauschung am Nazismus folgte der Riick-
zug ins reine Denken, der solch »Fehlleistung« nicht mehr zuliefle; vgl. Marchart, Oli-
ver: Die politische Differenz, S. 251-3.

422 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 16.

107

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

unter dem Vorbehalt, die ndhere Entwicklung der damals jungen Staats-
und Politikwissenschaft noch nicht genau abschitzen zu kénnen, also ob
sie sich auch tatsichlich zu einer »normalen, d. h. szientistischen, Wis-
senschaft entwickeln wiirde.*” Allein Heideggers spiter Befund gegen-
tiber der Staats- und Politikwissenschaft, mit keinem modernen Begrift
des »Politischen« das eigentliche Wesen der griechischen Polis je verste-
hen zu kénnen,** sollte authorchen lassen und kiindigt bereits eine post-
heideggerianische politische Philosophie an, wie sie u.a. in den Werken
von Laclau und Mouffe vorzufinden ist.** Heideggers zur Obsession gera-
tenen Frage nach Wesen des Seins gestattet es ihm nicht nur eine nihe-
re Kritik an der Staats- und Politikwissenschaft zu formulieren, sondern,
so liele sich behaupten, ermoglicht der modernen politischen Theorie
in gewisser Weise eine angemessene Reformulierung ihres auszeichnen-
den Kernbegrifts, namlich die des Politischen.

So zielt die Kritik Heideggers auf das neuzeitlichen Staatsdenken,
genauer gesagt auf dessen verfehlten Machtbegriff, der auf der ungedach-
ten metaphysischen Voraussetzung beruht, »daf3 sich das Wesen der Wahr-
heit zur Gewif8heit und d. h. zur SelbstgewifSheit des sich auf sich selbst
stellenden Menschenwesens gewandelt hat, und daf} dieses auf der Subjek-
tivitat des Bewuf3tseins beruht.«** Entscheidend ist dabei nicht der neu-
zeitliche Machtbegrift selbst, sondern der Umstand, Macht immer schon
irgendwie als etwas bestimmt zu haben, ohne zuvor ihr Wesen zu reflek-
tieren.*”” Die Bestimmungen der Macht durch das neuzeitliche Staats-
denken beruhen auf jenem sich gewandelten Wesen der Wahrheit, also
auf jener »Selbstgewif3heit des sich auf sich selbst stellenden Menschen-
wesens«, hinter dem sich nichts anderes verbirgt, als die von Nietzsche
bis in ihr Auf8erstes gedachte Metaphysik, nimlich der bereits bekannte
Wille zum Willen, der als das eigentliche Wesen der Macht identifiziert
wurde.*”® Jedwede Theoretisierungen und Beurteilungen von Macht, die
auf dieser metaphysischen Voraussetzung unreflektiert aufbauen, ver-

423 Vgl. Thomson, lain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 107-8.
424 Vgl. Heidegger, Martin: Parmenides, S. 134-5.

425 Vgl. Thomson, lain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 108.
426 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 135.

427 Vgl ebd,, S. 134-5.

428 Vgl. Kap. 2.2.4, S. 39-40.

108

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

fehlen demnach das Wesen der Macht, entstammen sie paradoxerweise
doch ihr selbst. Heideggers seinsgeschichtlicher Betrachtungsweise fol-
gend setzt mit dem Beginn der Sokratischen Philosophie eine »Wandlung
von @votg und Aéyog und damit die Wandlung ihres Bezugs zueinander«
ein, und somit »ein Abfall vom anfinglichen Anfang«*?, der die neuzeit-
liche Subjektivitit einleitet. Dementsprechend interpretiert er Platos Poli-
teia auf eine Zdsur mit der vorsokratischen Philosophie hin,*° als »[d]ie
letzte Sage des Griechentums vom verborgenen Gegenwesen der dAn0ea,
der A\jOn«**": ein Bruch mit dem frithgriechischen Denken, der zugleich
den Beginn einer Metaphysik der Prisenz markiert und die abendléndi-
sche Philosophie bis ins moderne Denken der Wissenschaft und Tech-
nik nachhaltig bestimmt.**

Wenn Heidegger nun gegeniiber der Staats- und Politikwissenschaft
konkludiert, dass »[k]ein moderner Begriff>des Politischen« [zu]reicht [...],

um das Wesen der mOAiG zu fassen«**

, scheint seine Emphase auf das Wesen
des Seins angesichts eines immer schon von Macht durchwirkten Staats-
und Politikwissenschaft gar notwendig, um jenen Bruch mit dem frith-
griechischen Denken anzuzeigen und ferner eine angemessene Wieder-
gewinnung eines Begriffs des Politischen zu ermdglichen. M. a. W. scheint
es gerade diese Betonung auf das fiir die moderne Wissenschaft unverfiig-
baren Sein zu sein, die es gestattet, das Politische aus dem uns verstellten
Denken der Frithgriechen fruchtbar zu machen. Was dabei gemeint ist,
lasst sich mit Heideggers Technikkritik parallelisieren. In ganz dhnlicher
Weise identifiziert Heidegger das Wesen der Technik als etwas ganz und
gar Nicht-Technisches, was vom Umstand herriihrt, dass der gegenwiérti-
ge und von der Technik und Wissenschaft mafigebend geprigte Horizont,
sein eigenes Wesen zu ergriinden, nicht imstande ist. Diesen unvermo-
genden Umstand bringt Luckner wie folgt auf den Punkt: »[D]em Den-
ken der Technik (gen. obj.) kann es nicht gelingen, das Technische in sei-
nem Wesen zu erfassen, wenn es auf dem Denken der Technik (gen. subj.)

429 Heidegger, Martin: Einfithrung in die Metaphysik, S. 197.

430 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion. Heideggers Entpolitisierung der
Politeia bei Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, Bielefeld: transcript 2020, S. 55-6.

431 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 130.

432 Vgl. Poggeler, Otto: Der Denkweg Martin Heideggers, S. 231.

433 Heidegger, Martin: Parmenides., S. 135.

109

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

schon beruht.«*** Dasselbe gilt auch fiir die moderne Staats- und Politik-
wissenschaft (vermutlich fiir die Wissenschaft im Allgemeinen), die auf
der Metaphysik eines sich selbst setzenden Subjekts beruht, also selbst
der wesentliche Ausdruck von Macht ist, und es daher kraft eigener Mit-
tel und Denkweisen nicht vermag, einen angemessenen Begriff des Poli-
tischen zu formulieren, geschweige denn ihr eigenes Wesen zu ergriinden.
Dahingehend mag Heideggers Insistenz auf das Sein und sein Rekurs auf
das Frithgriechische zwar reiner Philosophismus sein, der sich aber viel-
leicht als ein unvermeidbarer Umweg herausstellen soll und retrospektiv
erst eine angemessene Repolitisierung des Entpolitisierten** erméglicht.

Zunichst darf daher mit Bedacht Heideggers Auslegung der Politeia
gefolgt werden, die besagt, dass »[...] das Wesen der griechischen moAig
im Wesen der dAr0eta griindet«** und deshalb nichts Politisches ist. Hei-
deggers Gedankenschritt, der den Zusammenhang zwischen Aletheia
und Polis herstellt, ist einfach nachzuvollziehen:

Wenn némlich die &Ar0eia als die Unverborgenheit alles Seiende
in seiner Anwesenheit (und d.h. eben griechisch in seinem Sein)
bestimmt, dann muf3 wohl auch die noAwg, und sie sogar vor allem,
im Bereich dieser Bestimmung durch die &An0eia stehen, wenn
anders die mOAg dasjenige meint, worin das Menschentum der
Griechen die Mitte seines Seins hat.*”

Vor dem Hintergrund der Aletheia, eben jenem urspriinglichen Wahr-
heitsgeschehen, das das Seiende aus dem Verborgenen gleichsam hervor-
treten und versammelt vorliegen lasst, unterzieht Heidegger den Begrift
der Polis (ITOAL) einer semantischen und etymologischen Interpretati-
on, um sowohl seine engere Bedeutung als auch den urspriinglich onto-
logischen Bezug offenzulegen. Er schreibt:

434 Luckner, Andreas: Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld: transcript 2008,
S. 94.

435 Zu Heideggers »Entpolitisierung des Politischen«, vgl. Rother, Ralf: Das Politische der
Dekonstruktion, S. 55-62.

436 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 132.

437 Ebd.

110

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

[ToA ist der tONog, der Pol, der Ort, um den sich in eigentiimlicher
Weise alles dreht, was an Seiendem dem Griechentum erscheint.
Der Polist der Ort, um den sich alles Seiende wendet, so zwar, daf3
im Bereich dieses Ortes sich zeigt, welche Wendung und Bewandt-
nis es mit dem Seienden hat.

Der Pol lafit als dieser Ort das Seiende in seinem Sein jeweils im
Ganzen seiner Bewandtnis erscheinen. Der Pol macht nicht und
schafft nicht das Seiende in seinem Sein, sondern als Pol ist er die
Stétte der Unverborgenheit des Seienden im Ganzen. Die oA ist
das Wesen des Ortes, wir sagen die Ortschaft fiir den geschichtli-
chen Aufenthalt des griechischen Menschentums. Weil die moAig
jeweilen das Ganze des Seienden so oder so in das Unverborgene
seiner Bewandtnis kommen 1if3t, deshalb ist die moAic wesenhaft
auf das Sein des Seienden bezogen. Zwischen oAl und »Sein«

waltet ein anfinglicher Bezug.**

In der nun als Pol verstandenen Polis driickt sich freilich Vertrautes aus,
nidmlich der Aspekt des urspriinglichen Versammelns, wie er schon in
den Ausfiithrungen tiber den Logos anklang*® und hier explizit an sozia-
ler Dimension gewinnt. Wurde die Aletheia zunéchst als das Griinden des
Seins (Gen. subj.) beschrieben, das das Seiende im vom Légein her gedeu-
teten Logos griinden und dergestalt als etwas mannigfaltig Vorliegendes
und zugleich Versammeltes erscheinen ldsst, so ereignet sich in der Polis
eben genau dieses selbe Griinden des Seins, indem im Pol das vorliegen-
de und hochst bewegte Seiende zusammengehalten und geeint ihre Stétte
findet. Nebenbei bemerkt lisst diese knappe Gegeniiberstellung von Logos
und Polis bereits einen engen Bezug beider vermuten. Wie Heidegger wei-
ter betont, ist die derart verstandene Polis »[...] weder die Stadt noch der
Staat und vollends nicht die fatale Mischung dieser beiden in sich bereits
ungemaflen Kennzeichnungen, also nicht der vielberufene >Stadtstaat««**.
Als griindendes Moment des Zusammenkommens ist sie vom neuzeitli-
chen und modernen Staatsdenken grundlegend zu unterscheiden. Weder

438 Ebd., S. 132-3.
439 Vgl Kap. 3.2, S. 61-4.
440 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.

111

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

geht sie aus dem Hobbesschen Vertrag oder der Schmitt'schen Feind-
schaft hervor, noch aus der Praxis menschlicher Sprach- und Handluns-
gakte im Arendt'schen oder Haberms'schen Sinne.**! Verfehlt erscheinen
daher auch Interpretationen der Polis als utopischer Vorgrift auf eine kom-
mende und geplante Stadt oder generell als etwas in sich faktisch Politi-
siertes.*”* Bei der frithgriechischen Polis, zumindest so wie Heidegger sie
versteht, geht es eher um das Wesen des Ortes selbst, um eine eigenarti-
ge Form der Lokalitit, die auf eine Ortlichkeit hinweist, ohne dabei ein
ausgewiesenes Terrain abzustecken, geschweige denn einen expliziten Ort
zu benennen. In gewisser Weise scheint die Polis selbst formal anzeigend
tiir einen Versuch der Seinslokalisierung zu sein, die Heidegger mit dem
ontologisch konnotierten Begriff des Terrestrischen in Abgrenzung zum
ontischen Territorialen auszuarbeiten sucht.**® Die Polis ist daher »nicht
Stadt, nicht Staat, wohl aber die Stitte seines Wesens.«*** Und weiter:

In dieser Wesensstdtte sammelt sich urspriinglich die Einheit alles des-
sen, was als das Unverborgene auf den Menschen zu west und so sich ihm
zuweist als das, worauf er in seinem Sein angewiesen bleibt. Die oALg ist
die in sich gesammelte Stitte der Unverborgenheit des Seienden.**

Es liele sich zusammenfassend gar behaupten, dass die Polis der Topos
des Logos ist, in dem das entborgene Seiende versammelt vorliegt geméaf3
der Heraklit’sche Formel »Ev ITavta«*¢, d.h. »Eins ist Alles [Hervorh.
i.0.].«* In ihr ereignet sich ein von der Aletheia her gedachtes urspriing-
liches Griinden des Seins (Gen. subj.), in welchem sich das Sein entzieht,
sich verbirgt, und Seiendes (von sich aus) als eine Uberfiille hochster
Bewegtheit den Menschen angeht, auf ihn »zu west, d. h. auf ihn gleich-
sam zu-kommt in seinem (noch) unbestimmten Sein. M. a. W.: In der Polis
liegt das Seiende zwar bereits versammelt jedoch noch unentschieden vor,
was nichts anderes bedeutet, als dass die Polis der zunéichst urspriingli-
che Ort der Unentscheidbarkeit und Temporalisierung ist, oder, im Lac-

441 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion, S. 57-8.

442 Vgl. ebd., S. 58.

443 Vgl ebd.

444 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.

445 Ebd.

446 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 65.

447 Ubers. n. Bruno Snell, in: Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze, S. 213.

112

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

lau’schen Vokabular, der originédre Ort der Dis-Lozierung. Das lasst nun
eine zur Unentscheidbarkeit zugehorige Entscheidung vermuten, auf die
erst anhand der umfassenden Darlegung der Aletheia geschlossen wer-

den kann. Denn wie bereits dargelegt wurde,**

gehort zur Entbergung
die Lethe, also die Verborgenheit und Vergessenheit. Heidegger fiihrt

dies weiter aus:

Wenn nun aber, wie das Wort sagt, zur dAr|0eia das streithafte
Wesen gehort, und wenn das Streithafte auch im Gegensitzlichen
der Verstellung und der Vergessung erscheint, dann muf3 in der
TONG als der Wesensstitte des Menschen alles duflerste Gegenwe-
sen und darin alles Unwesen zum Unverborgenen und zum Sei-
enden, d.h. das Unseiende in der Mannigfaltigkeit seines Gegen-

wesens, walten.**

An dieser Stelle muss auf Folgendes abermals hingewiesen werden. Ent-
gegen der anscheinend verbreiteten Interpretation Heideggers, den Streit
blofl als jenen zwischen Lichtung und Verbergung zu betrachten,** gilt
es Poltners Hinweis zu folgen und vom urspriinglichen Griinden des
Seins (Gen. subj.) auszugehen, in welchem das Verbergen wesentlich zum
Sein gehort, das dergestalt das Seiende erst lichtet.*! Denn erst im Ent-
zug des Seins wird jedwede Griindung, zuallererst jenes unentschiedene
Vorliegen-Lassen des Seienden iiberhaupt gewiahrt. Das Gegensitzliche
der Verstellung und Vergessung, das Un-Wesen, ist nicht notwendig die
konstitutive Verbergung des Seins (Gen. subj.) selbst. Deshalb greift das
Strittige der Aletheia zu kurz, wird es nur auf dieses genuine Entbergungs-
geschehen hin gedacht. Wohl wissentlich gegen Heideggers Ausfithrun-
gen®” wird die Auslegung Péltners durch Barbari¢s Hinweis bestérkt, die
Seinsvergessenheit nicht allzu leichtfertig dem sich verbergenden Sein zu
zuschreiben. Umfassend verstanden ist das streithafte Wesen der Aletheia

448 Vgl. Kap. 3.2, S. 57 u. 60.

449 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.

450 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion, S. 60.
451 Vgl. Kap. 3.2, S. 58.

452 Vgl. hierfiir Heidegger, Martin: Parmenides, S. 140.

113

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

das Griinden des Seins in seiner Reziprozitit, d. h. sowohl das urspriingli-
che Griinden des Seins (Gen. subj.) als auch dessen Gegensitzliches, nim-
lich das Griinden des Seins (Gen. obj.).** Das dufSerste Gegenwesen des
im Logos bereits versammelt Vorliegen-Lassens des noch unentschiede-
nen Seienden ist die Begriindung und gar Beherrschung dieses so entbor-
genen Seienden, indem das Seiende nun selbst das Sein begriindet, und
zwar derart, wie es schon im Logos bzw. in der Polis vorliegt: »Der Adyog
versammelt, griitndend, alles in das Allgemeine und versammelt begriin-
dend alles aus dem Einzigen.«*** Wihrend mit Heidegger argumentiert
wurde, dass das Seiende nun seinerseits als Onto-Theologie, d. h. als »[d]
as Seiende als solches im Allgemeinen und Ersten in Einem mit dem Sei-
enden als solchem im Hochsten und Letzten [Hervorh. i. O.]«** das Sein
zu griinden sucht, drangt sich vor dem Hintergrund von Laclau und Zacs
Ausfithrungen der Verdacht auf, dass es sich bei der Onto-Theologie um
nichts anderes als um Macht handelt, teilen doch sowohl Onto-Theologie
als auch Macht jene im Logos bzw. in der Polis bereits angelegte Dimen-
sionalitdt des Einen und zugleich Allgemeinen - fiir die Macht entsprach
diese Dimensionalitdt dem Partikularen und Universalen, wie sie sich in
der ontologischen Differenz zur Omnipotenz, dem Singuliren und Abso-
luten, her zeigt.**® Bei genauer Betrachtung lieffen sich Macht und Onto-
Theologie als dasselbe auslegen. Denn was sich zunichst im Vorliegen-
Lassen des noch unentschiedenen Seienden im Logos bekundet, ist eine
alles Seiende umgreifende Potenzialitit, also eine »Omni-Potenz«, die
letztlich stets transzendierend dem Menschen entkommt (und stets auf
ihn zu kommt) und ihm somit seine eigene Ohnmacht vor Augen fiihrt.
Es scheint, dass sich letzten Endes in den Begriffen Logos und Onto-Theo-
logie, aber auch Macht bzw. Omnipotenz ein und dieselbe Dimensionali-
tat widerspiegelt, ndmlich nach dem Schema eines Hochsten, das zugleich
das Allgemeinste darstellt — das ontologische Singulire/Absolute und des-
sen ontisches Pendant des Partikularen/Universalen. Die hier berechtig-

453 Sowohl der Austrag von Uberkommnis und Ankunft als auch der von Griindendem
und Gegriindetem, vgl. Kap. 3.3, S. 66-7.

454 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 75.

455 Ebd. S. 68.

456 Vgl. Kap. 2.2.2,S. 30-1.

114

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

te Frage nach der eigentlichen Herkunft dieser Dimensionalitit, also ob
sie nun dem Logos oder der Polis entspringt, weist auf einen Scheideweg
zwischen Philosophie (und auch Theologie) und politischer Theorie hin.
Dass die Priferenz des letzten keiner bloflen Willkiir als vielmehr einer
Notwendigkeit entspringt, angesichts der These radikaler Kontingenz*”
und dem Status einer Ersten Philosophie**, wurde bereits erortert. Auch
jener urspriingliche Entzug des Seins, eine Uberfiille und Bewegtheit ex
negativo, mag gewendet auf den Begriff der Omnipotenz nicht unbedingt
die Philosophie, sondern eher die politische Theorie beférdern. Gleichwohl
muss zugegeben werden, dass der Bezug zum Theologischen nicht vollig
gekappt werden kann, rithrt er doch auch von einer immer schon mit dem
Gottlichen assoziierten Machtvorstellung.*® Gesetzt zur Aletheia gehort
die Onto-Theologie (das Griinden des Seins) als das eigentliche Gegen-
wesen der Lichtung (das Griinden des Seins), liele sich sogar unmittelbar
mit Heidegger gegen Heidegger argumentieren, und zwar insofern, als die
gegenwirtige und unsere Epoche bestimmende Metaphysik, mit Nietz-
sches ins Auferste gebracht, der Willen zur Macht (gemeinsam mit der
ewigen Wiederkehr des Gleichen)*" ist, der die neuzeitliche und moderne
Subjektivitit bestimmt und als das eigentliche Wesen der Macht identifi-
ziert wurde: »Der »Wille zur Macht« ist das Wesen der Macht.«**! Folglich
ist das Wesen der Polis in ihrer Gespaltenheit zum einen tiberhaupt nicht
politisch, weil es i.S. des Griindens des Seins Lichtung ist, zum anderen
aber immerzu politisch, weil es i.S. des Griinden des Seins Onto-Theolo-
gie ist, letztlich der Wille zum Willen. D. h., dass nicht nur eine als Onto-
Theologie verstandene Metaphysik letztlich Macht ist — das eigentliche
»Meta« der Physik -, sondern auch, dass Macht, und damit das Politische,
konstitutiv zur Aletheia und zur Polis gehoren. Konkreter nachzuvollzie-
hen ist diese gewonnene Einsicht freilich nur aus einer politik-theoreti-
schen Perspektive, und zwar in der Betonung auf die Unentscheidbar-
keit/Entscheidung. Denn das vom Entzug des Seins zunéchst gelichtete

457 Vgl Kap. 1.2, S. 10-4.

458 Vgl. Kap. 2.1.2, S. 20-1.

459 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 19.

460 Vgl. Thomson, Tain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 16 u. 22.
461 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 267.

115

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Seiende ist ein vorliegen-gelassenes und demnach ein noch unentschie-
denes. Im selben Atemzug, wie das sich entziehende Sein jedwede Griin-
dung erst ermoglicht, gewéhrt es ebenso jene Unentscheidbarkeit, die zur
Entscheidung geradezu dringt. Das damit hervor-gerufene und vollig
auf sich allein gestellte Subjekt der Entscheidung steht, die Entscheidung
supplementierend, vor der unméglichen und doch notwendigen Heraus-
forderung in der Zustellung von Grund sein eigener Grund zu sein. Im
Subjekt der Entscheidung kommt der Wille zum Willen zum Ausdruck,
womit es, wie schon ausgefiihrt, im Grunde ein Subjekt der Macht ist.
Wird das onto-theologische Gegenwesen und mit ihm das Politische
in Form der Macht als zugehorig zur Aletheia und iiberdies die Polis als
Topos des Logos anerkannt, so darf daraus gefolgert werden, dass die
Polis als Pol der Vergesellschaftung nicht nur den sozialen Ndhrboden fiir
den Logos liefert, als vielmehr das strittige Wesen der Aletheia selbst aus-
driickt. Einerseits versammelt der Pol das Seiende, und zwar vom konsti-
tutiven Entzug des Seins: Dergestalt liegt das Seiende noch unentschieden
in einer gespannten Ruhe hdchster Bewegtheit vor, worin sich die Uber-
fillle des Seins bekundet, eine Art der Omnipotenz, die eine Ohnmacht
zumutet — das Griinden des Seins. Andererseits wirkt im Pol zugleich das
Gegensitzliche dazu, eben jene nun als Macht verstandene Onto-Theo-
logie, d. h. eine Griindung und Bemichtigung dieses so entborgenen Sei-
enden - das Griinden des Seins, das jene hochste Bewegtheit hinter dem
starren Verharren verschwinden lésst. Erst das dynamische Widerspiel
dieser beiden »Seinsmodi« von Entgriindung und onto-theologische
Griindung scheint das strittige Wesen der Aletheia in seinem nun ange-
messenen Ausmaf3 wiederzugeben. Die Unterscheidung und zugleich
Sichtbarmachung dieser Weisen lésst sich nur vom Ontischen her deu-
ten, genau genommen von der Art und Weise, wie das Seiende umris-
sen wird. Vom konstitutiven Entzug des Seins her erscheint die Grenze
als gleichsam von Auflen auf das Seiende zukommend und ldsst es so in
diese eingelassen als jene gespannte Ruhe hochster Bewegtheit vorliegen
(anwesen). Mit Laclau wissen wir, dass eine Grenze, die auf etwas Inkom-
mensurables deuten soll, nur eine antagonistische Grenze des radikalen
Ausschlusses sein kann. Erst anhand des Antagonismus und der Lac-
lau’schen Diskurstheorie ldsst sich die eigenartige gespannte Ruhe einer

116

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

hochsten Bewegtheit des Seienden prézisieren. So faltet der Antagonis-
mus ein Moment radikaler Negativitat zwar ins Innere und bildet somit

den sozialen Raum ab, nur um damit zugleich eine dem Seienden stets

transzendierende und konstitutive Instanz aufzuzeigen, ndmlich das radi-
kale oder konstitutive Auflen - letztlich die Unmdoglichkeit, das Sein bzw.
eine absolute Letztbegriindung jemals in den Einzugsbereich des Onti-
schen zu bringen. Das Seiende, das von der Warte dieser absoluten Gren-
ze betrachtet wird, offenbart sich insofern als etwas Bewegtes und Tem-
poralisiertes, als es zwar als Seiendes ist, iiber dessen Sein allerdings noch

nicht endgiiltig entschieden wurde. Von einer grundsitzlichen Negativi-
tat durchdrungen erscheint jede Identitit in der konstitutiv unentscheid-
baren Schwebe zwischen ihrem partikularen Inhalt (Differenz) und ihrer
universalen Griindung (Aquivalenz) als etwas dis-loziertes, ent-griindetes

oder ver-riicktes, d.h. als etwas Temporalisiertes. Wird die Grenze hin-
gegen von einem im Einzugsbereich des Ontischen verortet und gegriin-
deten Sein her erfahren, so wird das Seiende nicht mehr als eine anta-
gonistische Faltung wahrgenommen, die ein konstitutives Moment der
Negativitdt stiftet und das Seienden in jener gespannten Ruhe hochster
Bewegtheit bzw. in jener unentscheidbaren Schwebe hilt. Vielmehr ver-
schwindet dadurch das konstitutive Moment der Negativitit und damit
auch die hochste Bewegtheit hinter der gespannten Ruhe, womit das Sei-
ende im Grunde nur mehr als blofle Positivitit erfahren wird, als starres

Verharren im Rahmen onto-theologischer Griindung. Unter der Voraus-
setzung der Griindung des Seienden als dem Hochsten in eins mit dem

Allgemeinsten erfihrt jedes Seiende als Seiendes seine Bestimmung. Dis-
kurstheoretisch wird die onto-theologische Griindung anhand des lee-
ren Signifikanten angezeigt: eine bestimmte Identitét, die sich ihres par-
tikularen Inhalts entledigt und sich dergestalt universalisiert, so dass sie

einend als gleichsam hochstes Seiendes die Allgemeinheit des Seienden

(das Sein) reprisentiert. Im dufersten Fall scheint die Griindung derma-
Ben komplett, d.h. sedimentiert, so dass der leere Signifikant selbst zu
verschwinden droht, wonach jedwedes Seiende rein positiv als different
erfahren wird. D. h.: Je umfassender die Logik der Aquivalenz, desto eher
erscheinen Identititen als blof3e Differenz, ein Umstand, der sich letzten

Endes auf die Weise zuriickfiithren lasst, wie sich Macht i.S. ihres absolu-

117

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

ten Totalisierungseffekt scheinbar verfliichtigt und sich nichtsdestoweni-
ger als bestimmte Ordnung instituiert.*®> Derart spreizt sich das Seiende
gegen das Sein auf und verbirgt es.

Die eben geschilderte Sedimentierung wird also von einem, wie Lac-
lau erkennt, Verbergungseffekt begleitet, der zugleich einem Vergessen
des instituierenden Griindungsmoments entspricht. Genau hier zeigt sich,
dass die Seinsvergessenheit nicht allein dem sich verbergenden Sein zuge-
schrieben werden darf, gehort sie doch ebenso zum Griinden des Seins,
d.h. zur Art und Weise, wie sich Seiendes einrichtet, ndmlich entlang der
onto-theologischen Dimensionalitdt, die als jene der Macht identifiziert
wurde. Das nachtrégliche Verbergen und Vergessen gehort also wesent-
lich zur Macht, was das Griindungsmoment umso deutlicher zeigt. Im
Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung stellt das Subjekt der Ent-
scheidung (als das Hochste) Ordnung (das Allgemeinste), also Objekti-
vitdt und Gesellschaft, (wieder) her. Um die Ordnung auch weiterhin zu
garantieren, muss das sich selbst begriindende Subjekt seine es unter-
minierenden Entgegnungen marginalisieren und ausrdumen, indem der
Griindungsakt selbst und damit die grundsitzliche Kontingenz jeder Ins-
tituierung verdringt oder gar verschleiert wird (z.B. kraft Essentialisie-
rung und letztgiiltiger Wahrheitsanspriiche). Diese Unterdriickung stellt
sogar eine Notwendigkeit dar, kraft derer eine instituierte Ordnung tiber-
haupt dauerhaft bestehen kann. Je effektiver dies vonstattengeht, d. h. je
weniger an die radikale Kontingenz erinnert wird, desto reibungsloser
und ungestorter vermag die Institution zu wirken. Der Offenbarungs-
funktion des Antagonismus kommt also zuallererst die Aufgabe des Erin-
nerns an Kontingenz zu, ferner ein Erinnern an die Unmaglichkeit abso-
luter Letztbegriindung.

Aus den nun zusammengetragenen Uberlegungen lésst sich zunichst
schlieflen, dass Laclaus Diskurs- und Hegemonietheorie streng genom-
men mehr als eine politische Onto-Logik sondern préziser eine politi-
sche Onto-Theo-Logik ist, genau genommen eine Logik des Logos, die
den beiden »Seinsmodi« von Griindung und Entgriindung Rechnung
tréagt. Sie reflektiert einerseits die onto-theologische Dimensionalitét der
Macht in Form des leeren Signifikanten, der als gewissermaflen hochste

462 Vgl. Kap. 2.2.3, S. 35 u. Kap. 2.3, S. 48-9.

118

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Identitat weitere Identitdten (in ihrer Allgemeinheit) gleichsam an sich
bindet, andererseits aber ebenso das im Logos noch Unentschiedene, das
sich in der prinzipiellen Unentscheidbarkeit zwischen Aquivalenz und
Differenz bekundet, wonach jede Identitit von Grund aufgespalten, d. h.
dis-loziert, ist.

Viel wichtiger aber noch ist schlussendlich die metaphysische Veror-
tung des in sich strittigen Seins in der Polis als den Pol: ein dynamisches
Zusammenkommen des reziproken Griindens des Seins. Der postfunda-
mentalistischen Denkweise folgend, die in der Schwichung und gar Sub-
version von Griinden zuallererst einen Grund vorauszusetzen hat, gilt es
daher zunichst das Griinden des Seins in seiner vollen Tragweite zu den-
ken. Denn wie schon Laclau und Zac mit Hobbes betonen, ist angesichts
drohender Anomie immer schon von einer eingerichteten Ordnung aus-
zugehen, einem Pol, in dem nicht nur der Topos des Logos und dessen
beiden »Seinsmodi« verortet liegen, sondern zuallererst das Griinden des
Seins immer schon Vorrang besitzt. Zwar ist es vordergriindig die Ent-
scheidung als Griindungsakt, die aus dem Moment der Unentscheidbar-
keit hervorgehend die Dislozierung authebt und somit Ordnung (wieder)
herstellt. Doch der Agens dieses Akts bleibt in letzter Instanz das Subjekt
der Entscheidung, das, nun als ein Subjekt der Macht begriffen, mit der
Zustellungen von Grund, d. h. mit der Entscheidung, zugleich sein eigener
Grund sein muss. Zugespitzt stellt eben diese paradoxe Zwangslage der
Selbstbegriindung und Selbsterméchtigung den entscheidenden Aspekt dar,
der die Einrichtung der Ordnung angemessen erklért. Wie bereits ange-

deutet wurde*®®

,sind die beiden Aufgaben des Subjekts, sowohl Grund zu
zustellen als auch sich selbst zu begriinden, keine separaten Bestrebun-
gen, sondern engsten miteinander verkniipft, um nicht zu sagen dasselbe.
Auf genau dies scheint Heidegger hinzuweisen, dass namlich der Befehl

der Selbsterméchtigung immer auch zur nidchsten Machtstufe erméchtigt:

Zum Wesen der Macht gehort die Ubermichtigung ihrer selbst.
Diese entspringt der Macht selbst, sofern sie Befehl ist und als
Befehl sich selbst zur Ubermiachtigung der jeweiligen Machtstu-
fe ermichtigt. So ist die Macht stindig unterwegs »zu« ihr selbst,

463 Vgl. Kap. 2.2.4, S. 39.

119

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

nicht nur zu einer niachsten Machtstufe, sondern zur Bemaichti-

gung ihres reinen Wesens.**

Und sonach bedeutet Machtsteigerung, d. h. in der Entscheidung Grund
zu zustellen, umgekehrt immer auch Erméchtigung des eigenen Wesen
der Macht, also Selbstermachtigung:

Damit aber der Wille zur Macht als Ubermichtigung eine Stufe
tibersteigen kann, muf$ diese Stufe nicht nur erreicht, sondern fest-
gehalten und gesichert werden. Nur aus solcher Machtsicherheit
1af3t sich die erreichte Macht erhohen. Machtsteigerung ist daher in
sich zugleich wieder Machterhaltung. Die Macht kann sich selbst
zu einer Ubermichtigung nur erméchtigen, indem sie Steigerung
und Erhaltung zumal befiehlt.**®

Der bereits erorterte konstitutive Mangel der Macht,*® den auch Heideg-
ger ansatzweise erkennt,'” darf in einem ersten Gedankenschritt nicht

unmittelbar als Limitierung oder Versagen der Macht begriffen werden,
wie dies noch im Begriff der Ohnmacht nahegelegt wurde.*® Ungeachtet

dessen, woher er nun herriihrt, ob vom konstitutiven Entzug des Seins

und der Unmoglichkeit der Selbstbegriindung, von der Idee unerreich-
barer Omnipotenz oder vom niemals absoluten Totalisierungseffekts der
Macht, er gehort wesentlich zur Macht selbst, er erhélt und befordert sie.
Die Macht bedarf ihrer Ohnmacht geradezu, um tiberhaupt sein zu kén-
nen, ndmlich in Form eines, wie Laclau und Zac aufzeigen, Totalisierungs-
effekts: ein stetes Ubersteigen ohne jemals »anzukommenc. Erst in der
Reziprozitit des Griinden des Seins ist das ontische Griinden von Macht
angemessen nachzuzeichnen. Im Austrag von Sein und Seienden, im
Umeinanderkreisen beider, in welchem das Eine das Andere tiberkommt
und im Anderen ankommt, begriindet das Seiende als das Seiendste, das

464 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 266.

465 Ebd,, S.267-8.

466 Vgl. Kap. 2.2.2,S.30-1.

467 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche I, S. 263.
468 Vgl. Kap. 2.2.2, S. 31.

120

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Hochste und zugleich Allgemeinste, seinerseits das Sein: »Das Griinden
selber erscheint innerhalb der Lichtung des Austrags als etwas, das ist,
was somit selber, als Seiendes, die entsprechende Begriindung durch Sei-
endes, d.h. die Verursachung und zwar die durch die hochste Ursache
verlangt [Hervorh. i. O.].«** Dieses derartige Seiende, das als das Seiend-
ste versucht das Sein zu iiberkommen und damit im Sein immer schon
ankommt, ist freilich das Subjekt selbst, in seinem letztlich vergeblichen
Versuch, das Sein zu inkarnieren und sich selbst zu erméachtigen, womit
ihm ein konstitutiver Mangel zukommt. Aus der Warte der Macht ist die
Selbstermichtigung, d.h. die Ubermichtigung des eigenen Wesens der
Macht und die Uberkommnis des Seins (Gen. obj.) letzten Endes dassel-
be. In der freilich niemals vollig zu bewerkstelligenden Unternehmung,
das Sein zu inkarnieren, versucht das Seiende gewissermafien das Sein
zu reprisentieren, womit es ihm in pervertierter Weise dhnelt. Dieses
Griinden des Seins (Gen. obj.) scheint das Griinden des Seins (Gen. subj.)
gleichsam invertiert wiederzugeben. Wihrend vom jenseitig verorteten
Sein das Seiende in seiner festigenden Grenze als hochst bewegt erscheint,
wird in der diesseitigen Verortung des Seins das Sein gleichsam simuliert.
In onto-theologischer Weise wird der feste Rahmen abgesteckt, innerhalb
dessen es zu einer gar benotigten Bewegtheit kommt — quasi eine Perver-
sion der Physis: ein starres Verharren, das in vorgezeichneten Bahnen Bewe-
gung zuldsst. In diesem Sinn muss zuerst auch Laclaus imaginédrer Hori-
zont verstanden werden, als das absolute Auflerste und gewissermaf3en
jenseits von Gesellschaft und Objektivitit Verortete, dass dadurch erst
das breite und dennoch vorstrukturierte Spektrum, wie Seiendes erscheint
und erfahrbar wird, vorgibt.*”* Macht befindet sich als Meta-Physik immer
schon abseits vom Ontischen und bleibt doch untrennbar darauf bezo-
gen, was schon am eigenartigen Status des Subjekts abzulesen war.*”! Das
Versprechen nach einer letztlich nie zu erreichenden Fiille, genauer gesagt
das stindige Versprechen i.S. der steten Selbstermachtigung und Uber-
michtigung gewdhrt in einem starren Ausmafd zwar hochste Bewegung,

469 Heidegger, Martin: Identitdit und Differenz, S. 75-6.

470 Vgl. Kap. 2.3, S. 50-1, u. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our
Time, S. 64.

471 Vgl. Kap. 2.3, S. 47.

121

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

darfjedoch nicht iiber die letztinstanzliche onto-theologische Griindung
hinwegtiauschen. Dieser so verstandene imaginare Horizont lasst sich mit
Heideggers Auslegung des Begrifts der Epoche gleichsetzen. Ausgehend
vom altgriechischen Epoché*? (¢moyr|), was soviel wie »an sich halten«
heifdt,"”? muss der Begrift der Epoche als das Anhalten der steten Wand-
lungs-fiille des Seins verstanden werden. Wie Thomson néher ausfiihrt,
meint Heidegger damit, »[...] that each ontotheologically structured met-
aphysical postulate that succeeds in establishing our understanding of the
being of entities effectively >holds back« the floodwaters of ontological
historicity for a time - the time of an >epoch.«** Die Epoche oder auch
der imaginire Horizont sind also onto-theologisch zu verstehen, als Griin-
den des Hochsten und zugleich Allgemeinen, das letztlich den Stillstand
von genuiner Zeitlichkeit bewirkt und Dis-Lozierung verhindert. Derge-
stalt ist jedwede Ordnung in ihrem Auflersten auch immer schon einge-
richtet, und zwar i.S. d. Polis als eine Art der Besetzung dieses Pols. Die-
ser onto-theologische Bezug von Pol und Horizont wird dann ersichtlich,
wenn uns Gadamer daran erinnert, dass der »Horizont [...] der Gesichts-
kreis [ist], der all das umfafst und umschlief$t, was von einem Punkt aus
sichtbar ist.«*” D.h. der Pol oder Punkt stellt als Hochstes eine Bezugs-
mitte dar, von deren Warte aus erst alles als das Allgemeine einsichtig
wird. Innerhalb dieses fest abgesteckten Horizonts wird ein Spektrum
er6ffnet, das dem Seienden eine gewisse Bewegtheit zugesteht. Um jene
in ihren Bahnen bereits vorgezeichnete Bewegtheit zu gewédhren, kann
die derartige Ordnung aber nicht selbst zur Disposition stehen, stellt sie
doch in ihrer Griindungsfunktion jenen Horizont iiberhaupt erst parat.
Als absolutes Limit ist sie jenseits des Ontischen gelegen und bleibt trotz-
dem darauf bezogen. Dies lisst jede Form der Dislozierung mit Skepsis
begegnen, weil gemutmaf3t werden muss, dass eine Ordnung i.S. einer
Meta-Physik der Macht ihrer Unterminierung nicht nur entgegenwirkt,
sondern diese sogar vorwegnimmt. Denn zur Selbstermichtigung und

472 Vgl. die Bedeutung im Kontext der Phinomenologie Husserls in Kap. 2.1.1, S. 18, Fuf3-
note 107.

473 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 13.

474 Thomson, Tain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 19-20.

475 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, S. 307.

122

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Machtsteigerung gehort auch, »[...] daf die Macht selbst und nur sie die
Bedingungen der Steigerung und der Erhaltung setzt.«"’® D.h. der kons-
titutive Mangel wird von der Macht vereinnahmt und ist ihr deshalb
eigen — der Mangel ist quasi der »Motor« der Macht. Metaphorisch den
Motorsport bemiiht, kann der Kampf um Macht bzw. um den Pol, als Ren-
nen verstanden werden kann, bei dem das Subjekt der Ordnung nicht nur
die Pole-Position belegt und scheinbar uneinholbar weit voraus liegt, son-
dern die Spielregeln des Rennens selbst vorschreibt. Es muss daher der
grundlegende Verdacht gelten, dass sich die Ordnung ihrer Subversion
gewissermaflen gewahr ist und sie in ihren Machterhalt miteinbezieht.
Der konstitutive Mangel, die eigene Ohnmacht, duflert sich nicht nur im
Versprechen einer Fiille, vielmehr noch verdeckt dieses Versprechen jenen
Mangel, indem es das Sein im Gewand vermeintlicher Uberfiille und jener
vorgezeichneten Bewegtheit gleichsam vor-tiuscht. Eine nun unumging-
liche begriffliche Unterscheidung scheint hierbei angebracht, ndmlich
zwischen Dislozierung und Konflikt einerseits, und Dis-Lozierung und
antagonistischer Konflikt andererseits. Wahrend erste im Wesentlichen
zur Ordnung gehoren, sie befordern und gar festigen, vermogen zweite
die Ordnung maf3geblich zu beeinflussen und gar an ihren Grundfesten
zu rittelt. Jedoch sehen sich der antagonistische Konflikt und die Dis-
Lozierung mit der Aporie der einenden Ordnung konfrontiert, aus der
nicht ausgebrochen werden kann und innerhalb derer sie erscheinen miis-
sen. Schlieflich haben wir es niemals mit einer Reinform des Antagonis-
mus zu tun, wie Laclau und Mouffe am Beispiel der millenaristischen

77 als vielmehr mit einem Antagonismus, der

Bewegung verdeutlichen,
auf ein gemeinsames und einendes Terrain rekurriert. Der millenaristi-
sche Konflikt ist zwar ein antagonistischer, weil darin zwei fundamental
getrennte Ordnungen aufeinandertreffen, d.h. er ist ein Kampf zweier
Pole, daher aber auch alles andere als politisch. Das Politische ist hinge-
gen die »Kunst« eines bi- oder gar multipolaren Konflikts innerhalb einer
Ordnung, die als Voraussetzung des Konflikts scheinbar selbst nicht zur
Disposition stehen kann. Dies wird allein schon daran ersichtlich, dass

sich, quasiphdnomenologisch gesprochen, jede Dislozierung als solche

476 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 268.
477 Vgl. Kap. 2.3, S. 49.

123

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

erst vor dem Hintergrund der Sedimentierung abzusetzen vermag. Die
Aporie verdichtet sich weiter, wenn die Dislozierung als Dis-Lozierung,
d.h. im Kern als Unentscheidbarkeit, und die damit einhergehende Ent-
scheidung als die des Subjekts der Macht begriffen wird. Beide Seiten,
sowohl das Moment der Unentscheidbarkeit als auch das kraft Entschei-
dung evozierte Subjekt, erscheinen stets blockiert. Weder ist das Moment
der Unentscheidbarkeit ein absolutes — es ist stets strukturiert —, noch
wird es der Entscheidung bzw. ihrem Subjekt jemals gelingen, sich letzt-
giiltig zu instituieren. Nichtsdestoweniger haben wir es nur mit einem
tatsachlich politischen d.h. antagonistischen Konflikt zu tun, wenn die
Ordnung als jener Rahmen der Erméglichung von Konflikt paradoxer-
weise selbst zur Disposition steht. Faltet der Antagonismus ein Moment
radikaler Negativitdt, den konstitutiven Ausschluss des Seins, ins Innere
und gibt somit erst Raum fiir Griindung frei, so zeichnet den antagonis-
tischen Konflikt eine antagonistische Faltung innerhalb der bestehenden
und das Sein inkarnierenden Ordnung selbst aus. Dies scheint nur in
jenem Maf3e zu gelingen, als der inhédrente Mangel der Macht widerstdn-
dig wird und konkrete antagonistische Form annimmt. Was im Konflikt
zum Ausdruck kommen muss, ist nicht nur ein Moment des Mangels bzw.
der Ohnmacht, sondern etwas der Ordnung radikal Fremdes, das in sei-
ner Andersartigkeit der Ordnung gewissermafSen Konkurrenz macht. So
ist es das Moment der Unentscheidbarkeit, das eine Entscheidung fordert,
mithin ein Subjekt evoziert und dieses gleichsam ins Innere der Ordnung
faltet. In der letztlich notwendigen Bedradngnis, sich mit der Entschei-
dung selbst zu begriinden, beansprucht dieses Subjekt nun seinerseits
Griindung und ferner die Ordnung selbst. Wie argumentiert wurde,**
stehen sich im Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung im Grun-
de zwei Subjekte bzw. Ordnungen gegentiiber, zwei Pole, die inhaltlich
zwar (vollig) anders und formal doch dieselben sind. Diese Selbigkeit ist
schlussendlich durch den Pol selbst gegeben, ndmlich im Kampf um Macht
und Ordnung. Paradoxerweise ist das Politische demnach der einende
Streit um diese Einheit, ein Kampf um den Pol, der die Gesellschaft vor
eine innere Zerreifiprobe stellt. Derart ist der Polemos, wie Heidegger

478 Vgl. Kap. 2.3, S.51.

124

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Heraklit auslegt, »kein Krieg nach menschlicher Weise«*”, sondern eine
einende Aus-Einandersetzung: »Die Auseinandersetzung trennt weder,
noch zerstort sie gar die Einheit. Sie bildet diese, ist Sammlung (A6yoc).
IToAepog [Polemos] und Adyog [Logos; Anm. d. Verf.] sind dasselbe.«**
Diese Einheit, die sich als »das Umeinanderkreisen von Sein und Seien-

481 entfaltet, in dem das Eine das Andere iiberkommt, kann nun ver-

den«
standenen werden als ein Umeinanderkreisen antagonistischer Subjekte,
die in ihrer jeweiligen Selbsterméchtigung zugleich einander tiberméch-
tigen. Zu Ende gedacht scheint das Politische als der Kampf um Macht,
d.h. der Kampf um das eigentliche »Meta-« hinter dem Physischen, nicht
nur auf einen Kampf um die Besetzung des Pols, sondern mehr noch auf
einen Wettlauf um Letztbegriindung hinauszulaufen, in dem es schlief3-
lich darum geht, das Sein selbst zu inkarnieren und zu représentieren
(oder dies zumindest vorzutiuschen). Gemaf dieser Einheit, also einer
»trennenden Selbigkeit«, darf auch, Laclaus imagindrer Horizont aufge-
fasst werden. Er ist zwar zuallererst ein Horizont der Macht, der im ste-
ten Streben nach seiner Erweiterung zugleich Grund zustellt. Dabei darf
nicht die Bedeutung des Imagindren vergessen werden, das im Wesentli-
chen ein uniformierendes Bild der Unversehrtheit — das Versprechen nach
Fiille - verspricht, welches nicht der Realitdt entspricht, vielmehr noch
diese verfalscht und kaschiert*®? — letztlich den Streit selbst verdeckt (das
Reale). Der imagindre Horizont der Macht, so liefe sich folgern, bedarf
sogar des Imagindren, das sich eben in jenem Versprechen nach Fiille
ausdriickt. Erst im Bewusstwerden dessen, dass es ich dabei um ein Phan-
tasma handelt, wird man sich des kontingenten Charakters des Horizonts
gewahr, was zugleich bedeutet, dass sich das Versprechen nach der ver-
meintlichen Fiille in unterschiedlichster Weise geben ldsst. Die darin
erkannte Uberfiille des Seins scheint es nun zu sein, die dem imaginaren
Horizont sein subversives Charakteristikum verleiht. Auch hierbei geht
es letztlich um denselben Horizont, der erst im imaginierten Unterschied
zu sich selbst, in sich strittig wird; d.h. der Horizont der Griindung ist

479 Heidegger, Martin: Einfiihrung in die Metaphysik, S. 66.
480 Ebd.

481 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 75.

482 Vgl. Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, S. 18.

125

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

anders vorgestellt zugleich jener der Subversion. Um jedoch dis-lozierend
auf die Ordnung zu wirken, muss sich der Horizont der Subversion im
Konflikt konkretisieren, was uns wiederum zum anatgonistischen Kon-
flikt im Moment der Unentscheidbarkeit und dem damit einhergehen-
den opponierenden Subjekt bringt. Es muss in jener Selbigkeit letzten
Endes etwas radikal Fremdes - das Sein — zum Ausdruck bringen, will es
die bestehende und sich immer schon vorweg befindliche Ordnung, inner-
halb derer es sich manifestiert, auch tatsachlich storen und nachhaltig
andern. Fiir eine etwaige Konzeptualisierung dessen, die hier nicht aus-
fithrlicher erortert werden kann, gilte es folgendes zu bedenken: einer-
seits den Status des opponierenden Subjekts, der formal, d. h. ontologisch,
derselbe jedoch inhaltlich, d.h. ontisch, ein véllig anderer wie jener der
Ordnung ist; andererseits kommt dem opponierenden Subjekt im Moment
der Unentscheidbarkeit letztlich Aufgabe der Selbstgrundgebung zu. Aus
beiden Aspekten erschlief3t sich eine eigenartige Selbstbezogenheit, die
sich im antagonistischen Konflikt diskursiv duflern muss. Zur Veranschau-
lichung dessen muss das oft beanspruchte Szenario des ArbeiterInnens-
treiks bzw. des Tarifstreit herhalten. Unter dem Gesichtspunkt einer sich
immer schon im » Vorweg« befindlichen Ordnung muss davon ausgegan-
gen werden, dass die typischen Inhalte der Forderungen seitens der Arbei-
terInnenschaft, z. B. diverse ArbeitnehmerInnenrechte, Vergiitung, sozi-
ale Absicherung, etc., sich immer schon im Rahmen dessen bewegen, was
die Ordnung vorzeichnet. Wir treffen hier zwar auf Dislozierung und
Konflikt, die aber in ihren unterschiedlichen Verldufen vorstrukturiert
wenn nicht sogar vorausbestimmt sind. So sehr sich diese hegemoniale
Operation auch auf weitere Teile der Gesellschaft ausbreiten wiirde, so
sehr entspriche sie doch selbst nur wiederum der bestehenden Ordnung,
ungeachtet ihrer hegemonialen Verschiebungen. Wie die Ausfithrungen

* wird sich der Grad des Antagonismus jedes

hingegen gezeigt haben,
Konflikts und ferner die stete Intensitdt des Politischen daran messen,
inwiefern die Ordnung selbst zur unmaglichen Disposition steht und vor
die innere Zerreiflprobe gestellt wird, was erst dann zu gelingen scheint,
wenn etwas der Ordnung radikal Fremdes Ausdruck findet, indem sich

etwas ihr antagonistisches in ihrem Inneren ent-faltet. Dabei geht es in

483 Vgl. Kap. 2.3, S. 49.

126

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

erster Linie weniger um das Ausmafi der Dislozierung bzw. um den Umfang
der hegemonialen Operation (die Linge der Aquivalenzkette), also nicht
um ein gewissermaflen quantitatives Kriterium, als vielmehr um etwas
Qualitatives, das sich in Form der eben noch genannten und eigenarti-
gen Selbstbezogenheit des Subjekts duflern miisste. Fiir den konkreten
Diskurs des ArbeiterInnenstreiks wiirde das bedeuten, dass sich in der
hegemonialen Artikulation etwas abzeichnet miisste, das sich vollig abseits
des Erwartbaren bewegt, indem bspw. die Forderungen nicht bei jenen
bekannten und im Grunde Identitit verhdrtenden Inhalten stehen blei-
ben, sondern in selbstgriindender Weise (neu) artikuliert werden, was es
tiberhaupt bedeutet, ArbeiterIn zu sein. »Man muf3«, um dahingehend
Bloch zu bemiihen, »[...] tiber das Ziel hinausschieflen konnen, um es

zu treffen.«*%

Die Forderungen hitten zur Aufgabe, das Erwartbare der-
art zu ibertreffen, so dass damit ein neuer Horizont erschlossen wiirde,
der das stets strukturierte Moment der Unentscheidbarkeit neu zu struk-
turieren im Stande wire. Mithin finde auch jenes wesentlich Unentscheid-
bare jeder wahrhaften Entscheidung Betonung, weil sie auf Grundlage
dieses neu Erschlossenen jeder gingigen Regel entkdme. SchliefSlich driickt
sich auch der letztlich jeder wahrhaften Entscheidung inhdrente Wahn-
sinn, wie mit Laclau ausgefiihrt wurde, in der immer schon zum Schei-
tern verurteilten Simulation Gottes bzw. in der Selbstbegriindung aus,
womit wohlgemerkt immerzu ein Wagnis einhergeht, die eigene bisher
gleichsam angestammte Identitdt, im bisherigen Beispiel die der Arbei-
terIn, zu riskieren und »aufs Spiel zu setzen«. Dieser existentielle Umstand
einer hyperbolisch artikulierten »Selbstgefihrdung« muss von der War-
te der Ordnung bzw. des gegenwirtigen Horizonts aus unweigerlich als
etwas Wahnsinniges und Verriicktes anmuten.

484 Bloch, Ernst: Antizipierte Realitit — wie geschieht und was leistet utopisches Denken?,
in: Wissenschaft und Planung. Universititstage 1965, Berlin: de Gruyter 1965, S. 13.

127

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783828850743-107 - am 21,01.2026, 21:37:54, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () Fmmary


https://doi.org/10.5771/9783828850743-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

