Joaquin Xirau

Liebe und Welt

Aus dem Spanischen
tbersetzt von Charlotte Frei

=
>
=
Z
=)
~

ALBER PHANOMENOLOGIE A



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Joaquin Xirau

Liebe und Welt

VERLAG KARL ALBER k

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uber dieses Buch:

Joaquin Xirau ist als »Philosoph der Liebe« in die Geschichte der
spanischen und lateinamerikanischen Philosophie eingegangen.
Bei dem vorliegenden Buch handelt es sich um sein Hauptwerk.
Der Autor unternimmt darin den Versuch, das Wesen und die
Bedeutung der paganen und christlichen Liebe (Eros, Caritas) an-
hand von Schliisselmomenten der Philosophiegeschichte zu deu-
ten, um schliefSlich die ontologischen Grundlagen seiner eigenen
Weltanschauung darzulegen. Die Liebe wird von ihm als eine
Bewusstseinshaltung und Lebenseinstellung verstanden, die im
Objekt ihrer Anschauung eine komplexe Wirklichkeit aufdeckt
und in einer Werteordnung das Niedrige in den Dienst des Hohe-
ren stellt. Mit diesem Buch liegt erstmals ein Werk des kata-
lanischen Philosophen in deutscher Sprache vor.

Der Autor:

Joaquin Xirau (1895-1946), katalanischer Philosoph und Vertre-
ter der »Schule von Barcelona, lebte von 1939 bis zu seinem Tod
als Professor fiir Philosophie im mexikanischen Exil. Seine ge-
sammelten Werke in drei Banden sind 1998 in dem spanischen
Verlag Anthropos Editorial in Barcelona erschienen.

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Joaquin Xirau

Liebe und Welt

Aus dem Spanischen
ubersetzt von Charlotte Frei

Verlag Karl Alber Freiburg [ Miinchen

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Titel der Originalausgabe:

Joaquin Xirau, Amor y mundo (1940), in:

Obras completas, Bd. 1: »Escritos fundamentales«, S. 133-262,
hrsg. von Ramdn Xirau

© Anthropos, Barcelona/Fundacion Caja Madrid, 1998

Die deutsche Ubersetzung wurde geférdert durch die
Direccion General del Libro, Archivos y Bibliotecas del
Ministerio de Cultura, Espana

Deutsche Erstausgabe

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / Miinchen 2007
www.verlag-alber.de

Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans

Satzherstellung: SatzWeise, Fohren

Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
www.az-druck.de

1SBN 978-3-495-48258-2

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhalt

1. Diepaganeliebe ... ... ... ... ... .. ... 7
Die zwei Reiche . . . . ... ... ... .. ... ... 7
Vom Nichtsein zum Sein . . . . ... ... ... ... 10
Die platonische Liebe . . . . .. ... ... ... ... 15
Der kosmogonische Eros . . . .. ... ... ... .. 19

2. Die christliche Liebe . . . ... ... ......... 25
Das Seelenleben. Die Person . . . . ... ... .... 25
Gottistallesinallen . ... ... ... ... ... ... 32
Rettung durch Gnade . . . . . ... ... ... .... 36
Zwischen Liebe und Logos . . . . .. ... ... ... 42

3. Die intellektuelle Gottesliebe . . . . . ... ... .. 45
Die intellektuelle Vernunft . . . . .. ... ... ... 45
Drei Forderungen . . . ... ... ........... 51
Die anthropomorphische lllusion . . . ... ... .. 54
Die hochste Einheit . . . .. .. ..o 59
Ubergang zum Naturalismus . . . .. ........ 63

4. Die Liebe und die positive Wissenschaft . . . . . .. 68
Auflosung der Liebe . . . ... ... ... ... ... 68
Die Wissenschaft und das Leben . . . . . . . ... .. 73
Die Wahrnehmung und ihre Anspriiche . . . .. .. 77
Die naturalistische Abstraktion . .. ... ... ... 81
Grenzen ihrer Legitimitat . . . . ... ........ 85
Abstraktion und Fiktion . .. ... ... ... . ... 90
Die konkrete Wirklichkeit . . .. ... ... .. ... 94

5

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhalt

5. Das Liebesbewusstsein . . . ... ... ... ...
Formbestimmung: das Liebesbewusstsein . . . . . .
Uberfluss des Seelenlebens . . . . ... ... .....
Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge . . .
Die liebende Mllusion . . . . ... ... ... .. ...
Neues oder erneuertes Leben . . . . ... ... ...
Gegenseitigkeit. Verschmelzung . . . . . ... .. ..
Einwiirfe: das Phanomen der Ambivalenz . . . . . .
Liebe, Verlangen, Vergniigen . . ... ... ... ..
Die »reine Liebe« . . . . . . ... ... L.

6. Ordoamoris . ... ... ... ... . ........
Die Liebe und die Hierarchie der Werte . . . . . . . .
SeindurchBezug . . ... ... ... ... .....
Sein und Objektivitat . . . . .. ... ... ... ...
Das Bewusstsein . . . . .. .. ... ... ......
Innenund Auflen . . ... ... ... ... . .....
Die personale Innerlichkeit . . . . .. ... ... ...
Liebesdialektik . . . ... ... ... ... ......
Liebe und Intellekt . . . .. ... ... ... .....

7. Moralische und padagogische Perspektiven . . . . .
Liebe und sexuelle Moral . . . .. ... ... ... ...
Die Formel der Pflicht . . . ... ... ... .. ...
Der Sinn des Gesetzes . . . . ... ... .......
Die »freie Liebe« . . . .. .. .. ... ... ... ..
Liebe und Padagogik . ... ... ... ... .. ...
Drei Gedanken zur Erziechung . . .. ... ... ...
Erziehungist Liebe . . . .. ... ... .. ... ...

Nachwort . . . . . . . . . .. . . ...

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die pagane Liebe

Die zwei Reiche

Die Liebe ist nicht, wie sich vielleicht annehmen liefSe, etwas
dem Menschen Urspriingliches und Natiirliches. Nicht alle
Volker und Kulturen haben in ihrer Seele die Unruhe, Sehn-
stichte und Begierden, die Freude und den Schmerz empfun-
den, die ein von Liebe durchdrungenes Leben auszeichnen.
Die heutzutage stiirmischste Form der Liebe, die leidenschaft-
liche Liebe zwischen Individuen unterschiedlichen Ge-
schlechts, war in Griechenland noch unbekannt. In Griechen-
land und Rom wurde alles, was die Grenzen der Fortpflanzung
oder der natiirlichen Sinnlichkeit iiberschritt, als Krankheit,
Rausch oder Wahnsinn gewertet. Die beherrschende und trei-
bende Macht der Liebe, die zu den edelsten Handlungen in al-
len Lebensbereichen — vor allem das Geschlechtsleben betref-
fend — anspornt, ist tatsdchlich ein allein unserer Kultur
eigentiimliches Phianomen, und sogar in dieser tritt sie erst zu
einem spiten Zeitpunkt auf.

Ohne Anspruch auf ethnographische und historische Ge-
nauigkeit zu erheben, scheint es sich in der Tat so zu verhalten,
dass sich das geistige Umfeld, welches den Nahrboden fiir alle
Lehren tiber die Liebe und die Handlungen in ihrem Namen
bildet, in der Vilkergemeinschaft entwickelt hat, die vom Iran
iiber Vorderindien bis zu den dufSersten Grenzen der kelti-
schen Wanderungen in Europa reichte und dabei immer die
Form einer von Priestern tiberlieferten, religiosen Lehre an-
nahm. Wir meinen die persischen und keltischen Mythen von

7

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

Tag und Nacht, von Licht und Finsternis, die von den orphi-
schen Kulten tibernommen noch deutlich in Platons Lehre
fortklingen sowie in den christlichen Héresien seit dem Mani-
chdismus.

Dieses gemeinsame religiose Substrat, das alle spdteren
Kulturen der Liebe hervorbringt, weist ein gleichbleibendes
Schema auf. Die durch gottliche Beschaffenheit ausgezeichne-
te Seele ist im Korper und in den dunklen Formen der Materie
gefangen. Der Fall der Seele in die Welt der verginglichen For-
men bringt notwendigerweise einen Drang nach Befreiung mit
sich, eine unstillbare Sehnsucht nach Licht. Die Konkupiszenz
— die fleischliche Liebe, der Hunger auf irdische Dinge — stellt
sich unentwegt zwischen die Sehnsucht und ihre Befriedigung
und hilt die Seele in einem Kampf, der Angst und Schmerz
auslost. Auf diese Weise wird das irdische Leben zu einem
fortdauernden Ungliick. Allein der Tod ist dazu befahigt, uns
von dem In-Siinde-geboren-Sein zu erlosen und uns der
leuchtenden Einheit zuriickzugeben. Daher ist das Ende des
Lebens — sein Ziel und Schicksal — der Tod. Die wahre Liebe
verwirft jede Art irdischer Begierde und befordert uns durch
einen allmahlichen Aufstieg, die progressive und willentliche
Abtotung des Verlangens und der individuellen Triebe, in eine
leuchtende Sphire, in der wir durch den Verzicht auf das irdi-
sche Gliick die wahrhaftige, authentische Frommigkeit er-
langen.

Folglich kommt es zu einer Spaltung der Welt in zwei
entgegengesetzte Bereiche: das Reich des Lichtes und das
Reich der Finsternis. Und in diesem letzteren, vergianglichen
und triigerischen, ist der unstillbare Trieb verankert, der uns
zum Licht hindringt. Dieses niemals befriedigte, hochste Ver-
langen verwandelt die Liebe unablassig in Leid. Dem bestandi-
gen Sehnen entspricht ein dauerndes Leiden, das die Liebe zu
Leidenschaft verkiirzt. In allen Auspragungen der abendlan-
dischen Liebe, von den banalsten Formen des tiglichen Lebens

8

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die zwei Reiche

bis hin zu den grofsten Werken der Kunst oder der religiosen
und mystischen Kontemplation, {iberdauert die Vorstellung
von einem sehnsiichtigen Leben und einem befreienden Tod,
von einer kranken Ohnmacht und einem seligen Schmerz,
von einem Leben, das Tod ist, und einem Tod, der Leben ist,
einem Gliick, das erobert und einem Schmerz, der erlitten wer-
den will, sowie einem Tod, der iiberwunden werden muss, da-
mit die vollkommene Freude erfahren werden kann.

Vor diesem wirren, religiosen und praktischen Hinter-
grund, der noch einer systematischen Ausformung entbehrt,
heben sich mit Einsetzen der reflexiven Epochen der abendldn-
dischen Kultur fest umrissene Lehren ab, deren Ziel es ist, den
Sinn der dionysischen Angste und Begierden einem rationalen
Verstehen zuginglich zu machen. Davon erweisen sich zwei
als ausschlaggebend, die mit Blick auf gewisse Aspekte grund-
legend unterschiedliche Standpunkte vertreten: die hellenisti-
sche Theorie, die ihre vollendete Formulierung durch Platon
erfahrt, und die christliche, die in den Sinnspriichen der Evan-
gelien aufbewahrt ist und mit Augustinus ihren Hohepunkt
erreicht. Beide Lehren sind teils einhellig, teils unterschiedlich
und punktuell sogar unvereinbar ineinander verwoben und
verzahnt; man denke an La Vita Nuova (Dante). Gemeinsam
stellen sie die zentrale Struktur dessen dar, was wir in unserem
Leben empfinden und begreifen, wenn wir das Wort Liebe aus-
sprechen.

Im Weiteren soll es darum gehen, die genauen Unter-
schiede zwischen den beiden grofen Liebestraditionen heraus-
zuarbeiten und die platonische Liebe (Eros) und die christliche
Liebe (Caritas) zu bestimmen. Auch soll das Liebesbewusstsein
im Licht der modernen »Wissenschaft« zumindest ansatzweise
bedacht werden. Dieser Unterscheidung stellen wir eine Be-
schreibung der Liebe voran, unter Verwendung der von beiden
Traditionen bereitgestellten Hauptmerkmale. Im Sinne einer
dialektischen Aufhebung geht es uns darum, hinter ihren

9

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

widerspriichlichen und unverwechselbaren Erscheinungsfor-
men die Gemeinsamkeiten aufzuspiiren. Es ist indes nicht un-
ser Anliegen, dieses Problem, das hinsichtlich der Krise des
aktuellen Denkens den Ausgangspunkt fiir eine neue kons-
truktive Philosophie darstellen konnte, an dieser Stelle er-
schopfend zu behandeln. Wohl sollen die nachfolgenden Uber-
legungen einen Ausblick auf die Anwendungsmdoglichkeiten
der Theorie geben, insbesondere was die Beziehung zwischen
den Geschlechtern und das Erziehungswesen anbelangt.

Vom Nichtsein zum Sein

Die gemeinhin falsch verstandene platonische Liebe griindet
wie keine andere auf den orphischen und dionysischen An-
schauungen, die Griechenland in Form der gemeinsamen My-
then Indiens, des Irans und der Kultformen keltischer Priester
erreichten. Wie hier so ist auch die platonische Liebe Leiden-
schaft, eine Sehnsucht, die sich vornimmt, die Niedrigkeit und
das Vergingliche des Lebens zu tiberwinden, und daher eine
duale Struktur voraussetzt, also die Moglichkeit, von einem
transitorischen, unbefriedigten Leben zu einem ausgefiillten,
frommen Leben zu gelangen.

Worin genau besteht diese platonische Liebe, die der hel-
lenischen Metaphysik so tiefgriindig innewohnt, von dieser an
die griechisch-romanische Welt weitergegeben wird und zu
einem GrofSteil die christliche Zivilisation beherrscht?

Um die Liebe in eine Doktrin zu verwandeln, war es not-
wendig, die lyrisch-religiose Sehnsucht durch ein Gebdude
klar abgegrenzter Ideen abzulosen und die Funktion der Liebe
mit dem individuellen und kollektiven menschlichen Leben
sowie der gesamten Evolution des Kosmos auf rationale Weise
in Einklang zu bringen, d.h. eine Philosophie auszuarbeiten.
Erst die genaue Verortung des Menschen und seiner Stellung

10

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Nichtsein zum Sein

in der Welt, und der ganzen Welt in Bezug auf das Leben und
das menschliche Schicksal, ermoglichte eine Ergriindung der
radikalen Funktion der Liebe.

In unserem konkreten Fall gilt es einerseits, die Ursache
fiir die ewige Unzufriedenheit des Menschen auf Erden zu er-
fahren sowie fiir die grenzenlose Sehnsucht, die ihn tiber sich
selbst und die Wirklichkeit, die ihn umgibt, hinausfiihrt. An-
dererseits wollen wir wissen, was die rationale Grundlage die-
ser Sehnsucht ist, und warum dieses Sehnen keine eitle Chi-
mare, sondern eine rithmliche Wirklichkeit darstellt.

Was bringt uns an der tdglichen Wirklichkeit zur Ver-
zweiflung und wirft uns stindig tiber sie hinaus? Warum ver-
sucht der Mensch vor ihrer Gegenwart zu fliechen und sich in
eine grenzenlose Zukunft zu versetzen, in eine Ewigkeit, die
seine Gegenwart lenken und seine Zukunft bestimmen soll?

Unsere Umwelt, auf die die Tatigkeiten unseres Lebens
gerichtet sind, ist in ihrer polyfonen und chromatischen Wirk-
lichkeit steter Wandel. In keinem Augenblick ist es uns mog-
lich, auch nur ein Bruchstiick von ihr zu erhaschen, geschwei-
ge denn ihre Totalitdt, oder sie ganz in unseren Griff zu
bekommen. Bei dem Versuch, sie zu ergreifen, zerrinnt sie
wie Wasser in einem Sieb. Alles verindert sich, endet und ver
geht. Mit unserer Geburt beginnt unser Tod, und unser Tod ist
der Beginn unserer Geburt. Im Leben liegt der Tod und im Tod
das Leben (Phaidon).

Allmihlich, von Sekunde zu Sekunde wandeln und nuan-
cieren sich die Farben, sogar ein und dieselbe Farbe ist in kei-
nem Augenblick sich selbst gleich. Wenn wir neben ein weifSes
Blatt Papier eine Schneeflocke oder ein Stiick weiflen Stoff le-
gen, verschwindet das Weif3. Das eine wird grau, das andere
gelblich, das dritte blaulich. Keines der Dinge ist mehr voll-
kommen weif3, sondern mehr oder weniger weifs, und damit
sind sie es eigentlich nicht mehr. Und was dem Weifd wider-
fahrt, geschieht jeder beliebigen Farbe. Jede Farbe 16st sich in

11

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

Gegenwart einer anderen auf. »Die Farben entstellen sich.«
Nirgendwo finden wir etwas, das sich als vollstandig weifS oder
schwarz, griin oder orange beschreiben liefle. Nicht nur die
Farbe, die ganze Wirklichkeit der Welt verliert ihr authenti-
sches Wesen in Gegenwart einer anderen dhnlichen Wirklich-
keit. Das Grofse ist nur grof$ im Vergleich mit dem Kleinen.
Neben dem Riesigen wird das Grofle klein, und das Kleine
wird grofd neben dem Winzigen. Und da die Reihe der Groflen-
ordnungen unendlich ist, vermdgen wir von nichts mit Prézi-
sion zu sagen, dass es grofS oder klein sei, hoch oder niedrig,
gerade oder schief. Geschweige denn gerecht oder ungerecht,
schon oder hiésslich, wiirdig oder unwiirdig, treu oder untreu.
Nichts ist in sich und durch sich. Alles ist auSer sich. Alles ist
fliichtig, verganglich, endlich, ephemer.

Wie soll man in einer so ausgerichteten Welt leben und
der Existenz Sinn geben? Wo immer man den Fuf$ aufsetzen
mochte, entzieht sich einem der Boden. Wer im Leben eine
Stiitze sucht, die seine restlose vertrauensvolle Hingabe ver-
dient, der findet sie nicht in dieser Welt. Die Dinge enttau-
schen uns. Sie geben sich als weif3, hoch, schon, gerecht oder
ungerecht aus und sind es in Wahrheit nicht. Wenn sie zu uns
Ja sagen, meinen sie Nein. Nicht einmal ihrer Verneinung
konnen wir trauen, weil auch in ihrer Verneinung eine heim-
liche Bejahung steckt. Sie offenbaren uns weder ein Sein noch
ein Nichtsein. Sie sind ein Sein, das nicht ist, und ein Nicht-
sein, das ist. Ihre Existenz ist verhiillt und unfassbar. Nirgends
fasst unser FufS sicheren Boden.

In Anbetracht dieser Sachlage und bedingt durch die un-
ausweichlichen Notwendigkeiten des menschlichen Verstan-
des wird zuerst dem von den sokratischen Lehren und ebenso
von der alten Tradition des griechischen Denkens beeinfluss-
ten Platon klar, dass, auch wenn die Dinge und die Personen
sich veriandern, in eben diesem Wandel der Ansatz zu ihrer
Vollkommenheit liegt. Durch die fliichtigen Schatten bricht

12

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Nichtsein zum Sein

das Licht. Wenn der vergingliche Glanz nicht etwas Bestindi-
ges durchblicken liefle, wire es sinnlos, Worte auszusprechen
und ihnen eine Bedeutung beizumessen. Die Sprache setzt vo-
raus, dass wenn ich Ja sage, Ja meine, und bei Nein Nein. Da
wir miteinander sprechen, uns verstehen und in einer Bedeu-
tung iibereinstimmen, {iber das Gespriach zueinanderfinden
und wissen, was wir sagen, die Wahrheit von der Liige schei-
den und richtig von falsch, ist klar, dass im Wort das Licht ver-
borgen liegt und »das Licht in der Finsternis leuchtet«.

Platon nannte die subtilen Einheiten, die uns das Spre-
chen ermoglichen und dazu verhelfen, Wort und Bedeutung
zusammenzuhalten, Visionen — Ideen. Der Mensch besitzt die
Fihigkeit, Ideen — Visionen zu haben. Doch der Visionar — wie
auch der Kiinstler, der Wissenschaftler oder der Prophet — wird
erst zum Seher, wenn er tatsichlich hinter den triigerischen
Erscheinungen die unverinderlichen Notwendigkeiten er-
blickt, wenn die Ideen tiber die verginglichen Erscheinungen
hinaus tiber eine ewige Wirklichkeit verfiigen, und wenn die
verganglichen Erscheinungen mehr oder weniger den Ideen
dhneln. Ich kann nur wahrhaftig etwas als weifs, schon, hdss-
lich, gerecht oder ungerecht bezeichnen — ohne dass es in
Wirklichkeit diese Qualititen in erschopfendem Sinne be-
sitzt —, wenn ich von vorneherein weif3, was das Weifle, die
Schonheit, die Gerechtigkeit an sich sind, und zudem eine
Ahnlichkeit zwischen ihnen und dem wahrnehme, was die Er-
scheinungen der Welt mir vermitteln.

Das setzt einerseits ein Lichtreich voraus, in dem die Ide-
en in ihrer ganzen Reinheit leuchten, und andererseits eine
Verbindung zwischen diesem Reich und den verginglichen
Wirklichkeiten, in denen sich das Leben abspielt. Daraus folgt,
dass die weltlichen Dinge, die vom Standpunkt der Vollkom-
menheit aus betrachtet nichts sind, in gewissem Sinne doch
etwas sind. Nichts ist weif3, aber die weiflen Dinge sind mehr
oder weniger weifS; nichts ist schon, aber die schonen Dinge

13

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

sind mehr oder weniger schon; nichts ist gerecht, aber die ge-
rechten Taten sind mehr oder weniger gerecht. Denn wiren sie
es iiberhaupt nicht, dann liefle sich auch nicht sagen, dass sie es
tiberhaupt sind. Das Weifse will ganz weif8 sein, das Gerechte
gerecht, das Schone schon, ohne dass sie es jemals ganz sind.
Die weltlichen Dinge erlangen ihre Wirklichkeit und ihren
Wert, weil sie immer das sein wollen, ohne es jemals zu sein,
was die Ideen auf immer sind. Indem ich auf die Dinge das
Maf$ der Ideen anwende, nach deren Vollkommenheit jene
streben, beurteile und bewerte ich sie gemafd ihrem eigenen
Maf3stab. Sie sind, was sie sind, in dem Maf3, wie es ihnen ge-
lingt, so zu werden. Eine gerechte Tat ist in dem MafSe gerecht,
wie sie die Gerechtigkeit zu verwirklichen vermag. Ein
Mensch ist erst wahrhaftig ein Mensch in dem Mafle, wie es
ihm gelingt, seine Menschlichkeit umzusetzen. In jeder Wirk-
lichkeit liegt verhiillt das Bild ihres eigenen Seins enthalten.
Thr Sein ist ihr auferlegt wie ein Wunsch und eine Pflicht. In
der Fiille des eigenen Seins liegt die eigene Perfektion. Hier
erlangt der Spruch des delphischen Orakels — »Erkenne dich
selbst« — seine volle Bedeutung. Dennoch: Da der Mensch
zum einen die unbefriedigende Erfahrung von Erscheinungen
macht, die ihn betoren und betriigen, und zum anderen die
prazise Vision einer Wirklichkeit hat, die ihn erleuchtet und
beunruhigt, ist es nur allzu verstindlich, dass in einem Leben,
das sich der Auflosung im Nichtsein ausgesetzt sieht, die
menschliche Existenz nach einer leuchtenden Vollkommenheit
strebt, die schon im Leben, aber vor allem nach dem Tod mit
der Fiille des Seins die Rettung bringt. Dieses Bestreben, das
nicht auf der Verneinung des Vergianglichen noch auf dem Be-
sitz des Dauerhaften griindet, sondern auf der kontinuier-
lichen Sehnsucht alles Verginglichen nach Ewigkeit, nennt
Platon Liebe.

14

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die platonische Liebe

Die platonische Liebe

Der im Phaidros und im Gastmahl gelauterte und zur Theorie
erhobene hellenische Eros wird zu einem Schliisselelement bei
der Gestaltung der Welt. Dafiir muss eine erste Bedingung er-
fiillt sein. Das unstillbare Sehnen geht von einem Ziel aus, auf
das es zusteuert. Bei Platon ist es die hochste Form der Schon-
heit; bei Aristoteles das reine Denken, die unbewegte Ver-
nunft, die sich selbst denkt — Noesis noeseos. Bei beiden ist es
die absolute Perfektion in der absoluten Ewigkeit.

Zwischen der hochsten Einheit des Seins und seiner Ver-
neinung im reinen Nichtsein ist jedoch ein dritter Begriff no-
tig, ein Mittler, der als Verbindungsglied fungiert. Das ist die
Wirklichkeit unserer Welt, das Reich von Werden und Ver
gehen, von Leben und Tod, in dem alles schon irgendwie etwas
ist, aber bedingt durch seine Verginglichkeit zugleich die stete
Verneinung von dem ist, was es ist.

Allein in der werdenden Vielheit, in der Bewegung und
im Wandel ist Liebe moglich. Ohne die Bewegung, die das
Nichtsein pausenlos ins Sein bringt und das Sein ins Nichtsein
stiirzt, ist kein Verlangen mdoglich, noch Sehnsucht oder Be-
streben.

Zur Liebe befdhigt ist allein ein Seiendes, das zwar schon
irgendwie etwas ist, aber danach strebt, sein Sein zu dndern,
sich in etwas Hoheres zu verwandeln.

Laut Diotima ist Eros kein Gott, wie es die Gesprachspart-
ner im Gastmahl behaupten. Als Sohn des Reichtums und der
Armut ist er weder Gott noch Mensch. Er ist weder vollkom-
men reich, denn in diesem Fall wiirde er schon nach nichts
mehr streben, noch vollkommen arm, da die vollkommene Be-
diirftigkeit die vollkommene Unfruchtbarkeit ist. Weil er
schon tiber etwas verfiigt, will er alles besitzen und aus dem
diirftigen Leben ein erfiilltes Leben machen. Eros ist nicht in
der vollkommenen Ewigkeit noch in der vollkommenen Bewe-

15

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

gung. Er ist die Bewegung, die Ewigkeit werden will. Er ist
weder Gott noch Mensch, sondern ein Damon — ein Bote, der
die Menschen mit Gott in Verbindung bringt.

Die Liebe ist eine dialektische Macht. Sie beruht auf
einem intrinsischen Widerspruch, den sie unentwegt zu iiber-
winden sucht. Durch ihre Bemiihung ermoglicht sie es den
niederen Formen, zum Rang der hoheren Formen aufzustei-
gen, und das, was weniger Sein und weniger Wert besitzt, wird
durch sie zur Fiille des Seins und damit zur Perfektion finden.

Daher die aufsteigenden Stufen der Liebe. Diese Skala
verkorpert das Modell aller spiteren Skalen der Liebe und
Mystik. Als stetes Streben und asketischer Verzicht ist die Lie-
be eine Manie, ein Delirium, und mit ihr verbunden ist ein
konfuser Sinnen- und Vernunftrausch, der letztendlich zur
Offenbarung eines Mysteriums fiihrt: der Enthtillung der Idee
von der Schonheit, die sich, zusammen mit der Idee vom Gu-
ten und der Wahrheit, mit der hochsten Einheit des Seins ver-
bindet. Dieser gottliche Rausch oder Wahnsinn, die hochste
Vernunft, entspringt der Gottheit und fiihrt unsere Seele hi-
nauf zu Gott. Mit Fug und Recht ldsst er sich als Enthusiasmus
— gottliche Inbesitznahme — bezeichnen, da unser verging-
liches Wesen durch ihn an der Gottheit teilhat.

Von der reinen, flieSenden und chaotischen Bewegung bis
zur Form des Logos fithren eine Reihe von lduternden Statio-
nen zur letzten Offenbarung. Jede Art von Liebe griindet auf
dem dionysischen und begehrlichen Trieb, der die Wurzel des
Lebens ist; dem Drang und Hunger nach schonen Korpern.
Durch die Liebe ist die Schonheit in ihrer elementarsten Form
schon Fortpflanzung und Fruchtbarkeit. Diese erste Stufe der
Liebe, die den Menschen und Tieren gemein ist, strebt zwar
nach Fortdauer und Unsterblichkeit, dennoch zergeht und ver-
liert sie sich im unbestimmten Werden von Leben und Tod.
Jede Fortpflanzung fiihrt zum Tod. Das gezeugte Wesen ist zu-
gleich Verlingerung und Verneinung des Erzeugers. Aber in

16

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die platonische Liebe

allen und jedem einzelnen der schonen Korper liegt implizit
die Form der Schonheit vor. Die generische Schonheit, an der
sie teilhaben und durch die sie sind, was sie sind, kommt durch
die zeitlichen Verianderungen in ihrer unbewegten Reinheit
zum Vorschein. In jedem Korper erkennt die Seele die Form
der Schonheit, die ihm unterliegt. Das Ewige offenbart sich
im Glanz des Verginglichen. Schone Kérper werden geboren,
leben und sterben. Die ihnen zugrunde liegende Schonheit be-
wahrt ihre Identitit. Die Bemiihung, die darin besteht, dass die
Seele vom unstillbaren Hunger nach schénen Kérpern zur in-
korruptiblen Einheit ihrer Form gelangt, stellt den zweiten
Grad der erotischen Lauterung dar.

Gleichwohl findet der unstillbare Eros keine Ruhe in die-
ser noch an die Niedrigkeiten der empirischen Wirklichkeit ge-
bundenen Allgemeinheit. Von der Kontemplation der schonen
Korper und der unverginglichen Schonheit, die in ihrer Zeit-
lichkeit enthalten ist, geht er tiber zur geistigen Liebe der Per-
sonen und misst der Seelenschonheit einen héheren Wert und
eine hohere Wirklichkeit zu. Wenn eine schone Seele einen
unscheinbaren Korper bewohnt, tritt die korperliche Schonheit
an zweite Stelle. Der Blick richtet sich auf »das weite Meer des
Schonen, und in seiner Betrachtung bringt er eine Vielfalt
schoner Reden und Gedanken hervor, die dem unstillbaren
Streben nach Weisheit entspringen« (Gastmahl).

Der weiterhin unbefriedigte und mit seiner in der ersten
Aufstiegsphase erworbenen Macht und GrofSe erfiillte Eros
findet in den individuellen Geistern noch etwas, das teilhat
am unendlichen Werden. In ihnen und durch sie erscheint
schlieBSlich die ewige Schonheit, nach der die Liebe ununter-
brochen strebt. »Wer bis hierher geleitet worden ist, indem er
in richtiger Folge und Art das viele Schone betrachtete, der
wird endlich, am Ziel dieses Wegs angelangt, ein Schones von
wunderbarer Natur erblicken, und dies ist gerade der Grund
fiir alle fritheren Miihen. Es ist von ewiger Schonheit, die we-

17

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

der wird noch vergeht, weder zunimmt noch abnimmt, die
nicht von der einen Seite betrachtet schon, von der anderen
aber hisslich ist. Diese Schonheit hingt nicht von der Person
ab, die sie betrachtet, deren Zeit, Bezug, Ort oder personlichen
Umstédnden. Sie stellt sich nicht mit dem dar, was zum Korper
gehort, noch als Rede oder Erkenntnis, noch als etwas, das
einem Einzelwesen ist auf der Erde oder im Weltraum oder
anderswo, sondern als rein in sich und fiir sich und ewig sich
selbst gleich. Alles andere Schone griindet auf ihr und hat teil
an ihr, ohne dass das Werden und Vergehen von diesem ihr
schadlich wire oder sie irgendwie beeintrachtigen konnte.
Wer bei seinem Aufstieg das Urschone selbst zu erblicken be-
ginnt, der diirfte seinem Ziel ziemlich nahegekommen sein«
(Gastmahl).

Die ewige Schonheit zeigt sich uns hier als der eigentliche
Motor aller Dinge, die werden und sich verandern. Einmditig
strebt alles unermiidlich nach ihr. Eros ist Drahtzieher und
Anstifter von alledem, was zum Bereich des geistigen Lebens
gehort. Die liebende Sehnsucht sucht und findet in der Wirk-
lichkeit die Ideen, die sie bestimmen und verdeutlichen. Durch
sie und in ihr wird uns die Schonheit gegenwirtig, und indem
sie sich von ihrem unwandelbaren Standort auf die Vielheit
der Dinge projiziert, bringt sie nach und nach das urspriing-
liche Chaos in eine kosmische Ordnung. Das ist die Funktion
der Wissenschaft.

Das Ziel der Liebe ist daher nicht die Person. Die Person,
der individuelle Geist, verkorpert noch eine Zwischenstufe —
eine dimonische Wirklichkeit, keinen Gott. Sie ist kein Selbst-
zweck, sondern ein Weg, um zu einem Ziel zu gelangen. Die
reine Schonheit, in ihrer unpersonlichen und unbewegten
Wirklichkeit, ist das letzte Ziel jeden Strebens. Von der diony-
sischen Energie haben wir uns zur Ausgewogenheit Apollons
aufgeschwungen. Die angestrebte Ewigkeit findet sich nicht in
den weltlichen Dingen noch im begehrenden Wesen der Per-

18

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der kosmogonische Eros

sonen, sondern im unverinderlichen Rahmenwerk der Ideen
und, schlussendlich, in der hochsten Idee, die dem Kosmos
Einheit und Wiirde verleiht. Wegen des Diamons der Liebe
sucht der Mensch die Anbindung an die hochsten Sphiren,
stellt sich bedingungslos in ihren Dienst und findet in ihrer
Betrachtung die Moglichkeit der Mitwirkung an der Ewigkeit.
Das ist das Schema der erotischen Dynamik in den plato-
nischen Dialogen.

Der kosmogonische Eros

Was in Platon die Schaffenskraft des geistigen Lebens ist, an-
hand derer der Mensch sich in seinem Werk verewigt, eine
apollinische Kultur und eine geistige Objektivitit hervor-
bringt, wird bei Aristoteles und sogar noch in Platons Timaios
zum Zentralnerv der kosmischen Struktur und zum Urquell
jeder wahren Schopfung. Beim reprisentativsten der helle-
nischen Denker bekommt die Liebe eine ontologische Funk-
tion. »Gott bewegt die Sonne und alle Gestirne durch die
Macht der Liebe.«

Man darf nicht vergessen, dass die schopferische Bewe-
gung in einer endlichen, begrenzten Welt stattfindet. Diese ty-
pisch hellenische Auffassung steht in diametralem Gegensatz
zu den Denkgewohnheiten des modernen Menschen. Das grie-
chische Universum ist zurechtgeschnitten; es besteht aus pra-
zise abgezirkelten Teilen, die sich in Linien, Flichen und
Grundrissen gliedern; es ist architektonisch und fast einer
Skulptur vergleichbar. Alles reflektiert sich im Rahmen einer
dynamischen Architektur. Und innerhalb dieser ist jede Be-
grenztheit Fiille, jede Definition Bereicherung und Perfektion.
Der Logos dringt ein in das Chaos des Unbestimmten, trennt,
begrenzt und bestimmt. Vermittels der Definition treten die
individuellen Umrisse der Dinge hervor, erhilt die zahllose

19

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

Mannigfaltigkeit der konkreten Wirklichkeiten einen Korper
und schwebt fruchtbar tiber der Dunkelheit des Nichts. Wenn
wir die Grenzen aufheben, bricht die Wirklichkeit aus ihren
Angeln und 16st sich auf. Ein Sein ohne Grenzen — Apeiron —
ist die reine Irrationalitit. Es ist schier undenkbar, unvorstell-
bar. Es ist der schopferischen Tatigkeit der Dialektik feindlich
und muss geradewegs ins Chaos fiithren, wo es sich auflgst.

Die Bewegung in allen ihren Formen ist — innerhalb der
Grenzen der Wirklichkeit — das Produkt der erotischen Anzie-
hungskraft. Entgegen der modernen Physik, die sie auf die
Feststellung einer korrelativen Positionsveranderung zweier
Kérper in der Uberlagerung von Raum und Zeit verkiirzt, er-
kennt die aristotelische Kosmologie in der Bewegung eine we-
sentlich schopferische Wirklichkeit, eine Hervorbringerin von
Wirklichkeiten.!

Eine unbelebte Wirklichkeit bzw. ein Raum von unbe-
stimmten Ausmaflen ist unvorstellbar. Es gibt kein Seiendes,
dem die Bewegung oder die Ruhe, bzw. die Richtung der Be-
wegung gleichgiiltig wire. Jeder Ort besitzt eine spezifische
Beschaffenheit, jedes Sein den ihm angemessenen Platz. Alles,
was sich nicht an seinem Ort befindet, strebt mit aller Macht
danach, diesen zu erreichen. Und weil die Vollendung des
Seins an hochster Stelle steht, ist der Kosmos in seiner gesam-
ten Wirklichkeit als eine hierarchische Reihe iibereinander-
gelagerter Schichten aufgebaut, von der jede einzelne im Hin-
blick auf die vorangehende die Fiille und Perfektion darstellt,
d.h. eine anziehende treibende Kraft, einen Motor. Das Nied-
rigste strebt nach dem Hochsten und wird durch die unwider-
stehliche Macht der Liebe zu diesem hingezogen.

! Wie man weif3, unterscheidet Aristoteles verschiedene Bewegungsarten in
engem Bezug zu den Kategorien des Seienden. Die Bewegung ist der Schritt
des Seienden von einem Gegensatz zum anderen, und die lokale Bewegung oder
Umwandlung ist davon nur ein Sonderfall, namlich der korrelative Wechsel zur

Kategorie des Ortes. (Physik VI und VII)

20

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der kosmogonische Eros

Die erste und unterste der Sphiren stellt der irdische
Raum dar, in dem die Bewegung und die jeweilige Position
der Dinge von der vielfachen Verkniipfung der vier Elemente
und der Energie der Formen abhingen. Die jeweilige Vorherr-
schaft dieser Elemente und ihr Dichteunterschied setzt eine
Reihe von Attraktionen und Repulsionen in Gang und riickt
jedes Ding auf seinen natiirlichen Platz. Die Dinge wechseln
den Ort, werden und wandeln sich, aber nicht aufgrund der
Unbewegtheit, die nach Aristoteles ein reiner Widerspruch
wire, sondern bedingt durch die Anziehungskraft, die der
ihnen bestimmte Ort auf sie ausiibt, und der Interferenzen
und Hindernisse, die sie auf ihrem Weg dorthin iiberwinden
miissen. Solcherart ist die erste Form der erotischen Anzie-
hung. Der hl. Thomas nennt sie appetitus, einen natiirlichen,
sensitiven Trieb. Jede Bewegung ist Drang, Streben, Begehren.
Alles, was sich von seinem Platz entfernt, ist bestrebt, wieder
an ihn zurtickzukehren, und erst, wenn es ihn wieder einge-
nommen hat, vermag es Ruhe zu finden.

Kurz, jede Bewegung hat eine Ursache. Nichts bewegt
sich, ohne bewegt zu werden. Die Materie ist reine Passivitit.
Alle Bewegungen der irdischen Sphire werden von der Anzie-
hung ausgelost, die der Himmel der Fixsterne durch die Son-
nenbewegung auf sie ausiibt. Die Bewegung der Sonne wirft
ihre anziehende Strahlung auf die Erde. Durch sie werden alle
Verinderungen auf dieser unfertigen verstorten Welt eingelei-
tet: Geburt und Tod, Fortpflanzung und Verfall. Das Begehren,
das die weltlichen Dinge zur Suche nach ihrem natiirlichen
Ort antreibt, ist in Wirklichkeit der Reflex einer hoheren An-
ziehung, namlich der Anziehung der tibernatiirlichen Raume,
in denen es schon nicht mehr Hoch und Niedrig, Leicht und
Schwer, Trocken und Feucht gibt, sowenig wie Unvollkom-
menheit oder Unreinheit. Dabei handelt es sich um das Reich
des Ubernatiirlichen, das von der Vernunft regiert wird. Die
Sterne besitzen Verstand und fiihren ihre Bewegungen gemifs

21

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

rationalen Gesetzen aus. Anhand von Zahl und Maf3 bestim-
men die geometrischen Verflechtungen die Perfektion ihrer
kreisférmigen Bewegung.

Die Bewegung der Sphiren geht zudem auf die erotische
Anziehung zurtick. Die Liebe bewegt die Sterne. Jede Bewe-
gung ist das Kennzeichen von Unvollkommenheit. Bewegung
ist Streben, und Streben ist Mangel. Die Ausgewogenheit und
Harmonie ihrer Bewegung ist das Merkmal der hochsten
Liebe.

Die Sterne streben nach hochster Vollendung, und um
diese kreisen sie. Thr Zentrum ist das reine Denken, die reine
Gegenwart, die vollendete Aktualitdt, ohne den kleinsten Rest
verstorter Virtualitat. Angefiillt mit Logos imitieren und spie-
geln die Sterne in ihrer harmonischen Bewegung die uner-
schiitterliche Ruhe der Vernunft.

Die gottliche Wirklichkeit des reinen Denkens — Noesis
noeseos —ist Motor und Antrieb fiir jede Art von Wirklichkeit
und Beweglichkeit. Seine Perfektion verhindert jegliches Stre-
ben. Der hochste Motor ist per definitionem unbewegt. Jeder
Wandel vollzieht sich in der Zeit. Uber der Zeit steht die Ewig-
keit.

Eros erzeugt das Sein. Jeder Schritt vom Nichtsein zum
Sein, vom potenziell Seienden zum aktuell Seienden, vom
Niedrigen zum Hochsten wird durch die Anziehungskraft der
hochsten Schichten der Existenz bewirkt. Die gesamte Struk-
tur des Kosmos entsteht aus dieser Hierarchie von Bezogen-
heiten. Die Fiille des Seins, die zugleich Fiille der Schonheit,
der Vortrefflichkeit und des Guten ist, wird zur Idee und zum
hochsten Zweck, zum Anziehungspunkt des ganzen Univer-
sums. Nach ihrem Beispiel stellen sich die Formen in den
Dienst der Formen und die Zwecke in den Dienst der Zwecke.
Zwischen dem reinen Urchaos, dem zufolge alles auf reine La-
tenz zurlickzufiihren wire — unabldssiges Streben, Moglich-
keit ohne Wirklichkeit —, und der reinen Idee — volle, leuchten-

22

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der kosmogonische Eros

de Aktualitdt — ist das Universum ein durch den erotischen
Antrieb belebter Organismus. Der aufsteigende Fortschritt
der Wesen ist nichts anderes als die allmdhliche Durchdrin-
gung der unformigen Materie durch den Logos und wird vo-
rangetrieben und erreicht durch eine liebende Bewegung. Eros
ist das ewige Dringen der Dinge auf die Gottheit zu. Als ord-
nende und bildende Kraft wirft er die Wirklichkeit auf eine
zunehmend vollendete Struktur, die vermoge der mathemati-
schen Ordnung der Sphiren in der Einheit des ordnenden
Denkens miindet. Daher Averroes’ Aristotelesauslegung und
sein Begriff von der ewigen Materie. Der physische Kosmos,
das ewige Streben, ist die Ewigkeit in der Zeitlichkeit.

Eros und Logos sind korrelative Aspekte derselben Wirk-
lichkeit. Die Liebe fordert die Erkenntnis. Die Erkenntnis ent-
springt dem erotischen Trieb und bemichtigt sich im dialekti-
schen Aufstieg der Wesenheiten, die die Wirklichkeit bilden.
In der ontologischen Ordnung hingegen nimmt der Logos
den ersten Platz ein. Das erotische Delirium ist ewiges Unbe-
friedigtsein, ist Mittler und stdndiges Mittel im Dienst eines
noch nicht erreichten Ziels. Das logische Wesen ist das alleini-
ge Ziel. Eros ist ein grofser Damon. Der Logos identifiziert sich
mit der Gottheit.

Aus dem Gesagten folgt, dass die Liebe grundsatzlich von
Gott ausgeschlossen bleibt. Gott ist weder erotisch noch ist er
Philosoph. Da er alles besitzt, begehrt er nichts. Seine absolute
Vollkommenbheit schlief3t ein Streben aus. Es ist nicht moglich,
zu behaupten, dass die Welt das Werk der gottlichen Liebe, ge-
schweige denn die Berechnung des gottlichen Verstandes ist.
Der Gedanke, dass Gott die Kreaturen liebt, ist widerspriich-
lich und entbehrt daher jeglichen Sinns. Gott bewirkt die Lie-
be. Seine Anziehungskraft ist uniibertroffen. Weder liebt er,
noch kann er lieben. Er entfacht allein die Liebe.

So verstanden schlief3t die Liebe grundsatzlich die Barm-
herzigkeit, das Mitleid und die Sympathie aus, denn diese ste-

23

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

hen ihrer aufsteigenden Bewegung entgegen. Gegentiber ihrer
konstruktiven Macht sind diese abwirtsgewandten Bewegun-
gen zersetzende Krifte, Phianomene kosmischer Zerstorung,
verwirrend und chaotisch. Die bisherigen Ausfithrungen gip-
feln in einem tiefen Widerspruch. Die unentwegt strebende
Welt, die niemals befriedigt ist und durch ein Delirium bewegt
wird, das in der Offenbarung eines Mysteriums gipfelt, ist in
sich selbst statisch. Sie bewegt sich nicht. Sie wird bewegt. Sie
ist nicht aktiv, sondern passiv; nicht autonom, sondern fremd-
bestimmt. Sie ist das Reich der Leidenschaften. Anziehend und
machtvoll ist einzig und allein der ewige Gleichmut. Der unbe-
wegte Beweger, frei von jeder Leidenschaft, ist reine Aktivitit.
Als Quell des Dynamismus schreibt er allem sein Gesetz vor.

24

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die christliche Liebe

Das Seelenleben. Die Person

Mit Aufkommen des Christentums sieht sich das Abendland
an den Hohepunkten seiner Evolution und in den tiefen Kri-
sen, die seine Wurzeln offenlegen, einem ungeldsten Konflikt
gegeniiber, der auf zwei Seelen hindeutet. »Im Anfang war das
Wort, so heifst es im Johannesevangelium. Das Wort, der Lo-
gos der hellenischen Tradition. Aber im selben Buch wird wei-
ter behauptet, dass Gott die Liebe ist, und wer liebt, ist in Gott
und Gott in ihm. Die Liebe und der Logos werden Thm zuge-
schrieben, der die Wahrheit, der Weg und das Leben ist: la
somma sapienza e il primo amore.

Diese Reihe vermengter Behauptungen stellt eine skan-
dalose Beunruhigung fiir die hellenische Seele dar, die im Her-
zen unserer Kultur schldgt. Es fillt ihr, die aus Klarheit,
Prazision und Harmonie gemacht ist, nicht leicht, sich an die
Gleichstellung zweier so widerspriichlicher Begriffe zu gewoh-
nen. Thre geometrische Architektur widerstrebt der tiber-
schaumenden Vitalitit dieses neuen Geistes. Ob platonisch
oder aristotelisch — fiir sie ist dieser Geist Orthopédie oder
Hindernis.

In den Formeln der christlichen Liebe werden die Begriffe
der klassischen Beziehung zwischen dem Liebestrieb und der
von ithm angestrebten Perfektion buchstéblich verkehrt. Unter
dem Banner der Caritas stellen sie der erotischen Dialektik die
vollkommen neuen, in vielerlei Hinsicht gegensitzlichen Kri-
terien von Wiirde und Wert entgegen. Diese Umkehrung hat

25

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Vorldufer in der griechisch-réomischen Kultur — insbesondere
in der Metaphysik der neuplatonischen Schulen —, wird aber
vor dem Auftauchen des Christentums nicht ganzlich voll-
zogen.

Die christliche Liebe und die hellenische Liebe verfiigen
iber einen gemeinsamen Ausgangspunkt. Beide stellen in der
Welt und im Leben das dar, was das Leben lebenswert macht.
Allein durch die Liebe lasst sich zum klaren Bewusstsein eines
menschlichen Schicksals finden. Aber diese erhebende Funk-
tion wird ganz unterschiedlich umgesetzt.

Die besagte grundsitzliche Ubereinstimmung wird durch
ihre gemeinsame Wurzel erklart. Beide gehen von einem we-
senhaften Dualismus aus, der schon den primitiven Vorstel-
lungen von einem Schattenreich und einem Lichtreich ent-
spricht, sowie der dringlichen Notwendigkeit, das Dunkel
eines verganglichen Lebens zu iiberwinden, um in einem ho-
heren Leben das vollkommene Licht zu erlangen. Aus diesem
Grund sind beide (sowie die nachfolgende Kultur, die auf ihren
jeweiligen und wechselseitigen Verzweigungen beruht) durch
eine vollige Korrelation der Themen von Liebe und Tod ge-
kennzeichnet, und zwar derart, dass es schwierig ist, eine Ge-
schichte tiber die Liebe zu finden, die nicht auf den Tod Bezug
nimmt, oder ein Traktat tiber den Tod, das nicht auf irgendeine
Weise die Liebesthematik streift.

Eine weitere Bedingung fiir die Liebe ist die hochste Exis-
tenz einer absoluten, umfassenden Wirklichkeit und der kor-
relative Abgrund des Nichts, das stindig damit droht, das Le-
ben in einem Prozess reiner Zerstorung aufzulosen. Aber die
Verbindung zwischen beiden, Leben und Tod, Fiille und Auf-
losung, Sein und Nichtsein, verdndert sich tiefgreifend, und
damit auch die Richtung des liebenden Strebens.

Dem griechisch-romischen Menschen gelingt es, in einer
wirren, von geheimnisvollen Beziigen und untergriindigen
Einfliissen beherrschten Welt ein Reich der Objektivitdt und

26

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Seelenleben. Die Person

der Vernunft zu errichten. Anhand der Klarheit des Wortes
erlegt er der Wirklichkeit Bedingungen auf. Jedes Ding muss
sein, was es ist, und auf unmissverstindliche Weise muss sich
sein unveranderliches Wesen abheben. Vermittels der Abgren-
zung und Definition steckt jedes Sein das eigene Gebiet ab und
erhélt klare Umrisse. Die Dinge klaren sich durch ihre jeweili-
ge und gegenseitige Abgrenzung. Zahlen, Volumen, Flachen,
Linien, Formen und Ideen umgrenzen die Wirklichkeiten,
trennen und unterscheiden sie. Das Wesen der AufSerlichkeit
liegt in der Unterscheidung, also dem Trennen und Gegen-
iiberstellen der Dinge. Eine objektive Welt ist erklartermafSen
eine »auflere« Welt. Der Raum, die Geometrie, die Zahl, das
Maf3 verwandeln die Welt in einen dufleren Bereich, in dem
sich die Dinge abzeichnen. Im Hinblick auf diese Welt lebt
der Mensch wie ein Ding unter Dingen, gesondert, definiert,
begrenzt. Er ist das vornehmste der Dinge, die hochste der For-
men, eine dynamische leuchtende Skulptur. Thn zeichnet die
Gabe aus, die Welt widerspiegeln zu konnen. Das ist die Funk-
tion des Bewusstseins. Die Welt driickt sich darin ein wie die
Buchstaben in ein blankes Wachstifelchen. Das Bewusstsein
tastet die Welt ab wie eine Hand, wirft sie wie ein Spiegel zu-
riick. Daher die herausragende Funktion der Spekulation. Die
edelste Beschiftigung des menschlichen Lebens besteht im
Spekulieren — spiegeln —, im sorgfiltigen Erfassen der Formen
und Ideen, die die Dinge bestimmen, und im genauen Feststel-
len ihrer Umrisse und ihrer Melodie.

Mit dem Christentum wird eine Dimension der Wirklich-
keit in die européische Kultur eingefiihrt, die ihr zuvor fehlte.
Was die Objektivitit der Dinge betrifft, wird die Schopferkraft
des Geistes, die lebendige und greifbare Wirklichkeit des See-
lenlebens offenbart und bestirkt. Der gewohnliche Blick, der
unvermittelt auf die Dinge geworfen wird, bricht plotzlich,
richtet sich auf sich selbst und findet in der eigenen Innerlich-
keit ein neues, mit ungeahnten Schitzen angefiilltes Reich.

27

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Zwischen die Welt der Dinge und die Tiefe meines per-
sonlichen Mittelpunktes stellt sich eine Flut von Empfindun-
gen, Gefiihlen, Ideen, Begehren, Impulsen, Wiinschen, Angs-
ten und Hoffnungen, Entschliissen und Ratlosigkeiten, die
den tiefen geheimnisvollen Bezirk meines Innern konstituie-
ren. Der geistige Bereich mit seinen dunklen Galerien und
lichten Hinterzimmern wirft seine Unruhe auf das Gesicht
der Welt. Die alte geometrische Architektur gerdt ins Wan-
ken, die Schnittlinien wellen sich, die Flachen tiberlappen sich
und schwemmen auf, die Korper verlieren ihre statische
Schwere. Alles verbindet und organisiert sich in einem leben-
digen Dynamismus. Die Qualititen und Zahlen, die Formen
und Ideen werden zum Ziel der geistigen Titigkeit. Die Ver-
standeswdrme bringt ihre geometrischen Konturen zum
Schmelzen, wie das Feuer die materiellen Formen. Wachs oder
Eisen, die Dinge der Welt verlieren ihre eigentiimliche Be-
schaffenheit und werden zur formbaren Materie der Geistes-
arbeit. Im wortlichen Sinne der lateinischen Etymologie wird
die Wirklichkeit der »Objektivitit« — Projektion — immer dhn-
licher. Der Verstand wirft die leuchtende Klarheit der Ideen
voraus und schafft eine Welt, die Objektivitit ist, eine Schop-
fung der Subjektivitat.

In der Wirklichkeit der Auflenwelt konkretisieren und be-
haupten sich die Dinge durch ihre gegenseitige Abgrenzung. Je
abgegrenzter, desto besser definiert sind sie. Daher die typisch
hellenische Auffassung von der negativen Unendlichkeit. Da-
zu kommt es durch die Aufhebung der Grenzen. Das Unend-
liche ist das Unbestimmte. Ein Seiendes, das allmahlich seine
konkrete Begrenztheit aufgibt, verringert das Volumen des ei-
genen Seins und verliert sich allmahlich in der Vielheit des
Nichts. Desgleichen l6sen sich die Generationen im Abgrund
der Zeit auf und die Formen in der Leere des Raums. Nur der
Logos unterteilt und bestimmt und errichtet tiber dem diiste-
ren Chaos die Gestalt des Seins. Jede Art von Vollkommenheit

28

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Seelenleben. Die Person

ist endlich. Die Begrenzung ist ein Quell der Fiille und Voll-
kommenbheit.

Mit dem Erscheinen des Geistes dndern sich die Dinge auf
grundlegende Weise. Der Geist definiert und begrenzt. Das ist
eine seiner Haupttitigkeiten. Aber sein Bereich ist definitions-
gemifs unbegrenzt. Nur metaphorisch lasst er sich als ein Be-
reich oder eine Wohnung beschreiben. Streng genommen ist
seine Wirklichkeit nicht mit raumlichen Kategorien zu mes-
sen. Seine Fiille ist grenzenlos. Im Reich des Geistes ist nur
das Unendliche vollkommen.

Der verschlossenen Wirklichkeit der Auflenwelt stellt er
eine offene Wirklichkeit, eine unendliche Fiille entgegen. Ge-
gentiber der negativen Unendlichkeit vertritt er in der aktuel-
len Unendlichkeit die einzig perfekte und deshalb unsagbare
Wirklichkeit. Der Geist besitzt das Wort. Aber er geht dartiber
hinaus. Er ist Quelle des Logos, ldsst sich aber von diesem nicht
fassen. Was die geistige Wirklichkeit betrifft, bedeutet das
Sichbeschrinken ein Sichverlieren. Dem Geist Grenzen zu set-
zen, heif$t, ihn in die Formen der Materie zu zwingen, ihn ein-
zuengen und zu beschneiden. Nur im Unendlichen kommt er
zur vollen Geltung. In seinem Reich »ist jede Bestimmung
eine Verneinung« (Spinoza). Das griechische Universum -
Zahl und Maf3, Ideen und Formen, geistiges Wort — beschrankt
sich darauf, ein Werkzeug im Dienste der geistigen Fiille zu
sein.

Und nicht nur das. Die objektive Struktur der Vernunft ist
grundsitzlich unpersonlich. Der Fortschritt der dialektischen
Bewegung geht vom Subjektiven zum Objektiven, vom Indi-
viduellen und Moglichen zum Universellen und Notwendigen.
Die lebenden Individuen sind nichts anderes als beispielhafte
Einzelfdlle und Beispiele fiir allgemeine Gesetze, die ihrerseits
von weiter reichenden Gesetzen abhingen und damit letztend-
lich von den hochsten Kategorien der Vernunft. In einer Welt
dufSerlicher »Dinge« wird uns die Vollkommenheit von aufsen

29

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

zugefiihrt, von den Grenzen, die wir uns setzen, von den Idea-
len, die wir anstreben. Die Arete, die hochste Tugend, lasst sich
nur erlangen, wenn man sich einem Vollkommenheitsideal
verschreibt, das jenseits des menschlichen Lebens liegt. Der
Mensch im Kleinen ist nichts anderes als der Abglanz des
Menschen im GrofSen: das Individuum im Staat (Platon).

Mit Blick auf die objektive Universalitit der Ideen ist der
Geist individuell und personlich. Der Weg zur Vollendung fin-
det sich schon nicht mehr in einem dialektischen Aufstieg zu
einer immer hoheren Universalitit, sondern in der inneren
Fiille und Besinnung. Die Geistestitigkeit kann dazu beitra-
gen, aber sie ist nicht damit gleichzusetzen. Das Leben des Ein-
zelnen ist weder ein Sonderfall noch ein Beispiel, sondern eine
originelle irreduzible Gabe, ein unverduflerlicher Schatz mit
eigenem Wert. Die Tugend besteht nicht in der Selbstbegren-
zung, sondern in der Selbstbereicherung. Das Leben wird nicht
durch seine Hingabe an unpersonliche Werte erhoht, sondern
durch die bedingungslose Hingabe an Personen. Die Person ist
kein Reflex einer tiberpersonlichen Entitét, noch das Individu-
um ein Spiegel der Gemeinschaft. Es gibt keinen anderen
Menschen als den individuellen Menschen. Die Person ist die
hochste Hierarchie. Jenseits der Geistesgemeinschaft steht nur
noch Gott als die hochste Person.

Zwischen den gottlichen Geist und den menschlichen
Geist stellt sich die Wirklichkeit der Welt. Die Welt in ihrer
Gesamtheit, ihrem zeitlichen Fliefen und ihren ewigen For-
men ist nichts anderes als die Darstellung und der Ausdruck
Gottes. Es gibt keine im eigentlichen Sinne autonome und un-
abhingige Natur. Die Wirklichkeit ist ein transitorischer Au-
genblick zwischen zwei vollkommenen Polen. Der Ewigkeit
entsprungen kehrt sie zur Ewigkeit zurtick. In der Welt und
durch die Welt offenbart sich Gott dem Menschen. Die Welt
ist ein Buch voller Geheimnisse, aber auch erfiillt vom Wort
Gottes. Es obliegt dem Menschen, das Geheimnis der Welt zu

30

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Seelenleben. Die Person

liiften, um darin das leuchtende Wort zu finden. Das Buch
muss wie eine Welt gedeutet werden und die Welt wie ein
Buch, damit der intelligible Sinn beider offengelegt werden
kann. Gemafs der platonischen Tradition ist Gott Logos, Rede,
Vision, leuchtendes Wort. »Im Anfang war das Wort und das
Wort war bei Gott, und Gott war das Wort. Dasselbe war im
Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe geworden,
und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist. In ihm
war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen.
Und das Licht erscheint in der Finsternis und die Finsternis
hat es nicht ergriffen.« Der grundsitzliche Dualismus zwi-
schen Licht und Finsternis, der Fiille des Seins und dem Ab-
grund des Nichts, wird hier fortgesetzt. »Und das Wort ward
Fleisch und wohnte unter uns.« Gott ist im Menschen und das
Licht in der Finsternis. »Und wir sahen seine Herrlichkeit als
die Herrlichkeit des eingeborenen Sohnes vom Vater.«

Gott kommt auf die Welt herunter. Die Welt selbst steigt
nicht zu Gott hinauf, das kann sie nicht. Allein die gottliche
Gnade erlost und erhoht die Welt. Durch den Geist der Liebe
ist das Wort in der Wirklichkeit Fleisch geworden, hort auf,
eine unpersonliche Idee zu sein und wird zu pulsierendem Le-
ben — »der Weg und das Leben« —, nicht erst in der jenseitigen
Welt, sondern schon in dieser. Aus Liebe kommt Gott auf die
Welt und aus Liebe kommt die Welt zu Gott. Dieses Leben —
»sterbendes Leben oder lebendes Sterben« — hat an der Ewig-
keit teil (Augustinus).

Das Wort hat nur Sinn, wenn es ein Wort der Liebe ist.
Gott ist die Liebe und aus dem Uberfluss seiner Liebe schopft,
erlost und bewahrt er die Welt in der Ganzheit ihres Seins.
Aufgrund der gottlichen — geistigen und personlichen — Fiille
und aus seiner freien Entscheidung heraus ist der kosmische
Prozess das Produkt einer Reihe freier, gottlicher und mensch-
licher Beschliisse, entsteht und entwickelt sich, steigt oder fallt
mit dem unaufhérlichen Kampf zwischen der schopferischen

31

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Kraft der Liebe und der zerstorerischen Kraft des Hasses. Die
Schopfung der Welt ist wie die dichterische Schopfung frei und
personlich. Gott offenbart sich in ihr vermoge seines freien
Willens. Der Fall des Menschen ist eine personliche und freie
Handlung, genau wie die Fleischwerdung des Wortes, die Er-
losung des Menschen und die Rettung der Welt. Gleiches gilt
fiir die Annahme der Gnade oder die irreduzible Rebellion, an-
hand derer der Mensch und die Welt sich retten oder unter-
gehen.

Gott ist alles in allen

Die platonisch-aristotelische Kosmologie wird in ihren Grund-
festen erschiittert. In ihr war die Evolution der Welt von unten
nach oben in einem Prozess verlaufen, der vom Vielfachen
zum Einen, vom Unbestimmten zum Bestimmten, vom Un-
endlichen zum Endlichen, vom Nichtsein zum Sein verlief. In
Wahrheit nimmt schon die neuplatonische Philosophie we-
sentliche Anderungen an dieser dialektischen Ordnung vor.
Ein Teil der primaren Einheit und die Vielheit der Dinge sind
das Ergebnis ihrer Tétigkeit. Die Einheit wird durch einen Pro-
zess der Teilung und Diversifizierung aufgelost und verliert
sich allméhlich in der negativen Unendlichkeit von Raum und
Zeit. Durch einen umgekehrten Prozess sukzessiver Reinte-
gration kehrt die Welt zu ihrem Ursprung zurtick und mischt
sich erneut unter die Einheit des Absoluten. Daher der profun-
de Einfluss der neuplatonischen Dialektik auf die Theologie
und die Geschichte des Christentums. Aber zwischen beiden
besteht ein grundlegender Unterschied: Die neuplatonische
Dialektik ist ein natiirlicher unpersonlicher Prozess, der logi-
schen und ontologischen, universellen und notwendigen Ge-
setzen unterworfen ist. Die Genese der christlichen Welt ist
eine tibernatiirliche personliche Geschichte, ein dramatisches

32

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gott ist alles in allen

Schicksal, das sich im Reich des Geistes und dank der freien
schopferischen Macht der Liebe vollzieht.

Der geheimnisvolle unsichtbare Deus absconditus ent-
hiillt sich in der Person des Sohnes, des Schopferwortes. Im
gottlichen Logos befinden sich implizit die Kategorien, Ideen
und Formen, die Gattungen und Arten, das Saatgut der Welt.
Durch Einwirkung des Geistes tritt das Unausgedriickte des
Logos zutage. Die unendliche Mannigfaltigkeit des Kosmos
wird sichtbar. Die Ideen und Formen, die Gattungen und Arten
entfalten sich im Lauf des zeitlichen Universums. SchliefSlich
kehrt die Welt zu ihrer urspriinglichen Quelle zuriick, »zu
ihrem ersten erleuchteten Ursprungg, sie reintegriert und ret-
tet sich durch ihre Heimkehr zur Einheit. »Gott ist der An-
fang, die Mitte und das Ende.«

Gott ist allwesend und alles ist Offenbarung und Abbild
Gottes, Ausdruck seines fruchtbaren Wortes. Da ohne Gott
nichts von dem Seienden wire, liegt im Seienden Gott vor.
»Gott erfiillt Himmel und Erde, unermiidlich lenkt und fasst
er in sich alles. Er ist nicht zerstreut in der Welt, noch ver-
schlossen an einem Ort, sondern alles in allem und alles in sich
und tberall. Alles im Himmel, alles auf Erden und im Himmel
und auf Erden alles« (Augustinus). »Gott ist alles in allen«
(Paulus).

Doch bedeutet das nicht das Verschwinden der heteroge-
nen Vielheit im Schof3 der ungeteilten Einheit, noch die Auf-
l6sung der unendlichen Fiille der Dinge. Auch die dem Pan-
theismus am nichsten stehenden Deutungen sprechen nicht
von einem Aufldsungsprozess, sondern von einer Verfestigung
und Rettung. Die von der Einheit Gottes abgekehrte Welt 1ost
sich in der Vielheit der Dinge und im negativen Unendlichen
auf, zerschlagt sich in lose Bruchstiicke und versinkt im Chaos.
Das ist das Sein des Nichtseins von dem Platon spricht. Aber
das reine Sein, eins und ungeteilt, ohne Eigenschaften noch
Bestimmung, wire seinerseits ebenfalls die reine Leere. Das

33

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Sein verringert sich auf das Nichtsein und das Nichtsein auf
das Sein (Hegel). Der Prozess der Wiedereingliederung in Gott
ist ein Prozess der »Vergottlichung«. Das geschmolzene Eisen
scheint sich in Feuer zu verwandeln. Die erleuchtete Luft ver-
mischt sich mit der Durchsichtigkeit des Lichtes. Nichtsdesto-
trotz bleibt das Eisen Eisen und die Luft Luft. Durch die Ein-
gliederung in Gott halt die Welt in ihrem Auflésungsprozess
inne, kehrt zu ihrem Mittelpunkt zuriick, findet ihren Sinn
wieder, verbindet sich mit der Einheit, ist in ihr und durch sie,
wird gesund und gewinnt Selbstvertrauen und Riickhalt in
einer Liebesgemeinschaft.

Es ist nicht schwer, in diesem kurzen Abriss die klare Ma-
nifestation des dialektischen und historischen Denkens zu er-
kennen, das seit dem Christentum im Abendland vorherrscht.
Die griechisch-romische Welt ist im Wesentlichen statisch.
Jede Bewegung zielt auf den Kreislauf ab und damit auf die
unerschiitterliche Ruhe. Daher die Idee der ewigen Wieder-
kehr, die der Unbewegtheit am nachsten kommt. Das alte Den-
ken kennt keine Geschichte im eigentlichen Sinne. Die vom
Christentum eingefiihrte, historische Dialektik fiigt dem kos-
mischen Prozess das bei, was nicht riickgingig oder wiedergut-
zumachen ist. Der Mensch und die Dinge scheitern oder retten
sich ein fiir alle Mal und fiir die ganze Ewigkeit. Neben dem
Prinzip der Identitit und des Widerspruchs errichtet die Logik
der Liebe die Wirklichkeit einer auf der Identitit der Gegen-
sitze basierenden Welt. Die Ewigkeit enthiillt sich in der Zeit
und die Zeit hat teil an der Ewigkeit. Selbst die einfachsten
Wesen — die Feldlilie, der Grashalm — sind Gottes Geschopfe
und retten sich in Gott.

Bei diesem grandiosen Prozess, der von Gott zur Welt und
von der Welt zu Gott verlduft, kommt dem Erscheinen des
Menschen eine besondere Rolle zu. Der menschliche Geist lau-
tet die Heilsgeschichte der Welt ein und ermoglicht die Riick-
kehr und Wiedereingliederung. Darin liegt das Geheimnis sei-

34

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gott ist alles in allen

ner Natur, sein Elend und seine Grofe. Der Mensch ist aus
Lehm und Staub gemacht, aber sein Geist ist vom Odem Got-
tes erfiillt. Als Abbild Gottes spiegelt sein Verstand das Wort.
Im voradamischen Zustand lernt der Mensch Gott kennen und
alle Hierarchien, die die Welt an ihren hiochsten Schopfer bin-
den. Im menschlichen Geist spiegelt sich alles. Da er vom
schopferischen Logos erfiillt ist, besitzt er virtuell die Welk.
Die Ideen und die Formen, die Rangordnung der Gattungen
und Arten — Riickgrat des Kosmos — finden sich in der mensch-
lichen Vernunft vorgebildet. Der Kosmos spiegelt sich im Mi-
krokosmos, und da der menschliche Geist den Kosmos virtuell
in sich tragt, hiangt die Rettung der Welt von der Rettung des
Menschen ab. Gott braucht den Menschen. Der menschliche
Geist ist fiir Gott unverzichtbar.

Aber durch die Stinde verliert der Mensch die Geistigkeit
und wird zum Tier. Der Hochmut entfernt und 16st ihn von der
Geistesgemeinschaft und dem Licht des Wortes. Er fillt in die
Vielheit der Welt und in die negative Unendlichkeit, in wel-
cher er durch die Zeugung, die Fortpflanzung und den Tod im
Nichts versinkt. Mit Verschwinden des Mittlers — des Anthro-
pos der dionysischen Tradition — im und durch den Menschen
geht die Welt fiir Gott verloren.

Die Tragodie des Menschen und der Welt — die Tragodie
Gottes — ist dem Geheimnis des Werdens und der gottlichen
Offenbarung wesenhaft. Um die Welt zu retten, wird Gott
Mensch, kehrt das Wort auf die Welt zuriick, der Geist geht
auf den Menschen nieder und mit dem Geist die Moglichkeit
der Rettung. Das Drama der Passion verwandelt den Tod in
Auferstehung. Alles hingt nun vom Menschen ab, seinem
freien Entschluss, die Gnade anzunehmen oder abzulehnen.
Wenn er sie dankbar annimmt, rettet er seine Seele und mit
ihr die Welt. Wenn er sie hochmiitig ausschlagt, entfernt er
sich von Gott und scheitert unweigerlich. Und mit ihm schei-
tert die Welt.

35

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Wenn die Zeit reif ist, kehrt das ganze Universum, das
Gott entsprungen ist, zu Gott zuriick. Genau wie es vor der
Schopfung nichts auflerhalb von Gott gab, so bleibt am Ende
der Dinge auch nichts auflerhalb von ihm. Mit dem Ver-
schwinden der Materie, mit der Vergeistigung des Korpers
und der Verwandlung der Welt kehrt alles zum Geist und Wort
zuriick. Durch die Kommunion der Geister geht das Vielfache
im Einen auf. Die Vielheit der Personen verhilt in ihrem ver-
rinnenden Lauf und heftet sich an den eigenen, personlichen
Mittelpunkt. Die durch den Geist und Logos im Menschen vor-
liegende Welt kehrt zum Vater zurtick. Das menschliche Leben
hat gewissermafSen teil am gottlichen Leben. »Wir sind Got-
ter«, sagt Paulus. Die personliche Beziehung zwischen Mensch
und Gott vollzieht sich schon im diesseitigen Leben vermittels
der militanten Teilhabe des Geistes an der Geschichte und im
umfassenden Sinne in der glorreichen Gottesstadt am Ende al-
ler Zeiten.

Rettung durch Gnade

Gott ist weiterhin Logos. »Im Anfang war das Wort.« Aber so
wie zuvor die Liebe die Funktion des Logos war, stehen jetzt
der Sinn und sogar die Existenz selbst des Logos in enger Ab-
hingigkeit zum Sinn der Liebe. Das Evangelium nach Johan-
nes bestdtigt es: »Gott ist die Liebe.« Er besitzt also nicht nur
die Liebe. Die Liebe gehort nicht einfach zu seinen mehr oder
weniger essenziellen Besitztiimern, sondern sie ist eins mit
seinem lichten Wesen.

Damit kann die Liebe schon nicht mehr ein Kind der Ar-
mut und des Reichtums sein. Nichts hat sie mehr gemein mit
der Bediirftigkeit noch dem Gewinndenken. Sie ist ganz und
gar Reichtum, der einzige wirkliche und wahrhaftige Reich-
tum. Als alleinige Tochter der Fiille und des Uberflusses ver-

36

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rettung durch Gnade

korpert sie die hochste Fiille. Sie ist kein Damon. Sie ist das
Wesen Gottes.

Daraus folgt, dass sich die Liebe im eigentlichen Sinn nur
bei Gott findet. Gott ist der Quell aller Liebe. Aufgrund der
Gottesliebe sind die Dinge, was sie sind, und haben teil an der
Liebesgemeinschaft. Die gesamte Schopfung ist ein Werk der
Gottesliebe. Gott schafft die Welt, weil seine eigene Existenz
ihrer bedarf. Die hichste Fiille erschafft aus dem eigenen Uber-
fluss die ganze Wirklichkeit. Der plethorische Geist vergiefst
sich, und damit schafft er die Welt und erhalt sie. »Durch Got-
tes Gnade bin ich, was ich bin« (Augustinus). Wenn mir der
gottliche Beistand fehlt, breche ich zusammen.

Schon ist Gott nicht mehr das Denken, das gedacht wird,
der unbewegte und gleichmiitige Beweger, sondern geistige
Fiille, lebendige und personliche Kraft. Der Geist ist Liebe
und die Liebe ist Leben, hochstes, schopferisches Leben.

Die Menschenliebe — das liebende Bewusstsein in allen
seinen Formen - ist allein durch die Gnade moglich, die Gott
dem Menschen durch seine Liebe schenkt. Man wird nicht
durch eine Bemiihung wiirdig, noch ist das Wiirdigsein das Er-
gebnis eines unendlichen Strebens; es ist die Frucht des Gebe-
tes. Die Wiirde lasst sich nicht in einer bemiihten Haltung er-
ringen, sondern in einer knienden Stellung. Auch ist sie nicht
die Befahigung zu erobern, sondern das Befdhigtsein zu emp-
fangen und zu erkennen. Die Gnade wird iiber uns ausgeschiit-
tet. Sie ist eine unverdiente Gabe. Man muss fihig sein, sie zu
empfangen.

Alles, was ich bin, habe ich empfangen. Alles, was ich ge-
be, wurde mir zuvor gegeben. Vermoge der Liebe dringt Gott
in das personliche Gewissen ein und wird in der Tiefe des Geis-
tes gegenwirtig. Die Gnade verwandelt sich in die Pflicht,
dankbar zu sein. Der beunruhigende und widersinnige, in die
Pforte der Holle gemeifSelte Spruch Dantes wird auf diese
Weise verstindlich: Entstanden durch »die Allmacht Gottes,

37

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

die hochste Weisheit und die erste Liebe« ist die Holle das Er-
gebnis der gottlichen Liebe. Wenn der Mensch aus Hochmut
nach Unabhingigkeit strebt, fallt er aus der Gnade heraus
und verliert sich im Nichts.

Die Liebe hort auf, eine aufsteigende Macht zu sein, also
der Aufstieg von den niederen Stufen des Seienden zu den
obersten. Die Skala der platonischen Liebe ist im Wesentlichen
aufsteigend. Die geistige Fiille, die die christliche Liebe voraus-
setzt, strebt nach nichts und gibt nichts vor. Sie ist fast immer,
in der einen oder anderen Form, Abstieg. Sie gibt sich einfach
aus und allein aus diesem Grund erfiillt und verklart sie, was
immer sie beriihrt. »Wes das Herz voll, des geht der Mund
tiber.« Aus Liebe wird Gott zum Schopfer. Aus Liebe steigt er
auf die Erde nieder und wird zum Menschen unter Menschen,
zum Armen unter Armen, und lasst sich ans Kreuz nageln.

In der Tragodie des Gottessohnes, der ein Mensch aus
Fleisch und Blut wird, findet der rettende und erlosende Sinn
der christlichen Liebe seine sublimste Darstellung. Der Gott-
Mensch ist fiir die Menschen ein Stein des Anstof3es, und das
ist er, eben weil er seine Liebe tiber die einfachen Geschopfe
ausgiefst — die Kinder, die Schwachen, die Stinder, die Armen
im Geiste, die Hungrigen, die Durstigen ... Aus Liebe steigt er
herab auf das, was am ehesten zu scheitern droht, und errettet
es allein durch seine Gegenwart.

Das hat nichts mit einem Werteverfall zu tun, wie Nietz-
sche glaubte, noch mit einer weinerlichen Degradierung, die in
die Lebensmitte ein klagliches dekadentes Ideal stellt. Es be-
deutet vielmehr genau das Gegenteil. Das Christentum ist kein
vager Sentimentalismus. Gerade den verurteilt es. Die Schrif-
ten der Evangelisten verstromen Freude, Heiterkeit, Jubel und
Unbeschwertheit. Selbst die Tragodie der Passion wird durch
eine glorreiche Auferstehung gekront. Die Liebe richtet sich
nicht ausschliefSlich auf die niedrigen Dinge, und selbst wenn
sie es tut, wertet sie diese nicht als solche, noch macht sie da-

38

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rettung durch Gnade

raus ein Ideal. Sie ist kein Verfall und keine Zerstorung der
Werte. Die Liebe ist aus sich selbst heraus der hochste Wert
und die Fiille des Seins. Nur ein plethorischer Geist, mit Gnade
und Wahrheit erfiillt, ist dazu befahigt, sich riickhaltlos hin-
zugeben und seine erlgsende Gnade ohne Unterschied auf das
Niedrige und das Hohe, das Reiche und das Arme, das Beschei-
dene und das Hochmiitige auszuschiitten. Hoch und Niedrig,
alles rettet sich durch die Gegenwart der Liebe. Die Liebe
macht aus dem Mangel eine Fiille, aus der Erniedrigung eine
Erlosung.

Auf diese Art werden Mitleid und Barmherzigkeit mog-
lich und notwendig. Thre Wiirde erkldrt sich nur durch eine
Welt, in der das geistige Reich die treibende Kraft ist und in
der die Natur nichts anderes als eine im Meer des Ubernatiir-
lichen versunkene Insel darstellt. Der unermessliche Logos
steigt auf die Dunkelheit herab und erhellt sie durch die Macht
der Liebe. Der ganze Sinn und die ganze Wiirde der Naturdin-
ge ist Widerschein der Gnade. Wer die Gnade besitzt, schenkt
sie weiter in dem Maf, in dem er sie empfangen hat.

Und indem er so handelt, gehorcht er eigentlich nur einer
Notwendigkeit seiner eigenen Existenz. Die Rettung erfolgt
nicht durch die progressive Anhiufung von Reichtiimern.
Der Geist und die Gnade werden uns auf einmal tibertragen.
Sobald wir uns in ihrem Besitz sehen und der Bereich der In-
nerlichkeit ausgefiillt ist, wird unser restloses UberflieSen und
Hingeben zu einem natiirlichen Bediirfnis. Darin liegt keine
Berechnung noch irgendein utilitaristischer Vorsatz. Wer lebt,
entlebt sich. Wer in Gnade steht, gibt aus Gnade und mit Gna-
de, ohne im Geben zu verlangen, noch an die Folgen seiner
Gabe zu denken. »Wer das Leben sucht, wird es verlieren.
Wer auf sein Leben aus Liebe verzichtet, wird es erlangen.«
Wer wenig besitzt, wuchert mit dem Wenigen. Der geistige
Reichtum ist verschwenderisch mit seinen Reichtiimern. In
seiner freien Spontaneitit spiegelt sich eine herrliche Unbe-

39

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

kiimmertheit um die Zwecke. »Suche das Reich Gottes und
seine Gerechtigkeit.« Der Rest wird ihm dazugegeben. Die
Liebe ist es, die uns Gott niherbringt und an seinem schopfe-
rischen Wesen teilhaben lésst.

Es ist ein Irrtum, im Christentum den Anstof3 fiir die as-
ketische Haltung zu suchen, die, weil sie ein Leben in einer
anderen Welt predigt, das Diesseits flieht und verneint. Die
Rettung durch die Flucht, sogar in den christlichen Formen,
findet ihren Ausgangspunkt in den dualistischen Auffassun-
gen von Tag und Nacht, die den primitiven Religionen eigen
sind, sowie in einer gewissen Auslegung des platonisch-ero-
tischen Deliriums. Tatsdchlich sucht der zur Religion erhobene
platonische Idealismus die Welt der fliichtigen Erscheinungen
zu iberwinden und die Region der ewigen Ideen zu ersteigen,
wo — vielleicht zusammen mit der Zeitlichkeit — die Per-
sonlichkeit verlorengeht. Allein der Tod ist imstande, das
leuchtende Geheimnis zu liiften. In der christlichen Tradition
wird die Rettung schon in dieser Welt moglich, durch Gottes
Liebe zur Welt und seine personliche Gegenwart in ihr. Das
irdische Leben wird geheiligt und verwandelt. Der »eigene
Tod« ist nichts anderes als der Beginn eines neuen Lebens,
einer neuen Art Leben, die schon aus diesem Leben ein anderes
macht. Der Mensch heiligt sich in der Gemeinschaft mit den
Menschen allein schon dadurch, dass er die hochsten Gebote
der Nichstenliebe und der Liebe zu Gott erfiillt. In der geisti-
gen Gemeinschaft taucht die Idee des Nichsten und der Man-
nigfaltigkeit der Geister auf, die, weil Kinder Gottes, alle glei-
chermaflen wiirdig sind. Das ganze Leben wird geheiligt. Die
Offenbarung des leuchtenden Geheimnisses verlangt schon
nicht mehr den Tod. Es enthiillt sich ganz und gar im Leben
durch Gottes Gegenwart in den Kreaturen.

Die hochste Tugend der Griechen — die Arete — ist in
Wirklichkeit Hochmut, Selbstliebe, das unstillbare Streben
nach Ehre und um der Ehre willen Tod. Jeder rettet sich, wenn

40

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rettung durch Gnade

moglich, durch die Sublimierung des Lebens und das Streben
nach dem unpersonlichen Licht. In der rein asketischen Hal-
tung liegt noch ein Rest von diesem abgesonderten, zutiefst
hochmiitigen Leben. Gegeniiber dieser ritterlichen Verach-
tung des Lebens und der Gemeinschaft zeichnet sich das Chris-
tentum und seine kniende Haltung durch einen grenzenlosen
Respekt und eine tiefe Ehrfurcht aus. Alles verdient Liebe und
zwar einzig und allein, weil es existiert. Symbol dieser Hal-
tung ist der »Bruder Wolf« des hl. Franziskus und die kindliche
Freude des ganzen franziskanischen Lebens. Der Sinn des Le-
bens findet sich nicht in einem andauernden Fortschritt, noch
in der Besitzvermehrung durch »duflere«, materielle oder ide-
elle Giiter. In jedem Augenblick des individuellen oder kollek-
tiven Lebens ist es moglich, die Fiille und Vollendung zu erlan-
gen. Um sie zu erreichen, ist es nicht notwendig, eine hohe
Stellung innezuhaben. Der Geringste vermag das Grofdte zu
vollbringen. Der Eingebildetste kann in Ungnade fallen. Das
Niedrigste wird zum Hochsten. Dazu reicht es, in der Gemein-
schaft von Geist und Liebe zu stehen. Die einzige Siinde — die
Siinde gegen den Geist — ist der Hochmut, also die Siinde, sich
selbst zu gentigen, und damit freiwillig fern von der Gnade
und der Gemeinschaft Gottes zu leben.

Aus dem Gesagten folgt, dass die Erlosung immer rigoros
personlich ist und von der Befidhigung zur Demut und Barm-
herzigkeit abhéngt. Die pagane Liebe sucht die Rettung in den
Ideen, in den unpersonlichen Strukturen der Vernunft, die das
Richtmaf3 bilden. Die christliche Liebe ist unmittelbar auf das
Zentrum der konkreten Person gerichtet. Die Ideen verwan-
deln sich in den Inhalt des gottlichen Geistes und ihre Existenz
ist bedingt durch das Denken, das sie denkt. Aufserhalb der per-
sonlichen — gottlichen und menschlichen — Subjektivitdt und
der Gemeinschaft der Geister verschwindet die Wirklichkeit.
Die Person riickt ins Zentrum und wird zur Achse der Welk.
Die Innerlichkeit wird zum Tabernakel. Alles hangt von ihr

41

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

ab. AufSerhalb der personlichen Erfahrung gibt es keinen Sinn.
Die Welt des stidndigen Strebens nach immer hoheren und rei-
neren Sphiren wird durch eine Welt ersetzt, in der sich die
Wesen in Liebe verbinden und in der Einheit einer hochsten
Gemeinschaft zueinanderfinden.

Zwischen Liebe und Logos

Denn das vom Christentum ins Abendland eingefiihrte neue
Leben erzihlt uns Dinge, »die von den Ohren und Augen der
Menschen nicht gehort noch gesehen werden konnen, geheim-
nisvolle Dinge, die jenen vorbehalten sind, die Gott lieben«
(Paulus).

Ein grofles Geheimnis stiftet eine heillose Verwirrung.
Ein neues oder erneuertes Leben gibt den Worten neuen Sinn
und verwandelt grundlegend die Bedeutung der Liebe. »Du
warst in mir, ich aber suchte dich drauflen. Und aufgrund mei-
ner abstofSenden Hasslichkeit wandte ich mich den schonen
Dingen zu, die deine Schopfung sind. Du warst bei mir und
ich war nicht bei dir« (Augustinus). Gott ist in mir. Deshalb
ist durch Gott alles in mir. Nur ich bin auf8er mir, kenne mich
nicht und verirre mich, wenn ich mich direkt den Dingen hin-
gebe, fern von Gott.

Daher kommt keiner »der Korper, das Firmament, die Ge-
stirne, die Erde und ihre Reiche an die kleinsten der Geister
heran, denn diese kennen alles Ubrige und sich selbst, die Kor-
per nichts.« »Die Gesamtheit der Korper und die Gesamtheit
der Geister und all ihr Tun wiegen nicht die Aktion der Barm-
herzigkeit auf. Die namlich gehort einer unendlich hoheren
Ordnung an« (Pascal).

Damit werden die Horizonte und Perspektiven der abend-
landischen Kultur fiir immer verschoben. Die »objektiven«
Fragen werden zu »personlichen« Fragen. Der Dialog wird

42

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Liebe und Logos

durch die Kommunion ersetzt. Und jede wahrhaftige Laute-
rung ist vertrauliche Mitteilung oder Beichte.

Das neue Leben findet erst spit seine angemessene phi-
losophische Formulierung. Man konnte sogar sagen, dass es
sie bis heute noch nicht gefunden hat. Die Strukturen der alten
Metaphysik, die ihm einen rationalen Sinn verschaffen sollen,
scheitern bei ihrem Vorhaben. Es ist nicht leicht, das Prinzip
vom Gott der Liebe aufrechtzuerhalten, ohne wesentliche An-
derungen am hellenischen Logos vorzunehmen. Augustinus
und andere Kirchenviter haben es versucht. Auf sie geht grof3-
tenteils das Schema zuriick, das wir gerade aufgezeichnet
haben. Das Gebdude wankt in seinen Grundfesten. Noch
schwieriger ist es, anhand der Charakteristika des griechisch-
romischen Eros die Liebe der Evangelien — die Caritas — zu
deuten. Es verursacht untiberwindliche Schwierigkeiten, den
unbewegten Beweger in die christliche Metaphysik einzu-
gliedern. Ruhe und Gleichmut sind das genaue Gegenteil von
Liebe.

In gewissem Sinne lduft jeder Versuch, die Liebe zu be-
weisen, unweigerlich auf ihre Zerstorung hinaus. Die Existenz
Gottes zu »beweisenc, heiflt, Gott in gerade dem Punkt aus-
zuldschen, der sein Wesen ausmacht. Deshalb behauptet die
christliche Metaphysik sehr folgerichtig, dass ohne den Glau-
ben, der auf der Gnade griindet — also dem vorausgehenden
Besitz der Liebe —, der Logos nicht titig werden kann. Die Lie-
be geht dem Logos voran. Die Wissenschaft setzt den Glauben
voraus.

Die Dialektik des erneuerten Geistes gerit pausenlos in
Widerstreit zu den Auffassungen der alten begrifflichen Logik.
Die Logik — das Wort — totet den Geist, und der Geist zerreifst
die engen Maschen des Gesetzes. Rationalismus und Mystik
sind Widersacher und verneinen sich gegenseitig. Nur selten
und sporadisch kommt es zu einer scheinbaren Uberwindung.
Mit Beginn der Neuzeit erreicht der Gegensatz seinen Hohe-

43

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

punkt und wird sich seiner selbst vollends bewusst. Von da an
wird es immer dringlicher, zur Formulierung einer einheitli-
chen, kohirenten Interpretation zu gelangen.

Bevor es dazu kommen kann, miissen zunichst genau,
und sogar tbertrieben genau, die Konfliktpunkte umrissen
werden, und es muss geklart werden, inwiefern dieselben Be-
griffe in der einen und anderen Welt vollstindig verschiedene
Dinge bezeichnen. Es muss vermieden werden, einer ober-
flachlichen Wortinterpretation anheimzufallen. Vielleicht lasst
sich schematisch sagen, dass die Alten die Dinge von aufSen be-
trachteten. Die Modernen, also die Christen, betrachteten sie
von innen. Fiir die Alten handelte es sich um »Dinge« und Be-
ziehungen zwischen »Dingen«; fiir die Modernen um »Per-
sonen« und Beziehungen zwischen »Personen«. Von aufSen be-
trachtet scheinen die Dinge eindeutig, abgegrenzt, strahlend.
Von innen besehen geheimnisvoll und verworren, dunkel und
zugleich blendend. Das ist der Unterschied zwischen einem
»oberflachlichen« Blick und einem tiefgehenden Blick. Die alte
Welt besteht aus Umrissen, Flachen, Linien und Kérpern. Die
moderne Welt ist eine Gemeinschaft personaler Wesen.

44

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Die intellektuelle Gottesliebe

Die intellektuelle Vernunft

Vor dem Erscheinen der nuova scienza und der neuen Ontolo-
gie, die zugleich deren Ursprung und Folge ist, befinden sich
das Sein und das Gute in der organischen Einheit der Welt.
Das Gute ist die Vollendung des Seins. Das Bose ist nichts an-
deres und kann nichts anderes sein als die Teilhabe am Nicht-
sein.

Diese Vorstellung findet sich auf mehr oder weniger ex-
plizite Weise in der gesamten Philosophie, die der Renaissance
und dem modernen Rationalismus vorangeht. Sie lasst sich in
der christlichen und der heidnischen Welt finden, in Platon
und Aristoteles, Augustinus und Thomas von Aquin. Sie wird
nur von bestimmten, zweitrangigen Stromungen verworfen,
in denen schon die spezifisch »moderne« Mentalitit vorgebil-
det ist.

Die Wirklichkeit ist im Wesentlichen heterogen. Jedes
Seiende verfiigt iiber seine Eigenheit. Jedes Ding hat seinen
naturgegebenen Platz und ist ein Schliisselelement des Univer-
sums. Es strebt nach dem eigenen Ort, der in ihm ein unwider-
stehliches Sehnen auslost. Denn er bedeutet seine Natur, sei-
nen Sinn und sein unveriufSerliches Ziel, sein ganzes Sein und
seinen ganzen Wert. Es ist notwendig, dass alles Seiende und
jedes einzelne Wesen auf ihren Platz gelangen. Wenn sie ihn
erreichen, und je nachdem in welchem Umfang sie ihn einneh-
men, verwirklichen sie ihr Ziel, und im Universum herrscht
die Ordnung der Liebe. Wenn sie ihn verlieren oder verlassen,

45

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

verfliichtigt, vergeht oder zerfillt die harmonische Struktur
der Welt. Der einzelne Verlust wird auf nicht wiedergutzuma-
chende Weise die Ordnung der Gesamtheit beeintrichtigen.
Nichts ist grundlos vorhanden. Weil jedes Ding tiber einen
Grund verfiigt, und in dem Mafle, wie es iiber einen solchen
verfiigt, lasst sich mit Fug und Recht behaupten, dass es etwas
ist. Wenn es diesen verliert, verliert es seinen Sinn und Da-
seinsgrund und damit seine Existenz.

Die gesamte Wirklichkeit ist im Wesentlichen heterogen
und qualitativ. Die Begriffe der Metaphysik und der Physik
besitzen einen teleologischen normativen Charakter, genau
wie die der Ethik und der Wertewissenschaften. Die »hochs-
ten« Formen der Bewegung, jene, in denen das »natiirliche
Streben« die hochste Wiirde erlangt, sind die, die zu den
»kreisformigen und gradlinigen« Bewegungen gehoren, d.h.
zu jenen der unmittelbar durch die Gottesliebe bewegten Him-
melskorper. Im Gegensatz zu den »himmlischen« Bewegungen
verfiigen die »irdischen« Bewegungen der sublunarischen
Welt tiber eine geringere, untergeordnete Qualitét. Es gibt gu-
te und bose Michte, Michte, die zur Vollendung streben und
Michte, die zur Vernichtung fiihren.

Der Sinn und die Richtung der Dinge beruhen auf der In-
tention des durch die Liebe beseelten Logos. Der Logos be-
wahrt dem Seienden das ihm eigene Wesen, gliedert sich ein
in die Hierarchie der Gattungen und Arten, wird gemaf3 seiner
natiirlichen Bestimmung definiert und beschrieben. Die Steine
fallen, sie fallen geradewegs auf ihren Platz, denn der steht
ihnen rechtmifligerweise zu. Der Mensch benutzt seine Ver-
nunft, weil sich sein natiirlicher Platz im Einzugsbereich der
Vernunft befindet. Die Funktion der Wissenschaft ist es, den
in jedem Ding implizit vorliegenden Logos zu erhellen, sein
irreduzibles Wesen, das mit seinem Schicksal und seinem
Zweck verkniipft ist. Indem sie sein Wesen offenlegt, stellt sie
jedes Ding an den ihm zugehorigen Ort, erkennt seine Funk-

46

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Vernunft

tion und sein Schicksal innerhalb der Ordnung des Kosmos an
und fixiert seine Bestimmung und seinen Zweck.

Das Universum ist eine organische Struktur, eine einheit-
liche Totalitit, in welcher die Teile im Dienst des Ganzen ste-
hen, und das Ganze im Dienst der Teile. Sein Gesamtsinn er-
gibt sich aus der Verkniipfung der einzelnen Bestrebungen
und Begehren, und die einzelnen Bestrebungen werden erst
sinnvoll, indem sie sich der héchsten Einheit des Ganzen zu-
wenden. Weil es eine totalitiare Einheit der Wesen gibt, erhal-
ten die einzelnen Dinge die Wiirde, die ihnen die Fiille ihres
Seins iibermittelt. Weil die einzelnen Dinge tiber Wiirde und
Wert verfiigen, besitzt die Gesamtheit einen obersten, umfas-
senden Sinn. Alles steht in einem Bezugsverhiltnis zu allem.
Alles ist unersetzlich und irreduzibel. Es gibt einen Kosmos im
strengen Sinne des Wortes. Und da im Universum — uni-ver-
sum — das Sein das Gute ist, ist alles wesenhaft gut. So garan-
tiert es die Ordnung der Liebe. Allein die ungeordnete Liebe,
der wirre Trieb, ist imstande, die Welt zu verstoren. Und im
Gefolge dieser Liebe befinden sich » Auflésung«, »Scheiternc,
»Zerstreuungx.

Gegeniiber dem harmonischen Organismus, den die stiitzende
Einheit von Liebe und Logos darstellt, steht die intellektuelle
Vernunft mit ihren dringlichen Forderungen, die sie an die
Welt richtet. Das Ziel des neuen wissenschaftlichen Ideals kon-
zentriert sich auf das Ziel der reinen intellektuellen Betrach-
tung, die frei ist von jeder sentimentalen und aktiven Storung.
Ein analoger Vorsatz fand sich schon in Griechenland und
fithrte in Jonien zur Geburt des wissenschaftlichen Geistes,
der die Seele der abendlandischen Kultur ist.

Verschiedene Philosophen der Schule von Elea, der Ato-
mismus und der mathematische Pythagoreismus haben ihn
machtvoll verspiirt, und schliefSlich hat er sich in die hochste
Vollendung des aristotelischen Gottes gefliichtet. Unter dem

47

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Einfluss der mathematischen Physik steigt die reine Vernunft
zur Erde nieder und nimmt ihren Platz in der Mitte der Men-
schenkultur ein.

Die Norm von Intelligenz und Wahrheit, die im Zentrum
des geistigen Lebens errichtet wird, beruht — wie die reine Ma-
thematik, die ihr als Modell dient — auf Strenge und Mafsi-
gung. »Uberstiirzung und Voreiligkeit« miissen vermieden
werden, und von der intellektuellen Tatigkeit und jedem ihrer
Schritte ist eine vollige Evidenz, Klarheit und Unterscheidung
zu verlangen, die Wirklichkeit der Dinge ist einer strengen
Analyse zu unterziehen, bis man zu einfachen Elementen ge-
langt, die sich durch einfache Griinde belegen lassen. Nur so
wird es moglich, die Dinge den rigorosen Mechanismen der
Berechnung zu erschlieflen und einem wissenschaftlichen An-
spruch zu gentigen. Gemiafd dem alten pythagoreischen Vor-
satz muss der Kosmos Zahl und Maf3 unterworfen werden.
Nur das, was sich mit mathematischen Formeln berechnen
ldsst, kann Anspruch erheben, wahr bzw. wirklich zu sein.

Allein die Berechnung bringt Klarheit, Unterscheidung
und mithin Evidenz. Real ist das Abwigbare, das Messbare.
Die mensura ist ein Akt der mens. Aber nur das Homogene
ldsst sich messen. Das ist eine Grundregel des Rechnens. Jede
mathematische Aufgabe verlangt die Homogenitit der Daten.
Die Anhdufung heterogener Wirklichkeiten — Stithle, Blumen,
Biicher ... — wird niemals eine Summe ergeben. Die sogenann-
ten Berechnungen mit konkreten Zahlen sind tatsdchlich eine
Fiktion. Wir gehen davon aus, dass die Dinge, mit denen wir
uns befassen, gleich sind, weil wir uns iiber ihre Unterschiede
hinwegsetzen. In Wirklichkeit arbeiten wir nicht mit konkre-
ten Dingen, sondern mit Einheiten, die einer weniger radika-
len Abstraktion unterliegen. Wir konnen Stiihle, Blumen, Bii-
cher ... zihlen, weil wir annehmen, dass alle Blumen, alle
Stiihle, alle Biicher gleich sind. Aber in der konkreten Wirk-
lichkeit sind sie das nicht. Nur weil sie verschieden sind, kon-

48

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Vernunft

nen wir behaupten, dass es mehrere sind. Thre Vielheit ver-
schmilzt mit ihrer Individualitit. Um die Rechnung durch-
zufithren, sehen wir davon ab, dass sie verschieden sind, und
machen einige daraus, d.h. Einheiten. Jeder Unterschied — in
Farbe, Grofle, Perspektive ... — wiirde sie diversifizieren und
damit heterogen machen, also inkommensurabel. Jede Quali-
tat ist grundsatzlich irrational.

Die Homogenitit ist eine Forderung der Vernunft. Sie ist
die unweigerliche Folge der konsequenten Anwendung des
Prinzips der Identitit und des Widerspruchs. Jede Heterogeni-
tat ist widerspriichlich. Nur die Methoden der analytischen
Geometrie machen es moglich, mit Klarheit und Prazision
tiber Zahlen oder bestimmte Figuren nachzudenken. Um die
Welt iiber die Klarheit des Verstandes zu erfassen, muss sie
notwendigerweise in ihrem Kern iiber eine mathematische
oder quasi-mathematische Struktur verfiigen. Die physische
Welt ist Ausdehnung und Bewegung innerhalb der Ausdeh-
nung. Und die Bewegung — die einzige rationale Wirklichkeit
— beschrinkt sich auf den relativen Ortswechsel.

Die Wirklichkeit ist identisch und gleichgiiltig, d.h., sie
ist an nichts interessiert, weder am »Hohen« noch »Nied-
rigen«, weder an der Bewegung noch der Ruhe. Da es keine
verschiedenen oder bevorzugten Orte gibt, bzw. geben kann,
sind die Bewegung und die Ruhe gleichgiiltig und relativ. Das
ist das Prinzip der Ruhe und Relativitit. Was sich bewegt,
bleibt in Bewegung, solange es nicht behindert wird. Was ruht,
verhilt in dieser Ruhestellung, solange es nicht beunruhigt
wird. Bewegung und Ruhe sind schlussendlich identisch und
austauschbar. Der Grundsatz der Bewegungslosigkeit ergibt
sich notwendigerweise aus dem Postulat der universellen In-
differenz.

Der Wechsel ist radikal und entscheidend. In einer Welt
heterogener, tiber einen eigenen Sinn und eine eigene Funk-
tion verfiigender Eigenschaften ist alles personlich und un-

49

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

tibertragbar. Die Individuen befinden sich im Dienst einer Idee,
die sie einordnet und ihnen eine universelle Bedeutung ver-
leiht. Aber die universellen Gesetze — Arten, Gattungen, For-
men ... — sind Formen und Gesetze individueller Wirklichkei-
ten. Auch die groflen Abteilungen der Wirklichkeit besitzen
verkniipft mit ihrer universellen Wirklichkeit ein Profil und
eine personliche Physiognomie. Jede hierarchisch organisierte
Gruppe ist ebenfalls in gewissem Sinne eine Person. In der
identischen Welt der mathematischen Physik ist alles grund-
satzlich austauschbar. Alles besitzt denselben Wert, und da
nichts iiber einen eigenen Wert verfiigt, hat im Grund nichts
einen Wert. Alles ist gleichgiiltig.

Auf eine Welt, in der alles »interessant« war, folgt eine
Welt, in der alles »gleichgiiltig« ist. Das, was nicht so ist, was
tiber besondere Unterschiede, Antriebe oder Anziehungspunk-
te verfligt, kann nur eine fliichtige und illusorische Erschei-
nung, eine [llusion oder ein Blendwerk sein. So schreibt es die
wissenschaftliche Forderung nach universeller Intelligibilitdt
vor. Das alte und mittelalterliche Universum und seine person-
lichen organischen Strukturen verbergen eine uniforme iden-
tische Welt: Die Welt der wahren Wirklichkeit — Atome, Wir-
bel, Materie, Energie ... Die antike Polychromie verdeckt
einen grauen stillen Untergrund. Alle Orte sind gleich. Alle
Bewegungen — natiirlicher oder geistiger Art — sind gleichgiil-
tig. Eine einzige Substanz bildet die wahre tiefe Wirklichkeit.

Hinsichtlich der Fortschritte der neuen Wissenschaft —
Kopernikus, Galileo, Descartes, Huygens, Newton ... — besitzt
die neue Auffassung alle Merkmale einer evidenten Wahrheit.

50

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Drei Forderungen

Drei Forderungen

Und nicht nur das. Wichtige Uberlegungen ontologischer und
theologischer Art geben ihr einen starken Riickhalt. Eine alte
Idee mit tiefen geschichtlichen, christlichen und hellenischen
Wurzeln — Augustinus, Plotin ... — findet Eingang in die neue
Geisteshaltung, passt sie an, entwickelt sie und ist Ausgangs-
punkt fiir die grofSen rationalistischen Metaphysiken des 17.
und 18. Jahrhunderts. Von alters her war man der Ansicht,
dass sich nichts erkldren oder begreifen lasse, ohne den Bezug
auf die Einheit. Damit etwas Sinn bekommt, muss es in Bezie-
hung zur kosmischen Einheit gesetzt werden. Insofern be-
schrinkt sich das Zeitliche auf das Ewige und verschwinden
die Antinomien, die das Ergebnis der fliichtigen widerspriich-
lichen Erfahrung sind. Jeder in die Unendlichkeit gestellte Wi-
derspruch fiithrt uns zur ungeteilten Einheit. Um das in der
Erfahrung implizite Sein zu erreichen, ist es notwendig, seine
zeitliche Vielheit auf das von ihm angekiindigte Unendliche zu
projizieren. In diesem befindet sich die Wurzel seines wahr-
haftigen Seins. Jede Begrenzung ist Verneinung. Es ist nicht
moglich, eine Teilwirklichkeit rational zu denken, denn als sol-
che ist sie widerspriichlich: Im Hinblick auf die Totalitdt ver-
liert sie ihre Legitimitat und erlangt ihren vollen Sinn (Cusa-
nus).

Diese zuvor eng an die organische Vorstellung vom Uni-
versum gebundene Idee verwandelt sich plotzlich in das
machtvollste Werkzeug ihrer vollstindigen Zerstorung. Dazu
reicht es, wenn man von der sogenannten Analogie und Aqui-
vozitit des Seins zur Idee vom univoken Sein tibergeht, fiir die
das Sein nichts anderes als reines Sein ist. Die traditionellen,
»transzendenten Begriffe« verengen sich auf einen einzigen.
Dieser Wandel, fiir den die mathematische Physik Ausgangs-
punkt und Folge ist, ist der Schliissel fiir die spezifisch »moder-
ne« Geisteshaltung, und die Wurzel ihrer Fruchtbarkeit und

51

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Richtungslosigkeit. Drei Forderungen begriinden sie: eine
physische, eine ontologische und eine theologische. Die Physik
fordert Homogenitit und Indifferenz — Ruhe, Bestiandigkeit —;
die Ontologie hilt den Gedanken verschiedener unabhingiger
Wesen fiir widerspriichlich und daher unméglich; die Theo-
logie verwirft eine Wirklichkeit, die die Gottheit transzendiert.

In der Tat ist es nicht moglich, mehr als eine Substanz
rational zu denken. Die Substanz ist grundsatzlich das, was in
sich und durch sich existiert. Demnach ist jede Teilwirklichkeit
in einer anderen enthalten, an der sie hiangt und von der sie
abhingt; deshalb ldsst sich von ihr nicht behaupten, dass sie
in sich und durch sich selbst existiert, noch dass sie in Wirk-
lichkeit und Wahrheit iiberhaupt existiert. Sie ist keine wahre
Wirklichkeit. Die Substanz lasst keine Zweiheit oder Vielheit
zu. Jede Teilwirklichkeit ist grundsitzlich in einer Gesamt-
wirklichkeit enthalten. Alles Relative ist von etwas und damit
letztendlich von allem abhingig. Gezwungenermaflen muss
daher die wahrhaftige Wirklichkeit das Eine sein, und da sie
es sein muss — so verlangt es zwingend die Vernunft —, ist sie
es.

Vom theologischen Standpunkt aus betrachtet ist Gott die
oberste Wirklichkeit und folglich die hochste Vollendung und
hochste Gewalt. Von einem Sein lasst sich nur behaupten, dass
es wahrhaftig und wirklich ist, wenn es als umfassendes Sein
vorliegt. Daher ist es notig, die christliche — und sogar neupla-
tonische — Auffassung zu verwerfen, dergemifS die Welt im
Vergleich zu Gott heterogen ist und einen unvollkommenen
und minderwertigen Zustand darstellt. Eine Welt auflerhalb
von Gott, wiirdelos und unfertig, wire in Wirklichkeit eine
Welt aulerhalb des Seins, d.h. ein Nichtsein, und als solches
wiirde sie das Sein beschrinken und zerstoren. Oder sie befan-
de sich in Gott und in diesem Fall wire Gott gewisse Aspekte
betreffend etwas Unvollendetes — hinsichtlich seiner Macht,
Weisheit, Gerechtigkeit, Giite ... —, oder aber sie lige aufSer-

52

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Drei Forderungen

halb von Gott und wiirde solchermafien Gott eine Grenze set-
zen. Und ein begrenzter Gott ist definitionsgemafS kein Gott.

Es ist unmoglich, dass Gott die Wirklichkeit mit etwas
teilt, das ihm fremd ist. Genauso unmaoglich ist es, zu behaup-
ten, dass etwas au3erhalb von Gott bestehen kann, ohne damit
eo ipso Gott zu verneinen. Folglich ist die Welt entweder voll-
endet, fertig und erscheint als eine unabdingbare Notwendig-
keit der Wesenheit Gottes, oder aber sie ist unvollendet, hete-
rogen und beschrankt, und in diesem Fall befindet sie sich
auflerhalb von Gott, begrenzt Gott und zerstort ihn. Entweder
beinhaltet Gott die Welt als Teil seiner gesamten Wesenheit
oder die Welt zerstort Gott.

Aus metaphysischen und theologischen Griinden, oder
einfach aufgrund der konsequenten Anwendung des onto-
logischen Prinzips von der Einheit des Seins, sehen wir uns
gezwungen, eine einzige homogene Wirklichkeit vorauszuset-
zen, wie sie auch die moderne Physik und ihre mathemati-
schen Hilfsmittel fiir ihren begrenzten Horizont verlangt.
Das unbewegte Sein — der Gott Aristoteles” — verwandelt sich
in eine einzige metaphysische Wirklichkeit, in die einzige Sub-
stanz des Universums. Allein wenn man die Dinge »aus dem
Blickwinkel der Ewigkeit« betrachtet, kann man in ihnen et-
was sehen, das sie auf ewig an das Sein bindet. Die unmittel-
bare Wirklichkeit veriandert und verwandelt sich, weist ver-
gingliche Merkmale und Eigenschaften auf, und ihre eigene
Verginglichkeit zeigt diese in ihrer Abhédngigkeit von etwas,
das nicht an ihr teilhat. Und da es nur eine Wirklichkeit gibt
und geben kann und nichts aufSerhalb ihrer denkbar ist, wird
klar, dass diese unendliche, absolute und ewige Wirklichkeit
das Einzige ist, das wahrhaftig Gott genannt werden kann.

53

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Die anthropomorphische lllusion

Sobald einmal die vollendete Einheit des Seins durch die Not-
wendigkeiten der Wissenschaft und die Imperative der Ver-
nunft festgelegt ist, erfahrt die gesamte Wirklichkeit des Kos-
mos eine tiefgreifende Spaltung. Diese widerspriichliche
Konsequenz ist die Quelle schwierigster Probleme. Auf der
einen Seite ist die physische Wirklichkeit — und ihre ontologi-
sche Wirklichkeit ist eine Eigenschaft, ein Aspekt unter vielen.
In ihr, die rational, unbewegt und identisch ist, findet sich das
ganze Sein und die Fiille des Seins. Sie ist vollkommen und
ewig, natiirlich und gottlich. Auf der anderen Seite ist die
scheinbare Wirklichkeit der Eigenschaften und Werte ange-
fiillt mit Begehren und Wiinschen, Angsten und Hoffnungen,
Liebe und Hass. Sie ist subjektiv und fiktiv, fliichtig und spek-
tral, eine oberflachliche Erscheinung, anhand der die Substanz
sich zeigt und spiegelt. Niemals zuvor ist der Gegensatz so
deutlich zutage getreten. Schein und Wirklichkeit stoflen
plotzlich aufeinander. Die pulsierende Wirklichkeit des Lebens
wird ihrer grofiten Sehnsiichte beraubt.

Angesichts dieser Dualitdt gibt es keine andere Losung,
als die zweite an die erste zu binden und vermittels geometri-
scher Argumente den Mechanismus ihrer mannigfaltigen Ver-
breitung aufzuzeigen. Da das Leben und die Welt, in der es
ablauft, sich den Imperativen der Vernunft widersetzen, muss
die Wurzel der Illusion erklart und der Trug in Wahrheit um-
gewandelt werden. Spinoza liefert uns das vollendete Modell
dieser Art von Erklarungen, die schon in der hellenischen An-
tike, z. B. bei Xenophanes, in Ansitzen vorhanden sind. In sei-
ner Lehre findet sich das Schema aller nachfolgenden Theo-
rien, von den franzosischen Moralisten bis Freud. Das
menschliche Bewusstsein ist nicht auf die intellektuelle Tatig-
keit beschrankt. Daneben ist es auch an einer Reihe von Ge-
fithls- und Triebtatigkeiten beteiligt. Das Leben ist neben der

54

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die anthropomorphische lllusion

Kontemplation vor allem Aktion. Und die Aktion verwirklicht
sich anhand einer Reihe von Impulsen, Trieben, Vorsitzen,
Zwecken und Zielen. Somit enthiillt uns die Klarheit des Intel-
lekts die Wahrheit. Die Sorgen des taglichen Lebens verdecken
und verdunkeln diese Wahrheit. Das Gefiihl und die Leiden-
schaft miissen der Klarheit des Intellekts unterstellt werden,
die Seelenregungen miissen einer rationalen Priifung unter-
worfen und damit wie Zahlen, Figuren und Flachen behandelt
werden, und das ganze Universum muss gemifs einer mathe-
matischen Ordnung aus Thesen, Lehrsitzen und Folgeschliis-
sen hergeleitet werden.

Bei dieser Vorgehensweise wird uns rasch klar, dass das
qualitative organische Universum, das im unmittelbaren Le-
ben sichtbar wird und in dem die zwei groflen klassischen
Liebesauffassungen ihre Bedeutung erlangen, nichts anderes
als eine anthropomorphische Deutung vorstellt und deshalb
falsch ist. Der Mensch projiziert auf das Universum das ganze
Sammelsurium seiner subjektiven Begierden, personifiziert
die Wirklichkeit und schreibt ihr Tendenzen und Zielsetzun-
gen zu, die sich ausschliefSlich in der menschlichen Wirklich-
keit finden.

So verleiht der Mensch dem Universum eine menschen-
gleiche Natur. Indem er im Universum Dinge sieht, die einem
Zweck dienen — die Augen befihigen zum Sehen, die Zahne
dienen dem Beiflen ... —, folgert er, dass in der Natur nichts
grundlos geschieht und dass letztendlich alles dem eigenen
Vorteil gereicht. Alles steht im Dienst des Menschen. Unniitz
und schadlich ist, was ihm nicht forderlich ist oder sogar ent-
gegensteht. Daher die Bedeutung der Vorsehung. Wenn die
Dinge Mittel zum Zweck sind und damit eigentlich mensch-
lichen Zwecken dienen, konnen sie nicht aus sich selbst heraus
bestehen, noch aufgrund eigener Wirksamkeit hervorgekom-
men sein. Sie benotigen Fithrer und Forderer, die mit einer
dem Menschen vergleichbaren Intelligenz und Freiheit aus-

55

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

gestattet sind. Die Gotter oder der Gott der traditionellen Re-
ligionen stellt sich in den Dienst des Menschen. Das jedoch tun
sie nicht umsonst. Im Gegenzug erhalten sie seine bedin-
gungslose Ergebenheit und glithende Anbetung. Das Blend-
werk der Welt wird von Gott zum Vorteil des Menschen ge-
lenkt, und dieser benutzt es fiir eigene Zwecke und zur
Befriedigung seiner »blinden Wiinsche und unersittlichen
Gier« (Spinoza).

Wabhr ist, dass wir in der Natur auf nutzlose und sogar
schddliche Dinge treffen, wie z. B. Krankheiten, Unwetter und
Erdbeben. Das ist indes nicht wichtig. Es handelt sich hierbei
um Folgeerscheinungen des gottlichen Zorns, den die mensch-
lichen Beleidigungen ausgelost haben. Und trotz der erfah-
rungsgemafs unzihligen Fille, bei denen gliickliche Begeben-
heiten unterschiedslos die Frommen und Unfrommen treffen,
bleibt das Vorurteil unversehrt bestehen. Gottes Pline tiber-
steigen unsere Begrenztheit und Unwissenheit. Der Mensch
hilt lieber an seiner Unwissenheit fest, als seinen Traum auf-
zugeben und in der Klarheit der Vernunft das wahre Antlitz
der Wirklichkeit zu suchen.

Die Unwissenheit um diese Wahrheit ist begleitet von
den schwerwiegendsten Irrtiimern, was das Problem der Per-
fektion und Imperfektion anbelangt, die Folgen und Ursachen,
das Gute und Bose. So wird z.B. behauptet, dass nichts gut
oder bose ist, es sei denn, es ist Gottes Plan oder Ausdruck sei-
nes freien Willens. Das wiirde aber bedeuten, dass die gottliche
Herrlichkeit launisch und verdnderlich wire und Gott selbst
eine beschrinkte mangelhafte Wirklichkeit. Hinzu kommt,
dass in diesem Fall die Weltwirklichkeit anders aussehen konn-
te, als sie tatsachlich ist, und so, wie sie sich von Gott auf eine
bestimmte Weise ableitet, hitte sie ebenso gut verschieden
ausfallen konnen, wenn das seine absolute und allmichtige
Freiheit verfiigt hitte. Daraus folgt, dass es in Gott etwas rein
Virtuelles und Mogliches gibt, eine Begrenztheit oder Imper-

56

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die anthropomorphische lllusion

fektion des Seins. Ein dhnlicher Irrtum wird begangen, wenn
man behauptet, dass Gott vermoge der Gnade und mit Blick
auf einen Zweck auf die Welt einwirkt, also mit dem Ziel, das
Gute und die Rettung der Dinge zu erreichen, und, schluss-
endlich, das eigene Wohl. Diese Behauptung leugnet erneut
das wahre Wesen Gottes. Ein ziel- oder zweckgerichtetes Han-
deln, also auf ein Gut hin, das man nicht besitzt, bedeutet of-
fensichtlich, dass einem etwas fehlt und man auflerhalb seiner
selbst etwas Besseres sieht, das zu erlangen mdoglich ist. Wenn
Gott auf einen Zweck hin handelt, heifdt das, dass er etwas er-
strebt, woran es ihm mangelt, und er demnach auf irgendeine
Weise machtlos, unvollkommen und unzulanglich ist. Das
aber ist eindeutig die unverhohlenste und offenkundigste Ver-
neinung Gottes.

Tatsdchlich sind die Dinge, wie sie sind, aufgrund ihrer
totalen Notwendigkeit und Vollkommenbheit; sie konnten von
Gott weder auf eine andere Weise noch in einer anderen Ord-
nung hergestellt werden, als in der Weise und Ordnung, wie
sie erzeugt wurden. Sie wurden mit hochster Vollkommenheit
erschaffen, weil sie notwendigerweise einer bestimmten Natur
entsprungen sind und innerhalb eines im hochsten Grad voll-
endeten Ganzen.

Um die Wirklichkeit akzeptieren zu konnen, miissen wir
die menschliche Perspektive aufgeben und den Standpunkt der
Natur und Gottes einnehmen, auf unseren ganzen Anthropo-
morphismus verzichten und die Dinge objektiv, uneigenniitzig
und unpersonlich betrachten. Dann erst wird uns die mensch-
liche Wirklichkeit als ein Einzelfall der Gesetze erscheinen, die
das Weltall insgesamt lenken. Entsprechend wiirde uns klar,
dass es nicht nur absurd ist, die Vorsitze, die unser person-
liches Leben scheinbar leiten, auf das Universum anzuwenden,
sondern ebenfalls, dass sogar die Funktion des Universums in
diesem Leben ganz oberfldchlich ist und Frucht einer Tau-
schung.

57

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Die Tauschung riihrt daher, dass der Mensch sich seiner
Handlungen zwar bewusst ist, nicht aber der Antriebsgriinde,
die ihnen vorausgehen. Er kennt sein Verlangen, seine Wiin-
sche und Begierden, sein Wollen. Er folgt ihnen oder wider-
steht ihnen. Und je nachdem sind die Folgen Freude oder Leid,
Ruhm oder Strafe. Doch kennt er nicht die Griinde, die dahin-
ter stehen, und diese Unwissenheit ldsst ihn glauben, dass es
keine Griinde dafiir gibt. Daher der absurde Glaube an die Be-
fahigung des Menschen, aus freiem Willen eine zweckorien-
tierte Entscheidung zu fallen. Aus der Tatsache, dass die Wiin-
sche und Begierden zur Befriedigung der Bediirfnisse
gereichen, folgt, dass wir diesen gemafd handeln und dass der
Zweck die Handlung bestimmt. Damit aber wird die natiirliche
Ordnung umgekehrt und die kausale Verbindung verworfen.
Tatsiachlich existiert nichts ohne einen bestimmten Grund,
nichts, das nicht notwendigerweise auf etwas folgt, und aus
dem sich nicht wiederum etwas anderes notwendigerweise ab-
leitet. Wenn der Mensch iiber die Griinde Bescheid wiisste, si-
he er deutlich, dass seine Wiinsche und Begierden und die Be-
diirfnisse, die sie befriedigen, notwendigerweise von mehr
oder weniger komplexen, aber véllig einsichtigen Griinden ab-
hingen. Die Zwecke, die sein Streben zu leiten scheinen, sind
das Ergebnis realer, aber unbekannter Ursachen. Unser Unwis-
sen berechtigt uns nicht dazu, sie zu verneinen. Die Funktion
der Philosophie und Wissenschaft ist es, das Geheimnis zu lif-
ten, die Ursachen offenzulegen und die Tauschung zu entlar-
ven. Damit wird der Traum von einem Zweck und der ihn be-
gleitenden Wirkungen zerschlagen und deutlich tritt das
Universum — und darin selbstverstandlich der Mensch — zum
Vorschein sowie die ewigen Gesetze, die gleichmiitig seinen
kausalen Lauf bestimmen. Die Fata Morgana des Zwecks, das
Resultat des begrenzten Wissens, also der Unwissenheit, lasst
sich nur durch eine umfassende rationale Erkenntnis zersto-
ren. Anhand des uneingeschrinkten Vernunftgebrauchs ge-

58

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die hochste Einheit

langen wir tiber die Grenzen des menschlichen Blickpunkts hi-
naus und nehmen den Blickpunkt der Ewigkeit ein, d.h. den
Blickpunkt Gottes und des Universums.

Die hochste Einheit

Wenn das stimmt — und alles deutet darauf hin, da es sowohl
die mathematische Physik als auch tibereinstimmend Ontolo-
gie und Theologie bestitigen —, ist der Kosmos insgesamt
sinnlos und das menschliche Leben mit all seinen Beschafti-
gungen und Begierden, Leidenschaften und Abneigungen wi-
re nichts weiter als eine Fiktion. Die Natur ist unseren Wiin-
schen gegeniiber gleichgiiltig. Das ganze Leben verliert seine
transzendente Bedeutung. Weil alles an der Vollkommenheit
des Seins teilhat und auf seine Art perfekt ist, ldsst sich in
Wahrheit nicht von niedrigen oder héheren Wirklichkeiten
sprechen. Nichts ist besser oder schlechter, weder ist die Freude
besser als der Schmerz, noch das Schone besser als das Hiss-
liche oder das »Gute« als das »Bose«.

Nichtsdestotrotz erscheint die Liebe weiterhin als die
hochste Strahlung des menschlichen Lebens, indes auf eine
vollkommen neue Weise. Sie ist schon nicht mehr sehnstichti-
ges Delirium, noch demiitig kniende Zuneigung. Nach dem
Gesagten ist es schon nicht mehr moglich, dass sich die hochste
Wiirde in etwas befindet, das, unmittelbar oder entfernt, mit
den dem Gefiihlsleben oder Emotionen eigenen Bewegungen
etwas zu tun hat.

Es ist leicht einzusehen, dass die Liebe in ihren traditio-
nellen Formen ihren Sinn verliert oder einen untergeordneten,
untertinigen Sinn erlangt. Mit dem modernen Rationalismus
steigt der aristotelische Gott auf die Erde herab und die Welt
wird so gleichmiitig wie Gott. Die Wirklichkeit hort auf, ein
dauerhaftes Streben zu sein und verwandelt sich in ewige Ge-

59

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

genwart. Das Gefiihlsleben ist nichts weiter als eine wirre Pha-
se, ein liickenhaftes dunkles Wissen, das durch die Verstandes-
arbeit erhellt werden soll. Weder in ihm noch in den Werten
oder Zielsetzungen, der Barmherzigkeit oder Gnade gibt es et-
was Irreduzibles, es ist nur mehr das wirre Erscheinungsbild
der Wirklichkeit, das uns offenbart. Die rationale Welt ist das
Ergebnis der Vorstellung.

Man darf hingegen nicht vergessen, dass es die Perfektion
gibt, und zwar ist sie das vollkommene Sein. Was ohne Be-
schriankungen fiir die Vollkommenheit des hochsten Seins gilt,
umfasst selbstverstiandlich auch jedes einzelne der begrenzten
Wesen in seinem Bereich. In jedem dieser Wesen ist die Voll-
kommenheit nichts anderes als eine Selbstbestitigung. Daher
der stoische Begriff von einem tdtigen und einem leidenden
Prinzip. Aktiv und deshalb vollkommen ist ein Seiendes, das
sich in seinem Sein bestitigt. Passiv und letztendlich unvoll-
kommen ist, was beeinflusst, geformt, nachgemacht und durch
die Tatigkeit dufserer, seiner eigenen Wesenheit fremder Ein-
fliisse beschriankt wird. Je grofSer die Selbstbestitigung, umso
grofer die Vollkommenbheit. Je grofler die Leidensfihigkeit,
umso grofler der Mangel. Die Grenze der Leidensfahigkeit ist
die Selbstzerstorung.

Ubertrigt man diese Lehre auf die wesenhaft rationale,
menschliche Natur, wird deutlich, dass im Menschen alles das
Leidensfahigkeit ist, was die Grenzen der Vernunft {iberschrei-
tet. Der Mensch ist nur tétig, solange er sich bedingungslos der
Austibung seiner Verstandesarbeit hingibt, d.h. der Erkennt-
nis der Natur der Dinge anhand von klaren, differenzierten
und angemessenen Gedanken. Auf diese Weise bestitigt er
sich selbst und nahert sich der Vollendung des Seins. Das un-
angemessene dunkle Wissen ist vornehmlich Passion und da-
her Begrenztheit und Knechtschaft. Allein in der Verstandes-
tatigkeit lassen sich das Gute, die reine TFreude, die
Frommigkeit und die Freiheit finden.

60

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die hochste Einheit

In diesem Punkt bekommen die alten wirren Begriffe von
Freiheit und Zweck eine neue Bedeutung; und die Antinomien
von Finalitat und Kausalitdt, Freiheit und Notwendigkeit las-
sen sich endgiiltig tiberwinden. Die scheinbar widerspriich-
lichen Begriffe von Selbstliebe und Hingabe, Stolz und Demut,
Seelenstirke und Edelmut werden zur ungeteilten Einheit
einer einzigen hochsten Aussage.

Da das universale und notwendige Gesetz der Vernunft
das Richtmafd des Menschen darstellt, gibt es fiir den Men-
schen Freiheit und Selbststandigkeit tatsichlich nur vermittels
der Unterwerfung unter das eigene Gesetz. Die Freiheit ist
Autonomie — Befreiung und Lauterung der Leidenschaften.

Das Ziel des Menschen ist sein eigenes Wohl. Das dem
Menschen eigene Wohl ist die Bestdtigung seiner rationalen
Natur. Aber die Vernunft verlangt die Erklarung der Welt an-
hand der Klarheit des Intellekts, und zur intellektuellen Klar-
heit gelangt man nur iiber die Verkiirzung der Dinge auf ihre
wahren Ursachen und iiber die Kausalreihe zum Urgrund, von
dem sie sich ableiten, und der ihr ganzes Sein ausmacht. Der
Mensch erreicht sein eigentliches Ziel erst, wenn er den ober-
flichlichen Finalismus der Vorstellung durch verniinftige
Griinde ersetzen lernt. Die Zweckbestimmtheit des Menschen
fallt mit der kausalen Notwendigkeit zusammen.

Die Selbstbestitigung, die beim Menschen, wie in allem,
die hochste Vollkommenheit darstellt, ist nichts anderes als
die Ausiibung der freien und notwendigen Verstandesarbeit.
In dieser liegt seine Mitte, sein Wohl und sein Ziel. Die
Selbstbestitigung, die Animositas — Konkordanz und Uber-
windung der tierischen Lust anhand der Autonomie und ra-
tionalen Wiirde, Selbstachtung, Selbstliebe und Stolz —, be-
steht im Erkennen der Ursachen. Und Erkennen ist
Objektivitat, bedingungslose Hingabe an den Gegenstand,
reine uneigenniitzige Spekulation. In der Selbstbestitigung
ist demnach die Selbstaufgabe inbegriffen, die Aufgabe der

61

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

individuellen Launen und Unterschiede, des parteiischen Ego-
ismus jeder Art, der Eigenwilligkeit oder subjektiven Willkiir.
Sich selbst bestitigen bedeutet, sich den Dingen iiber den In-
tellekt hingeben, sie in ihrem eigenstindigen und objektiven
Sein verstehen, in ihnen und durch sie, in der Vernunft und
durch die Vernunft zu leben. Seelenstirke und Edelmut be-
kidmpfen einander nicht, im Gegenteil, beide vereinen sich in
der Einheit eines selben Wesens. Die wahrhaftige Stirke des
Menschen ist sein Edelmut.

So ist die Liebe, die intellektuelle Liebe Gottes. Uber den
Intellekt identifiziert sich der Mensch mit der Vernunft, die
das Sein der Dinge und das Wesen Gottes ist. Durch die tatige
Liebe — durch die Hingabe des eigenen Seins und die univer-
selle Erkenntnis — erlangt er die hochste Frommigkeit, besté-
tigt er seine Freiheit und sein Schicksal und hat teil an der
hochsten kosmischen Einheit.

Die Liebe ist nichts anderes als die Bestitigung der Ver-
nunft. Fiir den Menschen — das verniinftige Wesen — bedeutet
Selbstbestdtigung die Bestdtigung seiner selbst im Intellekt.
Die Tendenz des Seienden, sich im Sein zu bestitigen, wird in
der bedingungslosen Hingabe an die Vernunft, die uns defi-
niert, deutlich. Sich bestitigen heift, sich selbst leugnen, die
eigene, empirische und fliichtige Individualitit verneinen und
sich in der Universalitdt des Intellekts bestdtigen. Die Ver-
nunfttatigkeit 1ost das Individuelle, Besondere und Zufllige
im Menschen und in den Dingen auf, und in ihrem Licht of-
fenbart sich das wahre Antlitz Gottes — Deus sive natura. Die
Liebe ist die intellektuelle Tatigkeit.

62

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ubergang zum Naturalismus

Ubergang zum Naturalismus

Auf dem Hohepunkt der Kultur des Mittelalters — bei Thomas
von Aquin und Dante — verbinden sich die beiden grofSen, klas-
sischen Liebestheorien (pagane und christliche Liebe) in einer
poetischen, theologischen und metaphysischen Synthese, die
zugleich ihren Klimax und einsetzenden Verfall kennzeichnet.
Da der Rationalismus sie solchermaflen verquickt vorfindet,
hat er keinerlei Veranlassung, ihre jeweils besonderen und
spezifischen Wurzeln anzugreifen. Es gentigt ihm, ihre ge-
meinsame, organische, finalistische und qualitative Wurzel zu
untergraben. Mit den grofien Synthesen des 13. Jahrhunderts
stiirzen beide Liebestheorien zur gleichen Zeit. Und ihr Fall ist
in ihrer Gemeinsamkeit und durch diese begriindet. Auf unter-
schiedliche und sogar gegensitzliche Art verfolgen beide das
Ziel, die menschliche Natur zu erhohen und ihr Wiirde zu ver-
leihen. Dazu brauchen und fordern sie den dialektischen Wett-
bewerb von Hoch und Niedrig, Gering und Ausgezeichnet,
Himmel und Erde, Siinde und Erlosung, Tod und Auferste-
hung. Das Zeitliche strebt nach dem Ewigen und hat daran teil,
das Ewige offenbart sich und leuchtet im Zeitlichen. In der
einen wie der anderen Theorie wird die Geschichte der Welt
auf eine Geschichte der Liebe verkiirzt.

Mit der rationalistischen Kritik wird alles auf ein und das-
selbe verkiirzt. Der Abgrund zwischen Idee und Wirklichkeit,
Wissen und Gegenwart wird aufgefiillt. Die Ausdehnung und
die Bewegung in der Ausdehnung, deren rigorose Disziplin
ihre perfekte Intelligibilitit enthiillt, ist ein Aspekt der gott-
lichen Wirklichkeit. Die nach dem Vorbild der Mathematik
konzipierte Metaphysik ist die reinste und vollkommenste Zu-
wendung zu Gott (Malebranche). Das Streben nach der ratio-
nalen Einheit erreicht seinen Hohepunkt mit den grofSen Sys-
temen Spinozas und Leibniz’. Gott ist nicht Autor seiner
eigenen Erkenntnis. Die Ideen herrschen tiber die Gottheit.

63

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Gott erschafft die Welt, indem er rechnet. Gott ist der oberste
Mathematiker. So, wie Gott die Welt berechnet hat, so ist sie.
Die Welt ist nicht das Werk der Gottesliebe, sondern Kalkiil
des gottlichen Verstandes (Leibniz).

Dennoch bewahrt die Welt, die in den grofien rationalis-
tischen Systemen zum Vorschein kommt, weiterhin den Glanz
und die Wiirde der alten metaphysischen und religiosen Tradi-
tionen, und jene fithren diese sogar noch in gewisser Weise zu
ihrem letzten Hohepunkt, da sie alles zur hochsten Wiirde er-
heben. Nicht das Hervorragende verschwindet, wohl aber das
Minderwertige. Alles ist ohne Unterschied vollkommen in sei-
ner Art. Der Mensch wird mit der Wiirde ausgestattet, die von
alters her der Engelsnatur vorbehalten war. Das ist das Ergeb-
nis der »intellektuellen Gottesliebe« Spinozas und des radika-
len Optimismus, der sich aus dem System der »préstabilierten
Harmonie« ableitet. In Spinozas Ethik z.B., die nach Art der
Geometrie (more geometrico) verkettet, zugleich strebend
und zuriickhaltend, gleichmiitig und glithend ist, atmet alles
die gottliche Gnade.

Aber es ist trotzdem nur ein Schritt von der Gleichset-
zung des Ganzen mit dem Hochsten zur Gleichsetzung des
Ganzen mit dem Niedrigsten. Wenn alles im Grunde mit sich
selbst identisch ist, reicht es aus, den Schwerpunkt und die Per-
spektive zu wechseln, und vor allem die emotionale Haltung,
um vom Ganzen zum Nichts zu wechseln.

Der aus der Berithrung des griechischen Menschen mit
den geheimsten Anforderungen der christlichen Spiritualitat
hervorgegangene moderne Idealismus scheidet sich in zwei
verschiedene und grofitenteils entgegengesetzte Stromungen.
Schon im Augustinismus, der einen Grofsteil der christlichen
Weltvorstellung prégt, lassen sich unschwer zwei stindig pra-
sente und im Ubergang begriffene Tendenzen ausmachen, die
kaum zu vereinbaren sind: die Erfahrung der religiosen Wahr-
heiten, die zu den Vorstellungen der grofSen Mystiker und Pas-

64

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ubergang zum Naturalismus

cal fithren, und die neuplatonische Lehre von den rationalen
Wahrheiten, die in Descartes und den rationalistischen Onto-
logismus miindet. Dieser, von Goethe weiterentwickelte Onto-
logismus fiihrt seinerseits zu den grofSen Synthesen der Phi-
losophie und der romantischen Kultur — dafiir gentigte es,
seinen dialektischen Elementen den nétigen Dynamismus zu
vermitteln — und steuert geradewegs auf die Probleme zu, die
den Gegenstand des zweiten Teils unserer Arbeit vorstellen.
Der moderne Idealismus zeigt sich zudem in den Anspriichen
eines positivistischen Intellektualismus, dessen letztes Ziel die
Auflosung der Welt und die radikale Verwirrung des Lebens
ist.

»Unser Jahrhundert«, so Kant, »ist das wahre Jahrhundert
der Kritik: Nichts kann ihr entgehen. Umsonst versuchen sich
ihr die Religion mit ihrer Heiligkeit und die Gesetzgebung mit
ihrer Gewalt zu entziehen; solcherart bringen sie nur gerecht-
fertigten Widerstand gegen sich auf und verlieren jedes Recht
auf den ehrlichen Respekt, den die Vernunft all dem zollt, was
ihrer freien 6ffentlichen Priifung standgehalten hat.« Gegen
die Thesen der rationalistischen Metaphysik erhebt sich aufs
Neue die methodische Forderung der positiven Wissenschaft.
Die Naturphilosophie Newtons wirft ihre Strahlen auf die Ge-
samtheit der wissenschaftlichen Erkenntnis. Die cartesische
Analyse muss bis zum Aufersten gefiihrt werden. Sobald die
Vernunft selbst frei ist, findet sie rasch zur rigorosen Formu-
lierung dessen, was schon implizit in ihren ersten Ansdtzen
angelegt war.

Das ganze Universum hing von Gott ab. Seine absolute Wirk-
lichkeit bestimmte jede Existenz. Allein die Wirklichkeit Got-
tes machte die Wirklichkeit der Natur méglich und denkbar.
Aber wie schon Leibniz hervorhob, verfiigt die Wirklichkeit
Gottes ihrerseits — und das ontologische Argument, auf dessen
Beweis sie sich stiitzt — iiber kein anderes Fundament, als die

65

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

rigorose Behauptung ihrer idealen Moglichkeit. Und der Ver-
such, das Wirkliche aus dem Moglichen abzuleiten, wird im-
mer eine ideale geistige Operation bleiben, anhand der es nicht
moglich ist, etwas in die reale effektive Wirklichkeit zu brin-
gen. Hundert vorgestellte Taler sind nicht dasselbe wie hun-
dert echte Taler. Es ist nicht legitim, vom Idealen zum Realen
zu springen oder den Schritt zum absoluten notwendigen Sein
zu unternehmen, wenn die Idee davon nicht im Vorhinein
schon iiber die Bedingungen fiir den unmittelbaren Beweis ih-
rer Wirklichkeit verfiigt. Den groflen Wissenschaften, die die
rationalistische Metaphysik sich erlaubt hatte, mit der Be-
zeichnung »rational« zu versehen (die rationale Theologie, die
rationale Psychologie, die rationale Kosmologie), fehlt die
Grundlage. Nachdem die Metaphysik ihre leitende Rolle ein-
gebiifdt hat, bleibt uns nur mehr die positive Wissenschaft und
die Philosophie, die sich auf jene griinden lasst.

Mit dem Verlust der gottlichen Gegenwart verliert die
Welt ihren Kopf und Spinozas Universum den gottlichen
Riickfluss.

Da aber die rationale Analyse in der Mathematik mit ei-
gener Evidenz bis ins Unendliche gefiihrt wird und vermoge
der Physik in den Kern des Wirklichen vordringt, besteht kei-
ne Veranlassung, an der Effizienz der Vernunft zu zweifeln.
Das Universum iibertrifft staindig unsere rationalen Fahigkei-
ten, und dennoch kann es von diesen durchdrungen werden.
Nachdem der gottliche Glanz aus der Welt ist, geht es gerade-
wegs vom Pantheismus zum Naturalismus.

Das Grundanliegen der theologischen oder metaphysi-
schen Philosophie besteht im Wesentlichen darin, alle Phino-
mene, welcher Art auch immer, den Phinomenen des Lebens,
die als einzige unmittelbar zu erfassen sind, gleichzusetzen.
Demgegentiber beruft sich Comte auf die Objektivitit der As-
tronomie, um den notwendigen Ideenwandel herauszustellen,
namlich, dass sich der Mensch durch die Dinge und sich selbst

66

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ubergang zum Naturalismus

formt, gemafd den Voraussetzungen der positivistischen Phi-
losophie.

Durch den Erfolg der evolutionistischen Lebenstheorien,
die die Ausbildung der Arten den physiochemischen Bedin-
gungen des Universums zuschreiben, wird der Naturalismus
zu seinen extremen Forderungen gebracht. Der Pantheismus
Spinozas verwandelt sich in einen dunklen Monismus. Die
Welt ist eine gigantische Maschine, die nur zeitweise und auf
ihre weniger wesentlichen Teile bezogen die Produktion des
Geistigen fordert.

Das Organische-Lebendige — und die anthropomorphi-
schen Ansichten, die seinen Hohepunkt bilden — kommt spora-
disch in einem Augenblick der solaren Entwicklung hervor
und besteht so lange wie die physiochemischen Bedingungen
wihren, die seine Existenz ermdglichen und notwendig ma-
chen. Es war nicht in der Erde vorhanden, solange sie gliihte,
und es wird erloschen, sobald sie erkaltet oder durch den Auf-
prall eines Himmelskorpers zerschmettert wird. Das einzig
Dauerhafte sind die Krifte der duf3eren Welt, die konsistenter
als der fliichtige Traum des Bewusstseins sind. Die einzigen
ewigen Werte sind die Gesetze vom Erhalt der Materie oder
der Energie, also im Grunde das Kausalitétsprinzip.

Daher sind Vergangenheit und Zukunft auf die Gegen-
wart bezogen. »Die Kenntnis der Natur ist vorstellbar an
einem Punkt, der den universellen Weltprozess durch eine ein-
zige mathematische Formel darstellen konnte, ein einziges
enormes System differenzieller Gleichungen, das in jedem
Augenblick die Richtung und Geschwindigkeit der Atome vor-
gibe« (Du Bois-Reymond). »Eine ausreichende Intelligenz, die
die Eigenschaften der Molekiile des primitiven Urnebels ken-
nen wiirde, hdtte z.B. den Zustand der Fauna in England im
Jahr 1868 vorhersagen konnen, und zwar mit derselben Ge-
nauigkeit, mit der sich sagen lasst, was aus dem Atemdampf
an einem kalten Wintertag wird« (Huxley).

67

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die Liebe und die positive Wissenschaft

Auflosung der Liebe

Von diesem Augenblick an darf die Liebe, wie alle Phainomene
der Natur, ausschliefSlich vom Standpunkt der positiven Wis-
senschaft aus betrachtet werden und anhand von Methoden,
die den Fortschritt der positiven Wissenschaft beglaubigen
und garantieren. Und es versteht sich von selbst, dass, wenn
wir das Phidnomen der Liebe auf eine Wissenschaft verkiirzen,
die Wissenschaft, die sich damit befasst, eine Lebenswissen-
schaft sein muss. Die Biologie im weitesten Sinne — Physio-
logie und Psychologie — iibernimmt die Aufgabe, die einstmals
den groflen religiosen und metaphysischen Philosophien vor-
behalten war. Die Liebe in allen ihren heiligen und profanen
Formen muss auf prazise anschauliche Weise durch Methoden
der Naturwissenschaft erkliart werden.

In Anbetracht dieses Sachverhaltes wird klar, dass die po-
sitive Wissenschaft dieses strahlende und geheimnisvolle Pha-
nomen nicht anders behandeln kann, als sie auch die iibrigen
Probleme der Natur angeht. Indes ist es Ziel der Wissenschaf-
ten — der Mechanik, Physik, Chemie ... —, die Mannigfaltig-
keit der von ihnen untersuchten Phanomene durch eine rigo-
rose Analyse zu simplifizieren: das Komplexe auf das Einfache,
das Vielschichtige und Geheimnisvolle auf das Klare und
Deutliche. Vermittels einer prézisen Unterscheidung trennt
man sorgfiltig die einfachen Elemente der Wirklichkeit und
versucht im Anschluss daran, tiber diese so geschiedenen deut-
lichen Elemente die ihnen unterliegende Totalitdt nachzuvoll-

68

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auflésung der Liebe

ziehen. Durch diese Prozedur der inneren Durchleuchtung
wird das, was dunkel und geheimnisvoll erschien, hell und
transparent.

Die Physik verkiirzt die bunte Mannigfaltigkeit der Natur
auf Grundeinheiten — Atome, Wirbel, Elektronen, Kraftfelder.
Die Biologie sondert aus der Vielheit der Formen, Handlungen
und Instinkte der Lebewesen, die identischen Elemente, die
ihre Grundlage bilden (Zellen, Botenstoffe, Hormone usf.),
aus. Die Psychologie versucht ebenfalls die Komplexitit der
Gefiihle, Triebe und Antriebe des geistigen Lebens auf ihre
konstitutiven Grundelemente zuriickzufiihren. Das Leben
wird zu einem Gewirr elementarer Sensationen, das aktive Ge-
fithlsleben ist das Ergebnis der Vermengung von Elementar-
kriaften — also Gefiihlen wie Freude und Schmerz, Machtstre-
ben, Libido. Bei einer konsequenteren oder scharfsinnigeren
Betrachtung verkiirzen sich die zweiten auf die ersten oder
die ersten auf die zweiten. Diese Vorgehensweise bringt zuerst
den Assoziationismus hervor und, mit Vordringen in die tiefe-
ren Schichten des Geisteslebens, die Psychoanalyse in allen
ihren Formen. Alle Antriebe und Bestrebungen des Geistes-
lebens werden zu Marionetten, die durch subtile und macht-
volle Fiden tiefer reichender, elementarerer und monotonerer
Krifte bewegt werden.

Was die Liebe betrifft und nicht nur die Phinomene des
zwischengeschlechtlichen Lebens und der zwischenmensch-
lichen Beziehungen, sondern auch jene, die den hochsten Dar-
stellungen des kulturellen Lebens zum Ausdruck verhelfen
(die Liebe zur Wissenschaft, die Liebe zur Kunst, die religiose
Anbetung oder die mystische Extase), so sind sie nichts ande-
res als das Resultat einer Reihe von Mechanismen — die wir an
dieser Stelle nicht ausfithren konnen —, anhand derer die
machtvollen Impulse, die die tiefen Zonen unseres Seins be-
herrschen, durch eine Reihe von Phasen der Verdringung
und Sublimierung zur Erzeugung einer leuchtenden, aber

69

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

oberflachlichen und unoperativen Klarheit fiithren. In der Tiefe
befindet sich eine geheimnisvolle dunkle Schicht und auf der
Oberfliche taucht eine unbedeutende Phosphoreszierung auf —
ein Epiphdnomen —, das das Leben tauscht. Die Liebe und alle
von ihr hervorgebrachten Illusionen sind blofle Illusion, das
Ergebnis einer iiberwiltigenden Macht, von der sie erzeugt
werden und in die sie zuriickflieSen. Und die Libido oder der
Drang nach Macht sind ihrerseits nichts anderes als die spezi-
fische Manifestation einer tieferen, kosmischen Energie, die
die Gesamtheit der Dinge bewegt und vorantreibt.

Als die positive Wissenschaft versuchte, das Phanomen
der Liebe zu erkldren und ihrem Wissensgebiet zu unterwer-
fen, kam es, wie es kommen musste: Als sie das Skalpell der
rationalen Analyse an die platonische Liebe, die christliche
Liebe oder die romantische Liebe, die die Frucht ihrer moder-
nen Deutung ist, ansetzte, fithrte das zur Vernichtung ihrer
fundamentalen Wirklichkeit, dem Nerv des Kosmos.

Es gilt zu bedenken, dass die Ergebnisse der psychoana-
lytischen Kritik, gemdfs dem hier vertretenen Standpunkt,
nichts anderes als das Ergebnis eines langen Zersetzungspro-
zesses sind. Nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch in
den gewdhnlichen AuBerungen des Gemeinsinns hatten die
Sublimitaten des Liebeslebens schon seit geraumer Zeit eine
skeptische und ironische Betrachtung erfahren. Die Psycho-
logie und Psychiatrie des 19. Jahrhunderts bemiihten sich, zu
beweisen, dass z.B. die grofSen Konstrukte der Mystiker das
Ergebnis unbefriedigter sexueller Triebe seien und die einen
und anderen letztendlich nicht tiber das sehr bescheidene und
unbedeutende Phanomen der Sekretion eines kleinen lebens-
wichtigen Organs hinausgehen. Die Untersuchungen Sten-
dhals versuchen auf »wissenschaftliche« Weise die Zersplitte-
rung der traditionellen Werte, die die Folge der sarkastischen
Ironie Voltaires ist, zu ergriinden, und Voltaire seinerseits
steht in der Linie der pessimistischen Maximen der grofsen

70

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auflésung der Liebe

franzosischen Moralisten des 17. Jahrhunderts. »Die Tugen-
den verlieren sich im Eigennutz wie die Fliisse im Meer« (La
Rochefoucauld).

Die Psychoanalyse beschrankt sich darauf, den analy-
tischen Anspriichen der Wissenschaft in konsequenter und
systematischer Form zu geniigen. Wie in der groflen grie-
chisch-christlichen Tradition das Partielle und Begrenzte, und
allgemein das Geringe seinen Sinn und sein Sein durch den
Bezug zum Hohen und letztendlich zur hochsten, die Welt lei-
tenden Einheit erhilt, so will die positive Wissenschaft das
Komplexe durch das Einfache erkliren, das Grofse durch das
Kleine, das Hohe durch das Niedrige. Allein das Minimale,
das Elementare ist befdhigt, das Komplexe intelligibel zu ma-
chen. Aus der ersten Tradition ergibt sich die Erhohung der
Welt und des Menschen; aus der positiven Wissenschaft die
erbarmungslose Herabsetzung der beiden. Schon ist es nicht
mehr moglich, dass sich die Welt durch den Drang des Nied-
rigen zum Hohen oder durch die liebende Neigung und Hin-
gabe des Hohen zum Niedrigen erklart. Alles ist ein und das-
selbe. Die Elementarkrifte, die alles beherrschen, verfiigen
weder iber ein transzendentes Ziel, noch einen Sinn oder
Zweck. Der unpersonliche Blickpunkt Gottes hatte im ontolo-
gischen Rationalismus den sogenannten anthropomorphi-
schen Blickpunkt ersetzt. Im bodenlosen Meer der kosmischen
Energie versinken jetzt Mensch und Gott.

Auffillig ist die Genugtuung, mit der Freud diese Demii-
tigung des Menschen durch die Wissenschaft bedenkt. Laut
Freud verlor der Mensch mit der Kopernischen Revolution sei-
ne herausragende Stellung als Mittelpunkt des grenzenlosen,
physischen Kosmos. Der Rationalismus beliefS ihn zwar im
Zentrum des geistigen Universums. Aber er war nicht mehr
die Krone der Schopfung, sondern wurde zum »Herrscher tiber
die Natur«. Als unbedeutendes Partikel verloren in der Weite
der Welt beherrscht er diese durch die Vernunft und die Be-

71

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

rechnung. Das Denken denkt die Ausdehnung und unterwirft
sie seiner Gewalt. Darwin l6st den Menschen aus seinem geis-
tigen Zentrum. Der rationale Geist ist nichts anderes als das
Ergebnis und der letzte Auswuchs der kosmischen Evolution.
Was ihm bleibt, ist das begrenzte Feld der Innerlichkeit. Das
Bewusstsein kennt sich selbst, kennt und beherrscht seine Um-
welt anhand rationaler Maf3stibe. Die psychoanalytischen
Theorien iiber das Unbewusste losen diesen letzten Rest Wiir-
de in einem Meer monstroser, unpersonlicher und unbekann-
ter Triebe auf. Das Rationale ist nichts weiter als eine unope-
rative aposteriorische »Rationalisierung« irrationaler Triebe.
Das Bewusste ist in der Hand des Unbewussten. Wie beim
Meer befindet sich das Leuchtende an der Oberflache und ist
doch nur der Reflex tiefer, dunkler und wilder Stromungen.
Der Mensch ist nicht mehr Herr, weder tiber sich selbst noch
tiber irgendetwas anderes. Seine Illusionen sind reine Illusio-
nen. Er treibt richtungslos auf einem aufgewiihlten unbéndi-
gen Strom. Die Liebe der Personen, die Werke der Wissen-
schaft, der Kunst, der Moral- und Rechtslehren, der Religion
sind das Resultat der Sublimierung blinder, unkontrollierbarer
Krafte.

Noch im rationalistischen Materialismus findet sich ein
Rest der alten Wiirde, die Gott, dem Menschen und der sie
beide trennenden Natur innewohnt. Bewusst oder unbewusst
projiziert sich auf die Materie das Licht der Vernunft. In jedem
Materialismus tiberlebt ein Rest Pantheismus. Die Natur hat
einen goldenen Glanz. Nur so erkldrt sich das Vertrauen in
die Vernunft und in den »Fortschritt«, den der Materialismus
im Banner tragt. Der psychoanalytische Irrationalismus — und
die mannigfachen Tendenzen, die mit ihm aus anderen Per-
spektiven zusammenarbeiten — 1oscht den letzten Funken
Licht. Das einzig tiefgriindig Wirkliche ist die primare, blinde
Energie. Das Reich der Finsternis der primitiven keltischen
Traditionen riickt in die Mitte der Welt. Es handelt sich um

72

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wissenschaft und das Leben

eine »satanische« Auffassung im wortlichen Sinne der christ-
lichen Traditionen.

Die Wissenschaft und das Leben

Welche Haltung soll man angesichts dieser Situation einneh-
men? Sollen wir die Folgerungen der positiven Wissenschaft
so einfach hinnehmen und sagen, dass alle Illusionen, die die
Menschheit jahrhundertelang angetrieben und zur Errichtung
all dessen veranlasst haben, was das Leben lebenswert macht —
Liebe, Kunst, Wissenschaft, Moral, Recht, Religion —, nichts
weiter als ein bedeutungsloses Schimmern an der Oberflache
unseres Seins sind? Sollen wir um der Wissenschaften willen
auf die »Freuden« des Lebens verzichten? Oder sollen wir ganz
im Gegenteil unsere Illusionen und die Rechte des Lebens ret-
ten, indem wir schlichtweg die Giiltigkeit der wissenschaft-
lichen Ergebnisse leugnen? Bedriangt von der materialistischen
Wissenschaft rief Brunetiere den Bankrott der Wissenschaft
aus, und um die Rechte des Lebens zu retten, schlug er den
Pragmatismus vor, was systematisch gesprochen bedeutet, die
Wahrheit tiber die Vitalitit zu ermitteln. Diese Haltung
scheint uns eher eine Flucht denn eine Losung zu sein. Die
Wahrheit tiber die Niitzlichkeit zu bestimmen, heif3t, die
Wabhrheit durch die Liige zu definieren. An Gott wegen seiner
Niitzlichkeit zu glauben, heif3t nicht an Gott glauben, sondern
an die Niitzlichkeit. Die Giiltigkeit der Wissenschaft zu ver-
neinen, ist grundsétzlich unverniinftig. In der methodischen
Strenge der Wissenschaft liegt die Garantie ihrer Richtigkeit.
Wer mit Verstand begabt ist, kann kaum im Namen einer Illu-
sion die Vernunft leugnen. Die Vernunft, die »graue kalte
Vernunft« zersetzt und zermahlt das Leben. Dennoch ist die
Vernunft, wenngleich grau und kalt, Vernunft, und ein ver-
niinftiges Wesen darf sie nicht verwerfen. Und die Wissen-

73

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

schaft in jeder und allen ihren Bereichen ist eine mit allen Ga-
rantien ausgestattete Umsetzung der Vernunft. Meines Erach-
tens ist das Dilemma in Wirklichkeit nicht so grofs. Es ist nicht
notwendig, zwischen Ja und Nein, zwischen Wissenschaft und
Leben zu wihlen. Das Problem auf diese Art zu stellen, heift,
den tatsichlichen Sinn der Wissenschaft zu verkennen und
ihre Funktion innerhalb der allgemeinen, menschlichen Erfah-
rung und hinsichtlich der Beziehung des Menschen zu seiner
Umwelt. Das erklart zum einen die irrationale Verwerfung der
Wissenschaft und zum anderen die radikale Richtungslosigkeit
des Verhaltens und Lebens. Ohne den Riickgriff auf einen
Kompromiss, Vergleich oder Eklektizismus jeglicher Art muss
ein Weg gefunden werden, der es der Wissenschaft erlaubt —
ohne eines ihrer Rechte zu verlieren —, sich in eine der macht-
vollsten Triebkrifte des Lebens zu verwandeln, ohne deshalb
die Illusionen des Lebens zu zerstoren.

Der Irrtum geht nicht auf die Wissenschaft selbst zurtick,
sondern auf eine falsche Deutung der wissenschaftlichen Er-
gebnisse. Mit dem Ziel, die ganze Metaphysik aufzuheben,
wurde die Wissenschaft plotzlich in eine neue Metaphysik,
eine Weltanschauung umfunktioniert, die alle Probleme des
menschlichen Lebens beheben sollte.

Diese einfache elementare Betrachtung reicht aus, um
einzusehen, dass die Wissenschaft als Metaphysik, als totale
Erklarung des Universums sinnlos ist. Wenn, wie die positive
Wissenschaft behauptet, die ganze Welt letztendlich eine Rei-
he von Elementen ist — Atome, Gefiihle, blinde Impulse, Zel-
len —, diese Elemente indes tiber keinen Sinn verfiigen, wie er-
kldart sich dann das Aufkommen der Wissenschaft? Die
Wissenschaft ist weder Impuls noch Zelle noch Atom. Wissen-
schaft ist Intelligenz, Denken, Klarheit, Unterscheidung, Ver-
nunft. Und das verniinftige Handeln ist eine sinnvolle Tatig-
keit, die auf einem Liebesimpuls beruht.

Es handelt sich offensichtlich um einen Teufelskreis. Und

74

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wissenschaft und das Leben

in den kommt jeder, der versucht, den Sinn des Lebens anhand
wissenschaftlicher Gleichungen zu erkldren. Das wirkliche Le-
ben, das Leben, das wir in der individuellen oder historischen
Erfahrung leben, die Wirklichkeit, die sich uns in jeder ihrer
Formen — ihrer gewohnlichen Erscheinungsform oder ihrer
wissenschaftlichen Auslegung — zeigt, gibt sich nur in der Er-
fahrung und im Leben. Descartes formuliert es so: »Alles ist
Ausdehnung oder Bewegung in der Ausdehnung, ausgenom-
men das Denken, das die Ausdehnung und sich selbst denkt.«
Die ausgedehnte Wirklichkeit — die Wirklichkeit der Wissen-
schaft — ist immer eine gedachte Wirklichkeit. Das Denken
geht der Ausdehnung voraus. Eine ausgedehnte, vom Denken
abhingige Welt lasst sich denken — die ganze Geometrie. Es ist
indes nicht maoglich, aufSer es geschihe ein Wunder, das Be-
wusstsein in Abhingigkeit von der Ausdehnung zu denken.
Man wird den Widerspruch erkannt haben, der darin besteht,
in einer Lehre, die alle Geistigkeit und Idealitit aus der Welt
verbannt, eine Intelligenz anzunehmen oder vorzustellen, die
befihigt wire, den Kosmos zu deuten oder einem Teil dessel-
ben einen fassbaren Sinn zuzuschreiben. Wie liefSe sich ande-
rerseits eine Wissenschaft verstehen, d.h. ein System von
Wahrheiten, bzw. die Unterscheidungsmoglichkeit zwischen
Wahrheit und Irrtum, in einer Welt, die allein dem kausalen
Determinismus oder der Triebkraft blinder Bewegungen un-
terworfen ist? Jedes System — das richtige und das falsche —
wird fiir diese Wissenschaft das notwendige oder zufillige Pro-
dukt einer komplexen Reihe von Ursachen sein. Wie ldsst sich
einem dieser Systeme den Vorzug geben? Die zur Metaphysik
erhobene Wissenschaftsglaubigkeit geht soweit, die Wissen-
schaft selbst abzuschaffen, indem sie alle intelligiblen Unter-
schiede zwischen Wahrheit und Irrtum aufhebt. Von der
gleichgiiltigen einfachen Natur bis zum Wert ldsst sich nicht
ein Kriterium finden, das es uns erlaubte, eine Rangfolge zwi-
schen den verschiedensten intellektuellen Ansichten aufzu-

75

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

stellen. Als Produkt einer mechanischen Gehirntitigkeit oder
unbewusster Impulse sind alle Systeme gleich. Wo liegt und
worauf griindet mithin die Wahrheit der Wissenschaft? Be-
greift man die Wissenschaft als das System der Welt, bedeutet
das, jeden Rest Intelligibilitit aus der Welt zu schaffen. Der
Hochmut treibt die Wissenschaft in den Selbstmord.

Deshalb ist es nicht moglich, die Gesamtheit der Erfah-
rung und des Lebens vermittels wissenschaftlicher Schemata
zu erkldren. Genau das Gegenteil muss unternommen werden.
Da die Wissenschaft auf der Erfahrung basiert, d. h. im weites-
ten Sinne auf dem Bewusstsein, muss von der Erfahrung aus-
gegangen werden, so wie sie sich in der unmittelbaren Wirk-
lichkeit des Lebens findet. Das Bewusstsein ldsst sich nicht
durch die Wissenschaft erkliren, denn die Wissenschaft ist zu-
nichst nichts anderes als ein Bewusstseinsphdanomen. Was sich
ausgehend vom Bewusstsein allenfalls erklaren lasst, ist die
Physik. Im Bewusstsein sind alle Phinomene enthalten. Es al-
lein ist aktuell und unmittelbar. Das Bewusstsein hat keine Er-
kldarung, noch lasst es eine solche zu oder fordert eine solche.
Jeder Deutungsversuch wire eine contradictio in terminis.
Etwas erklaren, heifst sagen, was es ist, ohne dass es erscheint,
bevor und nach seinen Manifestationen, iiber seine unmittel-
bare Gegenwart hinaus. Das Bewusstsein ist reine Gegenwart.
Vor, nach und tiber die Erscheinung hinaus ist es nichts. Zer-
stort man die Erscheinung, dann zerstort man das Bewusstsein
und mit diesem die Erfahrung. Erldutern lasst sich nur, was
nicht offenliegt. Nur das Verborgene lasst sich Aufdecken.
Und das Bewusstsein, die unmittelbare Erfahrung, ist grund-
satzlich das Evidente, Explizite, Aufgedeckte.

Es muss deshalb von der eigenen Erfahrung, »den unmit-
telbaren Bewusstseinsdaten« ausgegangen werden, und damit
von der urspriinglichsten priméren Erfahrung, jener, die sich
uns im Phinomen der Wahrnehmung zeigt. Die Wirklichkeit
ist zunéchst nichts anderes als die wahrgenommene Wahrheit.

76

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung und ihre Anspriiche

Um die Wirklichkeit zu durchdringen, muss von der Wahr-
nehmung ausgegangen werden. Das ist das genaue Gegenteil
von dem, was jede »wissenschaftliche« Erklarung bewusst oder
unbewusst unternimmt. Die Wissenschaft setzt immer eine
vorgelagerte »Wirklichkeit« als selbstverstandlich voraus, die
den unmittelbaren Daten der Erfahrung vor- oder nachgesetzt
ist. Wenn wir von der Wahrnehmung ausgehen, setzen wir
nichts voraus, noch nehmen wir etwas an, denn was wir iiber
sie erlangen, die Welterfahrung, ist nicht vorausgesetzt, son-
dern gesetzt, evident, unmittelbar. Von ihr ausgehend sind al-
les Ubrige Annahmen und Forderungen, die zu begriinden
sind. Anspriiche auf Wirklichkeit, Anspriiche auf Wahrheit.
Anspriiche, die ihren Sinn nur tber die urspriingliche Er-
fahrung erlangen.

Die Wahrnehmung und ihre Anspriiche

Das Wort Wahrnehmung ist zweideutig. Im Laufe der Ge-
schichte wurden ihm verschiedene Bedeutungen zugeschrie-
ben, die wir an dieser Stelle nicht aufzihlen wollen. Es mag
die Feststellung gentigen, dass wir den Begriff hier im weites-
ten Sinne benutzen: Als einen dufSerst komplexen, geistigen
Akt, der die Dinge der Welt, in der wir leben, sowie diese Welt
in ihrer Gesamtheit vergegenwartigt oder fast vergegenwir-
tigt. In der so verstandenen Wahrnehmung wird uns die Wirk-
lichkeit gegenwirtig, wir geraten mit ihr in Bertihrung und
gelangen gewissermafien in den Besitz ihrer mannigfaltigen
polymorphen Fiille. Von meinem Platz in diesem Zimmer
nehme ich den Tisch, das Tintenfass, die Biicher, die Winde,
die es begrenzen, wahr, und durch die Fensterscheiben sehe
ich die Nachbardicher, das Tal, die Berge, den Himmel, und
dahinter die ganze Welt, die fiir alles den virtuellen offenen

77

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Hintergrund bildet und uns andere, unbegrenzte Landschaften
enthiillen kann.

Die so verstandene Wahrnehmung besteht aus mindes-
tens drei wesentlichen Momenten. Zum einen besteht sie aus
einem Gemisch aus Formen, Farben, Tonen, Diiften, also viel-
faltigen, wechselnden sensoriellen Aspekten. Aber diese
Aspekte sind immer Aspekte von etwas, einem Ding oder Ge-
genstand, das bzw. der sich durch sie zu erkennen gibt. Beim
Anblick einer Blume z. B. nehmen wir unmittelbar eine Form,
eine Farbe, einen Duft wahr. Dennoch ist die Blume weder der
Duft noch die Form oder die Farbe. Die variablen Erscheinun-
gen der Blume sind nicht die Blume. Mit der Zeit, der Ent-
fernung, dem Blickpunkt @ndern sich die Farben und Formen.
Die Blume bleibt sich gleich. In der Blume findet sich eine nie-
mals vollstandig gegenwirtige Wirklichkeit, die sich in unend-
lichen Perspektiven darzustellen vermag. Eben deshalb, weil
die Objektivitit der betrachteten Sache standig die Mannigfal-
tigkeit ihrer Erscheinungen tibertrifft, sagen wir, dass es sich
um einen Gegenstand und nicht um eine fliichtige Spiegelung
handelt. Die Wahrnehmung beinhaltet immer einen Teil Inter-
pretation, und die von einem Kern unmittelbarer Prisenzen
ausgehende Interpretation eine von Virtualititen erfiillte Ob-
jektivitdt. Deshalb lassen sich identische Aspekte bei unter-
schiedlichen Objektivititen herausstellen und unterschied-
liche Prasenzen bezogen auf identische Gegenstinde. Dieselbe
sensorielle Gegebenheit, z.B. ein Sonnenuntergang, kann als
die Erlosung von einem langen heiffen Tag empfunden wer-
den, als herrliches Naturschauspiel, als der Untergang Apolls,
als Element einer mathematischen Gleichung, die die Bewe-
gung der Sterne bestimmt. Ein Eichenhain und ein Wildbach
sind Aspekte ein und desselben Gebirges. Die empirische Psy-
chologie versucht, diese Phinomene anhand der Apperzep-
tionstheorie zu deuten. Fiir unseren Zweck ist die Feststellung
der Tatsache ausreichend. Das Verhiltnis zwischen dem Aktu-

78

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung und ihre Anspriiche

ellen und Sichtbaren und dem Virtuellen und Verborgenen va-
riiert endlos. In jedem Fall sind beide Faktoren — Aspekte und
Gegenstand — wesentlich fiir die Existenz der Wahrnehmung.

Aber diese notwendigen Bestandteile sind nicht ausrei-
chend. Damit ich die Wahrnehmung einer mir vorstelligen
Gegenwart — Gegenstand, Landschaft oder Perspektive — be-
stimmen kann, muss ein drittes Moment gegeben sein. Denn
das bisher Ausgefiihrte erlaubt uns noch nicht, die Wahrneh-
mung von einer Halluzination oder Fantasie zu unterscheiden.
Dafiir muss dem sensoriellen Kern, und der in ihm immer la-
tenten Objektivitat, der Charakter von »Wirklichkeit« bei-
gefiigt sein. Wir sagen, behaupten und glauben, dass die Blu-
me »wirklich« ist, dass sie eine von mir unabhingige Existenz
hat. Die sensoriellen Eigenschaften sind Eigenschaften eines
Gegenstandes, und der Gegenstand mit seinen Eigenschaften
verfiigt in der unmittelbaren Erfahrung tiber den Anspruch
von Wirklichkeit. So unterscheidet sich die Wahrnehmung
von der halluzinatorischen Erscheinung. Ohne das psychologi-
sche Problem der sogenannten »wirklichen Halluzination«
hier zu erortern, konnen wir sagen, dass der Gegenstand und
seine Eigenschaften immer den Charakter von »Wirklichkeit«
besitzen, oder, genauer gesagt, den Anschein von Wirklichkeit.
Die Transzendenz ist, was die Wahrnehmung betrifft, ein we-
senhaftes, definitorisches Kennzeichen der Immanenz.

Mit anderen Worten: Die Welt offenbart sich uns als eine
in einer Perspektive organisierte Anzahl von Aspekten, die un-
endliche Verweise und Beziige zu nichtgegenwirtigen Wirk-
lichkeiten anzeigen. Von einem aktuellen Standpunkt pro-
jiziert sich das Bewusstsein auf einen virtuellen Hintergrund,
eine latente Wirklichkeit unerschopflichen Reichtums. Das
Bewusstsein driangt aus sich heraus, ist eine Wirklichkeit
auflerhalb seiner selbst. Aber die Transzendenz, d.h. die Welt,
ldsst sich nur von einem Bewusstsein — also von einer Erfah-
rung — aus denken. In der Erfahrung gibt sich die Welt als eine

79

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Tiefendimension angefiillt mit Forderungen und Anspriichen,
Geheimnissen und Fernen. Doch diese Projektion der geistigen
Intention nimmt verschiedene Richtungen, zwei davon sind
fundamental. Die Wirklichkeiten, die sich in der Erfahrung
zeigen, erheben zum einen den Anspruch zu sein, was sie sind,
unabhingig von ihrer augenblicklichen Gegenwart, hic et
nunc. Jede Erscheinung zielt darauf ab, nicht nur »blofSe Er-
scheinung« zu sein. Sie will tatsichlich ein »Ding« sein. Die
Naturwissenschaft und die Ontologie versuchen, diesen ewi-
gen Anspruch umzusetzen und zur duflersten Vollendung zu
bringen. Und das angemessene Werkzeug fiir diesen Zweck
war schon immer, seit Parmenides, der letztendlich vom Prin-
zip der Identitat gelenkte Intellekt.

Aber das Bestreben, ein »Ding« zu sein — irgendein
Ding —, ist nicht der einzige Anspruch der unmittelbaren
Wirklichkeit. Die Dinge wollen nicht nur »Dinge« sein. Thre
Bestrebungen sind vielfdltiger Art. Eine davon tritt als die bei
Weitem Wesentlichste hervor, namlich das Anliegen, nicht nur
»irgendein Ding« zu sein, sondern eine konkrete achtenswerte
Wirklichkeit, mit einer Personlichkeit und einem Sinn. Die
unmittelbare Wirklichkeit trachtet nach dem Sein, will aber
gleichfalls iiber einen Wert verfiigen. Und dieser Anspruch ist
nicht weniger legitim oder weniger grundsatzlich als der erste.
Es liefe sich sogar behaupten — stellt man fiir einen Augen-
blick jede metaphysische Erwagung beiseite —, dass laut der
Rangordnung des Bewusstseins der zweite Anspruch den ers-
ten bedingt und ihn als radikalen Anspruch erst ermoglicht.
Allein weil sie Sinn und damit Wert besitzt, wird begreiflich,
dass sich eine Person der physischen und ontologischen Deu-
tung der Welt widmet, der Bestimmung des Seins der Dinge,
und in sich die kraftvolle geistige Ausdehnung vorantreibt, die
eine solche Aufgabe beinhaltet und verlangt. Spinozas Meta-
physik — dieses grofSe Gedicht ordine geometrico demonstrata

80

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die naturalistische Abstraktion

—ist das Paradigma dieses tiefen Widerspruchs. Die reinste Lo-
gik bendtigt und erfordert den Antrieb der Liebe.

Die naturalistische Abstraktion

Die Missachtung dieser Grundwahrheit war der Irrtum des-
sen, was wir allgemein gesprochen als »Naturalismus« be-
zeichnen konnen. Der Naturalismus in allen seinen Formen,
von Spinoza bis Freud, {iber La Rochefoucauld, Spencer, Scho-
penhauer etc., war nichts anderes, als die Amputation einer der
grundsitzlichen Anspriiche des Lebens, die Reduktion des
zweiten auf den ersten Anspruch, des Wertes auf das Sein, al-
ler Dinge auf irgendein Ding und mithin die Unterdriickung
der eigenstidndigen Wirklichkeit der Liebesbewegung.

Aber die Folgen seiner absteigenden Dialektik waren viel
gravierender, als seine Begriinder dachten, und sie hat unwei-
gerlich zur letzten Konsequenz gefiihrt: der Zerstorung der
ganzen Wirklichkeit. Die Verkiirzung, die aus der Amputation
resultiert, bewirkt geradewegs die Sinnentleerung des Univer-
sums und der Worte, die es symbolisieren. Die wiederholte Be-
hauptung, dass jedes Ding »im Grunde« nichts anderes als die
sporadische Manifestation einer anderen, geringeren Wirk-
lichkeit sei — die Liebe, in unserem Fall, wird zu Vergntigen,
Nutzen, Libido ..., und der Genuss die Folge eines psychophy-
siologischen Mechanismus —, lauft auf eine Umkehrung des
Sinns der Dinge hinaus, die im Endeffekt jeglichen Sinn ver-
lieren, und selbst die Moglichkeit, eine sinnvolle Rede zu hal-
ten, wird hinfallig. Indem jede Illusion im Leben vernichtet
wird und die Illusion auf eine »blofle Illusion« herabgestuft
wird, wird sich alles gleich und das Sein, das im Mittelpunkt
aller Bestrebungen steht, sieht sich auf das reine Nichtsein zu-
rlickgestuft, die bedngstigende allgegenwirtige Wirklichkeit
des Nichts.

81

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Die Urwurzel dieser Umkehrung ist verehrungswiirdig
und tausendjahrig. Sie ist mit dem Ursprung des wahren, wis-
senschaftlichen Bewusstseins verkniipft. Thre unmittelbare Ur-
sache ist, wie wir sahen, an das Auftauchen der mathemati-
schen Physik gebunden und an die Vorrangstellung, die ihre
Methoden in der modernen Welt eingenommen haben. Im
Weiteren werden wir kurz auf diesen Aspekt eingehen, da es
sich als unumgénglich fiir unsere Folgebetrachtungen erweist.

Die wissenschaftliche Methode, die aus der universellen
Anwendung der von der modernen Physik bereitgestellten
Methoden abgeleitet ist, durchlauft zwei Phasen. Die erste ist
eng mit dem der Wissenschaft konsubstanziellen Versuch ver-
bunden, den in der unmittelbaren Erfahrung implizit vor-
liegenden Subjektivismus aufzugeben, um diese mit einer
Objektivitdt auszustatten, der die zeitlichen und ortlichen
Wechsel und die personlichen Umstiande dessen, der die Erfah-
rung macht, fremd sind.

Angesichts einer beliebigen Wirklichkeit — die Amébe, die
Blume, der Himmelskorper — fragt die wissenschaftliche Me-
thode nach deren Sein. Und diese Frage kann zwei verschiede-
ne Bedeutungen haben. Einerseits lasst sich das Sein der Blu-
me anhand ihrer gegenwirtigen Wirklichkeit, also hier vor
meinen Augen, bestimmen. Diese deskriptive Definition der
Blume wird mir prézise das vermitteln, was wir weiter oben
als ihren Aspekt oder ihre »Objektivitit« bezeichnet haben.
Wobei sich diese Objektivitit — was ihre Bedeutung betrifft —
nicht sehr von der unterscheidet, die sie in den Schulen des
Mittelalters hatte, und die noch Descartes im Gegensatz zum
»formalen« Sein verwendet. Dieses »Sein« der Blume zerfillt
in eine unendliche Reihe von Perspektiven. In diesen und
durch diese wird mir die Blume im Wahrnehmungsakt gegen-
wirtig. Unter den Faktoren, die die Blume auszeichnen, ist der
Standpunkt des Subjekts ausschlaggebend. Die wahrgenom-
mene Blume ist nichts ohne den Wahrnehmungsakt. Und der

82

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die naturalistische Abstraktion

Wahrnehmungsakt ist personlich und individuell. Daher auch
der subjektive Charakter der Wahrnehmung der Dinge und
seine Thematisierung durch die europaische philosophische
Tradition seit der Sophistik. Die wahrgenommenen Dinge wer-
den durch den Wahrnehmungsakt bedingt. »Der Mensch ist
das MafS aller Dinge.«

Das wahrgenommene Ding — die Zelle, die Pflanze und
das ganze Weltall — ist in doppeltem Sinne subjektiv. Erstens,
weil jeder Wahrnehmungsakt ein wahrnehmendes Subjekt vo-
raussetzt. Es gibt keine Empfindung ohne das Sinnesorgan.
Zweitens, weil es zum Wesen des Subjekts gehort, einen
Standort und eine Haltung angesichts der wahrgenommenen
Wirklichkeit einzunehmen. Das ist Platons »Sein, das nicht
ist«. Seine hic et nunc Erscheinung erschopft sein ganzes Sein.
Die Wirklichkeit verkiirzt sich auf diese Erscheinung und — es-
se est percipi — die gesamte Wirklichkeit auf die Subjektivitit.

Die Frage der Wissenschaft geht tiber diese unmittelbare
Wirklichkeit hinaus. Sie begniigt sich nicht mit ihrer blofSen
Beschreibung. In der Frage: »Was ist?« wird die Wirklichkeit
vorausgesetzt, wenngleich ohne ihr zu vertrauen. Die Wissen-
schaft bezweifelt, dass das, was uns die Dinge enthiillen, ihr
authentisches und wahres Sein ist. Allein dieser Zweifel recht-
fertigt eine Frage zweiten Grades. Wenn die Dinge wiren, was
sie zu sein vorgeben, machte es keinerlei Sinn, weiter nach
ihrem Sein zu fragen, nachdem einmal ihre Erscheinung fest-
gestellt wurde.

Das Misstrauen griindet auf ihrer subjektiven wechsel-
haften Beschaffenheit. Da die Dinge sich verindern und in
einem bestandigen FliefSen befinden, da sie uns einmal so, ein-
mal anders begegnen, niemals aber auf eine dauerhafte und
bestdndige Art, ist ihre Wirklichkeit widerspriichlich und kann
daher — ihren Erscheinungen zum Trotz — nicht sein. Vor dem
Hintergrund dieser Feststellung, die von Platon mit Endgiiltig-
keitswert formuliert wurde, nutzt der Intellekt die in den Er-

83

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

scheinungen implizit vorliegende Bestrebung, tiber sich selbst
hinaus Giltigkeit zu besitzen. Das ist der Anspruch auf
» Wirklichkeit«, den wir weiter oben erliautert haben. Alle Din-
ge — der Tisch, die Flasche, der Stern, die ganze Welt — wollen
dasselbe sein, trotz ihrer Veridnderungen. Auch wenn Farbe,
Form und GrofSe sich wandeln, will der Gegenstand immer
derselbe sein. Er kann nicht derselbe sein. Das aber ist sein An-
spruch und es scheint verniinftig, ihm darin zuzustimmen. Al-
lein dieser Gedanke fithrt uns schon tiber seine blofle Erschei-
nung hinaus. Ich kann nicht sagen, was er ist, wenn er es schon
nicht mehr ist. Die fliichtige und sich auflosende Erscheinung
wiirde im dufersten Fall zu einem momentanen Sein fithren,
das mit dem Nichtsein zusammenfiele, denn die augenblick-
liche Gegenwart ist nichts anderes als die Grenze zwischen
der Vergangenheit und der Zukunft. Zwischen einem Sein,
das noch nicht ist, und einem Sein, das schon nicht mehr ist,
vermogen wir nichts mehr zu bejahen oder zu verneinen.

Der Logos — das Wort — geht tiber den Augenblick hi-
naus. Das momentane Sein hat implizit etwas in sich. Der ge-
lebte Augenblick wird von einer Aura von Virtualititen um-
geben, die niemals erscheinen und dennoch den lebendigen
Korper der Wirklichkeit ausmachen. Jede Erscheinung ist da-
rauf aus, nicht blof§ Erscheinung zu sein, jede Wahrnehmung
will nicht bloff Wahrnehmung sein. In diesem Sinne will die
Blume, die hier vor mir steht, sein, was sie in sich und durch
sich ist, und zwar unabhingig von meiner Wahrnehmung, in
sich und durch sich selbst, ganz gleich, ob ich oder irgend-
jemand sie nun anschaut oder nicht. Allein zu sagen, sie ist,
verweist schon implizit auf die Anerkennung dieses An-
spruchs. Das virtuelle unabhiangige Sein der Blume befindet
sich unausgedriickt in diesem Anspruch, gegenwirtig oder
zugleich gegenwirtig mit der grenzenlosen Vielheit ihrer ver-
schiedenen Erscheinungsformen bzw. Abwesenheitsformen
zu sein.

84

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grenzen ihrer Legitimitit

Welches ist dieses dauerhafte feste Sein, das hinter der
fliichtigen Erscheinung steht? Die Erscheinung trdgt in sich
selbst ihre Gewihr. Thre momentane Wirklichkeit ist patent.
Sie steht auler Zweifel. Aber das latente, virtuelle, unsicht-
bare und unfassbare Sein muss eine Gewihr finden, die seinen
Anspruch rechtfertigt. Das ist die Funktion der Wissenschaft
und der Naturphilosophie. Seine prazise Bestimmung bezeich-
net man tiblicherweise als »Erklarung«. In der Tat heifst erkla-
ren, das latente Sein von etwas aufdecken, sagen, was es ist,
wenn es nicht hervorkommt und unabhingig davon, ob es her-
vorkommt oder nicht, und abgesehen von jeder subjektiven
Haltung oder jedem subjektiven Standpunkt. Solcherart ge-
langen wir zur Rechtfertigung des in der Erscheinung implizit
vorliegenden Anspruchs, der Transzendenz in der Immanenz.
Die problematische Abwesenheit des Seins ist es, was die Wis-
senschaft zu bestimmen trachtet.

Dieser duale, dynamische und enigmatische Charakter
der Blume, des Sterns, des Lichtes und des Kosmos in seiner
Gesamtheit ist wesentlich fiir die Erfahrung der Welt und mei-
ne personliche Beziehung zu ihr. Die Wirklichkeit zeigt sich
mir als gegenwirtig, aber ihre Gegenwart enthilt notwendi-
gerweise einen impliziten Hintergrund, der angereichert mit
Verweisen und Distanzen ist und in einer inaktuellen, per-
manenten und ewigen Wirklichkeit wurzelt. Wie ldsst sich zu
einer klaren Bestimmung dieser »in sich seienden« Wirklich-
keit gelangen?

Grenzen ihrer Legitimitit

Die Arbeit der Wissenschaft besteht vornehmlich in dem me-
thodischen und systematischen Versuch, die unmittelbare,
subjektive und fliichtige Wirklichkeit durch eine hypotheti-

sche, objektive und unveranderliche Wirklichkeit zu ersetzen.

85

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Und weil diese Wirklichkeit weder sichtbar ist, noch sichtbar
sein kann, ersetzt sie das Sichtbare und Fassbare durch das Ge-
dachte und Angenommene. Sie »unterstellt« — Hypostase —
den fliichtigen Erscheinungen einen Boden, eine Unterlage —
sub-stantia —, die ihnen Einheit und Konsistenz verleiht. Die
Physik z.B. ersetzt die verworrene Mannigfaltigkeit der Welt
durch Aktionen und Reaktionen, vibrierende Bewegungen,
Wirbel, Atome, Elektronen, Kraftfelder und unterwirft sie der
Einheit der mathematischen Berechnung. Die Biologie redu-
ziert das komplexe Verhalten des lebendigen Organismus auf
die Einheit der Zellen. Die Psychologie ist bestrebt, die unend-
liche Reichhaltigkeit der Bewusstseinsphanomene auf elemen-
tare Empfindungen wie Freude und Schmerz oder libidinose
Triebe zurtickzufithren. Bringt man die verschiedenen wissen-
schaftlichen Fachrichtungen zusammen, dann verlangt der
Einheitsimperativ, dass komplexere Einheiten auf die einfachs-
te Einheit reduziert werden. Daraus folgt, dass das psychologi-
sche Element — die Empfindung, der elementare Trieb — kom-
plexer ist als die Einheit der Zelle, und die Einheit der Zelle
wiederum komplexer als die Einheit des Atoms. Die grund-
sitzliche Forderung der wissenschaftlichen Methode fiihrt
uns notwendigerweise anhand einer sukzessiven Reihe von
Hypothesen dazu, das Psychologische auf das Vitale und das
Vitale auf das Physische zu verkiirzen. Wenn das die Wissen-
schaft ist — die graduelle hypothetische Reduktion der Vielheit
auf die Einheit —, verwundert es nicht, wenn sie die heterogene
Vielheit der Welt zerstort und daraufhin die absolute, identi-
sche Einheit ausruft.

Mit anderen Worten: Die Wissenschaft sucht die Ur-
sachen oder die universellen Gesetze, die den Lauf der Welt
bestimmen. Und die Bestimmung einer Ursache oder eines
Gesetzes bedeutet, die Vielheit der Wesen als das besondere
zufillige Ergebnis einer Kreuzung von universellen und not-
wendigen Faktoren zu sehen. Die individuellen Tatsachen wer-

86

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grenzen ihrer Legitimitit

den im Schnittpunkt universeller Gesetze hervorgebracht. Es
muss das gesucht werden, was sich nicht verdndert, was sich
gleich bleibt. Aber das Identische in der Blume ist das, was sie
mit den tibrigen Blumen verbindet. Die Blume fiihrt zu den
Blumen, und die Blumen zu den Pflanzen, und die Pflanzen
zur Vegetation, und die Vegetation zum Leben, und das Leben
zu dem, was nicht Leben ist. Die Wissenschaft fithrt uns daher
vom Subjektiven zum Objektiven, vom Sichtbaren zum Un-
sichtbaren. Der Blick schweift allméhlich vom Individuellen —
Besonderen und Zufilligen — zum Generellen, das universell
und notwendig ist. Es gibt keine wahre Wissenschaft vom In-
dividuellen, sagt Aristoteles. Die Ursachen fithren zu den Ur-
sachen und die Substanzen zu den Substanzen. Dabei handelt
es sich um eine Entwicklung hin zur Entindividualisierung, zu
einer graduellen und progressiven Generalisierung. Indem die
Blickpunkte, die Perspektiven, die individuellen, zeitlichen
und ortlichen Unterschiede abgeschafft werden, bleibt uns bes-
tenfalls ein gleichmiitiges Sein, das keine personliche Diffe-
renzierung kennt. Nur so hort es auf, »in mir« zu sein, und
beginnt, »in sich« zu sein. Die wahrgenommene Wirklichkeit
wird von der Wahrnehmung selbst abgetrennt und unabhan-
gig von dieser. Sie ist schon kein wahrgenommenes oder wahr-
nehmbares Sein mehr, sondern eine einzigartige Substanz, die
fir alle gleich ist, jederzeit und iiberall — Materie, Energie,
Masse ...

Wenn aber dieses Sein nicht wahrgenommen wird bzw.
wahrgenommen werden kann — denn dann wiirde es eben
nicht mehr »in sich« sein —, wenn es nicht in Erscheinung tritt,
noch jemals hervorkommen kann —, was gibt ihm dann die Ge-
wihr von Wirklichkeit? Auf welchem Wege wird es uns evi-
dent? Wie kann ich es finden und beweisen? Von der lebendi-
gen duftenden Blume gelange ich durch ihre » Anspriiche« —
ihren Anspruch, durch und in sich selbst einen Wert zu be-
sitzen — zu einem gleichgiiltigen und unverinderlichen Sein.

87

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Was ist die Gewihr fiir meinen Weg? Die Substanz, die Hypo-
these verlangt eine Gewihr fiir ihre Giiltigkeit. Wo findet sie
die? Der Wert und die Grenzen dieses methodischen Ansatzes
miissen bestimmt werden sowie der Bereich seiner Legitimi-
tit. Der Irrtum des Naturalismus besteht darin, dass er diesen
Ansatz nicht in Betracht zieht und eine unangemessene miss-
brauchliche Verwendung davon macht.

Um das wieder ins Lot zu bringen, muss der radikal sub-
stitutive Charakter dieses Ansatzes hervorgehoben werden. Er
stellt nicht heraus, sondern unterstellt. Er ist keine Tatsache,
sondern eine Forderung. Wir haben das gesehen, als wir den
ausschlaggebenden Perspektivenwandel skizzierten, der im
Abendland mit Beginn der Neuzeit einsetzt. Es geht nicht da-
rum, Fakten festzustellen, sondern Anspriiche zu erfiillen. Das
fordern die Moglichkeiten der mathematischen Physik. Das
fordern der Seinsbegriff und die Idee von Gott. Das fordern
unabdinglich die Notwendigkeiten der rationalen Berechnung.
Es handelt sich um eine apriorische Notwendigkeit, die vor
und nach der Erfahrung liegt. Das wahrgenommene Seiende
kann nicht gedacht werden. Das besagt die Vernunft. Die Sin-
ne vermitteln keine Identitat. Die aber wird von der Vernunft
gefordert. Die Vernunft, die sich auf den »irrationalen« An-
spruch der in sich und durch sich giiltigen Wahrnehmung
stiitzt, griindet ihre Forderung auf die Wirklichkeit. Das »Sein,
das ist«, auf das sich die Wahrnehmung richtet, ist also das
Sein, das die Vernunft fordert.

Das unmittelbare Sein der Wahrnehmung ist unfassbar
und unsagbar. Es lasst sich nicht greifen und nicht sagen. Es
ist inintelligibel. A kann nicht B oder C sein, wie es uns pau-
senlos von der unmittelbaren Erfahrung vermittelt wird.
A muss A, B muss B sein. Das ist die geniale Vision des Parme-
nides. Damit wir sprechen und uns verstehen konnen, damit
die Worte Sinn haben, ist der formale apriorische Kompromiss
notig, dass sie immer im selben Sinne verwendet werden. Das

88

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grenzen ihrer Legitimitit

ewige Missverstandnis (Quaternio terminorum) muss vermie-
den werden, da es jede Wissenschaft und jeden Dialog unmdog-
lich macht. Das fordern Platon und Aristoteles. Das ist der
Sinn der Logik, dieses unverzichtbaren Werkzeugs, damit die
Sprache einen tiberpersonlichen Wert erhalte und sich in eine
wahre Sprache verwandle. Die Dinge miissen sein, was sie
sind. Das Sein setzt die Bestandigkeit im Sein voraus. Alles
muss sich selbst gleich sein. Andernfalls lasst sich nichts ver-
stehen, noch zu einem gegenseitigen Verstindnis gelangen.
Dieser niemals vergessene Anspruch erhilt seine strengste
Formulierung durch Leibniz sowie den Rationalismus des 17.
und 18. Jahrhunderts. Es muss bewiesen werden, dass sich die
veranderlichen Dinge in Wirklichkeit nicht dndern, und dass,
wenn A zu B wird, es nicht wirklich dazu wird, sondern B wei-
terhin A ist, dass sich beim Denken das Pridikat der Sitze auf
das Subjekt begrenzt und in der Wirklichkeit die Wirkungen
auf die Ursachen und die Konsequenzen auf die Grundlagen.
Die Dinge sind moglich, solange sie einander nicht widerspre-
chen, und sie sind nicht widerspriichlich, solange sie identisch
sind. Das rationale Sein ist das identische Sein. Immer wenn A
B zu sein scheint, muss anhand einer Reihe notwendiger Be-
griindungen herausgestellt werden, dass das, obwohl es wahr
zu sein scheint, im Grunde reine Erscheinung ist, und dass das,
was als B in A erscheint, dem Anschein zum Trotz tatsiachlich
Aist.

Nur so lassen sich die Dinge auf ihre Ursachen reduzieren
und die Ursachen auf Argumente. Die Kausalreihe ist eine ra-
tionale Reihe. Nichts existiert ohne hinreichenden Vernunft-
grund, und die Vernunft ist immer gleich. Daher ldsst sich die
ganze Wirklichkeit zu Anfang von einer einzigen, originiren,
identischen Aussage ableiten: A = A. Das ist die Mathesis uni-
versalis — die Kombinatorik und Charakteristik —, das Para-
digma der Wissenschaft und das Modell der vollendeten Ratio-
nalitdit. Die Wahrnehmung verweist auf die Identitit. Thr

89

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Anspruch auf Wirklichkeit deutet auf diese hin und verlangt
nach ihr. Die Vernunft fiihrt diesen Anspruch zum AufSersten
und fordert ihn als eine unabdingbare Notwendigkeit fiir ihre
konsequente Anwendung.

Abstraktion und Fiktion

Der erste Schritt der Wissenschaft ist deshalb vollkommen le-
gitim und niitzlich. Die Geschichte des Naturalismus beginnt
genau da, wo die Legitimitat endet. Thales, der Begriinder der
Philosophie und der Wissenschaft, leitet diesen Schritt ein,
und er wird vom rationalistischen Positivismus bis zu seinen
dufersten Konsequenzen gefiihrt. Trotz ihrer Erscheinungen
sind die Dinge in Wirklichkeit Wasser. Spater wird man das
Wasser durch die vier Elemente ersetzen, die Atome, Elektro-
nen, die Energie, die Kraftfelder ... Das kommt aufs Gleiche
heraus. Die Erscheinung wird aufgehoben und der substanziel-
len Wirklichkeit einverleibt. Diese vollkommen homogene
Wirklichkeit ist vom kausalen Determinismus abhéngig und
spielt sich in einer unendlichen Zeit und einem unendlichen
Raum ab. So ist die Natur; die authentische Wirklichkeit und
der ganze Rest sind »Uberbauten« oder »Epiphinomene«. In
der Natur findet sich alles. Jede Erscheinung ist die Erschei-
nung ihrer »Wirklichkeit«. Das identische Sein ist das natiirli-
che Sein — die Ausdehnung und die Bewegung innerhalb der
Ausdehnung laut Descartes. Das Paradigma der Physik — der
Grundsatz von Unbewegtheit und Konservierung — verwan-
delt sich nach und nach in das Paradigma fiir die Wirklichkeit
insgesamt. Alles, was in der Welt erscheint und verschwindet,
tritt in ihr zum Vorschein und in sie taucht es wieder ab. Sie ist
das grof3e Becken, dem alles entspringt und zu dem alles zu-
riickkehrt: Blumen, Landschaften, Perspektiven, Hoffnungen,
Verlangen, Wahrheit, Giite, Schonheit, Gerechtigkeit, Liebe.

90

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abstraktion und Fiktion

Denn das Sein eines Dings zu bestimmen, heifst sagen, was es
ist, wenn es nicht offenliegt, wenn es unter alles andere ge-
mischt ist; die Gerechtigkeit ist in Wahrheit keine Gerechtig-
keit, noch die Wahrheit Wahrheit, noch die Hoffnung Hoff-
nung oder die Liebe Liebe. Alles ist, was es nicht scheint. In
Wirklichkeit betriigt uns alles. Im Hinblick auf die spontane
Offenbarung der Dinge ist Misstrauen angebracht, sie miissen
dazu gezwungen werden, uns ihren unbestechlichen Grund zu
enthiillen. Wenn wir es so anfangen, d. h. mit Entschiedenheit
und Konsequenz, werden wir letztendlich sehen, dass der kau-
sale Determinismus alles in einer unendlichen Kette von Ur-
sachen verzahnt und alles in der universellen, omnipotenten
Identitit verortet.

Nichtsdestotrotz ist der Anspruch der Wissenschaft voll-
kommen gerechtfertigt. Es ist klar, dass die Physik recht hat,
wenn sie ihre Gesetze und Hypothesen formuliert, und ebenso
die Biologie, die Psychologie und die Psychiatrie. Es wire un-
verniinftig und sogar grotesk, wenn der Laie versuchte, mit
seinen Argumenten ihre Giiltigkeit infrage zu stellen, oder
die Stringenz ihrer Methoden und Ergebnisse anzuzweifeln.
Das liefe auf harmloses Geschwitz oder leeres Gerede hinaus.
Der erste Schritt der Wissenschaft ist vollig gerechtfertigt und
ihr ganzer Ruhm leitet sich von der Perfektion ab, mit der sie
ihn umsetzt. Es handelt sich um einen Prozess progressiver
Objektivierung und gleichzeitiger Idealisierung, dessen Ziel
die Errichtung oder Anerkennung einer unpersonlichen Welt
ist. Die Wissenschaft interessiert sich fiir die »Dinge« und nur
fir die »Dinge«. Sie will wissen, was die Dinge sind, ungeach-
tet des Wollens und Strebens und jeder personlichen Wert-
schatzung. Das ist die reine Spekulation, die »Rettung der Er-
scheinungen«, von der Galileo in Anlehnung an Platon spricht.
Die Wirklichkeit der Erfahrung verlangt nach Rettung. Die
Physik rettet sie durch ihre Hypothesen. Mit dem beein-
druckenden Apparat ihrer Hilfsmittel und Methoden gibt sie

91

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

dem Menschen tiberdies eine zum Werkzeug geschrumpfte
Welt, eine Maschine, die virtuell zur Verwirklichung aller Zie-
le der Technik und des praktischen Lebens befihigt ist.

Aber der zweite Schritt der Wissenschaft und Philo-
sophie, namlich die Verkiirzung der ganzen Welt auf die natiir-
liche Wirklichkeit, geht eindeutig zu weit. Nichts legitimiert
die Verengung des Kosmos auf ein gleichmiitiges, schema-
tisches und abstraktes Instrument, das die Physik hypostasiert.
Auch das ist die Wirklichkeit, aber nicht das allein. Mit dieser
Amputation gerit aus dem Blick, dass die »Natur« ihre ganze
Giiltigkeit in dem Anspruch des Dings verankert, tiber seine
fliichtige Erscheinung hinaus einen transzendenten Wert zu
besitzen. Fallt dieser Anspruch weg, verliert das Ding seine
Legitimitat und Wirklichkeit. Mit Blick auf dieses hypotheti-
sche Konstrukt erweist es sich daher als wenig verniinftig, zu
behaupten, die wahrgenommene Wirklichkeit, die seine ganze
Grundlage darstellt und das Einzige ist, was dem Konstrukt
Sinn verleiht, sei schlichtweg inexistent und ihr Anspruch
nichts weiter als ein Anspruch. Das mathematische Gebaude,
das die Physik stolz prasentiert, ist nur mit Blick auf eine chro-
matische, multiforme Wirklichkeit sinnvoll, die anhand end-
loser Perspektiven wahrgenommen wird und reich an endlosen
Verweisen, Dimensionen und Virtualititen ist. Die Physik
muss sich daher in den Dienst der Wirklichkeit stellen und
hat kein Recht, sich gegen sie aufzulehnen. Sie verwirklicht
eine ihrer Zielsetzungen, oder versucht es zumindest, namlich
die, ein »Ding«, d. h. eine unabhingige und konsistente Wirk-
lichkeit zu sein, in sich und durch sich. Aber dieser niemals
vollkommen verwirklichte Anspruch schopft ihre Wirklichkeit
nicht aus. Und es ist nicht moglich, die konkrete und lebendige
Erfahrung mit ihren vielzdhligen Perspektiven auf nur eine
davon zu beschrianken, auch wenn diese die Hauptperspektive
sein sollte. Die Wirklichkeiten der Erfahrungswelt wollen
»Dinge« sein, aber zugleich schone oder gerechte oder elegante

92

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abstraktion und Fiktion

oder loyale Dinge. Und einige davon verzichten sogar darauf,
»Dinge« zu sein, geben es nicht einmal vor bzw. werden es
niemals vorgeben. So z. B. das Bewusstsein oder die Gerechtig-
keit oder die Liebe. Es ist nicht legitim, alle Bestrebungen auf
eine einzige zu verkiirzen, noch diese als die einzig legitime
darzustellen, und weniger patente Wirklichkeiten als »Dinge«
zu betrachten, die sie doch offensichtlich nicht sind.

Aus dem Gesagten geht eindeutig hervor, dass die positive
Wissenschaft auf jedem ihrer Gebiete, wenn sie begriindete
und evidente Folgerungen aufstellen will, eine Voraussetzung
erfiilllen muss, eine beschriankende Abstraktion: Sie muss
einen Standpunkt einnehmen, und von diesem aus darf sie
nur das berticksichtigen, was ihrem Zweck dient; sie muss also
alles beiseitelassen, was die methodische Klarheit ihrer Belan-
ge beeintrichtigen konnte. Bei der Anwendung ihrer Metho-
den auf die totale Erfassung der Welt und des Lebens fiihren
die Imperative der analytischen Methode zu einer schonungs-
losen Reduktion. Auf die Totalitat der Welt angewandt ver-
nichtet die innerhalb gewisser Grenzen vollig gerechtfertigte
Reduktion diese, anstatt sie zu erkldren. Denn, wenn alle Din-
ge dasselbe wiren (so wie in der Nacht »alle Katzen grau sind«
(Hegel)), wenn z.B. alle Dinge griin wiren, dann liefSe sich das
Griin nicht mehr unterscheiden. Wenn alle Dinge gleich sind,
ldsst sich keine Unterscheidung treffen. Der urspriingliche An-
spruch auf Klarheit und Differenzierung fiihrt uns in die grofi-
te Verwirrung. Die als der Inbegriff fiir Leben und Welt erach-
tete positive Wissenschaft wird zu reinem Nihilismus.

Die Physik ist ein Teilaspekt der Wirklichkeit. Die »Na-
tur« und ihre mechanische Artikulierung ist ein evidentes Ele-
ment des Kosmos. Wenn sie darauf beschrankt wird, zeigt sich
ihre Funktion als entbehrlich und vollkommen eindeutig. Aber
die »Natur« ist nicht die ganze Wirklichkeit, sondern nur ein
Aspekt oder ein Teil von dieser. Das »Ubernatiirliche« kann
nicht auf das »Natiirliche« verkiirzt werden. Genau das Ge-

93

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

genteil ist zu unternehmen: Die »Natur« muss als eine der
mannigfaltigen Arten betrachtet werden, anhand derer sich
das »Ubernatiirliche« offenbaren kann. Die unmittelbare, kon-
krete, gelebte Wirklichkeit ist »iibernatiirlich«, ist der Natur
vor- und nachgesetzt. Sie ist das wahre ontologische Prius. In
ihr und als einer ihrer Bereiche (um einen ihrer grundlegen-
den Anspriiche zu vollenden und ihm Rechtmifigkeit zu ver-
leihen) erweist sich die Physik als eine der hervorragendsten
Errungenschaften des menschlichen Bewusstseins.

Die konkrete Wirklichkeit

Man wird unschwer erkannt haben, dass wir hier dem Wort
»iibernatiirlich« keine theologische oder mystische Bedeutung
geben. Unser Problem ist ein anderes: Ohne Vorurteil moch-
ten wir festhalten, dass die Natur, so wie wir sie gerade
beschrieben haben — die Natur Kants und Newtons, die zwei-
felsohne die Natur der modernen Physik in ihrer ganzen
Spannweite ist —, nur eine Abteilung der Wirklichkeit dar-
stellt. Einsteins Formeln zur Definierung des Aquivalenzprin-
zips sind eine Wirklichkeit. Aber da ist ebenfalls und mit glei-
chem Recht die Liebe, die sich zwischen die Korper und Seelen
zweier Verliebter stellt. Es ist absurd, zu behaupten, dass das
nicht wahr sei, dass es sich dabei um eine illusorische Phantas-
magorie handele. Es reicht, an die unberechenbaren Folgen zu
denken, die die Liebe mit sich bringt. Sie ist kein »Ding«, noch
gibt sie vor, ein solches zu sein, noch will sie als ein solches
betrachtet werden. Tatséchlich erschopft sich der Seinsbereich
nicht im »Dingsein«.

Mit der Behauptung, dass in dem Phdnomen, das wir ge-
meinhin Liebe nennen, kein reales und effektives Ding ent-
halten ist, wird dieser Aussage eine besonders weitreichende
Bedeutung gegeben. Damit wird gesagt, dass es sich um etwas

94

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konkrete Wirklichkeit

Mlusorisches, Fiktives, Abgeleitetes und Unoperatives handelt,
womit die Liebestdtigkeit in ihrer Gesamtheit auf die Schema-
ta der naturalistischen Metaphysik zuriickgestuft wird. Indes,
wenn die Sublimierung eine Fiktion ist — was ist dann eigent-
lich das Reale und Untergriindige? Libido? Lust? Im Endeffekt
beschrianken sich diese duflerst formalen, vagen Aktionen auf
Manifestationen der Geschlechtstriebe, und diese lassen sich
leicht auf unbewusste Aktivititen zuriickfithren, die durch or-
ganische Funktionen ausgelost werden.

Es gilt daher, die Genese des affektiven Lebens zu »erkla-
ren«, sowie die Evolution der Krifte, die dieses Leben im
menschlichen Individuum aufrechterhalten. Hier, wie iiberall,
unterscheiden sich zwei Arten von Wirklichkeit: Eine feste un-
tergriindige Wirklichkeit, die im oben genannten Sinne »ding-
lich« ist, und eine fiktive Wirklichkeit, die sich von jener ab-
leitet und ihre oberflachliche Phosphoreszenz ist: Erscheinung,
[lusion, Epiphdanomen.

Stellt man das Problem im engen Sinne, kommt es zu
zwei gleichsam falschen Deutungen, die gerade in ihrem Ge-
gensatz denselben Irrtum aufweisen. Einmal wird behauptet,
dass in dem Grad, wie die Naturwissenschaft fortschreitet, die
reine Psychologie an Grund verliert, sodass letztendlich jene
dazu bestimmt sei, diese vollstindig zu tibernehmen. Eine ein-
zige Wirklichkeit, so wird vertreten, bildet den Ausgangs-
punkt, und der Dualismus der Wissenschaften, die sich mit
ihr beschiftigen, sei nur ein Resultat der methodischen Un-
ausgereiftheit einer von ihnen. Dagegen wird durch den Ver-
weis auf eine irreduzible Dualitdt Einspruch erhoben. Die eine
Wissenschaft konne nicht durch die andere absorbiert werden,
weil jede von ihnen eine andere Wirklichkeit behandelt. Seele
und Korper sind zwei heterogene Elemente, die gemeinsam
und vermischt die prekire Einheit des personlichen Lebens
ausmachen.

Beide gegensitzlichen Behauptungen basieren auf der-

95

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

selben irrigen Deutung den Inhalt und Gegenstand der Wis-
senschaften betreffend. In Wirklichkeit vermag die Natur-
wissenschaft niemals die Totalitit der Lebensphanomene zu
erfassen. Der eigentliche Grund liegt tiefer. Die positive Wis-
senschaft — in unserem Fall die Physiologie oder die naturalis-
tische Psychologie — griindet immer, wie die Physik, auf einer
Abstraktion und sieht sich in ihrer Entwicklung standig durch
die Voraussetzungen dieser primédren Abstraktion bedingt. Die
Physiologie und die naturalistische Psychologie betrachten das
Leben aus einem bestimmten Blickwinkel. Von ihrem Stand-
punkt aus haben sie recht. Sie studieren gewisse Aspekte des
Lebens, aber nur diese Aspekte, sonst nichts: physiochemische,
mechanische oder dhnliche Aspekte, gemdfs der jeweils an-
gewandten Methode. Und diese Aspekte untersuchen sie zu
jedem Zeitpunkt und in jeder Wirklichkeit.

Aber selbst wenn sich diese Aspekte immer in jedem Le-
bensphénomen vorfinden liefSen, wiirde die Psychophysiologie
doch nicht die Biologie erschopfen. Zu denken, dass jene eines
Tages in der Lage wire, uns die Gesamtheit des menschlichen
Lebens zu erkldaren, hiefle, dem Irrtum zu erliegen, der darin
besteht, zu glauben, dass sich eine konkrete Wirklichkeit durch
eine Abstraktion ersetzen lasse. Die Psychophysiologie ist nur
wahr, wenn wir ihren abstrakten Charakter und ihre metho-
dischen Voraussetzungen in Betracht ziehen. Von dem Mo-
ment an, wo man das Konkrete durch ihre abstrakten Schema-
ta ersetzen will, hort die Psychophysiologie auf, wahr zu sein.

Das betrifft die Psychophysiologie und alle Einzelwissen-
schaften. Sie beruhen allesamt auf Abstraktionen, unter-
suchen Teilaspekte der Wirklichkeit. Solange sie nichts ande-
res zu tun vorgeben und sich ihrer Grenzen bewusst sind, ist
an ihrer Legitimitdt nicht zu zweifeln. Sie vermitteln uns
mehr oder weniger wahrscheinliche Wahrheiten, die aber im-
mer partiell und hypothetisch sind. Sie konnen uns niemals
»die Wahrheit« enthiillen. Die Wirklichkeit ist konkret und

96

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konkrete Wirklichkeit

lebendig. Thre einzelnen Aspekte hingegen sind isoliert, abs-
trakt und tot.

Dieser Sachverhalt gewinnt an Klarheit, wenn wir von
der Psychophysiologie zur Anatomie oder Histologie tiberge-
hen. Dabei wird deutlich, dass die Naturwissenschaft selbst
sich dieser Tatsache bewusst ist. Dem lebendigen Wesen, das
atmet, springt, liebt und hasst, wird, wenn es tot ist, ein Stiick
entnommen, das man farbt. Und anhand dieser winzigen
Wirklichkeit, die auf so wunderbare Weise deformiert ist, ver-
sucht man, eine Erklarung fiir das Leben zu finden. Die Psy-
chophysiologie unternimmt im Grunde etwas sehr Ahnliches.

Das ist das Grundmerkmal der positiven Wissenschaft
insgesamt. Daran gebunden sind ihr Prestige und ihre Gren-
zen. Deshalb auch ist die Metaphysik, und die sie vorbereiten-
de deskriptive Wissenschaft, die einzige Wissenschaft der
Wirklichkeit.

Wir werden fiir die Welt und fiir die Wissenschaft, die sie
zu erforschen sucht, nur eine Rettung finden, wenn wir eine
integrale Perspektive annehmen, die darauf abzielt, alle
Aspekte und Standpunkte abzudecken. Wie wir schon ange-
deutet haben, bedeutet Wissenschaft Denken, Klarheit und
Unterscheidung, Verstand und Vernunft. Und die Vernunft
lasst sich nicht ohne die treibenden Krifte des Glaubens und
der Liebe praktizieren. Grundlegender als die Atome und die
Zellen, die Sekretionen und die Instinkte ist fiir unseren
Zweck die Intelligenz, die diese denkt, und grundlegender als
die Intelligenz ist der Lebenstrieb, der uns zum Denken be-
wegt. Der Gebrauch der Intelligenz ist ein Akt der Liebe. Die
Wissenschaft kann nicht die Gesamtheit des menschlichen Le-
bens und alle seine Bestrebungen, Antriebe, Illusionen und
Ideale »erkliren«, denn die Wissenschaft ist ihrerseits eine
Funktion des menschlichen Lebens und eine seiner grund-
legenden Ideale. Ohne ein der Wahrheit gewidmetes Leben
gibt es keine Wissenschaft.

97

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Damit die Wissenschaft ihren vollen Sinn erlangen kann,
miissen wir einen Standort suchen, der hoher liegt als sie.
Diese Aussage darf nicht mit einem vagen »Mystizismus« ver-
wechselt werden. Einen der positiven Wissenschaft iiberge-
ordneten Standpunkt einzunehmen, bedeutet nicht, sich au-
Berhalb der Vernunft zu stellen, sondern nur auflerhalb der
methodischen Ansitze, die jede einzelne der wissenschaft-
lichen Disziplinen vertritt. Die Wissenschaften — Physik, Che-
mie, Physiologie, Psychologie — beanspruchen einen jeweils
spezifischen Bereich der Wirklichkeit. Der ist fiir jede einzelne
davon ein unabdinglicher Imperativ. Die Philosophie sucht
ihren Platz auflerhalb dieser Reviere, in einer Perspektive, die
nicht abstrahiert und nichts auslasst, die der Gesamtheit der
Dinge (die Wissenschaften mit eingenommen) innerhalb der
Erfahrung des menschlichen Lebens einen Sinn geben will.
Jede Wissenschaft reserviert sich einen Teil der Wirklichkeit.
Die Philosophie versucht, die Gesamtheit der Teilbereiche zu
tiberblicken. Und dieser Vorsatz lasst sich nur anhand einer
rigorosen Anwendung der Vernunft durchfiihren.

Natiirlich will »Gesamtheit« nicht sagen, dass sich die
Philosophie mit der gesamten Wirklichkeit befasst und die
Wissenschaften mit einem Teil davon. Auch die Physik befasst
sich mit der ganzen Wirklichkeit und postuliert Gesetze, die
fiir das gesamte Universum giiltig sind. Die Philosophie kann
nur einen Ausschnitt der Wirklichkeit behandeln. Es handelt
sich nicht um einen quantitativen Unterschied, um grofSere
oder kleinere Ausschnitte des Universums, sondern darum,
dass die — totale oder partielle — Wirklichkeit, die sie unter-
suchen, von der Physik und den Einzelwissenschaften im All-
gemeinen auf partielle Weise — Aspekte und abstrakte Sche-
mata — betrachtet wird, wohingegen die Philosophie sie auf
umfassende Weise behandelt, namlich anhand der Integration
aller Blickpunkte und aller schematischen Aspekte in eine to-
tale organische Einheit.

98

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konkrete Wirklichkeit

Was unser Problem betrifft, ist es nicht so, dass die reine
Psychologie eine Wirklichkeit behandelt und die Psychophy-
siologie eine andere. Es gibt eine konkrete Gesamtwirklichkeit,
deren Teilaspekte von verschiedenen positiven Wissenschaften
untersucht werden. Der Blickpunkt der Philosophie und der
deskriptiven Wissenschaft ist der totale Blickpunkt der Erfah-
rung und des Lebens. In ihm und durch ihn erhalten die abs-
trakten Aspekte der Einzelwissenschaften, die als Momente
der gelebten Wirklichkeit angesehen werden, ihren Sinn.

Es besteht daher kein Zweifel, dass die physiologische Ta-
tigkeit und die Manifestationen der primaren Vitalitat auf das
Liebesleben einwirken, genau wie sie alle Manifestationen des
geistigen Lebens beeinflussen; das Liebesleben ist davon im
gleichen Mafle betroffen wie die mathematischen Kalkulatio-
nen. Wenn wir aber das gesamte Leben auf sie verengen, und
die organischen Handlungen sich ihrerseits auf psychophysi-
sche Mechanismen beschrinken und diese wiederum auf den
elektromechanischen Ablauf der intraatomischen Prozesse,
verschwindet nicht nur die Liebe, sondern ebenfalls die Organe
und Driisen, die Sekretionen und das ganze Leben: Die Liebe
ist eine Manifestation des Lebens und das Leben eine Manifes-
tation des Todes.

Unser Problem geht iiber die Physik und Naturwissen-
schaften hinaus. Der Gegenstand der Physik — Atome, Elektro-
nen —ist dem Leben ganz fremd. Niemand lebt in einer solchen
Welt. Wenn wir das »real« nennen, ist natiirlich die Liebe, wie
alles, was ureigentlich vital ist, nicht real. In diesem Fall ist
unser Problem kein Problem von »Wirklichkeiten« — mecha-
nischer und physischer Wirklichkeiten —, sondern eine Frage
der Einstellungen, Absichten, Zielsetzungen und Bewertun-
gen. Das Leben interessiert sich nicht fiir Atome, noch stellen
ihre Bewegungen im Allgemeinen ein Problem fiir die spezi-
fisch menschliche Aktivitat dar.

Die Liebestitigkeit ist wie alle anderen Aktivititen dem

99

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Rhythmus der biochemischen Gesetze unterworfen, die Teil
der Gesamtstruktur des Kosmos sind. Aber diese jedem Gefiihl
und Sinn gegeniiber indifferenten Mechanismen, die identisch
oder analog sind, ganz gleich welche Richtung und Wert ein
Verhalten hat, sind genau das, was im Leben kein Leben ist,
namlich der materielle Triger einer duflerst komplexen Reihe
von Emotionen und Bestrebungen, Sehnsiichten und Hoff-
nungen, Neigungen, Geschicken und Idealen, die einem Leben
Sinn geben und das Profil einer Personlichkeit formen.

Das Leben in allen seinen organischen und anorganischen
Formen ist vornehmlich Farbe, Form, Bewegung, Impuls, Ten-
denz, Abenteuer. In diesem Sinne konnte man sagen, dass das
Leben — das spezifisch Vitale des Lebens — keine Sache von
»Wirklichkeiten« ist, sondern von »Erscheinungen« und »Illu-
sionen«. Leben ist Glaube und Hoffnung, bedingungslose Hin-
gabe, Orientierung, Sinn. Und der Glaube und die Hoffnung
leben ausschliefSlich in der Liebesbewegung.

Man wird einwerfen, dass alles unmittelbar Gelebte eine
physische Komponente beinhaltet und sich sozusagen inner-
halb eines Koordinatensystems bewegt. Das ist wahrscheinlich
richtig. Ohne eine vorschnelle Meinung zu diesem metaphysi-
schen Problem zu bilden, wollen wir jedoch zu bedenken ge-
ben, dass das Physische im engen Sinne nicht die wesentlichen
Fragen des Lebens und der Liebe betrifft. Die gelebte Wirklich-
keit vermittels ihrer bedingungslosen Reduktion auf psycho-
physiologische Mechanismen »erklaren« zu wollen, hiefle, sie
als Wirklichkeit zu verkennen. Das ist nicht das Leben; noch ist
das die Liebe, auf der das Leben basiert. Sie sind es nicht, noch
geben sie sich dafiir her. Will man sie solcherart beschrinken,
dann vergewaltigt, verdreht, deformiert und vernichtet man
sie in ihrer eigenen, authentischen Wirklichkeit. Damit sagt
man, was sie nicht sind, und nicht, was sie sind. Genau wie
eine Venus des Tizian keine Farbmischung »ist« und ebenso

100

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konkrete Wirklichkeit

wenig das Ergebnis chemischer Formeln, die aus der Farbe ein
»Ding« machen.

Der Naturalismus kann sagen, was bestimmte Dinge sind,
wenn sie nicht erscheinen. Er hat nicht das Recht, die unge-
heure Vielfalt der von der Wirklichkeit enthiillten Phinomene
auf dieses nicht sichtbare Sein zu verengen, noch darf er be-
haupten, dass sie dieses Sein »sind«. Moglich, dass sie es teil-
weise sind, dass auch das Sein auf eine formale oder bestim-
mende Weise in ihre Komposition eingeht. Aber keineswegs
sind sie es in ihrer Gesamtheit und ebenso wenig aus formaler
oder definitorischer Sicht.

Hinter dem intellektuellen Bewusstsein, das sich nach
dem Identititsgrundsatz richtet und aus einer tiefer gelegenen
Quelle gespeist wird, steht implizit das Liebesbewusstsein und
konfrontiert das Leben mit seinen unerlasslichen Forderun-
gen. Augustinus hat das klarsichtig erkannt. Pascal geht den
von Augustinus eingeschlagenen Weg weiter, indem er der in-
tellektuellen Logik, die die Ordnung des Seins zu bestimmen
sucht, eine Logik des Herzens entgegensetzt, die die Ordnung
der Liebe stiitzt und strukturiert. Die Phanomenologie (Max
Scheler) und die moderne Tiefenpsychologie stimmen trotz
ihrer unterschiedlichen und sogar gegensitzlichen Methoden
in der Feststellung dieser Tiefenschicht der Erfahrung und
ihrer entscheidenden Rolle fiir die Gliederung des Bewusst-
seins tiberein. Jede »Rationalisierung« griindet auf irreduzi-
blen Entschliissen der Gefiihlswelt. Ungeachtet der naturalis-
tischen Umgebung, die diese Gefiihlswelt einrahmt, ist klar,
dass uns der in jeder Erfahrung innewohnende Anspruch auf
Giiltigkeit, d.h. die Wahrnehmung vom Wert der Dinge oder
der Dinge als Werttrdger, durch das Liebesbewusstsein tiber-
mittelt wird und ausschliefSlich in einem liebevollen Umfeld
moglich ist.

Es sei daran erinnert, dass wir uns allein auf die urspriing-
liche Wahrnehmung beziehen, nicht auf die Beurteilung der

101

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die positive Wissenschaft

Werte oder Giiter. Das Urteil ist in diesem Fall eine zweitran-
gige abgeleitete Tatigkeit, die die Wahrnehmung voraussetzt,
auf die sie wirkt. Die reine Wertwahrnehmung findet vorher
statt und geht jedem moglichen Urteil voraus, jedem geistigen
Unterfangen, das sich auf Werte und Giiter bezieht.

102

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Das Liebesbewusstsein

Unter Verzicht auf jedwede physische oder metaphysische Hy-
pothese wollen wir im Weiteren vom Standpunkt der un-
mittelbaren Erfahrung ausgehend nach dem Wesen der Liebe
fragen. Was verstehen wir im spontanen Verlauf des mensch-
lichen Lebens unter Liebesbewusstsein? Was ist der Sinn und
die Funktion der Liebe, wenn es um die Orientierung des Le-
bens und sein Verhaltnis zu seiner Umwelt geht? Die natura-
listischen Theorien versuchen, die Dinge zu »erkldren«. Unter
die Dinge fallen fiir sie auch die Liebe und das Leben und damit
beziehen oder verkiirzen sie beide auf andere, unterschiedliche
Wirklichkeiten. Sie sagen uns im Grunde nie, was die Liebe an
sich »ist«. Da ihre Untersuchungen zeigen, was die Liebe
»nicht ist«, bleibt zu erkunden, was ihre wesenhafte Natur ist.
In Anbetracht der Tatsache, dass sich die Liebe nicht auf die
simple, epiphanomenologische Erscheinung einer voraus-
gesetzten, untergriindigen Wirklichkeit beschriankt, nehmen
wir uns im Folgenden vor, aufzuzeigen, was die Liebe an sich
und im Gegensatz zu anderen, mehr oder weniger zusammen-
hingenden, indes wesenhaft verschiedenen Wirklichkeiten ist.

Vor allem muss die reichhaltige Polysemie des Wortes
Liebe hervorgehoben werden. Von Liebe spricht man mit Blick
auf Wirklichkeiten und Beziehungen, die die Gesamtheit des
Geschlechtslebens umfassen. Das Wort verweist in der Um-
gangssprache auf das, was zutiefst mit den libidindsen Begeh-
ren und Sehnsiichten verbunden ist. Man spricht von Eltern-
liebe, Nichstenliebe, von der Liebe zur Wissenschaft und zur
Kunst, von der Liebe zu Gott. Angefangen bei der blofen af-

103

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

fektiven und effusiven Regung, die sich in allen Formen der
Sympathie findet, bis hin zur reinen selbstlosen Kontemplati-
on, die sich in der klassischen Formel der Venus Urania oder in
den Wonnen der mystischen Exstase sublimiert. Die Liebe er-
scheint immer wieder neu in allen Lebensbereichen und be-
zieht sich auf alle Ausdrucksformen.

Angesichts der herrschenden Richtungslosigkeit brau-
chen wir eine genaue Bestimmung, die nicht zu Verwirrung
Anlass gibt. Wir wollen daher versuchen, aus den vielen Hin-
weisen, die in dem Wort Liebe widerhallen und sich kreuzen,
einen prazisen unmissverstindlichen Sinn zu filtern. Unser
Ziel ist es, klar zu bestimmen, was die Liebe, wo immer sie
auftaucht und verschwindet, ist. Nur so konnen wir die Pro-
bleme des Liebeslebens genau erfassen.

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

Um unser Ziel zu erreichen, werden wir in einem ersten
Schritt eine formale, fast semantische Bestimmung vorneh-
men. In einem zweiten Schritt fiigen wir ein paar beschreiben-
de Ausfithrungen hinzu, die uns erlauben, den Inhalt des Wor-
tes festzustellen. Im ersten Schritt werden wir unseren
Gegenstand prézise umreiflen, um inkongruente Aussagen zu
vermeiden. Im zweiten Schritt wollen wir versuchen, die Un-
terscheidungsmale des Liebesphanomens herauszuarbeiten,
indem wir diesem ein Volumen, konkrete Umrisse und damit
ein Profil geben.

Es sei im Vorhinein angemerkt, dass wir im Folgenden auf
keinen der Prozesse des psychophysiologischen Lebens einge-
hen werden. Die Liebe ist kein Sexualtrieb noch sentimentale
Sympathie noch selbstlose Kontemplation, wenngleich jedes
dieser Phanomene gelegentlich die Liebe begleiten kann. Es
handelt sich nicht um einen psychischen Prozess, noch um eine

104

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

mehr oder weniger einheitliche Reihe von Prozessen. Es gibt
mannigfaltige Prozesse, an denen die Liebe teilhat oder teil-
nehmen kann. Die eigentliche Liebesqualitit ist in keinem da-
von ganz enthalten. Im Gegensatz zu den emotionalen oder
triebhaften Neigungen, Delirien oder Wiinschen, Rausch oder
Leidenschaft, erkennen wir in der Liebe eine radikale Bewusst-
seinshaltung und Lebenseinstellung. Der Liebe ist eigen, dass
der Liebende hinsichtlich der geliebten Person oder des gelieb-
ten Gegenstandes eine unverwechselbare Haltung einnimmt.

Fiir uns ist dieser grundlegende Unterschied zwischen
einem empirischen Prozess des psychischen Lebens und einer
radikalen Bewusstseinshaltung wesentlich. Der psychische
Prozess stellt einen komplizierten Ablauf von Phidnomenen
dar, in dem Tatigkeiten aus den unterschiedlichsten Geistes-
und Lebenssphéren zusammentfliefsen, angefangen bei den zar-
testen des Denkens und Fiihlens bis hin zu jenen, die der pri-
maren Vitalitit am nichsten stehen. Die, welche in stirkerem
Mafle vorliegt, wird dem Ganzen ihren Stempel aufdriicken,
wird bezogen auf den Charakter, Farbe, Nuance richtungswei-
send und namensgebend sein. In diesem Sinne sprechen wir
u.a. von instinktiven, willentlichen, emotiven, intellektuellen
Prozessen, von Urteils-, Argumentations-, Erinnerungs- und
Hoffnungsprozessen. In jedem einzelnen davon nimmt mit
starkerer oder schwicherer Intensitit die Gesamtheit des psy-
chophysiologischen Lebens teil. Auch dem abstraktesten
Denkprozess sind emotive Regungen und Driisenabsonderun-
gen beigemischt.

Jeder Prozess ist ein kausaler Vorgang, der in Zeit und
Raum ablduft und in dem eine Reihe kompliziertester Phino-
mene auftauchen und verschwinden, sich gegenseitig erzeugen
oder behindern, sich in einer mehr oder weniger kohirenten
Einheit zusammenfinden und organisieren. Ein Umstand in-
terner oder externer Art leitet den Kausalvorgang ein. Dann
weitet sich die Kommotion auf mehr oder weniger weite Zo-

105

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

nen des psychophysischen Organismus aus und fiithrt zu einer
vitalen Resonanz, die, harmonisch oder unharmonisch, die
verschiedensten melodischen Linien in die Zeit einschreibt.
Mannigfaltige Figuren und Gegebenheiten reihen und verbin-
den die Phanomene, geben ihnen eine Struktur und einen
Sinn. Der dominierende Faktor bestimmt den Prozess. Trag-
heit und Zorn, Enthusiasmus und Niedergeschlagenheit, Be-
gierde, Berechnung, Willkiir ... sind andere Beispiele dieser
Art von Wirklichkeiten.

Die Prozesse laufen ihrerseits im Leben nicht geschlossen
und isoliert ab. Die Biologie und Psychologie unserer Zeit ha-
ben das erkannt und auf immer prazisere Weise beschrieben.
Die Komplexitit der Prozesse ist eng mit der Gesamtheit des
organischen Lebens verflochten, greift in dieses ein, modifi-
ziert und verwandelt es und wird ihrerseits beeinflusst, ge-
formt, verbogen und ausgerichtet durch die tibrigen Aktivita-
ten, die bei der Bildung einer Individualitit beteiligt und
mafgeblich sind. Die Gesamtheit des Lebens tritt in jedem Au-
genblick in Kommotion. Das verlangt und fordert der Grund-
satz der funktionalen Einheit.

In der funktionalen Einheit bringen sich die Prozesse so-
wie die Faktoren, die sie ausgeldst haben, gegenseitig hervor
und verindern sich. Wenn aus der Vielzahl der Funktionen,
die indirekt auf sie einwirken, eine hervortritt, indert sich das
Profil des Ganzen und ein Prozess erzeugt einen anderen, der
eventuell gegensitzlicher Natur ist. So entspringt der »Liebe«
der Hass, dem Verdruss der Enthusiasmus, der Unentschlos-
senheit der feste Willensentschluss. Das ist keineswegs ratsel-
haft. Auf gleiche Weise verwandelt sich das Brot in Blut und
das Blut in Illusion und Abenteuer, in das wunderbare Ge-
heimnis des Lebens. Um es zu entwirren und zu »erkliren,
reicht es aus, ein Gespiir fiir den hochkomplizierten Ablauf
der Kausalkette auszubilden und ihm nachzugehen.

Angesichts der vielfaltigen Phanomene des menschlichen

106

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

Organismus verkorpert das Bewusstsein gewissermafSen einen
Faktor unter vielen. Es beeinflusst die Ursachenreihe und wird
wie diese immer komplexer. Seine Wichtigkeit variiert je nach
Lebenszeitpunkt und Lebensumstidnden. Es ist oder kann das
Ergebnis oder die Initiative, die Wirkung oder die effiziente
Ursache sein. Moglicherweise ist das Bewusstsein ein aus-
gesprochen subtiler und delikater Faktor, »die reinste Blume
der Lebenstatigkeit«. Dennoch liegt es nicht aufSerhalb von ihr,
noch ist es grundsitzlich anders als die restlichen Tatigkeiten,
die zur Ausbildung einer Individualitat beitragen.

Keine der genannten Tatigkeiten verdient ohne Ein-
schrankung die Bezeichnung Liebe. Das Wesen der Liebe ist
unabhingig vom empirischen Ablauf der Prozesse, die am Be-
wusstsein und Leben teilhaben. Die Liebe ist streng genom-
men kein »Inhalt« des Bewusstseins, sondern eine besondere
und permanente Form des Geistes, eine radikale Lebenshal-
tung, die die Phanomene und Inhalte bedingt und ihnen eine
Richtung und einen Sinn gibt.

Es stimmt natiirlich, dass die Liebe — die »reine Liebe,
von der wir hier sprechen — in gewissem Sinne ein Phanomen
des Bewusstseins ist. Und zwar liegt in der Verwendung des
Wortes Bewusstsein ein Missverstindnis vor, das es zu erin-
nern gilt. Das Bewusstsein ist einerseits die »zarte Blume«
des Lebens, von der wir weiter oben gesprochen haben. Aber
es wird auch deutlich, dass sich das »Phinomen Bewusstsein«
— und ich gehe hier nicht auf das Problem seiner mehr oder
minder grofsen Wirkung auf den Verlauf der Existenz ein —
nicht im Hinweis auf jene einfache Metapher erschopft oder
sich davon bestimmen ldsst. Das Bewusstsein, das Erscheinen
von etwas vor einem Subjekt, besitzt eine bipolare Struktur, ist
eine Bezogenheit von einem subjektiven Mittelpunkt auf eine
objektive Wirklichkeit, anhand der das Subjekt und das Objekt
in eine korrelative Position zueinander geraten. Im Bewusst-
sein und durch das Bewusstsein breitet sich vor mir die leuch-

107

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

tende Perspektive der Welt aus. Die objektive Welt ist an ein
komplexes Gefiige aus Farben, Klangen, Geriichen, Formen,
Gefiihlen, Tendenzen und Impulsen, an Realititen und Illusio-
nen, an Gutes und Schlechtes gebunden. Mein Lebensumfeld,
die Welt, in der ich lebe und die fiir mich Giiltigkeit besitzt,
scheint von einem bestimmten Punkt aus geordnet und hierar-
chisiert, ist diesem zentralen Bezugspunkt untergeordnet, der
hell oder dunkel, durchsichtig oder triib, kalt oder unermess-
lich grof$ in einer Gefiihlssphire liegt, die ihm ein Tremolo
und die zarte Ferne einer spektralen Wirklichkeit verleiht.
Und das Subjekt nimmt bei seinem Gewahrwerden eine korre-
lative Haltung ein. Die Wirklichkeit der Welt ist ihm nicht
gleichgiiltig. Mit Blick auf sie bestitigt oder verneint, bejaht
oder verwirft das Subjekt, hilt es sich zuriick oder gibt sich
hin. So werden die dem Bewusstsein und Leben spezifischen,
strukturellen Formen oder Typen hervorgebracht. Es ist nicht
dasselbe: Ein Leben, das sich nach der Arbeit oder dem Spiel
richtet, das ernst oder frivol, aufmerksam oder unaufmerksam,
interessiert oder uninteressiert ist. Und zwischen den Formen
oder Haltungen, die die Bewusstseinstitigkeit hinsichtlich
ihrer Umwelt, einnehmen kann, ist diejenige am radikalsten
und entscheidendsten, vielleicht die entscheidendste iiber
haupt, die sich zwischen der Liebe und dem Groll bewegt.

Es ist richtig, dass diese beiden Stellungnahmen oder Hal-
tungen in gewisser Hinsicht auch teil an den wirklichen, em-
pirischen Prozessen haben, auf diese mit mehr oder weniger
Effizienz einwirken und ihnen eine Physiognomie und eine
Richtung geben. Anders und grundsatzlicher betrachtet gehen
sie den Prozessen voraus bzw. hinterher und bilden die Grund-
struktur fiir den Geist. Der Bewusstseinsstrom verlduft unter
einem Gemisch aus Haltungen und Formen. Es ist die Aufgabe
der Charakterologie, diese immer neu und in ihrer wechselsei-
tigen dynamischen Abhéangigkeit zu bestimmten.

Vielfaltige und gleiche, lange und kurze, intensive und

108

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

schwache, harmonische und unharmonische, verbindende und
gegensitzliche Prozesse verlaufen ungestiim unter dem sanf-
ten Bogen des liebenden Bewusstseins. Allein aus diesem
Grund werden sie zu anderen und sogar die unterschiedlichs-
ten darunter nehmen die gleiche Farbung an. Die Gesamtheit
des Bewusstseins und Lebens erhilt eine besondere Ausrich-
tung. Die Struktur einer Person dndert sich radikal, je nach-
dem, ob sie von einem liebenden Bewusstsein oder einem
nachtragenden Bewusstsein beherrscht ist.

Im Anschluss an das Gesagte lasst sich leicht einsehen,
wie unangebracht es ist, das Wort »Liebe« fiir Prozesse zu ver-
wenden, in welche auf mehr oder weniger entscheidende Wei-
se Phanomene eingreifen, die auf mehr oder weniger zusam-
menhingende Art mit der Liebeswirklichkeit in Verbindung
stehen. Diese unangemessene Verwendung des Wortes Liebe
wiirde zu den schwerwiegendsten Missverstindnissen und
verwirrendsten Unrichtigkeiten fithren. Davon betroffen sind
all jene Prozesse, bei denen die affektiven und appetitiven Fak-
toren (Triebe, Impulse, Tendenzen, Gefiihle, Leidenschaften,
Sympathien, Antipathien) iiberwiegen. Die Liebe im eigentli-
chen Sinne ist an keinen dieser Faktoren gebunden.

Die liebende Haltung ist eine spezifische, irreduzible
Wirklichkeit. Auf sie, und nur auf sie beziehen wir uns auf
den folgenden Seiten. Es geht darum, die »reine Liebe« zu be-
schreiben, oder, wenn man so will, das Phinomen der Liebe
sauberlich abzugrenzen, ohne auf die wechselhaften Lebens-
umstdnde einzugehen, in denen sie erscheint oder verschwin-
det. Denn das ist die einzige Entitét, die auf unmissverstandli-
che Weise diesen Namen verdient. Diese Verwendung kniipft
zudem an ihre ruhmreiche platonische Tradition an und ist
durch die Geschichte hindurch mit allen »reinen« Verwendun-
gen der Liebe verbunden.

109

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Uberfluss des Seelenlebens

Nachdem wir diese Formbestimmung vorausgeschickt haben,
wollen wir jetzt versuchen, ein paar typische Merkmale des
liebenden Bewusstseins herauszustellen. Es soll dafiir ausrei-
chen, diejenigen zu nennen, die die grofien Liebestraditionen
angefiihrt haben, wobei wir sie zunéchst von ihrem metaphy-
sischen Untergrund losen und in die Einheit einer koharenten
Lehre bringen wollen. Wir werden das systematisieren, was in
den philosophischen Lehren und den mystischen Vorstellun-
gen, den hofischen Traditionen und poetischen Stilisierungen
als wesentlich erscheint.

Die dort gefundenen Hinweise lassen sich unseres Erach-
tens in vier Grundséitzen zusammenfassen: 1. Die Liebe setzt
ein reiches Innenleben voraus. 2. Das liebende Bewusstsein
nimmt den Sinn und Wert der Personen und Dinge auf das
Eindringlichste wahr. 3. In der Liebe ist Illusion enthalten,
Transfiguration, vita nuova oder renovata. 4. Die Fiille der
Liebe setzt Reziprozitit voraus und deshalb in gewissem Sinne
Vereinigung.

Die Vorbedingung fiir die Mdglichkeit einer liebenden
Haltung ist der Besitz einer reichen geistigen Fiille. Nietzsches
Auffassung zum Trotz ist die Liebe in ihrer authentischsten
christlichen Quelle, wie wir gesehen haben, eine Tugend der
Starken. Die sogenannte »Sklavenmoral«, und was an dieser
richtig ist, hat nichts mit einer auf der Liebe begriindeten Ethik
zu tun. Der Irrtum entspringt, wie Scheler richtig gezeigt hat,
der Verwechslung der Liebe mit einer gewissen vagen Zunei-
gung oder Sympathie fiir den Nachsten, und insbesondere fiir
hilfsbediirftige, ungliickliche und schwache Geschopfe. Dem-
gemifl wire die Liebe gleichzusetzen mit Wirme und Zirt-
lichkeit, mit der Neigung, fremde Gefiihle und Regungen zu
teilen und mitzuerleben. Jede liebende Haltung wire demnach
in diesen primiren Bewegungen der Vitalitit begriindet und

110

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberfluss des Seelenlebens

alle ihre Formen wiirden sich genetisch von einer Tendenz ab-
leiten, die im Endeffekt auf das Mitleid und die Frommigkeit
zurlickzufiihren ist. Daher Nietzsches heftige Diatriben gegen
die christliche, an eine Liebeslehre gebundene Moral, deren
Verherrlichung der Sanftmiitigen und Demiitigen, der Armen,
Bettler, Notleidenden und im Allgemeinen der Schwachen
eine radikale Umkehrung der Werte bedeutete, und die fataler-
weise zu einer dekadenten Lebensauffassung und zur Unter-
werfung des Vortrefflichen unter das Minderwertige fiithren
wiirde.

Ohne bestreiten zu wollen, dass diese Eigenschaften und
die psychologischen Prozesse, in denen sie vorherrschen, gele-
gentlich in die liebende Neigung hineinspielen, meinen wir
dennoch, dass sie sie nicht ausmachen noch in ihrer wesentli-
chen Struktur bestimmen. Nichts unterscheidet sich mehr von
der Liebe als die biologischen Neigungen von Sympathie oder
Mitleid. Fiir sich betrachtet, konnen sich diese tatsiachlich
leicht in krankhafte Gefiihle verwandeln, die degenerierten
Geistern eigentiimlich sind. Aber selbst wenn sie sich gele-
gentlich mit der Liebe verquicken, sind sie doch nicht damit
gleichzusetzen und in gewisser Weise widersetzen sie sich ihr
und verneinen sie. Die Liebe ist nicht mit Mitleid zu verwech-
seln. Andersherum betrachtet erhalten Mitleid und Frommig-
keit nur Sinn und Wiirde in einem im Vorhinein von Liebe
durchdrungenen Bewusstsein. Die Seligkeit der Trauernden
ist keine Einladung zu einem universellen Klagelied. Eher
noch das Gegenteil, namlich die Befiahigung des liebenden Le-
bens, selbst in der Klage Gliick und Freude zu finden. »Noch
im sehnsiichtigen Schmachten findet der Geliebte Wonne und
Erhebung« (Lull).

Es ist moglich, dass sich jene Neigungen mit egoistischen
Beweggriinden, wie dem Kleinmut und der Furcht vor den
Schwierigkeiten und Noten des Lebens, vermengen oder kom-
plizieren, und vor diesen zu fliehen suchen, indem sie sich dem

111

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Nichsten in einer Art gerechter Wechselseitigkeit widmen.
Viele der Maximen La Rochefoucaulds stiitzen sich beispiels-
weise auf diese Hypothese und fiihren sie zu ihrer dufSersten
Konsequenz. Ohne an dieser Stelle eine solche Moglichkeit
diskutieren zu wollen, die den Rahmen unserer Fragestellung
sprengen wiirde, ist offenkundig, dass keine dieser Neigungen
mit der Liebe verwechselt werden darf. Die Liebe ist etwas
ginzlich Verschiedenes und in vielerlei Hinsicht Kontrires.
Alle Neigungen und durch Sympathie bewirkten Impulse wer-
den in der Seele durch Gefiihle und Leidenschaften ausgelost
und gefordert, die wir in den anderen voraussetzen. Sie wer-
den durch Einfluss und Ansteckung erzeugt. Sie kommen
nicht aus uns selbst. Wir fithlen uns durch sie mitgerissen.
Sie ergreifen und bewegen uns, sie machen uns zugeneigt.
Deshalb nennen wir sie Neigungen. Wir sind dabei nicht aktiv,
sondern passiv. Sie gehoren zur Familie der Passionen. Die Lie-
be aber ist keine Passion, sondern Aktion. Sie hidngt anfangs
weder von den Umstianden noch den Neigungen der anderen
ab. Sie ist Initiative und Spontaneitit, reine Hingabe, die keine
Belohnung erhofft noch fordert, und ebenso wenig eine Erwi-
derung. Sie beruht auf einem tiefen Bediirfnis des Geistes, der
sich ausdehnt und in der Ausdehnung seine hochste Befriedi-
gung erfdhrt.

Deshalb bedarf die Liebe des Mutes, der Kraft, Gesund-
heit und Fiille. Auf der in ihr angelegten, grundlegenden Vita-
litdt wichst die geistige Stdrke. Der Geist — die Gesamtheit der
Eigenschaften, die sich zwischen den einheitlichen Mittel-
punkt unserer Personlichkeit und die Umwelt stellen, das Ge-
wirr von Gefiihlen, Ideen, heimlichen Wiinschen, Erinnerun-
gen, Angsten, Begehren, Hoffnungen ... alles das lisst sich in
die Worte einer Beichte fassen — ist die Wirklichkeit, die die
Liebe ermoglicht, oder auch nicht. Je nach Beschaffenheit und
erreichter Fiille des »inneren Lebens« dndert sich die Haltung
des Subjekts gegentiber Personen und Dingen. Es tiberrascht

112

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberfluss des Seelenlebens

daher nicht, dass das Christentum, das diesen Bereich entdeck-
te, eine in der Liebe verwurzelte Moral hervorgebracht hat.
Die grofle »Storung« geht in der Tat vom Christentum
aus. Sobald es auftaucht, zeigen sich die Dinge im Licht des
Geistes und ihre Umrisse werden durch die subtile und furcht-
same Auslegung des personlichen Seelenlebens undeutlich
und dunkel. Dem Kosmos wird ein Mikrokosmos entgegen-
gesetzt und in diesem spiegelt sich und hallt die Gesamtheit
des Realen und Moglichen. Alles schwimmt und [6st sich auf
in den Fluten des geistigen Lebens. Dadurch wird uns die Welt
verinnerlicht und zu einer intimen, unsagbaren und untiber-
tragbaren Erfahrung. Niemand kann fiihlen, was ich fiihle,
oder erleben, was ich erlebe. Auflerhalb meiner Innerlichkeit
erscheint die Wirklichkeit der Welt als eine rein »auflerliche«
Wahrnehmung, unpersonlich, abstrakt und herrenlos, und die
Dinge sind ausschlieflich »Dinge«, unbedeutend und gleich-
giiltig. Durch die geistige Erfahrung eigne ich mir diese Welt
an, empfinde sie als mir zugehorig, auf das Tiefste mit meiner
Personlichkeit und meinem Schicksal verbunden. Der Geist
durchwebt die Gesamtheit unseres Seins und des Seins der
Dinge, mit denen wir leben. Wie ein zarter Lichtschein tiber-
flutet er uns und wirft uns zugleich tiber uns hinaus; er ermog-
licht uns, in der Welt und durch sie zu leben; er umhiillt und
erhebt uns, sondert uns ab und versetzt die ganze Welt in den
Bereich der Innerlichkeit. Mein personlicher Mittelpunkt wird
zum Mittelpunkt des Universums und das gesamte Universum
schlief3t sich auf organische Weise meinem Leben an. Die »du-
8ere« Wirklichkeit ist in einer hypothetischen Ferne verortet.
Sie verliert buchstablich ihre Wirklichkeit. Allein durch den
Geist, der sie bindet und erfiihlt, wird die Welt sinnvoll. Die
Dinge verquicken sich mit den Personen. Auflerhalb der per-
sonlichen Erfahrung verrinnen sie zu reinen Symbolen mogli-
cher Erfahrungen. Die Innerlichkeit wird in einem unabhéngi-
gen Universum gebildet, das befahigt ist, das ganze Leben

113

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

aufzunehmen und sich dynamisch auf die Personen und Dinge
zu projizieren.

Dieser Bezirk ist in seiner hochsten Sublimierung die
Seelenburg oder die innere Wohnung, von der die Mystik
spricht. Allein dieser Bezirk ermdglicht es uns, in uns selbst
zu leben und in unsere Innerlichkeit die Gesamtheit der Dinge
hineinzunehmen. Das Maf$ an Verinnerlichung und entspre-
chender Hingabe hingt von der Stirke des geistigen Lebens
ab. Eine starke Seele hat Raum fiir alle Dinge. Ein kleinlicher
Geist lebt in seiner eigenen Leere. Je grofer die Innerlichkeit,
desto befdhigter ist sie zur Erweiterung. Je enger die Innerlich-
keit, umso verschlossener ist sie. Die kleinliche Seele geizt mit
dem Wenigen, wortiber sie verfiigt, und da es ihr an Speisung
mangelt, stirbt sie an Diirftigkeit. Die grofSmiitige Seele gibt,
was sie besitzt; mit unbiandigem Hunger verschlingt und assi-
miliert sie alle Dinge. In der geringsten, unbedeutendsten
ihrer Bewegungen ist die ganze Welt enthalten. »Denn, wer
hat, dem wird in Fiille gegeben; wer aber wenig hat, dem wird
noch das Wenige genommen.«

Nach diesen Ausfiihrungen wird man leicht verstehen,
warum die Fiille und geistige Starke so wichtig fiir die Umset-
zung eines von Liebe durchdrungenen Lebens sind. Die Liebe
setzt Fiille voraus. Nur wer iiber ein Ubermaf3 an geistigem
Leben verfiigt, kann geben. Seine Uberfiille zeigt sich im Be-
diirfnis der Weitergabe. Er schiittet sich tiber die Personen und
Dinge aus, weil er tibermiflig viel mit sich fithrt. Es handelt
sich hierbei nicht um eine gezwungene Liebe oder eine Ver-
pflichtung, sondern um einen inneren Anspruch, um eine aus
dem eigenen Reichtum resultierende Notwendigkeit. Das ist
kein Opfer, ja nicht einmal eine Anstrengung, denn es geht
um die Ausiibung einer normalen Funktion. Der Geist gibt
von seiner eigenen Substanz ab, weil die Quellen des Lebens
reichlich sprudeln und das Fassungsvermogen des individuel-
len Bereichs sprengen.

114

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberfluss des Seelenlebens

Daher ist die Liebe fiir den wahren Liebenden niemals Tu-
gend noch Verdienst; daher die strahlende Freude der Liebe.
Thre Grofztigigkeit ist Spontaneitdt. Wer tibersatt ist, dem ist
die Selbsthingabe ein unerschopflicher Quell der Freude und
Befreiung. Dem plethorischen Geist wird die Liebe zu einem
Imperativ der eigenen Vitalitt.

Den zentripetalen und reaktiven Tendenzen, die der pri-
maren Sympathie eigen sind, stellt er eine zentrifuge und ex-
pansive Haltung von Weitblick und Souveranitit entgegen.
Die Liebe ist Krieg und nicht Frieden. Das liebende Bewusst-
sein ist ein imperiales Bewusstsein, was ebenfalls die Wurzel
der Selbstlosigkeit ist. Abgesehen von den Einschriankungen,
die wir im Weiteren aufzeigen werden, ist sie nicht am Ver-
halten der Personen oder Dinge »interessiert«. lhr einziger
Waunsch ist es, spontan das eigene Leben zu leben, ohne sich
um das Verhalten der anderen zu kiimmern. Sie gibt sich aus,
weil sie tiberflieSt und nichts braucht oder verlangt. Weder
wiinscht noch empfangt sie etwas, noch verwaltet oder zihlt
sie. Weil sie machtvoll ist, vermag sie sich ohne Verlust, ohne
Riickhalt und Geiz zu verschenken. Solcherart ist die schopfe-
rische Tugend der Liebe. Im analogen Sinne spricht Augusti-
nus von einer Schopfung durch Liebe. Die Schopfung ist das
Ergebnis der gottlichen Liebe. Gott erschafft die Welt aus dem
Uberfluss seines Seins, aufgrund seiner eigenen Fiille und
Vollkommenheit. Die kiinstlerische Schopfung entspricht
einem identischen Bediirfnis. Die Liebe ist ein Didmon, sagt
Diotima. Mit groflerer Genauigkeit liefSe sich sagen, dass die
Liebe wahrhaftig Dichter und Schopfer ist.

Wie Gott so ist die Liebe in der Welt Fiille, Uberma£,
Macht, schopferischer Impetus, heitere Freude, Krieg und Er-
oberung der Dinge durch Selbsthingabe. Der liebende Geist
durchwandert die Wege des Lebens und schiittet tiber die Per-
sonen und Dinge — hohe und niedrige, gute und schlechte, »Ju-
den und Heiden« — die Fiille des inneren Lebens aus. Uber-

115

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

schwinglich empfindet sie die eigene Kraft, sasmmelt in sich
das ganze Leben sowie die Gesamtheit der Dinge und unter-
wirft sie ihrer Herrschaft ohne Streit noch Gewalt. Die Welt
bleibt in ihrer eigenen, spezifischen Wirklichkeit intakt.
Nichtsdestotrotz erfihrt die in der strahlenden Liebe wohnen-
de Wirklichkeit eine vollstindige Wandlung, ohne ihr Selbst
preiszugeben. Um sie zu verwandeln, muss die Liebe sie nicht
beriihren. Thre alleinige Gegenwart erleuchtet die Wirklichkeit
und bringt sie in die Fiille ihres Seins.

Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge

Hier finden wir schon ein erstes Merkmal, eine Bedingung,
ohne die sich kein liebevolles Leben fiihren lasst. Es gilt, an
dieser Stelle nachzuhaken und zu schauen, welche Wirkung
die Ausstrahlung des liebenden Bewusstseins auf die Personen
und Dinge ausiibt. Was geschieht, wenn sich ein plethorischer
Geist uneigenniitzig iiber sie ergiefst? Wie zeugt eine Person
einen Kosmos in ihrem Umkreis und wie kommt es zur wun-
derbaren Verwandlung, die die Dinge in Gegenwart der Liebe
erfahren? Nach dem bisher Gesagten wird deutlich, dass es
sich nicht um eine kausale Hervorbringung handelt bzw. han-
deln kann. Die Liebe lasst den Geliebten intakt. Sie dndert ihn
nicht und versucht das auch nicht. Sie behandelt ihn mit Res-
pekt und Ehrfurcht. Sie liebt ihn um seiner Wirklichkeit selbst,
mit allen seinen Tugenden und Fehlern. Dennoch: Da die Liebe
keine »reale« Kraft ist, die in die Welt eingreift und sie ver-
dndert, indem sie Dinge in andere Dinge umwandelt, ist klar,
dass sie nichts anderes sein kann, als eine ideelle Projektion,
eine geistige, vergegenwirtigte Aktion, anhand derer eine vir-
tuelle, abwesende und unbewusste Wirklichkeit im Bewusst-
sein und Leben aktuell und patent wird. Dieses zweite Merk-
mal der Liebe wurde ausfiihrlich von Scheler beschrieben. Wir

116

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge

werden es daher im Weiteren nur kurz und mit leichten Ab-
wandlungen beschreiben.

Damit es zur Offenbarung kommen kann, ist das Vorhan-
densein eines plethorischen Lebens eine notwendige, aber
nicht ausreichende Voraussetzung. Die geistige Fiille kann
fehlgeleitet werden. Sie kann sich auf unterschiedliche Weise
iiber die Dinge legen. Damit aber die Liebe ihre volle Kraft
entwickeln kann, muss sich der Geist auf ganz besondere Art
tiber die Dinge ergiefsen.

Aufgrund der Gegenwart der Liebe durchlduft die Person
oder das Ding, auf das sich der Blick des Liebenden richtet, eine
wahre Transfiguration. Der liebende Blick sieht in den Per-
sonen und Dingen Eigenschaften und Werte, die dem gleich-
gliltigen oder nachtragenden Blick verborgen bleiben. Jedes
Seiende besitzt neben den oberflichlichen Merkmalen, die
dem Betrachter sofort ins Auge fallen, eine Unmenge von gu-
ten oder schlechten Eigenschaften, die in ihm verborgen lie-
gen, und dazu noch viele andere, die, auch wenn sie sich nie
verwirklicht haben, eines Tages moglicherweise zum Vor-
schein kommen und seine innere und &ufSere Physiognomie
total verandern. D.h. in jedem Seienden ist etwas aktuell und
patent und etwas virtuell und latent. Und unter allen Eigen-
schaften und Werten, die eine Person oder ein Ding besitzt —
seien sie oberfldchlich oder tiefgriindig, virtuell oder aktuell —,
gibt es gute und bose, bessere und schlechtere, verabscheu-
ungswiirdige und ausgezeichnete.

Der liebende Blick erkennt im geliebten Sein die Gesamt-
heit der Eigenschaften und Werte, die ihm eigen sind, und
riickt jene ins Licht, die eine Qualitit oder einen hoheren Wert
besitzen. Es ist ihm darum bestellt, diese Qualititen und Wer-
te zu verstirken und zu sublimieren, alles andere in ihren
Dienst zu stellen und aus der Unvollkommenheit, wenn nétig
mit Nachdruck, Vollkommenheit zu machen.

Die Liebe ist daher Klarheit und Licht. Sie fordert die ge-

117

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

heimen Perfektionen im geliebten Wesen ans Licht und nimmt
seine aktuellen und virtuellen Werte als Einheit wahr. Die Lie-
be ist Erleuchtung, Betrachtung und Wiirdigung der Vorziige
eines Wesens; sie ist Anziehungskraft und vehemente Nei-
gung, an diesen Vorziigen freudig teilzuhaben, und es ist ihr
Entschluss und ihr Bestreben, diese zum hochsten Grad ihrer
Vollendung zu fiithren.

Damit gerit das ganze Leben in eine Aureole aus Licht.
Alles bekommt eine Qualitat und strahlt zuriick. Die geliebte
Person oder das geliebte Ding und die ganze Welt im Umkreis
organisieren ihre Gegenwart im Bewusstsein und im Leben
der bedingungslosen Unterwerfung des Niedrigen unter das
Nichsthohere, des Wertlosen unter die hochsten Werte.

Deshalb ist die Liebe Sehertum. Sie sieht in den Personen
und Dingen, was dem gleichgiiltigen nachtragenden Blick ver-
borgen bleibt. Allein aus diesem Grund ist das Wissen aus dem
Geist der Liebe moglich, und daher steht die intellektuelle Ver-
nunft in enger Abhingigkeit zur Herzensvernunft.

Die sprichwortliche Blindheit der Liebe bedeutet nichts
anderes, als das Absehen von den negativen oder niedrigen
Werten und die Unterwerfung und Unterordnung dieser unter
das herausgestellte Profil der bemerkenswerten, positiven
Werte. Selbstverstiandlich darf man die Liebe nicht mit der ge-
legentlichen Einfiltigkeit bestimmter Haltungen oder krank-
hafter Neigungen verwechseln. Die Liebe schlieft nicht die
Augen vor den Fehlern oder negativen Eigenschaften eines
Seienden. Ganz im Gegenteil, sie stellt sie sogar heraus und
manchmal sogar mit schmerzlicher Hellsichtigkeit. Aber sie
werden von ihr immer untergeordnet und in den Dienst von
etwas Hoherem gestellt. Blind sind allenfalls die natiirlichen
Bewegungen, die der Libidotrieb auslost, wie auch allgemein
und vielleicht grundsitzlich alle »natiirlichen« Energien. Die
Liebe ist nicht blind. Sie sieht die Mangel, aber es ist ihr darum
getan, diese zu beheben, und zudem glaubt sie an die Moglich-

118

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die liebende lllusion

keit ihrer Auflosung. Sie betont die positiven wertvollen Sei-
ten der Dinge und wirft deren Licht auf ihre mangelhaften
oder verkiimmerten Aspekte, absorbiert und zerstreut sie, in-
dem sie sie in den Dienst jener stellt. Das ist die klassische Be-
wegung des Nichtseins zum Sein; vom Eros des Sokrates, den
es vom Wenigen zum Mehr driangt und treibt, und von dem,
was keinen oder einen geringen Wert besitzt, zu dem, was ihn
in hochstem Grad besitzt; eine ewig unbefriedigte Macht, die
sich auf die Wirklichkeiten der Welt wirft und sie in leuchten-
des Licht hiillt.

Goethe hat gesagt: »Ich gehore zu den Menschen, die vom
Dunkel zum Licht streben.« Das ist der unstillbare Imperativ
des Lichtes. Der in die Dinge verliebte Geist vermag sich nicht
mit ihrer Unvollkommenheit oder ihrem Verfall abzufinden,
fithrt sie zum Reich der reinen Werte und durchdringt sie mit
seiner Gnade; wie der in der Erde verwurzelte Mensch sein
Antlitz dem Himmelreich zuwendet.

Die liebende lllusion

In enger Verbindung zu dem gerade Ausgefiihrten hat man die
Liebe aus unterschiedlichen Blickwinkeln als eine phantasma-
gorische Macht beschrieben, die Personen und Dinge ver-
andert und deformiert. Die Liebe wiirde, so heifst es, die reale
Welt durch eine illusorische Welt gespenstischer Fantasien er-
setzen. Das ist die Vision des Sehers, die »Idealisierung« des
Dichters, der uns von der Wirklichkeit entfernt und in die Ge-
genwart der Illusion riickt.

In einem gewissen Sinne, den wir noch niher bestimmen
werden, ist es richtig, dass die Liebestitigkeit die Dinge in den
Dienst einer Illusion stellt und die Wirklichkeit mit Mythen
fillt. Durch die Liebe wird die Gesamtheit der Wesen und
Handlungen einem Ideal untergeordnet und in seinen Dienst

119

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

gestellt. Wir wollen aber zunichst festhalten, dass obige Be-
hauptung unter dem Anschein einer unmittelbaren Evidenz
die oberflichlichste Banalitat verbirgt.

Indem man diese Behauptung mit negativer Wertung
macht, setzt man die Existenz einer fiir alle Personen identi-
schen Welt voraus, die gleichférmig und gleichweit entfernt
ist, sicher und in ihren Grenzen festgelegt, und die jederzeit
einer eventuellen unpersonlichen Priifung unterzogen werden
kann. Im Gegensatz zu dieser realen, konsistenten Welt wiirde
die Liebe eine andere, mit Gespenstern und Illusionen ange-
fillte Welt vortauschen.

Diese Behauptung ist eindeutig falsch. Die »objektive«
gleichgiiltige Welt entspricht keineswegs der Wirklichkeit. Es
gibt sie nicht, und es lasst sich zudem nur schwer denken, was
sie bedeuten konnte. Vielleicht gehort sie zur mageren Vor-
stellungskraft des Gemeinsinns und nahrt sich von Topoi
und banalen Fiktionen, die zwar banal, aber dennoch Fiktio-
nen sind. Das Universum, das uns iiber die personliche Erfah-
rung gegeben wird — das einzige Universum, das uns tatsiach-
lich zuginglich ist—, ist keine unbewegliche Wirklichkeit,
sondern eine plastische Existenz, die innerhalb der Zeit ver-
lduft und die sich in mannigfaltige Perspektiven und Dimen-
sionen ordnet und gliedert. Es ist nicht leicht, mit Prazision
von einer Erfahrungs»welt« zu sprechen. Die Welt ist we-
sentlich Interpretation, Blickpunkt, Projektion. Angesichts
der vieldeutigen biegsamen Gesten der Dinge etablieren das
Bewusstsein und das Leben eine Legalitit, eine Ordnung und
eine Hierarchie. Die Wahrnehmung vermittelt uns nur einen
Bruchteil der Dinge. Das haben wir weiter oben gesehen. In
ihr ist, wie es die Psychologen nennen, fast alles » Apperzep-
tion«, Virtualitdt, Hintergrund. Die sensoriellen Inhalte rei-
hen sich auf den subtilen unsichtbaren Faden, der ihre Stel-
lung zueinander festlegt und ihnen eine Objektivitdt, eine
Form und einen Sinn gibt.

120

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die liebende lllusion

Zwischen den vielfiltigen Interpretationsmdoglichkeiten
muss die angemessenste gewahlt werden, diejenige, die am
besten dem Sein und dem Wert der Dinge unter bestimmten
Umstianden entspricht. In der Auswahl und Unterordnung der
anfangs wirren Erfahrungen und bis zur Ausbildung eines hie-
rarchisch geordneten Kosmos ist die Haltung ausschlaggebend,
die das Bewusstsein und das Leben beziiglich der Wirklichkeit
einnehmen. Und was die moglichen Haltungen des Bewusst-
seins hinsichtlich der Welt betrifft, ist die liebende Haltung
vielleicht die bedeutendste. Die Dinge wandeln sich grund-
legend in ihrem Sein und Wert, je nachdem, ob sie vom Licht-
strahl des liebenden Bewusstseins oder des nachtragenden Be-
wusstseins getroffen werden.

Man wird vielleicht von einer »normalen« Interpretation
sprechen. Aber dieses Wort ist wie wenige sonst vage und
missverstandlich. Was bedeutet eigentlich normal? Handelt
es sich hierbei vielleicht um das Ergebnis einer minutisen
Messung, einer sorgfaltigen Pro und Contra Abwigung? Oder
handelt es sich einfach um einen gerechten, kompromisslosen
Mittelwert, d.h. eine nichtssagende banale Deutung, die ver-
mittels der Unterdriickung jedweden Interesses, jedweder ent-
schiedenen Bejahung oder Verneinung zustande gekommen
ist? Ungeachtet der Tatsache, dass, ganz gleich wie nichts-
sagend und banal sie sei, auch sie nur eine Interpretation unter
vielen ist — welchen Sinn kann eine solche kompromissbereite
Welt haben? Jemand muss entscheiden, wann etwas gerecht
ist. Wer, wann und wie? Und was genau ist das Gerechte und
wo liegt die exakte Mitte? Welches ist — unter den moglichen —
dieses Mittelding, dieses schone Ideal der Vulgaritit und Mit-
telmafigkeit? Oder muss dariiber abgestimmt werden? Schon
Descartes stellt zutreffend fest, dass die pluralité de voix nie-
mals ein Kriterium fiir die Wahrheit sein kann.

Die hundertjahrige Eiche, die in meinem Sichtfeld liegt,
vermag trotz ihrer scheinbaren Einfachheit die verschiedens-

121

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

ten Deutungen hervorzurufen und entsprechend die verschie-
densten objektiven Inhalte. Thre vermeintlich identische
»Wirklichkeit« erweist sich als wesenhaft unterschiedlich, je
nachdem, ob sie z.B. der Jager, Schreiner, Sommerfrischler
oder der Verliebte betrachtet. Der Jager benutzt den Baum
wahrscheinlich als Ansitz fiir die Pirsch. Der Schreiner sieht
darin Bretter, Leisten, Geriiste ... Baumaterialien. Der Som-
merfrischler betrachtet ihn als einen Teil der Landschaft oder
als einen willkommenen, erfrischenden Schattenspender. Viel-
leicht sind in seine Rinde »die Initialen der Verliebten, Zahlen,
die Daten sind« eingeritzt. Dieselbe Frau kann dem Dichter
eine Muse sein, dem Biirgersmann eine fleiffige Gattin, dem
Don Juan ein endloser Anlass zum Abenteuer, dem Schurken
ein Lustobjekt ... Je nachdem welcher Blickpunkt und Wert die
Deutung der Dinge leiten, sind die Dinge so oder so. Natiirlich
ist in der Interpretation nicht alles Freiheit und noch weniger
Beliebigkeit. Die Werte, die das Bewusstsein aus dem Erfah-
rungsinhalt herausstellt, gehorchen immanenten Gesetzen.
Auch das liebende Bewusstsein verfiigt iiber solche Gesetze.
Und der Geist kann mit diesen iibereinstimmen, sie nicht ken-
nen oder verwerfen. Aber die Eventualitat eines Irrtums ist
nicht auf die Liebe beschrinkt. Jede Haltung — ob liebend,
nachtragend oder gleichgiiltig — kann Anlass zu Irrtum, Illu-
sionen oder Wahnvorstellungen geben.

Typisch fiir die liebende Illusion ist, dass sie hinsichtlich
einer beliebigen Wirklichkeit — Baum oder Frau — versucht, die
grofitmogliche Menge von Perspektiven, aktuellen Werten
und Tugenden anzuhdufen und zu retten, indem sie sie sol-
chermaflen organisiert und unterordnet, dass sich die nied-
rigen jederzeit im Dienst der hoheren befinden. So bringt sie
den grenzenlosen Reichtum jedes Teilstiicks der Wirklichkeit
und die gesamte Wirklichkeit in hochste Strahlung. Sie ver-
wirft nichts, noch verneint sie etwas. Thr ganzes Sein ist Be-
jahung. Und indem sie alles bejaht — Brett und Rast, Muse

122

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die liebende lllusion

und Vergniigen —, legt sie an erste Stelle, was in Wirklichkeit
das Hochste ist.

Es ist zweifellos so, dass die Liebe eine Illusion ist. Aber
das Wort Illusion ist mehrdeutig. Einerseits bedeutet es eine
»blofe Illusion«, das triigerische Bild, das die Wirklichkeit er-
setzt oder verformt. Andererseits meint es Ansporn, Hoff-
nung, Sehnen, Glaube. In diesem Sinne spricht man von einem
Leben voller Illusionen oder einem illusionslosen Leben. Und
ein Leben voller Illusionen ist nicht unbedingt oberflachlich
und falsch. Schon Platon hat verkiindet, dass sich die wahre
Wirklichkeit in den »Visionen« — Ideen — befindet und dass
das ganze Wissen darin besteht, zu erkennen, was angemesse-
ne Visionen sind. Daher die Funktion des »Mythos«. Ohne
diese schopferische, poetische Fahigkeit des liebenden Geistes
gibe es keine sinntrichtige Wirklichkeit oder Natur.

Die Liebe bringt Mythen hervor, fiillt die Wirklichkeit
mit Symbolen und erschliefit in ihr neue Wege. Sie wirft auf
die geliebte Person oder das geliebte Ding einen hellen Schein,
der diese erhoht und ihre unversehrte Reinheit hervorbringt.
Solcherart ist die Illusion der Liebe. In diesem Sinne ist der
Kiinstler und der Mensch im Allgemeinen ebenfalls Schopfer
oder Wiederschopfer der Natur. Die Kunst und sogar das ganze
Leben entwirklichen die »Wirklichkeit« — Bild, Sonate, Ge-
dicht ... den Lauf des gesamten Lebens — und verleihen ihr
die Kraft der Kontemplation. Anhand der Illusion bringt die
»Wirklichkeit« der Welt eine hohere Wirklichkeit hervor. Die
Farben, die dazu dienten, die Mona Lisa zu malen, hitten
gleichfalls dazu dienen konnen, eine Bank zu streichen. Einen
dhnlichen Lduterungs- und Aufstiegsprozess erfuhren die
Worte mit Hilfe des Stils. Die Worte erheben und entziinden
sich. In dem Mafe, wie sich der liebende Blick auf die verschie-
denen Bereiche der Wirklichkeit legt, erhoht er sie durch seine
Gegenwart. Die hochste Liebe, die Liebe Gottes bringt schliefs-
lich alles auf eine strahlende Ebene, in der alle Dinge sichtbar

123

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

werden und ihr eigenes Wesen offenlegen. Das »Natiirliche«
wird zu einem Bereich des Ubernatiirlichen. Das Wunder tritt
in Erscheinung. Alles wird zum Wunder. Das Brot und der
Wein verwandeln sich in Fleisch und Blut, das Fleisch und Blut
in leuchtendes Denken und unstillbares Sehnen.

Der Groll zerstort die Mythen und Symbole, versperrt die
Wege und lasst die Wirklichkeit nicht zum Ausdruck kommen.
In seiner Gegenwart verlieren die Wirklichkeiten stindig an
Hohe und l6sen sich schliefSlich auf. Der Groll sticht in die
Luftblasen der Illusion, die daraufhin zerplatzen und zusam-
menfallen. Die Wirklichkeit trocknet aus und bricht. Die Din-
ge verlieren die Gnade und mit ihr die Moglichkeit der Offen-
barung. Nichts spricht mehr und nichts sagt uns mehr etwas.
Alles wird unbedeutend, stumm und grau. Wenn der brennen-
de Sinn der Worte und Dinge, die bezeichnen, zerstort ist, wird
es unmoglich, etwas zu verstehen oder zu deuten, noch sinn-
trachtige Worte auszusprechen.

Daher steht die Funktion des Hasses im Dienst der Liebe.
Er ist der Zorn Gottes, das mythologische Feuer der Lauterung.
Die in Gemeinplédtze verkehrten, gefallenen Mythen legen
sich auf die Wirklichkeit wie eine Kruste und sind ein Hinder-
nis und eine Hiirde fiir die schopferische Aktion der Liebe. Das
ist die Anbetung der Idole, das Pharisdertum. Demgegentiber
ist der Hass eine Funktion der Liebe. Seine zerstorerische
Macht sprengt die Schranken, macht die Wege frei und ver-
leiht der Liebe Wirksamkeit und Fruchtbarkeit. Man vergesse
nicht, dass Dantes Holle eine Schopfung der Liebe Gottes ist.

Diese Interpretation enthilt keine eigentlich subjektivis-
tische These. Das wire sie, wenn die Illusion, um die es sich
handelt, die Gegenwart einer illusorischen und falschen Wirk-
lichkeit wére. Wir haben schon gesehen, dass das nicht der Fall
ist. Nur ein Leben mit Illusionen ist wirkliches Leben. Illusion
und Leben vermischen sich und neigen dazu, eine Einheit zu
bilden. Wer iiber viele Illusionen verfiigt, besitzt die Fahigkeit,

124

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Neues oder erneuertes Leben

den ungeheuren Reichtum an Werten und Potenzialen der
Welt zu entdecken und zu erkennen. Ohne Illusionen zu leben,
bedeutet, den Sinn fiir Werte und Dinge zu verlieren und die
Wirklichkeit der Welt auf die magere Diirftigkeit der Gemein-
plitze zu beschranken. Wiederum ist das liebende Leben Kraft,
Fiille, lllusion. In ihm und durch es werden die Reichtiimer der
Welt unerschopflich und die Sehnsiichte unersittlich.

Natiirlich ist es moglich, dass der rettende Impetus, viel-
leicht beim Strukturieren, etwas verformt und nicht genau die
hierarchische Figur der Wirklichkeiten und Werte wahr-
nimmt. Diese Moglichkeit hingt mit der Beschranktheit der
menschlichen Natur zusammen. Jede Perspektive ist mangel-
haft, jeder Blick mehr oder weniger schematisch und partiell.
Grundsitzlich jedoch fiigt er weder etwas hinzu, noch defor-
miert er etwas.

Was der liebende Blick entdeckt und offenbart, ist vor-
handen. Er hat Visionen, nicht »blofle Visionen«. Der Wille,
die Visionen auf »blofle Visionen« zu verringern, und die Ide-
en auf »blofe Ideen, ist eben dem nachtragenden Geist eigen.
Der Liebe ist diese Perspektive nicht unbekannt, denn auch in
ihr haben der Mangel und das Ungentigen Platz. Aber sie sind
ihr nicht wesenhaft. Hinzu kommt, dass sie in den Dingen das
sieht, was ohne ihre Hilfe nicht sichtbar wiirde.

Neues oder erneuertes Leben

Daraus ergeben sich wichtige Konsequenzen fiir das Ver-
stindnis und die Interpretation der Welt. Den Erfahrungs-
wirklichkeiten gegeniiber lassen sich zwei Haupthaltungen
einnehmen, die diametral entgegengesetzt sind: die liebende
Haltung und die nachtragende Haltung, die bejahende und
die verneinende Haltung, die eine rettet alles, wiahrend die an-
dere alles zerstort. Aus der ersten leitet sich eine aufsteigende

125

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

und schopferische Dialektik ab; aus der zweiten eine absteigen-
de und zerstorerische.

Erstere stellt in der Welt die positiven Werte heraus, ord-
net und koordiniert sie, stellt sie in den Dienst von etwas und
in ein Bezugssystem, unterstellt sie einer Sache, die eine eige-
ne Konsistenz und einen eigenen Wert besitzt. Eine von Liebe
beseelte Interpretation riickt alles in den Vordergrund. Die
Welt richtet sich auf und steht auf eigenen Fiiflen. Selbst das
Unbedeutende erlangt Wert im Dienst des Bedeutsamen und
sogar das Widerliche und Abstoflende — der Mist steht im
Dienst der Friichte, die Ausscheidungen im Dienst einer Per-
son, ihrer Unternehmungen und Ideale.

Aus Sicht der Liebe erhilt alles seine Wiirde: das Vergnii-
gen und die Korperorgane, und in Bezug auf die geschlecht-
liche Liebe, die Organe und die sexuelle Tatigkeit sowie ihre,
aus gleichgiiltiger Sicht, unerquicklichsten Funktionen. Alles
stellt sich aus Liebe in den Dienst einer Person oder in den
Dienst einer personlichen, geistigen und edlen Beziehung.
Die Person — untiibertragbare Originalitit, heilige Innerlich-
keit, geistiger Sinn — verleiht den untergeordneten Elementen,
die mit ihrem Schicksal verbunden sind, Sinn, wie auch der
Gesamtheit der psychophysiologischen Funktionen, die ihre
Grundlage bilden, darin eingeschlossen u.a. die Geschlechts-
organe und ihre Tatigkeit.

Natiirlich lassen sich die Blumen und Friichte des Gartens
tiber die Exkremente deuten, die ihnen Nahrung geben, und
der liebende Blick iiber die Mechanismen der Korpersekretio-
nen. Das ist dem nachtragenden Blick eigen. Der nachtragende
oder gleichgiiltige Blick stellt das Hohere in den Dienst des
Niedrigen, womit Ersteres vernichtet wird. Wird die Person
z.B. in den Dienst des Vergniigens gestellt, dann verschwindet
sie als solche und wird zu einem simplen »Objekt« des Ver-
gniigens. Das ist der Groll, die ewige Verneinung — der Geist
des Mephistopheles, der ewig verneint, im Gegensatz zum

126

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Neues oder erneuertes Leben

schopferischen Impetus der faustischen Kraft. Mit sarkas-
tischem Gestus vernichtet er die Welt. Er stellt allem das
Nichts voran, die in jedem Ding verborgene Bedeutungslosig-
keit, und auf das Nichts bezogen deutet er alles Ubrige. Die
Blume und die Frucht werden zu Mist und das ganze Leben
zu Sekretion. Werden die Personen ohne Liebe betrachtet,
dann l6sen sie sich auf, und damit der Sinn der Dinge und das
Profil der Wirklichkeit. Die Welt schrumpft zu einem staubi-
gen Chaos.

Die Wirklichkeit, obschon sie sich gleich bleibt, wird
durch die Liebe und den Groll radikal verdndert und in eine
andere verwandelt. So wie auch das Kornfeld sein Aufleres ver-
andert, je nach Wind und Witterung. Die Zeichnung derselben
geometrischen Figur kann konkav oder konvex erscheinen, je
nachdem, wie der Blick des Beschauers darauffillt.

Am Ende von Platons Gastmahl sind nur mehr drei Ze-
cher wach: Aristophanes, der die Komddie symbolisiert;
Agathon, der die Tragodie darstellt, und Sokrates, der die Phi-
losophie vertritt. Die ersten beiden werden von Miidigkeit
iibermannt und sind nah daran, einzuschlafen. Allein Sokrates
bewahrt vollkommene Klarsichtigkeit. Gegeniiber dem he-
roisch-hehren Ideal, das in die Tiefe stiirzt, und der komischen
Zergliederung des Lebens, versinnbildlicht die Philosophie die
hochste Versohnung. Ohne sich auf das eine oder andere zu
beschrianken, vereint die liebende Tatigkeit — die dem philoso-
phischen Leben wesenhaft ist — beide in sich und stellt in ihrer
Fiille die Gesamtheit des Lebens und der menschlichen Seele
dar. Francisco Giner hat gesagt, dass das Leben weder tragisch
noch komisch ist; es ist nur ernst. Allein wer das Leben mit
Liebe betrachtet, kann es ernst nehmen.

Vielleicht wird man einwerfen, dass auch der Hass den
Blick schirft und uns erlaubt, die Dinge zu sehen, die ohne
ihn unbemerkt bleiben wiirden. DemgemafSs wére auch der
Hass mit seherischen Fihigkeiten ausgestattet. Wir haben

127

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

schon gesehen, in welchem Sinn der Hass eine Funktion der
Liebe sein kann. Man beachte jedoch, dass in der Gegentiber-
stellung von Liebe und Hass beide Funktionen weder dieselbe
Ebene belegen noch denselben Rang innehaben. Der Groll ver-
hindert und verwirft riickhaltlos die liebende Moglichkeit.
Ganz anders steht die Liebe zum Hass: Sie schliefSt ihn in ihren
Bereich ein, stellt ihn in ihren Dienst, und allein aus diesem
Grund absorbiert und zerstort sie ihn. Ahnlich wird das Bose
durch die alleinige Gegenwart des Guten vernichtet. Der Im-
perativ, das Bose in der Fiille des Guten zu ertrinken, verfolgt
dasselbe Ziel. Nicht anhand von Konfrontation und Vernei-
nung vernichtet das Gute das Bose — jede Verneinung fordert
den Groll und Hass —, sondern durch Uberwindung und Inte-
gration.

Auf diese Weise enthiillt die Liebe der Seele ein anderes
Leben, ein wahrhaft neues oder erneuertes Leben, und durch
ihre Gegenwart wird das gesamte Universum erleuchtet und
verwandelt.

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

Die drei Charakteristika, die wir gerade hervorgehoben haben,
leiten sich bekanntlich von den drei grofSen klassischen Liebes-
auffassungen ab. Die Fiille des geistigen Lebens ist der christ-
lichen Tradition wesenhaft. Die hierarchische Ordnung der
Wertewelt geht auf die hellenische Liebe zuriick. Die liebende
Mlusion taucht schon in den primitiven Mythen auf und fliefst
tiber die hofische Lyrik und die Ritterromane in alle Formen
der sogenannten romantischen Liebe ein. Wenngleich dem
Anschein nach gegensitzlich, haben sie sich nicht nur als ver-
einbar, sondern sogar als komplementir erwiesen, sodass jede
einzelne die andern beiden benétigt und sie gemeinsam die
Kernelemente einer einzigen Definition bilden.

128

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

Die oben genannte vierte Charakteristik — Vereinigung,
Reziprozitat — ist gleichfalls ein klassischer Faktor aller For-
men der profanen und mystischen Liebe. Es handelt sich hier-
bei nicht eigentlich um ein neues Element, sondern eher um
die notwendige Folgeerscheinung der Verschmelzung der an-
dern drei. Aber in gewisser Weise scheint sich diese Charakte-
ristik jenen zu widersetzen und sie zu verneinen. Es gilt, genau
zu priifen, in welchem Sinne sie jene verneint und in welchem
Sinne sie jene vervollstindigt und kront.

Auf tausend Arten wurde die Liebe als Hingabe, Ver-
schmelzung und Vermischung beschrieben. Verliebte und
Mystiker sehen die Erfiillung ihrer Liebe im Akt der vollkom-
menen Vereinigung. Die »Union des Liebenden mit der Ge-
liebten«, die Versenkung der gesamten Person des Liebenden
in die geliebte Person scheint den Hohepunkt der Liebesbewe-
gung vorzustellen.

Wenn wir aber dem wortlichen Sinn der Begriffe Vereini-
gung, Verschmelzung, Union nachgehen, dann steht nichts der
Liebe ferner als diese Aufgabe der eigenen Personlichkeit und
ihre Auflosung in Wirklichkeiten, die ihr fremd sind. Das
stiinde in offenem Widerspruch zu alledem, was wir bis dato
gesagt haben. Die Liebe, so haben wir ausgefiihrt, ist Klarheit,
Erleuchtung. In der Liebe wird das geliebte Wesen als mir ver-
schieden erkannt, als besonders, einzigartig und personlich.
Andernfalls wire die vollendete Liebe nichts anderes, als eine
verfeinerte Form von Egoismus und wiirde nur zur eigenen
Befriedigung gereichen. Die Liebe verlangt die gesamte Ret-
tung und Achtung der individuellen Ausformung der Per-
sonen und Dinge, indem sie diese als mir nicht zugehorig,
mir fremd und von meiner eigenen Person verschieden be-
greift. In diesem Sinne ist die Liebe keine Verschmelzung, Ver-
einigung noch Aufthebung der Grenzen.

Damit die »Union von Freund und Geliebtem« mit der
Liebesbeziehung vereinbar sein kann, muss die Projektion des

129

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

eigenen Ich auf den Mittelpunkt der fremden Person so von-
statten gehen, dass weder der eine noch der andere die eigene
und besondere Personlichkeit verliert. Die Vitalitdt und der
Uberfluss an Innenleben erlauben, ja fordern von mir, dass
ich aus mir herausgehe und mich restlos dem anderen schenke.
Aber indem ich mit ihm verschmelze und mich im Mittel-
punkt seines geistigen Lebens etabliere, muss gewihrleistet
sein, dass ich nicht aufhore, derjenige zu sein, der ich bin. Ich
befinde mich aufler mir, innerlich verbunden mit dem ande-
ren, aber ich bin ich.

Ausschlieslich in diesem Sinne lasst sich die Vereinigung
verstehen. Mehr noch: Ich kann nur versuchen, in einem an-
deren zu sein und mein geistiges Zentrum mit dem seinen zu
verkniipfen, wenn ich mich deutlich von ihm abhebe. Andern-
falls konnte ich mich nicht mit ihm verbinden, denn dann wiire
ich er. Wir wiren nicht zwei in einem, sondern nur einer. Mit
Aufgabe der Personlichkeit des einen und anderen wire es
schon nicht mehr moglich, dass sie zusammen wiren. Die voll-
kommene Union kidme in diesem Fall einer vollkommenen
Auflosung gleich. So scheint die Union im buddhistischen
Mystizismus und in gewissen Formen der romantischen Lei-
denschaft verstanden zu werden.

In der Liebesunion verorte ich mich im anderen, ohne
aufzuhoren, ich selbst zu sein. Ich verwandle mich gewisser-
maflen in ihn, verstehe, fithle und teile alles, was auch er fiihlt
und erlebt, ich platziere mich in sein Inneres. Dergestalt offen-
bart sich mir die Gesamtheit seiner Person mit allen Gefiihlen,
die ihn beschiftigen und verstoren. Indem ich mich auf seinem
Platz befinde, erscheint mir die Gesamtheit der Welt von sei-
nem Blickpunkt aus, und ich verstehe, begreife und fiihle alle
seine Aktionen und Reaktionen, die vollstandige Ausrichtung
seiner Empfindsamkeit und seines Verhaltens, als wiren es die
meinigen. Was von aufsen betrachtet unverstiandlich und ab-

130

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

surd erscheint, zeigt sich dem liebenden Blick intelligibel und
kohérent.

Anders ausgedriickt: Jede Person verfiigt tiber eine per-
sonliche, innerliche und unsagbare Welt. Gemafs dieser nuan-
ciert und farbt sich die ganze Welt. Jeder besitzt eine eigene
Art zu lieben und zu hassen, zu leiden und sich zu freuen, zu
verstehen und zu trdumen ... Was mich im Innersten bewegt,
lasst moglicherweise einen anderen gleichgiiltig. Der Duft
einer Nelke kann in einer Person die lebhaftesten Schmerzen
oder die angenehmsten Erinnerungen auslosen. Der gleichgiil-
tige Blick sieht den Menschen der Menge als fast identisch mit
dem Rest der Menschheit. Jeder Mensch trdgt jedoch in seiner
Brust eine ganze Welt. Der liebende Blick durchdringt und er-
hellt diese Welt. Das, was ein beliebiges Exemplar der Gattung
zu sein schien, wandelt sich unversehens in eine Person. Schon
nichts mehr an ihr ist banal. Ein Licheln vermag mehr zu ent-
hiillen als das Verhalten eines ganzen Lebens. Der intime per-
sonliche Kontakt vervielfacht in jedem der Wesen, die sich lie-
ben, den unerschopflichen Reichtum ihrer Welt. Es ist schon
keine einzelne Welt mehr, sondern zwei Welten in einer. Die
ganze Welt bereichert sich und erlangt eine Tiefendimension.
Zwei Welten verbinden sich und beleuchten durch ihre wech-
selseitige Aktion die geheimsten Winkel ihrer personlichen
Innerlichkeit.

Es wird mithin deutlich, dass, um die liebende Durchdrin-
gung zu vollziehen, um den anderen verstehen und erhohen
zu konnen, ich mich auf seinen Platz begeben muss, nicht auf
den meinen, und das geschihe nicht, wenn wir wirklich zu
einer einzigen Person verschmelzen wiirden. Die Liebe be-
greift seinen personlichen Mittelpunkt nicht als dem meinen
identisch, sondern erkennt ihn als allein ihm zugehorig, ein-
zigartig und untibertragbar.

Nur so ist moglich, dass ich sein Sein bejahe, es als ein
Ziel an sich und nicht als ein Mittel zum Zweck erkenne, dass

131

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

ich ihm Wiirde und Eigenstiandigkeit einrdume und das Profil
seines Lebens gemifs den hochsten Werten seiner Personlich-
keit strukturiere. Mit anderen Worten: Nur so ist es moglich,
dass ich ihn vorbehaltlos und restlos achte, verstehe und be-
greife. Und allein durch dieses Verstehen wird das liebende Le-
ben moglich.

In diesem Augenblick erlangen die vier Charakteristika,
die wir gerade beschrieben haben, die Einheit einer vollkom-
menen Unabhingigkeit. Der Akt der Verschmelzung ermog-
licht es, uns in einen anderen zu versetzen, aufSerhalb unserer
selbst zu leben, in und durch andere, und damit dem anderen
Sinn und Wert zu verleihen. Indem ich mich »auflerhalb mei-
ner selbst« stelle, vermag ich das Sein und den Wert der Per-
sonen und Dinge, die »in ihnen selbst« liegen, ihre wahrhafti-
ge und authentische Wirklichkeit zu sehen. Die hierarchische
Ordnung der Werte und ihre Gliederung setzt voraus und er-
fordert als unabdingbares Element, gemafl der Norm der
hochsten Werte, die Befdhigung, sich mit einem anderen zu
verbinden, ohne dass sie aufhoren, zwei zu sein. Dieses Zwei-
in-einem-Sein und dieses Verschmelzen, ohne zu verschwin-
den, dieses In-mir-und-aufSer-mir-Existieren ist jedem Liebes-
akt wesenhaft.

SchliefSlich gilt es zu beachten, dass die Befahigung zur
Hingabe, die Fahigkeit zu lieben, ihrerseits bedingt ist. Nur
wer in sich selbst zu leben vermag, die eigene Personlichkeit
zu strukturieren weifs und sich selbst achtet und als Person
wertschitzt, ist imstande, in einem anderen zu leben. Um
wirklich »auflerhalb seiner selbst« sein zu konnen, muss man
zunichst »in sich selbst« sein. Die Verschmelzung setzt die
Fiille und den Reichtum des eigenen Lebens voraus. Der Aus-
spruch: »Ich lebe, ohne in mir zu leben« macht erst Sinn, wenn
ich zuvor wahrhaftig sagen konnte: »Ich will mit mir leben«.
Erst, wenn ich in mir etwas besitze, das mir erlaubt, in mir
selbst zu leben, in meiner radikalen Einsamkeit — »allein ohne

132

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

Zeugen dem Guten zu huldigen, das ich dem Himmel schul-
de« —, ist es moglich, dass ich mich auf einen anderen projiziere
und in ihm eine geistige Person erkenne. In einem anderen zu
leben, setzt den Besitz und die Fiille des eigenen Lebens voraus.

Nattirlich néhrt sich unser Leben auch in gewisser Weise
von der Welt, und wir sind erst, insofern etwas in uns ist und
wir in den Dingen sind. Es ist nicht leicht, die konkreten Ter-
mini der Liebesdialektik getrennt zu betrachten. Meine eigene
Fillle kann ein Bediirfnis meiner Liebe sein. Ich muss mich
selbst besitzen, um lieben zu konnen, und diese Voraussetzung
erlange ich anhand der Liebe. Die Liebe verlangt Fiille. Aber
die Fiille kann ihrerseits ein Werk der Liebe und der Hoffnung
sein, die sie mit sich bringt. Ich brauche sie, solange ich liebe,
und da ich sie brauche, kann ich gewiss sein, dass ich sie besit-
zen werde. Die Liebe wirkt in mir, verwandelt mich und for-
dert von mir die Verwirklichung der fiir sie idealen Bedingun-
gen. Die Liebe ist kein Zustand, sondern eine dynamische
Entwicklung. Aber um sie in ihre Fiille zu bringen, um den
anderen zu fiihlen und zu verstehen, muss man sich des eige-
nen Lebens und Wertes klar bewusst sein. Die Nachstenliebe
verlangt die Selbstliebe sowie die Selbstachtung und Wert-
schitzung seiner selbst.

Mit anderen Worten: Der Dialog setzt die Innerlichkeit
voraus. Um ein Gesprich fithren zu konnen, muss man etwas
zu sagen haben. Und da die Liebe hauptsichlich Kommunika-
tion, Kommunion ist, verlangt und braucht die Vereinigung zu
ihrem Gelingen eine perfekte Gegenseitigkeit. Um den ande-
ren zu verstehen, muss man sich in ihn versenken. Und um in
ihn eingehen zu konnen, muss er sich erschlieflen lassen, 6ff-
nen und hingeben. »Denn die einen Liebesgeheimnisse ent-
hiillen die anderen, und daher kennen die Liebenden einan-
der.« Und: »In den Geheimnissen des Freundes enthiillen sich
die Geheimnisse des Geliebten und in den Geheimnissen des
Geliebten die des Freundes« (Lull).

133

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Andernfalls verharrt die Liebe im Zustand des reinen
Strebens oder Bemiihens, ohne jedoch die Fiille ihrer Vollkom-
menheit zu erlangen, und befindet sich damit in standiger Ge-
fahr, vernichtet zu werden. Um wahrhaftig zu lieben, muss das
Innenleben dessen erfasst werden, den man liebt, und um das
zu entdecken, muss es sein verborgenes Sein 6ffnen. Natiirlich
kann diese Offnung auch auf eine ideale Weise vonstatten ge-
hen. Wir konnen uns von einer Person geliebt fiihlen, die uns
in Wirklichkeit nicht liebt, und ich kann eine Person fiir offen
halten, die sich mir tatsachlich nie gedffnet hat oder mich tiber-
haupt nicht kennt. Alle Dinge und alle Personen sind in Wahr-
heit immer zumindest teilweise offen. Allein der tiberstiegens-
te Hochmut — im satanischen und kosmischen Sinne — vermag
eine Seele zu verschlieflen. Damit ist klar, dass in diesem Ex-
tremfall eine Seele, die unfihig ist, sich zu 6ffnen und hin-
zugeben, der Liebe nicht wiirdig ist und sie ebenso wenig
verdienen kann. Thr ist jede Aussicht auf Gemeinschaft ge-
nommen. Daher ist der Ausdruck in allen seinen Formen —
Wort, Geste, Zeichen, Mythos, Symbol ... — fiir die Liebe un-
abdinglich. Das ist der symbolische Sinngehalt des Gastmahls
— des platonischen Symposions, des letzten Abendmahls —, bei
denen es aufgrund eines vertraulichen Miteinanders, der Aus-
sprache und des Dialogs zur Kommunion kommt. Fiir den hl.
Franziskus wird die ganze Natur zu einer ungeheuren Kom-
munion. Es ist die Rede, das Wort, der Logos, der sich mani-
festiert und im dia-logos erkenntlich wird, sein Licht auf die
Finsternis wirft und die Personen und Dinge in einer dialekti-
schen Liebesharmonie verbindet. Daher verfiigt das Herz tiber
eigene Griinde und eine strahlende Beredsamkeit. Durch die
Sprache des Herzens wird das Chaos zum Kosmos, erlangt
Sinn und Wert, und ohne sie ist kein Dialog moglich. Und
ohne Dialog kann sich die Liebe nicht erfiillen.

134

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einwiirfe: das Phinomen der Ambivalenz

Einwiirfe: das Phanomen der Ambivalenz

Um die Begriffe der vorangehenden Beschreibung deutlicher
herauszuarbeiten, wollen wir ein paar mogliche und scheinbar
augenfillige Einwiirfe ansprechen und zeigen, inwiefern diese
immer auf einen irrtiimlichen Gebrauch des Wortes Liebe hin-
deuten.

Man konnte z. B. einwerfen, dass verliebte Personen sich
haufig streiten und diese Auseinandersetzungen zu Haltun-
gen, Regungen und Gefiihlen Anlass geben, die sich von den
von uns beschriebenen abheben und ihnen sogar radikal ent-
gegengesetzt sind. Ein extremes Beispiel fiir die Wirkung an-
derer Phianomene auf das Bewusstsein und Leben der lieben-
den Person ist das bei Psychiatern unter dem Namen
Ambivalenz bekannte Phinomen, in dem dieselbe Person fiir
dasselbe Wesen zugleich Liebe und Hass empfindet und zwi-
schen beiden Gefiihlen schwankt, ohne sich fiir eins zu ent-
scheiden, sodass schwer zu ergriinden ist, ob ihre Handlungen
und ihr ganzes Verhalten einem nachtragenden Impuls ent-
springen oder einer Liebesregung.

Das erlaubt uns, auf eine Bemerkung zuriickzukommen,
die wir zu Anfang gedufert haben und die unseres Erachtens
wesentlich ist. Bei den »Streitigkeiten aus Liebe« oder, wie
man zu sagen pflegt, aus »zu viel Liebe«, beispielsweise durch
»Eifersucht« hervorgerufen, ist offensichtlich keine Liebe im
Spiel. An diesen Situationen ist sie nicht nur nicht beteiligt,
sondern entfernt sich und verschwindet. Ein Streit kann nicht
als Moment einer liebenden Haltung angesehen werden. Ge-
nau das Gegenteil ist der Fall. Bestenfalls taucht die liebende
Bewegung wieder auf. Aber es ist klar, dass sie einen Zusam-
menbruch erfahren hat. Nicht alles in der »Liebe« ist Liebe.
Gelegentlich bringen sich »Liebe« und Hass gegenseitig her-
vor, fordern und ersetzen sich, ja sind sich in der priméren Vi-
talitit gleich. Aber in all diesen Féllen spricht man irrigerweise

135

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

von Liebe. Man begreift die Liebe als ein Element eines psy-
chophysiologischen Prozesses und nicht als eine radikale Le-
benshaltung. In der liebenden Bewegung, ganz gleich, wo sie
sich zeigt, ist immer wechselseitige Durchdringung, Verste-
hen, Intelligenz vorhanden. Und es ist evident, dass in den hier
angesprochenen Prozessen keine der Personen die andere be-
greift oder »versteht«. Die liebende Vereinigung ist durch eine
wahre Verwirrung ersetzt worden. Man weif$ nicht mehr, wo
der Anfang und wo das Ende ist. Alles ist schon beliebig. »Die
Welt ist aus dem Blick geraten«. Alles verschwindet, um der
natiirlichen gleichmachenden Energie, die blind und brutal ist,
den Weg freizumachen. Dementgegen ist die Liebe Klarheit,
Unterscheidung, Licht. In den hier angesprochenen Prozessen
ersetzt eine Dunkelheit — eine tatsdchliche Blindheit — das
Licht und eine Wirrsal die Klarheit.

In der Tat, entgegen der Haltung, die die Liebe benotigt
und bestimmt, handelt es sich bei den aufgezeigten Fillen um
eine Gruppe komplexer Prozesse, um mehr oder weniger glii-
hende Leidenschaften, die in allen Formen des liebenden Le-
bens auftauchen und es begiinstigen, verstoren oder behindern
konnen, insbesondere in jenem Zustand, der vage als »Ver-
liebtsein« bezeichnet wird, in dem es zu einer ungestiimen Ab-
folge diverser psychophysiologischer Zustinde kommt, die
durch die mehr oder weniger intensive Farbung eines domi-
nanten Gefiihls gekennzeichnet sind. In diesen Prozessen, die
gelegentlich in krankhafte Szenen umschlagen, zeigt sich mit-
unter das Ambivalenz-Phinomen. Das will nicht bedeuten,
dass nicht auch die Liebe eine Rolle spielen kann. Es kann so-
gar sein, dass sie bei solchen Gelegenheiten zu Hochstleistun-
gen angetrieben wird. Aber die Miangel dieser Entstehungs-
prozesse betreffen auf keine Weise die Art ihrer wesenhaften
Konstituierung.

Jetzt wird man zugleich besser verstehen, warum die lie-
bende Titigkeit nicht auf die Phinomene des sexuellen Lebens

136

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einwiirfe: das Phinomen der Ambivalenz

verkiirzt werden darf, aber ebenso wenig auf ihre hochsten
Ausdrucksformen, noch auf Nebenformen des Vergniigens
bzw. mehr oder weniger idealisierte Komplikationen der libi-
dingsen Neigung oder Lust. Es stimmt, dass in gewissem Sinne
alles im Menschen sexuell ist. Daran besteht nicht der gerings-
te Zweifel. Die Sexualitit ist das Fundament des ganzen
menschlichen Lebens. Ein neutrales Leben gibt es nicht. Aber
in diesem Fall verwechselt man die Sexualitit mit der ganzen
Person und setzt sie mit ihrem Temperament und Charakter
gleich; nicht aber mit dem, was in der Person spezifisch sexu-
eller Natur ist.

Andersherum betrachtet ist ebenso klar, dass die Liebe in
der spezifischen Beziehung zwischen Personen unterschied-
lichen Geschlechts wirksam wird, und dabei die ihr eigentiim-
lichsten, authentischsten Formen entwickelt. Schon bei Platon
fand sie hierin ihre radikalste Manifestation und noch ihre
hochsten Verfeinerungen resultieren aus der unauslgschbaren
Neigung, sich mit der Schonheit zu vereinigen. Der Ge-
schlechtstrieb ist der Ausgangspunkt der sublimsten mensch-
lichen Schopfungen. Um so absurder ist es, ihn mit dem prima-
ren Instinkt der Reproduktion zu verwechseln. Die zartesten
Auflerungen der Mystik sind zutiefst sexuell gekennzeichnet.
Aber es besteht nicht die Notwendigkeit, dass die Liebe an den
Geschlechtsbeziehungen teilhat. Liebe und Sexualitat sind kei-
ne identischen oder parallelen Begriffe. Nicht alles, was ge-
schlechtlich ist — ob sublimiert oder nicht —, ist auch voll Liebe,
noch bezieht sich die Liebe immer in spezifischer Weise auf die
Phanomene der Geschlechtsbeziehung. Alle Dinge des Univer-
sums konnen im Geist der Liebe betrachtet und verstanden
werden.

137

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Liebe, Verlangen, Vergniigen

Die Liebe ist kein Verlangen. Das Verlangen ist Mangel. Liebe
ist Fiille. Nach etwas verlangen bedeutet, dass es einem fehlt.
Dem Verlangen entspringt der Hunger, der das Leben zur Ver-
folgung und zum Besitz von etwas antreibt, das uns bislang
fremd war. Die Liebe nimmt sich nichts vor, ersehnt nichts.
Sie verlangt nichts. Sie gibt nur. In gewissem Sinne will sie
alles und begehrt alles. Nichts will sie fiir sich. Alles will sie
fiir die geliebte Person oder den geliebten Gegenstand. Sie be-
leuchtet seine hochsten Werte und nimmt daran teil, findet
darin die Fiille und vollkommene Freude. Das Verlangen sei-
nerseits wird durch den Besitz gestillt und kann in Uberdruss
und sogar Ekel umschlagen. Nichts hingegen vermag die Liebe
zu stillen. Sie ist von Natur aus unersattlich. Die Personen
oder Dinge enthiillen nie die grenzenlose Gesamtheit ihrer ak-
tuellen und virtuellen Reichtiimer. Daher entfacht die Liebe
immer eine hohere Liebe. Das Verlangen kann gestillt werden.
Die Liebe ist ewige Unbefriedigtheit. Und in der Unbefriedigt-
heit und dem Sehnen selbst findet die Liebe ihre grofite Gliick-
seligkeit.

Nichts ist absurder, als die Liebe mit dem Vergniigen zu
verwechseln oder sie von diesem abzuleiten. Die Liebe erzeugt
Wonne, aber auch Leid. In ihr ist Wonne enthalten, aber auch
Schmerz. »Der Seufzer ist der Liebe ndher als der Schnee dem
Weifs« (Lull). Im liebenden Bewusstsein gibt es mehr Freude,
aber auch mehr Leid. Das ganze Geistesleben wird kraftiger
und intensiver. Das geliebte Wesen ist fiir den Liebenden der
Quell glithendster Ohnmachten sowie heftiger Schmerzen
und Enttiuschungen. Neben der Freude und dem Leid, den
Wonnen und Schmerzen, ist die Liebe hochste Gliickseligkeit,
Enthusiasmus, » Vergottlichung«. Durch die Liebe werden wir
zu Gottern, sagt der hl. Paulus, Bild und Abbild Gottes.

Mehr noch, das Vergniigen an sich ist nicht nur keine Lie-

138

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe, Verlangen, Vergniigen

be, noch entziindet oder fordert es diese, es stellt sogar die au-
genfilligste Verneinung der Liebe dar. Die Suche nach dem
Vergniigen um des Vergniigens willen bedeutet, unter Ver-
zicht auf eine Wertehierarchie aus den Personen Dinge zu ma-
chen und aus den Dingen schlichtweg Mittel, die im Dienst
egoistischer blinder Wiinsche stehen. Nichts ist der Liebe
fremder, als aus den Personen und Dingen Werkzeuge des Ver-
gniigens zu machen. Der Drang nach Vergniigung zerstort die
Unterschiede und Nuancen. Im Gegensatz zur Liebe ist er in
der Tat blind. Alles erniedrigt er auf die momentane Lustbe-
friedigung. Und ein Lustwerkzeug nutzt sich mit dem Ge-
brauch ab. Das Vergniigen l6scht die Eigenheiten der Personen
und Dinge aus und die Welt endet in »Staub und Asche«. Auf
den Karneval folgt das »Memento«. Die ganze Welt verwan-
delt sich in die »Eitelkeit der Eitelkeiten«; im Gegensatz zur
Liebe, die die Welt zum Hohepunkt ihrer moglichen Strahlung
fithrt.

An dieser Stelle wird man einwerfen: Lisst sich denn
nicht sagen, dass auch in den priméren Akten der sensoriellen
Triebe — im Hunger, Durst etc. —, wo doch anscheinend auch
ein Wert offenbart wird, Liebe vorliegt? Hier wird das Problem
des Nutzens und seinem Wert gestellt, dem Lebenswert par
excellence.

In dieser Frage liegt ein Missverstindnis vor, das einer
Klarung bedarf. In den weiter oben aufgefiihrten Handlungen
kann tatsdchlich in gewissem Sinne Liebe vorliegen. Und zwar
in dem einzigen Sinne, in dem man bei ihnen davon reden
kann, namlich als Enthiillung eines Wertes.

Eine Sache ist, sich zu ernihren, eine andere und véllig
verschiedene ist es, den Wert oder den Nutzen der Nahrung
zu verstehen. Erstere ist Teil einer Kausalreihe, die der natiir-
liche Instinkt begriindet. Worum es sich hierbei auch im Ein-
zelnen handeln mag, immer wird es etwas »Subjektives« sein,
etwas rein Tierisches, in dessen Verlauf die Unterscheidung

139

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

zwischen Subjekt und Objekt verschwindet, sowie schlussend-
lich jeder Unterschied zwischen Subjektivitdt und Objektivi-
tat. Bei der zweiten Sache zeigt sich zwischen Subjekt und Ob-
jekt eine Welt mit einem mehr oder weniger begrenzten
Horizont, und damit wird die Unterscheidung von Werten
und Giitern moglich, und mithin die Achtung vor dem, was
Werte und Giiter besitzt und die Missachtung von dem, was
sie nicht besitzt. Vor dem Subjekt taucht eine organische hie-
rarchische Welt auf, an deren Hervorbringung auch die Liebe
beteiligt ist. Die liebende Bewegung stellt hier, wie iiberall, die
hochste, »objektivierende« Potenz der Welt dar. Sie schafft Ab-
stand, Dimensionen und Bereiche, fithrt uns an die Dinge he-
ran, trennt und unterscheidet uns davon. »Sie stellt jedes Ding
an seinen Platz.«

Es scheint primitive Vélker zu geben, die die reproduktive
Funktion des Geschlechtsakts nicht kennen. Sie praktizieren
den Geschlechtsakt, ohne iiber seinen Zweck Bescheid zu wis-
sen. Die reine Animalitit kennt nicht die ndhrende Funktion
der Nahrungsaufnahme. Es ist nicht dasselbe, etwas zu benut-
zen oder zu wissen, dass das Ding an sich niitzlich ist, d. h. fiir
mich oder die anderen niitzlich ist bzw. fiir alle oder fiir einige.
Fiir Ersteres sind weder Achtung noch Liebe notwendig, fiir
das Zweite, also das Wissen um den Wert seines Nutzens, sind
sie es wohl. Die Liebe ist nicht notwendig, um zu essen. Ebenso
wenig um den Geschlechtsakt zu praktizieren. Sie ist es aber
wohl, um »Nahrung« zuzubereiten und zu essen oder eine Ge-
schlechtsbeziehung mit einer Person einzugehen. Wenn wir
jetzt zur Frage des Vergniigens zuriickkehren, dann wird deut-
lich, dass das Vergniigen keine Liebe ist, noch etwas mit der
eigentlich liebenden Titigkeit zu tun hat. Dementgegen ist
klar, dass die Achtung des Vergniigens als Wert — als ein objek-
tiver Wert, der fiir mich und andere giiltig ist — ein mehr oder
weniger hoher Akt des liebenden Bewusstseins ist.

Die Liebe setzt Objektivitit, Trennung, Achtung, Ab-

140

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe, Verlangen, Vergniigen

stand voraus. Eine Person oder ein Ding achten, bedeutet im-
mer, sie um ihrer selbst willen zu achten, als das, was sie sind,
unabhingig von den Zufillen meiner subjektiven, unsteten
und willkiirlichen Wandlungen. Daher lasst sich das Vergnii-
gen oder die Niitzlichkeit genauso lieben wie die Gerechtigkeit
oder die Schonheit, die Personen oder die Dinge, solange sie
uns niitzlich sind oder Freude bereiten. Das Vergniigen oder
die Niitzlichkeit haben nicht aus sich heraus Anspruch auf Lie-
be, sondern in Funktion der geliebten Wirklichkeit und in rest-
loser Unterwerfung unter deren personliches Profil und Aus-
richtung.

Umgekehrt enthiillen sich Wert und Sinn der Wirklich-
keit allein dem liebenden Bewusstsein und finden nur in die-
sem Wahrheit und Objektivitat. Das liebende Bewusstsein ist
kein Bewusstsein dessen, was in einem gewissen Augenblick
auf willkiirliche und zufillige Art fiir mich Wert besitzt, son-
dern die Enthiillung des Eigenwertes der Dinge, die aus ihrem
eigenen Blickwinkel heraus betrachtet und anhand ihres eige-
nen Maf3stabs bewertet zeigen, was sie wert sind oder durch
sich und in sich selbst wert zu sein vorgeben, und daher fiir
mich und fiir andere wert sind. Wenn ein Ding nur fiir mich
Wert besitzt, und ich weif3, dass es nur fiir mich wertvoll ist,
hat es selbstverstandlich keinen Wert.

Es ist klar, dass die Werte, die Giiter und die Achtung der
sie besitzenden Personen und Dinge gewissermafSen von mir
abhidngen und, ungeachtet jeder subjektiven Haltung, letzt-
endlich nichtig sind. Aber diese Abhangigkeit ist nicht exklu-
siv und zudem wechselseitig. Die Wirklichkeiten und Werte
entstehen und entwickeln sich in der Kommunion der Liebes-
dialektik. Im Liebesdialog entsteht aus dem Chaos eine leuch-
tende Welt, in der die Personen und Dinge in dem Maf3e exis-
tieren, wie sie aus sich selbst heraus einen Wert entwickeln.
Diese Betrachtung der Seinsformen fiir sich genommen, als
Bestandteile ihrer eigenen Wirklichkeit und gemaf3 ihrem

141

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Wert, gehort, wie wir gesehen haben, zu den Haupteigenschaf-
ten der Liebe. Anhand der kategorialen Funktion des liebenden
Bewusstseins entsteht vor meinem Auge eine Welt, ein objek-
tiver Bereich, in dem ich mich zurechtfinde und bewege, und
nach dem ich alle meine Begehren und Wiinsche ausrichte.
Wenn dieser vollstindig verschwinde, wiirde das Universum
als solches verschwinden. Alles versinke im Chaos einer ele-
mentaren Empfindsamkeit. Die Dinge fielen auf mich, ver-
mengten sich mit mir und ich mit ihnen, der Unterschied
zwischen ihnen und mir wiirde aufgehoben. In hochster Ver-
wirrung wiirde die »Subjektivitdt« an ihre duferste Grenze
stolen und zur Aufhebung der personlichen Subjektivitit
und der objektiven organischen Klarheit fiihren. Alles wiirde
auf den reinen Fluss der Empfindungen reduziert, also einen
integralen Impressionismus. Das ist die Welt der Eidechse, die
in der Sonne liegt.

Es mag tatsichlich Dinge geben, und es gibt sie wirklich,
die nur fir mich Wert besitzen, d.h. in Bezug auf mein per-
sonliches Leben. Vielleicht besitzen sie alle im Endeffekt einen
Rest unsagbarer Subjektivitit. Aber selbst wenn dem so ist,
verfligen sie doch tiber einen Wert. Selbst der individuelle per-
sonliche Wert ist letztendlich »objektiv«. Die reine »Subjekti-
vitait« kommt der Vernichtung des Wertes und des Kosmos
gleich, des Objekts und sogar des Subjekts. Ein Leben »ohne
Objekt« ist im eigentlichen Sinne kein Leben, keine personli-
che Erfahrung. AufSerhalb des Lebens ligen Empfindungen,
oder, wenn man so will, Atome. Alles, im Grunde. Das heifst
nichts.

Die »reine Liebe«

Man wird zuletzt sagen, dass es die reine Liebe nicht gibt, dass
man die liebende Haltung in ihrer ganzen Reinheit, so wie wir

142

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die »reine Liebe«

sie gerade beschrieben haben, eigentlich nicht findet. Das ist
sicherlich richtig, wobei wir hinzufiigen miissen, dass das be-
stimmt niemand je ernsthaft in Frage gestellt hat. Nicht ein-
mal Platon. Zu Recht vermuten heute einige Forscher, dass das,
was man gemeinhin die »platonische Liebe« nennt, urspriing-
lich in Bagdad auftrat und zwar keineswegs in »reiner« Form.
Es ist daher notwendig, dieses Missverstindnis aufzukliren,
das die »reine« Beschreibung, die wir weiter oben versucht ha-
ben, in ihrem Kern angreift.

Die reine Liebe existiert nicht. Das ist klar. Es gibt sie
nicht in derselben Weise und Form, in der es die »Dinge« gibt.
Es wiirde auch keinen Sinn machen, das Wort Existenz in bei-
den Fillen mit derselben Bedeutung zu verwenden. Aber in
der Totalitdt der Welt, in der unser Leben verlduft, erscheint
die Liebe als eine identische Wirklichkeit, weder grofier noch
geringer als die tibrigen Elemente, die ihre reichhaltige Poly-
chromie ausmachen. Und innerhalb der ungeheuren Komple-
xitit des Lebens kann die Liebe ein grundlegendes entschei-
dendes Element darstellen, und sogar das grundlegendste und
entscheidendste. Hinsichtlich ihrer Reinheit stellt die Liebe im
konkreten Verlauf des Lebens ein ideales und abstraktes Mo-
ment unter anderen idealen und abstrakten Momenten dar.
Die Liebe existiert im Leben genauso wenig wie die Kreise,
Dreiecke, das Griin, das Angenehme, das Elegante, das Hohe
und das Niedrige. Nichts existiert in Reinheit und Perfektion.
Aber es gibt treffliche und gemeine Personen und Dinge, an-
genehme und unangenehme, elegante und unelegante, weifle
oder griine oder blaue ... Und es gibt Leben, die ganz der Liebe
gewidmet sind.

Die Liebe sieht sich immer erschwert durch vielerlei psy-
chophysiologische und physische Umstinde, unter denen sich
selbstverstandlich das sexuelle Element befindet. Schon Platon
hat die sexuelle Wurzel des liebenden Lebens herausgestellt.
Diese Tatsache nicht anzuerkennen, wire schlechthin kindisch

143

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

oder hiefle den Kopf in den Sand stecken. Aber besagte Um-
stande sind nicht die Liebe, noch sind sie Teil ihrer wesenhaf-
ten Beschaffenheit. Sie werden uns mit oder in der Liebe gege-
ben. Sie sind nicht die Liebe, noch bestimmen sie sie. Fin
Beweis dafiir ist, dass diese Umstinde und Komplikationen
gleichfalls in Haltungen auftreten, die sich von der Liebe un-
terscheiden und ihr sogar entgegenstehen. Das haben wir hin-
sichtlich der Eifersucht und des Hasses, der Streitigkeiten und
Gewalttitigkeiten »aus Liebe« gesehen. Nichts davon gehort
zum eigentlich liebenden Bewusstsein.

Die reine Liebe ist also ein ideales Moment im Verlauf des
Bewusstseinslebens und streng genommen im ganzen Verlauf
des erotischen Lebens. Und dhnlich wie die Medizin sich mit
Gesundheit und Krankheit befasst, das Gesetz mit Gerechtig-
keit und Ungerechtigkeit, und die Religion mit Heiligkeit, so
heben wir jetzt aus dem konkreten Verlauf des spontanen Le-
bens das abstrakte und zarte Moment der Liebe heraus.

Es gibt die reine Liebe also nicht. Auf der Welt gibt es
nichts Reines. Aber die Dinge miissen mit Reinheit behandelt
werden. Nur so werden sie uns klar. Das ist der einzige Weg,
die unabdingliche »Klarheit und Unterscheidung« zu erlan-
gen. Aus dem wirren Haufen der Dinge, die werden, wachsen,
flieBen und vergehen, versuchen wir, die reinen Elemente zu
filtern und auszusondern, die die Struktur der Innerlichkeit
ausmachen. Der Mathematiker analysiert und beschreibt siu-
berlich die Figuren und Zahlen, der Physiker ihre Krifte und
Kraftfelder. Auch das Herz verfiigt tiber ihm eigene Bediirfnis-
se und Vernunftgriinde. Diese sduberlich zu untersuchen — in
gewissem Sinne more geometrico, wie Linien, Figuren und
Flachen —, ist der einzige Weg, sie rational zu erfassen. Nur so
kann man sich von der »Dunkelheit und Verwirrung« befrei-
en, die immer den unreinen Dingen anhaften, die verworren
im tosenden Strom der konkreten Existenz vorliegen. Mit an-
deren Worten: Allein auf diese Weise lisst sich versuchen, das

144

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die »reine Liebe«

Phénomen der Liebe zu einer Wissenschaft zu erheben und
eine Liebestheorie zu entwickeln.

Man wird vielleicht noch einwerfen, dass es nicht richtig
ist, von der Liebe im Allgemeinen zu sprechen, so als wire sie
eine Eigenschaft, die in allen Liebesakten auf identische Weise
vorkommen wiirde. In jedem Liebesakt wire demnach eine
spezifische Haltung gegeben, die gesondert untersucht werden
muss. Die Vaterliebe ist nicht dasselbe wie die Liebe zur Wis-
senschaft, noch ist die Liebe zu einer Frau gleichzusetzen mit
der Liebe zu Gott. Und sogar innerhalb eines jeden Typus hat
jeder seine eigene Art zu lieben. Es sei daher nicht richtig, von
der Liebe im Singular zu sprechen. Die Liebe ist eine plurale
Wirklichkeit. Ein analoges Problem stellt sich beim Sein, nam-
lich das der Analogie und Univozitiat. Wie ldsst sich das Sein
unabhingig von den Seinsformen definieren? Jedes Seiende
besitzt ein besonderes und spezifisches Sein. So ist es auch
mit der Liebe. Jeder Liebesakt zeichnet sich durch seine irredu-
zible Besonderheit aus.

Ohne auf das Problem genauer eingehen zu kénnen (das
uns zur Wurzel selbst der Ontologie fiihren wiirde), scheint es
unzweifelhaft, dass das, was trotz aller nicht zu verkennenden
Unterschiede das eigentlich liebende Element in jeder ero-
tischen Tatigkeit ist, die Liebe in ihrer Gesamtheit ausmacht.
Andernfalls wire die Verwendung des Wortes selbst schwer-
lich zu rechtfertigen. In Wirklichkeit gibt es die Liebe in ihrer
umfassenden Vollkommenheit und Reinheit iiberall dort, wo
es die Liebe gibt, also angefangen bei der Liebe zu Gott bis zu
ihren dem sensoriellen Leben nahestehenden Formen. Und au-
Berhalb davon gibt es streng genommen keine Liebe.

145

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Ordo amoris

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Ein Problem erster Wichtigkeit ist noch zu behandeln. Wir
wollen es mit ein paar abschlieSenden Uberlegungen umrei-
en. In einer spiteren Arbeit werden wir es mit der gebotenen
Genauigkeit analysieren und die Wege einer moglichen Lo-
sung ausfiihrlich erortern.

Einerseits haben wir gesehen, dass das Liebesbewusstsein
die in der Wahrnehmung der Dinge enthaltenen Werte ordnet
und ihrem Rang gemifs aufstellt. Die Liebe erleuchtet die Wer-
te, ist ihr Herr und Richter. Durch die Liebe lernen wir sie erst
kennen und schédtzen. Ohne Liebe gibt es keinen Wert. Eine
Sache, die sich aufSerhalb der Liebessphire — in einem Kosmos
ohne Liebe — befiande, wire ein gleichgiiltiges Wesen, das sich
letztendlich auf das Prinzip der Unbewegtheit und die Grund-
sitze von Identitdit und Konservierung verkiirzen liefSe. Die
Liebe ist daher der hochste Wert, die Quelle und der Ursprung
aller Werte.

Andererseits, wenn es eine objektive Werthierarchie gibt
und unsere Umwelt von einer gesetzmafligen Ordnung regiert
wird, die durch sich selbst und in sich giiltig ist, dann ist nur
schwer zu begreifen, inwiefern die Liebe weiterhin als eine ra-
dikale schopferische Tatigkeit verstanden werden kann. Denn
in diesem Fall ist es nicht die Liebe, die die Werte beurteilt,
sondern die Werte beurteilen die Liebe, befinden sie fiir gut
oder schlecht, je nach Fall und Umsténden. Die Liebe ist nicht
das Gute. Es gibt gute und schlechte Liebesarten, legitime und

146

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

perverse. Es gibt in der Welt ein eigenstindiges Gutes, das un-
abhéngig von der Liebe existiert.

Es geht um den Konflikt zwischen den Handlungen und
den Inhalten, zwischen der liebenden Tatigkeit und der objek-
tiven Wirklichkeit der Werte und Giiter. Es ist schwer zu
erkennen, ob die erstgenannte die zweiten beurteilt und be-
stimmt, oder ob die zweitgenannten die erste lenken, einord-
nen und ihr Normen geben. Jedenfalls laufen in beiden Fillen
unsere soeben aufgezeigte Beschreibung und die daraus resul-
tierenden Schlussfolgerungen ernsthaft Gefahr.

Es handelt sich um einen analogen Konflikt, dem auch die
Theologie gegeniiberstand, ndmlich zwischen der Erkenntnis
und dem Willen Gottes, zwischen der hochsten Weisheit und
der hochsten Freiheit bzw. Macht. Wenn Gott die oberste
Weisheit ist, miissen seine Handlungen rigoros durch die Ord-
nung und die Verkniipfung der Ideen geregelt sein, d.h. der
gottliche Wille wird durch die Forderungen der Wahrheit be-
stimmt. Wenn aber die Ideen den gottlichen Willen leiten und
beschrianken, wird sein Wille beschnitten und seine Macht be-
grenzt. Die hochste Macht und Freiheit Gottes fordern hin-
gegen, dass die Ideen sich seiner Schiedsgewalt unterwerfen.
Es kann nicht sein, dass die Ordnung der Ideen die Wahrheit
und Giite Gottes bestimmen und beurteilen. In diesem Fall wi-
re Gott nichts anderes als ein Demiurg. Die Wahrheit und die
Giite hiangen vom Willen ab. Wahr und gut ist, was Gott aus
freiem Willen als solches bestimmt hat.

Wenn man von der theologischen Betrachtung absieht, ist
offensichtlich, dass sich die Werteordnung und die Schopfer-
kraft der Liebe in unserer Beschreibung in einem &hnlichen
Konflikt befinden.

Wir werden im Folgenden jeden Fall getrennt betrachten.
Nehmen wir zunichst einmal an, dass die liebende Tatigkeit in
enger Abhingigkeit zu einer objektiven Ordnung steht, die in
der Welt unabhingig von jener existiert. Dann miisste der

147

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Wertehierarchie eine Hierarchie der Handlungen entsprechen.
Die Legitimitit der Liebe hinge von ihrer Angleichung an die
Ordnung und die Verkniipfung der wahrgenommenen und be-
werteten Eigenschaften ab. Es gibe eine gute und eine schlech-
te Liebe, Dinge, die der Liebe wiirdig sind, und Dinge, die sie
nicht verdienen oder sogar Hass verdienen und verlangen.
Dem grofiten Wert gebiihrt die grofste und tiefste Liebe. Das
scheint der »Ordo amoris« zu verlangen. Alles, was davon ab-
weicht, ist eine ungeordnete Liebe. Ein hoherer Wert verdient
und fordert eine groflere Liebe. Eine Ordnung setzt voraus,
dass jedem Ding das zugeordnet wird, was ihm gebiihrt.

Es gibt also eine Konsistenz der Eigenschaften, eine
Werteordnung, die aus sich selbst heraus giiltig ist, ganz
gleich, ob wir sie anerkennen und achten oder ablehnen und
verwerfen. Die »Wertetabelle«, die der Liebe vorausgeht und
nachfolgt, verlangt von ihr eine bedingungslose Unterwer-
fung. Die Liebe beschrinkt sich darauf, die Werte freizulegen.
Weder fordert noch erschafft sie die Werte. Im Gegenteil, die
Objektivitdt der Werte ist es, die der Liebe einen Wert zu- oder
abspricht. Die Liebe und der Hass sind beide gut oder schlecht,
je nachdem, ob sie richtig angewendet werden. Den Genuss zu
lieben, ist gut. Den Genuss zum Nachteil der Gesundheit zu
lieben, ist schlecht. Die korperliche Stirke zu lieben, ist gut.
Sie zum Nachteil der Gerechtigkeit und iiber diese hinaus zu
lieben, ist schlecht. Die Kraft zu hassen, ist schlecht. Jene Kraft
hassen, die sich der Gerechtigkeit widersetzt, ist gut. Es gibt
eine gerechte und eine ungerechte Liebe, einen perversen Hass
und einen heiligen Hass.

Natiirlich setzt das die Fahigkeit voraus, die Werte unab-
hingig vom Liebesbewusstsein zu erkennen und zu ordnen.
Wenn die Handlungen des Liebesbewusstseins durch die
Wertinhalte beurteilt werden, muss es eine hohere Tatigkeit
geben, die die Inhalte bestimmt. Wenn die Giiltigkeit des Lie-
besbewusstseins an die »Wertetabelle« gebunden ist, kann die

148

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Wertetabelle ihrerseits nicht vom Liebesbewusstsein abhan-
gen. Wenn das stimmt — welches sind dann die Handlungen,
in Bezug auf die sich urspriinglich die Werte bilden und ord-
nen? Woher stammt ihre erste grundsitzliche Rangordnung?
Was kann es aufSerhalb der Liebe geben, das die Liebe beurteilt
und rechtfertigt?

Soll man glauben, dass sich die Herzensbewegungen
letztendlich nach einem intellektuellen Maf3stab richten und
dass die Erkenntnis der Werte eigentlich nichts anderes ist,
als eine Ableitung der bloSen Wahrnehmung der »Dinge«?
Das aber steht im genauen Widerspruch zu dem, was wir wei-
ter oben ausgefiihrt haben, und damit befinden wir uns wieder
im reinen Intellektualismus. Sobald wir auf die urspriingliche
Qualitit der Herzensvernunft verzichten, miissen wir auf eine
genetische und kausale Deutung der Liebe und der Werte zu-
rlickgreifen und auf einen »Naturalismus«, wie wir ihn zuvor
beschrieben haben.

Wenn andererseits die Rangfolge der Handlungen von
der Ordnung der Inhalte bestimmt wird, ist es notwendig,
wie wir gesehen haben, in bestimmten Fillen den Hass als
einen positiven Wert, d. h. ein Gut, zu begreifen. Wenn es eine
objektive Hierarchie der Werte gibt und dieser eine Rangfolge
von Handlungen entspricht, muss am unteren Ende der Skala
der Hass zu einem positiven Wert werden, und zwar sobald er
sich gegen das Bose wendet.

Wenn innerhalb der kordialen Haltung des Bewusstseins
und Lebens dem Hass eine zerstorerische Funktion zuerkannt
wird im Sinne einer Deutung und Unterwerfung der hohen
und hochsten Dinge unter die niedrigsten und unwiirdigsten,
also im Grenzfall des Seins unter das Nichtsein (so wie wir das
weiter oben ausgefiihrt haben), dann stiitzt die positive Bewer-
tung des Hasses, wenn er namlich als reiner Groll vorliegt, die
»akosmische« Ausrichtung des »Naturalismus« und verkiirzt
die reiche Vielfalt unserer Umwelt auf Gleichgiiltigkeit und

149

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Identitit. Die Liebe bringt Liebe hervor. Der Hass den Hass.
Jede korrektive Haltung ist im Grunde negativ. Wird der Groll
auf eine Sache angewandt, so geschieht es leicht, dass er nach
und nach auf alles angewandt wird.

Auf diese Weise rettet die vermeintliche Abhingigkeit
der Liebeshandlungen von den Wertinhalten nicht nur nicht
die Hierarchie der Handlungen — wie sie vorgibt -, sondern
zerstort schlussendlich auch die Hierarchie der Inhalte und
zwingt uns zu einer komplizierten genetischen Erklarung und
fithrt zu einer Reihe unlosbarer Widerspriiche.

Aber selbst wenn wir die Inhalte von den Handlungen ab-
hingig machen, wenn die objektive Hierarchie eine Funktion
der liebenden Titigkeit ist und der Liebe die letzte Entschei-
dung und das hochste Kriterium zustehen, sind damit noch be-
trachtliche Schwierigkeiten verbunden, und genauso schwer
ist es, den Sinn und die Ordnung der Welt koharent beizube-
halten.

In der Tat, wenn die Liebe der hochste Wert und der Quell
aller Werte ist, ist es durchaus moglich, dass die hochste Liebe
nicht das hochste Ding verdient, sondern das geringste und
unbedeutendste. Die Hierarchie der Liebe wird nicht durch
die objektive Werteordnung bestimmt und streng genommen
macht es nicht einmal Sinn, von einer objektiven Hierarchie
zu sprechen. Die einfachen Wesen konnen Gegenstand einer
legitimen Liebe sein, und zwar nicht, weil sie einfache Wesen
sind, sondern bezogen auf ihr Sein selbst, und weil sie diese
Liebe in ihrem Ungliick brauchen. Es ist positiv und in gewis-
sen Fillen sogar ein Zeichen hochster Liebe, sich zu den nied-
rigsten Werten herabzulassen, sogar zu dem, was selbst keinen
Wert besitzt. So wird jede bestehende Hierarchie vermieden.
Es gibt damit schon keine Personen und Dinge mehr, die Liebe
verdienen und andere, die Hass verdienen. Alles braucht, ver-
langt und verdient gleichermafden Liebe. Die Liebe schafft den
Wert und das Gute. Wohin sie sich auch wendet, bringt sie

150

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Werte hervor. Das ist der Sinn der Schopfung aus Liebe, der
augustinischen Tradition und der Gnade Gottes, die weder ver-
dient noch geschuldet ist. Die Liebe sucht den Wert in den Per-
sonen und Dingen, und allein, weil sie ihn sucht, offenbart und
erschafft sie ihn.

Folglich ist jede Art von Liebe gut, und das Gute an der
Liebe ist nichts anderes als die Liebe selbst. Es ist schon nicht
mehr moglich, von einer geordneten oder ungeordneten Liebe
zu sprechen, ebenso wenig besteht aufserhalb der Liebe ein Im-
perativ. Der einzige Imperativ ist, alles zu lieben und in allem
den Wert zu suchen. Ama et fac quod vis. Daraus ergibt sich
die Nichtexistenz des Bosen — man denke an die ontologische
Doktrin der Nichtexistenz des »positiven« Ubels —, denn ge-
nau wie die Liebe des Bosen »an sich« nicht moglich ist, ist
auch die Illegitimitdt des Hasses in allen Fillen und allen sei-
nen Formen nicht moglich. Das einzig positive Ubel ist der
Groll.

Aber wie lasst sich dann eine Hierarchie aufstellen?
Wenn alles Liebe verdient, verdient alles den gleichen Anteil
an Liebe. Und wenn damit die Hierarchie obsolet wird, wo fin-
den wir dann den Wert? Ein positiver Pol — Wert — scheint
nicht denkbar zu sein ohne einen negativen Pol — den Nicht-
wert oder Unwert —, und ebenso wenig eine Hierarchie, die
sich nicht zwischen beiden bewegt. Wenn aber alles den glei-
chen Wert besitzt, weil alles gleichermafsen Liebe verdient —
wie ldsst sich dann zwischen einem Spinnengewebe und einem
Gemailde El Grecos unterscheiden?

Da sind zwei scheinbar widerspriichliche und inkompati-
ble Elemente eingeschlossen in dieselbe Beschreibung. Und fiir
sich betrachtet fiihrt uns jedes einzelne dieser Elemente zur
Verwerfung einer jedweden Hierarchie und damit zur Ver-
nichtung des Wertes. Die Gleichgiiltigkeit, im ersten Fall, und
die Liebe, im zweiten Fall, fiihren auf verschiedenen Wegen zu
vergleichbaren Folgen. Mit Blick auf die erste ist da z.B. die

151

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

»selbstlose« Betrachtung der positiven Wissenschaften: Un-
veridnderlichkeit, Aquivalenz, Identitit. Stellvertretend fiir
die zweite ist die asketische Gleichgiiltigkeit in ihrer duflersten
Form oder die »intellektuelle Gottesliebe« Spinozas. Beide ver-
treten auf unterschiedliche Weise eine rigoros »akosmische«
Haltung. Ob man die Dinge auf den niedrigsten Wert zurtick-
stuft — also zu irgendwelchen Dingen macht — oder auf den
hochsten — also zum allerhdchsten Ding —, es handelt sich je-
denfalls um genau entgegengesetzte Bewegungen, die sich
letztendlich gleich sind. Die Umwelt wird aufgehoben und re-
duziert auf eine »andere Welt«.

Man hat sicherlich ohne Schwierigkeiten die Ausgangs-
punkte dieser inkompatiblen Elemente erkannt: den platoni-
schen Hintergrund des ersten, den christlichen des zweiten.
Trotz ihres scheinbaren Gegensatzes sind Eros und Caritas
unverzichtbare Komponenten des wirklichen Liebeslebens
schlechthin.

Tatsachlich befinden sich in jedem dieser Elemente impli-
zit beide, und beide verweisen auf den Weg zu einer moglichen
Losung. Die Eindeutigkeit des gerade beschriebenen Gegensat-
zes beruht auf der Tatsache, dass sie bis zu ihren dufdersten
Konsequenzen gefiihrt wurden, was in gewissem Sinne eine
Deformierung bedeutet.

Der platonische Eros ist in Wirklichkeit nicht nur die Be-
wegung vom Nichtsein zum Sein. Er zeichnet sich durch eine
Dialektik der Gegensitze aus. Als Sohn von Poros und Penia —
Einfallsreichtum und Armut —, immer enttauscht und entmu-
tigt, immer tiberschdumend von Begeisterung und Leben, arm
an dauerhaften und bestdndigen Befriedigungen, reich an Be-
gehren und unstillbaren Sehnstichten, ist er ein Damon, der
das Unsterbliche mit dem Sterblichen verbindet und unent-
wegt auf die Ewigkeit abzielt. Im Korper und in der Seele stellt
die Liebe ein Prinzip der Fruchtbarkeit und Fortpflanzung dar,
das den sterblichen Dingen Unsterblichkeit verleiht. In allen

152

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Bereichen der Materie und des Geistes weist die Individualitat
einen immanenten Widerspruch auf, anhand dessen wir uns
schrittweise auf eine hohere Stufe erheben. Durch den Lie-
bes»wahnsinn« erlangen wir die Einheit der Vielheit und des
Widerspriichlichen. In ihm finden wir die Inspiration und die
Begeisterung, die uns vermoge der dialektischen Synthese der
Gegensitze zur Anschauung der wahren Natur der Dinge
fithrt. Der Wahn bewegt sich zwischen Wissen und Unwissen;
er ist der Quell aller Weisheit und alle Weisheit ist Liebe zur
Weisheit — Philosophie.

Da ist also eine Bewegung hin zum hochsten Wert, die
von den niedrigsten Werten ihren Ausgang nimmt. Aber diese
Bewegung ist ihrerseits der Reflex und Riickfluss des Wertes
auf das Subjekt und seine allmahliche Erleuchtung. Ein Auf-
stieg, eine Bewegung von unten nach oben, aber auch ein Ab-
stieg, eine Bewegung von oben nach unten. Das Zusammen-
flieBen der beiden bringt zugleich die Liebe und den Wert
hervor.

Dasselbe ldsst sich von der Caritas sagen. Auch in ihr
bringt die Gottesliebe durch die Gnade die Liebe zu Gott her-
vor, und die Schopfungskraft, die sich herunterneigt und he-
rabsteigt, schafft Raum und ermdoglicht alle Skalen, durch die
das Leben sich erhoht und zu seinem »ersten erleuchteten Ur-
sprung« zuriickkehrt.

Im ersten Fall indes steht die Fiille am Schluss; von der
Armut kommend erlangen wir den Reichtum. Im zweiten
steht sie am Anfang; die liebende Bewegung ist Zuneigung
und Hingabe des Geistes. Im ersten Fall gehen wir auf die Fiille
zu. Im zweiten kommen wir von ihr. Im ersten Fall ist die
Schopfung Aufstieg; die Vollkommenheit ist ein »Fortschritt«.
Im zweiten ist sie Schopfung oder Nachschopfung, ein Abstieg
und eine Riickkehr. Dabei handelt es sich um die notwendige
Riickkehr zum Urquell, dem alles entspringt. Die Perfektion
ist ein »Riickschritt«.

153

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Und dennoch wihrt der Konflikt fort. Beide Bewegungen
bekdmpfen und verneinen sich. Bei der ersten wird der Gegen-
stand herausgestellt, bei der zweiten die Handlung; in der ers-
ten herrschen die »Dinge« vor, die Gesetze; in der zweiten die
Personen, die personlichen Handlungen. Die Gesetze l6sen den
Geist auf. Der Geist kennt kein Gesetz. Alles entstromt dem
Subjekt und dem geistigen Reichtum in der zweiten Bewe-
gung. Alles wird in der ersten Bewegung auf den Gegenstand
und die objektive Universalitit gerichtet. Denkt man beide Fal-
le bis an ihre dufSerste Konsequenz, bringt uns die Annéhe-
rung an die Vollkommenheit zum Nichts. Die reine Handlung
fiihrt leicht zur Willkiir. Das reine Sein endet notwendigerwei-
se in der gleichmiitigen Legalitdt. Und in beiden Fallen ist das
Sein mit dem Nichtsein identisch und der Wert mit dem Un-
wert.

Sein durch Bezug

Die Unvereinbarkeit ist letztendlich eine Folge der Anwen-
dung logischer oder intellektualistischer Kriterien auf ein Pro-
blem, das sich nicht auf die intellektuelle Logik beschranken
ldsst. Die Losung wird darin zu suchen sein, dass genau zu er-
forschen ist, wie beide Elemente sich trotz ihrer scheinbaren
Widerspriichlichkeit nicht nur vereinbaren lassen, sondern ge-
meinsam im Rahmen einer Beschreibung notwendig sind.
Trotz aller VorsichtsmafSnahmen hat sich die Logik der Identi-
tat auf leisen Sohlen herangeschlichen und versucht, die Un-
flexibilitét ihrer abstrakten Schemata zu etablieren. Es sei an-
gemerkt, dass wir in unseren selbstkritischen Bemerkungen
von vorhin tiber Handlungen, Inhalte und Hierarchien gespro-
chen haben, so als wiirde es sich um reale und in gewisser Wei-
se unabhingige Elemente handeln, und dabei haben wir nicht
bedacht, dass sie nur die abstrakten Elemente eines vital-dyna-

154

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein durch Bezug

mischen Prozesses sind, in dem und durch den die logischen
Widerspriiche anhand einer integrativen Dialektik tiberwun-
den werden.

»Alle Dinge, die sind, sind in sich oder in einem anderen
Dingx, sagt Spinoza. Dieses Axiom, das anscheinend vollkom-
men einleuchtend ist, stellt und 16st zugleich die grofiten Pro-
bleme. Keiner der Kernpunkte dieses Dilemmas ist in sich klar.
Thr uniiberwindbarer Gegensatz ergibt nur Sinn vor dem Hin-
tergrund eines Seinsbegriffs wie dem, der von Aristoteles ver-
treten wurde. Dieser naive Realismus, der auf einer rationalen
Bestimmung des »Ding«-Begriffs griindet und auf der onto-
logischen Hypothese, die ein Identitits- und Widerspruchs-
prinzip voraussetzt, zeigt deutlich, dass der Substanz das Ak-
zidens gegeniibersteht, den Dingen ihre Eigenschaften, dem
Subjekt seine Attribute. Ein physisches oder metaphysisches
»Ding« wird vorausgesetzt, dem sich alles Ubrige wie einem
Subjekt zugehorig anschlief3t. Die gesamte Welt wird als eine
Vielzahl von Gefif3en oder Substraten betrachtet, denen man-
nigfaltige Qualitdten entspringen oder sich hinzufiigen — die
Gesamtheit der Erscheinungen. Spinoza ersetzt die Vielheit
der Gefaf3e — die Mannigfaltigkeit der Substanzen — durch ein
einziges Gefdfs, das alles hervorbringt und zu dem alles zu-
riickkehrt. In ihm ist alles andere enthalten.

Diese Auffassung, die dem Empfinden der meisten Men-
schen sehr nahekommt, gerit mit Descartes und schon bei Spi-
noza in eine tiefe Krise. Keiner von beiden war sich der Trag-
weite der Verdnderung bewusst, die sie einleiteten und zu der
sie mit hochster Effizienz beitrugen.

In Wirklichkeit gibt es in der Welt kein Gefafd oder ein
untergriindiges Substrat. Nichts existiert allein in sich, nichts
allein in einem anderen Ding. Beide Behauptungen sind streng
korrelativ. Die Verneinung der ersten bringt notwendigerweise
die Verneinung der zweiten mit sich. Schon frith in der Ge-
schichte wurde darauf hingewiesen, dass das Bewusstsein ein

155

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

intentionales Wesen, eine Transzendenz in der Immanenz ist.
Zuletzt hat Husserl diese Auffassung vom Bewusstsein als
einem Sein aufSerhalb seiner selbst bis zu den dufSersten Kon-
sequenzen gefiihrt. Wenn wir die Dinge genau betrachten, se-
hen wir, dass nichts selbststandig existiert, was nicht in ge-
wisser Weise auch unselbststiandig ist. Natiirlich verfiigt alles
tiber seine eigene Substanz und seine eigene Konsistenz. Aber
subsistieren bedeutet nicht, in sich selbst verschlossen und
nach den anderen hin begrenzt und abgeschlossen zu sein.
Auch findet nichts seine Konsistenz im statischen Ausdruck
eines abgezirkelten Bereichs. Das Sein »an sich« der Wirk-
lichkeit insgesamt ist und kann nichts anderes sein, als das
Aus-sich-Herausgehen, das Projiziert- und zugleich Begrenzt-
werden von allen und jeder einzelnen der anderen Wirklich-
keiten. Jedes Sein findet im Aus-sich-Herausgehen, im Sich-
verbinden und Sichhingeben die Bestdtigung seiner selbst.
Alles ist durch die Beziehung und den Bezug. Alles ist Zen-
trum der Ausstrahlung und Sammelbecken der Konfluenz.
Und im Verstromen und in der Hingabe ist alles Richtung
und Weg. Die Konsistenz und Fiille eines Seienden hingt von
seiner Projektionskraft ab. Schon Leibniz hat gesagt, dass die
wahre Substanz die Intension ist, also Intensitit, Tendenz,
Streben. Aber die Leibniz’sche Monade hat noch viel gemein
mit der alten, statischen Substanz. Und das macht sie so pro-
blematisch.

Das Tintenfass, das Papier und der Tisch, auf die ich
schaue, sind in gewissem Mafle durch mich und dank meiner
Anwesenheit. Sie bilden den Zielpunkt einer Reihe von Be-
zugshandlungen, die mir entstromen. lhre Farbe, Grofe,
Form, Glanz, Schirfe sind grofitenteils bedingt durch meinen
psychologischen und organischen Zustand und seine Schwan-
kungen. Ohne meine Anwesenheit wire keins dieser Dinge,
was es ist. Ich meinerseits werde eingeschrankt und geleitet
von einer Reihe von Beziigen, die das Buch, das Papier und

156

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein durch Bezug

der Tisch auf mich projizieren. Ohne ihre Anwesenheit wire
auch ich nicht, was ich bin. Und so, wie sich ihre Struktur und
ihr Zustand mit meiner Anwesenheit oder Abwesenheit, mei-
ner Aufmerksamkeit oder Unaufmerksamkeit verandern (und
zu anderen werden konnen), genauso verdandere ich mich und
werde zu einem anderen in Anwesenheit oder Abwesenheit
des Tischs oder des Buchs und je nachdem, welche Anreize
oder Antriebe sie auf mich projizieren. Die einen und die an-
deren — sie und ich — sind das Irradiationszentrum einer un-
endlichen Reihe von Strahlungen und Projektionen, die mich
aus mir herausfiithren und sie aus sich. Ich halte mich zurtick
oder gebe mich an sie aus, und deshalb werden sie zu einem
Teil von mir oder entfremden sich und umgekehrt; wir ver-
einigen oder trennen uns. Und weil wir aus uns selbst heraus-
gehen, uns vereinigen und vermischen, werden sie und ich zu
dem, was wir sind.

Wenn wir den Weg der gegenseitigen Bezogenheit reka-
pitulieren, d.h. wenn wir den Radius von der letzten Vereini-
gung, in der sich die Handlung ganz vollzieht, bis zu seinem
Ausgangspunkt — also vom Radius der Dinge zu ihrem und
von meinem Radius zu meinem Mittelpunkt — Schritt fiir
Schritt zurtickverfolgen, also versuchen, das Seiende auf sein
reines »In-sich-Sein« zu beschranken, werden wir feststellen,
dass sich jedes davon allméhlich verringert, verkiirzt und ver-
armt und an der Grenze beide zu nichts werden. Diese Verrin-
gerung des Seins durch sein eigenes SichverschliefSen und sei-
nen Riickzug ist die Folge und der eindeutigste Beweis seiner
im Wesentlichen projektiven expansiven Natur. Wenn ich
mich selbst suche, finde ich mich nicht. Wenn ich mein eigenes
Sein »auf sich selbst« verkiirze, zerfillt es. Ich finde mich erst,
wenn ich mich hingebe, und zwar in genau dem Maf3 meiner
Befihigung zur Hingabe. Dem Sein ist das Sichhingeben, das
Sichgeben wesenhaft. Und durch das Sichhingeben ernéhrt es
sich. Indem ich mich der Welt gebe, assimiliere ich die Welt,

157

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

verleibe sie mir ein und mache aus ihrer Substanz meine Sub-
stanz. Jeder Kosmos ist gewissermafSen ein Mikrokosmos. Das
ganze Universum lasst sich anhand jedes einzelnen seiner
kleinsten Teilstiicke finden. Wenn ich also in etwas »seine ei-
gene Substanz« suche, bemiihe ich mich ganz umsonst. Ich
werde sie nicht finden. Das ist das Geheimnis der klassischen
Kritiken zum Substanz- und Kausalitdtsprinzip. Eine detail-
lierte Untersuchung des »Dings an sich« oder meines Seins
»an sich« pulverisiert das eine und das andere. Das Ding und
ich, wir verschwinden. Beide werden wir zu einem Nebel von
Sensationen. Das wurde schon von Hume, vor allem aber von
Mach herausgestellt. Aber auch die Sensationen sind nichts in
und durch sich selbst. Thr Sein stiitzt sich ebenfalls auf die Be-
ziehung und den Bezug. Wenn alles Weifs wire, gibe es das
Weif$ nicht. Das Weif3 existiert nur im Zusammenspiel mit
und im Kontrast zu den {ibrigen Farben. Wissen und Sein be-
ruhen auf der »Fihigkeit, Unterschiede zu erkennen«.

Wir haben gesehen, dass das Tintenfass und der Tisch von
mir abhéngen und ich von ihnen. Sie — von meinem Blick, mei-
ner Liebe und meiner Stimmung. Ich — von den Farben, For-
men und Bedeutungen, mit denen sie meine Erfahrung be-
reichern, meine Aufmerksamkeit oder meine Abneigung
erregen. Indes werden sie und ich durch das Zimmer bedingt,
in dem wir uns befinden, und das Licht, das durchs Fenster
fillt, und die Sonne, die Sterne, die fernsten Gerdusche sowie
die gesamte Resonanz des Universums. »Das Beben der Erde
und Sonne ist in unserem Schidel bewahrt wie im Schnecken-
haus das Meeresrauschen«. Und die Sonne und Sterne werden
gleichfalls durch das Buch und meinen Blick und das im Di-
ckicht verborgene Glithwiirmchen bedingt.

Das Sein der Dinge und mein eigenes Sein bilden sich im
Zusammenspiel der unendlichen Projektionen und Beziige, die
alles hervorbringen und alles empfangen. Daher ihre Resis-
tenz, Konsistenz und zugleich ihre Fliichtigkeit, ihr verging-

158

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein durch Bezug

liches kurzlebiges Wesen. Was wiren das Tintenfass, der Tisch
oder das Licht »an sich«? Streng genommen kénnen wir nicht
behaupten, dass sie »hier« oder »dort« oder irgendwo sind.
Was heif3t tiberhaupt »hier« sein? Das »hier« wird vom gegen-
seitigen Standort bestimmt, von der Entfernung und dem
Wechselbezug zur Gesamtheit der anderen Dinge ringsum, al-
so vom Tisch, auf dem das Tintenfass steht, bis hin zu den Son-
nenstrahlen und den fernsten Sternen. In gewisser Weise lasst
sich wohl sagen, dass sie da sind. Genauso gut konnten wir
sagen, dass sie sich auf dem Mond befinden. GewissermafSen
und in gewisser Hinsicht befinden sie sich auch »dort«. Es han-
delt sich um eine Abstraktion der mathematischen Physik, zu
sagen, dass die Dinge unergriindlich und nicht allgegenwirtig
sind. In gewissem Sinne sind sie es, sogar aus grundsatzlicher
Notwendigkeit. Gewissermafen befindet sich alles in allem.
Das Tintenfass in jenem Stern und der Stern in mir. Will man
diese Art Allgegenwirtigkeit und Durchdringung vermeiden,
ist es notwendig, einen abstrakten Raum zu denken, der wie
ein Koordinatensystem beschaffen ist, und die Dinge anhand
von Zahlen in diesen idealen Rahmen einzubinden. Wie der
Schmetterling von der Nadel gehalten wird, so fasse und fixie-
re ich die Dinge in der Irrealitdt eines Schemas. Aber die leben-
dige Wirklichkeit wirft weiter durch die Liicken ihren all-
gegenwartigen Schein.

Diese Gegenwart in der Ferne — die ich der »Wirkung aus
der Ferne« entleihe, die so sehr die Physiker beschaftigte — be-
schrinkt sich nicht auf den Raum allein. Sie betrifft ebenfalls
den zeitlichen Bezug. Der Stern, den ich in diesem Augenblick
sehe und der, wie die Astronomen sagen, von jener Stelle
schon seit tausenden von Jahren verschwunden ist, steht
»wirklich« vor mir. Was war, bevor ich ihn sah? Wo war er
»wirklich«? Natiirlich war er nicht »dort«, und es fillt schwer,
zu prézisieren, was diese raumliche und zeitliche Bestimmung
tiber eine mathematische Gleichung hinaus bedeuten soll. Wo

159

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

befindet sich »jetzt« der Ort und die Zeit, die ihn »damals«
bestimmten? Und was heifdt genau »dort«? Im Grunde scheint
es sich doch um eine ideale Zufilligkeit zu handeln, die »jetzt«
von mir gedacht und idealerweise auf eine vorausgesetzte Ver-
gangenheit in Form eines geometrischen Schemas projiziert
wird. Das »dort«, von dem hier die Rede ist, macht nur Sinn
in Verbindung zum Ort und zur Zeit, in denen sich meine ak-
tuelle Erfahrung vollzieht. Moglicherweise stimmt das »dort«
von damals mit meinem jetzigen »hier« {iberein. Besser ge-
sagt, da die Orte fiir die astronomische Berechnung unerheb-
lich sind, macht es in Wirklichkeit keinen Sinn, von hier oder
dort zu sprechen. Die Gleichzeitigkeit, die Ubereinstimmung
und gegenseitige Begrenzung der »Dinge« 16st sich in einem
Nebel von Gleichungen auf oder verkiirzt sich auf meine ge-
genwirtige Erfahrung mit den simtlichen Erinnerungen und
Erwartungen, die in ihr enthalten sind.

Noch einmal: Alles ist Bezug und Intention. Das Sein fin-
det seine Bestitigung im Uber-sich-Hinausgehen und in der
Selbstausdehnung. Sich zuriickziehen, zurtickhalten, zusam-
menziehen heifit sich vernichten. Die »Dinge« und die objek-
tiven Wirklichkeiten leiten sich im Allgemeinen aus ihrem
Zusammenspiel, der Uberlappung und Verzweigung einer der
gesamten Wirklichkeit eigenen Dynamik ab. Nichts ist in sich
selbst statisch. Die Substanzen im traditionellen Sinne sind ei-
gentlich hypothetische Wirklichkeiten, Konstrukte und ideale
Artikulationen der schopferischen Geistestatigkeit. Genau wie
sich in der Uberschneidung vieler Lichtquellen eine virtuelle
Konfigurierung ausbildet, deren Umrisse sich je nach Intensi-
tat und Einfallswinkel der Strahlen, die an der Formung ihrer
Silhouette beteiligt sind, verwandeln, taucht plotzlich vor dem
Bewusstsein und im Zusammenspiel der unendlichen Strah-
lungen des Kosmos eine Sinngestalt auf, eine »objektive«
Wirklichkeit, die dem Gefiige einer universellen notwendigen
Gesetzgebung unterworfen ist.

160

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein und Objektivitit

Sein und Objektivitit

Der Geist hebt aus der flieenden Wirklichkeit unveriander-
liche ewige Elemente heraus, wesentliche Wirklichkeiten, die
seinen Weg lenken, im raschen Fluss der Zeit immer wieder-
kehren und dem Entstehen der Wirklichkeit eine stete Rich-
tung weisen. Die ewige Wiederkehr der gleichen Motive — Far-
ben, Laute, Diifte, Zahlen, Vierecke, Beziehungen, Werte ... —
fiigt die Wirklichkeit in ein ideales ewiges Schema, macht sie
transparent und intelligibel. Um etwas zu begreifen oder zu
verstehen, greife ich die idealen oder irrealen Elemente heraus,
die eine Sache definieren und die zugleich das Ergebnis eines
ihrer moglichen Modi von Zusammenspiel oder Uberschnei-
dung darstellen.

Das konkrete Seiende ist demnach das Ergebnis der Ko-
operation zweier Ewigkeiten: der Ewigkeit des intensiven dy-
namischen Flieens und der Ewigkeit der unverinderlichen
Elemente, die sie beschreiben und einfassen. Daher seine
dunkle Tiefe und sein leuchtender Riickfluss, sein ganzes Ge-
heimnis und seine Strahlung.

Man darf auch aus diesem Grund Seiendes und »Objek-
tivitit« nicht verwechseln. Das »Objekt« ist nichts anderes als
das Resultat dynamischer Krifte und unveranderlicher Sche-
mata. Der Kosmos ist ein stindiges Werden, ein ewiges
Blithen. Und in diesem konstanten Bliihen, dieser ewigen Dy-
namik, die immer gleich, immer verschieden ist, sind Erneue-
rung und Schopfung konstant dem Gesetz unterworfen. Die
Substanz insgesamt, die ganze Subsistenz des Seienden wire
demnach an die Fihigkeit gebunden, den Verdnderungen zum
Trotz eine Richtung, einen Sinn und eine grundlegende Orien-
tierung beizubehalten. Gott wire die hochste Einheit, die
grundlegende letzte Richtung, die oberste Macht und ideale
Ewigkeit; also hier wie dort: Intellekt und Liebe.

Die Wirklichkeit ist wesentlich »subjektiv«. Die »Objek-

161

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

tivitat« ist nichts anderes als eine vorldufige Fixierung, ein
Schema oder ein idealer Schnitt in die schopferische Dynamik
der Dinge.

Deshalb liegt ein schwerwiegender Irrtum in jeder Auf-
fassung vor, die auf dem naiven Realismus des »Sensus com-
munis« oder den wissenschaftlichen Untersuchungen beruht,
die ihre Theorie von der Wirklichkeit als einem »Ding« unter
allen Umstédnden durchsetzen wollen. Solche Ansitze verfech-
ten eine wesentlich statische Welt, ein Gefif3 oder einen Behil-
ter, der, eingefasst in die Koordinaten von Zeit und Raum, sich
selbst immer gleich ist, also eine Welt, in der »man nichts ge-
winnt und nichts verliert«. Auflerhalb der gelebten Zeit und
des gelebten Raums, in denen unendliche Umkehrungen und
unendliche »Allgegenwirtigkeiten« vorkommen, sind der
Raum und die Zeit — die geometrischen Koordinaten und al-
gebraischen Gleichungen — irreale Elemente, Instrumente zur
Fixierung und Ordnung.

Aus der absoluten Hypostase dieser »Wirklichkeit« leiten
sich die irreduziblen Antinomien ab, die jeder Metaphysik
eigen sind, die sich in Formen und Inhalte, Substanzen und
Akzidenzien, Immanenzen versus Transzendenz gliedert.

Man wird vielleicht einwerfen, dass die Bezugsstruktur,
die eindeutig die intentionale Natur des Bewusstseins kenn-
zeichnet, auf die Gesamtheit der Wesen angewandt, nicht un-
bedingt als solche erscheint, und letztendlich nur tiber eine
analogische Interpretation erfasst werden kann, da ich sie un-
mittelbar nur iiber die personliche Erfahrung feststelle, darii-
ber hinaus jedoch keinerlei gesicherte Aussage machen kann.
Wenn wir uns die Eckpunkte des Problems genauer anschauen,
stellen wir schnell fest, dass die Skizze, die wir soeben entwor-
fen haben, in Wirklichkeit nicht die Bewusstseinsstruktur als
Interpretation der Wirklichkeit der Dinge zeigt, sondern die
Reduktion der einen und anderen auf eine grundsitzlichere
Tatsache, ndmlich, dass die wesenhafte Seinsstruktur — das

162

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein und Objektivitit

Sein an sich — gerade in der Fahigkeit besteht, aus sich heraus-
zugehen. Mit anderen Worten: Die Dinge nehmen effektiv an
der intentionalen Bewusstseinsstruktur teil. Damit wird aber
nicht eine Art kosmischer Animismus oder Personalismus vo-
rausgesetzt. Wir wollen nur sagen, dass, was die unmittelbare
Erfahrung angeht, jedes Seiende eine Bezugswirklichkeit ist,
oder, wenn man so will, eine transzendentale Wirklichkeit.
Jede Immanenz enthilt implizit eine Transzendenz; umge-
kehrt ist die Transzendenz eine wesenhafte definitorische Be-
dingung der Immanenz. Jede Wirklichkeit ist immanent, aber
die innere Struktur der Immanenz besteht in ihrer Befahi-
gung, sich selbst zu transzendieren. Das Sein eines jeden Sei-
enden wurzelt urspriinglich im dynamischen FliefSen seiner
Ausstrahlung und findet in dieser seine Vollendung.

Beweis dafiir ist, dass die Dinge mir gegeniiberstehen,
mich beschranken, meinen Rahmen bilden und in der Dyna-
mik ihres Widerstandes finde ich die Grundlage fiir meine
Selbstbestitigung. Wenn die Wirklichkeit der Welt meiner Be-
mithung, sie zu ergriinden, keinerlei Widerstand bote, wiirde
ihre Existenz in Bezug auf mich zu einer rein spektralen Ge-
genwart, und es ware unmoglich, ihrer kaleidoskopischen Evo-
lution einen Sinn zu verleihen, es sei denn, man »erklirte sie«
durch eine nicht minder spektrale »substanzielle« Wirklichkeit
— die nie anwesend und immer verborgen ist —, und auflerdem
miisste man sie im idealen Dunst komplizierter Gleichungen,
die in der Leere schweben, auflosen. In beiden Fillen wiirde sie
ihre feste Konsistenz, die doch den offensichtlichsten Beweis
ihrer realen Gegenwart darstellt, verlieren. Demgemafs ist jede
»wissenschaftliche Erklarung« eine ausdriickliche Absage an
eine wirkliche Erklarung, oder, wenn man so will, an Intelli-
genz und Verstand, also die Reduktion des Patenten auf das
Latente, der Gegenwart auf die Abwesenheit und der Verweis
des Ganzen auf ein ausgesprochen banales, unerhebliches Ge-
heimnis.

163

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Das Bewusstsein

Wie lassen sich dann die Intentionalitit des Bewusstseins und
das System der Beziehungen und Beziige, die die wesenhafte
Seinsstruktur bilden, unterscheiden? Die erste Wirklichkeit,
die sich eindeutig nicht auf die »substanzielle« Beschaffenheit
reduzieren lisst, ist die Wirklichkeit des Bewusstseins. Das hat
Brentano deutlich gesehen und Husserl hat das Problem unge-
achtet der Traditionen des »substanzialistischen« Spiritualis-
mus bis an seine Grenzen gedacht. Bei genauer Betrachtung
stellen wir fest, dass dieser Prozess der »Entsubstanzialisie-
rung« das Sein insgesamt betrifft und die innere Struktur
einer jeden Wirklichkeit konstituiert. Es besteht jedoch nicht
die Gefahr, das Sein der Welt mit der im eigentlichen Sinne
intentionalen Tatigkeit, die dem Geist, genauer, dem mensch-
lichen Geist spezifisch ist, zu verwechseln. Der Unterschied
liegt nicht darin, dass das Bewusstsein ein Bezug ist und die
restliche Wirklichkeit nichts weiter als sein Zielpunkt, sondern
in der Tatsache, dass der Geist die Fahigkeit besitzt, die Dinge
zum Ziel seiner geistigen Intention zu machen, sie zu erhellen,
zu objektivieren und zu Gegenwarten zu machen. Vermoge
der Geistestitigkeit werden mir die Dinge gegenwirtig, zeigen
mir ihre objektive Gestalt und ihren inneren Sinn. Das ist der
einzige intelligible Unterschied zwischen dem Bewussten und
dem Unbewussten. Vermoge des Intellekts und der Liebe
taucht vor mir eine ganze Welt auf. Das ist die Wirklichkeit
des Geistes. Unseres Erachtens macht das Gesagte schon deut-
lich, dass die Wirklichkeit ein Bezugssystem ist. Nicht ganz so
evident ist, dass die gesamte Wirklichkeit die Fahigkeit zu lie-
ben besitzt oder eine mathematische Berechnung anzustellen
vermag oder ein moralisches oder unmoralisches Verhalten
zur Schau stellen kann. Nur der Geist verfiigt tiber ein speku-
latives oder aktives Bewusstsein, sucht oder erforscht das Sein
der Dinge, verleiht ihnen Objektivitit und Gegenwart. Die Ge-

164

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Bewusstsein

genwart und die personliche Erfahrung sind das Spezifische
und Besondere des Bewusstseins und Geisteslebens.

Noch einmal: Das Sein ist ein dynamisches Werden. Die
Anstrengung, die eine derartige Dynamik voraussetzt und be-
ansprucht, ist, was das Seiende in seinem Sein hélt und im Zu-
sammenspiel aller Wesen bestitigt. Indem es sich aus sich he-
rauswirft, projiziert es sich auf das gesamte Universum und
schafft sich einen Platz und einen Bereich. Es handelt sich um
den »Drang alles Seienden, in seinem Sein zu verhalten«. Die-
se Bemiihung ist vornehmlich Streben, Hingabe und, in gewis-
ser Weise, Liebe. Deshalb verneint sich das Sein in der wahren
Liebe und findet in der Tatsache der Selbstverneinung seine
Bestitigung. Deshalb auch ist die Liebe eine Tugend der Star-
ken und deshalb entspricht der grofiten Stirke die grofste Lie-
be. Das hochste Wesen in seiner hochsten Vollendung gibt sich
ganz in einem Akt hochster Liebe, und allein aus diesem
Grund erschafft, bewahrt und beherrscht es alles andere.

In der Projektion und Hingabe zeigt sich die Dauerhaftig-
keit des Seins. In der Begrenztheit und im Zusammenspiel
liegt die Erklarung fiir seine Fliichtigkeit und Zeitlichkeit. Die
Wesen verindern sich, weil sie zusammenleben und sich ent-
leben. Und in der Gemeinschaft und im Wandel begrenzen sie
einander, fithlen sich endlich und beschrankt.

Aus der Begegnung mit den anderen ergibt sich meine
eigene Begrenztheit. Aber dank ihrer werden meine eigenen
Grenzen und mein eigenes Profil deutlich, d.h., meine Besti-
tigung als personliches Sein. Unendliches Sehnen, vorlaufige
Begrenztheit, das sind die konstitutiven definitorischen Ele-
mente des konkret Seienden. In der Dialektik der Projektion
und des Zusammenflieflens ist jedes Ding in jedem Augen-
blick, was es ist. Das einzelne Leben ist ein unendliches Aben-
teuer, das kontinuierlich von den unzihligen Umstidnden, die
es begrenzen, bestimmt und eingerahmt wird.

In der gegenseitigen Abhangigkeit der Wesen, die aus die-

165

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

sem »Existenzkampf« resultiert, formt sich fiir jeden seine
Welt, die Welt, die er in seiner Seele trigt. Beim Herausgehen
aus sich selbst taucht die Intentionalitit in die dichte Fiille des
Universums ein, bahnt sich den Weg in der Welt, entdeckt eine
Perspektive und einen Horizont. Dieser stindig variierende
Horizont begrenzt in jedem Moment die Welt, die der Einzel-
ne vor sich sieht. Anhand der Liebe durchbricht die Personlich-
keit die elastische Masse der Dinge, eroffnet Wege und Land-
schaften, die sich leuchtend nah zeigen, die aber angefiillt sind
mit Virtualitdten und Distanzen.

Deshalb ist das Leben Entdeckung, Innovation, Erneue-
rung des Geistes vermoge der Durchdringung und Eréffnung
neuer, ungeahnter Perspektiven. Unter jedem Grasbiischel der
griinen Wiese pulsieren unendliche Welten. Jeder Punkt des
Universums — der Objekttrager des Mikroskopes, die Aus-
diinstungen des abgestandenen Wassers, die zerfurchten Kam-
me der kahlen Gebirge, die Gestirne im All ... — zeigt sich der
energischen Erforschung durch eine dynamische und liebende
Personlichkeit zuganglich und bereit, sich in unendliche An-
sichten und Horizonte aufzufachern.

Der Geist wirft sein Licht auf das Geheimnis des Seins.
Und allein diese Tatsache macht aus dem Raum ein architekto-
nisches Gebilde, aus der Perspektive einen Bogen. Das ist der
Bogen des Bewusstseins. Das Licht erhellt die Dunkelheit. Das
Bewusstsein zeigt sich dort, wo sich die Wesen tiberschneiden,
und aufgrund des Widerstandes, den sie der liebenden Durch-
dringung entgegenstellen. Wenn es diesen Widerstand nicht
mehr gibe, wiirde gleichfalls seine Konsistenz verschwinden
und das endlose Sehnen der personlichen Projektion verlore
sich in der Leere wie der Rauch in der Luft. Angesichts des
Widerstandes der Welt zieht sich das Bewusstsein in sich selbst
zuriick, bildet eine eigene Konsistenz aus, wird seiner selbst
bewusst und errichtet sich eine objektive, von ewigen Geset-
zen gelenkte Welt. Auf analoge Weise bricht sich der hypothe-

166

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Bewusstsein

tische, dunkle, durch die Physik geschaffene und berechnete
Lichtstrahl am Widerstand und Zusammenspiel der Wesen,
nimmt Gestalt an und ergief3t sich in die Flut der Lichtstrahlen
und in die Farben, die vor dem wachen Blick auftauchen. Die
unendlichen Projektionen, die dem ganzen Universum ent-
stromen, formen vor dem geistigen Auge eine leuchtende
Welt, in der sich die Perspektiven in den unverletzbaren Ge-
stalten und Formen der Objektivitit schematisieren und ver-
kiirzen.

Deshalb auch legt sich fiir mich eine ideale, lichtdurch-
wobene Objektivitat auf die unendliche, geheimnisvolle Strah-
lung. Das haben wir schon erértert. Die Strahlung und der Zu-
sammenfluss vollziehen sich »einer Ordnung gemif3«, sind
unabdinglichen Notwendigkeiten, Formen und Gesetzen un-
terworfen. Die Dinge wandeln sich und werden, aber bei ihrem
Werden verkorpern sie zeitlose Elemente, die fortwihrend
wiederkommen. Das Griin der griinen Dinge ist immer griin.
Die Schonheit der schonen Dinge ist immer schon. Die Um-
stande, die Bedingungen, die Beziehungen und die wechselsei-
tigen Positionen kehren wieder und wiederholen sich. Das sind
die platonischen Ideen oder, wenn man so will, die kantschen
Formen, die dem Geist ewig gegenwirtig sind, und anhand de-
rer die Bewusstseinstitigkeit die Wirklichkeit strukturiert und
definiert. Eine ideale Ewigkeit aus Strukturen und Formen
pragt die Dynamik der Wirklichkeit und verleiht ihr eine archi-
tektonische, transzendentale Ordnung. Auf dieser griindet das
gesamte kategoriale System des Bewusstseins und des Kosmos.

Wenn wir unter Wirklichkeit die feste, umfassende Kon-
sistenz der Welt verstehen, dann gehoren die kategorialen Ele-
mente der Erfahrung nicht zur Wirklichkeit. Die Objektivitat
ist eine Idealitdt. Das Reale ist im Wesentlichen subjektiv. An-
ders ausgedriickt: Die reale Existenz ist Konfluenz und durch
die Konfluenz Wirklichkeit und Idealitdt. Der Gegenstand an
sich ist ein reines Nichts. Die idealisierende Abstraktion er-

167

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

moglicht es, den Gegenstand abzusondern und zu begrenzen,
zu einem Objekt der reinen Anschauung zu machen. Doch
dann ist seine Irrealitdt perfekt. Seine ganze Konsistenz be-
steht in der Tatsache, das Korrelat oder Ziel des intentionalen
Bewusstseinsbezugs zu konstituieren. Daher der spektrale
Charakter des Husserl’schen Idealismus. Seine strahlende
Welt besteht aus Licht und Schatten — Schwarz und Weif3,
Schwarz-Weifs und Grau. Es fehlt die Farbe, der warme Puls
von Fleisch und Blut. Denn die rein intellektuelle Subjektivitat
ist eigentlich keine Subjektivitit. Die Abstraktion fordert das
ideale, spektrale und leuchtende Wesen zu Tage. Die Wirklich-
keit ist lebendige Intensitat, Geheimnis und Licht, oder, wenn
man so mochte, ein leuchtendes Geheimnis. Und das Licht ent-
ziindet sich und leuchtet erst, wenn es vom liebenden Be-
wusstsein durchdrungen wird.

Wenn wir von Subjektivitit sprechen, meinen wir an die-
ser Stelle noch nicht das personale Subjekt und umso weniger
die empirische Subjektivitit. Man darf, was wir eben aus-
gefiihrt haben, nicht mit irgendeiner Art subjektivistischem
Idealismus verwechseln, noch mit einem vorschnellen ober-
flachlichen Animismus. Eine umfassendere Untersuchung
miisste erschlieflen, inwieweit es zuléssig ist, beide Begriffe ei-
nander anzundhern bzw. in der Riickstrahlung der Dinge den
Ausdruck einer Personlichkeit zu sehen. An dieser Stelle ver-
wenden wir das Wort Subjektivitat in seiner urspriinglichen
etymologischen Bedeutung. So betrachtet, bezeichnet es den
Ersatz der geschlossenen Substanz, die am Beispiel der »Dinge«
konzipiert wurde, das Element der Subsistenz, das der Wirk-
lichkeit ihre feste, tiefe Konsistenz verleiht. Als Zentrum der
Strahlung und Projektion ist es die Grundlage jeden Seins. Das
objektive Sein wird nur wirklich, wenn es in eine subjektive
Projektion einbezogen und zum Reflex, zum Konvergenz- und
Intelligenzpunkt im Zusammenspiel der Subjektivitaten wird.

Mit anderen Worten: Wenn wir von der rein objektiven

168

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Bewusstsein

Wirklichkeit und ihrer idealen und spektralen Konsistenz zu
einer subsistenten, umfassenden Wirklichkeit vorstof3en wol-
len, muss jene sich auf etwas stiitzen und griinden konnen.
Wenn ihr das Subjekt fehlt, das sie stiitzt und nihrt, projiziert
sie sich auf die Leere oder fillt auf mich herunter. Das ist der
reine »Subjektivismus« im Sinne der reinen Immanenz. Der
Gegenstand wird auf eine Idee oder eine Empfindung verkiirzt.
Die »Dinge« verschwinden und schliefSlich l6se ich selbst mich
in ihnen auf, werde zu einem weiteren Ding — Hume, Mach.
Indessen kann die Welt nur fortbestehen und ich ihr gegen-
iiberstehen, wenn sie vor mich ihr subjektives Sein stellt. Thre
tiefe Wirklichkeit befindet sich auch in der Subjektivitdt. Folg-
lich transzendiert sich die Immanenz selbst. Die Transzendenz
liegt in der Immanenz. Aufgrund ihrer engen Korrelation ste-
hen Bewusstsein und Welt vor mir.

Wir fassen zusammen: Die Konfluenz der unendlichen
Strahlungen und die Dynamik ihres wechselseitigen Durch-
dringens und ihrer Widerstiande bilden die Welt in ihrem zeit-
lichen Verlauf. Aber in diesem Verlauf finden sich zwei be-
stindige Elemente: die Beharrung in einer Richtung, die dem
Seienden eine ihm eigene Personlichkeit verleiht und ihm den
Weg weist, und die Fortdauer der idealen Elemente, die seinen
Weg sdumen, es bestimmen und zu dem machen, was es ist.
Anders ausgedriickt: Im Wandel bleiben die Richtungen und
Wege bestehen, die sich aus der Konvergenz der Krifte ablei-
ten. Die Subjektivitit strebt nach ihrer vollkommenen Ver-
wirklichung, sie will die Welt ergriinden und ihrer eigenen
Substanz einverleiben. Aber in diesem Streben nach Unsterb-
lichkeit, das sich in der Zeit vollzieht, kehren stindig ewige
Momente wieder, die die Grundlage ihrer objektiven Bestim-
mung sind. Aufgrund des einen und der anderen nimmt die
Zeitlichkeit an der Ewigkeit teil. In jedem kraft- und span-
nungsgeladenen Leben ist die Unendlichkeit gegenwirtig. Die
Erschlaffung und das In-sich-zuriick-Ziehen lassen die Welt zu

169

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

einer Haufung von in der Leere von Zeit und Raum verlorenen
»Dingen« werden, bringen die negative Unendlichkeit hervor
und durch diese — im Hinblick auf das Maximum und Mini-
mum und die unendliche Teilbarkeit der statischen diskreten
Wirklichkeit — die Verkiirzung des Grofsen auf das Kleine, des
Kleinen auf das Grofle, sowie die fortschreitende Auflosung
der »Substanz« in einem unerschopflichen Jenseits, in dem
sich das Sein im Nichtsein verliert, die Fiille in der Leere und
das Ganze im Nichts. Im Gegensatz zu diesem sinnlosen end-
losen Prozess, fiillt die sich transzendierende Immanenz jeden
Augenblick der Unendlichkeit, und ihr ewiges Streben richtet
sich nach den idealen Gesetzen der Ewigkeit. Die Prdasenz der
aktuellen Unendlichkeit unterbricht den Auflosungsprozess
und verleiht der ganzen Welt in jedem Augenblick einen um-
fassenden organischen Sinn.

Innen und AuBen

Um zu dieser dialektischen, dynamischen Perspektive vom
Universum zu gelangen, ist eine Vorkenntnis des Innenlebens
und seiner erforderlichen Gliederungen nétig. Nur diese Vor-
kenntnis ermoglicht es uns, von einer Betrachtung der Welt
»von aufen«, d.h. ihrer mit »Gewohnheiten« und Topoi be-
schichteten Oberfliche, zu einer tieferen Inbesitznahme zu ge-
langen, in der ihre schopferische Dynamik und die »Gesetzes-
tafeln« sich restlos in den Dienst des Geistes stellen. Man darf
nicht vergessen, dass die Weisheit sapientia ist, also Ge-
schmack, und um Weisheit zu erlangen, muss man schmecken,
kosten, und nicht zuletzt fiihlen. In der Sprache der Bibel heifst
eine Frau »kenneng, sie zu besitzen. Nur in der intimen Inbe-
sitznahme kann es zu einem authentischen Erkennen kom-
men. Und die Inbesitznahme ist nur durch die Vereinigung
und die Liebe moglich.

170

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Innen und AuBen

Die Entdeckung der Innerlichkeit und ihrer geheimen
Wirklichkeit ist die letzte schwerste Eroberung des mensch-
lichen Geistes. Eine primire Sorge des Menschen besteht in
der Sicherung seiner Subsistenz in einer Welt, die voll feindli-
cher Wirklichkeiten ist. Deshalb ist das menschliche Denken in
seinen Grundschichten durch dringliche Notwendigkeiten be-
stimmt und geformt, die ihm der »alltdgliche Lebenskampf«
abfordert. Und dieser Kampf findet in einer Welt der »Dinge«
statt, die sich der menschlichen Tatigkeit heftig widersetzen
und unter denen man sich einen Weg bahnen und einen eige-
nen, bewohnbaren Bereich sichern muss. Deshalb tendieren al-
le primitiven Metaphysiken dahin, die Welt zu erharten und
zu versteinern und sie im Sinne fester »Substanzen« zu be-
greifen. Erst wenn »die Welt« iiberkommen und besiegt ist,
ldsst sich in den Besitz ihrer geheimen Wohnungen gelangen.
Der Christianismus 6ffnet diesen neuen Weg. Die groflen
mystischen Lehren und der moderne Idealismus in allen sei-
nen Formen tragen mutig zur Ergriindung ihres Geheimnisses
und zur Formulierung ihrer innersten Notwendigkeiten bei.
Allein eine energische und geduldige Bemiihung bringt die al-
ten Gertiste zu Fall. Nur auf diese Weise ldsst sich zur Formu-
lierung einer authentisch christlichen Philosophie gelangen.

Das erklart, warum die Worte, die die Innerlichkeit zu be-
schreiben und erklidren suchen, ausschliefSlich Metaphern aus
dem Leben der » AufSenwelt« sind. Die Seele ist ein »Spiegel,
der die Dinge wiedergibt«, eine »Wachstafel«, in der sie sich
einschreiben, eine »Hand, die die Dinge fasst und beriihrt.
Wie die »Dinge« so hat auch der Geist ein Innen und Aufden,
eine Innerlichkeit und eine Auferlichkeit. Die Innerlichkeit
befindet sich in ihm. Die Auferlichkeit bleibt drauflen vor.
Der Geist ist ein in einem fast raiumlichen Sinne geschlossener
Kreis. Es gibt innere und dufsere Wirklichkeiten. Wenn er »Tii-
ren und Fenster« besitzt, ist es einfach, eine Verbindung zwi-
schen den beiden herzustellen. Wenn er sie nicht hat, ldsst sich

171

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

grundsitzlich nicht erkennen, was auflerhalb von uns vor sich
geht.

Diese Metaphern begriinden einige der schwierigsten
Probleme der abendlandischen Metaphysik. Und diese Schwie-
rigkeiten ergeben sich in erster Linie aus der Tatsache, dass
angesichts der neuen Wirklichkeiten das an alte Kategorien ge-
wohnte philosophische Denken dazu tendiert, diese Wirklich-
keiten durch die formale Anwendung der den »Dingen« eige-
nen exklusiven Charakteristika geméfs ihrer urspriinglichen
Bedeutung zu verformen. Auf diese Weise hat der Geist die
Tendenz, sich in ein »Ding« zu verwandeln und seine Tatigkeit
in eine »natiirliche« Kraft.

Die Verwirrung ist so grof3, das Wesen des Seelenlebens
und die in ihm waltende Liebe sind dermaflen der Natur der
»Auflendinge« entgegengesetzt, dass, wenn wir mit Klarheit
dasjenige umreifsen konnten, was es bestimmt und kennzeich-
net, alle Verwirrung beseitigt wiirde und es mit unvermuteter
Eindeutigkeit ins Licht trate.

Die weitestgefasste Vorstellung, die jeder x-beliebige
Mensch und sogar der Wissenschaftler auf mehr oder minder
explizite Weise hat, geht dahin, zu denken, dass sich das Innen
im Korper abspielt und das AufSen durch ihm duflerliche Ursa-
chen hervorgerufen wird. Entsprechend spricht man von inter-
nen und externen, propriozeptiven und heterozeptiven Gefiih-
len, und die Psychophysiologie prazisiert die Voraussetzungen
ihres normalen Funktionierens und die Ursachen fiir ihre St6-
rungen und Anomalien.

Ohne den Wert der psychophysiologischen Forschungen
im Mindesten infrage stellen zu wollen, lasst sich leicht be-
greifen, dass dieses Kriterium nicht niitzlich ist, um zu einer
prazisen Abgrenzung zu gelangen. Von einem Grof3teil der
Dinge, die »in mir« ablaufen, weifs ich tiberhaupt nichts. Mei-
ne Organe funktionieren, ohne dass ich davon Kenntnis neh-
me. Normalerweise spiire ich sie nicht und zudem interessie-

172

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Innen und AuBen

ren sie mich nicht. Im Gegensatz dazu spiire ich »im Innersten
meiner Seele« Wirklichkeiten, die in mehr oder weniger gro-
Ber Entfernung zu mir liegen: ein Sonnenuntergang, die Erin-
nerung an einen geliebten Menschen. Hinzu kommt, dass die
Unterscheidung keineswegs leicht zu treffen ist zwischen dem
Wasser, das ich sehe, und dem Wasser, das mich verbriiht, dem
Blitz, der mich blendet, und dem Blitz, der mich erschreckt,
zwischen dem Schmerz eines Messerstichs und dem Zahn-
schmerz ... Allem Anschein nach gibt die Haut kein gutes Kri-
terium ab, um zwischen Innen und Auflen zu unterscheiden.

Alle Dinge — die wirklichen und die unwirklichen, mogli-
chen oder unméglichen, gegenwirtigen oder abwesenden, ak-
tuellen, vergangenen oder kiinftigen — konnen innerlich oder
duflerlich sein, die physische Distanz hat nichts damit zu tun.
Im Lauf des Lebens gehen sie in mich ein, [6sen sich von mir ab
und distanzieren sich. Die entfernteste Wirklichkeit kann mir
die inniglichste sein. Die naheste Wirklichkeit kann mir
gleichgiiltig oder fremd sein. Die erste Bedingung, damit sich
mir eine Wirklichkeit verinnerlicht, ist, dass sie mir irgendwie
gegenwartig war oder ist und mir personlich bedeutsam wur-
de. Der Stern ist in mir, wenn ich ihn sehe, er mich riithrt oder
ich seine Umlaufbahn berechne, genau wie der Tisch mir ver-
innerlicht wird, wenn ich ihn berithre oder betrachte, der
Schmerz, wenn ich ihn fiihle. Wenn ich diese Dinge nicht sehe
oder beriihre oder fiihle oder erinnere oder denke, sind sie eo
ipso aufserlich.

Man wird fragen, was denn die Dinge sind, wenn sie auf-
horen, mir gegenwirtig zu sein, wenn ich sie nicht mehr sehe
und mich nicht mehr fiir sie interessiere und sie in den Ab-
grund meiner Gleichgiiltigkeit fallen? An dieser Stelle interes-
siert uns nicht, was sie sind, wie sie sind oder ob sie tiberhaupt
sind. Thre »aufdere« Wirklichkeit ist ein Problem fiir die Physik
oder die naturalistische Kosmologie. Vielleicht sind sie Atome
oder Elektronen oder Kraftfelder ... Ein paar davon werden

173

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

tatsachlich etwas sein, andere wiederum mdoglicherweise
nichts. Thre kontinuierliche oder momentane Existenz stellt
die Giiltigkeit unserer Ausfithrungen nicht infrage. Was wir
hier festhalten wollen, ist, dass alle Dinge, ungeachtet ihrer
Position und kosmischen Konsistenz, in mich hinein- und aus
mir herausgehen, sich mir verinnerlichen oder aus dem Be-
reich meiner Innerlichkeit verschwinden.

Man wird einwerfen, dass, genau wie es Dinge gibt, die
beim Verschwinden aus meiner Innerlichkeit ihre eigene un-
abhingige Konsistenz beibehalten und fiir sie ihr Hinein- und
Hinausgehen aus meiner Gegenwart eine akzidentelle Tat-
sache darstellt, es Wirklichkeiten gibt, die bei ihrer Verinner-
lichung ihr Wesen verlieren und immer und in jedem Augen-
blick eine innerliche Konsistenz besitzen. Wie zum Beispiel die
Dinge des Liebes-, Gefiihls- und Trieblebens. Hoffnung,
Angst, Kummer, Neid, Groll ... sind scheinbar ausschliefSlich
mir eigene Wirklichkeiten.

Und doch, bei genauerer Betrachtung stellen wir fest, dass
das streng genommen nicht stimmt. Wenn wir einmal von den
spezifischen Charakteristika des Gefiihls- und Trieblebens ab-
sehen, wird deutlich, dass, wenn ich eine Gefiihlsregung ver-
spiire, etwas Ahnliches geschieht, wie wenn ich den Tisch be-
riihre oder an die Niagarafille denke. Der Tisch und die
Niagarafalle stellen fiir mich eine Mischung aus Farben, For-
men, Schattierungen, Gedanken, Erinnerungen und Fantasien
dar. Das Gefiihl ist fiir mich eine Reihe mehr oder minder
komplexer Sensationen und Eindriicke (Herzklopfen, Beklem-
mung, Spannung, Lust zu springen oder zu tanzen, Nachdenk-
lichkeit, Sehnsucht, vielfaltige Sensationen der korperlichen
Organe u.a.). Genau wie die Ansicht des Tischs oder der Ge-
danke an die Niagarafille aufkommen und wieder verschwin-
den, in mir oder auflerhalb von mir sind, treten Freude und
Schmerz, Mitleid, Sympathie, Verlangen und Abneigung auf
oder verschwinden, werden mir gegenwirtig oder verfliichti-

174

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die personale Innerlichkeit

gen sich, betreten oder verlassen den Bereich meiner Inner-
lichkeit.

Natiirlich ist mir das Gefiihl auf eine besondere spezi-
fische Weise eigen, und genauso ist es mit der Wahrnehmung.
Es ist tiberdies nicht leicht, sie genau zu unterscheiden noch im
Leben ein reines Gefiihl zu finden oder eine Wahrnehmung
und einen Gedanken, die nicht auch gefiihlsbedingt wiren.
Man darf zudem nicht vergessen, dass schon die Stoiker, vor
allem aber die grofden Essayisten des 17. und 18. Jahrhunderts,
zu Recht in den Leidenschaften passive Zustinde sahen, Bewe-
gungen, die mich tiberkommen, unter denen ich leide und die
ich »erleide«, wie etwas, das nicht eigentlich ein Teil von mir
ist, sondern unabhingig von meiner personlichen Tatigkeit in
mir vonstattengeht und mir geschieht, d.h., mir zum Trotz
und als meine offensichtlichste Begrenztheit. Und solche »Pas-
sionenc stellen einen bedeutenden Teil meines Gefiihlslebens
dar.

Was sind die Gefiihle, wenn sie sich auf3erhalb meiner be-
finden? Energien oder dunkle Méchte, die sich im Innern des
Unbewussten abspielen? Das ist einerlei und interessiert uns
an dieser Stelle nicht. Genau wie uns nicht interessiert, was
der Tisch oder die Gerechtigkeit oder die Infinitesimalrech-
nung sind. Thre abwesende Wirklichkeit ist fiir mich eine tote
Wirklichkeit. Es gibt lebendige und tote Gefiihle, aktuelle oder
mogliche, gegenwirtige oder abwesende. Wie gemeinhin im
Seelenleben fallt ihr Leben mit ihrer Gegenwart zusammen
und ihr Tod mit ihrer Abwesenheit.

Die personale Innerlichkeit
Wir haben gesehen, dass die Dinge und die unterschiedlichste

Wirklichkeit in mich hinein- und aus mir herausgehen, sich
mir verinnerlichen oder verduflerlichen, sich innerhalb oder

175

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

auflerhalb meiner Innerlichkeit befinden. Wir wissen noch
nicht, worin dieses Hinein- und Herausgehen, dieses Drinnen-
und DraufSensein, dieses Zugehorig- oder Gleichgiiltigsein be-
steht. Auf vergleichbare Weise wissen wir noch nichts tiber
eine Kammer, nur weil wir wissen, was sich darin befindet
und was nicht. Vielleicht befinden sich in dem Raum Stiihle
und Blumen, Personen und Dinge, Liebe und Hass. Die Dinge
im Innern der Kammer sind nicht die Kammer. Ebenso wenig
sind die Dinge in meinem Innern meine Innerlichkeit. Wir
kennen die Dinge, die sich im Zimmer befinden und sogar das
Zimmer selbst anhand einer Reihe qualitativer, raumlicher
und zeitlicher Bestimmungen. Wie erkenne ich die Dinge, die
sich in mir befinden, und das Innere, in das sie hinein- und aus
dem sie herausgehen?

Der Vergleich mit der Kammer ist anschaulich und steht
in einer wunderbaren Tradition. Die »Wohnungen« der hl.
Therese sind dafiir ein ausgezeichnetes Beispiel. In unserer In-
nerlichkeit befindet sich nicht nur eine, sondern mehrere
Kammern, und in ihrer warmen Immanenz fiigen sie sich in
eine hierarchische Ordnung, die von der minimalen bis zur
maximalen — der verborgensten — Innerlichkeit reicht, in wel-
cher der »Freund« mit dem »Geliebten« in Verbindung tritt.

Was sind diese Kammern, diese inneren »Wohnungen«?
Welcher wesenhafte Unterschied besteht zwischen ihrem Be-
reich und den Abteilungen, die die »Dinge« der Auflenwelt
beherbergen?

Die als gewohnliche, gleichgiiltige »Dinge« betrachteten
Beziige stehen einfach so vor mir: der Tisch, die Rose, der
Stern. Sie sind ein Ding, das in einem Bezug zu vielen anderen
Dingen und vielleicht zum gesamten Universum steht. Aber
ungeachtet ihrer vielfiltigen Beziige ist jedes davon ein
»Ding«, durch sich und in sich selbst. Das Aufserhalb-von-
sich-Leben ist ihnen nicht wesenhaft. Die Beziehungen tiber-
kommen das Ding und geben ihm einen kategorialen Rahmen.

176

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die personale Innerlichkeit

Es selbst ist nicht die Gesamtheit seiner Beziehungen und vor
allem ist es keine Beziehung. Die »Dinge« sind in sich und
durch sich selbst. AufSerhalb ihrer selbst besitzen sie kein Sein.
Als Resultat der objektivierenden Geistestitigkeit sind sie ein
Stiick der gegenwirtigen Wirklichkeit.

Aber die Dinge sind dazu befdhigt, sich mir zu verinner-
lichen. Auf diese Weise erlangen sie einen Sinn im Universum
und Leben sowie eine Tiefendimension. Die Individuen, die
durch die Strafle gehen oder die ich in der StrafSenbahn treffe,
sind fiir mich Angestellte, Soldaten, Hindler oder einfach
Minner, Frauen und Kinder. Jeder Einzelne von ihnen ist
schlechthin ein Mensch, irgendein Mensch, ein Mensch wie
jeder andere. Aus diesem Blickwinkel betrachtet werden die
Personen zu »Dingen«. Wir unterscheiden sie allein durch ihre
duflerlichen Kennzeichen. Sie sind grof8 oder klein, dunkelhaa-
rig oder blond, schnell oder langsam. Eine schematische Reihe
objektiver Kategorien klassifiziert und beschreibt sie. Aber
durch einen Zufall kann mich plotzlich eines oder mehrere
der Individuen, die an mir vorbeigehen, interessieren und
durch die Bekanntschaft oder den Blick verinnerlichen und
enthiillen. Unversehens oder durch einen mehr oder weniger
dauerhaften Umgang verinnerlichen sie sich mir. Hinter dem
Individuum oder dem Biirger entdecke ich eine Seele und in
seiner Seele eine Welt, eine andere Welt, die in eine intime
Beziehung zu meiner eigenen Welt tritt. Durch die Liebe er-
offnet sich mir ein geheimer Bereich und hinter einem Aus-
druck enthiillt sich eine Person. Was ich »von auflen sahx,
erscheint mir jetzt mit dem ganzen Reichtum seiner Innerlich-
keit.

Was mit den Personen geschieht, das kann in mehr oder
minder groflem MafSe mit allen Dingen der Welt geschehen.
Eine Landschaft, ein Strifichen, eine Stadt muten dem gleich-
gliltigen Auge unbedeutend an. Dem leidenschaftlichen Blick
erschlieflen sie ihre Innerlichkeit und Personlichkeit. Nicht

177

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

umsonst spricht man hinsichtlich der Seele von einer Burg
oder einer Landschaft. »Alles ist mit Geist durchdrungen,
wenngleich in verschiedenem MafSe«, hat Spinoza gesagt. Die
Funktion der Kunst, der Moral, der Wissenschaft, der Reli-
gion, der Philosophie und sogar des ganzen Lebens ist es, den
geistigen Sinn eines jeden Dings zu ergriinden.

Natiirlich kann alles, was wir als Person, als eine mit einer
Bedeutung und einem Ende versehenen Innerlichkeit begrei-
fen, ebenso gut als »Ding« aufgefasst werden. Dafiir muss
man nur auf die Dynamik seiner Ausstrahlung verzichten
und es auf die objektive Struktur verkiirzen, die ihm eine rein
intellektuelle Ordnung verleiht. Das betrifft die Dinge des tig-
lichen Lebens, denen wir keine besondere Aufmerksamkeit
schenken. Und noch mehr die Dinge und Personen, die wir
nummerisch betrachten, wie die auf den Wihlerlisten, oder
die Teile eines Geschwaders. Beim Militar werden die Per-
sonen zu einer Nummer oder zu Massen. Die positive Wissen-
schaft betreibt besonders akribisch die Untersuchung der rein
objektiven Wirklichkeitsstrukturen. Sie verkiirzt sie damit auf
die Zahl und das Ma£3, auf Ideen und Gleichungen. Die physio-
logische Analyse oder die naturalistische Psychologie verrin-
gert den Sinn der Personlichkeit auf ein Nichts.

Deshalb gibt es zwei vollig verschiedene Bedeutungen
von Klarheit und Transparenz. Anhand der intellektuellen
Durchleuchtung tritt das ideale Gefiige der Wirklichkeit scharf
und deutlich hervor. Was dem fliichtigen Blick dunkel er-
schien, wird transparent und evident. Aber die rein objektive
Helligkeit bekommt erst Farbe und Sinn, wenn sie im Dienst
einer tieferen Riickstrahlung steht. Das ist der personliche un-
tibertragbare Sinn, der sich allein dem liebenden Blick ent-
hiillt. Die Objektivitit selbst, unbewegt und gleichgiiltig, er-
scheint somit als der notwendige Ausdruck einer tieferen,
dichteren und lebendigeren Wirklichkeit.

Im Gegensatz zur reinen Objektivitit der »Dinge« ist das

178

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die personale Innerlichkeit

Innenleben eine Wirklichkeit auflerhalb seiner selbst, reine
Virtualitdt oder Bezug. Je mehr ich in mir bin, je umfassender
mein Geistesleben ist, desto mehr lebe ich auf3erhalb meiner
selbst, nidher an den Dingen und mehr in ihnen. Die »Dinge«
leben in sich beschlossen, an ihre nackte » AufSerlichkeit« ge-
bunden. Ich lebe in mir. Und in mir leben bedeutet, mich ent-
leben, mich hingeben. Die tiefsten »Wohnungen, die der Lie-
be, also des Gefiihls par excellence, sind die, in denen die
Wourzeln meines Seins freigelegt sind.

Innenleben ist inniges Leben. Und ein inniges Leben ist
eine personliche Erfahrung. Die geistige Monade kann weder
Tiiren noch Fenster haben, weil sie namlich keine Winde hat.
Sie ist kein geschlossener Bereich, sondern eine extreme Off-
nung. Alles geht in sie hinein und enthiillt sich in ihr. Sie
nimmt alles auf und trégt alles in sich. Liebe und Hass, Angst
und Hoffnung, Glaube und Zweifel ... versenken die Dinge in
meine Innenwelt. Indem ich mich der Welt hingebe, erschlief3t
sich mir die Welt und wird zu einem Teil von mir. Leben be-
deutet tiber sich hinausgehen, aus dem hypothetischen Kos-
mos der Wissenschaft einen lebendigen Mikrokosmos machen.

Je mehr ich mich zuriickziehe, desto mehr schrumpft mein
Innenleben. Je mehr ich mich in mir selbst verschliefle, umso
enger wird mein Lebensradius und umso weniger bin ich.
Wenn ich meine Interessen und Sehnsiichte, meine Liebe und
meinen Schmerz einschrinke, verliert sich fiir mich die Welt,
ich trockne und schrumpfe, ich verliere allméhlich das klare Be-
wusstsein, ich verliere mich selbst. Der Egoismus und die
Kleinlichkeit lassen mich zur priméaren Animalitit zuriickkeh-
ren und ich nahere mich allmahlich der nackten Einsamkeit der
»Dinge«. Die Steine leben alleine inmitten des Universums,
ohne Resonanz, in einem totalen »Egoismus«. Erst wenn ich
aus mir herausgehe, finde ich zur Vollkommenheit meines per-
sonlichen Lebens. Das ganze Universum hallt und spiegelt sich
in mir. Ich erhohe und rette mich in und durch die Dinge.

179

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Der innere Reichtum ist niemals das Resultat einer Isolie-
rung. Ein einzelner Mensch, ein einzelner Geist, wenn das
denn vorstellbar wire, wire das, was dem Nichts am nichsten
kdame. Das reine Ich ist ein Hirngespinst. Nichts ist geistig ar-
mer als eine verschlossene Seele. Der Reichtum des Innen-
lebens beruht voll und ganz auf der Fahigkeit zur Verinnerli-
chung. Hunger und Durst sind wesenhafte Symbole des
Geistes. Man hungert und diirstet nach Gerechtigkeit, Schon-
heit, Wahrheit, Freude, nach allem. Die Fiille des Lebens ist die
Kommunion mit allem. »Wer mein Fleisch nicht isst und mein
Blut nicht trinkt, wird das ewige Leben nicht erlangen.« Das
wahre Leben — die Wahrheit und das Leben — vollziehen sich
erst in der Kommunion. Durch sie wird alles verinnerlicht, al-
les wird Fleisch meines Fleisches und Blut meines Blutes, alles
erhélt Sinn und Leben.

Der Einsame, der die Einsamkeit in der Isolierung sucht,
sucht sich selbst und findet nichts. Der Mensch des geistigen
Lebens findet in der Einsamkeit die Fiille. Es handelt sich um
eine fruchtbare Einsamkeit, angefiillt mit Wegen und Licht.
Die Dinge sprechen zu mir in der Einsamkeit meiner Kammer,
wenn ich sie zuvor draufSen gesucht und mittels Liebe und Be-
harrlichkeit erobert habe.

Das geistige Leben ist kein vorgefertigtes Ding, das er-
halten und beschiitzt werden miisste, und ebenso wenig das
Produkt oder Ergebnis der Uberschneidung der Dinge. Es ist
Intention und Bezug, Projekt, Weg und Verlauf. Uber die Din-
ge sucht es sich seinen Weg. Jeder Augenblick ist ein Kreuz-
weg, jeder Schritt eine Entscheidung.

Die unwiderrufliche Entscheidung erfiillt das Leben mit
Angst und Hoffnung, Gewissensbissen oder Wonne. Nichts,
was geschieht, vergeht. Alles wird verinnerlicht und wirksam.
Der Versuch, eine gelebte Erfahrung loszuwerden, ist ein eitles
Unterfangen. Alles, was ich erlebe, wird ein Teil von mir. Nie
wieder werde ich, was ich einmal war. Die Freude von morgen

180

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebesdialektik

kann niemals die Freude von heute sein. Zwischen die eine und
die andere stellt sich alles, was ich getan habe, alles, was ich
geworden bin, alles, was ich gefiihlt habe, alles, was ich geliebt
oder gehasst habe.

Die tatsiachliche Reue wire Tod oder Wahnsinn. Nichts
lasst sich aufheben, nur verinnerlichen und lautern: aus dem
Bosen ein Werkzeug des Guten machen. Bescheidenheit und
Demut sind der Quell allen Strebens. Das Wiirdigsein zeigt
sich in dem Vermogen, niederzuknien und die Augen zum
Licht zu heben. Wie das Meer bewahrt der Geist in seiner Tiefe
Leichen und Schitze, Wunder und Ungeheuer. Der Versuch,
sie zu sortieren und zu filtern, wire Irrsinn. Sie werden mit
verhaltenen Bewegungen von der Dunkelheit des Himmels
und vom Licht der Sterne assimiliert, integriert und reflek-
tiert.

Liebesdialektik

Nach dem Gesagten wird der implizite Irrtum augenschein-
lich, der einer exklusiven Betrachtung der Handlungen und
Inhalte des liebenden Bewusstseins zugrunde liegt. Nur ver-
moge der Abstraktion kann es zu ihrer getrennten Betrach-
tung kommen. Das Sein und der Wert ergeben sich aus dem
Widerspruch und der Konfluenz. Durch das Ja und das Nein
fithrt die Logik der Identitdt und des Widerspruchs unweiger-
lich zur Reduktion des Maximums auf das Minimum, des
Sinnvollen und Wertvollen auf das, was weder Sinn noch Wert
hat. Die Forderung nach Identitat identifiziert die Gegensitze
und verkiirzt alles auf nichts. Das konkrete Sein besteht — im
Bewusstsein und in der Wirklichkeit — in der soliden Einheit,
die sich aus der Konfluenz, der Uberschneidung und der wech-
selseitigen Begrenzung der widerstreitenden Gegensitze er-
gibt. Die Logik der Identitdt, die auf alle und jedes einzelne

181

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

der idealen Elemente anwendbar ist, die ununterbrochen in der
konkreten Wirklichkeit erscheinen und die die Abstraktion in
Form von »Objektivitdt« heraushebt, setzt eine Dialektik der
Gegensitze voraus, in der Ja und Nein, Sein und Nichtsein,
Wert und Unwert in der Konfluenz der konkreten Ausstrah-
lungen der lebendigen Wirklichkeit Gestalt annehmen.

Die konkrete Wirklichkeit und der Wert konnen niemals
im reinen »Subjekt« vorkommen, das selbst ein reines Nichts
ist, noch im reinen »Objekt«, das selbst auch nur ein anderes
Nichts ist, sondern gemeinsam mit dem einen und dem ande-
ren, in der Dynamik ihrer wechselseitigen Konfluenz. Ich fiih-
le alles in mir, und ich finde mich in allem. Nichts ist der Sub-
jektivitdt absolut fremd. Noch in der reinsten Abstraktion ist
ein Akt der Liebe enthalten. Durch diese wird ihre »Objektivi-
tat« in die Subjektivitdt geleitet und damit zu einem Teil von
mir. Der Bogen vom Subjekt zum Objekt ist die hochste Kate-
gorie, die die dynamische Wirklichkeit von Sein und Wert
moglich macht.

Die Wirklichkeit des liebenden Bewusstseins tragt in sich
schon implizit den reinen Wert und den gesamten Sinn der
Welt. Der Inhalt der Liebe ist der von jeder Spezifizierung be-
freite Wert. Sein offener, unbestimmter Bereich enthalt virtu-
ell und dialektisch alle moglichen konkreten Inhalte. Genau
wie die Handlung des Intellekts das Sein implizit mit sich
fithrt, enthalt das liebende Bewusstsein implizit den Wert. Es
ist nicht eigentlich ein Wert, sondern der Bereich, in dem sich
die Werte befinden, anders gesagt, die Voraussetzung der
Moglichkeit der Werte im Allgemeinen sowie parallel und
analog zu dem Sinn, der gemafs dem transzendentalen Be-
wusstsein Kants und seinem Kategoriensystem die apriorische
Voraussetzung fiir die Mdglichkeit der physischen Welt bildet.
Nur unter dem Bogen des liebenden Bewusstseins sind die
Werte und der Sinn der Welt moglich. Die reine Liebe ist im
Grunde nichts anderes als das reine Streben nach dem Wert. In

182

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebesdialektik

meiner Wahrnehmung dieses Zimmers, in dem ich mich befin-
de, ist implizit die Wirklichkeit der ganzen Welt enthalten,
und im Sinn des Zimmers der Sinn der Welt. Der Beweis dafiir
ist, dass, wenn ich aus dem Zimmer hinausginge und da nichts
wire, ich einen todlichen Schrecken bekime. Genau wie in der
blolen Wahrnehmung das Sein begriffen ist, befindet sich in
der liebenden Wahrnehmung der Wert und Sinn der Wirklich-
keit.

Die bestdndigen Merkmale des Subjekts und Objekts, ihre
idealen Elemente in ihrer ewigen Wiederkehr konstituieren
die Rinne ihres zeitlichen Verlaufs und geben dem Vortiber-
gehen den dynamischen Umriss einer Gestalt in Bewegung.
In dieser verkorpern sich die »Dinge« und die »Werte«. Der
Ubergang vom Nichtsein zum Sein, vom Sein zum Nichtsein,
vom Unwert zum Wert, vom Wert zum Unwert vollzieht sich
in der Zeit und besitzt eine voriibergehende Konsistenz. Es
ldsst sich kein Leben vorstellen, das auf die Gegenwart be-
schrankt ist, noch eine rigide oder statische Werteordnung.
Sich wirklich in der Gegenwart befinden, den Augenblick ganz
ausleben heif3t in Wirklichkeit den Ubergang umfassend erle-
ben, den stindigen Ubergang des Augenblicks in die Ewigkeit,
die ewige Projektion der Ewigkeit auf den Augenblick. »Der
Freund erkannte in seinem Geliebten ein ewiges Werden«
(Lull). Und in dem ewigen Werden, ewige Schopfung. Der
Mensch ist ein transitives Wesen. Aber der Ubergang setzt
eine Projektion der Vergangenheit auf die Zukunft voraus so-
wie unendliches Streben und Hoffen.

Zwischen der Vergangenheit, die schon nicht mehr ist,
und der Zukunft, die noch nicht ist, ist das geistige Leben ewi-
ge Gegenwart. In ihm und durch es wird der Augenblick zu
einer Ewigkeit und die Wirklichkeit nimmt Gestalt an. Das
Leben ist das Ergebnis der Dialektik und des Voriibergehens.
Die Akte und Inhalte sind in ihm in einer dynamischen Ein-
heit gegeben, in der und durch die sie sich aufgrund einer zeit-

183

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

lichen schopferischen Dialektik gegenseitig begrenzen und be-
dingen.

Natiirlich handelt es sich nicht um eine konstruktive kon-
zeptuelle Dialektik, wie sie von Hegel in seiner Logik ent-
wickelt wurde, sondern um eine Dialektik der Wirklichkeit
und des Seins, die sich in der konkreten Erfahrung und im un-
mittelbaren Kontakt mit der Welt, in der wir leben, entwickelt.
Hegel selbst hat tiberraschende Beispiele fiir diese in der Er-
fahrung verwurzelte Dialektik gegeben. Man denke zum Bei-
spiel an seine Analyse der Beziehung zwischen Herr und
Knecht, die zu einem Fundament der marxistischen Theorie
wurde.

Weder was die Erfahrung noch was das Leben anbelangt,
ldsst sich sinnvoll von Handlungen und Inhalten als unabhan-
gigen isolierten Wirklichkeiten sprechen. Es gibt keine Tabelle
fester unverdnderlicher Werte genau wie es keine »Dinge« im
wahren, umfassenden Sinne gibt. Die einen und die anderen
sind rein abstrakte Schemata. In Wirklichkeit und Wahrheit
gibt es sie nur in der Zeit. Sie sind nichts anderes als die Posi-
tion und konkrete Ausrichtung des Augenblicks bezogen auf
die Vergangenheit, die Zukunft und das Ewige. Die Liebe ist
immer die Liebe einer konkreten, personlichen und zeitlichen
Einheit, die durch die Liebe Kontakt mit der Ewigkeit auf-
nimmt. So lisst sich verstehen, dass die Liebe der abstrakten
Werte an sich nichts anderes ist bzw. sein kann als eine Flucht
vor der Wirklichkeit und letztendlich vielleicht insgeheim eine
Hassbekundung. Fiir die Beschreibung des lebendigen Be-
wusstseins und der darin enthaltenen Welt ldsst sich also kein
unveranderliches Schema noch eine Tabelle erstellen.

Es leuchtet somit ein — ohne dass es sich dabei um Relati-
vismus handelt —, dass ein beliebiger Ort, eine beliebige Wirk-
lichkeit der Welt, auch die scheinbar unbedeutendste (ein
Stiick Brot, ein Blick, ein schimpfliches Kreuz ...), in den Mit-
telpunkt des Universums riicken, zum Symbol der hochsten

184

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebesdialektik

Dinge werden und die tiefsten Griinde im spirituellen Leben
des Menschen und der ganzen Menschheit bestimmen und
lenken koénnen. Ein Blick, eine Geste, ein Lacheln kann ein Le-
ben retten oder zerstoren. Das BiifSergewand des hl. Franziskus
hat die hochsten Wiirdentrager der Erde beschamt. Alles ist
dazu befdhigt, den hochsten Wert zu erlangen. Mit der Sub-
jekt-Objekt-Dialektik — der Verinnerlichung der Welt in der
Person — wird jeder Widerspruch in einem integrativen unauf-
haltbaren Aufstieg iiberwunden.

In gewissem Sinne und mdoglicherweise im tiefsten und
letzten Sinn ist die Liebe die Liebe zum Sein, einem Sein, das
insgeheim einen Sinn und eine personliche Bedeutung birgt.
In der umfassenden Gegenwart des Seins hebt die Liebe den
Wert hervor, den es notwendigerweise auszeichnet, da es indi-
viduell und unersetzlich ist. Alle Liebe ist Liebe zum personli-
chen, urspriinglichen Sein und seinem untibertragbaren Sinn.
Die Liebe personifiziert die Dinge, hebt ihre Eigenheiten her-
vor, wiirdigt und wertet sie in der Fiille ihres Seins.

Es ist daher notwendig und ganz im Sinne der groflen hel-
lenischen und christlichen Tradition, eine innerliche Verbin-
dung zwischen dem Wert und dem Sein herzustellen und da-
mit den ersten als die umfassende Verwirklichung des zweiten
zu betrachten. Es gibt kein reines Sein. Das reine Sein ent-
spricht dem Nichtsein. Hegel hat das auf klare, tiefe Weise
erkannt. Um ihm seine positive konkrete Bedeutung wieder-
zugeben, muss es einer transzendentalen Betrachtung unter-
zogen werden, in welcher der Wert und das Sein, das Sein
und der Wert sich in der dialektischen Einheit des Lebens ge-
genseitig moglich machen.

Hier erhélt der Gegensatz zwischen der aufsteigenden
Dialektik, in der die Dinge, jedes fiir sich und gemeinsam, nach
der Fiille ihres Seins streben, und der absteigenden Dialektik,
durch die sie sich losmachen und in die Leere fallen, seine volle
Bedeutung. Durch die erste verwirklicht das Seiende seine Per-

185

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

sonlichkeit — sein Wesen und sein Schicksal — und erlangt eine
Funktion und einen Sinn in der kosmischen Fiille. Durch die
zweite bleibt das Seiende von sich selbst entfernt, verliert den
Glauben an seine Aufgabe, gibt seinen Platz auf, und da es nur
diesen hat, zerstort es sich selbst. Der Kosmos wird zum Chaos
— ein undifferenziertes oder indifferentes Sein. Das Leben ver-
liert damit seine Illusionen. Ein Leben ohne Illusion, ohne
Glauben und Hoffnung ist, was dem Tod am nachsten kommt.
Es ist »der Weg ins Verderben«. Wer den Glauben verloren
hat, kann nicht wieder in Gnade kommen. Alles wird un-
interessant. Ein Ding ist so gut wie jedes andere. »In 50 Jahren
ist alles vorbei.« Das ist der Anfang und das Ende eines »zer-
riitteten Lebens«.

Liebe und Intellekt

Wir miissen erneut feststellen, dass das intellektuelle Leben in
enger Abhédngigkeit zum liebenden Leben steht, genau wie das
»blofSe Sein« zum sinnvollen Sein, die Logik der Identitat zur
lebendigen Dialektik, d.h., zur radikalen Bedeutung des Wor-
tes, denn das ist die urspriingliche Bedeutung von Logos. Von
den intensiven Strahlungen des Kosmos kennen wir unmittel-
bar nur eine, unsere eigene. Die anderen erscheinen uns zu-
nichst als Widerstinde oder als Prasenzen. Nur vermdge der
Liebe durchdringe ich sie wirklich und erfahre ihre tiefe Be-
deutung. »Vom Liebespfeil durchbohrt« ergeben sich die Din-
ge — wie der indische Elefant —, geben sich hin, offenbaren ihre
Innerlichkeit und mit der Erfahrung ihres authentischen Seins
nihren und vervollkommnen sie unsere personliche Erfah-
rung. Die Liebe eroffnet Wege und Perspektiven. Der Intellekt
braucht Konturen, sondert und fixiert ewige Elemente in der
erhellenden Perspektive. Angesichts der brennenden Liebe
eines Franziskus wird die Welt durchsichtig und aufgrund der

186

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe und Intellekt

Transparenz offenbart sich hinter den groflen und kleinen Din-
gen das Antlitz Gottes.

Urspriinglich bedeutet Logos nicht analytische Berech-
nung sondern Sinn, lebendige Bedeutung der Worte, und nur
zweitrangig und abgeleitet syllogistische oder mathematische
Demonstration, Identitdt und ausgeschlossener Widerspruch.
Nur im liebenden Bewusstsein und in dem ihm korrelativen
Wert zeigt sich das Sein in seiner Urspriinglichkeit. Die Wis-
senschaft ist im Grunde nichts anderes als eine »Forderung«
des Logos. Die Wahrheit ist das Ziel eines tiefen Strebens,
einer unerzwingbaren Geisteshaltung und erscheint uns als
ein Imperativ oder eine Pflicht des intellektuellen Bewusst-
seins.

Das Gesagte stellt uns in die alte, platonisch-sokratische
Tradition. Die Grundlage der Wissenschaft ist die Liebe. So-
krates erklirt, allein auf diesem Gebiet bewandert und erfah-
ren zu sein. Und an diesem Hohepunkt befindet sich die helle-
nische Tradition in volligem Einklang mit der christlichen.
Néamlich, dass »die Liebe uns geschenkt wurde, um nach-
zudenken« (Lull). Und die Weisheit hingt wie alles andere
von der Gnade ab, und die Vernunft — die reine Vernunft —
vom Glauben.

Im Anschluss an das Gesagte wird die Funktion des Has-
ses im Dienst der Liebesdialektik verstandlicher. Jeder Liebes-
akt bringt notwendigerweise einen unversohnlichen Hass mit
sich. Cum ira et studio. Die Liebe ist immer bewaffnet mit
einem tiefen Zorn gegen alles, was sich threm Schopferwerk
entgegenstellt, gegen alles, was dazu neigt, den Wert und spi-
rituellen Sinn der Welt zu verringern, zu zerstoren oder zu
vernichten. Nur das Bose verdient und verlangt wirklich Hass,
und das Bose ist schlichtweg der Mangel an Liebe.

Um diesen Hass im Dienste der Liebe von der negativen
zerstorerischen Haltung abzugrenzen, von der wir vorhin ge-
sprochen haben, habe ich fiir letztere die Bezeichnung Groll

187

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

verwendet. Allein der Groll ist der Liebe entgegengesetzt. Ty-
pisch dafiir ist das Ressentiment, das von Nietzsche und Sche-
ler behandelt wird. Demgegeniiber bringt die Liebe unver-
meidlicherweise das Gefiihlskorrelat des Hasses mit sich,
gegen alles, was ein Hindernis fiir die Verwirklichung des ma-
ximalen Wertes der Person oder der geliebten Sache darstellt.
Der Freund »hasste, um lieben zu konnen« (Lull). In diesem
Sinne sagt Jesus, dass er »nicht Frieden, sondern Krieg« bringt,
und wirft die Handler gewaltsam aus dem Tempel, weil sie
»verabscheuungswiirdig« sind, weil sie den Wert des Tempels
verfalschen und zerstoren und seinen Sinn aufheben.

Der im Dienst der Liebe stehende Hass erlangt eine pra-
zise, bestimmte Funktion. Er erhellt die negativen Aspekte der
Wirklichkeit und leitet seine Energie in die Vernichtung des-
sen, was im Sein zum Nichtsein tendiert. Die Verneinung der
Verneinung fiihrt zur Bejahung. Im Gegensatz dazu ist der
Groll nur nihilistisch. Seine Tatigkeit ist wesenhaft zerstoreri-
scher Art.

Seine alleinige Gegenwart zerstort und vernichtet das
Sein. Und da das Bose in der Auflésung des Seins und seiner
Bedeutung besteht, ist der Groll selbst der Quell alles Bosen.

Der Groll ist Unordnung. Die Ordnung der Liebe ist die
Liebe. In einer Welt, in der die Liebe in aller Reinheit herr-
schen wiirde, wire eine »Unordnung des Herzens« nicht még-
lich. Es gibt keine gute und schlechte Liebe. Die Liebe selbst ist
das Gute. Deshalb beschrinkt sich der Christianismus bei der
Wesensbestimmung des obersten Seins nicht darauf, die Liebe
als seine mehr oder weniger fundamentale Eigenschaft heraus-
zustellen, sondern behauptet resolut, dass Gott die Liebe ist.

188

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Moralische und padagogische Perspektiven

Aus dem Vorangegangenen ergeben sich hochst wichtige Kon-
sequenzen fiir die Gesamtheit des moralischen und padagogi-
schen Lebens. Wir werden die systematische Darstellung die-
ser Folgerungen an anderer Stelle unternehmen. Im Weiteren
beschrianken wir uns darauf, die Funktion der Liebe im Hin-
blick auf die Probleme der sexuellen Beziehung und der Bezie-
hung zwischen Lehrer und Schiiler aufzuzeigen.

Liebe und sexuelle Moral

Es geht keineswegs darum, wie es heute so hdufig geschieht,
praktische Ratschliage oder konkrete Verhaltensregeln fiir ein
gliickliches Leben zu erteilen, genauso wenig wollen wir Nor-
men oder Plidne zur »rationalen« Organisation des Geschlechts-
lebens aufstellen. Wir bezweifeln nicht die Niitzlichkeit dieser
Aufgaben, aber wir wollen sie den reformorientierten Sozio-
logen tiberlassen. Wir nehmen uns etwas viel Einfacheres vor,
dessen unmittelbare Niitzlichkeit nicht so leicht zu prazisieren
ist. Wir wollen blof8 ein paar Dinge kliren. Reine Theorie.
Aber man sollte nicht vergessen, dass im Laufe des geschicht-
lichen Lebens oftmals die Theorie der Kapitén ist (la teoria ¢ il
capitano).

Mit Blick auf diesen klirenden Vorsatz werden wir ver-
suchen, in der Gesamtheit des erotischen Lebens, d.h. in den
Faktoren, die das Sexualverhalten des Menschen bestimmen,

189

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

das zu unterscheiden, was einerseits zur Ethik und andererseits
zur Liebe gehort.

Diese drei Faktoren — Sexualitit, Moral, Liebe — werden
haufig verwechselt. Man spricht von der sogenannten »sexuel-
len Frage«, so als wiirde es sich blofs um ein Problem des Lie-
beslebens handeln. Unter dieser Bezeichnung wird sie in
Bausch und Bogen zum Haufen der ethischen Probleme ge-
worfen. Dieser schwerwiegende Fehler stellt eine der Haupt-
ursachen fiir die aktuelle Verwirrung hinsichtlich der Proble-
me des moralischen Lebens und der Liebestheorie dar.

Angesichts dieser Verwirrung ist es uns darum bestellt,
im Gefiige des sexuellen Lebens deutlich das rein moralische
Element vom rein liebenden Element zu unterscheiden und
zu zeigen, inwiefern im sexuellen Leben Liebe und Moralitdt
ein und dasselbe sind. Beide bilden leichte und zarte Momente
wie alle spirituellen Werte, die sich in die Dinge einschreiben.
Aber der Mangel an dufSerem Gewicht rechtfertigt nicht ihre
Vernachlissigung, sowenig wie die Zartheit ihr Vergessen.

Am sexuellen Leben haben Faktoren unterschiedlicher
Wichtigkeit und Wirksamkeit teil. Der Arzt betrachtet die fiir
ein gesundes lebendiges Sexualleben notwendigen Faktoren
aus der Perspektive der Physiologie und Pathologie. Dabei wer-
den schwere psychologische und psychiatrische Probleme of-
fenbar, die das seelische Gleichgewicht und die geistige Ge-
sundheit gefihrden und regulierende MafSnahmen erfordern.
Die Gesellschaft beeinflusst das Sexualverhalten und unter-
wirft es einer Vielzahl von Regeln und Zwingen. Begierden,
Verzweiflungen, Vergniigungen, Interferenzen, Kampfe, Ko-
modien und Tragodien usf. sind weitere triste und wirre Mani-
festationen der Sexualitdt. Der behutsame Einsatz von Pada-
gogik und Gesetzgebung soll diesen Manifestationen eine
Bahn weisen, sie dimpfen, lenken und erhéhen. Der wilde Le-
bensstrom wird Vertrigen, Restriktionen, Formeln und Riten
unterworfen, die ihn beschrinken, regulieren und fiihren. Die

190

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe und sexuelle Moral

Freiheit, das Zusammenleben und die Justiz helfen, interferie-
ren oder ignorieren einander. Alle Spielarten der dsthetischen
Erfahrung lassen gelegentlich ihren entscheidenden Einfluss
sptiren. Die Religion versucht, die Aspekte der erotischen Be-
ziehung anhand einer rituellen und mystischen Konsekration
zu sublimieren. Alle Werte des Lebens und Geistes sind auf
mannigfaltige Weise an der Entstehung und dem Verlauf die-
ser radikalen Aktivitat beteiligt.

Da sind korperliche und seelische Krankheiten, Perversio-
nen und Laster, Leidenschaften, Hass, Verbrechen, Fehlverhal-
ten, Ungerechtigkeiten, Geschmacklosigkeiten etc. Die Patho-
logie, Psychiatrie, Asthetik, Religion, Rechtsprechung
finden in dem Phdnomen der Erotik ein weites Aktionsfeld.
Jede von ihnen versucht, die positiven und negativen Werte
herauszustellen, die auf den Verlauf des sexuellen Lebens ein-
wirken, um sie hinsichtlich ihrer psychophysiologischen und
sozialen Mechanismen darin zu integrieren oder daraus zu
entfernen. Man will u.a. Gesundheit, Niitzlichkeit, soziale
Harmonie, Freiheit, Gerechtigkeit, Schonheit, Eleganz, Wiir-
de, Sittsamkeit erzielen. Von Fall zu Fall unterstiitzen oder be-
hindern sich diese Anspriiche und Vorsdtze. Um alle und jeden
einzelnen dieser Faktoren zu berticksichtigen, ist man bestrebrt,
zu einer totalen hierarchischen Sichtweise zu gelangen, die das
Leben insgesamt lebenswert machen soll.

Der moralische Wert ist blof3 einer der ideellen Faktoren,
die in der Entwicklung des erotischen Lebens eine Rolle spielen
und darin ihren Einfluss spiiren lassen. Was ist in diesem Fall
der spezifisch ethische Wert? Wann konnen wir sagen, dass
eine erotische Aktivitit nicht nur gesund, optimistisch, ge-
recht, elegant oder unelegant, niitzlich oder schadlich, fromm
oder gottlos, sondern zudem moralisch gut ist?

Ich wiirde kurzgefasst sagen, dass ein Sexualverhalten
immer dann moralisch gut ist, wenn es von Liebe begleitet ist.
Die Prasenz oder Abwesenheit der typischen Liebeshaltung ist,

191

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

was eine erotische Beziehung als moralisch oder unmoralisch
kennzeichnet. Einer solchen Haltung entspringen die Wiirde
und der Respekt, die eine derartige Beziehung legitimieren.

Der im Dienst einer Illusion stehende, liebende Geist ver-
leiht allem Wiirde. Er erhoht die unbedeutendsten Akte und
sogar die — scheinbar — abstofsendsten. Durch die Liebe werden
Minner und Frauen zu Personen und durch die Liebe erlangt
ihr Leben Wiirde und verdient Respekt. Die psychophysiologi-
schen Umstande werden zweitrangig, gestalten sich gegensei-
tig und arbeiten gemeinsam an der Ausbildung eines idealen
Profils. Allein das innige geistige Miteinander, das die Liebe
bedingt und fordert, macht aus der sexuellen Beziehung eine
personale Beziehung. Der Néchste wird als ein Selbstzweck be-
trachtet und nicht als ein Mittel zum Zweck. Und diese Bezie-
hung zwischen Personen, zwischen Wesen, die sich achten,
weil sie sich als etwas in sich Wertvolles erkennen, das die
grof3te Riicksicht und den behutsamsten Respekt verdient, ist
das, was die moralische Handlung ausmacht, ihr ein Wesen
und eine besondere Bestimmung gibt.

Die Formel der Pflicht

Man wird vielleicht nach der Formel einer Pflicht fragen. Ist
ein moralischer Akt moglich, der nicht von einem Imperativ
und einer Norm geleitet ist?

Wenn wir unter Pflicht eine abstrakte und fiir alle, zu
jeder Zeit und an jedem Ort gleichermaflen giiltige Formel
verstehen, lasst sich nur sehr schwer aus dem bisher Gesagten
die Formulierung einer moralischen Pflicht ableiten. Aber das
muss nicht so sein. Die moralische Pflicht, also die Ordnung
des praktischen Lebens gemif3 einem Ideal der Koharenz, Ein-
heit und Sittlichkeit, vervielfacht und individualisiert sich in
einer reichhaltigen Fiille personlicher Pflichten.

192

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Formel der Pflicht

Die Pflicht ist kein abstrakter Imperativ. Jedes Ding be-
sitzt ein immanentes Wesen, das es zu dem macht, was es ist.
Jede Person ist ein immanentes Schicksal, das der Vielheit sei-
ner Akte Einheit und Kohirenz verleiht und durch die Zeit und
die Umstinde hindurch die Richtschnur fiir ein treues Verhal-
ten bildet. Meine Personlichkeit ist nicht etwas Gegebenes und
Festes. Ich bin nicht, was ich bin. Ich bin, was ich werde. Mein
Sein ist nichts Fertiges und Vollendetes, sondern eine ewige
Verirrung, Kampf und Eroberung, Konsekration und Hingabe,
Projekt und Verlauf.

Unsere momentane Existenz ist eine dumpfe Monotonie,
die von momentanen Erleuchtungen durchbrochen wird. Die
gewohnlichen Ereignisse des Lebens laufen stindig darauf hi-
naus, unsere Einheit zu zerstoren, und versuchen, uns ihrem
chaotischen Werden, ohne Ordnung und Maf3, einzuverleiben.
In jedem Augenblick miissen wir die Koharenz unseres per-
sonlichen Schicksals neu aufbauen und stiitzen, die spora-
dischen Erleuchtungen sammeln und zu einer perfekten Hel-
ligkeit fithren.

Mit anderen Worten: Die wechselvollen Momente, die
ein Sein durchlauft, bewirken, dass seine Bestrebungen und
Akte in Konkordanz oder Diskordanz zum koharenten Verlauf
seiner Personlichkeit stehen. Die Diskordanz kann grofler oder
weniger grof$ sein. Je grofSer sie wird, umso mehr vermindert
sich die Personlichkeit. Wenn die Diskrepanz eine bestimmte
Grenze erreicht, kann es sogar geschehen, dass der fliichtige
Schein den Kern der Wirklichkeit zerstort und aufthebt, dass
das Ding sich auflost oder verloren geht. In diesem Fall hort
es auf, zu sein, was es ist, und wird zu etwas anderem. Und da
es nicht zu etwas anderem werden kann, ohne sich selbst zu
verneinen, 19st es sich auf und verschwindet.

Im Lauf unseres Lebens passen wir uns an die Imperative
unserer Berufung an oder entfernen uns mehr oder weniger
von diesen. In diesem Kampf um die eigene Existenz bedeutet

193

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

die Selbstaufgabe den Zerfall; mit der Entspannung einher
geht eine Verschlechterung. Wenn die Inkoharenz zwischen
dem, was wir sagen und tun, und dem, was unser Licht ent-
hiillt, zu grofs wird, verliert sich unsere Personlichkeit, und da-
mit gehen wir buchstablich »verloren«.

Daher der neue Sinn der Pflicht. Die erste Pflicht einer
jeden Person ist der Erhalt ihrer Besonderheit durch die Ver-
dnderungen und Schicksalsschldge des Lebens hindurch. Jeder
Person ist ihre Besonderheit als eine Treuepflicht auferlegt. An
der Grenze vermischt sich die Pflicht mit dem Sein und das
Sein mit der Fiille des Seins und des Wertes, was die Voraus-
setzung und die Konsequenz der Fiille der Liebe ist. In Wirk-
lichkeit und Wahrheit heift sein, was ich bin, sein, was ich sein
soll. Anders ausgedriickt: Ich soll die Fiille und den Sinn mei-
nes Seins durch die Hohen und Tiefen des Lebens hindurch
bewahren. Nur wer sich selbst achtet, ist zu dem stillen Hel-
dentum fdhig, das die Treue zu sich selbst voraussetzt.

Alles, was in mir meine eigene Aktivitdt zu verringern
sucht, meine Personlichkeit und meinen Charakter zu ver
wischen und mein autonomes Gesetz zu brechen trachtet, ist
unfertig. Meine Vollkommenheit besteht in der Treue zu mei-
nem immanenten Gesetz. Das ist das Wesen der Moralitit. Der
moralische Akt besteht im Bewusstsein um die eigene Wiirde
und die Freiheit und Wiirde der anderen, die zu meiner Wiirde
in einem engen, wechselseitigen Verhiltnis stehen. Durch die-
ses Bewusstsein bewahrt der Einzelne sein Ideal und seinen
Imperativ. Die Moralitit verschmilzt mit der Personlichkeit
und die Personlichkeit mit der Freiheit. Die Liebe verwandelt
die Freiheit in Knechtschaft und die Knechtschaft in Freiheit,
macht daher »die Freien zu Knechten und schenkt den Knech-
ten Freiheit« (Lull). Das Bewusstsein um die personliche Ein-
heit gibt dem Leben einen Sinn und erlegt uns unausweichli-
che Pflichten auf. Wir sind fiir uns selbst verantwortlich, vor
uns und vor dem Nichsten sowie vor Gott. Allein der Sinn

194

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Formel der Pflicht

dieser Verantwortlichkeit verleiht uns die Wiirde, Mensch zu
sein, und befdhigt uns zu einem treuen Verhalten. Wer ein
solches Verantwortungsbewusstsein besitzt, dem konnen wir
vertrauen; wir konnen uns auf sein Verhalten verlassen, ganz
gleich wie seine Lebensumstinde sind, ganz gleich wo er sich
aufhalt und wie seine Situation ist, ob anwesend oder abwe-
send, ob frei oder gefangen. Wir zahlen auf ihn.

Natiirlich ist diese konsequente Haltung nicht mit Starr-
sinn zu verwechseln, noch die Treue mit Unflexibilitdt, Emp-
findungslosigkeit oder Hochmut. Diese Auswiichse kdmen der
schlimmsten Sorte von Pharisdertum — der Gotzenanbetung —
und der Selbstaufgabe gleich. Die Personlichkeit ist ein Wer-
den, Wandeln, ein Sichentwickeln, sie formt sich allmihlich
und tritt vorsichtig ins Licht. Wer glaubt, vermeidet es, laut
aufzutreten. »Seid vorsichtig wie Schlangen und sanftmiitig
wie Tauben.« Je grofSer die Kraft, umso geringer die Prahlerei.
Aber jede Anpassung, jede personliche Entwicklung lasst die
eigene Identitat von den Veranderungen unberiihrt, ist koha-
rent, einheitlich, loyal. Wirklich ein Mensch zu sein, bedeutet,
in Einheit zu leben, ein Ideal und das Bewusstsein um eine
Aufgabe zu besitzen und zu bewahren, der Auflosung und
dem Verfall die Integritit entgegenzusetzen. Allein in der
Stirke und der Integritat enthiillt sich die Selbstachtung.

Aber die individuelle Personlichkeit wurzelt in einer tie-
feren Wirklichkeit. Gerade weil sie ist, was sie ist, gehort sie zu
einer umfassenderen Wirklichkeit. Die vielen personlichen
Imperative sind einer universellen Formel angeschlossen und
unterworfen, die, weil sie diese alle sammelt und enthilt, nicht
mehr leer und abstrakt ist, sondern lebendig und konkret. Ich
bin ein Mensch, und weil ich ein Mensch bin, ist es unabding-
lich, dass ich tatsdchlich ein Mensch, ein ganzer Mensch wer-
de. Die Menschlichkeit, die meine Wurzel ausmacht, ist mir als
eine Pflicht aufgetragen und bildet die letzte Grundlage aller
meiner Pflichten. Die Universalitit ist mit der tiefsten Wurzel

195

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

meiner Personlichkeit verbunden. Mein Schicksal ist das
Schicksal der ganzen Menschheit. Die Treue zu mir selbst ver-
pflichtet mich unweigerlich zu einer universellen Treue. Nur
wer diese besitzt, kann darauf hoffen, eines Tages sagen zu
konnen: »Ich weif3, wer ich bin.«

Deshalb wurzelt jede Form von Liebe in der Selbstliebe;
alle Treue in der Treue zu sich selbst. Nur, wer sich selbst ach-
tet, ist fahig, die Dinge und Personen als etwas Wertvolles zu
achten und ihnen gegentiber eine leidenschaftliche ehrerbieti-
ge Haltung einzunehmen. Die Selbstverachtung fiihrt gerade-
wegs zur Selbstauflsung und zur Vernichtung dessen, was
einen Sinn in der Welt birgt, d.h. zur Gleichgiiltigkeit und
Niedertracht.

In der Liebe und der Treue finden Pflicht und Recht ihre
einzige legitime Rechtfertigung. Sobald sich der von der Liebe
genahrte Glaube verliert, stirbt die Hoffnung. Und die Welt
versinkt im verzweifelten Nichts.

Der Imperativ der Selbstachtung und der eigenen Person-
lichkeit ist zugleich und wesenhaft ein Imperativ der Achtung
und Ehrerbietung vor der Personlichkeit des Nachsten, die wie
meine eigene ein Selbstzweck ist und die das Recht und die
Pflicht hat, diesen Imperativ zu seiner Vollendung zu fiihren.
Das ist nur durch die Liebe moglich. Die Pflicht und die Liebe
sind in ihrem innersten Wesen eins. Die Pflicht ist eine Funk-
tion der Liebe. Allein das liebende Bewusstsein erlaubt uns, die
Wesen als Personen zu betrachten und ihnen die Fiille ihrer
Personlichkeit zu verleihen. Liebe bedeutet, sich den Personen
und Dingen als solchen und um ihrer selbst willen hinzugeben,
Erleuchtung und Freude an ihren hochsten Werten, Treue ge-
geniiber ihrem authentischen ganzen Sein.

Das rationale Bewusstsein — die »Griinde des Herzensc,
die zugleich Herzens- und Vernunftgriinde sind — fithrt als Im-
perativ meiner eigenen, personlichen Wiirde notwendigerwei-
se zur Erkenntnis der fremden Personlichkeit und ihrer Wiir-

196

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Sinn des Gesetzes

de. Wir haben weiter oben gesehen, dass ich, nur wenn ich in
mir lebe, fahig bin, in einem anderen zu leben, ohne aufzuho-
ren, ich selbst zu sein und meine Besonderheit durch die Tat-
sache zu bewahren, dass ich den Nichsten achte und schitze.
Durch die Liebe und in der Liebe verleihe ich mir und den an-
deren den Rang von Personen und den Respekt, den jede Per-
son, weil sie eine solche ist, fordert. Ich bestitige mich selbst,
wenn ich mich verneine, und ich verneine mich, wenn ich mich
bestdtige. »Wer das Leben retten will, der wird es verlieren.
Wer das Leben aus Liebe fiir mich gibt, der wird es finden.«
Die Pflicht wird zur Liebe und die Liebe zur Treue.

Bei diesem Kodex wird jede Zuwiderhandlung mit einer
irreversiblen Strafe geahndet. Das autonomische Gesetz ver-
langt eine natiirliche und sofortige Strafe. Die Untreue bringt
automatisch die Vernichtung des eigenen Wertes und des eige-
nen Seins mit sich. Benutzt man den Néchsten als Mittel zur
Erlangung individueller egoistischer Zwecke, betrachtet man
eine Person als ein Ding, bedeutet das, die eigene Wiirde und
Personlichkeit zu missachten. Sobald ich dergleichen tue, ver-
liere ich die Achtung des Nachsten und meine Selbstachtung,
halte wenig oder nichts auf mich, hore auf, zu sein, wer ich bin,
und verwandle mich von einer Person in ein Ding, in etwas
anderes, d. h. in irgendetwas.

Der Sinn des Gesetzes

Schon in der frithesten Antike hat man die Ansicht vertreten,
dass alles seine eigene Natur besitzt, und diese Auffassung
wurde seitdem auf vielfiltige Art wiederholt. Nur wenn man
seiner Natur gemafs handelt, kann man sie erhalten und schiit-
zen. Die spezifisch menschliche Natur ist mit der Praxis der
Liebe verbunden.

Die Liebe erleuchtet den Sinn eines Lebens, klirt und

197

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

lenkt den Verstand und die Dinge, gibt der Welt Fiille und
Transparenz. Die spirituelle Spannung, die sie voraussetzt
und néhrt, bringt uns in den Besitz von uns selbst. Threr reins-
ten Quelle entspringt die Pflicht, nicht aus Zwang, sondern aus
Gnade. Sie ist selbst eine sichere unfehlbare Norm.

Was die Liebe betrifft, kann das Gesetz nur einen Sinn
haben. Die vollkommene Liebe ist ein Ausnahmezustand.
Aufgrund der menschlichen Begrenztheit verfallt der Geist.
Die Anstrengung bringt die Ermiidung und den Verfall mit
sich. »Wir sind in Dreivierteln unserer Handlungen empi-
risch« (Leibniz). Unser Sein verlduft stindig am Rande des
Abgrunds zum Nichts. Unser »Elend« und unser »Glanz« ma-
chen uns zu unbestdndigen Wesen.

Damit wird die Erinnerung zur Pflicht; die Erinnerung an
die gesehenen Herrlichkeiten wird zum unabweisbaren Impe-
rativ, ihnen treu zu sein. Daraus leitet sich ein Sinn fiir Harte,
Strenge und blinden Gehorsam ab, sich durch den Glauben
dem momentan abwesenden Licht bedingungslos zu unterwer-
fen. Erinnern ist wieder verinnerlichen. Die Pflicht ist eine
Herzenspflicht. »Die Liebe lebt von den Gedanken und stirbt
am Vergessen« (Lull).

Das Gesetz ist nichts anderes als das orthopddische Kor-
sett, das die gefallenen Seelen aufrecht hilt, die Erinnerung,
das Memento einer abwesenden Fiille. Das Gesetz ist nur sinn-
voll im Dienst der Gnade. Man muss es freiwillig einhalten,
durch die Gnade, Berufung und bedingungslose Hingabe. Das
Einfordern einer Pflicht ohne Liebe ist genau das, was die pha-
risaische Moral kennzeichnet.

Doch die Orthopédie allein bringt nicht die Heilung, wie
auch Rettungsringe allein nicht retten. Die Chirurgie kann
niemals eine wahre Medizin werden. Die einzige Medizin ist
das Leben selbst — »der Weg und das Leben«. Die Bekimpfung
der Gotzen bringt neue Gotzen hervor. Es ist nicht notwendig,
das Gesetz zu bekdmpfen. Es vorauszusetzen ist die beste Art,

198

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Sinn des Gesetzes

es zu verneinen. »Ich bin nicht gekommen, das Gesetz aufSer
Kraft zu setzen, sondern es zu erfiillen.« Ein Hindernis muss
nicht bewiltigt werden. Es gentigt, neue Wege zu suchen. Der
gefallene Baum, der den Weg versperrt, kann neue Wurzeln
schlagen und sich wieder in einen Baum und eine neue Frucht-
barkeit verwandeln. Sein stiller unsichtbarer Lebenssaft wird
zum Keim und triumphalen Trieb. Das Beschneiden ist ein ma-
kabres Geschift. Die Gotzen fallen und verschwinden von
selbst in der bloflen Gegenwart des liebenden Geistes. Und
wenn sie nicht fallen, werden sie zu einer Gewohnheit, treten
in den Hintergrund und werden unsichtbar, verwandeln sich in
simple Gertiste. Die Orthopéddie wird zu einem Skelett. Man
sollte die immer exzessive Geste des Kimpfers vermeiden, kei-
nen Anlass fiir Streit und Auseinandersetzung geben. Nur be-
zeugen. Das Schlechte in der Fiille des Guten ersticken.

Die Funktion der Pflicht steht daher im Gegensatz zum
Sinn der Liebe. In der vollkommenen Liebe wird die Pflicht
iberfliissig und verschwindet eo ipso. Das ist die wahre Her-
renmoral, aber ganz anders als bei Nietzsche. Je mehr die Liebe
wichst, desto verzichtbarer werden Hérte, Strenge und Aske-
se. Auf dem Hohepunkt der Liebe werden sie hinfallig. Fiir die
Liebe sind alle Wege klar, alle Perspektiven hell. Ama et fac
guod vis.

Fiir die wahre Liebe ist die Treue so natiirlich, dass schon
der Verweis darauf widersinnig ist. Sie ist eine Notwendigkeit
der eigenen Uberfiille. Sie nicht zu halten, ist schlichtweg un-
geheuerlich oder undenkbar. Die Untreue ist in ihrer ganzen
Tragweite eine Siinde gegen die (eigene) Natur und gegen
den Geist, die einzige nicht wieder gutzumachende Siinde, die
keine Vergebung zuldsst. Untreu zu sein, ist der schlimmste
aller Selbstmorde, namlich die Vernichtung des eigenen Seins.

199

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

Die »freie Liebe«

Nach dem Gesagten sollte die spezifische Funktion der lieben-
den Titigkeit fiir die Gesamtheit der erotischen Erfahrung
deutlich geworden sein. Ohne die Liebe kann es keine sexuelle
Beziehung zwischen Personen geben. Andernfalls werden die
Menschen zu Tieren und die Personen zu Dingen. Nur durch
die Liebe kann es einen sexuellen Bezug zwischen Ménnern
und Frauen, die sich bewusst sind, was sie sind, geben. Und
das ist der einzige Anspruch, der an eine x-beliebige Handlung
gestellt wird, um sie moralisch integer zu machen.

Es ist deshalb ein Irrtum, die Ethik fiir alle Aspekte der
sexuellen Tatigkeit verantwortlich zu machen. Der moralische
Faktor ist zwar daran beteiligt, aber er ist nicht alles und be-
stimmt sie nicht, noch kann er allein aus sich heraus die sexu-
elle Tatigkeit lenken. Man darf nicht bei guten oder schlechten
Situationen, die nicht von der liebenden Titigkeit abhingen
oder sie beeinflussen, von »Unmoral« reden. Tut man es, dann
errichtet man eine Art Tabu, das selbst dazu bestellt ist, die
klarsten Probleme zu verdunkeln und ihre sauberliche prizise
Hinterfragung und Losung zu verhindern.

Die Ethik will nur wissen, ob das liebende Moment an
der sexuellen Beziehung teilhat oder nicht, d.h., ob in ihr die
Personen voll und ganz als Personen begriffen werden, oder
in welchem Mafle. Wenn die Liebe an der Vereinigung betei-
ligt ist, ist die Beziehung immer moralisch gut. Andernfalls
ist sie es nicht und kann es auch nicht sein. Der Rest — Ver-
gniigen, Bequemlichkeit, Okonomie, Gerechtigkeit, Zutrig-
lichkeit, Vorsicht ... —ist in der erotischen Beziehung unmo-
ralisch oder, wenn man so will, amoralisch. Alles erhilt einen
Sinn und findet Rettung, wenn es sich der Liebe unterstellt.
Wenn es unterworfen und hierarchisch geordnet ist, hort es
auf, unmoralisch zu sein und entzieht sich im Wesentlichen
dem Bereich der Ethik. Der Moral im strengen Sinne ist es

200

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die »freie Liebe«

vollkommen gleichgiiltig. Es fillt gegebenenfalls in andere
Bereiche.

Es ist jedoch klar, dass im Leben und in den sexuellen Be-
ziehungen nicht nur ein ethischer Wert erlangt werden soll —
auch wenn dieser zu den héchsten gehort bzw. alle anderen
vielleicht erst moglich macht. Im Leben kommt eine Vielzahl
anderer Werte zum Tragen, die selbst unabhiangig von der Mo-
ralitit sind. Um diese Werte zu erlangen, darf man die Ethik
jedoch nicht als ein Tabu behandeln. Wenn das sexuelle Ver-
halten ethisch gut ist, besagt das nicht, dass es in allen seinen
Aspekten Respekt verdient. Wenn es in anderen Aspekten
Respekt verdient, reicht das seinerseits nicht aus, damit es auch
ethisch gut ist. Die relative Wichtigkeit, die Hierarchie und die
Unterordnung der Faktoren, die im sexuellen Leben eine Rolle
spielen, stellen ein gesondertes nachgeordnetes Problem dar;
ein zweitrangiges und nicht erstrangiges, das von hochster
Wichtigkeit ist und eine tiefgriindige Untersuchung fordert.
Gleichwohl handelt es sich dabei um ein soziologisches oder
die soziale Zutraglichkeit betreffendes Problem, das uns an
dieser Stelle nicht interessieren soll.

Nicht alles, was moralisch ist, enthilt Liebe, und nicht
jede Liebe ist unbedingt sexueller Natur. Das liebende Be-
wusstsein nimmt Anteil am sexuellen Leben sowie am iibrigen
menschlichen Verhalten und Leben, oder auch nicht. Es tiber-
nimmt in jedem Fall die Fiihrung, vermittelt den liebenden
Tatigkeiten eine Farbe und eine Bedeutung. Behauptet man
das Gegenteil oder setzt man es voraus, hiefle das, dem Wort
Liebe einen so weiten verschwommenen Sinn zu geben, dass
damit jeder Sinn aufgehoben wiirde. Und genau das ist, was
man gewohnlich macht, und dadurch werden die Liebesproble-
me so verworren, wie wir sie seit eh und je kennen. Hier wie
tiberall und vielleicht mehr als zuvor miissen wir uns vor den
Vagheiten und Verwechslungen hiiten und »Klarheit und Un-
terscheidung« schaffen.

201

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

Aus unserem bisherigen Gedankengang ergibt sich eine
fir die Diskussion des erotischen Problems besonders wichtige
Schlussfolgerung. Mit leidenschaftlichen Worten hat man das
Fiir und Wider der sogenannten »Freiheit der Liebe« erortert.
Die »freie Liebe« wurde zum Stein des Anstofles und zum
Priifstein. Diese endlose Diskussion griindet auf dem
schlimmsten aller Missverstandnisse und findet allein in die-
sem seine Erklarung.

Wenn wir unter Liebe die geistige Eigenschaft verstehen,
die wir in dieser Studie zu beschreiben versucht haben, ist die
Liebe selbstverstandlich frei, und es mutet unverstindlich an,
wie jemand tberhaupt etwas anderes denken kann. Wollte
man ihr die Freiheit nehmen, wiirde man sie toten. Die Liebe
ist Geist. Und der Geist ist grundsatzlich Freiheit. Es gibt keine
Moralitit ohne Liebe, noch Liebe ohne Freiheit. Die Auto-
nomie ist ein wesentlicher Bestandteil des ethischen Lebens.

Aber wenn man unter »Liebe«, wie es gewohnlich der Fall
ist, die Gesamtheit der Aktionen und Reaktionen, Tendenzen,
Instinkte und Triebe versteht, die das gesamte erotische Leben
ausmachen, wird das Problem so vielschichtig wie die Mannig-
faltigkeit der Aspekte, die dieses Leben bei seiner Entwicklung
ausmachen, und der Werte, die in ihm notwendigerweise oder
niitzlicherweise (je nach Situation und Umstidnden) erreicht
werden sollen. In diesem Sinne lésst sich daher nicht endgtiltig
und unbedacht von Freiheit reden. Es ist sogar unverstiandlich,
was dieses Wort, auf einige ihrer Facetten angewandt, exakt
bedeuten soll. Neben dem moralischen Standpunkt gehoren
zu einer Klarung dieser Frage die schwierigsten Probleme des
korperlichen und geistigen Lebens, der Okonomie, des Rechts-
wesens, der individuellen und kollektiven Zutraglichkeit oder
ZweckmifBigkeit, der Medizin und Hygiene. Und nur eine ob-
jektive unparteiische Priifung kann — je nach Einzelfall und
unter Bezugnahme auf die besonderen Umstinde und ihre
Verbindung zum Ganzen — eine Entscheidung herbeifiihren.

202

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe und Pidagogik

Liebe und Pddagogik

Seit dltester Zeit wurde immer wieder behauptet, dass die Er-
ziehung eine auf das Engste mit der Praxis der Liebe verkniipf-
te Tatigkeit sei, und dass nur der ein wahrhafter Lehrer ist, der
sich in Liebe seinen Schiilern zu widmen weif3. Schon in Pla-
tons Dialogen gibt sich Sokrates als der Lehrer der Liebe aus.
Die Schonheit des Schiilers und die Weisheit des Lehrers sind
in Liebe vereint auf dem Weg, der sie zur Wahrheit und per-
sonlichen Vollendung in einer Gemeinschaft von Leben und
Wissen fiihrt. Seitdem haben sich Liebe und Padagogik nicht
mehr getrennt. Die ehrwiirdige Doktrin hat sich in einen
scheinbar evidenten Gemeinplatz verwandelt, den man nicht
mehr zu verteidigen braucht. Aus selbigem Grund hat sie all-
mahlich ihren tieferen Sinn und die offensichtliche Grundlage
ihrer Wahrheit verloren.

Gegen diesen Gemeinplatz wurden unlingst die heftigs-
ten Kritiken laut. Im Weiteren werden wir versuchen, diese
Kritiken im Licht der in den vorangegangenen Kapiteln for-
mulierten Gedanken zu analysieren. Solchermaflen wird es
uns moglich sein, den tiefen Sinn, der unserer These Wiirde
und Wahrheit verleiht und sie vor jedem denkbaren Einwurf
schiitzt, zu prazisieren. Auf diese Weise wird sie aufhoren,
eine simple rhetorische Figur zu sein, und bekommt die Evi-
denz und Lebendigkeit zurtickerstattet, die ihre urspriingliche
Formulierung notwendig machte.

Drei Gedanken zur Erziehung

Die Liebe kann keine pidagogische Titigkeit sein. Die Erzie-
hung, so hat man behauptet, tendiert und strebt danach, eine
gegebene Wirklichkeit zu verbessern, sie von ihrem Ist-Zu-

stand zu ihrem Soll-Zustand zu fiihren, die Person des Schii-

203

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

lers mit Qualititen und Werten auszustatten, die er nicht be-
sitzt, wohl aber besitzen soll, und Schwichen und Defizite sei-
ner Person auszugleichen bzw. zu beheben. Es soll sich dem-
nach um eine korrektive reformierende Disziplin handeln, die
eine bestehende Wirklichkeit verbessern will, indem sie diese
in eine andere, noch abwesende Wirklichkeit — ein zu verwirk-
lichendes Ideal — umwandelt.

Nichts liegt dem Wesen der Liebe ferner. Die liebende T-
tigkeit achtet die Personen und Dinge um ihrer selbst willen
und wie sie sind, aufgrund ihrer eigenstindigen, personlichen
Wirklichkeit. Es ist daher nicht moglich, dass sie ihnen etwas
vermeintlich Besseres aufzwingen will. Jeder Versuch, die ge-
liebte Person oder das geliebte Ding wesentlich zu korrigieren,
unterbindet die liebende Tatigkeit. »Ganz gleich wie viele
Rechtschreibfehler der Brief der geliebten Person enthilt —
die Fehler mindern niemals seinen Wert.« Versucht man, eine
Wirklichkeit in eine andere umzuwandeln, bedeutet das, sie als
solche zu zerstoren. Man kann nicht vorgeben, das zu achten,
was man vernichten will. Denn in diesem Fall wertet der Erzie-
her die authentische Wirklichkeit des Schiilers nicht oder er
schatzt sie geringer als das, was er ihm zum Vorbild gibt. Hier
erweist sich die Erziehung nicht als Aufgabe der Liebe, noch
kann die liebende Tatigkeit die Grundlage fiir diese Erziehung
bilden.

Eine solche Auffassung ergibt sich unseres Erachtens aus
einer unzureichenden Priifung dessen, was das Wesen der pa-
dagogischen Tatigkeit ausmacht. Vor dem Hintergrund dieses
Fehlers wird alles andere evident.

In Bezug auf eine Person oder eine Gruppe Menschen las-
sen sich drei grundsatzliche Haltungen einnehmen. Aus jeder
davon ergibt sich ein anderer Erziehungsbegriff.

Zunichst ist da der Standpunkt, dass wir eine Person auf-
grund ihrer Mingel verbessern wollen, und deswegen ihre
Struktur und Physiognomie von Grund auf dndern miissen.

204

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Drei Gedanken zur Erziehung

Demzufolge wire die Erziehung der Prozess, durch den man
eine unfertige misslungene Wirklichkeit in eine hohere har-
monische Wirklichkeit verwandeln will. Durch diesen Prozess
und dank einer intelligenten und energischen Handlung ver-
liert eine individuelle oder kollektive Person allméhlich ihre
mangelhafte Konstitution und wird mit einer Vielzahl von Tu-
genden, Qualititen und Vollkommenheiten ausgestattet. Vo-
raussetzung hierfiir ist die Prasenz einer Wirklichkeit — die
Wirklichkeit des Kindes, Erwachsenen, eines Individuums oder
einer beliebigen Kollektivitit — und eine vom Erzieher vertre-
tene Idee. Verglichen mit der Exzellenz dieser Idee erscheint
jene Wirklichkeit als eine rohe, formbare Materie, die sich
einer anderen Form anpassen und bestenfalls zu einer idealen
Form umbilden ldsst. Das Ideal stellt seine strahlende Reinheit
der unvollkommenen Wirklichkeit gegentiber und erweist sich
als das, was es nicht gibt, das aber mit Blick auf die gegebene,
anstofige Wirklichkeit zweifellos existieren sollte. Vor das
Sein stellt sich das Ideal als Pflicht. Diesem Standpunkt zufol-
ge kann die Aufgabe der Erziehung nichts anderes sein als der
unerschrockene Versuch, die Idee auf die Wirklichkeit zu pro-
jizieren, mit dem Ideal die Wirklichkeit zu durchdringen und
zu erfiillen, damit das Reale so wiirdig werde wie das Ideale.
Wenn das Leben sich dem widersetzt, bleibt nichts anderes iib-
rig, als es zu zwingen und zu verpflichten. Diese Art der Erzie-
hung ist ein disziplinierender reformierender Prozess.

Bei einer solchen Zielsetzung wird klar, dass die Liebe im
Rahmen dieser Erziehung keine Rolle spielt. Wenn ich eine
beliebige Wirklichkeit ersetzen mochte, egal welches Ziel ich
dabei verfolge, handele ich nicht aus einer liebenden Haltung
heraus. Es ist zudem vorstellbar, dass eine solche Haltung im
dufSersten Fall auf einen mehr oder weniger schlecht verhohle-
nen Groll zurtickgeht. Ohne eine solche Moglichkeit an dieser
Stelle diskutieren oder ausfithren zu wollen, bleibt zu unter-
streichen, dass es sich hierbei ebenso wenig um eine wahre

205

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

padagogische Haltung handelt. Erziehung verlangt zumindest
Respekt. Und dem beschriebenen Erziehungsstil und -ziel liegt
keine respektvolle Haltung zugrunde.

Man kann eine zweite Stellung dem vermeintlich zu Er-
ziehenden gegeniiber einnehmen. Im Gegensatz zu der erst-
beschriebenen, scheinbar evidenten Haltung, steht das moder-
ne Denken, vornehmlich seit Rousseau. Das angenommene
Ideal ist demnach immer eine Abstraktion, eine schematische,
stereotype und sterile Abstraktion. Jeder Versuch, dieses Ideal
dem Leben aufzuzwingen, fiihrt letztendlich dazu, das Leben
dem Tod zu unterwerfen. Die angestrebte Bildung ist immer
eine monstrose Verbildung. Das Leben wird eingeschrankt,
vergewaltigt und letztendlich ausgeloscht. Ein aufgezwunge-
nes Schema, das den Bestrebungen der Vitalitat entgegensteht,
loscht und trocknet die Lebensquellen aus, macht aus dem
Kind, dem Erwachsenen oder der Gruppe einen unbewussten,
unverantwortlichen Mechanismus. Damit die Erziehung mog-
lich wird, ist es vor allem notig, dass der Erzieher die ureigene
Spontaneitat der Person, die er zu erziehen versucht, nicht ver-
stort oder gewaltsam auf sie einwirkt. Folglich ist das Erste,
was man vom Lehrer in seiner Beziehung zum Schiiler fordern
muss, dass er diesen »gewihren lasst«, dass ihm die Bestrebun-
gen seiner freien Entwicklung heilig sind, dass er die Entwick-
lung seiner personlichen Natur bejaht und fordert, ohne ir-
gendein Vorurteil und ohne ein vorgefasstes Ideal. Man darf
nichts erzwingen, sondern ganz im Gegenteil gilt es, die Per-
sonlichkeit zu befreien, Hindernisse zu beseitigen, Wege zu
bahnen, Interesse zu wecken, die kreativen Energien zu stimu-
lieren.

Im Namen des geschuldeten Respekts nehmen wir hin-
sichtlich der Wirklichkeit des Schiilers eine passive Haltung
ein, die frei von wertenden Urteilen und jeder Art Voreinge-
nommenheiten ist. Die »Natur« hat das unverdufSerliche
Recht, ihre eigene spontane Entwicklung frei zu verwirk-

206

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Drei Gedanken zur Erziehung

lichen, ohne Schutz noch Orthopidie. Die Funktion des Erzie-
hers beschrinkt sich in diesem Modell darauf, die Quellen des
spontanen Lebens und seine reichhaltige Fiille zu beleuchten.

Auch diese zweite Stellungnahme scheint nicht das We-
sen der Erziehung zu erfassen, noch ist das die grundsitzliche
Haltung, die die Liebe einnimmt. Denn bei beiden handelt es
sich um respektvolle Tatigkeiten, die aber zugleich eine Wer-
tung voraussetzen. Die Erziehung ist nur vor dem Hinter-
grund einer gewissen Auswahl, Erleuchtung und Bewertung
von Werten und Hierarchien moglich.

Diese zwei gegensitzlichen Blickpunkte lassen einen
Kompromiss oder ein Arrangement weder moglich noch wiin-
schenswert erscheinen. Jede versohnliche Formel wiirde zu
einem banalen, unoperativen Eklektizismus fiihren, zu einem
kiinstlichen, falschen und mittelméafSigen Verschnitt, der, trotz
aller Versuche die Spuren zu verwischen, die Nahte und Flick-
stellen nicht verheimlichen konnte. Um zu retten, was in je-
dem dieser Ansitze wahr ist, bleibt uns nichts anderes tibrig,
als tiefer zu graben, bis wir auf ihre gemeinsame Wurzel sto-
3en. Von diesem neuen Standpunkt aus werden beide als ober-
flichliche Aspekte einer hoheren Wahrheit erscheinen, als dia-
lektische und gleichermaflen notwendige Momente einer
harmonischen Einheit.

Das Leben des Lernenden darf nicht beschriankt und ver-
stort werden. Die hochste Achtung, die dem Bewusstsein ge-
schuldet ist, ist eine unabdingliche Voraussetzung fiir jede au-
thentische Erziehung. Eine Grundvoraussetzung, damit der
Zogling erzogen werde, ist, dass man ihn gewéhren ldsst, wie
es der padagogische Naturalismus verlangt. Aber diese not-
wendige Grundbedingung ist keineswegs ausreichend. Rous-
seau tut nicht zu viel, sondern zu wenig des Guten. Seine
Theorie ist nicht tbertrieben, sondern nicht radikal genug.
Tatsachlich miissen die Quellen des Lebens belebt und gefor-
dert werden. Aber das Leben des Menschen beschrinkt sich

207

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

nicht auf die Tatsache des Lebenlassens. Kein Mensch, der die-
ser Bezeichnung wiirdig ist, begrenzt sein Leben auf das Da-
hinleben. Mehr noch: Wenn wir die Dinge aufmerksam be-
trachten, stellen wir schnell fest, dass es ein solches Leben in
Wirklichkeit nicht gibt, ja dass es sich weder leicht begreifen
noch vorstellen lasst. Auch ist die simple Feststellung der pri-
maren Vitalitit eine reine Abstraktion. Der Mensch lebt im-
mer fiir etwas, das ihn anlockt, in einem unstillbaren Drang,
der ihn tiber sich hinaustreibt und sich einer Aufgabe widmen
ldsst, die das Leben lebenswert macht. Der Mensch ist keine
rein immanente Wirklichkeit, sondern eine transzendente
Wirklichkeit. Das authentische, erfiillte Leben hat unentdeckte
Griinde, die ihren Herzraum der Welt 6ffnen.

Das ist der Unterschied zwischen der Erziehung des Men-
schen und der des Tieres. Es ist erforderlich, die Quellen des
Lebens zu nihren, zu fordern. Aber Erziehen kann nicht ein-
fach in einem »Gewihrenlassen« bestehen. Selbstverstindlich
muss man das Leben gewihren lassen, aber genauso unabding-
lich ist es, Leben zu fordern, zu »beleben« (Cossio), dem Schii-
ler die erforderlichen Voraussetzungen und Mittel an die Hand
zu geben, damit es ihm moglich werde, sein Leben zu verwirk-
lichen. Das Entstehen und die freie Entwicklung von etwas, das
noch nicht existiert, was aber schon in der Lebenswirklichkeit
des Schiilers vorgegeben ist, muss gefordert werden; es gilt al-
so, den grenzenlosen Reichtum seiner Moglichkeiten zu ent-
decken und zu wecken, das gesamte Leben in die Fiille seines
Seins zu bringen.

Die Wirklichkeit des Zoglings und Erziehers erschopft
sich nicht im schlichten Ablauf natiirlicher Prozesse. In ihrer
Wirklichkeit enthalten sind vielfdltige Wirklichkeits- und
Wertschichten, die in einer Tiefendimension angelegt sind.
Die Aufgabe der Erziehung besteht darin, sie offenzulegen,
ihnen Giiltigkeit und Kraft zu verleihen, sie nach vorne zu
stellen, ihr Profil herauszuarbeiten, sie gemaf$ der richtigen

208

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erziehung ist Liebe

Rangfolge zu ordnen. Die erzieherische Tatigkeit will nicht
eine Wirklichkeit durch eine andere ersetzen, noch etwas ver-
driangen oder abschaffen, sondern blof3 eine virtuelle, verbor-
gene Wirklichkeit zur Fiille ihres Seins und Wertes fiihren.

In diesem Punkt treffen sich Erziehung und Liebe und
verschmelzen in totaler Ubereinstimmung. Sie sind nicht un-
vereinbar, sondern erginzen und unterstiitzen einander, sti-
mulieren und konzentrieren sich auf tiefer Ebene in der Ein-
heit einer einzigen Wesenheit. Es gibt keine Liebe ohne
Erziehung. Die alleinige Gegenwart der Liebe enthiillt und be-
leuchtet in der Welt einen unendlichen Reichtum von bis da-
hin ungeahnten Werten und bringt sie Schritt fiir Schritt in die
Fiille ihres Seins. Wer sich geachtet weifs, will sich dieser
Wertschdtzung wiirdig erweisen und bemiiht sich, die ihm
entgegengebrachte Liebe zu verdienen. Genauso wenig kann
es eine Erziehung ohne Liebe geben. Erziehen heifSt, mit be-
hutsamem Blick die Talente und Fihigkeiten des Schiilers zu
entdecken und die notwendigen Anstrengungen zu unterneh-
men, damit sie effektiv werden konnen, ihn in die Fiille des
Seins zu bringen und zum Sklaven seines eigenen immanen-
ten Gesetzes zu machen. Auf diese Weise wird die Berufung
entdeckt, der Charakter gebildet und die Personlichkeit ge-
formt.

Erziehung ist Liebe

Gegen die Behauptung, dass die Liebe der Mittelpunkt der pa-
dagogischen Titigkeit ist, wurde ein zweiter Einwurf vor-
gebracht. Die Liebe nihme zwar an der Erziehung teil, aber
ihre Funktion in diesem Bereich sei vollkommen verschieden
und der entgegengesetzt, die man ihr zuschreibe. Es heift, der
Lehrer miisse den Schiiler lieben und die Effizienz seiner Ar-
beit stehe in direktem Verhiltnis zur Intensitdt dieser Liebe.

209

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

Die Richtung der liebenden Bewegung miisse demnach umge-
kehrt werden: Nicht der Lehrer liebt oder soll den Schiiler lie-
ben, sondern der Schiiler den Lehrer.

Wegen der Grundlagen, die eine Liebesbeziehung aus-
zeichnen, kann der Lehrer seinen Schiiler nicht lieben. Die Lie-
be ist immer eine Bewegung, die von dem ausgeht, was weni-
ger ist und weniger wert ist, zu dem, was mehr ist und mehr
wert ist, von den geringeren Werten zu den héheren, von dem,
was keinen Wert besitzt, zu dem, was wertvoll ist. Und es ist
offenkundig, dass das Kind oder der Schiiler insgesamt be-
trachtet geringer ist als der Lehrer. Es ist daher nicht sinnvoll,
diesem eine Liebe aufzuzwingen, die unmoglich ist, oder ihn
zu einer Liebe verpflichten zu wollen, zu der er gar nicht fihig
ist. Der Lehrer kann und darf nicht lieben. Seine Aufgabe ist
genau das Gegenteil: Er soll nicht lieben, sondern im Schiiler
die Zuneigung und Liebe entfachen, die immer die hoheren
Wirklichkeiten bewirken, um auf diese Weise seine Steigerung
zu immer hoheren Werten zu erreichen. Lehrer ist, wer durch
seine alleinige Gegenwart die reinsten Bestrebungen der Per-
sonen in seinem Umkreis auf sich zieht.

Diese paradoxe Behauptung kann zu den schlimmsten Irr-
timern Anlass geben. Erstens, weil es zumindest zweifelhaft
ist, ob der Lehrer immer und in allen Dingen den Schiiler tiber-
flugelt. Dieser verfiigt namlich iiber Werte, die sich nirgends
mit solcher Vollkommenheit verwirklicht finden. Die Jugend
und Kindheit sind durch Schonheit, Unschuld, Spontaneitit,
Freude, Geschicklichkeit, Lebenskraft ... ausgezeichnet. Und
diese Werte verdienen, fiir sich genommen und ohne Bezug
auf anderes, Liebe und Respekt. Die Jiinglinge liebten Sokrates
wegen seiner Weisheit. Sokrates liebte die Jiinglinge wegen
ihrer Schonheit.

Aber auch wenn wir davon absehen und voraussetzen,
dass der Lehrer den Schiiler, der Erwachsene die Jugendlichen
— zumindest was ihre Gesamtheit betrifft — tiberfliigelt, ist der

210

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erziehung ist Liebe

Einwurf, der uns hier beschaftigt, trotzdem nicht richtig. Es ist
nicht gerechtfertigt zu sagen, dass die Liebe sich immer und
zwingend auf hohere Werte und vollkommenere Personen
und Dinge richtet, zum Nachteil der im Vergleich dazu gerin-
geren oder mit einem bescheideneren und geméfSigteren Profil
versehenen. Das haben wir vorhin mit hochster Deutlichkeit
gesehen. Ansonsten liefSe sich nicht von der Liebe der Eltern
fiir ihre Kinder sprechen oder der Liebe Gottes zu den Kreatu-
ren. Denn schwerlich lassen sich hohere Formen der Liebe fin-
den.

In Wirklichkeit existiert bzw. kann eine legitime Liebe
von hoheren Dingen und Personen zu geringeren Dingen und
Personen existieren, also zu dem, was keine positiven Werte
aufweist oder sie nur in geringfiigigem MafS besitzt. IThr Man-
gel bedeutet nicht, dass sie keine Wertschatzung verdienen. Im
Gegenteil, da sie noch keinen Wert haben, sind sie wesenhaft
wiirdig, einen solchen zu erlangen, sie verdienen und fordern
vielleicht sogar eine reinere Liebe. In diesem Sinne gibt es
nichts auf Erden, was nicht Liebe verdiente; die geringsten
Dinge nicht weniger als die hochsten. Und es hiefSe, die voran-
gegangenen Erlauterungen und die Liebe verkehrt deuten,
wollte man dieser ausschliefslich ein Interesse fiir die hochsten
Werte unterstellen, einzig und allein weil diese so sind, bei
gleichzeitiger Ablehnung und Vermeidung der bescheidenen
und geringen Dinge. Die Liebe unterscheidet nicht zwischen
Michtigen und Machtlosen, Grofien und Kleinen. Sie sucht in
jedem Wesen die Werte, die es besitzt oder wiirdig und fahig
ist, zu besitzen, entdeckt darin verborgene Werte und Gaben.
Sie raumt jedem das ihm zustehende Verdienst ein, und zwar
in hochstem Mafle, und sie zielt darauf ab, seine hochsten Fi-
genschaften in den Mittelpunkt zu stellen, damit diese von
dort aus die iibrigen Komponenten zur Bildung seiner Person-
lichkeit stiitzen. Durch die Gegenwart der Liebe erhilt alles
Wiirde und erlangt mit Anstand seinen Platz in der Wiirde-

211

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

ordnung. Wie wir gesehen haben, ist die Liebe keine vage Ge-
fithlsbewegung auf die niedrigen und bescheidenen Wirklich-
keiten zu, nur weil sie solche sind. Aber sie vermeidet diese
auch nicht. Der liebende Blick rettet durch Berithrung. In der
Gegenwart der Liebe erhélt alles Wert und eine besondere, un-
ibertragbare Bedeutung im Kosmos und vor Gott. Die Liebe
geht in der Tat vom Niedrigen zum Hochsten, vom Dunkel
zur Helligkeit. Aber eben das setzt die Fahigkeit voraus, das
Geringe und Niedrige zu lieben, als einziges Mittel, es zu er-
hohen und wiirdig zu machen.

Zuletzt sollte nicht vergessen werden, dass die Liebe ge-
wohnlich gegenseitig ist und die vollkommene Liebe notwen-
digerweise die Gegenliebe fordert. Daher ldsst sich Liebe nicht
auf Vortrefflichkeit griinden. Thr reziproker und wesenhaft
dialektischer Charakter verbietet das. Wie liefe sich sonst in
jedem einzelnen Fall sagen, wo die Vortrefflichkeit liegt, und
wie lieSe sich der Sinn und die Richtung der Liebesbewegung
bestimmen? So wie es keine Schiiler gibt, die immer Schiiler
bleiben, so gibt es auch wenig Lehrer, die immer Lehrer sind.
Die Liebesbewegung und die korrelative erzieherische Leis-
tung fallen und fliefSen zurtick auf den, der sie bewirkt. Im Er-
ziehungsprozess erzieht sich der Erzieher. Jeder Lehrer, der
dieses Namens wiirdig ist, ist zugleich und wahrhaftig der
Schiiler seiner Schiiler. Die padagogische Dialektik ist in allen
ihren Aspekten eine Liebesdialektik.

Nattirlich soll der Lehrer Liebe erwecken. Seine Wirk-
samkeit wird durch die Liebe bestimmt, die er entfacht. Er
muss im Schiiler die ganze Macht des Liebesdrangs auslosen.
Aber es ist schwer zu begreifen, wie man Liebe entfachen soll,
ohne zu lieben. Die Gegenwart eines hoheren Wesens kann
Bewunderung und Respekt auslosen. Das allein reicht nicht
aus, um Liebe zu bewirken. Die Bewunderung ist die ehrerbie-
tige Verneigung vor einem anderen Sein und seinen hoheren
Qualititen. Das setzt ein Vorwissen dieser Qualititen voraus.

212

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erziehung ist Liebe

Man bewundert eine Person wegen ihrer Schonheit, ihres Ta-
lentes, ihrer Weisheit, ihrer Kraft. Diese Qualititen sind im
Vorfeld bekannt, mit dem vollen Bewusstsein ihrer Natur
und Vortrefflichkeit. Unter gewissen Voraussetzungen, die
wir hier nicht ausfithren konnen, kann sich die Bewunderung
in Respekt umwandeln. Aber unter anderen Umstinden und
aufgrund anderer Mechanismen kann sie auch in Ressenti-
ment oder Neid ausarten.

Nicht so die Liebe. Die Liebe ist, wie wir gesehen haben,
dem Wissen voraus- und vorangestellt. Die Liebe setzt das
Wissen nicht voraus, sondern ist seine Vorbedingung. Die Lie-
be wurde »geschaffen, um nachzudenken« (Lull); nicht das
Denken, um zu lieben. Grundsitzlich setzt sie nicht die Er-
kenntnis von Werten, ganz gleich welcher Art, voraus. Die
Vernunftgriinde haben keine Wirkung auf sie. Sie wird allein
durch das Herz bestimmt. Die Liebe zu einer Person ist nie-
mals die Folge einer vorangehenden, sorgfiltigen Abwigung
ihrer Stirken und Schwichen, sondern unmittelbare Intuition
ihres radikalen bedingungslosen Wertes, unteilbare Wiirdi-
gung ihrer Personlichkeit mit allen ihren Vorziigen, und den
davon sich ableitenden Freuden, mit allen ihren Fehlern, und
den dadurch entstehenden Schmerzen. Die Liebe entsteht
nicht durch die Anerkennung einer Vortrefflichkeit. Die Liebe
hat grundsatzlich nichts mit den Prozessen zu tun, die zu einer
bewundernden oder respektvollen Haltung fithren (auch wenn
diese Prozesse gelegentlich zu ihrer Entstehung beisteuern).
Die Liebe lasst sich nicht allein durch das Prahlen mit der ei-
genen Vortrefflichkeit hervorrufen. Das kann forderlich sein,
aber genauso kann es Hass oder Verachtung bewirken.

Nur Liebe erzeugt Liebe. Nicht die hervorragenden Ei-
genschaften eines Wesens erzeugen Liebe. Eine Person kann
die hochsten Vorziige in Hiille und Fiille besitzen, zugleich je-
doch durch andere Aspekte abstofSen. Weder die Weisheit noch
die Kraft noch kiinstlerische oder technische Fihigkeiten sind

213

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moralische und padagogische Perspektiven

ausreichend, um Liebe zu erzeugen. Die Gegenwart allein ge-
niigt. Genau wie die Eleganz des wahrhaft Eleganten und die
Tugend des wahrhaft Tugendhaften nicht sichtbar oder auffal-
lig sind, noch zur Schau gestellt werden, gibt es eine unsicht-
bare Tugend, die anzieht und Liebe bewirkt. Diese Tugend ist
die Liebe. Derjenige entfacht Liebe, der sich aus freien Stii-
cken, aus Gnade und durch Gnade hingibt, der auf seinem
Weg die Fiille seines geistigen Lebens iiber den Néchsten aus-
schiittet. Noch einmal: Die Gegenseitigkeit ist die Bedingung
fir die Liebe und jede effiziente und ernsthafte Erziehung.
»Geliebter, im Gefangnis der Liebe verliebst du uns mit deiner
Liebe« (Lull).

Der alte Gemeinplatz sollte daher aufrechterhalten wer-
den: Der Quell der Erziehung ist das liebende Bewusstsein. Er-
ziehen heift lieben. Nur wenn wir die Personen mit der Ver-
nunft der Liebe betrachten, konnen wir sie in die Fiille ihres
Seins und Wertes bringen.

214

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachwort

Mit Ende des 19. Jahrhunderts kommt es in Spanien zu einer
Renaissance der Philosophie. Wichtig fiir diese Entwicklung ist
die Annidherung verschiedener spanischer Denker an die deut-
sche Kultur.! Man denke hierbei an den Begriinder des Krau-
sismo, Julian Sanz del Rio, und seinen Aufenthalt 1844 an der
Universitiat von Heidelberg oder an Ortega y Gasset, der ab
1904 unter anderem bei Hermann Cohen und Paul Natorp in
Marburg studierte.

Die Bliite der spanischen Philosophie zieht sich tiber die
ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts bis zum Ausbruch des
Biirgerkriegs 1936. Die ethischen, sozialen und politischen
Grundlagen des Landes sollen unter dem Zeichen eines auf-
geklarten Humanismus von Grund auf erneuert werden. Die
Lager scheiden sich in Kritiker des Positivismus und Gegner
des Neokantianismus. Zugleich bilden Dilthey und Scheler
einen guten Nihrboden fiir die Auseinandersetzung mit Ver-
tretern der Lebensphilosophien und der Phinomenologie.
Auch der Existenzialismus findet in Miguel de Unamuno
einen Vorldufer auf spanischem Boden.

Geografisch betrachtet konzentriert sich die philosophi-
sche Tatigkeit auf den Gebieten der historischen Antagonisten
Kastilien und Katalonien, namlich in den traditionsreichen
Universititsstadten Madrid und Barcelona. Die »Schule von
Madrid« wird von Ortega y Gasset angefiihrt und versammelt

U J.L. Abelldn (1998): El exilio filoséfico en América. Los transterrados de
1939, Madrid: Fondo de Cultura Econémica, S. 13.

215

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachwort

Denker wie Garcia Morente, Xavier Zubiri, José Gaos und Ma-
ria Zambrano. Die »Schule von Barcelona« stiitzt sich nicht auf
einen Vorreiter oder ein Griindungsdatum. Sie beruft sich auf
einen katalanischen Geist mit alten historischen Wurzeln, der
vom Libre de Saviesa (13. Jahrhundert) tiber Ramén Lulls Li-
bre de Blanquerna, die Dichtung Ausias Marchs bis zu Jaume
Serra Hunter reicht. Zur »Schule von Barcelona« werden Jau-
me Serra Hunter, Joaquin Xirau, Eduardo Nicol, José Ferrater
Mora und Juan Roura-Parella gezahlt.

Joaquin Xirau Palau wird 1895 in Figueres, in der katala-
nischen Provinz Girona, geboren. Er studiert Philosophie und
Rechtswissenschaften an der Universitdt von Barcelona und
macht in beiden Fdchern 1917 die Staatsexamina. Es folgen
zwei Doktorarbeiten zu Leibniz (Leibniz. Las condiciones de
la verdad eterna, 1921) und Rousseau (Rousseau y las ideas
politicas modernas, 1923).

Nach Studien- und Lehraufenthalten in Paris und Cam-
bridge nimmt Xirau ab 1929 die Lehre an der Universitat von
Barcelona auf, ist aktives Mitglied der » Vereinigten Sozialisti-
schen Partei Kataloniens« und {ibersetzt in dieser Zeit bedeu-
tende Werke franzosischer, deutscher und englischer Philoso-
phen: J. Lachelier, B. Russel, Descartes, W. Jaeger, A. Messer.
Um ihn schart sich eine Gruppe Anhénger und Schiiler: Bofill,
Ferrater Mora, Nicol und Roura Parella. Teils auf Spanisch,
teils auf Katalanisch schreibt er seine ersten Abhandlungen
zu Descartes und dem modernen subjektivistischen Idealis-
mus, tiber den Sinn der Wahrheit sowie eine Einfiihrung zu
Fichte.

Nach der Niederlage der Republikaner flieht Xirau am
Ende des spanischen Biirgerkriegs nach Frankreich. Auf Ein-
ladung der Casa de Espafia und unter der Schirmherrschaft
des mexikanischen Prasidenten Lazaro Carsenas findet Xirau
— wie viele andere spanische Intellektuelle — eine neue Heimat

216

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachwort

in Mexiko. Dort iibernimmt er 1939 den Lehrstuhl fiir Phi-
losophie zuerst an der Universidad Nacional de México und
ein Jahr spdter am Liceo Franco-Mexicano.

1946 stirbt Xirau bei einem StrafSenbahnunfall in Mexi-
ko-Stadt.

Das Werk des katalanischen Philosophen bildet eine Synthese
der abendlindischen Tradition, die von Ramén Lull, Juan Luis
Vives, dem Krausismo und dem sozialistischen Humanismus
bis hin zu Husserl, Bergson und Max Scheler fiihrt.> Hin-
zuzufiigen sind die Quellen der klassischen Antike, vornehm-
lich Platon, die Kirchenvater, hier Augustinus, und Descartes’
Discours de la méthode, den der Philosoph ins Spanische tiber-
tragt. Xirau kritisiert die Dingbezogenheit des klassischen On-
tologismus und stellt in den Mittelpunkt seiner Philosophie
das Individuum.

Mit Blick auf die vorherrschenden Geistesstromungen
seiner Epoche moniert Xirau den Triumph eines brutalen Na-
turalismus, der sich einzig und allein auf die Kréfteverhaltnis-
se zwischen Individuen, Klassen und Nationen stiitzt. Die
Zeitzeichen — moralische Richtungslosigkeit, allgemeiner
Werteverfall, Reduktion der Wahrheit auf Niitzlichkeit — wer-
den von Xirau als Warnsignale fiir ein drohendes Chaos gele-
sen. Ein subjektivistischer Relativismus, der jede Handlung
und alle Ideale rechtfertigt, hat die alte Welt der ewigen Werte
ersetzt. Pragmatismus, Vitalismus und Neopositivismus sind
laut Xirau symptomatische Erscheinungen dieses selbstzersto-
rerischen Relativismus.

Vor diesem Hintergrund betrachtet haben Xirau zeit sei-
nes Lebens zwei Problemkreise beschiftigt: einerseits die Ver-
ortung der Liebe im Zusammenhang mit einer Wertehierar-

2 R. Guy (1976): Axiologie et métaphysique selon Joaquin Xirau, Toulouse:
Université de Toulouse-Le Mirail.

217

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachwort

chie, andererseits die Rettung der Wahrheit vor ihrer Verfal-
schung durch den modernen Utilitarismus und Relativismus.
Seiner These zufolge konnen beide Probleme durch eine auf
der fruchtbaren Dialektik von Logos und Eros, Liebe und Intel-
lekt griindenden Gesamtschau der Wirklichkeit gelost werden.

Xirau ist als »Philosoph der Liebe« in die Geschichte der spa-
nischen und lateinamerikanischen Philosophie eingegangen.®
In der im mexikanischen Exil veréffentlichten Schrift Liebe
und Welt (1940) liegt Xiraus Denken in ausgereifter Form vor.
In diesem jetzt erstmals in deutscher Sprache vorliegenden
Buch unternimmt der Autor den Versuch, das Wesen und die
Bedeutung der paganen und christlichen Liebe anhand von
Schliisselmomenten der Philosophiegeschichte zu deuten, um
schliefSlich die ontologischen Grundlagen seiner eigenen Welt-
anschauung darzulegen.

Er beginnt seine Untersuchung mit der Beschreibung des
griechischen Eros und seiner Verbindung zum Logos. Beide
sind Ausdruck derselben Welt. »Eros und Logos sind korrelati-
ve Aspekte derselben Wirklichkeit.« Tatsachlich entspringt die
Erkenntnis dem erotischen Trieb: In der aufsteigenden Bewe-
gung wirkt Eros als ordnende bildende Kraft; der Logos durch-
dringt die unformige Materie. Die tiefere und vollstindigere
christliche Idee der Liebe (Agape, Caritas) setzt der endlichen,
begrenzten Wirklichkeit der paganen Welt die unendliche, un-
begrenzte Wirklichkeit der personalen Innerlichkeit entgegen.
Mit der Schopferkraft des Seelenlebens ist die Vollendung des
Seins nicht mehr in einer hoheren Universalitit, sondern in
der inneren Fiille zu suchen. Das Verhiltnis vom Sein zum
Wert wird von Xirau als relational begriffen. »Das Sein ist dy-
namisch und existiert nur in Bezug zum Wert. Diese Bezogen-

> M. Duran, W. Kluback (1994): Reason in Exile. Essays on Catalan Philoso-
phers, New York: Peter Lang.

218

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachwort

heit ist wechselseitig. Das Zusammenspiel von Sein und Wert

bewirkt, dass das Sein lebendig wird und der Wert Objektivitat

erlangt.«

Was die geistigen und kulturellen Werte der abend-
landischen Zivilisation betrifft, stellt sich Xirau gegen den
Anspruch der Wissenschaft auf Allgemeingiiltigkeit ihrer ra-
tionalen Gesetze. Im Gegensatz zum wissenschaftlichen
Standpunkt, der darauf abzielt, die Wirklichkeit anhand der
Maf3stibe von Einheit und Identitit zu erkldaren und damit zu
ihrer Reduktion fiihrt, sei es Aufgabe der Philosophie, die Ge-
samtheit der Erfahrungen und des Lebens zu erfassen.

Die »reine Liebe« stellt eine spezifische irreduzible Wirk-
lichkeit dar, deren ontologischer Charakter durch vier Merk-
male auszeichnet ist:

a) Die Fiille des Seelenlebens ist Quelle und Ziel der Liebe. Die
Liebe ist nicht, wie Nietzsche propagiert, eine Schwiche,
sondern eine Tugend der Starken. Sie ist keine Leidenschaft,
denn diese ist passiv und wird durch Einfluss und Anste-
ckung erzeugt. Demgegentiber ist die Liebe Aktion, Initiati-
ve und Spontaneitit. »Sie beruht auf einem tiefen Bediirf-
nis des Geistes, der sich ausdehnt und in der Ausdehnung
seine hochste Befriedigung erfahrt.«

b) Der liebende Blick ist alles andere als blind. Er offenbart
Sinn und Wert der Dinge und Personen. Das liebende Be-
wusstsein setzt die hochsten Werte und besten Eigenschaf-
ten an erste Stelle. Die Seherkraft der Liebe bewirkt die hie-
rarchische Unterordnung des Niedrigen unter das Hochste:
Sie verschlief3t nicht die Augen vor den Fehlern oder nega-
tiven Eigenschaften, sondern stellt diese in den Dienst von
etwas Hoherem. Deshalb steht die intellektuelle Vernunft
in enger Abhingigkeit zur Herzensvernunft.

¢) Die Liebe verandert die Wirklichkeit und fithrt zu einem
neuen bzw. erneuerten Leben. Sie wirft auf die geliebte Per-
son oder das geliebte Ding einen hellen Schein, der sie er-

219

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachwort

hoht und in ihrer unversehrten Reinheit hervorbringt. An-
hand der Tllusion, die von Xirau als ein Lauterungs- und
Aufstiegsprozess verstanden wird, vermag die Liebe im Ob-
jekt ihrer Anschauung eine hohere, weil tiefere und kom-
plexere Wirklichkeit aufzudecken.

d) Die Liebe fordert Respekt und Bejahung des anderen in sei-
ner Anders- und Selbstheit. In der Verschmelzung, der Uni-
on der Liebe, hort keine Person auf zu sein, was sie ist. Auf
der Grundlage des christlichen Begriffs der freien auto-
nomen Person versteht Xirau die liebende Vereinigung als
das Zusammenspiel zweier Welten in einer: »Zwei Welten
verbinden sich und beleuchten durch ihre wechselseitige
Aktion die geheimsten Winkel ihrer personlichen Inner-

lichkeit.«

Im letzten Kapitel von Liebe und Welt untersucht der Philo-
soph die Rolle der Liebe aus padagogischer Sicht. Wie in vielen
seiner Schriften geht es Xirau auch diesmal darum, einen
Grundgedanken der bekannten »Institucion Libre de Ensenan-
za« fortzufithren und weiterzuentwickeln: Die Philosophie ist
eine charakterbildende Kraft, die zur Formung einer freien ei-
genstandigen Personlichkeit verhilft. Thr Auftrag ist es, einen
entscheidenden Beitrag zur geistigen und ethischen Erneue-
rung Spaniens zu leisten. In einem Riickblick auf den Krausis-
mo erklart Xirau, dass diese Reformbewegung »die unerhorte
Renaissance der spanischen Kultur der letzten fiinfzig Jahre
und das Wunder der Republik bewirkt« habe.*

Die padagogische Theorie Xiraus basiert auf seinen Ideen
zur Axiologie und Metaphysik. Seine eigene Lehrtatigkeit, so
berichten seine Schiiler, umfasste immer auch die Mieutik.
Die Wissenserweiterung ist nur ein Teil der Erziehungsauf-

*+ J. Xirau (1944): Manuel B. Cossio y la educacién en Esparia, Mexiko-Stadt: El
Colegio de México.

220

https://dol.org/10.5771/9783495847314 - am 16.01.2026, 08:37:13.



https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachwort

gabe. Entgegen dem rousseauschen Bildungsideal soll der
Schiiler nicht ungestort in seinem Leben bleiben. Es ist die
Aufgabe des Pddagogen, den Lebensquell aktiv zu fordern
und zu ndhren. Der Geist soll belebt, der grenzenlose Reich-
tum der Innerlichkeit eines Menschen entdeckt und das ge-
samte Leben in die Fiille seines Seins gebracht werden.

In diesem Sinne ist Erziehen eine besondere Form des
Liebens und Lieben eine Methode des Erziehens. Der Lehrer
soll im Schiiler Liebe entfachen, denn die Liebe ist dem Wissen
vorangestellt. Xirau zitiert in diesem Zusammenhang Ramén
Lull: »Die Liebe wurde uns geschenkt, um nachzudenken.« Die
gesetzmiflige Gegenseitigkeit der Liebesbewegung bedingt,
dass die padagogische Leistung auf ihren Urheber zurtickwirkt:
»Im Erziehungsprozess erzieht sich der Erzieher. Jeder Lehrer,
der dieses Namens wiirdig ist, ist zugleich Schiiler seiner
Schiiler. Die padagogische Dialektik ist in allen ihren Aspekten
eine Liebesdialektik.«

Charlotte Frei

221

ttpsz//dol.org/10.5771/8783495897314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ EEmEm


https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	1.  Die pagane Liebe
	Die zwei Reiche
	Vom Nichtsein zum Sein
	Die platonische Liebe
	Der kosmogonische Eros

	2.  Die christliche Liebe
	Das Seelenleben. Die Person
	Gott ist alles in allen
	Rettung durch Gnade
	Zwischen Liebe und Logos

	3.  Die intellektuelle Gottesliebe
	Die intellektuelle Vernunft
	Drei Forderungen
	Die anthropomorphische Illusion
	Die höchste Einheit
	Übergang zum Naturalismus

	4.  Die Liebe und die positive Wissenschaft
	Auflösung der Liebe
	Die Wissenschaft und das Leben
	Die Wahrnehmung und ihre Ansprüche
	Die naturalistische Abstraktion
	Grenzen ihrer Legitimität
	Abstraktion und Fiktion
	Die konkrete Wirklichkeit

	5.  Das Liebesbewusstsein
	Formbestimmung: das Liebesbewusstsein
	Überfluss des Seelenlebens
	Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge
	Die liebende Illusion
	Neues oder erneuertes Leben
	Gegenseitigkeit. Verschmelzung
	Einwürfe: das Phänomen der Ambivalenz
	Liebe, Verlangen, Vergnügen
	Die »reine Liebe«

	6.  Ordo amoris
	Die Liebe und die Hierarchie der Werte
	Sein durch Bezug
	Sein und Objektivität
	Das Bewusstsein
	Innen und Außen
	Die personale Innerlichkeit
	Liebesdialektik
	Liebe und Intellekt

	7.  Moralische und pädagogische Perspektiven
	Liebe und sexuelle Moral
	Die Formel der Pflicht
	Der Sinn des Gesetzes
	Die »freie Liebe«
	Liebe und Pädagogik
	Drei Gedanken zur Erziehung
	Erziehung ist Liebe

	Nachwort

