
»Am Anfang der Ph�nomenologie ist die
Einzeluntersuchung alles, das System nichts.«

Wilhelm Schapp

Joaquín Xirau

Aus dem Spanischen 
übersetzt von Charlotte Frei

PH
�
N
O
M
EN

O
LO

G
IE

Jo
is
te
n

·
D
as

D
en

ke
n
W
ilh

el
m

Sc
ha
pp

s

A

ALBER PH�NOMENOLOGIE B

21

Liebe und Welt
KO

N
TE

X
TE

ISBN 978-3-495-48379-4

9 783495 483794

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Joaqu�n Xirau

Liebe und Welt

VERLAG KARL ALBER A

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

�ber dieses Buch:

Joaqu�n Xirau ist als »Philosoph der Liebe« in die Geschichte der
spanischen und lateinamerikanischen Philosophie eingegangen.
Bei dem vorliegenden Buch handelt es sich um sein Hauptwerk.
Der Autor unternimmt darin den Versuch, das Wesen und die
Bedeutung der paganen und christlichen Liebe (Eros, Caritas) an-
hand von Schl�sselmomenten der Philosophiegeschichte zu deu-
ten, um schließlich die ontologischen Grundlagen seiner eigenen
Weltanschauung darzulegen. Die Liebe wird von ihm als eine
Bewusstseinshaltung und Lebenseinstellung verstanden, die im
Objekt ihrer Anschauung eine komplexe Wirklichkeit aufdeckt
und in einer Werteordnung das Niedrige in den Dienst des H�he-
ren stellt. Mit diesem Buch liegt erstmals ein Werk des kata-
lanischen Philosophen in deutscher Sprache vor.

Der Autor:

Joaqu�n Xirau (1895–1946), katalanischer Philosoph und Vertre-
ter der »Schule von Barcelona«, lebte von 1939 bis zu seinem Tod
als Professor f�r Philosophie im mexikanischen Exil. Seine ge-
sammelten Werke in drei B�nden sind 1998 in dem spanischen
Verlag Anthropos Editorial in Barcelona erschienen.

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Joaqu�n Xirau

Liebe und Welt

Aus dem Spanischen
�bersetzt von Charlotte Frei

Verlag Karl Alber Freiburg /M�nchen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Titel der Originalausgabe:
Joaqu�n Xirau, Amor y mundo (1940), in:
Obras completas, Bd. 1: »Escritos fundamentales«, S. 133–262,
hrsg. von Ram�n Xirau
© Anthropos, Barcelona/Fundaci�n Caja Madrid, 1998

Die deutsche �bersetzung wurde gef�rdert durch die
Direcci�n General del Libro, Archivos y Bibliotecas del
Ministerio de Cultura, España

Deutsche Erstausgabe

Gedruckt auf alterungsbest�ndigem Papier (s�urefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten – Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / M�nchen 2007
www.verlag-alber.de
Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans
Satzherstellung: SatzWeise, F�hren
Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
www.az-druck.de
ISBN 978-3-495-48258-2

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Inhalt

1. Die pagane Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
Die zwei Reiche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
Vom Nichtsein zum Sein . . . . . . . . . . . . . . . . 10
Die platonische Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Der kosmogonische Eros . . . . . . . . . . . . . . . . 19

2. Die christliche Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
Das Seelenleben. Die Person . . . . . . . . . . . . . . 25
Gott ist alles in allen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
Rettung durch Gnade . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
Zwischen Liebe und Logos . . . . . . . . . . . . . . . 42

3. Die intellektuelle Gottesliebe . . . . . . . . . . . . . 45
Die intellektuelle Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . 45
Drei Forderungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
Die anthropomorphische Illusion . . . . . . . . . . . 54
Die h�chste Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
�bergang zum Naturalismus . . . . . . . . . . . . . 63

4. Die Liebe und die positive Wissenschaft . . . . . . . 68
Aufl�sung der Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Die Wissenschaft und das Leben . . . . . . . . . . . . 73
Die Wahrnehmung und ihre Anspr�che . . . . . . . 77
Die naturalistische Abstraktion . . . . . . . . . . . . 81
Grenzen ihrer Legitimit�t . . . . . . . . . . . . . . . 85
Abstraktion und Fiktion . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Die konkrete Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . 94

5

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

5. Das Liebesbewusstsein . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
Formbestimmung: das Liebesbewusstsein . . . . . . 104
�berfluss des Seelenlebens . . . . . . . . . . . . . . . 110
Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge . . . 116
Die liebende Illusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
Neues oder erneuertes Leben . . . . . . . . . . . . . 125
Gegenseitigkeit. Verschmelzung . . . . . . . . . . . . 128
Einw�rfe: das Ph�nomen der Ambivalenz . . . . . . 135
Liebe, Verlangen, Vergn�gen . . . . . . . . . . . . . 138
Die »reine Liebe« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

6. Ordo amoris . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
Die Liebe und die Hierarchie der Werte . . . . . . . . 146
Sein durch Bezug . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
Sein und Objektivit�t . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Das Bewusstsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164
Innen und Außen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170
Die personale Innerlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . 175
Liebesdialektik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
Liebe und Intellekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186

7. Moralische und p�dagogische Perspektiven . . . . . 189
Liebe und sexuelle Moral . . . . . . . . . . . . . . . . 189
Die Formel der Pflicht . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Der Sinn des Gesetzes . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
Die »freie Liebe« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
Liebe und P�dagogik . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203
Drei Gedanken zur Erziehung . . . . . . . . . . . . . 203
Erziehung ist Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209

Nachwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

6

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

1. Die pagane Liebe

Die zwei Reiche

Die Liebe ist nicht, wie sich vielleicht annehmen ließe, etwas
dem Menschen Urspr�ngliches und Nat�rliches. Nicht alle
V�lker und Kulturen haben in ihrer Seele die Unruhe, Sehn-
s�chte und Begierden, die Freude und den Schmerz empfun-
den, die ein von Liebe durchdrungenes Leben auszeichnen.
Die heutzutage st�rmischste Form der Liebe, die leidenschaft-
liche Liebe zwischen Individuen unterschiedlichen Ge-
schlechts, war in Griechenland noch unbekannt. In Griechen-
land und Rom wurde alles, was die Grenzen der Fortpflanzung
oder der nat�rlichen Sinnlichkeit �berschritt, als Krankheit,
Rausch oder Wahnsinn gewertet. Die beherrschende und trei-
bende Macht der Liebe, die zu den edelsten Handlungen in al-
len Lebensbereichen – vor allem das Geschlechtsleben betref-
fend – anspornt, ist tats�chlich ein allein unserer Kultur
eigent�mliches Ph�nomen, und sogar in dieser tritt sie erst zu
einem sp�ten Zeitpunkt auf.

Ohne Anspruch auf ethnographische und historische Ge-
nauigkeit zu erheben, scheint es sich in der Tat so zu verhalten,
dass sich das geistige Umfeld, welches den N�hrboden f�r alle
Lehren �ber die Liebe und die Handlungen in ihrem Namen
bildet, in der V�lkergemeinschaft entwickelt hat, die vom Iran
�ber Vorderindien bis zu den �ußersten Grenzen der kelti-
schen Wanderungen in Europa reichte und dabei immer die
Form einer von Priestern �berlieferten, religi�sen Lehre an-
nahm. Wir meinen die persischen und keltischen Mythen von

7

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Tag und Nacht, von Licht und Finsternis, die von den orphi-
schen Kulten �bernommen noch deutlich in Platons Lehre
fortklingen sowie in den christlichen H�resien seit dem Mani-
ch�ismus.

Dieses gemeinsame religi�se Substrat, das alle sp�teren
Kulturen der Liebe hervorbringt, weist ein gleichbleibendes
Schema auf. Die durch g�ttliche Beschaffenheit ausgezeichne-
te Seele ist im K�rper und in den dunklen Formen der Materie
gefangen. Der Fall der Seele in die Welt der verg�nglichen For-
men bringt notwendigerweise einen Drang nach Befreiung mit
sich, eine unstillbare Sehnsucht nach Licht. Die Konkupiszenz
– die fleischliche Liebe, der Hunger auf irdische Dinge – stellt
sich unentwegt zwischen die Sehnsucht und ihre Befriedigung
und h�lt die Seele in einem Kampf, der Angst und Schmerz
ausl�st. Auf diese Weise wird das irdische Leben zu einem
fortdauernden Ungl�ck. Allein der Tod ist dazu bef�higt, uns
von dem In-S�nde-geboren-Sein zu erl�sen und uns der
leuchtenden Einheit zur�ckzugeben. Daher ist das Ende des
Lebens – sein Ziel und Schicksal – der Tod. Die wahre Liebe
verwirft jede Art irdischer Begierde und bef�rdert uns durch
einen allm�hlichen Aufstieg, die progressive und willentliche
Abt�tung des Verlangens und der individuellen Triebe, in eine
leuchtende Sph�re, in der wir durch den Verzicht auf das irdi-
sche Gl�ck die wahrhaftige, authentische Fr�mmigkeit er-
langen.

Folglich kommt es zu einer Spaltung der Welt in zwei
entgegengesetzte Bereiche: das Reich des Lichtes und das
Reich der Finsternis. Und in diesem letzteren, verg�nglichen
und tr�gerischen, ist der unstillbare Trieb verankert, der uns
zum Licht hindr�ngt. Dieses niemals befriedigte, h�chste Ver-
langen verwandelt die Liebe unabl�ssig in Leid. Dem best�ndi-
gen Sehnen entspricht ein dauerndes Leiden, das die Liebe zu
Leidenschaft verk�rzt. In allen Auspr�gungen der abendl�n-
dischen Liebe, von den banalsten Formen des t�glichen Lebens

8

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

bis hin zu den gr�ßten Werken der Kunst oder der religi�sen
und mystischen Kontemplation, �berdauert die Vorstellung
von einem sehns�chtigen Leben und einem befreienden Tod,
von einer kranken Ohnmacht und einem seligen Schmerz,
von einem Leben, das Tod ist, und einem Tod, der Leben ist,
einem Gl�ck, das erobert und einem Schmerz, der erlitten wer-
den will, sowie einem Tod, der �berwunden werden muss, da-
mit die vollkommene Freude erfahren werden kann.

Vor diesem wirren, religi�sen und praktischen Hinter-
grund, der noch einer systematischen Ausformung entbehrt,
heben sich mit Einsetzen der reflexiven Epochen der abendl�n-
dischen Kultur fest umrissene Lehren ab, deren Ziel es ist, den
Sinn der dionysischen �ngste und Begierden einem rationalen
Verstehen zug�nglich zu machen. Davon erweisen sich zwei
als ausschlaggebend, die mit Blick auf gewisse Aspekte grund-
legend unterschiedliche Standpunkte vertreten: die hellenisti-
sche Theorie, die ihre vollendete Formulierung durch Platon
erf�hrt, und die christliche, die in den Sinnspr�chen der Evan-
gelien aufbewahrt ist und mit Augustinus ihren H�hepunkt
erreicht. Beide Lehren sind teils einhellig, teils unterschiedlich
und punktuell sogar unvereinbar ineinander verwoben und
verzahnt; man denke an La Vita Nuova (Dante). Gemeinsam
stellen sie die zentrale Struktur dessen dar, was wir in unserem
Leben empfinden und begreifen, wenn wir dasWort Liebe aus-
sprechen.

Im Weiteren soll es darum gehen, die genauen Unter-
schiede zwischen den beiden großen Liebestraditionen heraus-
zuarbeiten und die platonische Liebe (Eros) und die christliche
Liebe (Caritas) zu bestimmen. Auch soll das Liebesbewusstsein
im Licht der modernen »Wissenschaft« zumindest ansatzweise
bedacht werden. Dieser Unterscheidung stellen wir eine Be-
schreibung der Liebe voran, unter Verwendung der von beiden
Traditionen bereitgestellten Hauptmerkmale. Im Sinne einer
dialektischen Aufhebung geht es uns darum, hinter ihren

9

Die zwei Reiche

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

widerspr�chlichen und unverwechselbaren Erscheinungsfor-
men die Gemeinsamkeiten aufzusp�ren. Es ist indes nicht un-
ser Anliegen, dieses Problem, das hinsichtlich der Krise des
aktuellen Denkens den Ausgangspunkt f�r eine neue kons-
truktive Philosophie darstellen k�nnte, an dieser Stelle er-
sch�pfend zu behandeln. Wohl sollen die nachfolgenden �ber-
legungen einen Ausblick auf die Anwendungsm�glichkeiten
der Theorie geben, insbesondere was die Beziehung zwischen
den Geschlechtern und das Erziehungswesen anbelangt.

Vom Nichtsein zum Sein

Die gemeinhin falsch verstandene platonische Liebe gr�ndet
wie keine andere auf den orphischen und dionysischen An-
schauungen, die Griechenland in Form der gemeinsamen My-
then Indiens, des Irans und der Kultformen keltischer Priester
erreichten. Wie hier so ist auch die platonische Liebe Leiden-
schaft, eine Sehnsucht, die sich vornimmt, die Niedrigkeit und
das Verg�ngliche des Lebens zu �berwinden, und daher eine
duale Struktur voraussetzt, also die M�glichkeit, von einem
transitorischen, unbefriedigten Leben zu einem ausgef�llten,
frommen Leben zu gelangen.

Worin genau besteht diese platonische Liebe, die der hel-
lenischen Metaphysik so tiefgr�ndig innewohnt, von dieser an
die griechisch-romanische Welt weitergegeben wird und zu
einem Großteil die christliche Zivilisation beherrscht?

Um die Liebe in eine Doktrin zu verwandeln, war es not-
wendig, die lyrisch-religi�se Sehnsucht durch ein Geb�ude
klar abgegrenzter Ideen abzul�sen und die Funktion der Liebe
mit dem individuellen und kollektiven menschlichen Leben
sowie der gesamten Evolution des Kosmos auf rationale Weise
in Einklang zu bringen, d.h. eine Philosophie auszuarbeiten.
Erst die genaue Verortung des Menschen und seiner Stellung

10

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

in der Welt, und der ganzen Welt in Bezug auf das Leben und
das menschliche Schicksal, erm�glichte eine Ergr�ndung der
radikalen Funktion der Liebe.

In unserem konkreten Fall gilt es einerseits, die Ursache
f�r die ewige Unzufriedenheit des Menschen auf Erden zu er-
fahren sowie f�r die grenzenlose Sehnsucht, die ihn �ber sich
selbst und die Wirklichkeit, die ihn umgibt, hinausf�hrt. An-
dererseits wollen wir wissen, was die rationale Grundlage die-
ser Sehnsucht ist, und warum dieses Sehnen keine eitle Chi-
m�re, sondern eine r�hmliche Wirklichkeit darstellt.

Was bringt uns an der t�glichen Wirklichkeit zur Ver-
zweiflung und wirft uns st�ndig �ber sie hinaus? Warum ver-
sucht der Mensch vor ihrer Gegenwart zu fliehen und sich in
eine grenzenlose Zukunft zu versetzen, in eine Ewigkeit, die
seine Gegenwart lenken und seine Zukunft bestimmen soll?

Unsere Umwelt, auf die die T�tigkeiten unseres Lebens
gerichtet sind, ist in ihrer polyfonen und chromatischen Wirk-
lichkeit steter Wandel. In keinem Augenblick ist es uns m�g-
lich, auch nur ein Bruchst�ck von ihr zu erhaschen, geschwei-
ge denn ihre Totalit�t, oder sie ganz in unseren Griff zu
bekommen. Bei dem Versuch, sie zu ergreifen, zerrinnt sie
wie Wasser in einem Sieb. Alles ver�ndert sich, endet und ver-
geht. Mit unserer Geburt beginnt unser Tod, und unser Tod ist
der Beginn unserer Geburt. Im Leben liegt der Tod und im Tod
das Leben (Phaidon).

Allm�hlich, von Sekunde zu Sekunde wandeln und nuan-
cieren sich die Farben, sogar ein und dieselbe Farbe ist in kei-
nem Augenblick sich selbst gleich. Wenn wir neben ein weißes
Blatt Papier eine Schneeflocke oder ein St�ck weißen Stoff le-
gen, verschwindet das Weiß. Das eine wird grau, das andere
gelblich, das dritte bl�ulich. Keines der Dinge ist mehr voll-
kommen weiß, sondern mehr oder weniger weiß, und damit
sind sie es eigentlich nicht mehr. Und was dem Weiß wider-
f�hrt, geschieht jeder beliebigen Farbe. Jede Farbe l�st sich in

11

Vom Nichtsein zum Sein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Gegenwart einer anderen auf. »Die Farben entstellen sich.«
Nirgendwo finden wir etwas, das sich als vollst�ndig weiß oder
schwarz, gr�n oder orange beschreiben ließe. Nicht nur die
Farbe, die ganze Wirklichkeit der Welt verliert ihr authenti-
sches Wesen in Gegenwart einer anderen �hnlichen Wirklich-
keit. Das Große ist nur groß im Vergleich mit dem Kleinen.
Neben dem Riesigen wird das Große klein, und das Kleine
wird groß neben demWinzigen. Und da die Reihe der Gr�ßen-
ordnungen unendlich ist, verm�gen wir von nichts mit Pr�zi-
sion zu sagen, dass es groß oder klein sei, hoch oder niedrig,
gerade oder schief. Geschweige denn gerecht oder ungerecht,
sch�n oder h�sslich, w�rdig oder unw�rdig, treu oder untreu.
Nichts ist in sich und durch sich. Alles ist außer sich. Alles ist
fl�chtig, verg�nglich, endlich, ephemer.

Wie soll man in einer so ausgerichteten Welt leben und
der Existenz Sinn geben? Wo immer man den Fuß aufsetzen
m�chte, entzieht sich einem der Boden. Wer im Leben eine
St�tze sucht, die seine restlose vertrauensvolle Hingabe ver-
dient, der findet sie nicht in dieser Welt. Die Dinge entt�u-
schen uns. Sie geben sich als weiß, hoch, sch�n, gerecht oder
ungerecht aus und sind es in Wahrheit nicht. Wenn sie zu uns
Ja sagen, meinen sie Nein. Nicht einmal ihrer Verneinung
k�nnen wir trauen, weil auch in ihrer Verneinung eine heim-
liche Bejahung steckt. Sie offenbaren uns weder ein Sein noch
ein Nichtsein. Sie sind ein Sein, das nicht ist, und ein Nicht-
sein, das ist. Ihre Existenz ist verh�llt und unfassbar. Nirgends
fasst unser Fuß sicheren Boden.

In Anbetracht dieser Sachlage und bedingt durch die un-
ausweichlichen Notwendigkeiten des menschlichen Verstan-
des wird zuerst dem von den sokratischen Lehren und ebenso
von der alten Tradition des griechischen Denkens beeinfluss-
ten Platon klar, dass, auch wenn die Dinge und die Personen
sich ver�ndern, in eben diesem Wandel der Ansatz zu ihrer
Vollkommenheit liegt. Durch die fl�chtigen Schatten bricht

12

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

das Licht. Wenn der verg�ngliche Glanz nicht etwas Best�ndi-
ges durchblicken ließe, w�re es sinnlos, Worte auszusprechen
und ihnen eine Bedeutung beizumessen. Die Sprache setzt vo-
raus, dass wenn ich Ja sage, Ja meine, und bei Nein Nein. Da
wir miteinander sprechen, uns verstehen und in einer Bedeu-
tung �bereinstimmen, �ber das Gespr�ch zueinanderfinden
und wissen, was wir sagen, die Wahrheit von der L�ge schei-
den und richtig von falsch, ist klar, dass imWort das Licht ver-
borgen liegt und »das Licht in der Finsternis leuchtet«.

Platon nannte die subtilen Einheiten, die uns das Spre-
chen erm�glichen und dazu verhelfen, Wort und Bedeutung
zusammenzuhalten, Visionen – Ideen. Der Mensch besitzt die
F�higkeit, Ideen – Visionen zu haben. Doch der Vision�r – wie
auch der K�nstler, der Wissenschaftler oder der Prophet – wird
erst zum Seher, wenn er tats�chlich hinter den tr�gerischen
Erscheinungen die unver�nderlichen Notwendigkeiten er-
blickt, wenn die Ideen �ber die verg�nglichen Erscheinungen
hinaus �ber eine ewige Wirklichkeit verf�gen, und wenn die
verg�nglichen Erscheinungen mehr oder weniger den Ideen
�hneln. Ich kann nur wahrhaftig etwas als weiß, sch�n, h�ss-
lich, gerecht oder ungerecht bezeichnen – ohne dass es in
Wirklichkeit diese Qualit�ten in ersch�pfendem Sinne be-
sitzt –, wenn ich von vorneherein weiß, was das Weiße, die
Sch�nheit, die Gerechtigkeit an sich sind, und zudem eine
�hnlichkeit zwischen ihnen und dem wahrnehme, was die Er-
scheinungen der Welt mir vermitteln.

Das setzt einerseits ein Lichtreich voraus, in dem die Ide-
en in ihrer ganzen Reinheit leuchten, und andererseits eine
Verbindung zwischen diesem Reich und den verg�nglichen
Wirklichkeiten, in denen sich das Leben abspielt. Daraus folgt,
dass die weltlichen Dinge, die vom Standpunkt der Vollkom-
menheit aus betrachtet nichts sind, in gewissem Sinne doch
etwas sind. Nichts ist weiß, aber die weißen Dinge sind mehr
oder weniger weiß; nichts ist sch�n, aber die sch�nen Dinge

13

Vom Nichtsein zum Sein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sind mehr oder weniger sch�n; nichts ist gerecht, aber die ge-
rechten Taten sind mehr oder weniger gerecht. Denn w�ren sie
es �berhaupt nicht, dann ließe sich auch nicht sagen, dass sie es
�berhaupt sind. Das Weiße will ganz weiß sein, das Gerechte
gerecht, das Sch�ne sch�n, ohne dass sie es jemals ganz sind.
Die weltlichen Dinge erlangen ihre Wirklichkeit und ihren
Wert, weil sie immer das sein wollen, ohne es jemals zu sein,
was die Ideen auf immer sind. Indem ich auf die Dinge das
Maß der Ideen anwende, nach deren Vollkommenheit jene
streben, beurteile und bewerte ich sie gem�ß ihrem eigenen
Maßstab. Sie sind, was sie sind, in dem Maß, wie es ihnen ge-
lingt, so zu werden. Eine gerechte Tat ist in demMaße gerecht,
wie sie die Gerechtigkeit zu verwirklichen vermag. Ein
Mensch ist erst wahrhaftig ein Mensch in dem Maße, wie es
ihm gelingt, seine Menschlichkeit umzusetzen. In jeder Wirk-
lichkeit liegt verh�llt das Bild ihres eigenen Seins enthalten.
Ihr Sein ist ihr auferlegt wie ein Wunsch und eine Pflicht. In
der F�lle des eigenen Seins liegt die eigene Perfektion. Hier
erlangt der Spruch des delphischen Orakels – »Erkenne dich
selbst« – seine volle Bedeutung. Dennoch: Da der Mensch
zum einen die unbefriedigende Erfahrung von Erscheinungen
macht, die ihn bet�ren und betr�gen, und zum anderen die
pr�zise Vision einer Wirklichkeit hat, die ihn erleuchtet und
beunruhigt, ist es nur allzu verst�ndlich, dass in einem Leben,
das sich der Aufl�sung im Nichtsein ausgesetzt sieht, die
menschliche Existenz nach einer leuchtenden Vollkommenheit
strebt, die schon im Leben, aber vor allem nach dem Tod mit
der F�lle des Seins die Rettung bringt. Dieses Bestreben, das
nicht auf der Verneinung des Verg�nglichen noch auf dem Be-
sitz des Dauerhaften gr�ndet, sondern auf der kontinuier-
lichen Sehnsucht alles Verg�nglichen nach Ewigkeit, nennt
Platon Liebe.

14

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die platonische Liebe

Der im Phaidros und im Gastmahl gel�uterte und zur Theorie
erhobene hellenische Eros wird zu einem Schl�sselelement bei
der Gestaltung der Welt. Daf�r muss eine erste Bedingung er-
f�llt sein. Das unstillbare Sehnen geht von einem Ziel aus, auf
das es zusteuert. Bei Platon ist es die h�chste Form der Sch�n-
heit; bei Aristoteles das reine Denken, die unbewegte Ver-
nunft, die sich selbst denkt – Noesis noeseos. Bei beiden ist es
die absolute Perfektion in der absoluten Ewigkeit.

Zwischen der h�chsten Einheit des Seins und seiner Ver-
neinung im reinen Nichtsein ist jedoch ein dritter Begriff n�-
tig, ein Mittler, der als Verbindungsglied fungiert. Das ist die
Wirklichkeit unserer Welt, das Reich von Werden und Ver-
gehen, von Leben und Tod, in dem alles schon irgendwie etwas
ist, aber bedingt durch seine Verg�nglichkeit zugleich die stete
Verneinung von dem ist, was es ist.

Allein in der werdenden Vielheit, in der Bewegung und
im Wandel ist Liebe m�glich. Ohne die Bewegung, die das
Nichtsein pausenlos ins Sein bringt und das Sein ins Nichtsein
st�rzt, ist kein Verlangen m�glich, noch Sehnsucht oder Be-
streben.

Zur Liebe bef�higt ist allein ein Seiendes, das zwar schon
irgendwie etwas ist, aber danach strebt, sein Sein zu �ndern,
sich in etwas H�heres zu verwandeln.

Laut Diotima ist Eros kein Gott, wie es die Gespr�chspart-
ner im Gastmahl behaupten. Als Sohn des Reichtums und der
Armut ist er weder Gott noch Mensch. Er ist weder vollkom-
men reich, denn in diesem Fall w�rde er schon nach nichts
mehr streben, noch vollkommen arm, da die vollkommene Be-
d�rftigkeit die vollkommene Unfruchtbarkeit ist. Weil er
schon �ber etwas verf�gt, will er alles besitzen und aus dem
d�rftigen Leben ein erf�lltes Leben machen. Eros ist nicht in
der vollkommenen Ewigkeit noch in der vollkommenen Bewe-

15

Die platonische Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

gung. Er ist die Bewegung, die Ewigkeit werden will. Er ist
weder Gott noch Mensch, sondern ein D�mon – ein Bote, der
die Menschen mit Gott in Verbindung bringt.

Die Liebe ist eine dialektische Macht. Sie beruht auf
einem intrinsischen Widerspruch, den sie unentwegt zu �ber-
winden sucht. Durch ihre Bem�hung erm�glicht sie es den
niederen Formen, zum Rang der h�heren Formen aufzustei-
gen, und das, was weniger Sein und weniger Wert besitzt, wird
durch sie zur F�lle des Seins und damit zur Perfektion finden.

Daher die aufsteigenden Stufen der Liebe. Diese Skala
verk�rpert das Modell aller sp�teren Skalen der Liebe und
Mystik. Als stetes Streben und asketischer Verzicht ist die Lie-
be eine Manie, ein Delirium, und mit ihr verbunden ist ein
konfuser Sinnen- und Vernunftrausch, der letztendlich zur
Offenbarung eines Mysteriums f�hrt: der Enth�llung der Idee
von der Sch�nheit, die sich, zusammen mit der Idee vom Gu-
ten und der Wahrheit, mit der h�chsten Einheit des Seins ver-
bindet. Dieser g�ttliche Rausch oder Wahnsinn, die h�chste
Vernunft, entspringt der Gottheit und f�hrt unsere Seele hi-
nauf zu Gott. Mit Fug und Recht l�sst er sich als Enthusiasmus
– g�ttliche Inbesitznahme – bezeichnen, da unser verg�ng-
liches Wesen durch ihn an der Gottheit teilhat.

Von der reinen, fließenden und chaotischen Bewegung bis
zur Form des Logos f�hren eine Reihe von l�uternden Statio-
nen zur letzten Offenbarung. Jede Art von Liebe gr�ndet auf
dem dionysischen und begehrlichen Trieb, der die Wurzel des
Lebens ist; dem Drang und Hunger nach sch�nen K�rpern.
Durch die Liebe ist die Sch�nheit in ihrer elementarsten Form
schon Fortpflanzung und Fruchtbarkeit. Diese erste Stufe der
Liebe, die den Menschen und Tieren gemein ist, strebt zwar
nach Fortdauer und Unsterblichkeit, dennoch zergeht und ver-
liert sie sich im unbestimmten Werden von Leben und Tod.
Jede Fortpflanzung f�hrt zum Tod. Das gezeugte Wesen ist zu-
gleich Verl�ngerung und Verneinung des Erzeugers. Aber in

16

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

allen und jedem einzelnen der sch�nen K�rper liegt implizit
die Form der Sch�nheit vor. Die generische Sch�nheit, an der
sie teilhaben und durch die sie sind, was sie sind, kommt durch
die zeitlichen Ver�nderungen in ihrer unbewegten Reinheit
zum Vorschein. In jedem K�rper erkennt die Seele die Form
der Sch�nheit, die ihm unterliegt. Das Ewige offenbart sich
im Glanz des Verg�nglichen. Sch�ne K�rper werden geboren,
leben und sterben. Die ihnen zugrunde liegende Sch�nheit be-
wahrt ihre Identit�t. Die Bem�hung, die darin besteht, dass die
Seele vom unstillbaren Hunger nach sch�nen K�rpern zur in-
korruptiblen Einheit ihrer Form gelangt, stellt den zweiten
Grad der erotischen L�uterung dar.

Gleichwohl findet der unstillbare Eros keine Ruhe in die-
ser noch an die Niedrigkeiten der empirischenWirklichkeit ge-
bundenen Allgemeinheit. Von der Kontemplation der sch�nen
K�rper und der unverg�nglichen Sch�nheit, die in ihrer Zeit-
lichkeit enthalten ist, geht er �ber zur geistigen Liebe der Per-
sonen und misst der Seelensch�nheit einen h�heren Wert und
eine h�here Wirklichkeit zu. Wenn eine sch�ne Seele einen
unscheinbaren K�rper bewohnt, tritt die k�rperliche Sch�nheit
an zweite Stelle. Der Blick richtet sich auf »das weite Meer des
Sch�nen, und in seiner Betrachtung bringt er eine Vielfalt
sch�ner Reden und Gedanken hervor, die dem unstillbaren
Streben nach Weisheit entspringen« (Gastmahl).

Der weiterhin unbefriedigte und mit seiner in der ersten
Aufstiegsphase erworbenen Macht und Gr�ße erf�llte Eros
findet in den individuellen Geistern noch etwas, das teilhat
am unendlichen Werden. In ihnen und durch sie erscheint
schließlich die ewige Sch�nheit, nach der die Liebe ununter-
brochen strebt. »Wer bis hierher geleitet worden ist, indem er
in richtiger Folge und Art das viele Sch�ne betrachtete, der
wird endlich, am Ziel dieses Wegs angelangt, ein Sch�nes von
wunderbarer Natur erblicken, und dies ist gerade der Grund
f�r alle fr�heren M�hen. Es ist von ewiger Sch�nheit, die we-

17

Die platonische Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

der wird noch vergeht, weder zunimmt noch abnimmt, die
nicht von der einen Seite betrachtet sch�n, von der anderen
aber h�sslich ist. Diese Sch�nheit h�ngt nicht von der Person
ab, die sie betrachtet, deren Zeit, Bezug, Ort oder pers�nlichen
Umst�nden. Sie stellt sich nicht mit dem dar, was zum K�rper
geh�rt, noch als Rede oder Erkenntnis, noch als etwas, das
einem Einzelwesen ist auf der Erde oder im Weltraum oder
anderswo, sondern als rein in sich und f�r sich und ewig sich
selbst gleich. Alles andere Sch�ne gr�ndet auf ihr und hat teil
an ihr, ohne dass das Werden und Vergehen von diesem ihr
sch�dlich w�re oder sie irgendwie beeintr�chtigen k�nnte.
Wer bei seinem Aufstieg das Ursch�ne selbst zu erblicken be-
ginnt, der d�rfte seinem Ziel ziemlich nahegekommen sein«
(Gastmahl).

Die ewige Sch�nheit zeigt sich uns hier als der eigentliche
Motor aller Dinge, die werden und sich ver�ndern. Einm�tig
strebt alles unerm�dlich nach ihr. Eros ist Drahtzieher und
Anstifter von alledem, was zum Bereich des geistigen Lebens
geh�rt. Die liebende Sehnsucht sucht und findet in der Wirk-
lichkeit die Ideen, die sie bestimmen und verdeutlichen. Durch
sie und in ihr wird uns die Sch�nheit gegenw�rtig, und indem
sie sich von ihrem unwandelbaren Standort auf die Vielheit
der Dinge projiziert, bringt sie nach und nach das urspr�ng-
liche Chaos in eine kosmische Ordnung. Das ist die Funktion
der Wissenschaft.

Das Ziel der Liebe ist daher nicht die Person. Die Person,
der individuelle Geist, verk�rpert noch eine Zwischenstufe –
eine d�monische Wirklichkeit, keinen Gott. Sie ist kein Selbst-
zweck, sondern ein Weg, um zu einem Ziel zu gelangen. Die
reine Sch�nheit, in ihrer unpers�nlichen und unbewegten
Wirklichkeit, ist das letzte Ziel jeden Strebens. Von der diony-
sischen Energie haben wir uns zur Ausgewogenheit Apollons
aufgeschwungen. Die angestrebte Ewigkeit findet sich nicht in
den weltlichen Dingen noch im begehrenden Wesen der Per-

18

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sonen, sondern im unver�nderlichen Rahmenwerk der Ideen
und, schlussendlich, in der h�chsten Idee, die dem Kosmos
Einheit und W�rde verleiht. Wegen des D�mons der Liebe
sucht der Mensch die Anbindung an die h�chsten Sph�ren,
stellt sich bedingungslos in ihren Dienst und findet in ihrer
Betrachtung die M�glichkeit der Mitwirkung an der Ewigkeit.
Das ist das Schema der erotischen Dynamik in den plato-
nischen Dialogen.

Der kosmogonische Eros

Was in Platon die Schaffenskraft des geistigen Lebens ist, an-
hand derer der Mensch sich in seinem Werk verewigt, eine
apollinische Kultur und eine geistige Objektivit�t hervor-
bringt, wird bei Aristoteles und sogar noch in Platons Timaios
zum Zentralnerv der kosmischen Struktur und zum Urquell
jeder wahren Sch�pfung. Beim repr�sentativsten der helle-
nischen Denker bekommt die Liebe eine ontologische Funk-
tion. »Gott bewegt die Sonne und alle Gestirne durch die
Macht der Liebe.«

Man darf nicht vergessen, dass die sch�pferische Bewe-
gung in einer endlichen, begrenztenWelt stattfindet. Diese ty-
pisch hellenische Auffassung steht in diametralem Gegensatz
zu den Denkgewohnheiten des modernenMenschen. Das grie-
chische Universum ist zurechtgeschnitten; es besteht aus pr�-
zise abgezirkelten Teilen, die sich in Linien, Fl�chen und
Grundrissen gliedern; es ist architektonisch und fast einer
Skulptur vergleichbar. Alles reflektiert sich im Rahmen einer
dynamischen Architektur. Und innerhalb dieser ist jede Be-
grenztheit F�lle, jede Definition Bereicherung und Perfektion.
Der Logos dringt ein in das Chaos des Unbestimmten, trennt,
begrenzt und bestimmt. Vermittels der Definition treten die
individuellen Umrisse der Dinge hervor, erh�lt die zahllose

19

Der kosmogonische Eros

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Mannigfaltigkeit der konkreten Wirklichkeiten einen K�rper
und schwebt fruchtbar �ber der Dunkelheit des Nichts. Wenn
wir die Grenzen aufheben, bricht die Wirklichkeit aus ihren
Angeln und l�st sich auf. Ein Sein ohne Grenzen – Apeiron –
ist die reine Irrationalit�t. Es ist schier undenkbar, unvorstell-
bar. Es ist der sch�pferischen T�tigkeit der Dialektik feindlich
und muss geradewegs ins Chaos f�hren, wo es sich aufl�st.

Die Bewegung in allen ihren Formen ist – innerhalb der
Grenzen der Wirklichkeit – das Produkt der erotischen Anzie-
hungskraft. Entgegen der modernen Physik, die sie auf die
Feststellung einer korrelativen Positionsver�nderung zweier
K�rper in der �berlagerung von Raum und Zeit verk�rzt, er-
kennt die aristotelische Kosmologie in der Bewegung eine we-
sentlich sch�pferische Wirklichkeit, eine Hervorbringerin von
Wirklichkeiten.1

Eine unbelebte Wirklichkeit bzw. ein Raum von unbe-
stimmten Ausmaßen ist unvorstellbar. Es gibt kein Seiendes,
dem die Bewegung oder die Ruhe, bzw. die Richtung der Be-
wegung gleichg�ltig w�re. Jeder Ort besitzt eine spezifische
Beschaffenheit, jedes Sein den ihm angemessenen Platz. Alles,
was sich nicht an seinem Ort befindet, strebt mit aller Macht
danach, diesen zu erreichen. Und weil die Vollendung des
Seins an h�chster Stelle steht, ist der Kosmos in seiner gesam-
ten Wirklichkeit als eine hierarchische Reihe �bereinander-
gelagerter Schichten aufgebaut, von der jede einzelne im Hin-
blick auf die vorangehende die F�lle und Perfektion darstellt,
d.h. eine anziehende treibende Kraft, einen Motor. Das Nied-
rigste strebt nach dem H�chsten und wird durch die unwider-
stehliche Macht der Liebe zu diesem hingezogen.

20

Die pagane Liebe

1 Wie man weiß, unterscheidet Aristoteles verschiedene Bewegungsarten in
engem Bezug zu den Kategorien des Seienden. Die Bewegung ist der Schritt
des Seienden von einem Gegensatz zum anderen, und die lokale Bewegung oder
Umwandlung ist davon nur ein Sonderfall, n�mlich der korrelative Wechsel zur
Kategorie des Ortes. (Physik VI und VII)

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die erste und unterste der Sph�ren stellt der irdische
Raum dar, in dem die Bewegung und die jeweilige Position
der Dinge von der vielfachen Verkn�pfung der vier Elemente
und der Energie der Formen abh�ngen. Die jeweilige Vorherr-
schaft dieser Elemente und ihr Dichteunterschied setzt eine
Reihe von Attraktionen und Repulsionen in Gang und r�ckt
jedes Ding auf seinen nat�rlichen Platz. Die Dinge wechseln
den Ort, werden und wandeln sich, aber nicht aufgrund der
Unbewegtheit, die nach Aristoteles ein reiner Widerspruch
w�re, sondern bedingt durch die Anziehungskraft, die der
ihnen bestimmte Ort auf sie aus�bt, und der Interferenzen
und Hindernisse, die sie auf ihrem Weg dorthin �berwinden
m�ssen. Solcherart ist die erste Form der erotischen Anzie-
hung. Der hl. Thomas nennt sie appetitus, einen nat�rlichen,
sensitiven Trieb. Jede Bewegung ist Drang, Streben, Begehren.
Alles, was sich von seinem Platz entfernt, ist bestrebt, wieder
an ihn zur�ckzukehren, und erst, wenn es ihn wieder einge-
nommen hat, vermag es Ruhe zu finden.

Kurz, jede Bewegung hat eine Ursache. Nichts bewegt
sich, ohne bewegt zu werden. Die Materie ist reine Passivit�t.
Alle Bewegungen der irdischen Sph�re werden von der Anzie-
hung ausgel�st, die der Himmel der Fixsterne durch die Son-
nenbewegung auf sie aus�bt. Die Bewegung der Sonne wirft
ihre anziehende Strahlung auf die Erde. Durch sie werden alle
Ver�nderungen auf dieser unfertigen verst�rtenWelt eingelei-
tet: Geburt und Tod, Fortpflanzung und Verfall. Das Begehren,
das die weltlichen Dinge zur Suche nach ihrem nat�rlichen
Ort antreibt, ist in Wirklichkeit der Reflex einer h�heren An-
ziehung, n�mlich der Anziehung der �bernat�rlichen R�ume,
in denen es schon nicht mehr Hoch und Niedrig, Leicht und
Schwer, Trocken und Feucht gibt, sowenig wie Unvollkom-
menheit oder Unreinheit. Dabei handelt es sich um das Reich
des �bernat�rlichen, das von der Vernunft regiert wird. Die
Sterne besitzen Verstand und f�hren ihre Bewegungen gem�ß

21

Der kosmogonische Eros

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

rationalen Gesetzen aus. Anhand von Zahl und Maß bestim-
men die geometrischen Verflechtungen die Perfektion ihrer
kreisf�rmigen Bewegung.

Die Bewegung der Sph�ren geht zudem auf die erotische
Anziehung zur�ck. Die Liebe bewegt die Sterne. Jede Bewe-
gung ist das Kennzeichen von Unvollkommenheit. Bewegung
ist Streben, und Streben ist Mangel. Die Ausgewogenheit und
Harmonie ihrer Bewegung ist das Merkmal der h�chsten
Liebe.

Die Sterne streben nach h�chster Vollendung, und um
diese kreisen sie. Ihr Zentrum ist das reine Denken, die reine
Gegenwart, die vollendete Aktualit�t, ohne den kleinsten Rest
verst�rter Virtualit�t. Angef�llt mit Logos imitieren und spie-
geln die Sterne in ihrer harmonischen Bewegung die uner-
sch�tterliche Ruhe der Vernunft.

Die g�ttliche Wirklichkeit des reinen Denkens – Noesis
noeseos – ist Motor und Antrieb f�r jede Art von Wirklichkeit
und Beweglichkeit. Seine Perfektion verhindert jegliches Stre-
ben. Der h�chste Motor ist per definitionem unbewegt. Jeder
Wandel vollzieht sich in der Zeit. �ber der Zeit steht die Ewig-
keit.

Eros erzeugt das Sein. Jeder Schritt vom Nichtsein zum
Sein, vom potenziell Seienden zum aktuell Seienden, vom
Niedrigen zum H�chsten wird durch die Anziehungskraft der
h�chsten Schichten der Existenz bewirkt. Die gesamte Struk-
tur des Kosmos entsteht aus dieser Hierarchie von Bezogen-
heiten. Die F�lle des Seins, die zugleich F�lle der Sch�nheit,
der Vortrefflichkeit und des Guten ist, wird zur Idee und zum
h�chsten Zweck, zum Anziehungspunkt des ganzen Univer-
sums. Nach ihrem Beispiel stellen sich die Formen in den
Dienst der Formen und die Zwecke in den Dienst der Zwecke.
Zwischen dem reinen Urchaos, dem zufolge alles auf reine La-
tenz zur�ckzuf�hren w�re – unabl�ssiges Streben, M�glich-
keit ohneWirklichkeit –, und der reinen Idee – volle, leuchten-

22

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

de Aktualit�t – ist das Universum ein durch den erotischen
Antrieb belebter Organismus. Der aufsteigende Fortschritt
der Wesen ist nichts anderes als die allm�hliche Durchdrin-
gung der unf�rmigen Materie durch den Logos und wird vo-
rangetrieben und erreicht durch eine liebende Bewegung. Eros
ist das ewige Dr�ngen der Dinge auf die Gottheit zu. Als ord-
nende und bildende Kraft wirft er die Wirklichkeit auf eine
zunehmend vollendete Struktur, die verm�ge der mathemati-
schen Ordnung der Sph�ren in der Einheit des ordnenden
Denkens m�ndet. Daher Averroes’ Aristotelesauslegung und
sein Begriff von der ewigen Materie. Der physische Kosmos,
das ewige Streben, ist die Ewigkeit in der Zeitlichkeit.

Eros und Logos sind korrelative Aspekte derselben Wirk-
lichkeit. Die Liebe f�rdert die Erkenntnis. Die Erkenntnis ent-
springt dem erotischen Trieb und bem�chtigt sich im dialekti-
schen Aufstieg der Wesenheiten, die die Wirklichkeit bilden.
In der ontologischen Ordnung hingegen nimmt der Logos
den ersten Platz ein. Das erotische Delirium ist ewiges Unbe-
friedigtsein, ist Mittler und st�ndiges Mittel im Dienst eines
noch nicht erreichten Ziels. Das logische Wesen ist das alleini-
ge Ziel. Eros ist ein großer D�mon. Der Logos identifiziert sich
mit der Gottheit.

Aus dem Gesagten folgt, dass die Liebe grunds�tzlich von
Gott ausgeschlossen bleibt. Gott ist weder erotisch noch ist er
Philosoph. Da er alles besitzt, begehrt er nichts. Seine absolute
Vollkommenheit schließt ein Streben aus. Es ist nicht m�glich,
zu behaupten, dass die Welt das Werk der g�ttlichen Liebe, ge-
schweige denn die Berechnung des g�ttlichen Verstandes ist.
Der Gedanke, dass Gott die Kreaturen liebt, ist widerspr�ch-
lich und entbehrt daher jeglichen Sinns. Gott bewirkt die Lie-
be. Seine Anziehungskraft ist un�bertroffen. Weder liebt er,
noch kann er lieben. Er entfacht allein die Liebe.

So verstanden schließt die Liebe grunds�tzlich die Barm-
herzigkeit, das Mitleid und die Sympathie aus, denn diese ste-

23

Der kosmogonische Eros

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

hen ihrer aufsteigenden Bewegung entgegen. Gegen�ber ihrer
konstruktiven Macht sind diese abw�rtsgewandten Bewegun-
gen zersetzende Kr�fte, Ph�nomene kosmischer Zerst�rung,
verwirrend und chaotisch. Die bisherigen Ausf�hrungen gip-
feln in einem tiefen Widerspruch. Die unentwegt strebende
Welt, die niemals befriedigt ist und durch ein Delirium bewegt
wird, das in der Offenbarung eines Mysteriums gipfelt, ist in
sich selbst statisch. Sie bewegt sich nicht. Sie wird bewegt. Sie
ist nicht aktiv, sondern passiv; nicht autonom, sondern fremd-
bestimmt. Sie ist das Reich der Leidenschaften. Anziehend und
machtvoll ist einzig und allein der ewige Gleichmut. Der unbe-
wegte Beweger, frei von jeder Leidenschaft, ist reine Aktivit�t.
Als Quell des Dynamismus schreibt er allem sein Gesetz vor.

24

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

2. Die christliche Liebe

Das Seelenleben. Die Person

Mit Aufkommen des Christentums sieht sich das Abendland
an den H�hepunkten seiner Evolution und in den tiefen Kri-
sen, die seine Wurzeln offenlegen, einem ungel�sten Konflikt
gegen�ber, der auf zwei Seelen hindeutet. »Im Anfang war das
Wort«, so heißt es im Johannesevangelium. Das Wort, der Lo-
gos der hellenischen Tradition. Aber im selben Buch wird wei-
ter behauptet, dass Gott die Liebe ist, und wer liebt, ist in Gott
und Gott in ihm. Die Liebe und der Logos werden Ihm zuge-
schrieben, der die Wahrheit, der Weg und das Leben ist: la
somma sapienza e il primo amore.

Diese Reihe vermengter Behauptungen stellt eine skan-
dal�se Beunruhigung f�r die hellenische Seele dar, die im Her-
zen unserer Kultur schl�gt. Es f�llt ihr, die aus Klarheit,
Pr�zision und Harmonie gemacht ist, nicht leicht, sich an die
Gleichstellung zweier so widerspr�chlicher Begriffe zu gew�h-
nen. Ihre geometrische Architektur widerstrebt der �ber-
sch�umenden Vitalit�t dieses neuen Geistes. Ob platonisch
oder aristotelisch – f�r sie ist dieser Geist Orthop�die oder
Hindernis.

In den Formeln der christlichen Liebe werden die Begriffe
der klassischen Beziehung zwischen dem Liebestrieb und der
von ihm angestrebten Perfektion buchst�blich verkehrt. Unter
dem Banner der Caritas stellen sie der erotischen Dialektik die
vollkommen neuen, in vielerlei Hinsicht gegens�tzlichen Kri-
terien von W�rde und Wert entgegen. Diese Umkehrung hat

25

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Vorl�ufer in der griechisch-r�mischen Kultur – insbesondere
in der Metaphysik der neuplatonischen Schulen –, wird aber
vor dem Auftauchen des Christentums nicht g�nzlich voll-
zogen.

Die christliche Liebe und die hellenische Liebe verf�gen
�ber einen gemeinsamen Ausgangspunkt. Beide stellen in der
Welt und im Leben das dar, was das Leben lebenswert macht.
Allein durch die Liebe l�sst sich zum klaren Bewusstsein eines
menschlichen Schicksals finden. Aber diese erhebende Funk-
tion wird ganz unterschiedlich umgesetzt.

Die besagte grunds�tzliche �bereinstimmung wird durch
ihre gemeinsame Wurzel erkl�rt. Beide gehen von einem we-
senhaften Dualismus aus, der schon den primitiven Vorstel-
lungen von einem Schattenreich und einem Lichtreich ent-
spricht, sowie der dringlichen Notwendigkeit, das Dunkel
eines verg�nglichen Lebens zu �berwinden, um in einem h�-
heren Leben das vollkommene Licht zu erlangen. Aus diesem
Grund sind beide (sowie die nachfolgende Kultur, die auf ihren
jeweiligen und wechselseitigen Verzweigungen beruht) durch
eine v�llige Korrelation der Themen von Liebe und Tod ge-
kennzeichnet, und zwar derart, dass es schwierig ist, eine Ge-
schichte �ber die Liebe zu finden, die nicht auf den Tod Bezug
nimmt, oder ein Traktat �ber den Tod, das nicht auf irgendeine
Weise die Liebesthematik streift.

Eine weitere Bedingung f�r die Liebe ist die h�chste Exis-
tenz einer absoluten, umfassenden Wirklichkeit und der kor-
relative Abgrund des Nichts, das st�ndig damit droht, das Le-
ben in einem Prozess reiner Zerst�rung aufzul�sen. Aber die
Verbindung zwischen beiden, Leben und Tod, F�lle und Auf-
l�sung, Sein und Nichtsein, ver�ndert sich tiefgreifend, und
damit auch die Richtung des liebenden Strebens.

Dem griechisch-r�mischen Menschen gelingt es, in einer
wirren, von geheimnisvollen Bez�gen und untergr�ndigen
Einfl�ssen beherrschten Welt ein Reich der Objektivit�t und

26

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

der Vernunft zu errichten. Anhand der Klarheit des Wortes
erlegt er der Wirklichkeit Bedingungen auf. Jedes Ding muss
sein, was es ist, und auf unmissverst�ndliche Weise muss sich
sein unver�nderliches Wesen abheben. Vermittels der Abgren-
zung und Definition steckt jedes Sein das eigene Gebiet ab und
erh�lt klare Umrisse. Die Dinge kl�ren sich durch ihre jeweili-
ge und gegenseitige Abgrenzung. Zahlen, Volumen, Fl�chen,
Linien, Formen und Ideen umgrenzen die Wirklichkeiten,
trennen und unterscheiden sie. Das Wesen der �ußerlichkeit
liegt in der Unterscheidung, also dem Trennen und Gegen-
�berstellen der Dinge. Eine objektive Welt ist erkl�rtermaßen
eine »�ußere« Welt. Der Raum, die Geometrie, die Zahl, das
Maß verwandeln die Welt in einen �ußeren Bereich, in dem
sich die Dinge abzeichnen. Im Hinblick auf diese Welt lebt
der Mensch wie ein Ding unter Dingen, gesondert, definiert,
begrenzt. Er ist das vornehmste der Dinge, die h�chste der For-
men, eine dynamische leuchtende Skulptur. Ihn zeichnet die
Gabe aus, die Welt widerspiegeln zu k�nnen. Das ist die Funk-
tion des Bewusstseins. Die Welt dr�ckt sich darin ein wie die
Buchstaben in ein blankes Wachst�felchen. Das Bewusstsein
tastet die Welt ab wie eine Hand, wirft sie wie ein Spiegel zu-
r�ck. Daher die herausragende Funktion der Spekulation. Die
edelste Besch�ftigung des menschlichen Lebens besteht im
Spekulieren – spiegeln –, im sorgf�ltigen Erfassen der Formen
und Ideen, die die Dinge bestimmen, und im genauen Feststel-
len ihrer Umrisse und ihrer Melodie.

Mit dem Christentum wird eine Dimension der Wirklich-
keit in die europ�ische Kultur eingef�hrt, die ihr zuvor fehlte.
Was die Objektivit�t der Dinge betrifft, wird die Sch�pferkraft
des Geistes, die lebendige und greifbare Wirklichkeit des See-
lenlebens offenbart und best�rkt. Der gew�hnliche Blick, der
unvermittelt auf die Dinge geworfen wird, bricht pl�tzlich,
richtet sich auf sich selbst und findet in der eigenen Innerlich-
keit ein neues, mit ungeahnten Sch�tzen angef�lltes Reich.

27

Das Seelenleben. Die Person

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Zwischen die Welt der Dinge und die Tiefe meines per-
s�nlichen Mittelpunktes stellt sich eine Flut von Empfindun-
gen, Gef�hlen, Ideen, Begehren, Impulsen, W�nschen, �ngs-
ten und Hoffnungen, Entschl�ssen und Ratlosigkeiten, die
den tiefen geheimnisvollen Bezirk meines Innern konstituie-
ren. Der geistige Bereich mit seinen dunklen Galerien und
lichten Hinterzimmern wirft seine Unruhe auf das Gesicht
der Welt. Die alte geometrische Architektur ger�t ins Wan-
ken, die Schnittlinien wellen sich, die Fl�chen �berlappen sich
und schwemmen auf, die K�rper verlieren ihre statische
Schwere. Alles verbindet und organisiert sich in einem leben-
digen Dynamismus. Die Qualit�ten und Zahlen, die Formen
und Ideen werden zum Ziel der geistigen T�tigkeit. Die Ver-
standesw�rme bringt ihre geometrischen Konturen zum
Schmelzen, wie das Feuer die materiellen Formen. Wachs oder
Eisen, die Dinge der Welt verlieren ihre eigent�mliche Be-
schaffenheit und werden zur formbaren Materie der Geistes-
arbeit. Im w�rtlichen Sinne der lateinischen Etymologie wird
die Wirklichkeit der »Objektivit�t« – Projektion – immer �hn-
licher. Der Verstand wirft die leuchtende Klarheit der Ideen
voraus und schafft eine Welt, die Objektivit�t ist, eine Sch�p-
fung der Subjektivit�t.

In derWirklichkeit der Außenwelt konkretisieren und be-
haupten sich die Dinge durch ihre gegenseitige Abgrenzung. Je
abgegrenzter, desto besser definiert sind sie. Daher die typisch
hellenische Auffassung von der negativen Unendlichkeit. Da-
zu kommt es durch die Aufhebung der Grenzen. Das Unend-
liche ist das Unbestimmte. Ein Seiendes, das allm�hlich seine
konkrete Begrenztheit aufgibt, verringert das Volumen des ei-
genen Seins und verliert sich allm�hlich in der Vielheit des
Nichts. Desgleichen l�sen sich die Generationen im Abgrund
der Zeit auf und die Formen in der Leere des Raums. Nur der
Logos unterteilt und bestimmt und errichtet �ber dem d�ste-
ren Chaos die Gestalt des Seins. Jede Art von Vollkommenheit

28

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ist endlich. Die Begrenzung ist ein Quell der F�lle und Voll-
kommenheit.

Mit dem Erscheinen des Geistes �ndern sich die Dinge auf
grundlegende Weise. Der Geist definiert und begrenzt. Das ist
eine seiner Hauptt�tigkeiten. Aber sein Bereich ist definitions-
gem�ß unbegrenzt. Nur metaphorisch l�sst er sich als ein Be-
reich oder eine Wohnung beschreiben. Streng genommen ist
seine Wirklichkeit nicht mit r�umlichen Kategorien zu mes-
sen. Seine F�lle ist grenzenlos. Im Reich des Geistes ist nur
das Unendliche vollkommen.

Der verschlossenen Wirklichkeit der Außenwelt stellt er
eine offene Wirklichkeit, eine unendliche F�lle entgegen. Ge-
gen�ber der negativen Unendlichkeit vertritt er in der aktuel-
len Unendlichkeit die einzig perfekte und deshalb unsagbare
Wirklichkeit. Der Geist besitzt das Wort. Aber er geht dar�ber
hinaus. Er ist Quelle des Logos, l�sst sich aber von diesem nicht
fassen. Was die geistige Wirklichkeit betrifft, bedeutet das
Sichbeschr�nken ein Sichverlieren. Dem Geist Grenzen zu set-
zen, heißt, ihn in die Formen der Materie zu zwingen, ihn ein-
zuengen und zu beschneiden. Nur im Unendlichen kommt er
zur vollen Geltung. In seinem Reich »ist jede Bestimmung
eine Verneinung« (Spinoza). Das griechische Universum –
Zahl undMaß, Ideen und Formen, geistiges Wort – beschr�nkt
sich darauf, ein Werkzeug im Dienste der geistigen F�lle zu
sein.

Und nicht nur das. Die objektive Struktur der Vernunft ist
grunds�tzlich unpers�nlich. Der Fortschritt der dialektischen
Bewegung geht vom Subjektiven zum Objektiven, vom Indi-
viduellen undM�glichen zum Universellen und Notwendigen.
Die lebenden Individuen sind nichts anderes als beispielhafte
Einzelf�lle und Beispiele f�r allgemeine Gesetze, die ihrerseits
von weiter reichenden Gesetzen abh�ngen und damit letztend-
lich von den h�chsten Kategorien der Vernunft. In einer Welt
�ußerlicher »Dinge« wird uns die Vollkommenheit von außen

29

Das Seelenleben. Die Person

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

zugef�hrt, von den Grenzen, die wir uns setzen, von den Idea-
len, die wir anstreben. DieArete, die h�chste Tugend, l�sst sich
nur erlangen, wenn man sich einem Vollkommenheitsideal
verschreibt, das jenseits des menschlichen Lebens liegt. Der
Mensch im Kleinen ist nichts anderes als der Abglanz des
Menschen im Großen: das Individuum im Staat (Platon).

Mit Blick auf die objektive Universalit�t der Ideen ist der
Geist individuell und pers�nlich. Der Weg zur Vollendung fin-
det sich schon nicht mehr in einem dialektischen Aufstieg zu
einer immer h�heren Universalit�t, sondern in der inneren
F�lle und Besinnung. Die Geistest�tigkeit kann dazu beitra-
gen, aber sie ist nicht damit gleichzusetzen. Das Leben des Ein-
zelnen ist weder ein Sonderfall noch ein Beispiel, sondern eine
originelle irreduzible Gabe, ein unver�ußerlicher Schatz mit
eigenem Wert. Die Tugend besteht nicht in der Selbstbegren-
zung, sondern in der Selbstbereicherung. Das Leben wird nicht
durch seine Hingabe an unpers�nliche Werte erh�ht, sondern
durch die bedingungslose Hingabe an Personen. Die Person ist
kein Reflex einer �berpers�nlichen Entit�t, noch das Individu-
um ein Spiegel der Gemeinschaft. Es gibt keinen anderen
Menschen als den individuellen Menschen. Die Person ist die
h�chste Hierarchie. Jenseits der Geistesgemeinschaft steht nur
noch Gott als die h�chste Person.

Zwischen den g�ttlichen Geist und den menschlichen
Geist stellt sich die Wirklichkeit der Welt. Die Welt in ihrer
Gesamtheit, ihrem zeitlichen Fließen und ihren ewigen For-
men ist nichts anderes als die Darstellung und der Ausdruck
Gottes. Es gibt keine im eigentlichen Sinne autonome und un-
abh�ngige Natur. Die Wirklichkeit ist ein transitorischer Au-
genblick zwischen zwei vollkommenen Polen. Der Ewigkeit
entsprungen kehrt sie zur Ewigkeit zur�ck. In der Welt und
durch die Welt offenbart sich Gott dem Menschen. Die Welt
ist ein Buch voller Geheimnisse, aber auch erf�llt vom Wort
Gottes. Es obliegt dem Menschen, das Geheimnis der Welt zu

30

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

l�ften, um darin das leuchtende Wort zu finden. Das Buch
muss wie eine Welt gedeutet werden und die Welt wie ein
Buch, damit der intelligible Sinn beider offengelegt werden
kann. Gem�ß der platonischen Tradition ist Gott Logos, Rede,
Vision, leuchtendes Wort. »Im Anfang war das Wort und das
Wort war bei Gott, und Gott war das Wort. Dasselbe war im
Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe geworden,
und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist. In ihm
war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen.
Und das Licht erscheint in der Finsternis und die Finsternis
hat es nicht ergriffen.« Der grunds�tzliche Dualismus zwi-
schen Licht und Finsternis, der F�lle des Seins und dem Ab-
grund des Nichts, wird hier fortgesetzt. »Und das Wort ward
Fleisch und wohnte unter uns.« Gott ist im Menschen und das
Licht in der Finsternis. »Und wir sahen seine Herrlichkeit als
die Herrlichkeit des eingeborenen Sohnes vom Vater.«

Gott kommt auf die Welt herunter. Die Welt selbst steigt
nicht zu Gott hinauf, das kann sie nicht. Allein die g�ttliche
Gnade erl�st und erh�ht die Welt. Durch den Geist der Liebe
ist das Wort in der Wirklichkeit Fleisch geworden, h�rt auf,
eine unpers�nliche Idee zu sein und wird zu pulsierendem Le-
ben – »der Weg und das Leben« –, nicht erst in der jenseitigen
Welt, sondern schon in dieser. Aus Liebe kommt Gott auf die
Welt und aus Liebe kommt die Welt zu Gott. Dieses Leben –
»sterbendes Leben oder lebendes Sterben« – hat an der Ewig-
keit teil (Augustinus).

Das Wort hat nur Sinn, wenn es ein Wort der Liebe ist.
Gott ist die Liebe und aus dem �berfluss seiner Liebe sch�pft,
erl�st und bewahrt er die Welt in der Ganzheit ihres Seins.
Aufgrund der g�ttlichen – geistigen und pers�nlichen – F�lle
und aus seiner freien Entscheidung heraus ist der kosmische
Prozess das Produkt einer Reihe freier, g�ttlicher und mensch-
licher Beschl�sse, entsteht und entwickelt sich, steigt oder f�llt
mit dem unaufh�rlichen Kampf zwischen der sch�pferischen

31

Das Seelenleben. Die Person

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Kraft der Liebe und der zerst�rerischen Kraft des Hasses. Die
Sch�pfung derWelt ist wie die dichterische Sch�pfung frei und
pers�nlich. Gott offenbart sich in ihr verm�ge seines freien
Willens. Der Fall des Menschen ist eine pers�nliche und freie
Handlung, genau wie die Fleischwerdung des Wortes, die Er-
l�sung des Menschen und die Rettung der Welt. Gleiches gilt
f�r die Annahme der Gnade oder die irreduzible Rebellion, an-
hand derer der Mensch und die Welt sich retten oder unter-
gehen.

Gott ist alles in allen

Die platonisch-aristotelische Kosmologie wird in ihren Grund-
festen ersch�ttert. In ihr war die Evolution der Welt von unten
nach oben in einem Prozess verlaufen, der vom Vielfachen
zum Einen, vom Unbestimmten zum Bestimmten, vom Un-
endlichen zum Endlichen, vom Nichtsein zum Sein verlief. In
Wahrheit nimmt schon die neuplatonische Philosophie we-
sentliche �nderungen an dieser dialektischen Ordnung vor.
Ein Teil der prim�ren Einheit und die Vielheit der Dinge sind
das Ergebnis ihrer T�tigkeit. Die Einheit wird durch einen Pro-
zess der Teilung und Diversifizierung aufgel�st und verliert
sich allm�hlich in der negativen Unendlichkeit von Raum und
Zeit. Durch einen umgekehrten Prozess sukzessiver Reinte-
gration kehrt die Welt zu ihrem Ursprung zur�ck und mischt
sich erneut unter die Einheit des Absoluten. Daher der profun-
de Einfluss der neuplatonischen Dialektik auf die Theologie
und die Geschichte des Christentums. Aber zwischen beiden
besteht ein grundlegender Unterschied: Die neuplatonische
Dialektik ist ein nat�rlicher unpers�nlicher Prozess, der logi-
schen und ontologischen, universellen und notwendigen Ge-
setzen unterworfen ist. Die Genese der christlichen Welt ist
eine �bernat�rliche pers�nliche Geschichte, ein dramatisches

32

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Schicksal, das sich im Reich des Geistes und dank der freien
sch�pferischen Macht der Liebe vollzieht.

Der geheimnisvolle unsichtbare Deus absconditus ent-
h�llt sich in der Person des Sohnes, des Sch�pferwortes. Im
g�ttlichen Logos befinden sich implizit die Kategorien, Ideen
und Formen, die Gattungen und Arten, das Saatgut der Welt.
Durch Einwirkung des Geistes tritt das Unausgedr�ckte des
Logos zutage. Die unendliche Mannigfaltigkeit des Kosmos
wird sichtbar. Die Ideen und Formen, die Gattungen und Arten
entfalten sich im Lauf des zeitlichen Universums. Schließlich
kehrt die Welt zu ihrer urspr�nglichen Quelle zur�ck, »zu
ihrem ersten erleuchteten Ursprung«, sie reintegriert und ret-
tet sich durch ihre Heimkehr zur Einheit. »Gott ist der An-
fang, die Mitte und das Ende.«

Gott ist allwesend und alles ist Offenbarung und Abbild
Gottes, Ausdruck seines fruchtbaren Wortes. Da ohne Gott
nichts von dem Seienden w�re, liegt im Seienden Gott vor.
»Gott erf�llt Himmel und Erde, unerm�dlich lenkt und fasst
er in sich alles. Er ist nicht zerstreut in der Welt, noch ver-
schlossen an einem Ort, sondern alles in allem und alles in sich
und �berall. Alles im Himmel, alles auf Erden und im Himmel
und auf Erden alles« (Augustinus). »Gott ist alles in allen«
(Paulus).

Doch bedeutet das nicht das Verschwinden der heteroge-
nen Vielheit im Schoß der ungeteilten Einheit, noch die Auf-
l�sung der unendlichen F�lle der Dinge. Auch die dem Pan-
theismus am n�chsten stehenden Deutungen sprechen nicht
von einem Aufl�sungsprozess, sondern von einer Verfestigung
und Rettung. Die von der Einheit Gottes abgekehrte Welt l�st
sich in der Vielheit der Dinge und im negativen Unendlichen
auf, zerschl�gt sich in lose Bruchst�cke und versinkt im Chaos.
Das ist das Sein des Nichtseins von dem Platon spricht. Aber
das reine Sein, eins und ungeteilt, ohne Eigenschaften noch
Bestimmung, w�re seinerseits ebenfalls die reine Leere. Das

33

Gott ist alles in allen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Sein verringert sich auf das Nichtsein und das Nichtsein auf
das Sein (Hegel). Der Prozess derWiedereingliederung in Gott
ist ein Prozess der »Verg�ttlichung«. Das geschmolzene Eisen
scheint sich in Feuer zu verwandeln. Die erleuchtete Luft ver-
mischt sich mit der Durchsichtigkeit des Lichtes. Nichtsdesto-
trotz bleibt das Eisen Eisen und die Luft Luft. Durch die Ein-
gliederung in Gott h�lt die Welt in ihrem Aufl�sungsprozess
inne, kehrt zu ihrem Mittelpunkt zur�ck, findet ihren Sinn
wieder, verbindet sich mit der Einheit, ist in ihr und durch sie,
wird gesund und gewinnt Selbstvertrauen und R�ckhalt in
einer Liebesgemeinschaft.

Es ist nicht schwer, in diesem kurzen Abriss die klare Ma-
nifestation des dialektischen und historischen Denkens zu er-
kennen, das seit dem Christentum im Abendland vorherrscht.
Die griechisch-r�mische Welt ist im Wesentlichen statisch.
Jede Bewegung zielt auf den Kreislauf ab und damit auf die
unersch�tterliche Ruhe. Daher die Idee der ewigen Wieder-
kehr, die der Unbewegtheit am n�chsten kommt. Das alte Den-
ken kennt keine Geschichte im eigentlichen Sinne. Die vom
Christentum eingef�hrte, historische Dialektik f�gt dem kos-
mischen Prozess das bei, was nicht r�ckg�ngig oder wiedergut-
zumachen ist. Der Mensch und die Dinge scheitern oder retten
sich ein f�r alle Mal und f�r die ganze Ewigkeit. Neben dem
Prinzip der Identit�t und des Widerspruchs errichtet die Logik
der Liebe die Wirklichkeit einer auf der Identit�t der Gegen-
s�tze basierenden Welt. Die Ewigkeit enth�llt sich in der Zeit
und die Zeit hat teil an der Ewigkeit. Selbst die einfachsten
Wesen – die Feldlilie, der Grashalm – sind Gottes Gesch�pfe
und retten sich in Gott.

Bei diesem grandiosen Prozess, der von Gott zurWelt und
von der Welt zu Gott verl�uft, kommt dem Erscheinen des
Menschen eine besondere Rolle zu. Der menschliche Geist l�u-
tet die Heilsgeschichte der Welt ein und erm�glicht die R�ck-
kehr und Wiedereingliederung. Darin liegt das Geheimnis sei-

34

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ner Natur, sein Elend und seine Gr�ße. Der Mensch ist aus
Lehm und Staub gemacht, aber sein Geist ist vom Odem Got-
tes erf�llt. Als Abbild Gottes spiegelt sein Verstand das Wort.
Im voradamischen Zustand lernt der Mensch Gott kennen und
alle Hierarchien, die die Welt an ihren h�chsten Sch�pfer bin-
den. Im menschlichen Geist spiegelt sich alles. Da er vom
sch�pferischen Logos erf�llt ist, besitzt er virtuell die Welt.
Die Ideen und die Formen, die Rangordnung der Gattungen
und Arten – R�ckgrat des Kosmos – finden sich in der mensch-
lichen Vernunft vorgebildet. Der Kosmos spiegelt sich im Mi-
krokosmos, und da der menschliche Geist den Kosmos virtuell
in sich tr�gt, h�ngt die Rettung der Welt von der Rettung des
Menschen ab. Gott braucht den Menschen. Der menschliche
Geist ist f�r Gott unverzichtbar.

Aber durch die S�nde verliert der Mensch die Geistigkeit
und wird zum Tier. Der Hochmut entfernt und l�st ihn von der
Geistesgemeinschaft und dem Licht des Wortes. Er f�llt in die
Vielheit der Welt und in die negative Unendlichkeit, in wel-
cher er durch die Zeugung, die Fortpflanzung und den Tod im
Nichts versinkt. Mit Verschwinden des Mittlers – des Anthro-
pos der dionysischen Tradition – im und durch den Menschen
geht die Welt f�r Gott verloren.

Die Trag�die des Menschen und der Welt – die Trag�die
Gottes – ist dem Geheimnis des Werdens und der g�ttlichen
Offenbarung wesenhaft. Um die Welt zu retten, wird Gott
Mensch, kehrt das Wort auf die Welt zur�ck, der Geist geht
auf den Menschen nieder und mit dem Geist die M�glichkeit
der Rettung. Das Drama der Passion verwandelt den Tod in
Auferstehung. Alles h�ngt nun vom Menschen ab, seinem
freien Entschluss, die Gnade anzunehmen oder abzulehnen.
Wenn er sie dankbar annimmt, rettet er seine Seele und mit
ihr die Welt. Wenn er sie hochm�tig ausschl�gt, entfernt er
sich von Gott und scheitert unweigerlich. Und mit ihm schei-
tert die Welt.

35

Gott ist alles in allen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Wenn die Zeit reif ist, kehrt das ganze Universum, das
Gott entsprungen ist, zu Gott zur�ck. Genau wie es vor der
Sch�pfung nichts außerhalb von Gott gab, so bleibt am Ende
der Dinge auch nichts außerhalb von ihm. Mit dem Ver-
schwinden der Materie, mit der Vergeistigung des K�rpers
und der Verwandlung derWelt kehrt alles zumGeist undWort
zur�ck. Durch die Kommunion der Geister geht das Vielfache
im Einen auf. Die Vielheit der Personen verh�lt in ihrem ver-
rinnenden Lauf und heftet sich an den eigenen, pers�nlichen
Mittelpunkt. Die durch den Geist und Logos imMenschen vor-
liegendeWelt kehrt zum Vater zur�ck. Das menschliche Leben
hat gewissermaßen teil am g�ttlichen Leben. »Wir sind G�t-
ter«, sagt Paulus. Die pers�nliche Beziehung zwischen Mensch
und Gott vollzieht sich schon im diesseitigen Leben vermittels
der militanten Teilhabe des Geistes an der Geschichte und im
umfassenden Sinne in der glorreichen Gottesstadt am Ende al-
ler Zeiten.

Rettung durch Gnade

Gott ist weiterhin Logos. »Im Anfang war das Wort.« Aber so
wie zuvor die Liebe die Funktion des Logos war, stehen jetzt
der Sinn und sogar die Existenz selbst des Logos in enger Ab-
h�ngigkeit zum Sinn der Liebe. Das Evangelium nach Johan-
nes best�tigt es: »Gott ist die Liebe.« Er besitzt also nicht nur
die Liebe. Die Liebe geh�rt nicht einfach zu seinen mehr oder
weniger essenziellen Besitzt�mern, sondern sie ist eins mit
seinem lichten Wesen.

Damit kann die Liebe schon nicht mehr ein Kind der Ar-
mut und des Reichtums sein. Nichts hat sie mehr gemein mit
der Bed�rftigkeit noch dem Gewinndenken. Sie ist ganz und
gar Reichtum, der einzige wirkliche und wahrhaftige Reich-
tum. Als alleinige Tochter der F�lle und des �berflusses ver-

36

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

k�rpert sie die h�chste F�lle. Sie ist kein D�mon. Sie ist das
Wesen Gottes.

Daraus folgt, dass sich die Liebe im eigentlichen Sinn nur
bei Gott findet. Gott ist der Quell aller Liebe. Aufgrund der
Gottesliebe sind die Dinge, was sie sind, und haben teil an der
Liebesgemeinschaft. Die gesamte Sch�pfung ist ein Werk der
Gottesliebe. Gott schafft die Welt, weil seine eigene Existenz
ihrer bedarf. Die h�chste F�lle erschafft aus dem eigenen �ber-
fluss die ganze Wirklichkeit. Der plethorische Geist vergießt
sich, und damit schafft er die Welt und erh�lt sie. »Durch Got-
tes Gnade bin ich, was ich bin« (Augustinus). Wenn mir der
g�ttliche Beistand fehlt, breche ich zusammen.

Schon ist Gott nicht mehr das Denken, das gedacht wird,
der unbewegte und gleichm�tige Beweger, sondern geistige
F�lle, lebendige und pers�nliche Kraft. Der Geist ist Liebe
und die Liebe ist Leben, h�chstes, sch�pferisches Leben.

Die Menschenliebe – das liebende Bewusstsein in allen
seinen Formen – ist allein durch die Gnade m�glich, die Gott
dem Menschen durch seine Liebe schenkt. Man wird nicht
durch eine Bem�hung w�rdig, noch ist das W�rdigsein das Er-
gebnis eines unendlichen Strebens; es ist die Frucht des Gebe-
tes. Die W�rde l�sst sich nicht in einer bem�hten Haltung er-
ringen, sondern in einer knienden Stellung. Auch ist sie nicht
die Bef�higung zu erobern, sondern das Bef�higtsein zu emp-
fangen und zu erkennen. Die Gnade wird �ber uns ausgesch�t-
tet. Sie ist eine unverdiente Gabe. Man muss f�hig sein, sie zu
empfangen.

Alles, was ich bin, habe ich empfangen. Alles, was ich ge-
be, wurde mir zuvor gegeben. Verm�ge der Liebe dringt Gott
in das pers�nliche Gewissen ein und wird in der Tiefe des Geis-
tes gegenw�rtig. Die Gnade verwandelt sich in die Pflicht,
dankbar zu sein. Der beunruhigende und widersinnige, in die
Pforte der H�lle gemeißelte Spruch Dantes wird auf diese
Weise verst�ndlich: Entstanden durch »die Allmacht Gottes,

37

Rettung durch Gnade

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

die h�chste Weisheit und die erste Liebe« ist die H�lle das Er-
gebnis der g�ttlichen Liebe. Wenn der Mensch aus Hochmut
nach Unabh�ngigkeit strebt, f�llt er aus der Gnade heraus
und verliert sich im Nichts.

Die Liebe h�rt auf, eine aufsteigende Macht zu sein, also
der Aufstieg von den niederen Stufen des Seienden zu den
obersten. Die Skala der platonischen Liebe ist imWesentlichen
aufsteigend. Die geistige F�lle, die die christliche Liebe voraus-
setzt, strebt nach nichts und gibt nichts vor. Sie ist fast immer,
in der einen oder anderen Form, Abstieg. Sie gibt sich einfach
aus und allein aus diesem Grund erf�llt und verkl�rt sie, was
immer sie ber�hrt. »Wes das Herz voll, des geht der Mund
�ber.« Aus Liebe wird Gott zum Sch�pfer. Aus Liebe steigt er
auf die Erde nieder und wird zum Menschen unter Menschen,
zum Armen unter Armen, und l�sst sich ans Kreuz nageln.

In der Trag�die des Gottessohnes, der ein Mensch aus
Fleisch und Blut wird, findet der rettende und erl�sende Sinn
der christlichen Liebe seine sublimste Darstellung. Der Gott-
Mensch ist f�r die Menschen ein Stein des Anstoßes, und das
ist er, eben weil er seine Liebe �ber die einfachen Gesch�pfe
ausgießt – die Kinder, die Schwachen, die S�nder, die Armen
im Geiste, die Hungrigen, die Durstigen … Aus Liebe steigt er
herab auf das, was am ehesten zu scheitern droht, und errettet
es allein durch seine Gegenwart.

Das hat nichts mit einem Werteverfall zu tun, wie Nietz-
sche glaubte, noch mit einer weinerlichen Degradierung, die in
die Lebensmitte ein kl�gliches dekadentes Ideal stellt. Es be-
deutet vielmehr genau das Gegenteil. Das Christentum ist kein
vager Sentimentalismus. Gerade den verurteilt es. Die Schrif-
ten der Evangelisten verstr�men Freude, Heiterkeit, Jubel und
Unbeschwertheit. Selbst die Trag�die der Passion wird durch
eine glorreiche Auferstehung gekr�nt. Die Liebe richtet sich
nicht ausschließlich auf die niedrigen Dinge, und selbst wenn
sie es tut, wertet sie diese nicht als solche, noch macht sie da-

38

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

raus ein Ideal. Sie ist kein Verfall und keine Zerst�rung der
Werte. Die Liebe ist aus sich selbst heraus der h�chste Wert
und die F�lle des Seins. Nur ein plethorischer Geist, mit Gnade
und Wahrheit erf�llt, ist dazu bef�higt, sich r�ckhaltlos hin-
zugeben und seine erl�sende Gnade ohne Unterschied auf das
Niedrige und das Hohe, das Reiche und das Arme, das Beschei-
dene und das Hochm�tige auszusch�tten. Hoch und Niedrig,
alles rettet sich durch die Gegenwart der Liebe. Die Liebe
macht aus dem Mangel eine F�lle, aus der Erniedrigung eine
Erl�sung.

Auf diese Art werden Mitleid und Barmherzigkeit m�g-
lich und notwendig. Ihre W�rde erkl�rt sich nur durch eine
Welt, in der das geistige Reich die treibende Kraft ist und in
der die Natur nichts anderes als eine im Meer des �bernat�r-
lichen versunkene Insel darstellt. Der unermessliche Logos
steigt auf die Dunkelheit herab und erhellt sie durch die Macht
der Liebe. Der ganze Sinn und die ganze W�rde der Naturdin-
ge ist Widerschein der Gnade. Wer die Gnade besitzt, schenkt
sie weiter in dem Maß, in dem er sie empfangen hat.

Und indem er so handelt, gehorcht er eigentlich nur einer
Notwendigkeit seiner eigenen Existenz. Die Rettung erfolgt
nicht durch die progressive Anh�ufung von Reicht�mern.
Der Geist und die Gnade werden uns auf einmal �bertragen.
Sobald wir uns in ihrem Besitz sehen und der Bereich der In-
nerlichkeit ausgef�llt ist, wird unser restloses �berfließen und
Hingeben zu einem nat�rlichen Bed�rfnis. Darin liegt keine
Berechnung noch irgendein utilitaristischer Vorsatz. Wer lebt,
entlebt sich. Wer in Gnade steht, gibt aus Gnade und mit Gna-
de, ohne im Geben zu verlangen, noch an die Folgen seiner
Gabe zu denken. »Wer das Leben sucht, wird es verlieren.
Wer auf sein Leben aus Liebe verzichtet, wird es erlangen.«
Wer wenig besitzt, wuchert mit dem Wenigen. Der geistige
Reichtum ist verschwenderisch mit seinen Reicht�mern. In
seiner freien Spontaneit�t spiegelt sich eine herrliche Unbe-

39

Rettung durch Gnade

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

k�mmertheit um die Zwecke. »Suche das Reich Gottes und
seine Gerechtigkeit.« Der Rest wird ihm dazugegeben. Die
Liebe ist es, die uns Gott n�herbringt und an seinem sch�pfe-
rischen Wesen teilhaben l�sst.

Es ist ein Irrtum, im Christentum den Anstoß f�r die as-
ketische Haltung zu suchen, die, weil sie ein Leben in einer
anderen Welt predigt, das Diesseits flieht und verneint. Die
Rettung durch die Flucht, sogar in den christlichen Formen,
findet ihren Ausgangspunkt in den dualistischen Auffassun-
gen von Tag und Nacht, die den primitiven Religionen eigen
sind, sowie in einer gewissen Auslegung des platonisch-ero-
tischen Deliriums. Tats�chlich sucht der zur Religion erhobene
platonische Idealismus die Welt der fl�chtigen Erscheinungen
zu �berwinden und die Region der ewigen Ideen zu ersteigen,
wo – vielleicht zusammen mit der Zeitlichkeit – die Per-
s�nlichkeit verlorengeht. Allein der Tod ist imstande, das
leuchtende Geheimnis zu l�ften. In der christlichen Tradition
wird die Rettung schon in dieser Welt m�glich, durch Gottes
Liebe zur Welt und seine pers�nliche Gegenwart in ihr. Das
irdische Leben wird geheiligt und verwandelt. Der »eigene
Tod« ist nichts anderes als der Beginn eines neuen Lebens,
einer neuen Art Leben, die schon aus diesem Leben ein anderes
macht. Der Mensch heiligt sich in der Gemeinschaft mit den
Menschen allein schon dadurch, dass er die h�chsten Gebote
der N�chstenliebe und der Liebe zu Gott erf�llt. In der geisti-
gen Gemeinschaft taucht die Idee des N�chsten und der Man-
nigfaltigkeit der Geister auf, die, weil Kinder Gottes, alle glei-
chermaßen w�rdig sind. Das ganze Leben wird geheiligt. Die
Offenbarung des leuchtenden Geheimnisses verlangt schon
nicht mehr den Tod. Es enth�llt sich ganz und gar im Leben
durch Gottes Gegenwart in den Kreaturen.

Die h�chste Tugend der Griechen – die Arete – ist in
Wirklichkeit Hochmut, Selbstliebe, das unstillbare Streben
nach Ehre und um der Ehre willen Tod. Jeder rettet sich, wenn

40

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

m�glich, durch die Sublimierung des Lebens und das Streben
nach dem unpers�nlichen Licht. In der rein asketischen Hal-
tung liegt noch ein Rest von diesem abgesonderten, zutiefst
hochm�tigen Leben. Gegen�ber dieser ritterlichen Verach-
tung des Lebens und der Gemeinschaft zeichnet sich das Chris-
tentum und seine kniende Haltung durch einen grenzenlosen
Respekt und eine tiefe Ehrfurcht aus. Alles verdient Liebe und
zwar einzig und allein, weil es existiert. Symbol dieser Hal-
tung ist der »BruderWolf« des hl. Franziskus und die kindliche
Freude des ganzen franziskanischen Lebens. Der Sinn des Le-
bens findet sich nicht in einem andauernden Fortschritt, noch
in der Besitzvermehrung durch »�ußere«, materielle oder ide-
elle G�ter. In jedem Augenblick des individuellen oder kollek-
tiven Lebens ist es m�glich, die F�lle und Vollendung zu erlan-
gen. Um sie zu erreichen, ist es nicht notwendig, eine hohe
Stellung innezuhaben. Der Geringste vermag das Gr�ßte zu
vollbringen. Der Eingebildetste kann in Ungnade fallen. Das
Niedrigste wird zum H�chsten. Dazu reicht es, in der Gemein-
schaft von Geist und Liebe zu stehen. Die einzige S�nde – die
S�nde gegen den Geist – ist der Hochmut, also die S�nde, sich
selbst zu gen�gen, und damit freiwillig fern von der Gnade
und der Gemeinschaft Gottes zu leben.

Aus dem Gesagten folgt, dass die Erl�sung immer rigoros
pers�nlich ist und von der Bef�higung zur Demut und Barm-
herzigkeit abh�ngt. Die pagane Liebe sucht die Rettung in den
Ideen, in den unpers�nlichen Strukturen der Vernunft, die das
Richtmaß bilden. Die christliche Liebe ist unmittelbar auf das
Zentrum der konkreten Person gerichtet. Die Ideen verwan-
deln sich in den Inhalt des g�ttlichen Geistes und ihre Existenz
ist bedingt durch das Denken, das sie denkt. Außerhalb der per-
s�nlichen – g�ttlichen und menschlichen – Subjektivit�t und
der Gemeinschaft der Geister verschwindet die Wirklichkeit.
Die Person r�ckt ins Zentrum und wird zur Achse der Welt.
Die Innerlichkeit wird zum Tabernakel. Alles h�ngt von ihr

41

Rettung durch Gnade

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ab. Außerhalb der pers�nlichen Erfahrung gibt es keinen Sinn.
Die Welt des st�ndigen Strebens nach immer h�heren und rei-
neren Sph�ren wird durch eine Welt ersetzt, in der sich die
Wesen in Liebe verbinden und in der Einheit einer h�chsten
Gemeinschaft zueinanderfinden.

Zwischen Liebe und Logos

Denn das vom Christentum ins Abendland eingef�hrte neue
Leben erz�hlt uns Dinge, »die von den Ohren und Augen der
Menschen nicht geh�rt noch gesehen werden k�nnen, geheim-
nisvolle Dinge, die jenen vorbehalten sind, die Gott lieben«
(Paulus).

Ein großes Geheimnis stiftet eine heillose Verwirrung.
Ein neues oder erneuertes Leben gibt den Worten neuen Sinn
und verwandelt grundlegend die Bedeutung der Liebe. »Du
warst in mir, ich aber suchte dich draußen. Und aufgrund mei-
ner abstoßenden H�sslichkeit wandte ich mich den sch�nen
Dingen zu, die deine Sch�pfung sind. Du warst bei mir und
ich war nicht bei dir« (Augustinus). Gott ist in mir. Deshalb
ist durch Gott alles in mir. Nur ich bin außer mir, kenne mich
nicht und verirre mich, wenn ich mich direkt den Dingen hin-
gebe, fern von Gott.

Daher kommt keiner »der K�rper, das Firmament, die Ge-
stirne, die Erde und ihre Reiche an die kleinsten der Geister
heran, denn diese kennen alles �brige und sich selbst, die K�r-
per nichts.« »Die Gesamtheit der K�rper und die Gesamtheit
der Geister und all ihr Tun wiegen nicht die Aktion der Barm-
herzigkeit auf. Die n�mlich geh�rt einer unendlich h�heren
Ordnung an« (Pascal).

Damit werden die Horizonte und Perspektiven der abend-
l�ndischen Kultur f�r immer verschoben. Die »objektiven«
Fragen werden zu »pers�nlichen« Fragen. Der Dialog wird

42

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

durch die Kommunion ersetzt. Und jede wahrhaftige L�ute-
rung ist vertrauliche Mitteilung oder Beichte.

Das neue Leben findet erst sp�t seine angemessene phi-
losophische Formulierung. Man k�nnte sogar sagen, dass es
sie bis heute noch nicht gefunden hat. Die Strukturen der alten
Metaphysik, die ihm einen rationalen Sinn verschaffen sollen,
scheitern bei ihrem Vorhaben. Es ist nicht leicht, das Prinzip
vom Gott der Liebe aufrechtzuerhalten, ohne wesentliche �n-
derungen am hellenischen Logos vorzunehmen. Augustinus
und andere Kirchenv�ter haben es versucht. Auf sie geht gr�ß-
tenteils das Schema zur�ck, das wir gerade aufgezeichnet
haben. Das Geb�ude wankt in seinen Grundfesten. Noch
schwieriger ist es, anhand der Charakteristika des griechisch-
r�mischen Eros die Liebe der Evangelien – die Caritas – zu
deuten. Es verursacht un�berwindliche Schwierigkeiten, den
unbewegten Beweger in die christliche Metaphysik einzu-
gliedern. Ruhe und Gleichmut sind das genaue Gegenteil von
Liebe.

In gewissem Sinne l�uft jeder Versuch, die Liebe zu be-
weisen, unweigerlich auf ihre Zerst�rung hinaus. Die Existenz
Gottes zu »beweisen«, heißt, Gott in gerade dem Punkt aus-
zul�schen, der sein Wesen ausmacht. Deshalb behauptet die
christliche Metaphysik sehr folgerichtig, dass ohne den Glau-
ben, der auf der Gnade gr�ndet – also dem vorausgehenden
Besitz der Liebe –, der Logos nicht t�tig werden kann. Die Lie-
be geht dem Logos voran. Die Wissenschaft setzt den Glauben
voraus.

Die Dialektik des erneuerten Geistes ger�t pausenlos in
Widerstreit zu den Auffassungen der alten begrifflichen Logik.
Die Logik – das Wort – t�tet den Geist, und der Geist zerreißt
die engen Maschen des Gesetzes. Rationalismus und Mystik
sind Widersacher und verneinen sich gegenseitig. Nur selten
und sporadisch kommt es zu einer scheinbaren �berwindung.
Mit Beginn der Neuzeit erreicht der Gegensatz seinen H�he-

43

Zwischen Liebe und Logos

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

punkt und wird sich seiner selbst vollends bewusst. Von da an
wird es immer dringlicher, zur Formulierung einer einheitli-
chen, koh�renten Interpretation zu gelangen.

Bevor es dazu kommen kann, m�ssen zun�chst genau,
und sogar �bertrieben genau, die Konfliktpunkte umrissen
werden, und es muss gekl�rt werden, inwiefern dieselben Be-
griffe in der einen und anderen Welt vollst�ndig verschiedene
Dinge bezeichnen. Es muss vermieden werden, einer ober-
fl�chlichenWortinterpretation anheimzufallen. Vielleicht l�sst
sich schematisch sagen, dass die Alten die Dinge von außen be-
trachteten. Die Modernen, also die Christen, betrachteten sie
von innen. F�r die Alten handelte es sich um »Dinge« und Be-
ziehungen zwischen »Dingen«; f�r die Modernen um »Per-
sonen« und Beziehungen zwischen »Personen«. Von außen be-
trachtet scheinen die Dinge eindeutig, abgegrenzt, strahlend.
Von innen besehen geheimnisvoll und verworren, dunkel und
zugleich blendend. Das ist der Unterschied zwischen einem
»oberfl�chlichen« Blick und einem tiefgehenden Blick. Die alte
Welt besteht aus Umrissen, Fl�chen, Linien und K�rpern. Die
moderne Welt ist eine Gemeinschaft personaler Wesen.

44

Die christliche Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

3. Die intellektuelle Gottesliebe

Die intellektuelle Vernunft

Vor dem Erscheinen der nuova scienza und der neuen Ontolo-
gie, die zugleich deren Ursprung und Folge ist, befinden sich
das Sein und das Gute in der organischen Einheit der Welt.
Das Gute ist die Vollendung des Seins. Das B�se ist nichts an-
deres und kann nichts anderes sein als die Teilhabe am Nicht-
sein.

Diese Vorstellung findet sich auf mehr oder weniger ex-
plizite Weise in der gesamten Philosophie, die der Renaissance
und dem modernen Rationalismus vorangeht. Sie l�sst sich in
der christlichen und der heidnischen Welt finden, in Platon
und Aristoteles, Augustinus und Thomas von Aquin. Sie wird
nur von bestimmten, zweitrangigen Str�mungen verworfen,
in denen schon die spezifisch »moderne« Mentalit�t vorgebil-
det ist.

Die Wirklichkeit ist im Wesentlichen heterogen. Jedes
Seiende verf�gt �ber seine Eigenheit. Jedes Ding hat seinen
naturgegebenen Platz und ist ein Schl�sselelement des Univer-
sums. Es strebt nach dem eigenen Ort, der in ihm ein unwider-
stehliches Sehnen ausl�st. Denn er bedeutet seine Natur, sei-
nen Sinn und sein unver�ußerliches Ziel, sein ganzes Sein und
seinen ganzen Wert. Es ist notwendig, dass alles Seiende und
jedes einzelne Wesen auf ihren Platz gelangen. Wenn sie ihn
erreichen, und je nachdem in welchem Umfang sie ihn einneh-
men, verwirklichen sie ihr Ziel, und im Universum herrscht
die Ordnung der Liebe. Wenn sie ihn verlieren oder verlassen,

45

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

verfl�chtigt, vergeht oder zerf�llt die harmonische Struktur
der Welt. Der einzelne Verlust wird auf nicht wiedergutzuma-
chende Weise die Ordnung der Gesamtheit beeintr�chtigen.
Nichts ist grundlos vorhanden. Weil jedes Ding �ber einen
Grund verf�gt, und in dem Maße, wie es �ber einen solchen
verf�gt, l�sst sich mit Fug und Recht behaupten, dass es etwas
ist. Wenn es diesen verliert, verliert es seinen Sinn und Da-
seinsgrund und damit seine Existenz.

Die gesamte Wirklichkeit ist im Wesentlichen heterogen
und qualitativ. Die Begriffe der Metaphysik und der Physik
besitzen einen teleologischen normativen Charakter, genau
wie die der Ethik und der Wertewissenschaften. Die »h�chs-
ten« Formen der Bewegung, jene, in denen das »nat�rliche
Streben« die h�chste W�rde erlangt, sind die, die zu den
»kreisf�rmigen und gradlinigen« Bewegungen geh�ren, d.h.
zu jenen der unmittelbar durch die Gottesliebe bewegten Him-
melsk�rper. Im Gegensatz zu den »himmlischen« Bewegungen
verf�gen die »irdischen« Bewegungen der sublunarischen
Welt �ber eine geringere, untergeordnete Qualit�t. Es gibt gu-
te und b�se M�chte, M�chte, die zur Vollendung streben und
M�chte, die zur Vernichtung f�hren.

Der Sinn und die Richtung der Dinge beruhen auf der In-
tention des durch die Liebe beseelten Logos. Der Logos be-
wahrt dem Seienden das ihm eigene Wesen, gliedert sich ein
in die Hierarchie der Gattungen und Arten, wird gem�ß seiner
nat�rlichen Bestimmung definiert und beschrieben. Die Steine
fallen, sie fallen geradewegs auf ihren Platz, denn der steht
ihnen rechtm�ßigerweise zu. Der Mensch benutzt seine Ver-
nunft, weil sich sein nat�rlicher Platz im Einzugsbereich der
Vernunft befindet. Die Funktion der Wissenschaft ist es, den
in jedem Ding implizit vorliegenden Logos zu erhellen, sein
irreduzibles Wesen, das mit seinem Schicksal und seinem
Zweck verkn�pft ist. Indem sie sein Wesen offenlegt, stellt sie
jedes Ding an den ihm zugeh�rigen Ort, erkennt seine Funk-

46

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

tion und sein Schicksal innerhalb der Ordnung des Kosmos an
und fixiert seine Bestimmung und seinen Zweck.

Das Universum ist eine organische Struktur, eine einheit-
liche Totalit�t, in welcher die Teile im Dienst des Ganzen ste-
hen, und das Ganze im Dienst der Teile. Sein Gesamtsinn er-
gibt sich aus der Verkn�pfung der einzelnen Bestrebungen
und Begehren, und die einzelnen Bestrebungen werden erst
sinnvoll, indem sie sich der h�chsten Einheit des Ganzen zu-
wenden. Weil es eine totalit�re Einheit der Wesen gibt, erhal-
ten die einzelnen Dinge die W�rde, die ihnen die F�lle ihres
Seins �bermittelt. Weil die einzelnen Dinge �ber W�rde und
Wert verf�gen, besitzt die Gesamtheit einen obersten, umfas-
senden Sinn. Alles steht in einem Bezugsverh�ltnis zu allem.
Alles ist unersetzlich und irreduzibel. Es gibt einen Kosmos im
strengen Sinne des Wortes. Und da im Universum – uni-ver-
sum – das Sein das Gute ist, ist alles wesenhaft gut. So garan-
tiert es die Ordnung der Liebe. Allein die ungeordnete Liebe,
der wirre Trieb, ist imstande, die Welt zu verst�ren. Und im
Gefolge dieser Liebe befinden sich »Aufl�sung«, »Scheitern«,
»Zerstreuung«.

Gegen�ber dem harmonischen Organismus, den die st�tzende
Einheit von Liebe und Logos darstellt, steht die intellektuelle
Vernunft mit ihren dringlichen Forderungen, die sie an die
Welt richtet. Das Ziel des neuen wissenschaftlichen Ideals kon-
zentriert sich auf das Ziel der reinen intellektuellen Betrach-
tung, die frei ist von jeder sentimentalen und aktiven St�rung.
Ein analoger Vorsatz fand sich schon in Griechenland und
f�hrte in Jonien zur Geburt des wissenschaftlichen Geistes,
der die Seele der abendl�ndischen Kultur ist.

Verschiedene Philosophen der Schule von Elea, der Ato-
mismus und der mathematische Pythagoreismus haben ihn
machtvoll versp�rt, und schließlich hat er sich in die h�chste
Vollendung des aristotelischen Gottes gefl�chtet. Unter dem

47

Die intellektuelle Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Einfluss der mathematischen Physik steigt die reine Vernunft
zur Erde nieder und nimmt ihren Platz in der Mitte der Men-
schenkultur ein.

Die Norm von Intelligenz und Wahrheit, die im Zentrum
des geistigen Lebens errichtet wird, beruht – wie die reine Ma-
thematik, die ihr als Modell dient – auf Strenge und M�ßi-
gung. »�berst�rzung und Voreiligkeit« m�ssen vermieden
werden, und von der intellektuellen T�tigkeit und jedem ihrer
Schritte ist eine v�llige Evidenz, Klarheit und Unterscheidung
zu verlangen, die Wirklichkeit der Dinge ist einer strengen
Analyse zu unterziehen, bis man zu einfachen Elementen ge-
langt, die sich durch einfache Gr�nde belegen lassen. Nur so
wird es m�glich, die Dinge den rigorosen Mechanismen der
Berechnung zu erschließen und einem wissenschaftlichen An-
spruch zu gen�gen. Gem�ß dem alten pythagoreischen Vor-
satz muss der Kosmos Zahl und Maß unterworfen werden.
Nur das, was sich mit mathematischen Formeln berechnen
l�sst, kann Anspruch erheben, wahr bzw. wirklich zu sein.

Allein die Berechnung bringt Klarheit, Unterscheidung
und mithin Evidenz. Real ist das Abw�gbare, das Messbare.
Die mensura ist ein Akt der mens. Aber nur das Homogene
l�sst sich messen. Das ist eine Grundregel des Rechnens. Jede
mathematische Aufgabe verlangt die Homogenit�t der Daten.
Die Anh�ufung heterogener Wirklichkeiten – St�hle, Blumen,
B�cher… – wird niemals eine Summe ergeben. Die sogenann-
ten Berechnungen mit konkreten Zahlen sind tats�chlich eine
Fiktion. Wir gehen davon aus, dass die Dinge, mit denen wir
uns befassen, gleich sind, weil wir uns �ber ihre Unterschiede
hinwegsetzen. In Wirklichkeit arbeiten wir nicht mit konkre-
ten Dingen, sondern mit Einheiten, die einer weniger radika-
len Abstraktion unterliegen. Wir k�nnen St�hle, Blumen, B�-
cher … z�hlen, weil wir annehmen, dass alle Blumen, alle
St�hle, alle B�cher gleich sind. Aber in der konkreten Wirk-
lichkeit sind sie das nicht. Nur weil sie verschieden sind, k�n-

48

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

nen wir behaupten, dass es mehrere sind. Ihre Vielheit ver-
schmilzt mit ihrer Individualit�t. Um die Rechnung durch-
zuf�hren, sehen wir davon ab, dass sie verschieden sind, und
machen einige daraus, d.h. Einheiten. Jeder Unterschied – in
Farbe, Gr�ße, Perspektive … – w�rde sie diversifizieren und
damit heterogen machen, also inkommensurabel. Jede Quali-
t�t ist grunds�tzlich irrational.

Die Homogenit�t ist eine Forderung der Vernunft. Sie ist
die unweigerliche Folge der konsequenten Anwendung des
Prinzips der Identit�t und des Widerspruchs. Jede Heterogeni-
t�t ist widerspr�chlich. Nur die Methoden der analytischen
Geometrie machen es m�glich, mit Klarheit und Pr�zision
�ber Zahlen oder bestimmte Figuren nachzudenken. Um die
Welt �ber die Klarheit des Verstandes zu erfassen, muss sie
notwendigerweise in ihrem Kern �ber eine mathematische
oder quasi-mathematische Struktur verf�gen. Die physische
Welt ist Ausdehnung und Bewegung innerhalb der Ausdeh-
nung. Und die Bewegung – die einzige rationale Wirklichkeit
– beschr�nkt sich auf den relativen Ortswechsel.

Die Wirklichkeit ist identisch und gleichg�ltig, d.h., sie
ist an nichts interessiert, weder am »Hohen« noch »Nied-
rigen«, weder an der Bewegung noch der Ruhe. Da es keine
verschiedenen oder bevorzugten Orte gibt, bzw. geben kann,
sind die Bewegung und die Ruhe gleichg�ltig und relativ. Das
ist das Prinzip der Ruhe und Relativit�t. Was sich bewegt,
bleibt in Bewegung, solange es nicht behindert wird. Was ruht,
verh�lt in dieser Ruhestellung, solange es nicht beunruhigt
wird. Bewegung und Ruhe sind schlussendlich identisch und
austauschbar. Der Grundsatz der Bewegungslosigkeit ergibt
sich notwendigerweise aus dem Postulat der universellen In-
differenz.

Der Wechsel ist radikal und entscheidend. In einer Welt
heterogener, �ber einen eigenen Sinn und eine eigene Funk-
tion verf�gender Eigenschaften ist alles pers�nlich und un-

49

Die intellektuelle Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

�bertragbar. Die Individuen befinden sich im Dienst einer Idee,
die sie einordnet und ihnen eine universelle Bedeutung ver-
leiht. Aber die universellen Gesetze – Arten, Gattungen, For-
men … – sind Formen und Gesetze individueller Wirklichkei-
ten. Auch die großen Abteilungen der Wirklichkeit besitzen
verkn�pft mit ihrer universellen Wirklichkeit ein Profil und
eine pers�nliche Physiognomie. Jede hierarchisch organisierte
Gruppe ist ebenfalls in gewissem Sinne eine Person. In der
identischen Welt der mathematischen Physik ist alles grund-
s�tzlich austauschbar. Alles besitzt denselben Wert, und da
nichts �ber einen eigenen Wert verf�gt, hat im Grund nichts
einen Wert. Alles ist gleichg�ltig.

Auf eine Welt, in der alles »interessant« war, folgt eine
Welt, in der alles »gleichg�ltig« ist. Das, was nicht so ist, was
�ber besondere Unterschiede, Antriebe oder Anziehungspunk-
te verf�gt, kann nur eine fl�chtige und illusorische Erschei-
nung, eine Illusion oder ein Blendwerk sein. So schreibt es die
wissenschaftliche Forderung nach universeller Intelligibilit�t
vor. Das alte und mittelalterliche Universum und seine pers�n-
lichen organischen Strukturen verbergen eine uniforme iden-
tische Welt: Die Welt der wahren Wirklichkeit – Atome, Wir-
bel, Materie, Energie … Die antike Polychromie verdeckt
einen grauen stillen Untergrund. Alle Orte sind gleich. Alle
Bewegungen – nat�rlicher oder geistiger Art – sind gleichg�l-
tig. Eine einzige Substanz bildet die wahre tiefe Wirklichkeit.

Hinsichtlich der Fortschritte der neuen Wissenschaft –
Kopernikus, Galileo, Descartes, Huygens, Newton … – besitzt
die neue Auffassung alle Merkmale einer evidenten Wahrheit.

50

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Drei Forderungen

Und nicht nur das. Wichtige �berlegungen ontologischer und
theologischer Art geben ihr einen starken R�ckhalt. Eine alte
Idee mit tiefen geschichtlichen, christlichen und hellenischen
Wurzeln – Augustinus, Plotin … – findet Eingang in die neue
Geisteshaltung, passt sie an, entwickelt sie und ist Ausgangs-
punkt f�r die großen rationalistischen Metaphysiken des 17.
und 18. Jahrhunderts. Von alters her war man der Ansicht,
dass sich nichts erkl�ren oder begreifen lasse, ohne den Bezug
auf die Einheit. Damit etwas Sinn bekommt, muss es in Bezie-
hung zur kosmischen Einheit gesetzt werden. Insofern be-
schr�nkt sich das Zeitliche auf das Ewige und verschwinden
die Antinomien, die das Ergebnis der fl�chtigen widerspr�ch-
lichen Erfahrung sind. Jeder in die Unendlichkeit gestellte Wi-
derspruch f�hrt uns zur ungeteilten Einheit. Um das in der
Erfahrung implizite Sein zu erreichen, ist es notwendig, seine
zeitliche Vielheit auf das von ihm angek�ndigte Unendliche zu
projizieren. In diesem befindet sich die Wurzel seines wahr-
haftigen Seins. Jede Begrenzung ist Verneinung. Es ist nicht
m�glich, eine Teilwirklichkeit rational zu denken, denn als sol-
che ist sie widerspr�chlich: Im Hinblick auf die Totalit�t ver-
liert sie ihre Legitimit�t und erlangt ihren vollen Sinn (Cusa-
nus).

Diese zuvor eng an die organische Vorstellung vom Uni-
versum gebundene Idee verwandelt sich pl�tzlich in das
machtvollste Werkzeug ihrer vollst�ndigen Zerst�rung. Dazu
reicht es, wenn man von der sogenannten Analogie und �qui-
vozit�t des Seins zur Idee vom univoken Sein �bergeht, f�r die
das Sein nichts anderes als reines Sein ist. Die traditionellen,
»transzendenten Begriffe« verengen sich auf einen einzigen.
Dieser Wandel, f�r den die mathematische Physik Ausgangs-
punkt und Folge ist, ist der Schl�ssel f�r die spezifisch »moder-
ne« Geisteshaltung, und die Wurzel ihrer Fruchtbarkeit und

51

Drei Forderungen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Richtungslosigkeit. Drei Forderungen begr�nden sie: eine
physische, eine ontologische und eine theologische. Die Physik
fordert Homogenit�t und Indifferenz – Ruhe, Best�ndigkeit –;
die Ontologie h�lt den Gedanken verschiedener unabh�ngiger
Wesen f�r widerspr�chlich und daher unm�glich; die Theo-
logie verwirft eineWirklichkeit, die die Gottheit transzendiert.

In der Tat ist es nicht m�glich, mehr als eine Substanz
rational zu denken. Die Substanz ist grunds�tzlich das, was in
sich und durch sich existiert. Demnach ist jede Teilwirklichkeit
in einer anderen enthalten, an der sie h�ngt und von der sie
abh�ngt; deshalb l�sst sich von ihr nicht behaupten, dass sie
in sich und durch sich selbst existiert, noch dass sie in Wirk-
lichkeit und Wahrheit �berhaupt existiert. Sie ist keine wahre
Wirklichkeit. Die Substanz l�sst keine Zweiheit oder Vielheit
zu. Jede Teilwirklichkeit ist grunds�tzlich in einer Gesamt-
wirklichkeit enthalten. Alles Relative ist von etwas und damit
letztendlich von allem abh�ngig. Gezwungenermaßen muss
daher die wahrhaftige Wirklichkeit das Eine sein, und da sie
es sein muss – so verlangt es zwingend die Vernunft –, ist sie
es.

Vom theologischen Standpunkt aus betrachtet ist Gott die
oberste Wirklichkeit und folglich die h�chste Vollendung und
h�chste Gewalt. Von einem Sein l�sst sich nur behaupten, dass
es wahrhaftig und wirklich ist, wenn es als umfassendes Sein
vorliegt. Daher ist es n�tig, die christliche – und sogar neupla-
tonische – Auffassung zu verwerfen, dergem�ß die Welt im
Vergleich zu Gott heterogen ist und einen unvollkommenen
und minderwertigen Zustand darstellt. Eine Welt außerhalb
von Gott, w�rdelos und unfertig, w�re in Wirklichkeit eine
Welt außerhalb des Seins, d.h. ein Nichtsein, und als solches
w�rde sie das Sein beschr�nken und zerst�ren. Oder sie bef�n-
de sich in Gott und in diesem Fall w�re Gott gewisse Aspekte
betreffend etwas Unvollendetes – hinsichtlich seiner Macht,
Weisheit, Gerechtigkeit, G�te … –, oder aber sie l�ge außer-

52

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

halb von Gott und w�rde solchermaßen Gott eine Grenze set-
zen. Und ein begrenzter Gott ist definitionsgem�ß kein Gott.

Es ist unm�glich, dass Gott die Wirklichkeit mit etwas
teilt, das ihm fremd ist. Genauso unm�glich ist es, zu behaup-
ten, dass etwas außerhalb von Gott bestehen kann, ohne damit
eo ipso Gott zu verneinen. Folglich ist die Welt entweder voll-
endet, fertig und erscheint als eine unabdingbare Notwendig-
keit der Wesenheit Gottes, oder aber sie ist unvollendet, hete-
rogen und beschr�nkt, und in diesem Fall befindet sie sich
außerhalb von Gott, begrenzt Gott und zerst�rt ihn. Entweder
beinhaltet Gott die Welt als Teil seiner gesamten Wesenheit
oder die Welt zerst�rt Gott.

Aus metaphysischen und theologischen Gr�nden, oder
einfach aufgrund der konsequenten Anwendung des onto-
logischen Prinzips von der Einheit des Seins, sehen wir uns
gezwungen, eine einzige homogene Wirklichkeit vorauszuset-
zen, wie sie auch die moderne Physik und ihre mathemati-
schen Hilfsmittel f�r ihren begrenzten Horizont verlangt.
Das unbewegte Sein – der Gott Aristoteles’ – verwandelt sich
in eine einzige metaphysischeWirklichkeit, in die einzige Sub-
stanz des Universums. Allein wenn man die Dinge »aus dem
Blickwinkel der Ewigkeit« betrachtet, kann man in ihnen et-
was sehen, das sie auf ewig an das Sein bindet. Die unmittel-
bare Wirklichkeit ver�ndert und verwandelt sich, weist ver-
g�ngliche Merkmale und Eigenschaften auf, und ihre eigene
Verg�nglichkeit zeigt diese in ihrer Abh�ngigkeit von etwas,
das nicht an ihr teilhat. Und da es nur eine Wirklichkeit gibt
und geben kann und nichts außerhalb ihrer denkbar ist, wird
klar, dass diese unendliche, absolute und ewige Wirklichkeit
das Einzige ist, das wahrhaftig Gott genannt werden kann.

53

Drei Forderungen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die anthropomorphische Illusion

Sobald einmal die vollendete Einheit des Seins durch die Not-
wendigkeiten der Wissenschaft und die Imperative der Ver-
nunft festgelegt ist, erf�hrt die gesamte Wirklichkeit des Kos-
mos eine tiefgreifende Spaltung. Diese widerspr�chliche
Konsequenz ist die Quelle schwierigster Probleme. Auf der
einen Seite ist die physische Wirklichkeit – und ihre ontologi-
sche Wirklichkeit ist eine Eigenschaft, ein Aspekt unter vielen.
In ihr, die rational, unbewegt und identisch ist, findet sich das
ganze Sein und die F�lle des Seins. Sie ist vollkommen und
ewig, nat�rlich und g�ttlich. Auf der anderen Seite ist die
scheinbare Wirklichkeit der Eigenschaften und Werte ange-
f�llt mit Begehren und W�nschen, �ngsten und Hoffnungen,
Liebe und Hass. Sie ist subjektiv und fiktiv, fl�chtig und spek-
tral, eine oberfl�chliche Erscheinung, anhand der die Substanz
sich zeigt und spiegelt. Niemals zuvor ist der Gegensatz so
deutlich zutage getreten. Schein und Wirklichkeit stoßen
pl�tzlich aufeinander. Die pulsierende Wirklichkeit des Lebens
wird ihrer gr�ßten Sehns�chte beraubt.

Angesichts dieser Dualit�t gibt es keine andere L�sung,
als die zweite an die erste zu binden und vermittels geometri-
scher Argumente den Mechanismus ihrer mannigfaltigen Ver-
breitung aufzuzeigen. Da das Leben und die Welt, in der es
abl�uft, sich den Imperativen der Vernunft widersetzen, muss
die Wurzel der Illusion erkl�rt und der Trug in Wahrheit um-
gewandelt werden. Spinoza liefert uns das vollendete Modell
dieser Art von Erkl�rungen, die schon in der hellenischen An-
tike, z.B. bei Xenophanes, in Ans�tzen vorhanden sind. In sei-
ner Lehre findet sich das Schema aller nachfolgenden Theo-
rien, von den franz�sischen Moralisten bis Freud. Das
menschliche Bewusstsein ist nicht auf die intellektuelle T�tig-
keit beschr�nkt. Daneben ist es auch an einer Reihe von Ge-
f�hls- und Triebt�tigkeiten beteiligt. Das Leben ist neben der

54

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Kontemplation vor allem Aktion. Und die Aktion verwirklicht
sich anhand einer Reihe von Impulsen, Trieben, Vors�tzen,
Zwecken und Zielen. Somit enth�llt uns die Klarheit des Intel-
lekts die Wahrheit. Die Sorgen des t�glichen Lebens verdecken
und verdunkeln diese Wahrheit. Das Gef�hl und die Leiden-
schaft m�ssen der Klarheit des Intellekts unterstellt werden,
die Seelenregungen m�ssen einer rationalen Pr�fung unter-
worfen und damit wie Zahlen, Figuren und Fl�chen behandelt
werden, und das ganze Universum muss gem�ß einer mathe-
matischen Ordnung aus Thesen, Lehrs�tzen und Folgeschl�s-
sen hergeleitet werden.

Bei dieser Vorgehensweise wird uns rasch klar, dass das
qualitative organische Universum, das im unmittelbaren Le-
ben sichtbar wird und in dem die zwei großen klassischen
Liebesauffassungen ihre Bedeutung erlangen, nichts anderes
als eine anthropomorphische Deutung vorstellt und deshalb
falsch ist. Der Mensch projiziert auf das Universum das ganze
Sammelsurium seiner subjektiven Begierden, personifiziert
die Wirklichkeit und schreibt ihr Tendenzen und Zielsetzun-
gen zu, die sich ausschließlich in der menschlichen Wirklich-
keit finden.

So verleiht der Mensch dem Universum eine menschen-
gleiche Natur. Indem er im Universum Dinge sieht, die einem
Zweck dienen – die Augen bef�higen zum Sehen, die Z�hne
dienen dem Beißen … –, folgert er, dass in der Natur nichts
grundlos geschieht und dass letztendlich alles dem eigenen
Vorteil gereicht. Alles steht im Dienst des Menschen. Unn�tz
und sch�dlich ist, was ihm nicht f�rderlich ist oder sogar ent-
gegensteht. Daher die Bedeutung der Vorsehung. Wenn die
Dinge Mittel zum Zweck sind und damit eigentlich mensch-
lichen Zwecken dienen, k�nnen sie nicht aus sich selbst heraus
bestehen, noch aufgrund eigener Wirksamkeit hervorgekom-
men sein. Sie ben�tigen F�hrer und F�rderer, die mit einer
dem Menschen vergleichbaren Intelligenz und Freiheit aus-

55

Die anthropomorphische Illusion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

gestattet sind. Die G�tter oder der Gott der traditionellen Re-
ligionen stellt sich in den Dienst des Menschen. Das jedoch tun
sie nicht umsonst. Im Gegenzug erhalten sie seine bedin-
gungslose Ergebenheit und gl�hende Anbetung. Das Blend-
werk der Welt wird von Gott zum Vorteil des Menschen ge-
lenkt, und dieser benutzt es f�r eigene Zwecke und zur
Befriedigung seiner »blinden W�nsche und uners�ttlichen
Gier« (Spinoza).

Wahr ist, dass wir in der Natur auf nutzlose und sogar
sch�dliche Dinge treffen, wie z.B. Krankheiten, Unwetter und
Erdbeben. Das ist indes nicht wichtig. Es handelt sich hierbei
um Folgeerscheinungen des g�ttlichen Zorns, den die mensch-
lichen Beleidigungen ausgel�st haben. Und trotz der erfah-
rungsgem�ß unz�hligen F�lle, bei denen gl�ckliche Begeben-
heiten unterschiedslos die Frommen und Unfrommen treffen,
bleibt das Vorurteil unversehrt bestehen. Gottes Pl�ne �ber-
steigen unsere Begrenztheit und Unwissenheit. Der Mensch
h�lt lieber an seiner Unwissenheit fest, als seinen Traum auf-
zugeben und in der Klarheit der Vernunft das wahre Antlitz
der Wirklichkeit zu suchen.

Die Unwissenheit um diese Wahrheit ist begleitet von
den schwerwiegendsten Irrt�mern, was das Problem der Per-
fektion und Imperfektion anbelangt, die Folgen und Ursachen,
das Gute und B�se. So wird z.B. behauptet, dass nichts gut
oder b�se ist, es sei denn, es ist Gottes Plan oder Ausdruck sei-
nes freienWillens. Das w�rde aber bedeuten, dass die g�ttliche
Herrlichkeit launisch und ver�nderlich w�re und Gott selbst
eine beschr�nkte mangelhafte Wirklichkeit. Hinzu kommt,
dass in diesem Fall dieWeltwirklichkeit anders aussehen k�nn-
te, als sie tats�chlich ist, und so, wie sie sich von Gott auf eine
bestimmte Weise ableitet, h�tte sie ebenso gut verschieden
ausfallen k�nnen, wenn das seine absolute und allm�chtige
Freiheit verf�gt h�tte. Daraus folgt, dass es in Gott etwas rein
Virtuelles und M�gliches gibt, eine Begrenztheit oder Imper-

56

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

fektion des Seins. Ein �hnlicher Irrtum wird begangen, wenn
man behauptet, dass Gott verm�ge der Gnade und mit Blick
auf einen Zweck auf die Welt einwirkt, also mit dem Ziel, das
Gute und die Rettung der Dinge zu erreichen, und, schluss-
endlich, das eigene Wohl. Diese Behauptung leugnet erneut
das wahre Wesen Gottes. Ein ziel- oder zweckgerichtetes Han-
deln, also auf ein Gut hin, das man nicht besitzt, bedeutet of-
fensichtlich, dass einem etwas fehlt und man außerhalb seiner
selbst etwas Besseres sieht, das zu erlangen m�glich ist. Wenn
Gott auf einen Zweck hin handelt, heißt das, dass er etwas er-
strebt, woran es ihm mangelt, und er demnach auf irgendeine
Weise machtlos, unvollkommen und unzul�nglich ist. Das
aber ist eindeutig die unverhohlenste und offenkundigste Ver-
neinung Gottes.

Tats�chlich sind die Dinge, wie sie sind, aufgrund ihrer
totalen Notwendigkeit und Vollkommenheit; sie konnten von
Gott weder auf eine andere Weise noch in einer anderen Ord-
nung hergestellt werden, als in der Weise und Ordnung, wie
sie erzeugt wurden. Sie wurden mit h�chster Vollkommenheit
erschaffen, weil sie notwendigerweise einer bestimmten Natur
entsprungen sind und innerhalb eines im h�chsten Grad voll-
endeten Ganzen.

Um die Wirklichkeit akzeptieren zu k�nnen, m�ssen wir
die menschliche Perspektive aufgeben und den Standpunkt der
Natur und Gottes einnehmen, auf unseren ganzen Anthropo-
morphismus verzichten und die Dinge objektiv, uneigenn�tzig
und unpers�nlich betrachten. Dann erst wird uns die mensch-
liche Wirklichkeit als ein Einzelfall der Gesetze erscheinen, die
das Weltall insgesamt lenken. Entsprechend w�rde uns klar,
dass es nicht nur absurd ist, die Vors�tze, die unser pers�n-
liches Leben scheinbar leiten, auf das Universum anzuwenden,
sondern ebenfalls, dass sogar die Funktion des Universums in
diesem Leben ganz oberfl�chlich ist und Frucht einer T�u-
schung.

57

Die anthropomorphische Illusion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die T�uschung r�hrt daher, dass der Mensch sich seiner
Handlungen zwar bewusst ist, nicht aber der Antriebsgr�nde,
die ihnen vorausgehen. Er kennt sein Verlangen, seine W�n-
sche und Begierden, sein Wollen. Er folgt ihnen oder wider-
steht ihnen. Und je nachdem sind die Folgen Freude oder Leid,
Ruhm oder Strafe. Doch kennt er nicht die Gr�nde, die dahin-
ter stehen, und diese Unwissenheit l�sst ihn glauben, dass es
keine Gr�nde daf�r gibt. Daher der absurde Glaube an die Be-
f�higung des Menschen, aus freiem Willen eine zweckorien-
tierte Entscheidung zu f�llen. Aus der Tatsache, dass die W�n-
sche und Begierden zur Befriedigung der Bed�rfnisse
gereichen, folgt, dass wir diesen gem�ß handeln und dass der
Zweck die Handlung bestimmt. Damit aber wird die nat�rliche
Ordnung umgekehrt und die kausale Verbindung verworfen.
Tats�chlich existiert nichts ohne einen bestimmten Grund,
nichts, das nicht notwendigerweise auf etwas folgt, und aus
dem sich nicht wiederum etwas anderes notwendigerweise ab-
leitet. Wenn der Mensch �ber die Gr�nde Bescheid w�sste, s�-
he er deutlich, dass seine W�nsche und Begierden und die Be-
d�rfnisse, die sie befriedigen, notwendigerweise von mehr
oder weniger komplexen, aber v�llig einsichtigen Gr�nden ab-
h�ngen. Die Zwecke, die sein Streben zu leiten scheinen, sind
das Ergebnis realer, aber unbekannter Ursachen. Unser Unwis-
sen berechtigt uns nicht dazu, sie zu verneinen. Die Funktion
der Philosophie undWissenschaft ist es, das Geheimnis zu l�f-
ten, die Ursachen offenzulegen und die T�uschung zu entlar-
ven. Damit wird der Traum von einem Zweck und der ihn be-
gleitenden Wirkungen zerschlagen und deutlich tritt das
Universum – und darin selbstverst�ndlich der Mensch – zum
Vorschein sowie die ewigen Gesetze, die gleichm�tig seinen
kausalen Lauf bestimmen. Die Fata Morgana des Zwecks, das
Resultat des begrenzten Wissens, also der Unwissenheit, l�sst
sich nur durch eine umfassende rationale Erkenntnis zerst�-
ren. Anhand des uneingeschr�nkten Vernunftgebrauchs ge-

58

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

langen wir �ber die Grenzen des menschlichen Blickpunkts hi-
naus und nehmen den Blickpunkt der Ewigkeit ein, d.h. den
Blickpunkt Gottes und des Universums.

Die h�chste Einheit

Wenn das stimmt – und alles deutet darauf hin, da es sowohl
die mathematische Physik als auch �bereinstimmend Ontolo-
gie und Theologie best�tigen –, ist der Kosmos insgesamt
sinnlos und das menschliche Leben mit all seinen Besch�fti-
gungen und Begierden, Leidenschaften und Abneigungen w�-
re nichts weiter als eine Fiktion. Die Natur ist unseren W�n-
schen gegen�ber gleichg�ltig. Das ganze Leben verliert seine
transzendente Bedeutung. Weil alles an der Vollkommenheit
des Seins teilhat und auf seine Art perfekt ist, l�sst sich in
Wahrheit nicht von niedrigen oder h�heren Wirklichkeiten
sprechen. Nichts ist besser oder schlechter, weder ist die Freude
besser als der Schmerz, noch das Sch�ne besser als das H�ss-
liche oder das »Gute« als das »B�se«.

Nichtsdestotrotz erscheint die Liebe weiterhin als die
h�chste Strahlung des menschlichen Lebens, indes auf eine
vollkommen neue Weise. Sie ist schon nicht mehr sehns�chti-
ges Delirium, noch dem�tig kniende Zuneigung. Nach dem
Gesagten ist es schon nicht mehr m�glich, dass sich die h�chste
W�rde in etwas befindet, das, unmittelbar oder entfernt, mit
den dem Gef�hlsleben oder Emotionen eigenen Bewegungen
etwas zu tun hat.

Es ist leicht einzusehen, dass die Liebe in ihren traditio-
nellen Formen ihren Sinn verliert oder einen untergeordneten,
untert�nigen Sinn erlangt. Mit dem modernen Rationalismus
steigt der aristotelische Gott auf die Erde herab und die Welt
wird so gleichm�tig wie Gott. Die Wirklichkeit h�rt auf, ein
dauerhaftes Streben zu sein und verwandelt sich in ewige Ge-

59

Die h�chste Einheit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

genwart. Das Gef�hlsleben ist nichts weiter als eine wirre Pha-
se, ein l�ckenhaftes dunkles Wissen, das durch die Verstandes-
arbeit erhellt werden soll. Weder in ihm noch in den Werten
oder Zielsetzungen, der Barmherzigkeit oder Gnade gibt es et-
was Irreduzibles, es ist nur mehr das wirre Erscheinungsbild
der Wirklichkeit, das uns offenbart. Die rationale Welt ist das
Ergebnis der Vorstellung.

Man darf hingegen nicht vergessen, dass es die Perfektion
gibt, und zwar ist sie das vollkommene Sein. Was ohne Be-
schr�nkungen f�r die Vollkommenheit des h�chsten Seins gilt,
umfasst selbstverst�ndlich auch jedes einzelne der begrenzten
Wesen in seinem Bereich. In jedem dieser Wesen ist die Voll-
kommenheit nichts anderes als eine Selbstbest�tigung. Daher
der stoische Begriff von einem t�tigen und einem leidenden
Prinzip. Aktiv und deshalb vollkommen ist ein Seiendes, das
sich in seinem Sein best�tigt. Passiv und letztendlich unvoll-
kommen ist, was beeinflusst, geformt, nachgemacht und durch
die T�tigkeit �ußerer, seiner eigenen Wesenheit fremder Ein-
fl�sse beschr�nkt wird. Je gr�ßer die Selbstbest�tigung, umso
gr�ßer die Vollkommenheit. Je gr�ßer die Leidensf�higkeit,
umso gr�ßer der Mangel. Die Grenze der Leidensf�higkeit ist
die Selbstzerst�rung.

�bertr�gt man diese Lehre auf die wesenhaft rationale,
menschliche Natur, wird deutlich, dass im Menschen alles das
Leidensf�higkeit ist, was die Grenzen der Vernunft �berschrei-
tet. Der Mensch ist nur t�tig, solange er sich bedingungslos der
Aus�bung seiner Verstandesarbeit hingibt, d.h. der Erkennt-
nis der Natur der Dinge anhand von klaren, differenzierten
und angemessenen Gedanken. Auf diese Weise best�tigt er
sich selbst und n�hert sich der Vollendung des Seins. Das un-
angemessene dunkle Wissen ist vornehmlich Passion und da-
her Begrenztheit und Knechtschaft. Allein in der Verstandes-
t�tigkeit lassen sich das Gute, die reine Freude, die
Fr�mmigkeit und die Freiheit finden.

60

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

In diesem Punkt bekommen die alten wirren Begriffe von
Freiheit und Zweck eine neue Bedeutung; und die Antinomien
von Finalit�t und Kausalit�t, Freiheit und Notwendigkeit las-
sen sich endg�ltig �berwinden. Die scheinbar widerspr�ch-
lichen Begriffe von Selbstliebe und Hingabe, Stolz und Demut,
Seelenst�rke und Edelmut werden zur ungeteilten Einheit
einer einzigen h�chsten Aussage.

Da das universale und notwendige Gesetz der Vernunft
das Richtmaß des Menschen darstellt, gibt es f�r den Men-
schen Freiheit und Selbstst�ndigkeit tats�chlich nur vermittels
der Unterwerfung unter das eigene Gesetz. Die Freiheit ist
Autonomie – Befreiung und L�uterung der Leidenschaften.

Das Ziel des Menschen ist sein eigenes Wohl. Das dem
Menschen eigene Wohl ist die Best�tigung seiner rationalen
Natur. Aber die Vernunft verlangt die Erkl�rung der Welt an-
hand der Klarheit des Intellekts, und zur intellektuellen Klar-
heit gelangt man nur �ber die Verk�rzung der Dinge auf ihre
wahren Ursachen und �ber die Kausalreihe zum Urgrund, von
dem sie sich ableiten, und der ihr ganzes Sein ausmacht. Der
Mensch erreicht sein eigentliches Ziel erst, wenn er den ober-
fl�chlichen Finalismus der Vorstellung durch vern�nftige
Gr�nde ersetzen lernt. Die Zweckbestimmtheit des Menschen
f�llt mit der kausalen Notwendigkeit zusammen.

Die Selbstbest�tigung, die beim Menschen, wie in allem,
die h�chste Vollkommenheit darstellt, ist nichts anderes als
die Aus�bung der freien und notwendigen Verstandesarbeit.
In dieser liegt seine Mitte, sein Wohl und sein Ziel. Die
Selbstbest�tigung, die Animositas – Konkordanz und �ber-
windung der tierischen Lust anhand der Autonomie und ra-
tionalen W�rde, Selbstachtung, Selbstliebe und Stolz –, be-
steht im Erkennen der Ursachen. Und Erkennen ist
Objektivit�t, bedingungslose Hingabe an den Gegenstand,
reine uneigenn�tzige Spekulation. In der Selbstbest�tigung
ist demnach die Selbstaufgabe inbegriffen, die Aufgabe der

61

Die h�chste Einheit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

individuellen Launen und Unterschiede, des parteiischen Ego-
ismus jeder Art, der Eigenwilligkeit oder subjektiven Willk�r.
Sich selbst best�tigen bedeutet, sich den Dingen �ber den In-
tellekt hingeben, sie in ihrem eigenst�ndigen und objektiven
Sein verstehen, in ihnen und durch sie, in der Vernunft und
durch die Vernunft zu leben. Seelenst�rke und Edelmut be-
k�mpfen einander nicht, im Gegenteil, beide vereinen sich in
der Einheit eines selben Wesens. Die wahrhaftige St�rke des
Menschen ist sein Edelmut.

So ist die Liebe, die intellektuelle Liebe Gottes. �ber den
Intellekt identifiziert sich der Mensch mit der Vernunft, die
das Sein der Dinge und das Wesen Gottes ist. Durch die t�tige
Liebe – durch die Hingabe des eigenen Seins und die univer-
selle Erkenntnis – erlangt er die h�chste Fr�mmigkeit, best�-
tigt er seine Freiheit und sein Schicksal und hat teil an der
h�chsten kosmischen Einheit.

Die Liebe ist nichts anderes als die Best�tigung der Ver-
nunft. F�r den Menschen – das vern�nftige Wesen – bedeutet
Selbstbest�tigung die Best�tigung seiner selbst im Intellekt.
Die Tendenz des Seienden, sich im Sein zu best�tigen, wird in
der bedingungslosen Hingabe an die Vernunft, die uns defi-
niert, deutlich. Sich best�tigen heißt, sich selbst leugnen, die
eigene, empirische und fl�chtige Individualit�t verneinen und
sich in der Universalit�t des Intellekts best�tigen. Die Ver-
nunftt�tigkeit l�st das Individuelle, Besondere und Zuf�llige
im Menschen und in den Dingen auf, und in ihrem Licht of-
fenbart sich das wahre Antlitz Gottes – Deus sive natura. Die
Liebe ist die intellektuelle T�tigkeit.

62

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

�bergang zum Naturalismus

Auf dem H�hepunkt der Kultur des Mittelalters – bei Thomas
von Aquin und Dante – verbinden sich die beiden großen, klas-
sischen Liebestheorien (pagane und christliche Liebe) in einer
poetischen, theologischen und metaphysischen Synthese, die
zugleich ihren Klimax und einsetzenden Verfall kennzeichnet.
Da der Rationalismus sie solchermaßen verquickt vorfindet,
hat er keinerlei Veranlassung, ihre jeweils besonderen und
spezifischen Wurzeln anzugreifen. Es gen�gt ihm, ihre ge-
meinsame, organische, finalistische und qualitative Wurzel zu
untergraben. Mit den großen Synthesen des 13. Jahrhunderts
st�rzen beide Liebestheorien zur gleichen Zeit. Und ihr Fall ist
in ihrer Gemeinsamkeit und durch diese begr�ndet. Auf unter-
schiedliche und sogar gegens�tzliche Art verfolgen beide das
Ziel, die menschliche Natur zu erh�hen und ihr W�rde zu ver-
leihen. Dazu brauchen und fordern sie den dialektischenWett-
bewerb von Hoch und Niedrig, Gering und Ausgezeichnet,
Himmel und Erde, S�nde und Erl�sung, Tod und Auferste-
hung. Das Zeitliche strebt nach dem Ewigen und hat daran teil,
das Ewige offenbart sich und leuchtet im Zeitlichen. In der
einen wie der anderen Theorie wird die Geschichte der Welt
auf eine Geschichte der Liebe verk�rzt.

Mit der rationalistischen Kritik wird alles auf ein und das-
selbe verk�rzt. Der Abgrund zwischen Idee und Wirklichkeit,
Wissen und Gegenwart wird aufgef�llt. Die Ausdehnung und
die Bewegung in der Ausdehnung, deren rigorose Disziplin
ihre perfekte Intelligibilit�t enth�llt, ist ein Aspekt der g�tt-
lichen Wirklichkeit. Die nach dem Vorbild der Mathematik
konzipierte Metaphysik ist die reinste und vollkommenste Zu-
wendung zu Gott (Malebranche). Das Streben nach der ratio-
nalen Einheit erreicht seinen H�hepunkt mit den großen Sys-
temen Spinozas und Leibniz’. Gott ist nicht Autor seiner
eigenen Erkenntnis. Die Ideen herrschen �ber die Gottheit.

63

�bergang zum Naturalismus

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Gott erschafft die Welt, indem er rechnet. Gott ist der oberste
Mathematiker. So, wie Gott die Welt berechnet hat, so ist sie.
Die Welt ist nicht das Werk der Gottesliebe, sondern Kalk�l
des g�ttlichen Verstandes (Leibniz).

Dennoch bewahrt die Welt, die in den großen rationalis-
tischen Systemen zum Vorschein kommt, weiterhin den Glanz
und die W�rde der alten metaphysischen und religi�sen Tradi-
tionen, und jene f�hren diese sogar noch in gewisser Weise zu
ihrem letzten H�hepunkt, da sie alles zur h�chsten W�rde er-
heben. Nicht das Hervorragende verschwindet, wohl aber das
Minderwertige. Alles ist ohne Unterschied vollkommen in sei-
ner Art. Der Mensch wird mit der W�rde ausgestattet, die von
alters her der Engelsnatur vorbehalten war. Das ist das Ergeb-
nis der »intellektuellen Gottesliebe« Spinozas und des radika-
len Optimismus, der sich aus dem System der »pr�stabilierten
Harmonie« ableitet. In Spinozas Ethik z.B., die nach Art der
Geometrie (more geometrico) verkettet, zugleich strebend
und zur�ckhaltend, gleichm�tig und gl�hend ist, atmet alles
die g�ttliche Gnade.

Aber es ist trotzdem nur ein Schritt von der Gleichset-
zung des Ganzen mit dem H�chsten zur Gleichsetzung des
Ganzen mit dem Niedrigsten. Wenn alles im Grunde mit sich
selbst identisch ist, reicht es aus, den Schwerpunkt und die Per-
spektive zu wechseln, und vor allem die emotionale Haltung,
um vom Ganzen zum Nichts zu wechseln.

Der aus der Ber�hrung des griechischen Menschen mit
den geheimsten Anforderungen der christlichen Spiritualit�t
hervorgegangene moderne Idealismus scheidet sich in zwei
verschiedene und gr�ßtenteils entgegengesetzte Str�mungen.
Schon im Augustinismus, der einen Großteil der christlichen
Weltvorstellung pr�gt, lassen sich unschwer zwei st�ndig pr�-
sente und im �bergang begriffene Tendenzen ausmachen, die
kaum zu vereinbaren sind: die Erfahrung der religi�sen Wahr-
heiten, die zu den Vorstellungen der großenMystiker und Pas-

64

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

cal f�hren, und die neuplatonische Lehre von den rationalen
Wahrheiten, die in Descartes und den rationalistischen Onto-
logismus m�ndet. Dieser, von Goethe weiterentwickelte Onto-
logismus f�hrt seinerseits zu den großen Synthesen der Phi-
losophie und der romantischen Kultur – daf�r gen�gte es,
seinen dialektischen Elementen den n�tigen Dynamismus zu
vermitteln – und steuert geradewegs auf die Probleme zu, die
den Gegenstand des zweiten Teils unserer Arbeit vorstellen.
Der moderne Idealismus zeigt sich zudem in den Anspr�chen
eines positivistischen Intellektualismus, dessen letztes Ziel die
Aufl�sung der Welt und die radikale Verwirrung des Lebens
ist.

»Unser Jahrhundert«, so Kant, »ist das wahre Jahrhundert
der Kritik: Nichts kann ihr entgehen. Umsonst versuchen sich
ihr die Religion mit ihrer Heiligkeit und die Gesetzgebung mit
ihrer Gewalt zu entziehen; solcherart bringen sie nur gerecht-
fertigten Widerstand gegen sich auf und verlieren jedes Recht
auf den ehrlichen Respekt, den die Vernunft all dem zollt, was
ihrer freien �ffentlichen Pr�fung standgehalten hat.« Gegen
die Thesen der rationalistischen Metaphysik erhebt sich aufs
Neue die methodische Forderung der positiven Wissenschaft.
Die Naturphilosophie Newtons wirft ihre Strahlen auf die Ge-
samtheit der wissenschaftlichen Erkenntnis. Die cartesische
Analyse muss bis zum �ußersten gef�hrt werden. Sobald die
Vernunft selbst frei ist, findet sie rasch zur rigorosen Formu-
lierung dessen, was schon implizit in ihren ersten Ans�tzen
angelegt war.

Das ganze Universum hing von Gott ab. Seine absolute Wirk-
lichkeit bestimmte jede Existenz. Allein die Wirklichkeit Got-
tes machte die Wirklichkeit der Natur m�glich und denkbar.
Aber wie schon Leibniz hervorhob, verf�gt die Wirklichkeit
Gottes ihrerseits – und das ontologische Argument, auf dessen
Beweis sie sich st�tzt – �ber kein anderes Fundament, als die

65

�bergang zum Naturalismus

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

rigorose Behauptung ihrer idealen M�glichkeit. Und der Ver-
such, das Wirkliche aus dem M�glichen abzuleiten, wird im-
mer eine ideale geistige Operation bleiben, anhand der es nicht
m�glich ist, etwas in die reale effektive Wirklichkeit zu brin-
gen. Hundert vorgestellte Taler sind nicht dasselbe wie hun-
dert echte Taler. Es ist nicht legitim, vom Idealen zum Realen
zu springen oder den Schritt zum absoluten notwendigen Sein
zu unternehmen, wenn die Idee davon nicht im Vorhinein
schon �ber die Bedingungen f�r den unmittelbaren Beweis ih-
rer Wirklichkeit verf�gt. Den großen Wissenschaften, die die
rationalistische Metaphysik sich erlaubt hatte, mit der Be-
zeichnung »rational« zu versehen (die rationale Theologie, die
rationale Psychologie, die rationale Kosmologie), fehlt die
Grundlage. Nachdem die Metaphysik ihre leitende Rolle ein-
geb�ßt hat, bleibt uns nur mehr die positive Wissenschaft und
die Philosophie, die sich auf jene gr�nden l�sst.

Mit dem Verlust der g�ttlichen Gegenwart verliert die
Welt ihren Kopf und Spinozas Universum den g�ttlichen
R�ckfluss.

Da aber die rationale Analyse in der Mathematik mit ei-
gener Evidenz bis ins Unendliche gef�hrt wird und verm�ge
der Physik in den Kern des Wirklichen vordringt, besteht kei-
ne Veranlassung, an der Effizienz der Vernunft zu zweifeln.
Das Universum �bertrifft st�ndig unsere rationalen F�higkei-
ten, und dennoch kann es von diesen durchdrungen werden.
Nachdem der g�ttliche Glanz aus der Welt ist, geht es gerade-
wegs vom Pantheismus zum Naturalismus.

Das Grundanliegen der theologischen oder metaphysi-
schen Philosophie besteht im Wesentlichen darin, alle Ph�no-
mene, welcher Art auch immer, den Ph�nomenen des Lebens,
die als einzige unmittelbar zu erfassen sind, gleichzusetzen.
Demgegen�ber beruft sich Comte auf die Objektivit�t der As-
tronomie, um den notwendigen Ideenwandel herauszustellen,
n�mlich, dass sich der Mensch durch die Dinge und sich selbst

66

Die intellektuelle Gottesliebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

formt, gem�ß den Voraussetzungen der positivistischen Phi-
losophie.

Durch den Erfolg der evolutionistischen Lebenstheorien,
die die Ausbildung der Arten den physiochemischen Bedin-
gungen des Universums zuschreiben, wird der Naturalismus
zu seinen extremen Forderungen gebracht. Der Pantheismus
Spinozas verwandelt sich in einen dunklen Monismus. Die
Welt ist eine gigantische Maschine, die nur zeitweise und auf
ihre weniger wesentlichen Teile bezogen die Produktion des
Geistigen f�rdert.

Das Organische-Lebendige – und die anthropomorphi-
schen Ansichten, die seinen H�hepunkt bilden – kommt spora-
disch in einem Augenblick der solaren Entwicklung hervor
und besteht so lange wie die physiochemischen Bedingungen
w�hren, die seine Existenz erm�glichen und notwendig ma-
chen. Es war nicht in der Erde vorhanden, solange sie gl�hte,
und es wird erl�schen, sobald sie erkaltet oder durch den Auf-
prall eines Himmelsk�rpers zerschmettert wird. Das einzig
Dauerhafte sind die Kr�fte der �ußeren Welt, die konsistenter
als der fl�chtige Traum des Bewusstseins sind. Die einzigen
ewigen Werte sind die Gesetze vom Erhalt der Materie oder
der Energie, also im Grunde das Kausalit�tsprinzip.

Daher sind Vergangenheit und Zukunft auf die Gegen-
wart bezogen. »Die Kenntnis der Natur ist vorstellbar an
einem Punkt, der den universellenWeltprozess durch eine ein-
zige mathematische Formel darstellen k�nnte, ein einziges
enormes System differenzieller Gleichungen, das in jedem
Augenblick die Richtung und Geschwindigkeit der Atome vor-
g�be« (Du Bois-Reymond). »Eine ausreichende Intelligenz, die
die Eigenschaften der Molek�le des primitiven Urnebels ken-
nen w�rde, h�tte z.B. den Zustand der Fauna in England im
Jahr 1868 vorhersagen k�nnen, und zwar mit derselben Ge-
nauigkeit, mit der sich sagen l�sst, was aus dem Atemdampf
an einem kalten Wintertag wird« (Huxley).

67

�bergang zum Naturalismus

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

4. Die Liebe und die positive Wissenschaft

Aufl�sung der Liebe

Von diesem Augenblick an darf die Liebe, wie alle Ph�nomene
der Natur, ausschließlich vom Standpunkt der positiven Wis-
senschaft aus betrachtet werden und anhand von Methoden,
die den Fortschritt der positiven Wissenschaft beglaubigen
und garantieren. Und es versteht sich von selbst, dass, wenn
wir das Ph�nomen der Liebe auf eine Wissenschaft verk�rzen,
die Wissenschaft, die sich damit befasst, eine Lebenswissen-
schaft sein muss. Die Biologie im weitesten Sinne – Physio-
logie und Psychologie – �bernimmt die Aufgabe, die einstmals
den großen religi�sen und metaphysischen Philosophien vor-
behalten war. Die Liebe in allen ihren heiligen und profanen
Formen muss auf pr�zise anschauliche Weise durch Methoden
der Naturwissenschaft erkl�rt werden.

In Anbetracht dieses Sachverhaltes wird klar, dass die po-
sitive Wissenschaft dieses strahlende und geheimnisvolle Ph�-
nomen nicht anders behandeln kann, als sie auch die �brigen
Probleme der Natur angeht. Indes ist es Ziel der Wissenschaf-
ten – der Mechanik, Physik, Chemie … –, die Mannigfaltig-
keit der von ihnen untersuchten Ph�nomene durch eine rigo-
rose Analyse zu simplifizieren: das Komplexe auf das Einfache,
das Vielschichtige und Geheimnisvolle auf das Klare und
Deutliche. Vermittels einer pr�zisen Unterscheidung trennt
man sorgf�ltig die einfachen Elemente der Wirklichkeit und
versucht im Anschluss daran, �ber diese so geschiedenen deut-
lichen Elemente die ihnen unterliegende Totalit�t nachzuvoll-

68

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ziehen. Durch diese Prozedur der inneren Durchleuchtung
wird das, was dunkel und geheimnisvoll erschien, hell und
transparent.

Die Physik verk�rzt die bunteMannigfaltigkeit der Natur
auf Grundeinheiten – Atome, Wirbel, Elektronen, Kraftfelder.
Die Biologie sondert aus der Vielheit der Formen, Handlungen
und Instinkte der Lebewesen, die identischen Elemente, die
ihre Grundlage bilden (Zellen, Botenstoffe, Hormone usf.),
aus. Die Psychologie versucht ebenfalls die Komplexit�t der
Gef�hle, Triebe und Antriebe des geistigen Lebens auf ihre
konstitutiven Grundelemente zur�ckzuf�hren. Das Leben
wird zu einem Gewirr elementarer Sensationen, das aktive Ge-
f�hlsleben ist das Ergebnis der Vermengung von Elementar-
kr�ften – also Gef�hlen wie Freude und Schmerz, Machtstre-
ben, Libido. Bei einer konsequenteren oder scharfsinnigeren
Betrachtung verk�rzen sich die zweiten auf die ersten oder
die ersten auf die zweiten. Diese Vorgehensweise bringt zuerst
den Assoziationismus hervor und, mit Vordringen in die tiefe-
ren Schichten des Geisteslebens, die Psychoanalyse in allen
ihren Formen. Alle Antriebe und Bestrebungen des Geistes-
lebens werden zu Marionetten, die durch subtile und macht-
volle F�den tiefer reichender, elementarerer und monotonerer
Kr�fte bewegt werden.

Was die Liebe betrifft und nicht nur die Ph�nomene des
zwischengeschlechtlichen Lebens und der zwischenmensch-
lichen Beziehungen, sondern auch jene, die den h�chsten Dar-
stellungen des kulturellen Lebens zum Ausdruck verhelfen
(die Liebe zur Wissenschaft, die Liebe zur Kunst, die religi�se
Anbetung oder die mystische Extase), so sind sie nichts ande-
res als das Resultat einer Reihe von Mechanismen – die wir an
dieser Stelle nicht ausf�hren k�nnen –, anhand derer die
machtvollen Impulse, die die tiefen Zonen unseres Seins be-
herrschen, durch eine Reihe von Phasen der Verdr�ngung
und Sublimierung zur Erzeugung einer leuchtenden, aber

69

Aufl�sung der Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

oberfl�chlichen und unoperativen Klarheit f�hren. In der Tiefe
befindet sich eine geheimnisvolle dunkle Schicht und auf der
Oberfl�che taucht eine unbedeutende Phosphoreszierung auf –
ein Epiph�nomen –, das das Leben t�uscht. Die Liebe und alle
von ihr hervorgebrachten Illusionen sind bloße Illusion, das
Ergebnis einer �berw�ltigenden Macht, von der sie erzeugt
werden und in die sie zur�ckfließen. Und die Libido oder der
Drang nach Macht sind ihrerseits nichts anderes als die spezi-
fische Manifestation einer tieferen, kosmischen Energie, die
die Gesamtheit der Dinge bewegt und vorantreibt.

Als die positive Wissenschaft versuchte, das Ph�nomen
der Liebe zu erkl�ren und ihrem Wissensgebiet zu unterwer-
fen, kam es, wie es kommen musste: Als sie das Skalpell der
rationalen Analyse an die platonische Liebe, die christliche
Liebe oder die romantische Liebe, die die Frucht ihrer moder-
nen Deutung ist, ansetzte, f�hrte das zur Vernichtung ihrer
fundamentalen Wirklichkeit, dem Nerv des Kosmos.

Es gilt zu bedenken, dass die Ergebnisse der psychoana-
lytischen Kritik, gem�ß dem hier vertretenen Standpunkt,
nichts anderes als das Ergebnis eines langen Zersetzungspro-
zesses sind. Nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch in
den gew�hnlichen �ußerungen des Gemeinsinns hatten die
Sublimit�ten des Liebeslebens schon seit geraumer Zeit eine
skeptische und ironische Betrachtung erfahren. Die Psycho-
logie und Psychiatrie des 19. Jahrhunderts bem�hten sich, zu
beweisen, dass z.B. die großen Konstrukte der Mystiker das
Ergebnis unbefriedigter sexueller Triebe seien und die einen
und anderen letztendlich nicht �ber das sehr bescheidene und
unbedeutende Ph�nomen der Sekretion eines kleinen lebens-
wichtigen Organs hinausgehen. Die Untersuchungen Sten-
dhals versuchen auf »wissenschaftliche« Weise die Zersplitte-
rung der traditionellen Werte, die die Folge der sarkastischen
Ironie Voltaires ist, zu ergr�nden, und Voltaire seinerseits
steht in der Linie der pessimistischen Maximen der großen

70

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

franz�sischen Moralisten des 17. Jahrhunderts. »Die Tugen-
den verlieren sich im Eigennutz wie die Fl�sse im Meer« (La
Rochefoucauld).

Die Psychoanalyse beschr�nkt sich darauf, den analy-
tischen Anspr�chen der Wissenschaft in konsequenter und
systematischer Form zu gen�gen. Wie in der großen grie-
chisch-christlichen Tradition das Partielle und Begrenzte, und
allgemein das Geringe seinen Sinn und sein Sein durch den
Bezug zum Hohen und letztendlich zur h�chsten, die Welt lei-
tenden Einheit erh�lt, so will die positive Wissenschaft das
Komplexe durch das Einfache erkl�ren, das Große durch das
Kleine, das Hohe durch das Niedrige. Allein das Minimale,
das Elementare ist bef�higt, das Komplexe intelligibel zu ma-
chen. Aus der ersten Tradition ergibt sich die Erh�hung der
Welt und des Menschen; aus der positiven Wissenschaft die
erbarmungslose Herabsetzung der beiden. Schon ist es nicht
mehr m�glich, dass sich die Welt durch den Drang des Nied-
rigen zum Hohen oder durch die liebende Neigung und Hin-
gabe des Hohen zum Niedrigen erkl�rt. Alles ist ein und das-
selbe. Die Elementarkr�fte, die alles beherrschen, verf�gen
weder �ber ein transzendentes Ziel, noch einen Sinn oder
Zweck. Der unpers�nliche Blickpunkt Gottes hatte im ontolo-
gischen Rationalismus den sogenannten anthropomorphi-
schen Blickpunkt ersetzt. Im bodenlosen Meer der kosmischen
Energie versinken jetzt Mensch und Gott.

Auff�llig ist die Genugtuung, mit der Freud diese Dem�-
tigung des Menschen durch die Wissenschaft bedenkt. Laut
Freud verlor der Mensch mit der Kopernischen Revolution sei-
ne herausragende Stellung als Mittelpunkt des grenzenlosen,
physischen Kosmos. Der Rationalismus beließ ihn zwar im
Zentrum des geistigen Universums. Aber er war nicht mehr
die Krone der Sch�pfung, sondern wurde zum »Herrscher �ber
die Natur«. Als unbedeutendes Partikel verloren in der Weite
der Welt beherrscht er diese durch die Vernunft und die Be-

71

Aufl�sung der Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

rechnung. Das Denken denkt die Ausdehnung und unterwirft
sie seiner Gewalt. Darwin l�st den Menschen aus seinem geis-
tigen Zentrum. Der rationale Geist ist nichts anderes als das
Ergebnis und der letzte Auswuchs der kosmischen Evolution.
Was ihm bleibt, ist das begrenzte Feld der Innerlichkeit. Das
Bewusstsein kennt sich selbst, kennt und beherrscht seine Um-
welt anhand rationaler Maßst�be. Die psychoanalytischen
Theorien �ber das Unbewusste l�sen diesen letzten Rest W�r-
de in einem Meer monstr�ser, unpers�nlicher und unbekann-
ter Triebe auf. Das Rationale ist nichts weiter als eine unope-
rative aposteriorische »Rationalisierung« irrationaler Triebe.
Das Bewusste ist in der Hand des Unbewussten. Wie beim
Meer befindet sich das Leuchtende an der Oberfl�che und ist
doch nur der Reflex tiefer, dunkler und wilder Str�mungen.
Der Mensch ist nicht mehr Herr, weder �ber sich selbst noch
�ber irgendetwas anderes. Seine Illusionen sind reine Illusio-
nen. Er treibt richtungslos auf einem aufgew�hlten unb�ndi-
gen Strom. Die Liebe der Personen, die Werke der Wissen-
schaft, der Kunst, der Moral- und Rechtslehren, der Religion
sind das Resultat der Sublimierung blinder, unkontrollierbarer
Kr�fte.

Noch im rationalistischen Materialismus findet sich ein
Rest der alten W�rde, die Gott, dem Menschen und der sie
beide trennenden Natur innewohnt. Bewusst oder unbewusst
projiziert sich auf die Materie das Licht der Vernunft. In jedem
Materialismus �berlebt ein Rest Pantheismus. Die Natur hat
einen goldenen Glanz. Nur so erkl�rt sich das Vertrauen in
die Vernunft und in den »Fortschritt«, den der Materialismus
im Banner tr�gt. Der psychoanalytische Irrationalismus – und
die mannigfachen Tendenzen, die mit ihm aus anderen Per-
spektiven zusammenarbeiten – l�scht den letzten Funken
Licht. Das einzig tiefgr�ndig Wirkliche ist die prim�re, blinde
Energie. Das Reich der Finsternis der primitiven keltischen
Traditionen r�ckt in die Mitte der Welt. Es handelt sich um

72

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

eine »satanische« Auffassung im w�rtlichen Sinne der christ-
lichen Traditionen.

Die Wissenschaft und das Leben

Welche Haltung soll man angesichts dieser Situation einneh-
men? Sollen wir die Folgerungen der positiven Wissenschaft
so einfach hinnehmen und sagen, dass alle Illusionen, die die
Menschheit jahrhundertelang angetrieben und zur Errichtung
all dessen veranlasst haben, was das Leben lebenswert macht –
Liebe, Kunst, Wissenschaft, Moral, Recht, Religion –, nichts
weiter als ein bedeutungsloses Schimmern an der Oberfl�che
unseres Seins sind? Sollen wir um der Wissenschaften willen
auf die »Freuden« des Lebens verzichten? Oder sollen wir ganz
im Gegenteil unsere Illusionen und die Rechte des Lebens ret-
ten, indem wir schlichtweg die G�ltigkeit der wissenschaft-
lichen Ergebnisse leugnen? Bedr�ngt von der materialistischen
Wissenschaft rief Bruneti�re den Bankrott der Wissenschaft
aus, und um die Rechte des Lebens zu retten, schlug er den
Pragmatismus vor, was systematisch gesprochen bedeutet, die
Wahrheit �ber die Vitalit�t zu ermitteln. Diese Haltung
scheint uns eher eine Flucht denn eine L�sung zu sein. Die
Wahrheit �ber die N�tzlichkeit zu bestimmen, heißt, die
Wahrheit durch die L�ge zu definieren. An Gott wegen seiner
N�tzlichkeit zu glauben, heißt nicht an Gott glauben, sondern
an die N�tzlichkeit. Die G�ltigkeit der Wissenschaft zu ver-
neinen, ist grunds�tzlich unvern�nftig. In der methodischen
Strenge der Wissenschaft liegt die Garantie ihrer Richtigkeit.
Wer mit Verstand begabt ist, kann kaum im Namen einer Illu-
sion die Vernunft leugnen. Die Vernunft, die »graue kalte
Vernunft« zersetzt und zermahlt das Leben. Dennoch ist die
Vernunft, wenngleich grau und kalt, Vernunft, und ein ver-
n�nftiges Wesen darf sie nicht verwerfen. Und die Wissen-

73

Die Wissenschaft und das Leben

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

schaft in jeder und allen ihren Bereichen ist eine mit allen Ga-
rantien ausgestattete Umsetzung der Vernunft. Meines Erach-
tens ist das Dilemma in Wirklichkeit nicht so groß. Es ist nicht
notwendig, zwischen Ja und Nein, zwischen Wissenschaft und
Leben zu w�hlen. Das Problem auf diese Art zu stellen, heißt,
den tats�chlichen Sinn der Wissenschaft zu verkennen und
ihre Funktion innerhalb der allgemeinen, menschlichen Erfah-
rung und hinsichtlich der Beziehung des Menschen zu seiner
Umwelt. Das erkl�rt zum einen die irrationale Verwerfung der
Wissenschaft und zum anderen die radikale Richtungslosigkeit
des Verhaltens und Lebens. Ohne den R�ckgriff auf einen
Kompromiss, Vergleich oder Eklektizismus jeglicher Art muss
ein Weg gefunden werden, der es der Wissenschaft erlaubt –
ohne eines ihrer Rechte zu verlieren –, sich in eine der macht-
vollsten Triebkr�fte des Lebens zu verwandeln, ohne deshalb
die Illusionen des Lebens zu zerst�ren.

Der Irrtum geht nicht auf die Wissenschaft selbst zur�ck,
sondern auf eine falsche Deutung der wissenschaftlichen Er-
gebnisse. Mit dem Ziel, die ganze Metaphysik aufzuheben,
wurde die Wissenschaft pl�tzlich in eine neue Metaphysik,
eine Weltanschauung umfunktioniert, die alle Probleme des
menschlichen Lebens beheben sollte.

Diese einfache elementare Betrachtung reicht aus, um
einzusehen, dass die Wissenschaft als Metaphysik, als totale
Erkl�rung des Universums sinnlos ist. Wenn, wie die positive
Wissenschaft behauptet, die ganze Welt letztendlich eine Rei-
he von Elementen ist – Atome, Gef�hle, blinde Impulse, Zel-
len –, diese Elemente indes �ber keinen Sinn verf�gen, wie er-
kl�rt sich dann das Aufkommen der Wissenschaft? Die
Wissenschaft ist weder Impuls noch Zelle noch Atom. Wissen-
schaft ist Intelligenz, Denken, Klarheit, Unterscheidung, Ver-
nunft. Und das vern�nftige Handeln ist eine sinnvolle T�tig-
keit, die auf einem Liebesimpuls beruht.

Es handelt sich offensichtlich um einen Teufelskreis. Und

74

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

in den kommt jeder, der versucht, den Sinn des Lebens anhand
wissenschaftlicher Gleichungen zu erkl�ren. Das wirkliche Le-
ben, das Leben, das wir in der individuellen oder historischen
Erfahrung leben, die Wirklichkeit, die sich uns in jeder ihrer
Formen – ihrer gew�hnlichen Erscheinungsform oder ihrer
wissenschaftlichen Auslegung – zeigt, gibt sich nur in der Er-
fahrung und im Leben. Descartes formuliert es so: »Alles ist
Ausdehnung oder Bewegung in der Ausdehnung, ausgenom-
men das Denken, das die Ausdehnung und sich selbst denkt.«
Die ausgedehnte Wirklichkeit – die Wirklichkeit der Wissen-
schaft – ist immer eine gedachte Wirklichkeit. Das Denken
geht der Ausdehnung voraus. Eine ausgedehnte, vom Denken
abh�ngige Welt l�sst sich denken – die ganze Geometrie. Es ist
indes nicht m�glich, außer es gesch�he ein Wunder, das Be-
wusstsein in Abh�ngigkeit von der Ausdehnung zu denken.
Man wird den Widerspruch erkannt haben, der darin besteht,
in einer Lehre, die alle Geistigkeit und Idealit�t aus der Welt
verbannt, eine Intelligenz anzunehmen oder vorzustellen, die
bef�higt w�re, den Kosmos zu deuten oder einem Teil dessel-
ben einen fassbaren Sinn zuzuschreiben. Wie ließe sich ande-
rerseits eine Wissenschaft verstehen, d.h. ein System von
Wahrheiten, bzw. die Unterscheidungsm�glichkeit zwischen
Wahrheit und Irrtum, in einer Welt, die allein dem kausalen
Determinismus oder der Triebkraft blinder Bewegungen un-
terworfen ist? Jedes System – das richtige und das falsche –
wird f�r dieseWissenschaft das notwendige oder zuf�llige Pro-
dukt einer komplexen Reihe von Ursachen sein. Wie l�sst sich
einem dieser Systeme den Vorzug geben? Die zur Metaphysik
erhobene Wissenschaftsgl�ubigkeit geht soweit, die Wissen-
schaft selbst abzuschaffen, indem sie alle intelligiblen Unter-
schiede zwischen Wahrheit und Irrtum aufhebt. Von der
gleichg�ltigen einfachen Natur bis zum Wert l�sst sich nicht
ein Kriterium finden, das es uns erlaubte, eine Rangfolge zwi-
schen den verschiedensten intellektuellen Ansichten aufzu-

75

Die Wissenschaft und das Leben

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

stellen. Als Produkt einer mechanischen Gehirnt�tigkeit oder
unbewusster Impulse sind alle Systeme gleich. Wo liegt und
worauf gr�ndet mithin die Wahrheit der Wissenschaft? Be-
greift man die Wissenschaft als das System der Welt, bedeutet
das, jeden Rest Intelligibilit�t aus der Welt zu schaffen. Der
Hochmut treibt die Wissenschaft in den Selbstmord.

Deshalb ist es nicht m�glich, die Gesamtheit der Erfah-
rung und des Lebens vermittels wissenschaftlicher Schemata
zu erkl�ren. Genau das Gegenteil muss unternommen werden.
Da die Wissenschaft auf der Erfahrung basiert, d.h. im weites-
ten Sinne auf dem Bewusstsein, muss von der Erfahrung aus-
gegangen werden, so wie sie sich in der unmittelbaren Wirk-
lichkeit des Lebens findet. Das Bewusstsein l�sst sich nicht
durch die Wissenschaft erkl�ren, denn die Wissenschaft ist zu-
n�chst nichts anderes als ein Bewusstseinsph�nomen. Was sich
ausgehend vom Bewusstsein allenfalls erkl�ren l�sst, ist die
Physik. Im Bewusstsein sind alle Ph�nomene enthalten. Es al-
lein ist aktuell und unmittelbar. Das Bewusstsein hat keine Er-
kl�rung, noch l�sst es eine solche zu oder fordert eine solche.
Jeder Deutungsversuch w�re eine contradictio in terminis.
Etwas erkl�ren, heißt sagen, was es ist, ohne dass es erscheint,
bevor und nach seinen Manifestationen, �ber seine unmittel-
bare Gegenwart hinaus. Das Bewusstsein ist reine Gegenwart.
Vor, nach und �ber die Erscheinung hinaus ist es nichts. Zer-
st�rt man die Erscheinung, dann zerst�rt man das Bewusstsein
und mit diesem die Erfahrung. Erl�utern l�sst sich nur, was
nicht offenliegt. Nur das Verborgene l�sst sich Aufdecken.
Und das Bewusstsein, die unmittelbare Erfahrung, ist grund-
s�tzlich das Evidente, Explizite, Aufgedeckte.

Es muss deshalb von der eigenen Erfahrung, »den unmit-
telbaren Bewusstseinsdaten« ausgegangen werden, und damit
von der urspr�nglichsten prim�ren Erfahrung, jener, die sich
uns im Ph�nomen der Wahrnehmung zeigt. Die Wirklichkeit
ist zun�chst nichts anderes als die wahrgenommene Wahrheit.

76

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Um die Wirklichkeit zu durchdringen, muss von der Wahr-
nehmung ausgegangen werden. Das ist das genaue Gegenteil
von dem, was jede »wissenschaftliche« Erkl�rung bewusst oder
unbewusst unternimmt. Die Wissenschaft setzt immer eine
vorgelagerte »Wirklichkeit« als selbstverst�ndlich voraus, die
den unmittelbaren Daten der Erfahrung vor- oder nachgesetzt
ist. Wenn wir von der Wahrnehmung ausgehen, setzen wir
nichts voraus, noch nehmen wir etwas an, denn was wir �ber
sie erlangen, die Welterfahrung, ist nicht vorausgesetzt, son-
dern gesetzt, evident, unmittelbar. Von ihr ausgehend sind al-
les �brige Annahmen und Forderungen, die zu begr�nden
sind. Anspr�che auf Wirklichkeit, Anspr�che auf Wahrheit.
Anspr�che, die ihren Sinn nur �ber die urspr�ngliche Er-
fahrung erlangen.

Die Wahrnehmung und ihre Anspr�che

Das Wort Wahrnehmung ist zweideutig. Im Laufe der Ge-
schichte wurden ihm verschiedene Bedeutungen zugeschrie-
ben, die wir an dieser Stelle nicht aufz�hlen wollen. Es mag
die Feststellung gen�gen, dass wir den Begriff hier im weites-
ten Sinne benutzen: Als einen �ußerst komplexen, geistigen
Akt, der die Dinge der Welt, in der wir leben, sowie diese Welt
in ihrer Gesamtheit vergegenw�rtigt oder fast vergegenw�r-
tigt. In der so verstandenenWahrnehmung wird uns die Wirk-
lichkeit gegenw�rtig, wir geraten mit ihr in Ber�hrung und
gelangen gewissermaßen in den Besitz ihrer mannigfaltigen
polymorphen F�lle. Von meinem Platz in diesem Zimmer
nehme ich den Tisch, das Tintenfass, die B�cher, die W�nde,
die es begrenzen, wahr, und durch die Fensterscheiben sehe
ich die Nachbard�cher, das Tal, die Berge, den Himmel, und
dahinter die ganze Welt, die f�r alles den virtuellen offenen

77

Die Wahrnehmung und ihre Anspr�che

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Hintergrund bildet und uns andere, unbegrenzte Landschaften
enth�llen kann.

Die so verstandene Wahrnehmung besteht aus mindes-
tens drei wesentlichen Momenten. Zum einen besteht sie aus
einem Gemisch aus Formen, Farben, T�nen, D�ften, also viel-
f�ltigen, wechselnden sensoriellen Aspekten. Aber diese
Aspekte sind immer Aspekte von etwas, einem Ding oder Ge-
genstand, das bzw. der sich durch sie zu erkennen gibt. Beim
Anblick einer Blume z.B. nehmen wir unmittelbar eine Form,
eine Farbe, einen Duft wahr. Dennoch ist die Blume weder der
Duft noch die Form oder die Farbe. Die variablen Erscheinun-
gen der Blume sind nicht die Blume. Mit der Zeit, der Ent-
fernung, dem Blickpunkt �ndern sich die Farben und Formen.
Die Blume bleibt sich gleich. In der Blume findet sich eine nie-
mals vollst�ndig gegenw�rtige Wirklichkeit, die sich in unend-
lichen Perspektiven darzustellen vermag. Eben deshalb, weil
die Objektivit�t der betrachteten Sache st�ndig die Mannigfal-
tigkeit ihrer Erscheinungen �bertrifft, sagen wir, dass es sich
um einen Gegenstand und nicht um eine fl�chtige Spiegelung
handelt. DieWahrnehmung beinhaltet immer einen Teil Inter-
pretation, und die von einem Kern unmittelbarer Pr�senzen
ausgehende Interpretation eine von Virtualit�ten erf�llte Ob-
jektivit�t. Deshalb lassen sich identische Aspekte bei unter-
schiedlichen Objektivit�ten herausstellen und unterschied-
liche Pr�senzen bezogen auf identische Gegenst�nde. Dieselbe
sensorielle Gegebenheit, z.B. ein Sonnenuntergang, kann als
die Erl�sung von einem langen heißen Tag empfunden wer-
den, als herrliches Naturschauspiel, als der Untergang Apolls,
als Element einer mathematischen Gleichung, die die Bewe-
gung der Sterne bestimmt. Ein Eichenhain und ein Wildbach
sind Aspekte ein und desselben Gebirges. Die empirische Psy-
chologie versucht, diese Ph�nomene anhand der Apperzep-
tionstheorie zu deuten. F�r unseren Zweck ist die Feststellung
der Tatsache ausreichend. Das Verh�ltnis zwischen dem Aktu-

78

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ellen und Sichtbaren und dem Virtuellen und Verborgenen va-
riiert endlos. In jedem Fall sind beide Faktoren – Aspekte und
Gegenstand – wesentlich f�r die Existenz der Wahrnehmung.

Aber diese notwendigen Bestandteile sind nicht ausrei-
chend. Damit ich die Wahrnehmung einer mir vorstelligen
Gegenwart – Gegenstand, Landschaft oder Perspektive – be-
stimmen kann, muss ein drittes Moment gegeben sein. Denn
das bisher Ausgef�hrte erlaubt uns noch nicht, die Wahrneh-
mung von einer Halluzination oder Fantasie zu unterscheiden.
Daf�r muss dem sensoriellen Kern, und der in ihm immer la-
tenten Objektivit�t, der Charakter von »Wirklichkeit« bei-
gef�gt sein. Wir sagen, behaupten und glauben, dass die Blu-
me »wirklich« ist, dass sie eine von mir unabh�ngige Existenz
hat. Die sensoriellen Eigenschaften sind Eigenschaften eines
Gegenstandes, und der Gegenstand mit seinen Eigenschaften
verf�gt in der unmittelbaren Erfahrung �ber den Anspruch
von Wirklichkeit. So unterscheidet sich die Wahrnehmung
von der halluzinatorischen Erscheinung. Ohne das psychologi-
sche Problem der sogenannten »wirklichen Halluzination«
hier zu er�rtern, k�nnen wir sagen, dass der Gegenstand und
seine Eigenschaften immer den Charakter von »Wirklichkeit«
besitzen, oder, genauer gesagt, den Anschein vonWirklichkeit.
Die Transzendenz ist, was die Wahrnehmung betrifft, ein we-
senhaftes, definitorisches Kennzeichen der Immanenz.

Mit anderen Worten: Die Welt offenbart sich uns als eine
in einer Perspektive organisierte Anzahl von Aspekten, die un-
endliche Verweise und Bez�ge zu nichtgegenw�rtigen Wirk-
lichkeiten anzeigen. Von einem aktuellen Standpunkt pro-
jiziert sich das Bewusstsein auf einen virtuellen Hintergrund,
eine latente Wirklichkeit unersch�pflichen Reichtums. Das
Bewusstsein dr�ngt aus sich heraus, ist eine Wirklichkeit
außerhalb seiner selbst. Aber die Transzendenz, d.h. die Welt,
l�sst sich nur von einem Bewusstsein – also von einer Erfah-
rung – aus denken. In der Erfahrung gibt sich die Welt als eine

79

Die Wahrnehmung und ihre Anspr�che

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Tiefendimension angef�llt mit Forderungen und Anspr�chen,
Geheimnissen und Fernen. Doch diese Projektion der geistigen
Intention nimmt verschiedene Richtungen, zwei davon sind
fundamental. Die Wirklichkeiten, die sich in der Erfahrung
zeigen, erheben zum einen den Anspruch zu sein, was sie sind,
unabh�ngig von ihrer augenblicklichen Gegenwart, hic et
nunc. Jede Erscheinung zielt darauf ab, nicht nur »bloße Er-
scheinung« zu sein. Sie will tats�chlich ein »Ding« sein. Die
Naturwissenschaft und die Ontologie versuchen, diesen ewi-
gen Anspruch umzusetzen und zur �ußersten Vollendung zu
bringen. Und das angemessene Werkzeug f�r diesen Zweck
war schon immer, seit Parmenides, der letztendlich vom Prin-
zip der Identit�t gelenkte Intellekt.

Aber das Bestreben, ein »Ding« zu sein – irgendein
Ding –, ist nicht der einzige Anspruch der unmittelbaren
Wirklichkeit. Die Dinge wollen nicht nur »Dinge« sein. Ihre
Bestrebungen sind vielf�ltiger Art. Eine davon tritt als die bei
WeitemWesentlichste hervor, n�mlich das Anliegen, nicht nur
»irgendein Ding« zu sein, sondern eine konkrete achtenswerte
Wirklichkeit, mit einer Pers�nlichkeit und einem Sinn. Die
unmittelbare Wirklichkeit trachtet nach dem Sein, will aber
gleichfalls �ber einen Wert verf�gen. Und dieser Anspruch ist
nicht weniger legitim oder weniger grunds�tzlich als der erste.
Es ließe sich sogar behaupten – stellt man f�r einen Augen-
blick jede metaphysische Erw�gung beiseite –, dass laut der
Rangordnung des Bewusstseins der zweite Anspruch den ers-
ten bedingt und ihn als radikalen Anspruch erst erm�glicht.
Allein weil sie Sinn und damit Wert besitzt, wird begreiflich,
dass sich eine Person der physischen und ontologischen Deu-
tung der Welt widmet, der Bestimmung des Seins der Dinge,
und in sich die kraftvolle geistige Ausdehnung vorantreibt, die
eine solche Aufgabe beinhaltet und verlangt. Spinozas Meta-
physik – dieses große Gedicht ordine geometrico demonstrata

80

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

– ist das Paradigma dieses tiefen Widerspruchs. Die reinste Lo-
gik ben�tigt und erfordert den Antrieb der Liebe.

Die naturalistische Abstraktion

Die Missachtung dieser Grundwahrheit war der Irrtum des-
sen, was wir allgemein gesprochen als »Naturalismus« be-
zeichnen k�nnen. Der Naturalismus in allen seinen Formen,
von Spinoza bis Freud, �ber La Rochefoucauld, Spencer, Scho-
penhauer etc., war nichts anderes, als die Amputation einer der
grunds�tzlichen Anspr�che des Lebens, die Reduktion des
zweiten auf den ersten Anspruch, des Wertes auf das Sein, al-
ler Dinge auf irgendein Ding und mithin die Unterdr�ckung
der eigenst�ndigen Wirklichkeit der Liebesbewegung.

Aber die Folgen seiner absteigenden Dialektik waren viel
gravierender, als seine Begr�nder dachten, und sie hat unwei-
gerlich zur letzten Konsequenz gef�hrt: der Zerst�rung der
ganzen Wirklichkeit. Die Verk�rzung, die aus der Amputation
resultiert, bewirkt geradewegs die Sinnentleerung des Univer-
sums und derWorte, die es symbolisieren. Die wiederholte Be-
hauptung, dass jedes Ding »im Grunde« nichts anderes als die
sporadische Manifestation einer anderen, geringeren Wirk-
lichkeit sei – die Liebe, in unserem Fall, wird zu Vergn�gen,
Nutzen, Libido …, und der Genuss die Folge eines psychophy-
siologischen Mechanismus –, l�uft auf eine Umkehrung des
Sinns der Dinge hinaus, die im Endeffekt jeglichen Sinn ver-
lieren, und selbst die M�glichkeit, eine sinnvolle Rede zu hal-
ten, wird hinf�llig. Indem jede Illusion im Leben vernichtet
wird und die Illusion auf eine »bloße Illusion« herabgestuft
wird, wird sich alles gleich und das Sein, das im Mittelpunkt
aller Bestrebungen steht, sieht sich auf das reine Nichtsein zu-
r�ckgestuft, die be�ngstigende allgegenw�rtige Wirklichkeit
des Nichts.

81

Die naturalistische Abstraktion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die Urwurzel dieser Umkehrung ist verehrungsw�rdig
und tausendj�hrig. Sie ist mit dem Ursprung des wahren, wis-
senschaftlichen Bewusstseins verkn�pft. Ihre unmittelbare Ur-
sache ist, wie wir sahen, an das Auftauchen der mathemati-
schen Physik gebunden und an die Vorrangstellung, die ihre
Methoden in der modernen Welt eingenommen haben. Im
Weiteren werden wir kurz auf diesen Aspekt eingehen, da es
sich als unumg�nglich f�r unsere Folgebetrachtungen erweist.

Die wissenschaftliche Methode, die aus der universellen
Anwendung der von der modernen Physik bereitgestellten
Methoden abgeleitet ist, durchl�uft zwei Phasen. Die erste ist
eng mit dem der Wissenschaft konsubstanziellen Versuch ver-
bunden, den in der unmittelbaren Erfahrung implizit vor-
liegenden Subjektivismus aufzugeben, um diese mit einer
Objektivit�t auszustatten, der die zeitlichen und �rtlichen
Wechsel und die pers�nlichen Umst�nde dessen, der die Erfah-
rung macht, fremd sind.

Angesichts einer beliebigenWirklichkeit – die Am�be, die
Blume, der Himmelsk�rper – fragt die wissenschaftliche Me-
thode nach deren Sein. Und diese Frage kann zwei verschiede-
ne Bedeutungen haben. Einerseits l�sst sich das Sein der Blu-
me anhand ihrer gegenw�rtigen Wirklichkeit, also hier vor
meinen Augen, bestimmen. Diese deskriptive Definition der
Blume wird mir pr�zise das vermitteln, was wir weiter oben
als ihren Aspekt oder ihre »Objektivit�t« bezeichnet haben.
Wobei sich diese Objektivit�t – was ihre Bedeutung betrifft –
nicht sehr von der unterscheidet, die sie in den Schulen des
Mittelalters hatte, und die noch Descartes im Gegensatz zum
»formalen« Sein verwendet. Dieses »Sein« der Blume zerf�llt
in eine unendliche Reihe von Perspektiven. In diesen und
durch diese wird mir die Blume im Wahrnehmungsakt gegen-
w�rtig. Unter den Faktoren, die die Blume auszeichnen, ist der
Standpunkt des Subjekts ausschlaggebend. Die wahrgenom-
mene Blume ist nichts ohne den Wahrnehmungsakt. Und der

82

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Wahrnehmungsakt ist pers�nlich und individuell. Daher auch
der subjektive Charakter der Wahrnehmung der Dinge und
seine Thematisierung durch die europ�ische philosophische
Tradition seit der Sophistik. Die wahrgenommenen Dinge wer-
den durch den Wahrnehmungsakt bedingt. »Der Mensch ist
das Maß aller Dinge.«

Das wahrgenommene Ding – die Zelle, die Pflanze und
das ganze Weltall – ist in doppeltem Sinne subjektiv. Erstens,
weil jeder Wahrnehmungsakt ein wahrnehmendes Subjekt vo-
raussetzt. Es gibt keine Empfindung ohne das Sinnesorgan.
Zweitens, weil es zum Wesen des Subjekts geh�rt, einen
Standort und eine Haltung angesichts der wahrgenommenen
Wirklichkeit einzunehmen. Das ist Platons »Sein, das nicht
ist«. Seine hic et nunc Erscheinung ersch�pft sein ganzes Sein.
Die Wirklichkeit verk�rzt sich auf diese Erscheinung und – es-
se est percipi – die gesamte Wirklichkeit auf die Subjektivit�t.

Die Frage der Wissenschaft geht �ber diese unmittelbare
Wirklichkeit hinaus. Sie begn�gt sich nicht mit ihrer bloßen
Beschreibung. In der Frage: »Was ist?« wird die Wirklichkeit
vorausgesetzt, wenngleich ohne ihr zu vertrauen. Die Wissen-
schaft bezweifelt, dass das, was uns die Dinge enth�llen, ihr
authentisches und wahres Sein ist. Allein dieser Zweifel recht-
fertigt eine Frage zweiten Grades. Wenn die Dinge w�ren, was
sie zu sein vorgeben, machte es keinerlei Sinn, weiter nach
ihrem Sein zu fragen, nachdem einmal ihre Erscheinung fest-
gestellt wurde.

Das Misstrauen gr�ndet auf ihrer subjektiven wechsel-
haften Beschaffenheit. Da die Dinge sich ver�ndern und in
einem best�ndigen Fließen befinden, da sie uns einmal so, ein-
mal anders begegnen, niemals aber auf eine dauerhafte und
best�ndige Art, ist ihre Wirklichkeit widerspr�chlich und kann
daher – ihren Erscheinungen zum Trotz – nicht sein. Vor dem
Hintergrund dieser Feststellung, die von Platon mit Endg�ltig-
keitswert formuliert wurde, nutzt der Intellekt die in den Er-

83

Die naturalistische Abstraktion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

scheinungen implizit vorliegende Bestrebung, �ber sich selbst
hinaus G�ltigkeit zu besitzen. Das ist der Anspruch auf
»Wirklichkeit«, den wir weiter oben erl�utert haben. Alle Din-
ge – der Tisch, die Flasche, der Stern, die ganze Welt – wollen
dasselbe sein, trotz ihrer Ver�nderungen. Auch wenn Farbe,
Form und Gr�ße sich wandeln, will der Gegenstand immer
derselbe sein. Er kann nicht derselbe sein. Das aber ist sein An-
spruch und es scheint vern�nftig, ihm darin zuzustimmen. Al-
lein dieser Gedanke f�hrt uns schon �ber seine bloße Erschei-
nung hinaus. Ich kann nicht sagen, was er ist, wenn er es schon
nicht mehr ist. Die fl�chtige und sich aufl�sende Erscheinung
w�rde im �ußersten Fall zu einem momentanen Sein f�hren,
das mit dem Nichtsein zusammenfiele, denn die augenblick-
liche Gegenwart ist nichts anderes als die Grenze zwischen
der Vergangenheit und der Zukunft. Zwischen einem Sein,
das noch nicht ist, und einem Sein, das schon nicht mehr ist,
verm�gen wir nichts mehr zu bejahen oder zu verneinen.

Der Logos – das Wort – geht �ber den Augenblick hi-
naus. Das momentane Sein hat implizit etwas in sich. Der ge-
lebte Augenblick wird von einer Aura von Virtualit�ten um-
geben, die niemals erscheinen und dennoch den lebendigen
K�rper der Wirklichkeit ausmachen. Jede Erscheinung ist da-
rauf aus, nicht bloß Erscheinung zu sein, jede Wahrnehmung
will nicht bloß Wahrnehmung sein. In diesem Sinne will die
Blume, die hier vor mir steht, sein, was sie in sich und durch
sich ist, und zwar unabh�ngig von meiner Wahrnehmung, in
sich und durch sich selbst, ganz gleich, ob ich oder irgend-
jemand sie nun anschaut oder nicht. Allein zu sagen, sie ist,
verweist schon implizit auf die Anerkennung dieses An-
spruchs. Das virtuelle unabh�ngige Sein der Blume befindet
sich unausgedr�ckt in diesem Anspruch, gegenw�rtig oder
zugleich gegenw�rtig mit der grenzenlosen Vielheit ihrer ver-
schiedenen Erscheinungsformen bzw. Abwesenheitsformen
zu sein.

84

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Welches ist dieses dauerhafte feste Sein, das hinter der
fl�chtigen Erscheinung steht? Die Erscheinung tr�gt in sich
selbst ihre Gew�hr. Ihre momentane Wirklichkeit ist patent.
Sie steht außer Zweifel. Aber das latente, virtuelle, unsicht-
bare und unfassbare Sein muss eine Gew�hr finden, die seinen
Anspruch rechtfertigt. Das ist die Funktion der Wissenschaft
und der Naturphilosophie. Seine pr�zise Bestimmung bezeich-
net man �blicherweise als »Erkl�rung«. In der Tat heißt erkl�-
ren, das latente Sein von etwas aufdecken, sagen, was es ist,
wenn es nicht hervorkommt und unabh�ngig davon, ob es her-
vorkommt oder nicht, und abgesehen von jeder subjektiven
Haltung oder jedem subjektiven Standpunkt. Solcherart ge-
langen wir zur Rechtfertigung des in der Erscheinung implizit
vorliegenden Anspruchs, der Transzendenz in der Immanenz.
Die problematische Abwesenheit des Seins ist es, was die Wis-
senschaft zu bestimmen trachtet.

Dieser duale, dynamische und enigmatische Charakter
der Blume, des Sterns, des Lichtes und des Kosmos in seiner
Gesamtheit ist wesentlich f�r die Erfahrung derWelt und mei-
ne pers�nliche Beziehung zu ihr. Die Wirklichkeit zeigt sich
mir als gegenw�rtig, aber ihre Gegenwart enth�lt notwendi-
gerweise einen impliziten Hintergrund, der angereichert mit
Verweisen und Distanzen ist und in einer inaktuellen, per-
manenten und ewigen Wirklichkeit wurzelt. Wie l�sst sich zu
einer klaren Bestimmung dieser »in sich seienden« Wirklich-
keit gelangen?

Grenzen ihrer Legitimit�t

Die Arbeit der Wissenschaft besteht vornehmlich in dem me-
thodischen und systematischen Versuch, die unmittelbare,
subjektive und fl�chtige Wirklichkeit durch eine hypotheti-
sche, objektive und unver�nderliche Wirklichkeit zu ersetzen.

85

Grenzen ihrer Legitimit�t

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Und weil diese Wirklichkeit weder sichtbar ist, noch sichtbar
sein kann, ersetzt sie das Sichtbare und Fassbare durch das Ge-
dachte und Angenommene. Sie »unterstellt« – Hypostase –
den fl�chtigen Erscheinungen einen Boden, eine Unterlage –
sub-stantia –, die ihnen Einheit und Konsistenz verleiht. Die
Physik z.B. ersetzt die verworrene Mannigfaltigkeit der Welt
durch Aktionen und Reaktionen, vibrierende Bewegungen,
Wirbel, Atome, Elektronen, Kraftfelder und unterwirft sie der
Einheit der mathematischen Berechnung. Die Biologie redu-
ziert das komplexe Verhalten des lebendigen Organismus auf
die Einheit der Zellen. Die Psychologie ist bestrebt, die unend-
liche Reichhaltigkeit der Bewusstseinsph�nomene auf elemen-
tare Empfindungen wie Freude und Schmerz oder libidin�se
Triebe zur�ckzuf�hren. Bringt man die verschiedenen wissen-
schaftlichen Fachrichtungen zusammen, dann verlangt der
Einheitsimperativ, dass komplexere Einheiten auf die einfachs-
te Einheit reduziert werden. Daraus folgt, dass das psychologi-
sche Element – die Empfindung, der elementare Trieb – kom-
plexer ist als die Einheit der Zelle, und die Einheit der Zelle
wiederum komplexer als die Einheit des Atoms. Die grund-
s�tzliche Forderung der wissenschaftlichen Methode f�hrt
uns notwendigerweise anhand einer sukzessiven Reihe von
Hypothesen dazu, das Psychologische auf das Vitale und das
Vitale auf das Physische zu verk�rzen. Wenn das die Wissen-
schaft ist – die graduelle hypothetische Reduktion der Vielheit
auf die Einheit –, verwundert es nicht, wenn sie die heterogene
Vielheit der Welt zerst�rt und daraufhin die absolute, identi-
sche Einheit ausruft.

Mit anderen Worten: Die Wissenschaft sucht die Ur-
sachen oder die universellen Gesetze, die den Lauf der Welt
bestimmen. Und die Bestimmung einer Ursache oder eines
Gesetzes bedeutet, die Vielheit der Wesen als das besondere
zuf�llige Ergebnis einer Kreuzung von universellen und not-
wendigen Faktoren zu sehen. Die individuellen Tatsachen wer-

86

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

den im Schnittpunkt universeller Gesetze hervorgebracht. Es
muss das gesucht werden, was sich nicht ver�ndert, was sich
gleich bleibt. Aber das Identische in der Blume ist das, was sie
mit den �brigen Blumen verbindet. Die Blume f�hrt zu den
Blumen, und die Blumen zu den Pflanzen, und die Pflanzen
zur Vegetation, und die Vegetation zum Leben, und das Leben
zu dem, was nicht Leben ist. Die Wissenschaft f�hrt uns daher
vom Subjektiven zum Objektiven, vom Sichtbaren zum Un-
sichtbaren. Der Blick schweift allm�hlich vom Individuellen –
Besonderen und Zuf�lligen – zum Generellen, das universell
und notwendig ist. Es gibt keine wahre Wissenschaft vom In-
dividuellen, sagt Aristoteles. Die Ursachen f�hren zu den Ur-
sachen und die Substanzen zu den Substanzen. Dabei handelt
es sich um eine Entwicklung hin zur Entindividualisierung, zu
einer graduellen und progressiven Generalisierung. Indem die
Blickpunkte, die Perspektiven, die individuellen, zeitlichen
und �rtlichen Unterschiede abgeschafft werden, bleibt uns bes-
tenfalls ein gleichm�tiges Sein, das keine pers�nliche Diffe-
renzierung kennt. Nur so h�rt es auf, »in mir« zu sein, und
beginnt, »in sich« zu sein. Die wahrgenommene Wirklichkeit
wird von der Wahrnehmung selbst abgetrennt und unabh�n-
gig von dieser. Sie ist schon kein wahrgenommenes oder wahr-
nehmbares Sein mehr, sondern eine einzigartige Substanz, die
f�r alle gleich ist, jederzeit und �berall – Materie, Energie,
Masse …

Wenn aber dieses Sein nicht wahrgenommen wird bzw.
wahrgenommen werden kann – denn dann w�rde es eben
nicht mehr »in sich« sein –, wenn es nicht in Erscheinung tritt,
noch jemals hervorkommen kann –, was gibt ihm dann die Ge-
w�hr von Wirklichkeit? Auf welchem Wege wird es uns evi-
dent? Wie kann ich es finden und beweisen? Von der lebendi-
gen duftenden Blume gelange ich durch ihre »Anspr�che« –
ihren Anspruch, durch und in sich selbst einen Wert zu be-
sitzen – zu einem gleichg�ltigen und unver�nderlichen Sein.

87

Grenzen ihrer Legitimit�t

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Was ist die Gew�hr f�r meinen Weg? Die Substanz, die Hypo-
these verlangt eine Gew�hr f�r ihre G�ltigkeit. Wo findet sie
die? Der Wert und die Grenzen dieses methodischen Ansatzes
m�ssen bestimmt werden sowie der Bereich seiner Legitimi-
t�t. Der Irrtum des Naturalismus besteht darin, dass er diesen
Ansatz nicht in Betracht zieht und eine unangemessene miss-
br�uchliche Verwendung davon macht.

Um das wieder ins Lot zu bringen, muss der radikal sub-
stitutive Charakter dieses Ansatzes hervorgehoben werden. Er
stellt nicht heraus, sondern unterstellt. Er ist keine Tatsache,
sondern eine Forderung. Wir haben das gesehen, als wir den
ausschlaggebenden Perspektivenwandel skizzierten, der im
Abendland mit Beginn der Neuzeit einsetzt. Es geht nicht da-
rum, Fakten festzustellen, sondern Anspr�che zu erf�llen. Das
fordern die M�glichkeiten der mathematischen Physik. Das
fordern der Seinsbegriff und die Idee von Gott. Das fordern
unabdinglich die Notwendigkeiten der rationalen Berechnung.
Es handelt sich um eine apriorische Notwendigkeit, die vor
und nach der Erfahrung liegt. Das wahrgenommene Seiende
kann nicht gedacht werden. Das besagt die Vernunft. Die Sin-
ne vermitteln keine Identit�t. Die aber wird von der Vernunft
gefordert. Die Vernunft, die sich auf den »irrationalen« An-
spruch der in sich und durch sich g�ltigen Wahrnehmung
st�tzt, gr�ndet ihre Forderung auf die Wirklichkeit. Das »Sein,
das ist«, auf das sich die Wahrnehmung richtet, ist also das
Sein, das die Vernunft fordert.

Das unmittelbare Sein der Wahrnehmung ist unfassbar
und unsagbar. Es l�sst sich nicht greifen und nicht sagen. Es
ist inintelligibel. A kann nicht B oder C sein, wie es uns pau-
senlos von der unmittelbaren Erfahrung vermittelt wird.
A muss A, B muss B sein. Das ist die geniale Vision des Parme-
nides. Damit wir sprechen und uns verstehen k�nnen, damit
die Worte Sinn haben, ist der formale apriorische Kompromiss
n�tig, dass sie immer im selben Sinne verwendet werden. Das

88

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ewigeMissverst�ndnis (Quaternio terminorum)muss vermie-
den werden, da es jede Wissenschaft und jeden Dialog unm�g-
lich macht. Das fordern Platon und Aristoteles. Das ist der
Sinn der Logik, dieses unverzichtbaren Werkzeugs, damit die
Sprache einen �berpers�nlichen Wert erhalte und sich in eine
wahre Sprache verwandle. Die Dinge m�ssen sein, was sie
sind. Das Sein setzt die Best�ndigkeit im Sein voraus. Alles
muss sich selbst gleich sein. Andernfalls l�sst sich nichts ver-
stehen, noch zu einem gegenseitigen Verst�ndnis gelangen.
Dieser niemals vergessene Anspruch erh�lt seine strengste
Formulierung durch Leibniz sowie den Rationalismus des 17.
und 18. Jahrhunderts. Es muss bewiesen werden, dass sich die
ver�nderlichen Dinge in Wirklichkeit nicht �ndern, und dass,
wenn A zu B wird, es nicht wirklich dazu wird, sondern B wei-
terhin A ist, dass sich beim Denken das Pr�dikat der S�tze auf
das Subjekt begrenzt und in der Wirklichkeit die Wirkungen
auf die Ursachen und die Konsequenzen auf die Grundlagen.
Die Dinge sind m�glich, solange sie einander nicht widerspre-
chen, und sie sind nicht widerspr�chlich, solange sie identisch
sind. Das rationale Sein ist das identische Sein. Immer wenn A
B zu sein scheint, muss anhand einer Reihe notwendiger Be-
gr�ndungen herausgestellt werden, dass das, obwohl es wahr
zu sein scheint, im Grunde reine Erscheinung ist, und dass das,
was als B in A erscheint, dem Anschein zum Trotz tats�chlich
A ist.

Nur so lassen sich die Dinge auf ihre Ursachen reduzieren
und die Ursachen auf Argumente. Die Kausalreihe ist eine ra-
tionale Reihe. Nichts existiert ohne hinreichenden Vernunft-
grund, und die Vernunft ist immer gleich. Daher l�sst sich die
ganze Wirklichkeit zu Anfang von einer einzigen, origin�ren,
identischen Aussage ableiten: A = A. Das ist dieMathesis uni-
versalis – die Kombinatorik und Charakteristik –, das Para-
digma derWissenschaft und das Modell der vollendeten Ratio-
nalit�t. Die Wahrnehmung verweist auf die Identit�t. Ihr

89

Grenzen ihrer Legitimit�t

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Anspruch auf Wirklichkeit deutet auf diese hin und verlangt
nach ihr. Die Vernunft f�hrt diesen Anspruch zum �ußersten
und fordert ihn als eine unabdingbare Notwendigkeit f�r ihre
konsequente Anwendung.

Abstraktion und Fiktion

Der erste Schritt der Wissenschaft ist deshalb vollkommen le-
gitim und n�tzlich. Die Geschichte des Naturalismus beginnt
genau da, wo die Legitimit�t endet. Thales, der Begr�nder der
Philosophie und der Wissenschaft, leitet diesen Schritt ein,
und er wird vom rationalistischen Positivismus bis zu seinen
�ußersten Konsequenzen gef�hrt. Trotz ihrer Erscheinungen
sind die Dinge in Wirklichkeit Wasser. Sp�ter wird man das
Wasser durch die vier Elemente ersetzen, die Atome, Elektro-
nen, die Energie, die Kraftfelder … Das kommt aufs Gleiche
heraus. Die Erscheinung wird aufgehoben und der substanziel-
len Wirklichkeit einverleibt. Diese vollkommen homogene
Wirklichkeit ist vom kausalen Determinismus abh�ngig und
spielt sich in einer unendlichen Zeit und einem unendlichen
Raum ab. So ist die Natur; die authentische Wirklichkeit und
der ganze Rest sind »�berbauten« oder »Epiph�nomene«. In
der Natur findet sich alles. Jede Erscheinung ist die Erschei-
nung ihrer »Wirklichkeit«. Das identische Sein ist das nat�rli-
che Sein – die Ausdehnung und die Bewegung innerhalb der
Ausdehnung laut Descartes. Das Paradigma der Physik – der
Grundsatz von Unbewegtheit und Konservierung – verwan-
delt sich nach und nach in das Paradigma f�r die Wirklichkeit
insgesamt. Alles, was in der Welt erscheint und verschwindet,
tritt in ihr zum Vorschein und in sie taucht es wieder ab. Sie ist
das große Becken, dem alles entspringt und zu dem alles zu-
r�ckkehrt: Blumen, Landschaften, Perspektiven, Hoffnungen,
Verlangen, Wahrheit, G�te, Sch�nheit, Gerechtigkeit, Liebe.

90

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Denn das Sein eines Dings zu bestimmen, heißt sagen, was es
ist, wenn es nicht offenliegt, wenn es unter alles andere ge-
mischt ist; die Gerechtigkeit ist in Wahrheit keine Gerechtig-
keit, noch die Wahrheit Wahrheit, noch die Hoffnung Hoff-
nung oder die Liebe Liebe. Alles ist, was es nicht scheint. In
Wirklichkeit betr�gt uns alles. Im Hinblick auf die spontane
Offenbarung der Dinge ist Misstrauen angebracht, sie m�ssen
dazu gezwungen werden, uns ihren unbestechlichen Grund zu
enth�llen. Wenn wir es so anfangen, d.h. mit Entschiedenheit
und Konsequenz, werden wir letztendlich sehen, dass der kau-
sale Determinismus alles in einer unendlichen Kette von Ur-
sachen verzahnt und alles in der universellen, omnipotenten
Identit�t verortet.

Nichtsdestotrotz ist der Anspruch der Wissenschaft voll-
kommen gerechtfertigt. Es ist klar, dass die Physik recht hat,
wenn sie ihre Gesetze und Hypothesen formuliert, und ebenso
die Biologie, die Psychologie und die Psychiatrie. Es w�re un-
vern�nftig und sogar grotesk, wenn der Laie versuchte, mit
seinen Argumenten ihre G�ltigkeit infrage zu stellen, oder
die Stringenz ihrer Methoden und Ergebnisse anzuzweifeln.
Das liefe auf harmloses Geschw�tz oder leeres Gerede hinaus.
Der erste Schritt der Wissenschaft ist v�llig gerechtfertigt und
ihr ganzer Ruhm leitet sich von der Perfektion ab, mit der sie
ihn umsetzt. Es handelt sich um einen Prozess progressiver
Objektivierung und gleichzeitiger Idealisierung, dessen Ziel
die Errichtung oder Anerkennung einer unpers�nlichen Welt
ist. Die Wissenschaft interessiert sich f�r die »Dinge« und nur
f�r die »Dinge«. Sie will wissen, was die Dinge sind, ungeach-
tet des Wollens und Strebens und jeder pers�nlichen Wert-
sch�tzung. Das ist die reine Spekulation, die »Rettung der Er-
scheinungen«, von der Galileo in Anlehnung an Platon spricht.
Die Wirklichkeit der Erfahrung verlangt nach Rettung. Die
Physik rettet sie durch ihre Hypothesen. Mit dem beein-
druckenden Apparat ihrer Hilfsmittel und Methoden gibt sie

91

Abstraktion und Fiktion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

dem Menschen �berdies eine zum Werkzeug geschrumpfte
Welt, eine Maschine, die virtuell zur Verwirklichung aller Zie-
le der Technik und des praktischen Lebens bef�higt ist.

Aber der zweite Schritt der Wissenschaft und Philo-
sophie, n�mlich die Verk�rzung der ganzenWelt auf die nat�r-
liche Wirklichkeit, geht eindeutig zu weit. Nichts legitimiert
die Verengung des Kosmos auf ein gleichm�tiges, schema-
tisches und abstraktes Instrument, das die Physik hypostasiert.
Auch das ist die Wirklichkeit, aber nicht das allein. Mit dieser
Amputation ger�t aus dem Blick, dass die »Natur« ihre ganze
G�ltigkeit in dem Anspruch des Dings verankert, �ber seine
fl�chtige Erscheinung hinaus einen transzendenten Wert zu
besitzen. F�llt dieser Anspruch weg, verliert das Ding seine
Legitimit�t und Wirklichkeit. Mit Blick auf dieses hypotheti-
sche Konstrukt erweist es sich daher als wenig vern�nftig, zu
behaupten, die wahrgenommene Wirklichkeit, die seine ganze
Grundlage darstellt und das Einzige ist, was dem Konstrukt
Sinn verleiht, sei schlichtweg inexistent und ihr Anspruch
nichts weiter als ein Anspruch. Das mathematische Geb�ude,
das die Physik stolz pr�sentiert, ist nur mit Blick auf eine chro-
matische, multiforme Wirklichkeit sinnvoll, die anhand end-
loser Perspektiven wahrgenommen wird und reich an endlosen
Verweisen, Dimensionen und Virtualit�ten ist. Die Physik
muss sich daher in den Dienst der Wirklichkeit stellen und
hat kein Recht, sich gegen sie aufzulehnen. Sie verwirklicht
eine ihrer Zielsetzungen, oder versucht es zumindest, n�mlich
die, ein »Ding«, d.h. eine unabh�ngige und konsistente Wirk-
lichkeit zu sein, in sich und durch sich. Aber dieser niemals
vollkommen verwirklichte Anspruch sch�pft ihre Wirklichkeit
nicht aus. Und es ist nicht m�glich, die konkrete und lebendige
Erfahrung mit ihren vielz�hligen Perspektiven auf nur eine
davon zu beschr�nken, auch wenn diese die Hauptperspektive
sein sollte. Die Wirklichkeiten der Erfahrungswelt wollen
»Dinge« sein, aber zugleich sch�ne oder gerechte oder elegante

92

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

oder loyale Dinge. Und einige davon verzichten sogar darauf,
»Dinge« zu sein, geben es nicht einmal vor bzw. werden es
niemals vorgeben. So z.B. das Bewusstsein oder die Gerechtig-
keit oder die Liebe. Es ist nicht legitim, alle Bestrebungen auf
eine einzige zu verk�rzen, noch diese als die einzig legitime
darzustellen, und weniger patente Wirklichkeiten als »Dinge«
zu betrachten, die sie doch offensichtlich nicht sind.

Aus dem Gesagten geht eindeutig hervor, dass die positive
Wissenschaft auf jedem ihrer Gebiete, wenn sie begr�ndete
und evidente Folgerungen aufstellen will, eine Voraussetzung
erf�llen muss, eine beschr�nkende Abstraktion: Sie muss
einen Standpunkt einnehmen, und von diesem aus darf sie
nur das ber�cksichtigen, was ihrem Zweck dient; sie muss also
alles beiseitelassen, was die methodische Klarheit ihrer Belan-
ge beeintr�chtigen k�nnte. Bei der Anwendung ihrer Metho-
den auf die totale Erfassung der Welt und des Lebens f�hren
die Imperative der analytischen Methode zu einer schonungs-
losen Reduktion. Auf die Totalit�t der Welt angewandt ver-
nichtet die innerhalb gewisser Grenzen v�llig gerechtfertigte
Reduktion diese, anstatt sie zu erkl�ren. Denn, wenn alle Din-
ge dasselbe w�ren (so wie in der Nacht »alle Katzen grau sind«
(Hegel)), wenn z.B. alle Dinge gr�n w�ren, dann ließe sich das
Gr�n nicht mehr unterscheiden. Wenn alle Dinge gleich sind,
l�sst sich keine Unterscheidung treffen. Der urspr�ngliche An-
spruch auf Klarheit und Differenzierung f�hrt uns in die gr�ß-
te Verwirrung. Die als der Inbegriff f�r Leben und Welt erach-
tete positive Wissenschaft wird zu reinem Nihilismus.

Die Physik ist ein Teilaspekt der Wirklichkeit. Die »Na-
tur« und ihre mechanische Artikulierung ist ein evidentes Ele-
ment des Kosmos. Wenn sie darauf beschr�nkt wird, zeigt sich
ihre Funktion als entbehrlich und vollkommen eindeutig. Aber
die »Natur« ist nicht die ganze Wirklichkeit, sondern nur ein
Aspekt oder ein Teil von dieser. Das »�bernat�rliche« kann
nicht auf das »Nat�rliche« verk�rzt werden. Genau das Ge-

93

Abstraktion und Fiktion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

genteil ist zu unternehmen: Die »Natur« muss als eine der
mannigfaltigen Arten betrachtet werden, anhand derer sich
das »�bernat�rliche« offenbaren kann. Die unmittelbare, kon-
krete, gelebte Wirklichkeit ist »�bernat�rlich«, ist der Natur
vor- und nachgesetzt. Sie ist das wahre ontologische Prius. In
ihr und als einer ihrer Bereiche (um einen ihrer grundlegen-
den Anspr�che zu vollenden und ihm Rechtm�ßigkeit zu ver-
leihen) erweist sich die Physik als eine der hervorragendsten
Errungenschaften des menschlichen Bewusstseins.

Die konkrete Wirklichkeit

Man wird unschwer erkannt haben, dass wir hier dem Wort
»�bernat�rlich« keine theologische oder mystische Bedeutung
geben. Unser Problem ist ein anderes: Ohne Vorurteil m�ch-
ten wir festhalten, dass die Natur, so wie wir sie gerade
beschrieben haben – die Natur Kants und Newtons, die zwei-
felsohne die Natur der modernen Physik in ihrer ganzen
Spannweite ist –, nur eine Abteilung der Wirklichkeit dar-
stellt. Einsteins Formeln zur Definierung des �quivalenzprin-
zips sind eine Wirklichkeit. Aber da ist ebenfalls und mit glei-
chem Recht die Liebe, die sich zwischen die K�rper und Seelen
zweier Verliebter stellt. Es ist absurd, zu behaupten, dass das
nicht wahr sei, dass es sich dabei um eine illusorische Phantas-
magorie handele. Es reicht, an die unberechenbaren Folgen zu
denken, die die Liebe mit sich bringt. Sie ist kein »Ding«, noch
gibt sie vor, ein solches zu sein, noch will sie als ein solches
betrachtet werden. Tats�chlich ersch�pft sich der Seinsbereich
nicht im »Dingsein«.

Mit der Behauptung, dass in dem Ph�nomen, das wir ge-
meinhin Liebe nennen, kein reales und effektives Ding ent-
halten ist, wird dieser Aussage eine besonders weitreichende
Bedeutung gegeben. Damit wird gesagt, dass es sich um etwas

94

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Illusorisches, Fiktives, Abgeleitetes und Unoperatives handelt,
womit die Liebest�tigkeit in ihrer Gesamtheit auf die Schema-
ta der naturalistischen Metaphysik zur�ckgestuft wird. Indes,
wenn die Sublimierung eine Fiktion ist – was ist dann eigent-
lich das Reale und Untergr�ndige? Libido? Lust? Im Endeffekt
beschr�nken sich diese �ußerst formalen, vagen Aktionen auf
Manifestationen der Geschlechtstriebe, und diese lassen sich
leicht auf unbewusste Aktivit�ten zur�ckf�hren, die durch or-
ganische Funktionen ausgel�st werden.

Es gilt daher, die Genese des affektiven Lebens zu »erkl�-
ren«, sowie die Evolution der Kr�fte, die dieses Leben im
menschlichen Individuum aufrechterhalten. Hier, wie �berall,
unterscheiden sich zwei Arten vonWirklichkeit: Eine feste un-
tergr�ndige Wirklichkeit, die im oben genannten Sinne »ding-
lich« ist, und eine fiktive Wirklichkeit, die sich von jener ab-
leitet und ihre oberfl�chliche Phosphoreszenz ist: Erscheinung,
Illusion, Epiph�nomen.

Stellt man das Problem im engen Sinne, kommt es zu
zwei gleichsam falschen Deutungen, die gerade in ihrem Ge-
gensatz denselben Irrtum aufweisen. Einmal wird behauptet,
dass in dem Grad, wie die Naturwissenschaft fortschreitet, die
reine Psychologie an Grund verliert, sodass letztendlich jene
dazu bestimmt sei, diese vollst�ndig zu �bernehmen. Eine ein-
zige Wirklichkeit, so wird vertreten, bildet den Ausgangs-
punkt, und der Dualismus der Wissenschaften, die sich mit
ihr besch�ftigen, sei nur ein Resultat der methodischen Un-
ausgereiftheit einer von ihnen. Dagegen wird durch den Ver-
weis auf eine irreduzible Dualit�t Einspruch erhoben. Die eine
Wissenschaft k�nne nicht durch die andere absorbiert werden,
weil jede von ihnen eine andere Wirklichkeit behandelt. Seele
und K�rper sind zwei heterogene Elemente, die gemeinsam
und vermischt die prek�re Einheit des pers�nlichen Lebens
ausmachen.

Beide gegens�tzlichen Behauptungen basieren auf der-

95

Die konkrete Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

selben irrigen Deutung den Inhalt und Gegenstand der Wis-
senschaften betreffend. In Wirklichkeit vermag die Natur-
wissenschaft niemals die Totalit�t der Lebensph�nomene zu
erfassen. Der eigentliche Grund liegt tiefer. Die positive Wis-
senschaft – in unserem Fall die Physiologie oder die naturalis-
tische Psychologie – gr�ndet immer, wie die Physik, auf einer
Abstraktion und sieht sich in ihrer Entwicklung st�ndig durch
die Voraussetzungen dieser prim�ren Abstraktion bedingt. Die
Physiologie und die naturalistische Psychologie betrachten das
Leben aus einem bestimmten Blickwinkel. Von ihrem Stand-
punkt aus haben sie recht. Sie studieren gewisse Aspekte des
Lebens, aber nur diese Aspekte, sonst nichts: physiochemische,
mechanische oder �hnliche Aspekte, gem�ß der jeweils an-
gewandten Methode. Und diese Aspekte untersuchen sie zu
jedem Zeitpunkt und in jeder Wirklichkeit.

Aber selbst wenn sich diese Aspekte immer in jedem Le-
bensph�nomen vorfinden ließen, w�rde die Psychophysiologie
doch nicht die Biologie ersch�pfen. Zu denken, dass jene eines
Tages in der Lage w�re, uns die Gesamtheit des menschlichen
Lebens zu erkl�ren, hieße, dem Irrtum zu erliegen, der darin
besteht, zu glauben, dass sich eine konkreteWirklichkeit durch
eine Abstraktion ersetzen lasse. Die Psychophysiologie ist nur
wahr, wenn wir ihren abstrakten Charakter und ihre metho-
dischen Voraussetzungen in Betracht ziehen. Von dem Mo-
ment an, wo man das Konkrete durch ihre abstrakten Schema-
ta ersetzen will, h�rt die Psychophysiologie auf, wahr zu sein.

Das betrifft die Psychophysiologie und alle Einzelwissen-
schaften. Sie beruhen allesamt auf Abstraktionen, unter-
suchen Teilaspekte der Wirklichkeit. Solange sie nichts ande-
res zu tun vorgeben und sich ihrer Grenzen bewusst sind, ist
an ihrer Legitimit�t nicht zu zweifeln. Sie vermitteln uns
mehr oder weniger wahrscheinliche Wahrheiten, die aber im-
mer partiell und hypothetisch sind. Sie k�nnen uns niemals
»die Wahrheit« enth�llen. Die Wirklichkeit ist konkret und

96

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

lebendig. Ihre einzelnen Aspekte hingegen sind isoliert, abs-
trakt und tot.

Dieser Sachverhalt gewinnt an Klarheit, wenn wir von
der Psychophysiologie zur Anatomie oder Histologie �berge-
hen. Dabei wird deutlich, dass die Naturwissenschaft selbst
sich dieser Tatsache bewusst ist. Dem lebendigen Wesen, das
atmet, springt, liebt und hasst, wird, wenn es tot ist, ein St�ck
entnommen, das man f�rbt. Und anhand dieser winzigen
Wirklichkeit, die auf so wunderbare Weise deformiert ist, ver-
sucht man, eine Erkl�rung f�r das Leben zu finden. Die Psy-
chophysiologie unternimmt im Grunde etwas sehr �hnliches.

Das ist das Grundmerkmal der positiven Wissenschaft
insgesamt. Daran gebunden sind ihr Prestige und ihre Gren-
zen. Deshalb auch ist die Metaphysik, und die sie vorbereiten-
de deskriptive Wissenschaft, die einzige Wissenschaft der
Wirklichkeit.

Wir werden f�r die Welt und f�r die Wissenschaft, die sie
zu erforschen sucht, nur eine Rettung finden, wenn wir eine
integrale Perspektive annehmen, die darauf abzielt, alle
Aspekte und Standpunkte abzudecken. Wie wir schon ange-
deutet haben, bedeutet Wissenschaft Denken, Klarheit und
Unterscheidung, Verstand und Vernunft. Und die Vernunft
l�sst sich nicht ohne die treibenden Kr�fte des Glaubens und
der Liebe praktizieren. Grundlegender als die Atome und die
Zellen, die Sekretionen und die Instinkte ist f�r unseren
Zweck die Intelligenz, die diese denkt, und grundlegender als
die Intelligenz ist der Lebenstrieb, der uns zum Denken be-
wegt. Der Gebrauch der Intelligenz ist ein Akt der Liebe. Die
Wissenschaft kann nicht die Gesamtheit des menschlichen Le-
bens und alle seine Bestrebungen, Antriebe, Illusionen und
Ideale »erkl�ren«, denn die Wissenschaft ist ihrerseits eine
Funktion des menschlichen Lebens und eine seiner grund-
legenden Ideale. Ohne ein der Wahrheit gewidmetes Leben
gibt es keine Wissenschaft.

97

Die konkrete Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Damit die Wissenschaft ihren vollen Sinn erlangen kann,
m�ssen wir einen Standort suchen, der h�her liegt als sie.
Diese Aussage darf nicht mit einem vagen »Mystizismus« ver-
wechselt werden. Einen der positiven Wissenschaft �berge-
ordneten Standpunkt einzunehmen, bedeutet nicht, sich au-
ßerhalb der Vernunft zu stellen, sondern nur außerhalb der
methodischen Ans�tze, die jede einzelne der wissenschaft-
lichen Disziplinen vertritt. Die Wissenschaften – Physik, Che-
mie, Physiologie, Psychologie – beanspruchen einen jeweils
spezifischen Bereich der Wirklichkeit. Der ist f�r jede einzelne
davon ein unabdinglicher Imperativ. Die Philosophie sucht
ihren Platz außerhalb dieser Reviere, in einer Perspektive, die
nicht abstrahiert und nichts ausl�sst, die der Gesamtheit der
Dinge (die Wissenschaften mit eingenommen) innerhalb der
Erfahrung des menschlichen Lebens einen Sinn geben will.
Jede Wissenschaft reserviert sich einen Teil der Wirklichkeit.
Die Philosophie versucht, die Gesamtheit der Teilbereiche zu
�berblicken. Und dieser Vorsatz l�sst sich nur anhand einer
rigorosen Anwendung der Vernunft durchf�hren.

Nat�rlich will »Gesamtheit« nicht sagen, dass sich die
Philosophie mit der gesamten Wirklichkeit befasst und die
Wissenschaften mit einem Teil davon. Auch die Physik befasst
sich mit der ganzen Wirklichkeit und postuliert Gesetze, die
f�r das gesamte Universum g�ltig sind. Die Philosophie kann
nur einen Ausschnitt der Wirklichkeit behandeln. Es handelt
sich nicht um einen quantitativen Unterschied, um gr�ßere
oder kleinere Ausschnitte des Universums, sondern darum,
dass die – totale oder partielle – Wirklichkeit, die sie unter-
suchen, von der Physik und den Einzelwissenschaften im All-
gemeinen auf partielle Weise – Aspekte und abstrakte Sche-
mata – betrachtet wird, wohingegen die Philosophie sie auf
umfassende Weise behandelt, n�mlich anhand der Integration
aller Blickpunkte und aller schematischen Aspekte in eine to-
tale organische Einheit.

98

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Was unser Problem betrifft, ist es nicht so, dass die reine
Psychologie eine Wirklichkeit behandelt und die Psychophy-
siologie eine andere. Es gibt eine konkrete Gesamtwirklichkeit,
deren Teilaspekte von verschiedenen positivenWissenschaften
untersucht werden. Der Blickpunkt der Philosophie und der
deskriptiven Wissenschaft ist der totale Blickpunkt der Erfah-
rung und des Lebens. In ihm und durch ihn erhalten die abs-
trakten Aspekte der Einzelwissenschaften, die als Momente
der gelebten Wirklichkeit angesehen werden, ihren Sinn.

Es besteht daher kein Zweifel, dass die physiologische T�-
tigkeit und die Manifestationen der prim�ren Vitalit�t auf das
Liebesleben einwirken, genau wie sie alle Manifestationen des
geistigen Lebens beeinflussen; das Liebesleben ist davon im
gleichen Maße betroffen wie die mathematischen Kalkulatio-
nen. Wenn wir aber das gesamte Leben auf sie verengen, und
die organischen Handlungen sich ihrerseits auf psychophysi-
sche Mechanismen beschr�nken und diese wiederum auf den
elektromechanischen Ablauf der intraatomischen Prozesse,
verschwindet nicht nur die Liebe, sondern ebenfalls die Organe
und Dr�sen, die Sekretionen und das ganze Leben: Die Liebe
ist eine Manifestation des Lebens und das Leben eine Manifes-
tation des Todes.

Unser Problem geht �ber die Physik und Naturwissen-
schaften hinaus. Der Gegenstand der Physik – Atome, Elektro-
nen – ist dem Leben ganz fremd. Niemand lebt in einer solchen
Welt. Wenn wir das »real« nennen, ist nat�rlich die Liebe, wie
alles, was ureigentlich vital ist, nicht real. In diesem Fall ist
unser Problem kein Problem von »Wirklichkeiten« – mecha-
nischer und physischer Wirklichkeiten –, sondern eine Frage
der Einstellungen, Absichten, Zielsetzungen und Bewertun-
gen. Das Leben interessiert sich nicht f�r Atome, noch stellen
ihre Bewegungen im Allgemeinen ein Problem f�r die spezi-
fisch menschliche Aktivit�t dar.

Die Liebest�tigkeit ist wie alle anderen Aktivit�ten dem

99

Die konkrete Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Rhythmus der biochemischen Gesetze unterworfen, die Teil
der Gesamtstruktur des Kosmos sind. Aber diese jedem Gef�hl
und Sinn gegen�ber indifferenten Mechanismen, die identisch
oder analog sind, ganz gleich welche Richtung und Wert ein
Verhalten hat, sind genau das, was im Leben kein Leben ist,
n�mlich der materielle Tr�ger einer �ußerst komplexen Reihe
von Emotionen und Bestrebungen, Sehns�chten und Hoff-
nungen, Neigungen, Geschicken und Idealen, die einem Leben
Sinn geben und das Profil einer Pers�nlichkeit formen.

Das Leben in allen seinen organischen und anorganischen
Formen ist vornehmlich Farbe, Form, Bewegung, Impuls, Ten-
denz, Abenteuer. In diesem Sinne k�nnte man sagen, dass das
Leben – das spezifisch Vitale des Lebens – keine Sache von
»Wirklichkeiten« ist, sondern von »Erscheinungen« und »Illu-
sionen«. Leben ist Glaube und Hoffnung, bedingungslose Hin-
gabe, Orientierung, Sinn. Und der Glaube und die Hoffnung
leben ausschließlich in der Liebesbewegung.

Man wird einwerfen, dass alles unmittelbar Gelebte eine
physische Komponente beinhaltet und sich sozusagen inner-
halb eines Koordinatensystems bewegt. Das ist wahrscheinlich
richtig. Ohne eine vorschnelle Meinung zu diesem metaphysi-
schen Problem zu bilden, wollen wir jedoch zu bedenken ge-
ben, dass das Physische im engen Sinne nicht die wesentlichen
Fragen des Lebens und der Liebe betrifft. Die gelebte Wirklich-
keit vermittels ihrer bedingungslosen Reduktion auf psycho-
physiologische Mechanismen »erkl�ren« zu wollen, hieße, sie
alsWirklichkeit zu verkennen. Das ist nicht das Leben; noch ist
das die Liebe, auf der das Leben basiert. Sie sind es nicht, noch
geben sie sich daf�r her. Will man sie solcherart beschr�nken,
dann vergewaltigt, verdreht, deformiert und vernichtet man
sie in ihrer eigenen, authentischen Wirklichkeit. Damit sagt
man, was sie nicht sind, und nicht, was sie sind. Genau wie
eine Venus des Tizian keine Farbmischung »ist« und ebenso

100

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

wenig das Ergebnis chemischer Formeln, die aus der Farbe ein
»Ding« machen.

Der Naturalismus kann sagen, was bestimmte Dinge sind,
wenn sie nicht erscheinen. Er hat nicht das Recht, die unge-
heure Vielfalt der von der Wirklichkeit enth�llten Ph�nomene
auf dieses nicht sichtbare Sein zu verengen, noch darf er be-
haupten, dass sie dieses Sein »sind«. M�glich, dass sie es teil-
weise sind, dass auch das Sein auf eine formale oder bestim-
mende Weise in ihre Komposition eingeht. Aber keineswegs
sind sie es in ihrer Gesamtheit und ebenso wenig aus formaler
oder definitorischer Sicht.

Hinter dem intellektuellen Bewusstsein, das sich nach
dem Identit�tsgrundsatz richtet und aus einer tiefer gelegenen
Quelle gespeist wird, steht implizit das Liebesbewusstsein und
konfrontiert das Leben mit seinen unerl�sslichen Forderun-
gen. Augustinus hat das klarsichtig erkannt. Pascal geht den
von Augustinus eingeschlagenen Weg weiter, indem er der in-
tellektuellen Logik, die die Ordnung des Seins zu bestimmen
sucht, eine Logik des Herzens entgegensetzt, die die Ordnung
der Liebe st�tzt und strukturiert. Die Ph�nomenologie (Max
Scheler) und die moderne Tiefenpsychologie stimmen trotz
ihrer unterschiedlichen und sogar gegens�tzlichen Methoden
in der Feststellung dieser Tiefenschicht der Erfahrung und
ihrer entscheidenden Rolle f�r die Gliederung des Bewusst-
seins �berein. Jede »Rationalisierung« gr�ndet auf irreduzi-
blen Entschl�ssen der Gef�hlswelt. Ungeachtet der naturalis-
tischen Umgebung, die diese Gef�hlswelt einrahmt, ist klar,
dass uns der in jeder Erfahrung innewohnende Anspruch auf
G�ltigkeit, d.h. die Wahrnehmung vom Wert der Dinge oder
der Dinge als Werttr�ger, durch das Liebesbewusstsein �ber-
mittelt wird und ausschließlich in einem liebevollen Umfeld
m�glich ist.

Es sei daran erinnert, dass wir uns allein auf die urspr�ng-
liche Wahrnehmung beziehen, nicht auf die Beurteilung der

101

Die konkrete Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Werte oder G�ter. Das Urteil ist in diesem Fall eine zweitran-
gige abgeleitete T�tigkeit, die die Wahrnehmung voraussetzt,
auf die sie wirkt. Die reine Wertwahrnehmung findet vorher
statt und geht jedem m�glichen Urteil voraus, jedem geistigen
Unterfangen, das sich auf Werte und G�ter bezieht.

102

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

5. Das Liebesbewusstsein

Unter Verzicht auf jedwede physische oder metaphysische Hy-
pothese wollen wir im Weiteren vom Standpunkt der un-
mittelbaren Erfahrung ausgehend nach dem Wesen der Liebe
fragen. Was verstehen wir im spontanen Verlauf des mensch-
lichen Lebens unter Liebesbewusstsein? Was ist der Sinn und
die Funktion der Liebe, wenn es um die Orientierung des Le-
bens und sein Verh�ltnis zu seiner Umwelt geht? Die natura-
listischen Theorien versuchen, die Dinge zu »erkl�ren«. Unter
die Dinge fallen f�r sie auch die Liebe und das Leben und damit
beziehen oder verk�rzen sie beide auf andere, unterschiedliche
Wirklichkeiten. Sie sagen uns im Grunde nie, was die Liebe an
sich »ist«. Da ihre Untersuchungen zeigen, was die Liebe
»nicht ist«, bleibt zu erkunden, was ihre wesenhafte Natur ist.
In Anbetracht der Tatsache, dass sich die Liebe nicht auf die
simple, epiph�nomenologische Erscheinung einer voraus-
gesetzten, untergr�ndigen Wirklichkeit beschr�nkt, nehmen
wir uns im Folgenden vor, aufzuzeigen, was die Liebe an sich
und im Gegensatz zu anderen, mehr oder weniger zusammen-
h�ngenden, indes wesenhaft verschiedenen Wirklichkeiten ist.

Vor allem muss die reichhaltige Polysemie des Wortes
Liebe hervorgehoben werden. Von Liebe spricht man mit Blick
auf Wirklichkeiten und Beziehungen, die die Gesamtheit des
Geschlechtslebens umfassen. Das Wort verweist in der Um-
gangssprache auf das, was zutiefst mit den libidin�sen Begeh-
ren und Sehns�chten verbunden ist. Man spricht von Eltern-
liebe, N�chstenliebe, von der Liebe zur Wissenschaft und zur
Kunst, von der Liebe zu Gott. Angefangen bei der bloßen af-

103

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

fektiven und effusiven Regung, die sich in allen Formen der
Sympathie findet, bis hin zur reinen selbstlosen Kontemplati-
on, die sich in der klassischen Formel der Venus Urania oder in
den Wonnen der mystischen Exstase sublimiert. Die Liebe er-
scheint immer wieder neu in allen Lebensbereichen und be-
zieht sich auf alle Ausdrucksformen.

Angesichts der herrschenden Richtungslosigkeit brau-
chen wir eine genaue Bestimmung, die nicht zu Verwirrung
Anlass gibt. Wir wollen daher versuchen, aus den vielen Hin-
weisen, die in dem Wort Liebe widerhallen und sich kreuzen,
einen pr�zisen unmissverst�ndlichen Sinn zu filtern. Unser
Ziel ist es, klar zu bestimmen, was die Liebe, wo immer sie
auftaucht und verschwindet, ist. Nur so k�nnen wir die Pro-
bleme des Liebeslebens genau erfassen.

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

Um unser Ziel zu erreichen, werden wir in einem ersten
Schritt eine formale, fast semantische Bestimmung vorneh-
men. In einem zweiten Schritt f�gen wir ein paar beschreiben-
de Ausf�hrungen hinzu, die uns erlauben, den Inhalt des Wor-
tes festzustellen. Im ersten Schritt werden wir unseren
Gegenstand pr�zise umreißen, um inkongruente Aussagen zu
vermeiden. Im zweiten Schritt wollen wir versuchen, die Un-
terscheidungsmale des Liebesph�nomens herauszuarbeiten,
indem wir diesem ein Volumen, konkrete Umrisse und damit
ein Profil geben.

Es sei im Vorhinein angemerkt, dass wir im Folgenden auf
keinen der Prozesse des psychophysiologischen Lebens einge-
hen werden. Die Liebe ist kein Sexualtrieb noch sentimentale
Sympathie noch selbstlose Kontemplation, wenngleich jedes
dieser Ph�nomene gelegentlich die Liebe begleiten kann. Es
handelt sich nicht um einen psychischen Prozess, noch um eine

104

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

mehr oder weniger einheitliche Reihe von Prozessen. Es gibt
mannigfaltige Prozesse, an denen die Liebe teilhat oder teil-
nehmen kann. Die eigentliche Liebesqualit�t ist in keinem da-
von ganz enthalten. Im Gegensatz zu den emotionalen oder
triebhaften Neigungen, Delirien oder W�nschen, Rausch oder
Leidenschaft, erkennen wir in der Liebe eine radikale Bewusst-
seinshaltung und Lebenseinstellung. Der Liebe ist eigen, dass
der Liebende hinsichtlich der geliebten Person oder des gelieb-
ten Gegenstandes eine unverwechselbare Haltung einnimmt.

F�r uns ist dieser grundlegende Unterschied zwischen
einem empirischen Prozess des psychischen Lebens und einer
radikalen Bewusstseinshaltung wesentlich. Der psychische
Prozess stellt einen komplizierten Ablauf von Ph�nomenen
dar, in dem T�tigkeiten aus den unterschiedlichsten Geistes-
und Lebenssph�ren zusammenfließen, angefangen bei den zar-
testen des Denkens und F�hlens bis hin zu jenen, die der pri-
m�ren Vitalit�t am n�chsten stehen. Die, welche in st�rkerem
Maße vorliegt, wird dem Ganzen ihren Stempel aufdr�cken,
wird bezogen auf den Charakter, Farbe, Nuance richtungswei-
send und namensgebend sein. In diesem Sinne sprechen wir
u. a. von instinktiven, willentlichen, emotiven, intellektuellen
Prozessen, von Urteils-, Argumentations-, Erinnerungs- und
Hoffnungsprozessen. In jedem einzelnen davon nimmt mit
st�rkerer oder schw�cherer Intensit�t die Gesamtheit des psy-
chophysiologischen Lebens teil. Auch dem abstraktesten
Denkprozess sind emotive Regungen und Dr�senabsonderun-
gen beigemischt.

Jeder Prozess ist ein kausaler Vorgang, der in Zeit und
Raum abl�uft und in dem eine Reihe kompliziertester Ph�no-
mene auftauchen und verschwinden, sich gegenseitig erzeugen
oder behindern, sich in einer mehr oder weniger koh�renten
Einheit zusammenfinden und organisieren. Ein Umstand in-
terner oder externer Art leitet den Kausalvorgang ein. Dann
weitet sich die Kommotion auf mehr oder weniger weite Zo-

105

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

nen des psychophysischen Organismus aus und f�hrt zu einer
vitalen Resonanz, die, harmonisch oder unharmonisch, die
verschiedensten melodischen Linien in die Zeit einschreibt.
Mannigfaltige Figuren und Gegebenheiten reihen und verbin-
den die Ph�nomene, geben ihnen eine Struktur und einen
Sinn. Der dominierende Faktor bestimmt den Prozess. Tr�g-
heit und Zorn, Enthusiasmus und Niedergeschlagenheit, Be-
gierde, Berechnung, Willk�r … sind andere Beispiele dieser
Art von Wirklichkeiten.

Die Prozesse laufen ihrerseits im Leben nicht geschlossen
und isoliert ab. Die Biologie und Psychologie unserer Zeit ha-
ben das erkannt und auf immer pr�zisere Weise beschrieben.
Die Komplexit�t der Prozesse ist eng mit der Gesamtheit des
organischen Lebens verflochten, greift in dieses ein, modifi-
ziert und verwandelt es und wird ihrerseits beeinflusst, ge-
formt, verbogen und ausgerichtet durch die �brigen Aktivit�-
ten, die bei der Bildung einer Individualit�t beteiligt und
maßgeblich sind. Die Gesamtheit des Lebens tritt in jedem Au-
genblick in Kommotion. Das verlangt und fordert der Grund-
satz der funktionalen Einheit.

In der funktionalen Einheit bringen sich die Prozesse so-
wie die Faktoren, die sie ausgel�st haben, gegenseitig hervor
und ver�ndern sich. Wenn aus der Vielzahl der Funktionen,
die indirekt auf sie einwirken, eine hervortritt, �ndert sich das
Profil des Ganzen und ein Prozess erzeugt einen anderen, der
eventuell gegens�tzlicher Natur ist. So entspringt der »Liebe«
der Hass, dem Verdruss der Enthusiasmus, der Unentschlos-
senheit der feste Willensentschluss. Das ist keineswegs r�tsel-
haft. Auf gleiche Weise verwandelt sich das Brot in Blut und
das Blut in Illusion und Abenteuer, in das wunderbare Ge-
heimnis des Lebens. Um es zu entwirren und zu »erkl�ren«,
reicht es aus, ein Gesp�r f�r den hochkomplizierten Ablauf
der Kausalkette auszubilden und ihm nachzugehen.

Angesichts der vielf�ltigen Ph�nomene des menschlichen

106

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Organismus verk�rpert das Bewusstsein gewissermaßen einen
Faktor unter vielen. Es beeinflusst die Ursachenreihe und wird
wie diese immer komplexer. Seine Wichtigkeit variiert je nach
Lebenszeitpunkt und Lebensumst�nden. Es ist oder kann das
Ergebnis oder die Initiative, die Wirkung oder die effiziente
Ursache sein. M�glicherweise ist das Bewusstsein ein aus-
gesprochen subtiler und delikater Faktor, »die reinste Blume
der Lebenst�tigkeit«. Dennoch liegt es nicht außerhalb von ihr,
noch ist es grunds�tzlich anders als die restlichen T�tigkeiten,
die zur Ausbildung einer Individualit�t beitragen.

Keine der genannten T�tigkeiten verdient ohne Ein-
schr�nkung die Bezeichnung Liebe. Das Wesen der Liebe ist
unabh�ngig vom empirischen Ablauf der Prozesse, die am Be-
wusstsein und Leben teilhaben. Die Liebe ist streng genom-
men kein »Inhalt« des Bewusstseins, sondern eine besondere
und permanente Form des Geistes, eine radikale Lebenshal-
tung, die die Ph�nomene und Inhalte bedingt und ihnen eine
Richtung und einen Sinn gibt.

Es stimmt nat�rlich, dass die Liebe – die »reine Liebe«,
von der wir hier sprechen – in gewissem Sinne ein Ph�nomen
des Bewusstseins ist. Und zwar liegt in der Verwendung des
Wortes Bewusstsein ein Missverst�ndnis vor, das es zu erin-
nern gilt. Das Bewusstsein ist einerseits die »zarte Blume«
des Lebens, von der wir weiter oben gesprochen haben. Aber
es wird auch deutlich, dass sich das »Ph�nomen Bewusstsein«
– und ich gehe hier nicht auf das Problem seiner mehr oder
minder großen Wirkung auf den Verlauf der Existenz ein –
nicht im Hinweis auf jene einfache Metapher ersch�pft oder
sich davon bestimmen l�sst. Das Bewusstsein, das Erscheinen
von etwas vor einem Subjekt, besitzt eine bipolare Struktur, ist
eine Bezogenheit von einem subjektiven Mittelpunkt auf eine
objektive Wirklichkeit, anhand der das Subjekt und das Objekt
in eine korrelative Position zueinander geraten. Im Bewusst-
sein und durch das Bewusstsein breitet sich vor mir die leuch-

107

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

tende Perspektive der Welt aus. Die objektive Welt ist an ein
komplexes Gef�ge aus Farben, Kl�ngen, Ger�chen, Formen,
Gef�hlen, Tendenzen und Impulsen, an Realit�ten und Illusio-
nen, an Gutes und Schlechtes gebunden. Mein Lebensumfeld,
die Welt, in der ich lebe und die f�r mich G�ltigkeit besitzt,
scheint von einem bestimmten Punkt aus geordnet und hierar-
chisiert, ist diesem zentralen Bezugspunkt untergeordnet, der
hell oder dunkel, durchsichtig oder tr�b, kalt oder unermess-
lich groß in einer Gef�hlssph�re liegt, die ihm ein Tremolo
und die zarte Ferne einer spektralen Wirklichkeit verleiht.
Und das Subjekt nimmt bei seinem Gewahrwerden eine korre-
lative Haltung ein. Die Wirklichkeit der Welt ist ihm nicht
gleichg�ltig. Mit Blick auf sie best�tigt oder verneint, bejaht
oder verwirft das Subjekt, h�lt es sich zur�ck oder gibt sich
hin. So werden die dem Bewusstsein und Leben spezifischen,
strukturellen Formen oder Typen hervorgebracht. Es ist nicht
dasselbe: Ein Leben, das sich nach der Arbeit oder dem Spiel
richtet, das ernst oder frivol, aufmerksam oder unaufmerksam,
interessiert oder uninteressiert ist. Und zwischen den Formen
oder Haltungen, die die Bewusstseinst�tigkeit hinsichtlich
ihrer Umwelt, einnehmen kann, ist diejenige am radikalsten
und entscheidendsten, vielleicht die entscheidendste �ber-
haupt, die sich zwischen der Liebe und dem Groll bewegt.

Es ist richtig, dass diese beiden Stellungnahmen oder Hal-
tungen in gewisser Hinsicht auch teil an den wirklichen, em-
pirischen Prozessen haben, auf diese mit mehr oder weniger
Effizienz einwirken und ihnen eine Physiognomie und eine
Richtung geben. Anders und grunds�tzlicher betrachtet gehen
sie den Prozessen voraus bzw. hinterher und bilden die Grund-
struktur f�r den Geist. Der Bewusstseinsstrom verl�uft unter
einem Gemisch aus Haltungen und Formen. Es ist die Aufgabe
der Charakterologie, diese immer neu und in ihrer wechselsei-
tigen dynamischen Abh�ngigkeit zu bestimmten.

Vielf�ltige und gleiche, lange und kurze, intensive und

108

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

schwache, harmonische und unharmonische, verbindende und
gegens�tzliche Prozesse verlaufen ungest�m unter dem sanf-
ten Bogen des liebenden Bewusstseins. Allein aus diesem
Grund werden sie zu anderen und sogar die unterschiedlichs-
ten darunter nehmen die gleiche F�rbung an. Die Gesamtheit
des Bewusstseins und Lebens erh�lt eine besondere Ausrich-
tung. Die Struktur einer Person �ndert sich radikal, je nach-
dem, ob sie von einem liebenden Bewusstsein oder einem
nachtragenden Bewusstsein beherrscht ist.

Im Anschluss an das Gesagte l�sst sich leicht einsehen,
wie unangebracht es ist, das Wort »Liebe« f�r Prozesse zu ver-
wenden, in welche auf mehr oder weniger entscheidende Wei-
se Ph�nomene eingreifen, die auf mehr oder weniger zusam-
menh�ngende Art mit der Liebeswirklichkeit in Verbindung
stehen. Diese unangemessene Verwendung des Wortes Liebe
w�rde zu den schwerwiegendsten Missverst�ndnissen und
verwirrendsten Unrichtigkeiten f�hren. Davon betroffen sind
all jene Prozesse, bei denen die affektiven und appetitiven Fak-
toren (Triebe, Impulse, Tendenzen, Gef�hle, Leidenschaften,
Sympathien, Antipathien) �berwiegen. Die Liebe im eigentli-
chen Sinne ist an keinen dieser Faktoren gebunden.

Die liebende Haltung ist eine spezifische, irreduzible
Wirklichkeit. Auf sie, und nur auf sie beziehen wir uns auf
den folgenden Seiten. Es geht darum, die »reine Liebe« zu be-
schreiben, oder, wenn man so will, das Ph�nomen der Liebe
s�uberlich abzugrenzen, ohne auf die wechselhaften Lebens-
umst�nde einzugehen, in denen sie erscheint oder verschwin-
det. Denn das ist die einzige Entit�t, die auf unmissverst�ndli-
che Weise diesen Namen verdient. Diese Verwendung kn�pft
zudem an ihre ruhmreiche platonische Tradition an und ist
durch die Geschichte hindurch mit allen »reinen« Verwendun-
gen der Liebe verbunden.

109

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

�berfluss des Seelenlebens

Nachdem wir diese Formbestimmung vorausgeschickt haben,
wollen wir jetzt versuchen, ein paar typische Merkmale des
liebenden Bewusstseins herauszustellen. Es soll daf�r ausrei-
chen, diejenigen zu nennen, die die großen Liebestraditionen
angef�hrt haben, wobei wir sie zun�chst von ihrem metaphy-
sischen Untergrund l�sen und in die Einheit einer koh�renten
Lehre bringen wollen. Wir werden das systematisieren, was in
den philosophischen Lehren und den mystischen Vorstellun-
gen, den h�fischen Traditionen und poetischen Stilisierungen
als wesentlich erscheint.

Die dort gefundenen Hinweise lassen sich unseres Erach-
tens in vier Grunds�tzen zusammenfassen: 1. Die Liebe setzt
ein reiches Innenleben voraus. 2. Das liebende Bewusstsein
nimmt den Sinn und Wert der Personen und Dinge auf das
Eindringlichste wahr. 3. In der Liebe ist Illusion enthalten,
Transfiguration, vita nuova oder renovata. 4. Die F�lle der
Liebe setzt Reziprozit�t voraus und deshalb in gewissem Sinne
Vereinigung.

Die Vorbedingung f�r die M�glichkeit einer liebenden
Haltung ist der Besitz einer reichen geistigen F�lle. Nietzsches
Auffassung zum Trotz ist die Liebe in ihrer authentischsten
christlichen Quelle, wie wir gesehen haben, eine Tugend der
Starken. Die sogenannte »Sklavenmoral«, und was an dieser
richtig ist, hat nichts mit einer auf der Liebe begr�ndeten Ethik
zu tun. Der Irrtum entspringt, wie Scheler richtig gezeigt hat,
der Verwechslung der Liebe mit einer gewissen vagen Zunei-
gung oder Sympathie f�r den N�chsten, und insbesondere f�r
hilfsbed�rftige, ungl�ckliche und schwache Gesch�pfe. Dem-
gem�ß w�re die Liebe gleichzusetzen mit W�rme und Z�rt-
lichkeit, mit der Neigung, fremde Gef�hle und Regungen zu
teilen und mitzuerleben. Jede liebende Haltung w�re demnach
in diesen prim�ren Bewegungen der Vitalit�t begr�ndet und

110

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

alle ihre Formen w�rden sich genetisch von einer Tendenz ab-
leiten, die im Endeffekt auf das Mitleid und die Fr�mmigkeit
zur�ckzuf�hren ist. Daher Nietzsches heftige Diatriben gegen
die christliche, an eine Liebeslehre gebundene Moral, deren
Verherrlichung der Sanftm�tigen und Dem�tigen, der Armen,
Bettler, Notleidenden und im Allgemeinen der Schwachen
eine radikale Umkehrung der Werte bedeutete, und die fataler-
weise zu einer dekadenten Lebensauffassung und zur Unter-
werfung des Vortrefflichen unter das Minderwertige f�hren
w�rde.

Ohne bestreiten zu wollen, dass diese Eigenschaften und
die psychologischen Prozesse, in denen sie vorherrschen, gele-
gentlich in die liebende Neigung hineinspielen, meinen wir
dennoch, dass sie sie nicht ausmachen noch in ihrer wesentli-
chen Struktur bestimmen. Nichts unterscheidet sich mehr von
der Liebe als die biologischen Neigungen von Sympathie oder
Mitleid. F�r sich betrachtet, k�nnen sich diese tats�chlich
leicht in krankhafte Gef�hle verwandeln, die degenerierten
Geistern eigent�mlich sind. Aber selbst wenn sie sich gele-
gentlich mit der Liebe verquicken, sind sie doch nicht damit
gleichzusetzen und in gewisser Weise widersetzen sie sich ihr
und verneinen sie. Die Liebe ist nicht mit Mitleid zu verwech-
seln. Andersherum betrachtet erhalten Mitleid und Fr�mmig-
keit nur Sinn und W�rde in einem im Vorhinein von Liebe
durchdrungenen Bewusstsein. Die Seligkeit der Trauernden
ist keine Einladung zu einem universellen Klagelied. Eher
noch das Gegenteil, n�mlich die Bef�higung des liebenden Le-
bens, selbst in der Klage Gl�ck und Freude zu finden. »Noch
im sehns�chtigen Schmachten findet der Geliebte Wonne und
Erhebung« (Lull).

Es ist m�glich, dass sich jene Neigungen mit egoistischen
Beweggr�nden, wie dem Kleinmut und der Furcht vor den
Schwierigkeiten und N�ten des Lebens, vermengen oder kom-
plizieren, und vor diesen zu fliehen suchen, indem sie sich dem

111

�berfluss des Seelenlebens

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

N�chsten in einer Art gerechter Wechselseitigkeit widmen.
Viele der Maximen La Rochefoucaulds st�tzen sich beispiels-
weise auf diese Hypothese und f�hren sie zu ihrer �ußersten
Konsequenz. Ohne an dieser Stelle eine solche M�glichkeit
diskutieren zu wollen, die den Rahmen unserer Fragestellung
sprengen w�rde, ist offenkundig, dass keine dieser Neigungen
mit der Liebe verwechselt werden darf. Die Liebe ist etwas
g�nzlich Verschiedenes und in vielerlei Hinsicht Kontr�res.
Alle Neigungen und durch Sympathie bewirkten Impulse wer-
den in der Seele durch Gef�hle und Leidenschaften ausgel�st
und gef�rdert, die wir in den anderen voraussetzen. Sie wer-
den durch Einfluss und Ansteckung erzeugt. Sie kommen
nicht aus uns selbst. Wir f�hlen uns durch sie mitgerissen.
Sie ergreifen und bewegen uns, sie machen uns zugeneigt.
Deshalb nennen wir sie Neigungen. Wir sind dabei nicht aktiv,
sondern passiv. Sie geh�ren zur Familie der Passionen. Die Lie-
be aber ist keine Passion, sondern Aktion. Sie h�ngt anfangs
weder von den Umst�nden noch den Neigungen der anderen
ab. Sie ist Initiative und Spontaneit�t, reine Hingabe, die keine
Belohnung erhofft noch fordert, und ebenso wenig eine Erwi-
derung. Sie beruht auf einem tiefen Bed�rfnis des Geistes, der
sich ausdehnt und in der Ausdehnung seine h�chste Befriedi-
gung erf�hrt.

Deshalb bedarf die Liebe des Mutes, der Kraft, Gesund-
heit und F�lle. Auf der in ihr angelegten, grundlegenden Vita-
lit�t w�chst die geistige St�rke. Der Geist – die Gesamtheit der
Eigenschaften, die sich zwischen den einheitlichen Mittel-
punkt unserer Pers�nlichkeit und die Umwelt stellen, das Ge-
wirr von Gef�hlen, Ideen, heimlichen W�nschen, Erinnerun-
gen, �ngsten, Begehren, Hoffnungen … alles das l�sst sich in
die Worte einer Beichte fassen – ist die Wirklichkeit, die die
Liebe erm�glicht, oder auch nicht. Je nach Beschaffenheit und
erreichter F�lle des »inneren Lebens« �ndert sich die Haltung
des Subjekts gegen�ber Personen und Dingen. Es �berrascht

112

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

daher nicht, dass das Christentum, das diesen Bereich entdeck-
te, eine in der Liebe verwurzelte Moral hervorgebracht hat.

Die große »St�rung« geht in der Tat vom Christentum
aus. Sobald es auftaucht, zeigen sich die Dinge im Licht des
Geistes und ihre Umrisse werden durch die subtile und furcht-
same Auslegung des pers�nlichen Seelenlebens undeutlich
und dunkel. Dem Kosmos wird ein Mikrokosmos entgegen-
gesetzt und in diesem spiegelt sich und hallt die Gesamtheit
des Realen und M�glichen. Alles schwimmt und l�st sich auf
in den Fluten des geistigen Lebens. Dadurch wird uns die Welt
verinnerlicht und zu einer intimen, unsagbaren und un�ber-
tragbaren Erfahrung. Niemand kann f�hlen, was ich f�hle,
oder erleben, was ich erlebe. Außerhalb meiner Innerlichkeit
erscheint die Wirklichkeit der Welt als eine rein »�ußerliche«
Wahrnehmung, unpers�nlich, abstrakt und herrenlos, und die
Dinge sind ausschließlich »Dinge«, unbedeutend und gleich-
g�ltig. Durch die geistige Erfahrung eigne ich mir diese Welt
an, empfinde sie als mir zugeh�rig, auf das Tiefste mit meiner
Pers�nlichkeit und meinem Schicksal verbunden. Der Geist
durchwebt die Gesamtheit unseres Seins und des Seins der
Dinge, mit denen wir leben. Wie ein zarter Lichtschein �ber-
flutet er uns und wirft uns zugleich �ber uns hinaus; er erm�g-
licht uns, in der Welt und durch sie zu leben; er umh�llt und
erhebt uns, sondert uns ab und versetzt die ganze Welt in den
Bereich der Innerlichkeit. Mein pers�nlicher Mittelpunkt wird
zumMittelpunkt des Universums und das gesamte Universum
schließt sich auf organische Weise meinem Leben an. Die »�u-
ßere« Wirklichkeit ist in einer hypothetischen Ferne verortet.
Sie verliert buchst�blich ihre Wirklichkeit. Allein durch den
Geist, der sie bindet und erf�hlt, wird die Welt sinnvoll. Die
Dinge verquicken sich mit den Personen. Außerhalb der per-
s�nlichen Erfahrung verrinnen sie zu reinen Symbolen m�gli-
cher Erfahrungen. Die Innerlichkeit wird in einem unabh�ngi-
gen Universum gebildet, das bef�higt ist, das ganze Leben

113

�berfluss des Seelenlebens

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

aufzunehmen und sich dynamisch auf die Personen und Dinge
zu projizieren.

Dieser Bezirk ist in seiner h�chsten Sublimierung die
Seelenburg oder die innere Wohnung, von der die Mystik
spricht. Allein dieser Bezirk erm�glicht es uns, in uns selbst
zu leben und in unsere Innerlichkeit die Gesamtheit der Dinge
hineinzunehmen. Das Maß an Verinnerlichung und entspre-
chender Hingabe h�ngt von der St�rke des geistigen Lebens
ab. Eine starke Seele hat Raum f�r alle Dinge. Ein kleinlicher
Geist lebt in seiner eigenen Leere. Je gr�ßer die Innerlichkeit,
desto bef�higter ist sie zur Erweiterung. Je enger die Innerlich-
keit, umso verschlossener ist sie. Die kleinliche Seele geizt mit
dem Wenigen, wor�ber sie verf�gt, und da es ihr an Speisung
mangelt, stirbt sie an D�rftigkeit. Die großm�tige Seele gibt,
was sie besitzt; mit unb�ndigem Hunger verschlingt und assi-
miliert sie alle Dinge. In der geringsten, unbedeutendsten
ihrer Bewegungen ist die ganze Welt enthalten. »Denn, wer
hat, dem wird in F�lle gegeben; wer aber wenig hat, dem wird
noch das Wenige genommen.«

Nach diesen Ausf�hrungen wird man leicht verstehen,
warum die F�lle und geistige St�rke so wichtig f�r die Umset-
zung eines von Liebe durchdrungenen Lebens sind. Die Liebe
setzt F�lle voraus. Nur wer �ber ein �bermaß an geistigem
Leben verf�gt, kann geben. Seine �berf�lle zeigt sich im Be-
d�rfnis der Weitergabe. Er sch�ttet sich �ber die Personen und
Dinge aus, weil er �berm�ßig viel mit sich f�hrt. Es handelt
sich hierbei nicht um eine gezwungene Liebe oder eine Ver-
pflichtung, sondern um einen inneren Anspruch, um eine aus
dem eigenen Reichtum resultierende Notwendigkeit. Das ist
kein Opfer, ja nicht einmal eine Anstrengung, denn es geht
um die Aus�bung einer normalen Funktion. Der Geist gibt
von seiner eigenen Substanz ab, weil die Quellen des Lebens
reichlich sprudeln und das Fassungsverm�gen des individuel-
len Bereichs sprengen.

114

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Daher ist die Liebe f�r den wahren Liebenden niemals Tu-
gend noch Verdienst; daher die strahlende Freude der Liebe.
Ihre Großz�gigkeit ist Spontaneit�t. Wer �bersatt ist, dem ist
die Selbsthingabe ein unersch�pflicher Quell der Freude und
Befreiung. Dem plethorischen Geist wird die Liebe zu einem
Imperativ der eigenen Vitalit�t.

Den zentripetalen und reaktiven Tendenzen, die der pri-
m�ren Sympathie eigen sind, stellt er eine zentrifuge und ex-
pansive Haltung von Weitblick und Souver�nit�t entgegen.
Die Liebe ist Krieg und nicht Frieden. Das liebende Bewusst-
sein ist ein imperiales Bewusstsein, was ebenfalls die Wurzel
der Selbstlosigkeit ist. Abgesehen von den Einschr�nkungen,
die wir im Weiteren aufzeigen werden, ist sie nicht am Ver-
halten der Personen oder Dinge »interessiert«. Ihr einziger
Wunsch ist es, spontan das eigene Leben zu leben, ohne sich
um das Verhalten der anderen zu k�mmern. Sie gibt sich aus,
weil sie �berfließt und nichts braucht oder verlangt. Weder
w�nscht noch empf�ngt sie etwas, noch verwaltet oder z�hlt
sie. Weil sie machtvoll ist, vermag sie sich ohne Verlust, ohne
R�ckhalt und Geiz zu verschenken. Solcherart ist die sch�pfe-
rische Tugend der Liebe. Im analogen Sinne spricht Augusti-
nus von einer Sch�pfung durch Liebe. Die Sch�pfung ist das
Ergebnis der g�ttlichen Liebe. Gott erschafft die Welt aus dem
�berfluss seines Seins, aufgrund seiner eigenen F�lle und
Vollkommenheit. Die k�nstlerische Sch�pfung entspricht
einem identischen Bed�rfnis. Die Liebe ist ein D�mon, sagt
Diotima. Mit gr�ßerer Genauigkeit ließe sich sagen, dass die
Liebe wahrhaftig Dichter und Sch�pfer ist.

Wie Gott so ist die Liebe in der Welt F�lle, �bermaß,
Macht, sch�pferischer Impetus, heitere Freude, Krieg und Er-
oberung der Dinge durch Selbsthingabe. Der liebende Geist
durchwandert die Wege des Lebens und sch�ttet �ber die Per-
sonen und Dinge – hohe und niedrige, gute und schlechte, »Ju-
den und Heiden« – die F�lle des inneren Lebens aus. �ber-

115

�berfluss des Seelenlebens

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

schw�nglich empfindet sie die eigene Kraft, sammelt in sich
das ganze Leben sowie die Gesamtheit der Dinge und unter-
wirft sie ihrer Herrschaft ohne Streit noch Gewalt. Die Welt
bleibt in ihrer eigenen, spezifischen Wirklichkeit intakt.
Nichtsdestotrotz erf�hrt die in der strahlenden Liebe wohnen-
de Wirklichkeit eine vollst�ndige Wandlung, ohne ihr Selbst
preiszugeben. Um sie zu verwandeln, muss die Liebe sie nicht
ber�hren. Ihre alleinige Gegenwart erleuchtet dieWirklichkeit
und bringt sie in die F�lle ihres Seins.

Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge

Hier finden wir schon ein erstes Merkmal, eine Bedingung,
ohne die sich kein liebevolles Leben f�hren l�sst. Es gilt, an
dieser Stelle nachzuhaken und zu schauen, welche Wirkung
die Ausstrahlung des liebenden Bewusstseins auf die Personen
und Dinge aus�bt. Was geschieht, wenn sich ein plethorischer
Geist uneigenn�tzig �ber sie ergießt? Wie zeugt eine Person
einen Kosmos in ihrem Umkreis und wie kommt es zur wun-
derbaren Verwandlung, die die Dinge in Gegenwart der Liebe
erfahren? Nach dem bisher Gesagten wird deutlich, dass es
sich nicht um eine kausale Hervorbringung handelt bzw. han-
deln kann. Die Liebe l�sst den Geliebten intakt. Sie �ndert ihn
nicht und versucht das auch nicht. Sie behandelt ihn mit Res-
pekt und Ehrfurcht. Sie liebt ihn um seinerWirklichkeit selbst,
mit allen seinen Tugenden und Fehlern. Dennoch: Da die Liebe
keine »reale« Kraft ist, die in die Welt eingreift und sie ver-
�ndert, indem sie Dinge in andere Dinge umwandelt, ist klar,
dass sie nichts anderes sein kann, als eine ideelle Projektion,
eine geistige, vergegenw�rtigte Aktion, anhand derer eine vir-
tuelle, abwesende und unbewusste Wirklichkeit im Bewusst-
sein und Leben aktuell und patent wird. Dieses zweite Merk-
mal der Liebe wurde ausf�hrlich von Scheler beschrieben. Wir

116

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

werden es daher im Weiteren nur kurz und mit leichten Ab-
wandlungen beschreiben.

Damit es zur Offenbarung kommen kann, ist das Vorhan-
densein eines plethorischen Lebens eine notwendige, aber
nicht ausreichende Voraussetzung. Die geistige F�lle kann
fehlgeleitet werden. Sie kann sich auf unterschiedliche Weise
�ber die Dinge legen. Damit aber die Liebe ihre volle Kraft
entwickeln kann, muss sich der Geist auf ganz besondere Art
�ber die Dinge ergießen.

Aufgrund der Gegenwart der Liebe durchl�uft die Person
oder das Ding, auf das sich der Blick des Liebenden richtet, eine
wahre Transfiguration. Der liebende Blick sieht in den Per-
sonen und Dingen Eigenschaften und Werte, die dem gleich-
g�ltigen oder nachtragenden Blick verborgen bleiben. Jedes
Seiende besitzt neben den oberfl�chlichen Merkmalen, die
dem Betrachter sofort ins Auge fallen, eine Unmenge von gu-
ten oder schlechten Eigenschaften, die in ihm verborgen lie-
gen, und dazu noch viele andere, die, auch wenn sie sich nie
verwirklicht haben, eines Tages m�glicherweise zum Vor-
schein kommen und seine innere und �ußere Physiognomie
total ver�ndern. D.h. in jedem Seienden ist etwas aktuell und
patent und etwas virtuell und latent. Und unter allen Eigen-
schaften und Werten, die eine Person oder ein Ding besitzt –
seien sie oberfl�chlich oder tiefgr�ndig, virtuell oder aktuell –,
gibt es gute und b�se, bessere und schlechtere, verabscheu-
ungsw�rdige und ausgezeichnete.

Der liebende Blick erkennt im geliebten Sein die Gesamt-
heit der Eigenschaften und Werte, die ihm eigen sind, und
r�ckt jene ins Licht, die eine Qualit�t oder einen h�herenWert
besitzen. Es ist ihm darum bestellt, diese Qualit�ten und Wer-
te zu verst�rken und zu sublimieren, alles andere in ihren
Dienst zu stellen und aus der Unvollkommenheit, wenn n�tig
mit Nachdruck, Vollkommenheit zu machen.

Die Liebe ist daher Klarheit und Licht. Sie f�rdert die ge-

117

Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

heimen Perfektionen im geliebtenWesen ans Licht und nimmt
seine aktuellen und virtuellen Werte als Einheit wahr. Die Lie-
be ist Erleuchtung, Betrachtung und W�rdigung der Vorz�ge
eines Wesens; sie ist Anziehungskraft und vehemente Nei-
gung, an diesen Vorz�gen freudig teilzuhaben, und es ist ihr
Entschluss und ihr Bestreben, diese zum h�chsten Grad ihrer
Vollendung zu f�hren.

Damit ger�t das ganze Leben in eine Aureole aus Licht.
Alles bekommt eine Qualit�t und strahlt zur�ck. Die geliebte
Person oder das geliebte Ding und die ganze Welt im Umkreis
organisieren ihre Gegenwart im Bewusstsein und im Leben
der bedingungslosen Unterwerfung des Niedrigen unter das
N�chsth�here, des Wertlosen unter die h�chsten Werte.

Deshalb ist die Liebe Sehertum. Sie sieht in den Personen
und Dingen, was dem gleichg�ltigen nachtragenden Blick ver-
borgen bleibt. Allein aus diesem Grund ist das Wissen aus dem
Geist der Liebe m�glich, und daher steht die intellektuelle Ver-
nunft in enger Abh�ngigkeit zur Herzensvernunft.

Die sprichw�rtliche Blindheit der Liebe bedeutet nichts
anderes, als das Absehen von den negativen oder niedrigen
Werten und die Unterwerfung und Unterordnung dieser unter
das herausgestellte Profil der bemerkenswerten, positiven
Werte. Selbstverst�ndlich darf man die Liebe nicht mit der ge-
legentlichen Einf�ltigkeit bestimmter Haltungen oder krank-
hafter Neigungen verwechseln. Die Liebe schließt nicht die
Augen vor den Fehlern oder negativen Eigenschaften eines
Seienden. Ganz im Gegenteil, sie stellt sie sogar heraus und
manchmal sogar mit schmerzlicher Hellsichtigkeit. Aber sie
werden von ihr immer untergeordnet und in den Dienst von
etwas H�herem gestellt. Blind sind allenfalls die nat�rlichen
Bewegungen, die der Libidotrieb ausl�st, wie auch allgemein
und vielleicht grunds�tzlich alle »nat�rlichen« Energien. Die
Liebe ist nicht blind. Sie sieht die M�ngel, aber es ist ihr darum
getan, diese zu beheben, und zudem glaubt sie an die M�glich-

118

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

keit ihrer Aufl�sung. Sie betont die positiven wertvollen Sei-
ten der Dinge und wirft deren Licht auf ihre mangelhaften
oder verk�mmerten Aspekte, absorbiert und zerstreut sie, in-
dem sie sie in den Dienst jener stellt. Das ist die klassische Be-
wegung des Nichtseins zum Sein; vom Eros des Sokrates, den
es vom Wenigen zum Mehr dr�ngt und treibt, und von dem,
was keinen oder einen geringen Wert besitzt, zu dem, was ihn
in h�chstem Grad besitzt; eine ewig unbefriedigte Macht, die
sich auf die Wirklichkeiten der Welt wirft und sie in leuchten-
des Licht h�llt.

Goethe hat gesagt: »Ich geh�re zu denMenschen, die vom
Dunkel zum Licht streben.« Das ist der unstillbare Imperativ
des Lichtes. Der in die Dinge verliebte Geist vermag sich nicht
mit ihrer Unvollkommenheit oder ihrem Verfall abzufinden,
f�hrt sie zum Reich der reinen Werte und durchdringt sie mit
seiner Gnade; wie der in der Erde verwurzelte Mensch sein
Antlitz dem Himmelreich zuwendet.

Die liebende Illusion

In enger Verbindung zu dem gerade Ausgef�hrten hat man die
Liebe aus unterschiedlichen Blickwinkeln als eine phantasma-
gorische Macht beschrieben, die Personen und Dinge ver-
�ndert und deformiert. Die Liebe w�rde, so heißt es, die reale
Welt durch eine illusorische Welt gespenstischer Fantasien er-
setzen. Das ist die Vision des Sehers, die »Idealisierung« des
Dichters, der uns von der Wirklichkeit entfernt und in die Ge-
genwart der Illusion r�ckt.

In einem gewissen Sinne, den wir noch n�her bestimmen
werden, ist es richtig, dass die Liebest�tigkeit die Dinge in den
Dienst einer Illusion stellt und die Wirklichkeit mit Mythen
f�llt. Durch die Liebe wird die Gesamtheit der Wesen und
Handlungen einem Ideal untergeordnet und in seinen Dienst

119

Die liebende Illusion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

gestellt. Wir wollen aber zun�chst festhalten, dass obige Be-
hauptung unter dem Anschein einer unmittelbaren Evidenz
die oberfl�chlichste Banalit�t verbirgt.

Indem man diese Behauptung mit negativer Wertung
macht, setzt man die Existenz einer f�r alle Personen identi-
schen Welt voraus, die gleichf�rmig und gleichweit entfernt
ist, sicher und in ihren Grenzen festgelegt, und die jederzeit
einer eventuellen unpers�nlichen Pr�fung unterzogen werden
kann. Im Gegensatz zu dieser realen, konsistenten Welt w�rde
die Liebe eine andere, mit Gespenstern und Illusionen ange-
f�llte Welt vort�uschen.

Diese Behauptung ist eindeutig falsch. Die »objektive«
gleichg�ltige Welt entspricht keineswegs der Wirklichkeit. Es
gibt sie nicht, und es l�sst sich zudem nur schwer denken, was
sie bedeuten k�nnte. Vielleicht geh�rt sie zur mageren Vor-
stellungskraft des Gemeinsinns und n�hrt sich von Topoi
und banalen Fiktionen, die zwar banal, aber dennoch Fiktio-
nen sind. Das Universum, das uns �ber die pers�nliche Erfah-
rung gegeben wird – das einzige Universum, das uns tats�ch-
lich zug�nglich ist –, ist keine unbewegliche Wirklichkeit,
sondern eine plastische Existenz, die innerhalb der Zeit ver-
l�uft und die sich in mannigfaltige Perspektiven und Dimen-
sionen ordnet und gliedert. Es ist nicht leicht, mit Pr�zision
von einer Erfahrungs»welt« zu sprechen. Die Welt ist we-
sentlich Interpretation, Blickpunkt, Projektion. Angesichts
der vieldeutigen biegsamen Gesten der Dinge etablieren das
Bewusstsein und das Leben eine Legalit�t, eine Ordnung und
eine Hierarchie. Die Wahrnehmung vermittelt uns nur einen
Bruchteil der Dinge. Das haben wir weiter oben gesehen. In
ihr ist, wie es die Psychologen nennen, fast alles »Apperzep-
tion«, Virtualit�t, Hintergrund. Die sensoriellen Inhalte rei-
hen sich auf den subtilen unsichtbaren Faden, der ihre Stel-
lung zueinander festlegt und ihnen eine Objektivit�t, eine
Form und einen Sinn gibt.

120

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Zwischen den vielf�ltigen Interpretationsm�glichkeiten
muss die angemessenste gew�hlt werden, diejenige, die am
besten dem Sein und dem Wert der Dinge unter bestimmten
Umst�nden entspricht. In der Auswahl und Unterordnung der
anfangs wirren Erfahrungen und bis zur Ausbildung eines hie-
rarchisch geordneten Kosmos ist die Haltung ausschlaggebend,
die das Bewusstsein und das Leben bez�glich der Wirklichkeit
einnehmen. Und was die m�glichen Haltungen des Bewusst-
seins hinsichtlich der Welt betrifft, ist die liebende Haltung
vielleicht die bedeutendste. Die Dinge wandeln sich grund-
legend in ihrem Sein und Wert, je nachdem, ob sie vom Licht-
strahl des liebenden Bewusstseins oder des nachtragenden Be-
wusstseins getroffen werden.

Man wird vielleicht von einer »normalen« Interpretation
sprechen. Aber dieses Wort ist wie wenige sonst vage und
missverst�ndlich. Was bedeutet eigentlich normal? Handelt
es sich hierbei vielleicht um das Ergebnis einer minuti�sen
Messung, einer sorgf�ltigen Pro und Contra Abw�gung? Oder
handelt es sich einfach um einen gerechten, kompromisslosen
Mittelwert, d.h. eine nichtssagende banale Deutung, die ver-
mittels der Unterdr�ckung jedweden Interesses, jedweder ent-
schiedenen Bejahung oder Verneinung zustande gekommen
ist? Ungeachtet der Tatsache, dass, ganz gleich wie nichts-
sagend und banal sie sei, auch sie nur eine Interpretation unter
vielen ist – welchen Sinn kann eine solche kompromissbereite
Welt haben? Jemand muss entscheiden, wann etwas gerecht
ist. Wer, wann und wie? Und was genau ist das Gerechte und
wo liegt die exakte Mitte? Welches ist – unter den m�glichen –
dieses Mittelding, dieses sch�ne Ideal der Vulgarit�t und Mit-
telm�ßigkeit? Oder muss dar�ber abgestimmt werden? Schon
Descartes stellt zutreffend fest, dass die pluralit� de voix nie-
mals ein Kriterium f�r die Wahrheit sein kann.

Die hundertj�hrige Eiche, die in meinem Sichtfeld liegt,
vermag trotz ihrer scheinbaren Einfachheit die verschiedens-

121

Die liebende Illusion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ten Deutungen hervorzurufen und entsprechend die verschie-
densten objektiven Inhalte. Ihre vermeintlich identische
»Wirklichkeit« erweist sich als wesenhaft unterschiedlich, je
nachdem, ob sie z.B. der J�ger, Schreiner, Sommerfrischler
oder der Verliebte betrachtet. Der J�ger benutzt den Baum
wahrscheinlich als Ansitz f�r die Pirsch. Der Schreiner sieht
darin Bretter, Leisten, Ger�ste … Baumaterialien. Der Som-
merfrischler betrachtet ihn als einen Teil der Landschaft oder
als einen willkommenen, erfrischenden Schattenspender. Viel-
leicht sind in seine Rinde »die Initialen der Verliebten, Zahlen,
die Daten sind« eingeritzt. Dieselbe Frau kann dem Dichter
eine Muse sein, dem B�rgersmann eine fleißige Gattin, dem
Don Juan ein endloser Anlass zum Abenteuer, dem Schurken
ein Lustobjekt … Je nachdem welcher Blickpunkt undWert die
Deutung der Dinge leiten, sind die Dinge so oder so. Nat�rlich
ist in der Interpretation nicht alles Freiheit und noch weniger
Beliebigkeit. Die Werte, die das Bewusstsein aus dem Erfah-
rungsinhalt herausstellt, gehorchen immanenten Gesetzen.
Auch das liebende Bewusstsein verf�gt �ber solche Gesetze.
Und der Geist kann mit diesen �bereinstimmen, sie nicht ken-
nen oder verwerfen. Aber die Eventualit�t eines Irrtums ist
nicht auf die Liebe beschr�nkt. Jede Haltung – ob liebend,
nachtragend oder gleichg�ltig – kann Anlass zu Irrtum, Illu-
sionen oder Wahnvorstellungen geben.

Typisch f�r die liebende Illusion ist, dass sie hinsichtlich
einer beliebigenWirklichkeit – Baum oder Frau – versucht, die
gr�ßtm�gliche Menge von Perspektiven, aktuellen Werten
und Tugenden anzuh�ufen und zu retten, indem sie sie sol-
chermaßen organisiert und unterordnet, dass sich die nied-
rigen jederzeit im Dienst der h�heren befinden. So bringt sie
den grenzenlosen Reichtum jedes Teilst�cks der Wirklichkeit
und die gesamte Wirklichkeit in h�chste Strahlung. Sie ver-
wirft nichts, noch verneint sie etwas. Ihr ganzes Sein ist Be-
jahung. Und indem sie alles bejaht – Brett und Rast, Muse

122

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

und Vergn�gen –, legt sie an erste Stelle, was in Wirklichkeit
das H�chste ist.

Es ist zweifellos so, dass die Liebe eine Illusion ist. Aber
das Wort Illusion ist mehrdeutig. Einerseits bedeutet es eine
»bloße Illusion«, das tr�gerische Bild, das die Wirklichkeit er-
setzt oder verformt. Andererseits meint es Ansporn, Hoff-
nung, Sehnen, Glaube. In diesem Sinne spricht man von einem
Leben voller Illusionen oder einem illusionslosen Leben. Und
ein Leben voller Illusionen ist nicht unbedingt oberfl�chlich
und falsch. Schon Platon hat verk�ndet, dass sich die wahre
Wirklichkeit in den »Visionen« – Ideen – befindet und dass
das ganze Wissen darin besteht, zu erkennen, was angemesse-
ne Visionen sind. Daher die Funktion des »Mythos«. Ohne
diese sch�pferische, poetische F�higkeit des liebenden Geistes
g�be es keine sinntr�chtige Wirklichkeit oder Natur.

Die Liebe bringt Mythen hervor, f�llt die Wirklichkeit
mit Symbolen und erschließt in ihr neue Wege. Sie wirft auf
die geliebte Person oder das geliebte Ding einen hellen Schein,
der diese erh�ht und ihre unversehrte Reinheit hervorbringt.
Solcherart ist die Illusion der Liebe. In diesem Sinne ist der
K�nstler und der Mensch im Allgemeinen ebenfalls Sch�pfer
oderWiedersch�pfer der Natur. Die Kunst und sogar das ganze
Leben entwirklichen die »Wirklichkeit« – Bild, Sonate, Ge-
dicht … den Lauf des gesamten Lebens – und verleihen ihr
die Kraft der Kontemplation. Anhand der Illusion bringt die
»Wirklichkeit« der Welt eine h�here Wirklichkeit hervor. Die
Farben, die dazu dienten, die Mona Lisa zu malen, h�tten
gleichfalls dazu dienen k�nnen, eine Bank zu streichen. Einen
�hnlichen L�uterungs- und Aufstiegsprozess erfuhren die
Worte mit Hilfe des Stils. Die Worte erheben und entz�nden
sich. In demMaße, wie sich der liebende Blick auf die verschie-
denen Bereiche der Wirklichkeit legt, erh�ht er sie durch seine
Gegenwart. Die h�chste Liebe, die Liebe Gottes bringt schließ-
lich alles auf eine strahlende Ebene, in der alle Dinge sichtbar

123

Die liebende Illusion

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

werden und ihr eigenes Wesen offenlegen. Das »Nat�rliche«
wird zu einem Bereich des �bernat�rlichen. Das Wunder tritt
in Erscheinung. Alles wird zum Wunder. Das Brot und der
Wein verwandeln sich in Fleisch und Blut, das Fleisch und Blut
in leuchtendes Denken und unstillbares Sehnen.

Der Groll zerst�rt die Mythen und Symbole, versperrt die
Wege und l�sst dieWirklichkeit nicht zum Ausdruck kommen.
In seiner Gegenwart verlieren die Wirklichkeiten st�ndig an
H�he und l�sen sich schließlich auf. Der Groll sticht in die
Luftblasen der Illusion, die daraufhin zerplatzen und zusam-
menfallen. Die Wirklichkeit trocknet aus und bricht. Die Din-
ge verlieren die Gnade und mit ihr die M�glichkeit der Offen-
barung. Nichts spricht mehr und nichts sagt uns mehr etwas.
Alles wird unbedeutend, stumm und grau. Wenn der brennen-
de Sinn derWorte und Dinge, die bezeichnen, zerst�rt ist, wird
es unm�glich, etwas zu verstehen oder zu deuten, noch sinn-
tr�chtige Worte auszusprechen.

Daher steht die Funktion des Hasses im Dienst der Liebe.
Er ist der Zorn Gottes, das mythologische Feuer der L�uterung.
Die in Gemeinpl�tze verkehrten, gefallenen Mythen legen
sich auf die Wirklichkeit wie eine Kruste und sind ein Hinder-
nis und eine H�rde f�r die sch�pferische Aktion der Liebe. Das
ist die Anbetung der Idole, das Pharis�ertum. Demgegen�ber
ist der Hass eine Funktion der Liebe. Seine zerst�rerische
Macht sprengt die Schranken, macht die Wege frei und ver-
leiht der Liebe Wirksamkeit und Fruchtbarkeit. Man vergesse
nicht, dass Dantes H�lle eine Sch�pfung der Liebe Gottes ist.

Diese Interpretation enth�lt keine eigentlich subjektivis-
tische These. Das w�re sie, wenn die Illusion, um die es sich
handelt, die Gegenwart einer illusorischen und falschen Wirk-
lichkeit w�re. Wir haben schon gesehen, dass das nicht der Fall
ist. Nur ein Leben mit Illusionen ist wirkliches Leben. Illusion
und Leben vermischen sich und neigen dazu, eine Einheit zu
bilden. Wer �ber viele Illusionen verf�gt, besitzt die F�higkeit,

124

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

den ungeheuren Reichtum an Werten und Potenzialen der
Welt zu entdecken und zu erkennen. Ohne Illusionen zu leben,
bedeutet, den Sinn f�r Werte und Dinge zu verlieren und die
Wirklichkeit der Welt auf die magere D�rftigkeit der Gemein-
pl�tze zu beschr�nken. Wiederum ist das liebende Leben Kraft,
F�lle, Illusion. In ihm und durch es werden die Reicht�mer der
Welt unersch�pflich und die Sehns�chte uners�ttlich.

Nat�rlich ist es m�glich, dass der rettende Impetus, viel-
leicht beim Strukturieren, etwas verformt und nicht genau die
hierarchische Figur der Wirklichkeiten und Werte wahr-
nimmt. Diese M�glichkeit h�ngt mit der Beschr�nktheit der
menschlichen Natur zusammen. Jede Perspektive ist mangel-
haft, jeder Blick mehr oder weniger schematisch und partiell.
Grunds�tzlich jedoch f�gt er weder etwas hinzu, noch defor-
miert er etwas.

Was der liebende Blick entdeckt und offenbart, ist vor-
handen. Er hat Visionen, nicht »bloße Visionen«. Der Wille,
die Visionen auf »bloße Visionen« zu verringern, und die Ide-
en auf »bloße Ideen«, ist eben dem nachtragenden Geist eigen.
Der Liebe ist diese Perspektive nicht unbekannt, denn auch in
ihr haben der Mangel und das Ungen�gen Platz. Aber sie sind
ihr nicht wesenhaft. Hinzu kommt, dass sie in den Dingen das
sieht, was ohne ihre Hilfe nicht sichtbar w�rde.

Neues oder erneuertes Leben

Daraus ergeben sich wichtige Konsequenzen f�r das Ver-
st�ndnis und die Interpretation der Welt. Den Erfahrungs-
wirklichkeiten gegen�ber lassen sich zwei Haupthaltungen
einnehmen, die diametral entgegengesetzt sind: die liebende
Haltung und die nachtragende Haltung, die bejahende und
die verneinende Haltung, die eine rettet alles, w�hrend die an-
dere alles zerst�rt. Aus der ersten leitet sich eine aufsteigende

125

Neues oder erneuertes Leben

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

und sch�pferische Dialektik ab; aus der zweiten eine absteigen-
de und zerst�rerische.

Erstere stellt in der Welt die positiven Werte heraus, ord-
net und koordiniert sie, stellt sie in den Dienst von etwas und
in ein Bezugssystem, unterstellt sie einer Sache, die eine eige-
ne Konsistenz und einen eigenen Wert besitzt. Eine von Liebe
beseelte Interpretation r�ckt alles in den Vordergrund. Die
Welt richtet sich auf und steht auf eigenen F�ßen. Selbst das
Unbedeutende erlangt Wert im Dienst des Bedeutsamen und
sogar das Widerliche und Abstoßende – der Mist steht im
Dienst der Fr�chte, die Ausscheidungen im Dienst einer Per-
son, ihrer Unternehmungen und Ideale.

Aus Sicht der Liebe erh�lt alles seine W�rde: das Vergn�-
gen und die K�rperorgane, und in Bezug auf die geschlecht-
liche Liebe, die Organe und die sexuelle T�tigkeit sowie ihre,
aus gleichg�ltiger Sicht, unerquicklichsten Funktionen. Alles
stellt sich aus Liebe in den Dienst einer Person oder in den
Dienst einer pers�nlichen, geistigen und edlen Beziehung.
Die Person – un�bertragbare Originalit�t, heilige Innerlich-
keit, geistiger Sinn – verleiht den untergeordneten Elementen,
die mit ihrem Schicksal verbunden sind, Sinn, wie auch der
Gesamtheit der psychophysiologischen Funktionen, die ihre
Grundlage bilden, darin eingeschlossen u. a. die Geschlechts-
organe und ihre T�tigkeit.

Nat�rlich lassen sich die Blumen und Fr�chte des Gartens
�ber die Exkremente deuten, die ihnen Nahrung geben, und
der liebende Blick �ber die Mechanismen der K�rpersekretio-
nen. Das ist dem nachtragenden Blick eigen. Der nachtragende
oder gleichg�ltige Blick stellt das H�here in den Dienst des
Niedrigen, womit Ersteres vernichtet wird. Wird die Person
z.B. in den Dienst des Vergn�gens gestellt, dann verschwindet
sie als solche und wird zu einem simplen »Objekt« des Ver-
gn�gens. Das ist der Groll, die ewige Verneinung – der Geist
des Mephistopheles, der ewig verneint, im Gegensatz zum

126

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sch�pferischen Impetus der faustischen Kraft. Mit sarkas-
tischem Gestus vernichtet er die Welt. Er stellt allem das
Nichts voran, die in jedem Ding verborgene Bedeutungslosig-
keit, und auf das Nichts bezogen deutet er alles �brige. Die
Blume und die Frucht werden zu Mist und das ganze Leben
zu Sekretion. Werden die Personen ohne Liebe betrachtet,
dann l�sen sie sich auf, und damit der Sinn der Dinge und das
Profil der Wirklichkeit. Die Welt schrumpft zu einem staubi-
gen Chaos.

Die Wirklichkeit, obschon sie sich gleich bleibt, wird
durch die Liebe und den Groll radikal ver�ndert und in eine
andere verwandelt. So wie auch das Kornfeld sein �ußeres ver-
�ndert, je nachWind undWitterung. Die Zeichnung derselben
geometrischen Figur kann konkav oder konvex erscheinen, je
nachdem, wie der Blick des Beschauers darauff�llt.

Am Ende von Platons Gastmahl sind nur mehr drei Ze-
cher wach: Aristophanes, der die Kom�die symbolisiert;
Agathon, der die Trag�die darstellt, und Sokrates, der die Phi-
losophie vertritt. Die ersten beiden werden von M�digkeit
�bermannt und sind nah daran, einzuschlafen. Allein Sokrates
bewahrt vollkommene Klarsichtigkeit. Gegen�ber dem he-
roisch-hehren Ideal, das in die Tiefe st�rzt, und der komischen
Zergliederung des Lebens, versinnbildlicht die Philosophie die
h�chste Vers�hnung. Ohne sich auf das eine oder andere zu
beschr�nken, vereint die liebende T�tigkeit – die dem philoso-
phischen Leben wesenhaft ist – beide in sich und stellt in ihrer
F�lle die Gesamtheit des Lebens und der menschlichen Seele
dar. Francisco Giner hat gesagt, dass das Leben weder tragisch
noch komisch ist; es ist nur ernst. Allein wer das Leben mit
Liebe betrachtet, kann es ernst nehmen.

Vielleicht wird man einwerfen, dass auch der Hass den
Blick sch�rft und uns erlaubt, die Dinge zu sehen, die ohne
ihn unbemerkt bleiben w�rden. Demgem�ß w�re auch der
Hass mit seherischen F�higkeiten ausgestattet. Wir haben

127

Neues oder erneuertes Leben

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

schon gesehen, in welchem Sinn der Hass eine Funktion der
Liebe sein kann. Man beachte jedoch, dass in der Gegen�ber-
stellung von Liebe und Hass beide Funktionen weder dieselbe
Ebene belegen noch denselben Rang innehaben. Der Groll ver-
hindert und verwirft r�ckhaltlos die liebende M�glichkeit.
Ganz anders steht die Liebe zumHass: Sie schließt ihn in ihren
Bereich ein, stellt ihn in ihren Dienst, und allein aus diesem
Grund absorbiert und zerst�rt sie ihn. �hnlich wird das B�se
durch die alleinige Gegenwart des Guten vernichtet. Der Im-
perativ, das B�se in der F�lle des Guten zu ertr�nken, verfolgt
dasselbe Ziel. Nicht anhand von Konfrontation und Vernei-
nung vernichtet das Gute das B�se – jede Verneinung f�rdert
den Groll und Hass –, sondern durch �berwindung und Inte-
gration.

Auf diese Weise enth�llt die Liebe der Seele ein anderes
Leben, ein wahrhaft neues oder erneuertes Leben, und durch
ihre Gegenwart wird das gesamte Universum erleuchtet und
verwandelt.

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

Die drei Charakteristika, die wir gerade hervorgehoben haben,
leiten sich bekanntlich von den drei großen klassischen Liebes-
auffassungen ab. Die F�lle des geistigen Lebens ist der christ-
lichen Tradition wesenhaft. Die hierarchische Ordnung der
Wertewelt geht auf die hellenische Liebe zur�ck. Die liebende
Illusion taucht schon in den primitiven Mythen auf und fließt
�ber die h�fische Lyrik und die Ritterromane in alle Formen
der sogenannten romantischen Liebe ein. Wenngleich dem
Anschein nach gegens�tzlich, haben sie sich nicht nur als ver-
einbar, sondern sogar als komplement�r erwiesen, sodass jede
einzelne die andern beiden ben�tigt und sie gemeinsam die
Kernelemente einer einzigen Definition bilden.

128

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die oben genannte vierte Charakteristik – Vereinigung,
Reziprozit�t – ist gleichfalls ein klassischer Faktor aller For-
men der profanen und mystischen Liebe. Es handelt sich hier-
bei nicht eigentlich um ein neues Element, sondern eher um
die notwendige Folgeerscheinung der Verschmelzung der an-
dern drei. Aber in gewisser Weise scheint sich diese Charakte-
ristik jenen zu widersetzen und sie zu verneinen. Es gilt, genau
zu pr�fen, in welchem Sinne sie jene verneint und in welchem
Sinne sie jene vervollst�ndigt und kr�nt.

Auf tausend Arten wurde die Liebe als Hingabe, Ver-
schmelzung und Vermischung beschrieben. Verliebte und
Mystiker sehen die Erf�llung ihrer Liebe im Akt der vollkom-
menen Vereinigung. Die »Union des Liebenden mit der Ge-
liebten«, die Versenkung der gesamten Person des Liebenden
in die geliebte Person scheint den H�hepunkt der Liebesbewe-
gung vorzustellen.

Wenn wir aber dem w�rtlichen Sinn der Begriffe Vereini-
gung, Verschmelzung, Union nachgehen, dann steht nichts der
Liebe ferner als diese Aufgabe der eigenen Pers�nlichkeit und
ihre Aufl�sung in Wirklichkeiten, die ihr fremd sind. Das
st�nde in offenem Widerspruch zu alledem, was wir bis dato
gesagt haben. Die Liebe, so haben wir ausgef�hrt, ist Klarheit,
Erleuchtung. In der Liebe wird das geliebte Wesen als mir ver-
schieden erkannt, als besonders, einzigartig und pers�nlich.
Andernfalls w�re die vollendete Liebe nichts anderes, als eine
verfeinerte Form von Egoismus und w�rde nur zur eigenen
Befriedigung gereichen. Die Liebe verlangt die gesamte Ret-
tung und Achtung der individuellen Ausformung der Per-
sonen und Dinge, indem sie diese als mir nicht zugeh�rig,
mir fremd und von meiner eigenen Person verschieden be-
greift. In diesem Sinne ist die Liebe keine Verschmelzung, Ver-
einigung noch Aufhebung der Grenzen.

Damit die »Union von Freund und Geliebtem« mit der
Liebesbeziehung vereinbar sein kann, muss die Projektion des

129

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

eigenen Ich auf den Mittelpunkt der fremden Person so von-
statten gehen, dass weder der eine noch der andere die eigene
und besondere Pers�nlichkeit verliert. Die Vitalit�t und der
�berfluss an Innenleben erlauben, ja fordern von mir, dass
ich aus mir herausgehe und mich restlos dem anderen schenke.
Aber indem ich mit ihm verschmelze und mich im Mittel-
punkt seines geistigen Lebens etabliere, muss gew�hrleistet
sein, dass ich nicht aufh�re, derjenige zu sein, der ich bin. Ich
befinde mich außer mir, innerlich verbunden mit dem ande-
ren, aber ich bin ich.

Ausschließlich in diesem Sinne l�sst sich die Vereinigung
verstehen. Mehr noch: Ich kann nur versuchen, in einem an-
deren zu sein und mein geistiges Zentrum mit dem seinen zu
verkn�pfen, wenn ich mich deutlich von ihm abhebe. Andern-
falls k�nnte ich mich nicht mit ihm verbinden, denn dannw�re
ich er. Wir w�ren nicht zwei in einem, sondern nur einer. Mit
Aufgabe der Pers�nlichkeit des einen und anderen w�re es
schon nicht mehr m�glich, dass sie zusammen w�ren. Die voll-
kommene Union k�me in diesem Fall einer vollkommenen
Aufl�sung gleich. So scheint die Union im buddhistischen
Mystizismus und in gewissen Formen der romantischen Lei-
denschaft verstanden zu werden.

In der Liebesunion verorte ich mich im anderen, ohne
aufzuh�ren, ich selbst zu sein. Ich verwandle mich gewisser-
maßen in ihn, verstehe, f�hle und teile alles, was auch er f�hlt
und erlebt, ich platziere mich in sein Inneres. Dergestalt offen-
bart sich mir die Gesamtheit seiner Person mit allen Gef�hlen,
die ihn besch�ftigen und verst�ren. Indem ich mich auf seinem
Platz befinde, erscheint mir die Gesamtheit der Welt von sei-
nem Blickpunkt aus, und ich verstehe, begreife und f�hle alle
seine Aktionen und Reaktionen, die vollst�ndige Ausrichtung
seiner Empfindsamkeit und seines Verhaltens, als w�ren es die
meinigen. Was von außen betrachtet unverst�ndlich und ab-

130

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

surd erscheint, zeigt sich dem liebenden Blick intelligibel und
koh�rent.

Anders ausgedr�ckt: Jede Person verf�gt �ber eine per-
s�nliche, innerliche und unsagbare Welt. Gem�ß dieser nuan-
ciert und f�rbt sich die ganze Welt. Jeder besitzt eine eigene
Art zu lieben und zu hassen, zu leiden und sich zu freuen, zu
verstehen und zu tr�umen … Was mich im Innersten bewegt,
l�sst m�glicherweise einen anderen gleichg�ltig. Der Duft
einer Nelke kann in einer Person die lebhaftesten Schmerzen
oder die angenehmsten Erinnerungen ausl�sen. Der gleichg�l-
tige Blick sieht den Menschen der Menge als fast identisch mit
dem Rest der Menschheit. Jeder Mensch tr�gt jedoch in seiner
Brust eine ganze Welt. Der liebende Blick durchdringt und er-
hellt diese Welt. Das, was ein beliebiges Exemplar der Gattung
zu sein schien, wandelt sich unversehens in eine Person. Schon
nichts mehr an ihr ist banal. Ein L�cheln vermag mehr zu ent-
h�llen als das Verhalten eines ganzen Lebens. Der intime per-
s�nliche Kontakt vervielfacht in jedem der Wesen, die sich lie-
ben, den unersch�pflichen Reichtum ihrer Welt. Es ist schon
keine einzelne Welt mehr, sondern zwei Welten in einer. Die
ganze Welt bereichert sich und erlangt eine Tiefendimension.
Zwei Welten verbinden sich und beleuchten durch ihre wech-
selseitige Aktion die geheimsten Winkel ihrer pers�nlichen
Innerlichkeit.

Es wird mithin deutlich, dass, um die liebende Durchdrin-
gung zu vollziehen, um den anderen verstehen und erh�hen
zu k�nnen, ich mich auf seinen Platz begeben muss, nicht auf
den meinen, und das gesch�he nicht, wenn wir wirklich zu
einer einzigen Person verschmelzen w�rden. Die Liebe be-
greift seinen pers�nlichen Mittelpunkt nicht als dem meinen
identisch, sondern erkennt ihn als allein ihm zugeh�rig, ein-
zigartig und un�bertragbar.

Nur so ist m�glich, dass ich sein Sein bejahe, es als ein
Ziel an sich und nicht als ein Mittel zum Zweck erkenne, dass

131

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ich ihm W�rde und Eigenst�ndigkeit einr�ume und das Profil
seines Lebens gem�ß den h�chsten Werten seiner Pers�nlich-
keit strukturiere. Mit anderen Worten: Nur so ist es m�glich,
dass ich ihn vorbehaltlos und restlos achte, verstehe und be-
greife. Und allein durch dieses Verstehen wird das liebende Le-
ben m�glich.

In diesem Augenblick erlangen die vier Charakteristika,
die wir gerade beschrieben haben, die Einheit einer vollkom-
menen Unabh�ngigkeit. Der Akt der Verschmelzung erm�g-
licht es, uns in einen anderen zu versetzen, außerhalb unserer
selbst zu leben, in und durch andere, und damit dem anderen
Sinn und Wert zu verleihen. Indem ich mich »außerhalb mei-
ner selbst« stelle, vermag ich das Sein und den Wert der Per-
sonen und Dinge, die »in ihnen selbst« liegen, ihre wahrhafti-
ge und authentische Wirklichkeit zu sehen. Die hierarchische
Ordnung der Werte und ihre Gliederung setzt voraus und er-
fordert als unabdingbares Element, gem�ß der Norm der
h�chsten Werte, die Bef�higung, sich mit einem anderen zu
verbinden, ohne dass sie aufh�ren, zwei zu sein. Dieses Zwei-
in-einem-Sein und dieses Verschmelzen, ohne zu verschwin-
den, dieses In-mir-und-außer-mir-Existieren ist jedem Liebes-
akt wesenhaft.

Schließlich gilt es zu beachten, dass die Bef�higung zur
Hingabe, die F�higkeit zu lieben, ihrerseits bedingt ist. Nur
wer in sich selbst zu leben vermag, die eigene Pers�nlichkeit
zu strukturieren weiß und sich selbst achtet und als Person
wertsch�tzt, ist imstande, in einem anderen zu leben. Um
wirklich »außerhalb seiner selbst« sein zu k�nnen, muss man
zun�chst »in sich selbst« sein. Die Verschmelzung setzt die
F�lle und den Reichtum des eigenen Lebens voraus. Der Aus-
spruch: »Ich lebe, ohne in mir zu leben« macht erst Sinn, wenn
ich zuvor wahrhaftig sagen konnte: »Ich will mit mir leben«.
Erst, wenn ich in mir etwas besitze, das mir erlaubt, in mir
selbst zu leben, in meiner radikalen Einsamkeit – »allein ohne

132

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Zeugen dem Guten zu huldigen, das ich dem Himmel schul-
de« –, ist es m�glich, dass ich mich auf einen anderen projiziere
und in ihm eine geistige Person erkenne. In einem anderen zu
leben, setzt den Besitz und die F�lle des eigenen Lebens voraus.

Nat�rlich n�hrt sich unser Leben auch in gewisser Weise
von der Welt, und wir sind erst, insofern etwas in uns ist und
wir in den Dingen sind. Es ist nicht leicht, die konkreten Ter-
mini der Liebesdialektik getrennt zu betrachten. Meine eigene
F�lle kann ein Bed�rfnis meiner Liebe sein. Ich muss mich
selbst besitzen, um lieben zu k�nnen, und diese Voraussetzung
erlange ich anhand der Liebe. Die Liebe verlangt F�lle. Aber
die F�lle kann ihrerseits ein Werk der Liebe und der Hoffnung
sein, die sie mit sich bringt. Ich brauche sie, solange ich liebe,
und da ich sie brauche, kann ich gewiss sein, dass ich sie besit-
zen werde. Die Liebe wirkt in mir, verwandelt mich und for-
dert von mir die Verwirklichung der f�r sie idealen Bedingun-
gen. Die Liebe ist kein Zustand, sondern eine dynamische
Entwicklung. Aber um sie in ihre F�lle zu bringen, um den
anderen zu f�hlen und zu verstehen, muss man sich des eige-
nen Lebens und Wertes klar bewusst sein. Die N�chstenliebe
verlangt die Selbstliebe sowie die Selbstachtung und Wert-
sch�tzung seiner selbst.

Mit anderen Worten: Der Dialog setzt die Innerlichkeit
voraus. Um ein Gespr�ch f�hren zu k�nnen, muss man etwas
zu sagen haben. Und da die Liebe haupts�chlich Kommunika-
tion, Kommunion ist, verlangt und braucht die Vereinigung zu
ihrem Gelingen eine perfekte Gegenseitigkeit. Um den ande-
ren zu verstehen, muss man sich in ihn versenken. Und um in
ihn eingehen zu k�nnen, muss er sich erschließen lassen, �ff-
nen und hingeben. »Denn die einen Liebesgeheimnisse ent-
h�llen die anderen, und daher kennen die Liebenden einan-
der.« Und: »In den Geheimnissen des Freundes enth�llen sich
die Geheimnisse des Geliebten und in den Geheimnissen des
Geliebten die des Freundes« (Lull).

133

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Andernfalls verharrt die Liebe im Zustand des reinen
Strebens oder Bem�hens, ohne jedoch die F�lle ihrer Vollkom-
menheit zu erlangen, und befindet sich damit in st�ndiger Ge-
fahr, vernichtet zu werden. Um wahrhaftig zu lieben, muss das
Innenleben dessen erfasst werden, den man liebt, und um das
zu entdecken, muss es sein verborgenes Sein �ffnen. Nat�rlich
kann diese �ffnung auch auf eine ideale Weise vonstatten ge-
hen. Wir k�nnen uns von einer Person geliebt f�hlen, die uns
in Wirklichkeit nicht liebt, und ich kann eine Person f�r offen
halten, die sich mir tats�chlich nie ge�ffnet hat oder mich �ber-
haupt nicht kennt. Alle Dinge und alle Personen sind in Wahr-
heit immer zumindest teilweise offen. Allein der �berstiegens-
te Hochmut – im satanischen und kosmischen Sinne – vermag
eine Seele zu verschließen. Damit ist klar, dass in diesem Ex-
tremfall eine Seele, die unf�hig ist, sich zu �ffnen und hin-
zugeben, der Liebe nicht w�rdig ist und sie ebenso wenig
verdienen kann. Ihr ist jede Aussicht auf Gemeinschaft ge-
nommen. Daher ist der Ausdruck in allen seinen Formen –
Wort, Geste, Zeichen, Mythos, Symbol … – f�r die Liebe un-
abdinglich. Das ist der symbolische Sinngehalt des Gastmahls
– des platonischen Symposions, des letzten Abendmahls –, bei
denen es aufgrund eines vertraulichen Miteinanders, der Aus-
sprache und des Dialogs zur Kommunion kommt. F�r den hl.
Franziskus wird die ganze Natur zu einer ungeheuren Kom-
munion. Es ist die Rede, das Wort, der Logos, der sich mani-
festiert und im dia-logos erkenntlich wird, sein Licht auf die
Finsternis wirft und die Personen und Dinge in einer dialekti-
schen Liebesharmonie verbindet. Daher verf�gt das Herz �ber
eigene Gr�nde und eine strahlende Beredsamkeit. Durch die
Sprache des Herzens wird das Chaos zum Kosmos, erlangt
Sinn und Wert, und ohne sie ist kein Dialog m�glich. Und
ohne Dialog kann sich die Liebe nicht erf�llen.

134

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Einw�rfe: das Ph�nomen der Ambivalenz

Um die Begriffe der vorangehenden Beschreibung deutlicher
herauszuarbeiten, wollen wir ein paar m�gliche und scheinbar
augenf�llige Einw�rfe ansprechen und zeigen, inwiefern diese
immer auf einen irrt�mlichen Gebrauch des Wortes Liebe hin-
deuten.

Man k�nnte z.B. einwerfen, dass verliebte Personen sich
h�ufig streiten und diese Auseinandersetzungen zu Haltun-
gen, Regungen und Gef�hlen Anlass geben, die sich von den
von uns beschriebenen abheben und ihnen sogar radikal ent-
gegengesetzt sind. Ein extremes Beispiel f�r die Wirkung an-
derer Ph�nomene auf das Bewusstsein und Leben der lieben-
den Person ist das bei Psychiatern unter dem Namen
Ambivalenz bekannte Ph�nomen, in dem dieselbe Person f�r
dasselbe Wesen zugleich Liebe und Hass empfindet und zwi-
schen beiden Gef�hlen schwankt, ohne sich f�r eins zu ent-
scheiden, sodass schwer zu ergr�nden ist, ob ihre Handlungen
und ihr ganzes Verhalten einem nachtragenden Impuls ent-
springen oder einer Liebesregung.

Das erlaubt uns, auf eine Bemerkung zur�ckzukommen,
die wir zu Anfang ge�ußert haben und die unseres Erachtens
wesentlich ist. Bei den »Streitigkeiten aus Liebe« oder, wie
man zu sagen pflegt, aus »zu viel Liebe«, beispielsweise durch
»Eifersucht« hervorgerufen, ist offensichtlich keine Liebe im
Spiel. An diesen Situationen ist sie nicht nur nicht beteiligt,
sondern entfernt sich und verschwindet. Ein Streit kann nicht
als Moment einer liebenden Haltung angesehen werden. Ge-
nau das Gegenteil ist der Fall. Bestenfalls taucht die liebende
Bewegung wieder auf. Aber es ist klar, dass sie einen Zusam-
menbruch erfahren hat. Nicht alles in der »Liebe« ist Liebe.
Gelegentlich bringen sich »Liebe« und Hass gegenseitig her-
vor, f�rdern und ersetzen sich, ja sind sich in der prim�ren Vi-
talit�t gleich. Aber in all diesen F�llen spricht man irrigerweise

135

Einw�rfe: das Ph�nomen der Ambivalenz

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

von Liebe. Man begreift die Liebe als ein Element eines psy-
chophysiologischen Prozesses und nicht als eine radikale Le-
benshaltung. In der liebenden Bewegung, ganz gleich, wo sie
sich zeigt, ist immer wechselseitige Durchdringung, Verste-
hen, Intelligenz vorhanden. Und es ist evident, dass in den hier
angesprochenen Prozessen keine der Personen die andere be-
greift oder »versteht«. Die liebende Vereinigung ist durch eine
wahre Verwirrung ersetzt worden. Man weiß nicht mehr, wo
der Anfang und wo das Ende ist. Alles ist schon beliebig. »Die
Welt ist aus dem Blick geraten«. Alles verschwindet, um der
nat�rlichen gleichmachenden Energie, die blind und brutal ist,
den Weg freizumachen. Dementgegen ist die Liebe Klarheit,
Unterscheidung, Licht. In den hier angesprochenen Prozessen
ersetzt eine Dunkelheit – eine tats�chliche Blindheit – das
Licht und eine Wirrsal die Klarheit.

In der Tat, entgegen der Haltung, die die Liebe ben�tigt
und bestimmt, handelt es sich bei den aufgezeigten F�llen um
eine Gruppe komplexer Prozesse, um mehr oder weniger gl�-
hende Leidenschaften, die in allen Formen des liebenden Le-
bens auftauchen und es beg�nstigen, verst�ren oder behindern
k�nnen, insbesondere in jenem Zustand, der vage als »Ver-
liebtsein« bezeichnet wird, in dem es zu einer ungest�men Ab-
folge diverser psychophysiologischer Zust�nde kommt, die
durch die mehr oder weniger intensive F�rbung eines domi-
nanten Gef�hls gekennzeichnet sind. In diesen Prozessen, die
gelegentlich in krankhafte Szenen umschlagen, zeigt sich mit-
unter das Ambivalenz-Ph�nomen. Das will nicht bedeuten,
dass nicht auch die Liebe eine Rolle spielen kann. Es kann so-
gar sein, dass sie bei solchen Gelegenheiten zu H�chstleistun-
gen angetrieben wird. Aber die M�ngel dieser Entstehungs-
prozesse betreffen auf keine Weise die Art ihrer wesenhaften
Konstituierung.

Jetzt wird man zugleich besser verstehen, warum die lie-
bende T�tigkeit nicht auf die Ph�nomene des sexuellen Lebens

136

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

verk�rzt werden darf, aber ebenso wenig auf ihre h�chsten
Ausdrucksformen, noch auf Nebenformen des Vergn�gens
bzw. mehr oder weniger idealisierte Komplikationen der libi-
din�sen Neigung oder Lust. Es stimmt, dass in gewissem Sinne
alles imMenschen sexuell ist. Daran besteht nicht der gerings-
te Zweifel. Die Sexualit�t ist das Fundament des ganzen
menschlichen Lebens. Ein neutrales Leben gibt es nicht. Aber
in diesem Fall verwechselt man die Sexualit�t mit der ganzen
Person und setzt sie mit ihrem Temperament und Charakter
gleich; nicht aber mit dem, was in der Person spezifisch sexu-
eller Natur ist.

Andersherum betrachtet ist ebenso klar, dass die Liebe in
der spezifischen Beziehung zwischen Personen unterschied-
lichen Geschlechts wirksam wird, und dabei die ihr eigent�m-
lichsten, authentischsten Formen entwickelt. Schon bei Platon
fand sie hierin ihre radikalste Manifestation und noch ihre
h�chsten Verfeinerungen resultieren aus der unausl�schbaren
Neigung, sich mit der Sch�nheit zu vereinigen. Der Ge-
schlechtstrieb ist der Ausgangspunkt der sublimsten mensch-
lichen Sch�pfungen. Um so absurder ist es, ihn mit dem prim�-
ren Instinkt der Reproduktion zu verwechseln. Die zartesten
�ußerungen der Mystik sind zutiefst sexuell gekennzeichnet.
Aber es besteht nicht die Notwendigkeit, dass die Liebe an den
Geschlechtsbeziehungen teilhat. Liebe und Sexualit�t sind kei-
ne identischen oder parallelen Begriffe. Nicht alles, was ge-
schlechtlich ist – ob sublimiert oder nicht –, ist auch voll Liebe,
noch bezieht sich die Liebe immer in spezifischer Weise auf die
Ph�nomene der Geschlechtsbeziehung. Alle Dinge des Univer-
sums k�nnen im Geist der Liebe betrachtet und verstanden
werden.

137

Einw�rfe: das Ph�nomen der Ambivalenz

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Liebe, Verlangen, Vergn�gen

Die Liebe ist kein Verlangen. Das Verlangen ist Mangel. Liebe
ist F�lle. Nach etwas verlangen bedeutet, dass es einem fehlt.
Dem Verlangen entspringt der Hunger, der das Leben zur Ver-
folgung und zum Besitz von etwas antreibt, das uns bislang
fremd war. Die Liebe nimmt sich nichts vor, ersehnt nichts.
Sie verlangt nichts. Sie gibt nur. In gewissem Sinne will sie
alles und begehrt alles. Nichts will sie f�r sich. Alles will sie
f�r die geliebte Person oder den geliebten Gegenstand. Sie be-
leuchtet seine h�chsten Werte und nimmt daran teil, findet
darin die F�lle und vollkommene Freude. Das Verlangen sei-
nerseits wird durch den Besitz gestillt und kann in �berdruss
und sogar Ekel umschlagen. Nichts hingegen vermag die Liebe
zu stillen. Sie ist von Natur aus uners�ttlich. Die Personen
oder Dinge enth�llen nie die grenzenlose Gesamtheit ihrer ak-
tuellen und virtuellen Reicht�mer. Daher entfacht die Liebe
immer eine h�here Liebe. Das Verlangen kann gestillt werden.
Die Liebe ist ewige Unbefriedigtheit. Und in der Unbefriedigt-
heit und dem Sehnen selbst findet die Liebe ihre gr�ßte Gl�ck-
seligkeit.

Nichts ist absurder, als die Liebe mit dem Vergn�gen zu
verwechseln oder sie von diesem abzuleiten. Die Liebe erzeugt
Wonne, aber auch Leid. In ihr ist Wonne enthalten, aber auch
Schmerz. »Der Seufzer ist der Liebe n�her als der Schnee dem
Weiß« (Lull). Im liebenden Bewusstsein gibt es mehr Freude,
aber auch mehr Leid. Das ganze Geistesleben wird kr�ftiger
und intensiver. Das geliebte Wesen ist f�r den Liebenden der
Quell gl�hendster Ohnmachten sowie heftiger Schmerzen
und Entt�uschungen. Neben der Freude und dem Leid, den
Wonnen und Schmerzen, ist die Liebe h�chste Gl�ckseligkeit,
Enthusiasmus, »Verg�ttlichung«. Durch die Liebe werden wir
zu G�ttern, sagt der hl. Paulus, Bild und Abbild Gottes.

Mehr noch, das Vergn�gen an sich ist nicht nur keine Lie-

138

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

be, noch entz�ndet oder f�rdert es diese, es stellt sogar die au-
genf�lligste Verneinung der Liebe dar. Die Suche nach dem
Vergn�gen um des Vergn�gens willen bedeutet, unter Ver-
zicht auf eine Wertehierarchie aus den Personen Dinge zu ma-
chen und aus den Dingen schlichtweg Mittel, die im Dienst
egoistischer blinder W�nsche stehen. Nichts ist der Liebe
fremder, als aus den Personen und DingenWerkzeuge des Ver-
gn�gens zu machen. Der Drang nach Vergn�gung zerst�rt die
Unterschiede und Nuancen. Im Gegensatz zur Liebe ist er in
der Tat blind. Alles erniedrigt er auf die momentane Lustbe-
friedigung. Und ein Lustwerkzeug nutzt sich mit dem Ge-
brauch ab. Das Vergn�gen l�scht die Eigenheiten der Personen
und Dinge aus und die Welt endet in »Staub und Asche«. Auf
den Karneval folgt das »Memento«. Die ganze Welt verwan-
delt sich in die »Eitelkeit der Eitelkeiten«; im Gegensatz zur
Liebe, die dieWelt zumH�hepunkt ihrer m�glichen Strahlung
f�hrt.

An dieser Stelle wird man einwerfen: L�sst sich denn
nicht sagen, dass auch in den prim�ren Akten der sensoriellen
Triebe – im Hunger, Durst etc. –, wo doch anscheinend auch
einWert offenbart wird, Liebe vorliegt? Hier wird das Problem
des Nutzens und seinem Wert gestellt, dem Lebenswert par
excellence.

In dieser Frage liegt ein Missverst�ndnis vor, das einer
Kl�rung bedarf. In den weiter oben aufgef�hrten Handlungen
kann tats�chlich in gewissem Sinne Liebe vorliegen. Und zwar
in dem einzigen Sinne, in dem man bei ihnen davon reden
kann, n�mlich als Enth�llung eines Wertes.

Eine Sache ist, sich zu ern�hren, eine andere und v�llig
verschiedene ist es, den Wert oder den Nutzen der Nahrung
zu verstehen. Erstere ist Teil einer Kausalreihe, die der nat�r-
liche Instinkt begr�ndet. Worum es sich hierbei auch im Ein-
zelnen handeln mag, immer wird es etwas »Subjektives« sein,
etwas rein Tierisches, in dessen Verlauf die Unterscheidung

139

Liebe, Verlangen, Vergn�gen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

zwischen Subjekt und Objekt verschwindet, sowie schlussend-
lich jeder Unterschied zwischen Subjektivit�t und Objektivi-
t�t. Bei der zweiten Sache zeigt sich zwischen Subjekt und Ob-
jekt eine Welt mit einem mehr oder weniger begrenzten
Horizont, und damit wird die Unterscheidung von Werten
und G�tern m�glich, und mithin die Achtung vor dem, was
Werte und G�ter besitzt und die Missachtung von dem, was
sie nicht besitzt. Vor dem Subjekt taucht eine organische hie-
rarchische Welt auf, an deren Hervorbringung auch die Liebe
beteiligt ist. Die liebende Bewegung stellt hier, wie �berall, die
h�chste, »objektivierende« Potenz derWelt dar. Sie schafft Ab-
stand, Dimensionen und Bereiche, f�hrt uns an die Dinge he-
ran, trennt und unterscheidet uns davon. »Sie stellt jedes Ding
an seinen Platz.«

Es scheint primitive V�lker zu geben, die die reproduktive
Funktion des Geschlechtsakts nicht kennen. Sie praktizieren
den Geschlechtsakt, ohne �ber seinen Zweck Bescheid zu wis-
sen. Die reine Animalit�t kennt nicht die n�hrende Funktion
der Nahrungsaufnahme. Es ist nicht dasselbe, etwas zu benut-
zen oder zu wissen, dass das Ding an sich n�tzlich ist, d.h. f�r
mich oder die anderen n�tzlich ist bzw. f�r alle oder f�r einige.
F�r Ersteres sind weder Achtung noch Liebe notwendig, f�r
das Zweite, also das Wissen um den Wert seines Nutzens, sind
sie es wohl. Die Liebe ist nicht notwendig, um zu essen. Ebenso
wenig um den Geschlechtsakt zu praktizieren. Sie ist es aber
wohl, um »Nahrung« zuzubereiten und zu essen oder eine Ge-
schlechtsbeziehung mit einer Person einzugehen. Wenn wir
jetzt zur Frage des Vergn�gens zur�ckkehren, dann wird deut-
lich, dass das Vergn�gen keine Liebe ist, noch etwas mit der
eigentlich liebenden T�tigkeit zu tun hat. Dementgegen ist
klar, dass die Achtung des Vergn�gens als Wert – als ein objek-
tiver Wert, der f�r mich und andere g�ltig ist – ein mehr oder
weniger hoher Akt des liebenden Bewusstseins ist.

Die Liebe setzt Objektivit�t, Trennung, Achtung, Ab-

140

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

stand voraus. Eine Person oder ein Ding achten, bedeutet im-
mer, sie um ihrer selbst willen zu achten, als das, was sie sind,
unabh�ngig von den Zuf�llen meiner subjektiven, unsteten
und willk�rlichen Wandlungen. Daher l�sst sich das Vergn�-
gen oder die N�tzlichkeit genauso lieben wie die Gerechtigkeit
oder die Sch�nheit, die Personen oder die Dinge, solange sie
uns n�tzlich sind oder Freude bereiten. Das Vergn�gen oder
die N�tzlichkeit haben nicht aus sich heraus Anspruch auf Lie-
be, sondern in Funktion der geliebtenWirklichkeit und in rest-
loser Unterwerfung unter deren pers�nliches Profil und Aus-
richtung.

Umgekehrt enth�llen sich Wert und Sinn der Wirklich-
keit allein dem liebenden Bewusstsein und finden nur in die-
sem Wahrheit und Objektivit�t. Das liebende Bewusstsein ist
kein Bewusstsein dessen, was in einem gewissen Augenblick
auf willk�rliche und zuf�llige Art f�r mich Wert besitzt, son-
dern die Enth�llung des Eigenwertes der Dinge, die aus ihrem
eigenen Blickwinkel heraus betrachtet und anhand ihres eige-
nen Maßstabs bewertet zeigen, was sie wert sind oder durch
sich und in sich selbst wert zu sein vorgeben, und daher f�r
mich und f�r andere wert sind. Wenn ein Ding nur f�r mich
Wert besitzt, und ich weiß, dass es nur f�r mich wertvoll ist,
hat es selbstverst�ndlich keinen Wert.

Es ist klar, dass die Werte, die G�ter und die Achtung der
sie besitzenden Personen und Dinge gewissermaßen von mir
abh�ngen und, ungeachtet jeder subjektiven Haltung, letzt-
endlich nichtig sind. Aber diese Abh�ngigkeit ist nicht exklu-
siv und zudem wechselseitig. Die Wirklichkeiten und Werte
entstehen und entwickeln sich in der Kommunion der Liebes-
dialektik. Im Liebesdialog entsteht aus dem Chaos eine leuch-
tende Welt, in der die Personen und Dinge in dem Maße exis-
tieren, wie sie aus sich selbst heraus einen Wert entwickeln.
Diese Betrachtung der Seinsformen f�r sich genommen, als
Bestandteile ihrer eigenen Wirklichkeit und gem�ß ihrem

141

Liebe, Verlangen, Vergn�gen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Wert, geh�rt, wie wir gesehen haben, zu den Haupteigenschaf-
ten der Liebe. Anhand der kategorialen Funktion des liebenden
Bewusstseins entsteht vor meinem Auge eine Welt, ein objek-
tiver Bereich, in dem ich mich zurechtfinde und bewege, und
nach dem ich alle meine Begehren und W�nsche ausrichte.
Wenn dieser vollst�ndig verschw�nde, w�rde das Universum
als solches verschwinden. Alles vers�nke im Chaos einer ele-
mentaren Empfindsamkeit. Die Dinge fielen auf mich, ver-
mengten sich mit mir und ich mit ihnen, der Unterschied
zwischen ihnen und mir w�rde aufgehoben. In h�chster Ver-
wirrung w�rde die »Subjektivit�t« an ihre �ußerste Grenze
stoßen und zur Aufhebung der pers�nlichen Subjektivit�t
und der objektiven organischen Klarheit f�hren. Alles w�rde
auf den reinen Fluss der Empfindungen reduziert, also einen
integralen Impressionismus. Das ist die Welt der Eidechse, die
in der Sonne liegt.

Es mag tats�chlich Dinge geben, und es gibt sie wirklich,
die nur f�r mich Wert besitzen, d.h. in Bezug auf mein per-
s�nliches Leben. Vielleicht besitzen sie alle im Endeffekt einen
Rest unsagbarer Subjektivit�t. Aber selbst wenn dem so ist,
verf�gen sie doch �ber einen Wert. Selbst der individuelle per-
s�nliche Wert ist letztendlich »objektiv«. Die reine »Subjekti-
vit�t« kommt der Vernichtung des Wertes und des Kosmos
gleich, des Objekts und sogar des Subjekts. Ein Leben »ohne
Objekt« ist im eigentlichen Sinne kein Leben, keine pers�nli-
che Erfahrung. Außerhalb des Lebens l�gen Empfindungen,
oder, wenn man so will, Atome. Alles, im Grunde. Das heißt
nichts.

Die »reine Liebe«

Man wird zuletzt sagen, dass es die reine Liebe nicht gibt, dass
man die liebende Haltung in ihrer ganzen Reinheit, so wie wir

142

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sie gerade beschrieben haben, eigentlich nicht findet. Das ist
sicherlich richtig, wobei wir hinzuf�gen m�ssen, dass das be-
stimmt niemand je ernsthaft in Frage gestellt hat. Nicht ein-
mal Platon. Zu Recht vermuten heute einige Forscher, dass das,
was man gemeinhin die »platonische Liebe« nennt, urspr�ng-
lich in Bagdad auftrat und zwar keineswegs in »reiner« Form.
Es ist daher notwendig, dieses Missverst�ndnis aufzukl�ren,
das die »reine« Beschreibung, die wir weiter oben versucht ha-
ben, in ihrem Kern angreift.

Die reine Liebe existiert nicht. Das ist klar. Es gibt sie
nicht in derselben Weise und Form, in der es die »Dinge« gibt.
Es w�rde auch keinen Sinn machen, das Wort Existenz in bei-
den F�llen mit derselben Bedeutung zu verwenden. Aber in
der Totalit�t der Welt, in der unser Leben verl�uft, erscheint
die Liebe als eine identische Wirklichkeit, weder gr�ßer noch
geringer als die �brigen Elemente, die ihre reichhaltige Poly-
chromie ausmachen. Und innerhalb der ungeheuren Komple-
xit�t des Lebens kann die Liebe ein grundlegendes entschei-
dendes Element darstellen, und sogar das grundlegendste und
entscheidendste. Hinsichtlich ihrer Reinheit stellt die Liebe im
konkreten Verlauf des Lebens ein ideales und abstraktes Mo-
ment unter anderen idealen und abstrakten Momenten dar.
Die Liebe existiert im Leben genauso wenig wie die Kreise,
Dreiecke, das Gr�n, das Angenehme, das Elegante, das Hohe
und das Niedrige. Nichts existiert in Reinheit und Perfektion.
Aber es gibt treffliche und gemeine Personen und Dinge, an-
genehme und unangenehme, elegante und unelegante, weiße
oder gr�ne oder blaue … Und es gibt Leben, die ganz der Liebe
gewidmet sind.

Die Liebe sieht sich immer erschwert durch vielerlei psy-
chophysiologische und physische Umst�nde, unter denen sich
selbstverst�ndlich das sexuelle Element befindet. Schon Platon
hat die sexuelle Wurzel des liebenden Lebens herausgestellt.
Diese Tatsache nicht anzuerkennen, w�re schlechthin kindisch

143

Die »reine Liebe«

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

oder hieße den Kopf in den Sand stecken. Aber besagte Um-
st�nde sind nicht die Liebe, noch sind sie Teil ihrer wesenhaf-
ten Beschaffenheit. Sie werden uns mit oder in der Liebe gege-
ben. Sie sind nicht die Liebe, noch bestimmen sie sie. Ein
Beweis daf�r ist, dass diese Umst�nde und Komplikationen
gleichfalls in Haltungen auftreten, die sich von der Liebe un-
terscheiden und ihr sogar entgegenstehen. Das haben wir hin-
sichtlich der Eifersucht und des Hasses, der Streitigkeiten und
Gewaltt�tigkeiten »aus Liebe« gesehen. Nichts davon geh�rt
zum eigentlich liebenden Bewusstsein.

Die reine Liebe ist also ein ideales Moment im Verlauf des
Bewusstseinslebens und streng genommen im ganzen Verlauf
des erotischen Lebens. Und �hnlich wie die Medizin sich mit
Gesundheit und Krankheit befasst, das Gesetz mit Gerechtig-
keit und Ungerechtigkeit, und die Religion mit Heiligkeit, so
heben wir jetzt aus dem konkreten Verlauf des spontanen Le-
bens das abstrakte und zarte Moment der Liebe heraus.

Es gibt die reine Liebe also nicht. Auf der Welt gibt es
nichts Reines. Aber die Dinge m�ssen mit Reinheit behandelt
werden. Nur so werden sie uns klar. Das ist der einzige Weg,
die unabdingliche »Klarheit und Unterscheidung« zu erlan-
gen. Aus dem wirren Haufen der Dinge, die werden, wachsen,
fließen und vergehen, versuchen wir, die reinen Elemente zu
filtern und auszusondern, die die Struktur der Innerlichkeit
ausmachen. Der Mathematiker analysiert und beschreibt s�u-
berlich die Figuren und Zahlen, der Physiker ihre Kr�fte und
Kraftfelder. Auch das Herz verf�gt �ber ihm eigene Bed�rfnis-
se und Vernunftgr�nde. Diese s�uberlich zu untersuchen – in
gewissem Sinne more geometrico, wie Linien, Figuren und
Fl�chen –, ist der einzige Weg, sie rational zu erfassen. Nur so
kann man sich von der »Dunkelheit und Verwirrung« befrei-
en, die immer den unreinen Dingen anhaften, die verworren
im tosenden Strom der konkreten Existenz vorliegen. Mit an-
deren Worten: Allein auf diese Weise l�sst sich versuchen, das

144

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Ph�nomen der Liebe zu einer Wissenschaft zu erheben und
eine Liebestheorie zu entwickeln.

Man wird vielleicht noch einwerfen, dass es nicht richtig
ist, von der Liebe im Allgemeinen zu sprechen, so als w�re sie
eine Eigenschaft, die in allen Liebesakten auf identische Weise
vorkommen w�rde. In jedem Liebesakt w�re demnach eine
spezifische Haltung gegeben, die gesondert untersucht werden
muss. Die Vaterliebe ist nicht dasselbe wie die Liebe zur Wis-
senschaft, noch ist die Liebe zu einer Frau gleichzusetzen mit
der Liebe zu Gott. Und sogar innerhalb eines jeden Typus hat
jeder seine eigene Art zu lieben. Es sei daher nicht richtig, von
der Liebe im Singular zu sprechen. Die Liebe ist eine plurale
Wirklichkeit. Ein analoges Problem stellt sich beim Sein, n�m-
lich das der Analogie und Univozit�t. Wie l�sst sich das Sein
unabh�ngig von den Seinsformen definieren? Jedes Seiende
besitzt ein besonderes und spezifisches Sein. So ist es auch
mit der Liebe. Jeder Liebesakt zeichnet sich durch seine irredu-
zible Besonderheit aus.

Ohne auf das Problem genauer eingehen zu k�nnen (das
uns zur Wurzel selbst der Ontologie f�hren w�rde), scheint es
unzweifelhaft, dass das, was trotz aller nicht zu verkennenden
Unterschiede das eigentlich liebende Element in jeder ero-
tischen T�tigkeit ist, die Liebe in ihrer Gesamtheit ausmacht.
Andernfalls w�re die Verwendung des Wortes selbst schwer-
lich zu rechtfertigen. In Wirklichkeit gibt es die Liebe in ihrer
umfassenden Vollkommenheit und Reinheit �berall dort, wo
es die Liebe gibt, also angefangen bei der Liebe zu Gott bis zu
ihren dem sensoriellen Leben nahestehenden Formen. Und au-
ßerhalb davon gibt es streng genommen keine Liebe.

145

Die »reine Liebe«

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

6. Ordo amoris

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Ein Problem erster Wichtigkeit ist noch zu behandeln. Wir
wollen es mit ein paar abschließenden �berlegungen umrei-
ßen. In einer sp�teren Arbeit werden wir es mit der gebotenen
Genauigkeit analysieren und die Wege einer m�glichen L�-
sung ausf�hrlich er�rtern.

Einerseits haben wir gesehen, dass das Liebesbewusstsein
die in der Wahrnehmung der Dinge enthaltenen Werte ordnet
und ihrem Rang gem�ß aufstellt. Die Liebe erleuchtet dieWer-
te, ist ihr Herr und Richter. Durch die Liebe lernen wir sie erst
kennen und sch�tzen. Ohne Liebe gibt es keinen Wert. Eine
Sache, die sich außerhalb der Liebessph�re – in einem Kosmos
ohne Liebe – bef�nde, w�re ein gleichg�ltiges Wesen, das sich
letztendlich auf das Prinzip der Unbewegtheit und die Grund-
s�tze von Identit�t und Konservierung verk�rzen ließe. Die
Liebe ist daher der h�chste Wert, die Quelle und der Ursprung
aller Werte.

Andererseits, wenn es eine objektive Werthierarchie gibt
und unsere Umwelt von einer gesetzm�ßigen Ordnung regiert
wird, die durch sich selbst und in sich g�ltig ist, dann ist nur
schwer zu begreifen, inwiefern die Liebe weiterhin als eine ra-
dikale sch�pferische T�tigkeit verstanden werden kann. Denn
in diesem Fall ist es nicht die Liebe, die die Werte beurteilt,
sondern die Werte beurteilen die Liebe, befinden sie f�r gut
oder schlecht, je nach Fall und Umst�nden. Die Liebe ist nicht
das Gute. Es gibt gute und schlechte Liebesarten, legitime und

146

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

perverse. Es gibt in der Welt ein eigenst�ndiges Gutes, das un-
abh�ngig von der Liebe existiert.

Es geht um den Konflikt zwischen den Handlungen und
den Inhalten, zwischen der liebenden T�tigkeit und der objek-
tiven Wirklichkeit der Werte und G�ter. Es ist schwer zu
erkennen, ob die erstgenannte die zweiten beurteilt und be-
stimmt, oder ob die zweitgenannten die erste lenken, einord-
nen und ihr Normen geben. Jedenfalls laufen in beiden F�llen
unsere soeben aufgezeigte Beschreibung und die daraus resul-
tierenden Schlussfolgerungen ernsthaft Gefahr.

Es handelt sich um einen analogen Konflikt, dem auch die
Theologie gegen�berstand, n�mlich zwischen der Erkenntnis
und dem Willen Gottes, zwischen der h�chsten Weisheit und
der h�chsten Freiheit bzw. Macht. Wenn Gott die oberste
Weisheit ist, m�ssen seine Handlungen rigoros durch die Ord-
nung und die Verkn�pfung der Ideen geregelt sein, d.h. der
g�ttliche Wille wird durch die Forderungen der Wahrheit be-
stimmt. Wenn aber die Ideen den g�ttlichen Willen leiten und
beschr�nken, wird sein Wille beschnitten und seine Macht be-
grenzt. Die h�chste Macht und Freiheit Gottes fordern hin-
gegen, dass die Ideen sich seiner Schiedsgewalt unterwerfen.
Es kann nicht sein, dass die Ordnung der Ideen die Wahrheit
und G�te Gottes bestimmen und beurteilen. In diesem Fall w�-
re Gott nichts anderes als ein Demiurg. Die Wahrheit und die
G�te h�ngen vom Willen ab. Wahr und gut ist, was Gott aus
freiem Willen als solches bestimmt hat.

Wenn man von der theologischen Betrachtung absieht, ist
offensichtlich, dass sich die Werteordnung und die Sch�pfer-
kraft der Liebe in unserer Beschreibung in einem �hnlichen
Konflikt befinden.

Wir werden im Folgenden jeden Fall getrennt betrachten.
Nehmen wir zun�chst einmal an, dass die liebende T�tigkeit in
enger Abh�ngigkeit zu einer objektiven Ordnung steht, die in
der Welt unabh�ngig von jener existiert. Dann m�sste der

147

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Wertehierarchie eine Hierarchie der Handlungen entsprechen.
Die Legitimit�t der Liebe hinge von ihrer Angleichung an die
Ordnung und die Verkn�pfung der wahrgenommenen und be-
werteten Eigenschaften ab. Es g�be eine gute und eine schlech-
te Liebe, Dinge, die der Liebe w�rdig sind, und Dinge, die sie
nicht verdienen oder sogar Hass verdienen und verlangen.
Dem gr�ßten Wert geb�hrt die gr�ßte und tiefste Liebe. Das
scheint der »Ordo amoris« zu verlangen. Alles, was davon ab-
weicht, ist eine ungeordnete Liebe. Ein h�herer Wert verdient
und fordert eine gr�ßere Liebe. Eine Ordnung setzt voraus,
dass jedem Ding das zugeordnet wird, was ihm geb�hrt.

Es gibt also eine Konsistenz der Eigenschaften, eine
Werteordnung, die aus sich selbst heraus g�ltig ist, ganz
gleich, ob wir sie anerkennen und achten oder ablehnen und
verwerfen. Die »Wertetabelle«, die der Liebe vorausgeht und
nachfolgt, verlangt von ihr eine bedingungslose Unterwer-
fung. Die Liebe beschr�nkt sich darauf, die Werte freizulegen.
Weder f�rdert noch erschafft sie die Werte. Im Gegenteil, die
Objektivit�t der Werte ist es, die der Liebe einenWert zu- oder
abspricht. Die Liebe und der Hass sind beide gut oder schlecht,
je nachdem, ob sie richtig angewendet werden. Den Genuss zu
lieben, ist gut. Den Genuss zum Nachteil der Gesundheit zu
lieben, ist schlecht. Die k�rperliche St�rke zu lieben, ist gut.
Sie zum Nachteil der Gerechtigkeit und �ber diese hinaus zu
lieben, ist schlecht. Die Kraft zu hassen, ist schlecht. Jene Kraft
hassen, die sich der Gerechtigkeit widersetzt, ist gut. Es gibt
eine gerechte und eine ungerechte Liebe, einen perversen Hass
und einen heiligen Hass.

Nat�rlich setzt das die F�higkeit voraus, die Werte unab-
h�ngig vom Liebesbewusstsein zu erkennen und zu ordnen.
Wenn die Handlungen des Liebesbewusstseins durch die
Wertinhalte beurteilt werden, muss es eine h�here T�tigkeit
geben, die die Inhalte bestimmt. Wenn die G�ltigkeit des Lie-
besbewusstseins an die »Wertetabelle« gebunden ist, kann die

148

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Wertetabelle ihrerseits nicht vom Liebesbewusstsein abh�n-
gen. Wenn das stimmt – welches sind dann die Handlungen,
in Bezug auf die sich urspr�nglich die Werte bilden und ord-
nen? Woher stammt ihre erste grunds�tzliche Rangordnung?
Was kann es außerhalb der Liebe geben, das die Liebe beurteilt
und rechtfertigt?

Soll man glauben, dass sich die Herzensbewegungen
letztendlich nach einem intellektuellen Maßstab richten und
dass die Erkenntnis der Werte eigentlich nichts anderes ist,
als eine Ableitung der bloßen Wahrnehmung der »Dinge«?
Das aber steht im genauen Widerspruch zu dem, was wir wei-
ter oben ausgef�hrt haben, und damit bef�nden wir uns wieder
im reinen Intellektualismus. Sobald wir auf die urspr�ngliche
Qualit�t der Herzensvernunft verzichten, m�ssen wir auf eine
genetische und kausale Deutung der Liebe und der Werte zu-
r�ckgreifen und auf einen »Naturalismus«, wie wir ihn zuvor
beschrieben haben.

Wenn andererseits die Rangfolge der Handlungen von
der Ordnung der Inhalte bestimmt wird, ist es notwendig,
wie wir gesehen haben, in bestimmten F�llen den Hass als
einen positiven Wert, d.h. ein Gut, zu begreifen. Wenn es eine
objektive Hierarchie der Werte gibt und dieser eine Rangfolge
von Handlungen entspricht, muss am unteren Ende der Skala
der Hass zu einem positiven Wert werden, und zwar sobald er
sich gegen das B�se wendet.

Wenn innerhalb der kordialen Haltung des Bewusstseins
und Lebens dem Hass eine zerst�rerische Funktion zuerkannt
wird im Sinne einer Deutung und Unterwerfung der hohen
und h�chsten Dinge unter die niedrigsten und unw�rdigsten,
also im Grenzfall des Seins unter das Nichtsein (so wie wir das
weiter oben ausgef�hrt haben), dann st�tzt die positive Bewer-
tung des Hasses, wenn er n�mlich als reiner Groll vorliegt, die
»akosmische« Ausrichtung des »Naturalismus« und verk�rzt
die reiche Vielfalt unserer Umwelt auf Gleichg�ltigkeit und

149

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Identit�t. Die Liebe bringt Liebe hervor. Der Hass den Hass.
Jede korrektive Haltung ist im Grunde negativ. Wird der Groll
auf eine Sache angewandt, so geschieht es leicht, dass er nach
und nach auf alles angewandt wird.

Auf diese Weise rettet die vermeintliche Abh�ngigkeit
der Liebeshandlungen von den Wertinhalten nicht nur nicht
die Hierarchie der Handlungen – wie sie vorgibt –, sondern
zerst�rt schlussendlich auch die Hierarchie der Inhalte und
zwingt uns zu einer komplizierten genetischen Erkl�rung und
f�hrt zu einer Reihe unl�sbarer Widerspr�che.

Aber selbst wenn wir die Inhalte von den Handlungen ab-
h�ngig machen, wenn die objektive Hierarchie eine Funktion
der liebenden T�tigkeit ist und der Liebe die letzte Entschei-
dung und das h�chste Kriterium zustehen, sind damit noch be-
tr�chtliche Schwierigkeiten verbunden, und genauso schwer
ist es, den Sinn und die Ordnung der Welt koh�rent beizube-
halten.

In der Tat, wenn die Liebe der h�chste Wert und der Quell
aller Werte ist, ist es durchaus m�glich, dass die h�chste Liebe
nicht das h�chste Ding verdient, sondern das geringste und
unbedeutendste. Die Hierarchie der Liebe wird nicht durch
die objektive Werteordnung bestimmt und streng genommen
macht es nicht einmal Sinn, von einer objektiven Hierarchie
zu sprechen. Die einfachen Wesen k�nnen Gegenstand einer
legitimen Liebe sein, und zwar nicht, weil sie einfache Wesen
sind, sondern bezogen auf ihr Sein selbst, und weil sie diese
Liebe in ihrem Ungl�ck brauchen. Es ist positiv und in gewis-
sen F�llen sogar ein Zeichen h�chster Liebe, sich zu den nied-
rigstenWerten herabzulassen, sogar zu dem, was selbst keinen
Wert besitzt. So wird jede bestehende Hierarchie vermieden.
Es gibt damit schon keine Personen und Dinge mehr, die Liebe
verdienen und andere, die Hass verdienen. Alles braucht, ver-
langt und verdient gleichermaßen Liebe. Die Liebe schafft den
Wert und das Gute. Wohin sie sich auch wendet, bringt sie

150

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Werte hervor. Das ist der Sinn der Sch�pfung aus Liebe, der
augustinischen Tradition und der Gnade Gottes, die weder ver-
dient noch geschuldet ist. Die Liebe sucht den Wert in den Per-
sonen und Dingen, und allein, weil sie ihn sucht, offenbart und
erschafft sie ihn.

Folglich ist jede Art von Liebe gut, und das Gute an der
Liebe ist nichts anderes als die Liebe selbst. Es ist schon nicht
mehr m�glich, von einer geordneten oder ungeordneten Liebe
zu sprechen, ebenso wenig besteht außerhalb der Liebe ein Im-
perativ. Der einzige Imperativ ist, alles zu lieben und in allem
den Wert zu suchen. Ama et fac quod vis. Daraus ergibt sich
die Nichtexistenz des B�sen – man denke an die ontologische
Doktrin der Nichtexistenz des »positiven« �bels –, denn ge-
nau wie die Liebe des B�sen »an sich« nicht m�glich ist, ist
auch die Illegitimit�t des Hasses in allen F�llen und allen sei-
nen Formen nicht m�glich. Das einzig positive �bel ist der
Groll.

Aber wie l�sst sich dann eine Hierarchie aufstellen?
Wenn alles Liebe verdient, verdient alles den gleichen Anteil
an Liebe. Und wenn damit die Hierarchie obsolet wird, wo fin-
den wir dann den Wert? Ein positiver Pol – Wert – scheint
nicht denkbar zu sein ohne einen negativen Pol – den Nicht-
wert oder Unwert –, und ebenso wenig eine Hierarchie, die
sich nicht zwischen beiden bewegt. Wenn aber alles den glei-
chen Wert besitzt, weil alles gleichermaßen Liebe verdient –
wie l�sst sich dann zwischen einem Spinnengewebe und einem
Gem�lde El Grecos unterscheiden?

Da sind zwei scheinbar widerspr�chliche und inkompati-
ble Elemente eingeschlossen in dieselbe Beschreibung. Und f�r
sich betrachtet f�hrt uns jedes einzelne dieser Elemente zur
Verwerfung einer jedweden Hierarchie und damit zur Ver-
nichtung des Wertes. Die Gleichg�ltigkeit, im ersten Fall, und
die Liebe, im zweiten Fall, f�hren auf verschiedenen Wegen zu
vergleichbaren Folgen. Mit Blick auf die erste ist da z.B. die

151

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

»selbstlose« Betrachtung der positiven Wissenschaften: Un-
ver�nderlichkeit, �quivalenz, Identit�t. Stellvertretend f�r
die zweite ist die asketische Gleichg�ltigkeit in ihrer �ußersten
Form oder die »intellektuelle Gottesliebe« Spinozas. Beide ver-
treten auf unterschiedliche Weise eine rigoros »akosmische«
Haltung. Ob man die Dinge auf den niedrigsten Wert zur�ck-
stuft – also zu irgendwelchen Dingen macht – oder auf den
h�chsten – also zum allerh�chsten Ding –, es handelt sich je-
denfalls um genau entgegengesetzte Bewegungen, die sich
letztendlich gleich sind. Die Umwelt wird aufgehoben und re-
duziert auf eine »andere Welt«.

Man hat sicherlich ohne Schwierigkeiten die Ausgangs-
punkte dieser inkompatiblen Elemente erkannt: den platoni-
schen Hintergrund des ersten, den christlichen des zweiten.
Trotz ihres scheinbaren Gegensatzes sind Eros und Caritas
unverzichtbare Komponenten des wirklichen Liebeslebens
schlechthin.

Tats�chlich befinden sich in jedem dieser Elemente impli-
zit beide, und beide verweisen auf denWeg zu einer m�glichen
L�sung. Die Eindeutigkeit des gerade beschriebenen Gegensat-
zes beruht auf der Tatsache, dass sie bis zu ihren �ußersten
Konsequenzen gef�hrt wurden, was in gewissem Sinne eine
Deformierung bedeutet.

Der platonische Eros ist in Wirklichkeit nicht nur die Be-
wegung vom Nichtsein zum Sein. Er zeichnet sich durch eine
Dialektik der Gegens�tze aus. Als Sohn von Poros und Penia –
Einfallsreichtum und Armut –, immer entt�uscht und entmu-
tigt, immer �bersch�umend von Begeisterung und Leben, arm
an dauerhaften und best�ndigen Befriedigungen, reich an Be-
gehren und unstillbaren Sehns�chten, ist er ein D�mon, der
das Unsterbliche mit dem Sterblichen verbindet und unent-
wegt auf die Ewigkeit abzielt. Im K�rper und in der Seele stellt
die Liebe ein Prinzip der Fruchtbarkeit und Fortpflanzung dar,
das den sterblichen Dingen Unsterblichkeit verleiht. In allen

152

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Bereichen der Materie und des Geistes weist die Individualit�t
einen immanenten Widerspruch auf, anhand dessen wir uns
schrittweise auf eine h�here Stufe erheben. Durch den Lie-
bes»wahnsinn« erlangen wir die Einheit der Vielheit und des
Widerspr�chlichen. In ihm finden wir die Inspiration und die
Begeisterung, die uns verm�ge der dialektischen Synthese der
Gegens�tze zur Anschauung der wahren Natur der Dinge
f�hrt. Der Wahn bewegt sich zwischen Wissen und Unwissen;
er ist der Quell aller Weisheit und alle Weisheit ist Liebe zur
Weisheit – Philosophie.

Da ist also eine Bewegung hin zum h�chsten Wert, die
von den niedrigsten Werten ihren Ausgang nimmt. Aber diese
Bewegung ist ihrerseits der Reflex und R�ckfluss des Wertes
auf das Subjekt und seine allm�hliche Erleuchtung. Ein Auf-
stieg, eine Bewegung von unten nach oben, aber auch ein Ab-
stieg, eine Bewegung von oben nach unten. Das Zusammen-
fließen der beiden bringt zugleich die Liebe und den Wert
hervor.

Dasselbe l�sst sich von der Caritas sagen. Auch in ihr
bringt die Gottesliebe durch die Gnade die Liebe zu Gott her-
vor, und die Sch�pfungskraft, die sich herunterneigt und he-
rabsteigt, schafft Raum und erm�glicht alle Skalen, durch die
das Leben sich erh�ht und zu seinem »ersten erleuchteten Ur-
sprung« zur�ckkehrt.

Im ersten Fall indes steht die F�lle am Schluss; von der
Armut kommend erlangen wir den Reichtum. Im zweiten
steht sie am Anfang; die liebende Bewegung ist Zuneigung
und Hingabe des Geistes. Im ersten Fall gehen wir auf die F�lle
zu. Im zweiten kommen wir von ihr. Im ersten Fall ist die
Sch�pfung Aufstieg; die Vollkommenheit ist ein »Fortschritt«.
Im zweiten ist sie Sch�pfung oder Nachsch�pfung, ein Abstieg
und eine R�ckkehr. Dabei handelt es sich um die notwendige
R�ckkehr zum Urquell, dem alles entspringt. Die Perfektion
ist ein »R�ckschritt«.

153

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Und dennoch w�hrt der Konflikt fort. Beide Bewegungen
bek�mpfen und verneinen sich. Bei der ersten wird der Gegen-
stand herausgestellt, bei der zweiten die Handlung; in der ers-
ten herrschen die »Dinge« vor, die Gesetze; in der zweiten die
Personen, die pers�nlichen Handlungen. Die Gesetze l�sen den
Geist auf. Der Geist kennt kein Gesetz. Alles entstr�mt dem
Subjekt und dem geistigen Reichtum in der zweiten Bewe-
gung. Alles wird in der ersten Bewegung auf den Gegenstand
und die objektive Universalit�t gerichtet. Denkt man beide F�l-
le bis an ihre �ußerste Konsequenz, bringt uns die Ann�he-
rung an die Vollkommenheit zum Nichts. Die reine Handlung
f�hrt leicht zurWillk�r. Das reine Sein endet notwendigerwei-
se in der gleichm�tigen Legalit�t. Und in beiden F�llen ist das
Sein mit dem Nichtsein identisch und der Wert mit dem Un-
wert.

Sein durch Bezug

Die Unvereinbarkeit ist letztendlich eine Folge der Anwen-
dung logischer oder intellektualistischer Kriterien auf ein Pro-
blem, das sich nicht auf die intellektuelle Logik beschr�nken
l�sst. Die L�sung wird darin zu suchen sein, dass genau zu er-
forschen ist, wie beide Elemente sich trotz ihrer scheinbaren
Widerspr�chlichkeit nicht nur vereinbaren lassen, sondern ge-
meinsam im Rahmen einer Beschreibung notwendig sind.
Trotz aller Vorsichtsmaßnahmen hat sich die Logik der Identi-
t�t auf leisen Sohlen herangeschlichen und versucht, die Un-
flexibilit�t ihrer abstrakten Schemata zu etablieren. Es sei an-
gemerkt, dass wir in unseren selbstkritischen Bemerkungen
von vorhin �ber Handlungen, Inhalte und Hierarchien gespro-
chen haben, so als w�rde es sich um reale und in gewisser Wei-
se unabh�ngige Elemente handeln, und dabei haben wir nicht
bedacht, dass sie nur die abstrakten Elemente eines vital-dyna-

154

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

mischen Prozesses sind, in dem und durch den die logischen
Widerspr�che anhand einer integrativen Dialektik �berwun-
den werden.

»Alle Dinge, die sind, sind in sich oder in einem anderen
Ding«, sagt Spinoza. Dieses Axiom, das anscheinend vollkom-
men einleuchtend ist, stellt und l�st zugleich die gr�ßten Pro-
bleme. Keiner der Kernpunkte dieses Dilemmas ist in sich klar.
Ihr un�berwindbarer Gegensatz ergibt nur Sinn vor dem Hin-
tergrund eines Seinsbegriffs wie dem, der von Aristoteles ver-
treten wurde. Dieser naive Realismus, der auf einer rationalen
Bestimmung des »Ding«-Begriffs gr�ndet und auf der onto-
logischen Hypothese, die ein Identit�ts- und Widerspruchs-
prinzip voraussetzt, zeigt deutlich, dass der Substanz das Ak-
zidens gegen�bersteht, den Dingen ihre Eigenschaften, dem
Subjekt seine Attribute. Ein physisches oder metaphysisches
»Ding« wird vorausgesetzt, dem sich alles �brige wie einem
Subjekt zugeh�rig anschließt. Die gesamte Welt wird als eine
Vielzahl von Gef�ßen oder Substraten betrachtet, denen man-
nigfaltige Qualit�ten entspringen oder sich hinzuf�gen – die
Gesamtheit der Erscheinungen. Spinoza ersetzt die Vielheit
der Gef�ße – die Mannigfaltigkeit der Substanzen – durch ein
einziges Gef�ß, das alles hervorbringt und zu dem alles zu-
r�ckkehrt. In ihm ist alles andere enthalten.

Diese Auffassung, die dem Empfinden der meisten Men-
schen sehr nahekommt, ger�t mit Descartes und schon bei Spi-
noza in eine tiefe Krise. Keiner von beiden war sich der Trag-
weite der Ver�nderung bewusst, die sie einleiteten und zu der
sie mit h�chster Effizienz beitrugen.

In Wirklichkeit gibt es in der Welt kein Gef�ß oder ein
untergr�ndiges Substrat. Nichts existiert allein in sich, nichts
allein in einem anderen Ding. Beide Behauptungen sind streng
korrelativ. Die Verneinung der ersten bringt notwendigerweise
die Verneinung der zweiten mit sich. Schon fr�h in der Ge-
schichte wurde darauf hingewiesen, dass das Bewusstsein ein

155

Sein durch Bezug

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

intentionales Wesen, eine Transzendenz in der Immanenz ist.
Zuletzt hat Husserl diese Auffassung vom Bewusstsein als
einem Sein außerhalb seiner selbst bis zu den �ußersten Kon-
sequenzen gef�hrt. Wenn wir die Dinge genau betrachten, se-
hen wir, dass nichts selbstst�ndig existiert, was nicht in ge-
wisser Weise auch unselbstst�ndig ist. Nat�rlich verf�gt alles
�ber seine eigene Substanz und seine eigene Konsistenz. Aber
subsistieren bedeutet nicht, in sich selbst verschlossen und
nach den anderen hin begrenzt und abgeschlossen zu sein.
Auch findet nichts seine Konsistenz im statischen Ausdruck
eines abgezirkelten Bereichs. Das Sein »an sich« der Wirk-
lichkeit insgesamt ist und kann nichts anderes sein, als das
Aus-sich-Herausgehen, das Projiziert- und zugleich Begrenzt-
werden von allen und jeder einzelnen der anderen Wirklich-
keiten. Jedes Sein findet im Aus-sich-Herausgehen, im Sich-
verbinden und Sichhingeben die Best�tigung seiner selbst.
Alles ist durch die Beziehung und den Bezug. Alles ist Zen-
trum der Ausstrahlung und Sammelbecken der Konfluenz.
Und im Verstr�men und in der Hingabe ist alles Richtung
und Weg. Die Konsistenz und F�lle eines Seienden h�ngt von
seiner Projektionskraft ab. Schon Leibniz hat gesagt, dass die
wahre Substanz die Intension ist, also Intensit�t, Tendenz,
Streben. Aber die Leibniz’sche Monade hat noch viel gemein
mit der alten, statischen Substanz. Und das macht sie so pro-
blematisch.

Das Tintenfass, das Papier und der Tisch, auf die ich
schaue, sind in gewissem Maße durch mich und dank meiner
Anwesenheit. Sie bilden den Zielpunkt einer Reihe von Be-
zugshandlungen, die mir entstr�men. Ihre Farbe, Gr�ße,
Form, Glanz, Sch�rfe sind gr�ßtenteils bedingt durch meinen
psychologischen und organischen Zustand und seine Schwan-
kungen. Ohne meine Anwesenheit w�re keins dieser Dinge,
was es ist. Ich meinerseits werde eingeschr�nkt und geleitet
von einer Reihe von Bez�gen, die das Buch, das Papier und

156

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

der Tisch auf mich projizieren. Ohne ihre Anwesenheit w�re
auch ich nicht, was ich bin. Und so, wie sich ihre Struktur und
ihr Zustand mit meiner Anwesenheit oder Abwesenheit, mei-
ner Aufmerksamkeit oder Unaufmerksamkeit ver�ndern (und
zu anderen werden k�nnen), genauso ver�ndere ich mich und
werde zu einem anderen in Anwesenheit oder Abwesenheit
des Tischs oder des Buchs und je nachdem, welche Anreize
oder Antriebe sie auf mich projizieren. Die einen und die an-
deren – sie und ich – sind das Irradiationszentrum einer un-
endlichen Reihe von Strahlungen und Projektionen, die mich
aus mir herausf�hren und sie aus sich. Ich halte mich zur�ck
oder gebe mich an sie aus, und deshalb werden sie zu einem
Teil von mir oder entfremden sich und umgekehrt; wir ver-
einigen oder trennen uns. Und weil wir aus uns selbst heraus-
gehen, uns vereinigen und vermischen, werden sie und ich zu
dem, was wir sind.

Wenn wir den Weg der gegenseitigen Bezogenheit reka-
pitulieren, d.h. wenn wir den Radius von der letzten Vereini-
gung, in der sich die Handlung ganz vollzieht, bis zu seinem
Ausgangspunkt – also vom Radius der Dinge zu ihrem und
von meinem Radius zu meinem Mittelpunkt – Schritt f�r
Schritt zur�ckverfolgen, also versuchen, das Seiende auf sein
reines »In-sich-Sein« zu beschr�nken, werden wir feststellen,
dass sich jedes davon allm�hlich verringert, verk�rzt und ver-
armt und an der Grenze beide zu nichts werden. Diese Verrin-
gerung des Seins durch sein eigenes Sichverschließen und sei-
nen R�ckzug ist die Folge und der eindeutigste Beweis seiner
im Wesentlichen projektiven expansiven Natur. Wenn ich
mich selbst suche, finde ich mich nicht. Wenn ich mein eigenes
Sein »auf sich selbst« verk�rze, zerf�llt es. Ich finde mich erst,
wenn ich mich hingebe, und zwar in genau dem Maß meiner
Bef�higung zur Hingabe. Dem Sein ist das Sichhingeben, das
Sichgeben wesenhaft. Und durch das Sichhingeben ern�hrt es
sich. Indem ich mich der Welt gebe, assimiliere ich die Welt,

157

Sein durch Bezug

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

verleibe sie mir ein und mache aus ihrer Substanz meine Sub-
stanz. Jeder Kosmos ist gewissermaßen ein Mikrokosmos. Das
ganze Universum l�sst sich anhand jedes einzelnen seiner
kleinsten Teilst�cke finden. Wenn ich also in etwas »seine ei-
gene Substanz« suche, bem�he ich mich ganz umsonst. Ich
werde sie nicht finden. Das ist das Geheimnis der klassischen
Kritiken zum Substanz- und Kausalit�tsprinzip. Eine detail-
lierte Untersuchung des »Dings an sich« oder meines Seins
»an sich« pulverisiert das eine und das andere. Das Ding und
ich, wir verschwinden. Beide werden wir zu einem Nebel von
Sensationen. Das wurde schon von Hume, vor allem aber von
Mach herausgestellt. Aber auch die Sensationen sind nichts in
und durch sich selbst. Ihr Sein st�tzt sich ebenfalls auf die Be-
ziehung und den Bezug. Wenn alles Weiß w�re, g�be es das
Weiß nicht. Das Weiß existiert nur im Zusammenspiel mit
und im Kontrast zu den �brigen Farben. Wissen und Sein be-
ruhen auf der »F�higkeit, Unterschiede zu erkennen«.

Wir haben gesehen, dass das Tintenfass und der Tisch von
mir abh�ngen und ich von ihnen. Sie – vonmeinem Blick, mei-
ner Liebe und meiner Stimmung. Ich – von den Farben, For-
men und Bedeutungen, mit denen sie meine Erfahrung be-
reichern, meine Aufmerksamkeit oder meine Abneigung
erregen. Indes werden sie und ich durch das Zimmer bedingt,
in dem wir uns befinden, und das Licht, das durchs Fenster
f�llt, und die Sonne, die Sterne, die fernsten Ger�usche sowie
die gesamte Resonanz des Universums. »Das Beben der Erde
und Sonne ist in unserem Sch�del bewahrt wie im Schnecken-
haus das Meeresrauschen«. Und die Sonne und Sterne werden
gleichfalls durch das Buch und meinen Blick und das im Di-
ckicht verborgene Gl�hw�rmchen bedingt.

Das Sein der Dinge und mein eigenes Sein bilden sich im
Zusammenspiel der unendlichen Projektionen und Bez�ge, die
alles hervorbringen und alles empfangen. Daher ihre Resis-
tenz, Konsistenz und zugleich ihre Fl�chtigkeit, ihr verg�ng-

158

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

liches kurzlebiges Wesen. Was w�ren das Tintenfass, der Tisch
oder das Licht »an sich«? Streng genommen k�nnen wir nicht
behaupten, dass sie »hier« oder »dort« oder irgendwo sind.
Was heißt �berhaupt »hier« sein? Das »hier« wird vom gegen-
seitigen Standort bestimmt, von der Entfernung und dem
Wechselbezug zur Gesamtheit der anderen Dinge ringsum, al-
so vom Tisch, auf dem das Tintenfass steht, bis hin zu den Son-
nenstrahlen und den fernsten Sternen. In gewisser Weise l�sst
sich wohl sagen, dass sie da sind. Genauso gut k�nnten wir
sagen, dass sie sich auf dem Mond befinden. Gewissermaßen
und in gewisser Hinsicht befinden sie sich auch »dort«. Es han-
delt sich um eine Abstraktion der mathematischen Physik, zu
sagen, dass die Dinge unergr�ndlich und nicht allgegenw�rtig
sind. In gewissem Sinne sind sie es, sogar aus grunds�tzlicher
Notwendigkeit. Gewissermaßen befindet sich alles in allem.
Das Tintenfass in jenem Stern und der Stern in mir. Will man
diese Art Allgegenw�rtigkeit und Durchdringung vermeiden,
ist es notwendig, einen abstrakten Raum zu denken, der wie
ein Koordinatensystem beschaffen ist, und die Dinge anhand
von Zahlen in diesen idealen Rahmen einzubinden. Wie der
Schmetterling von der Nadel gehalten wird, so fasse und fixie-
re ich die Dinge in der Irrealit�t eines Schemas. Aber die leben-
dige Wirklichkeit wirft weiter durch die L�cken ihren all-
gegenw�rtigen Schein.

Diese Gegenwart in der Ferne – die ich der »Wirkung aus
der Ferne« entleihe, die so sehr die Physiker besch�ftigte – be-
schr�nkt sich nicht auf den Raum allein. Sie betrifft ebenfalls
den zeitlichen Bezug. Der Stern, den ich in diesem Augenblick
sehe und der, wie die Astronomen sagen, von jener Stelle
schon seit tausenden von Jahren verschwunden ist, steht
»wirklich« vor mir. Was war, bevor ich ihn sah? Wo war er
»wirklich«? Nat�rlich war er nicht »dort«, und es f�llt schwer,
zu pr�zisieren, was diese r�umliche und zeitliche Bestimmung
�ber eine mathematische Gleichung hinaus bedeuten soll. Wo

159

Sein durch Bezug

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

befindet sich »jetzt« der Ort und die Zeit, die ihn »damals«
bestimmten? Und was heißt genau »dort«? Im Grunde scheint
es sich doch um eine ideale Zuf�lligkeit zu handeln, die »jetzt«
von mir gedacht und idealerweise auf eine vorausgesetzte Ver-
gangenheit in Form eines geometrischen Schemas projiziert
wird. Das »dort«, von dem hier die Rede ist, macht nur Sinn
in Verbindung zum Ort und zur Zeit, in denen sich meine ak-
tuelle Erfahrung vollzieht. M�glicherweise stimmt das »dort«
von damals mit meinem jetzigen »hier« �berein. Besser ge-
sagt, da die Orte f�r die astronomische Berechnung unerheb-
lich sind, macht es in Wirklichkeit keinen Sinn, von hier oder
dort zu sprechen. Die Gleichzeitigkeit, die �bereinstimmung
und gegenseitige Begrenzung der »Dinge« l�st sich in einem
Nebel von Gleichungen auf oder verk�rzt sich auf meine ge-
genw�rtige Erfahrung mit den s�mtlichen Erinnerungen und
Erwartungen, die in ihr enthalten sind.

Noch einmal: Alles ist Bezug und Intention. Das Sein fin-
det seine Best�tigung im �ber-sich-Hinausgehen und in der
Selbstausdehnung. Sich zur�ckziehen, zur�ckhalten, zusam-
menziehen heißt sich vernichten. Die »Dinge« und die objek-
tiven Wirklichkeiten leiten sich im Allgemeinen aus ihrem
Zusammenspiel, der �berlappung und Verzweigung einer der
gesamten Wirklichkeit eigenen Dynamik ab. Nichts ist in sich
selbst statisch. Die Substanzen im traditionellen Sinne sind ei-
gentlich hypothetische Wirklichkeiten, Konstrukte und ideale
Artikulationen der sch�pferischen Geistest�tigkeit. Genau wie
sich in der �berschneidung vieler Lichtquellen eine virtuelle
Konfigurierung ausbildet, deren Umrisse sich je nach Intensi-
t�t und Einfallswinkel der Strahlen, die an der Formung ihrer
Silhouette beteiligt sind, verwandeln, taucht pl�tzlich vor dem
Bewusstsein und im Zusammenspiel der unendlichen Strah-
lungen des Kosmos eine Sinngestalt auf, eine »objektive«
Wirklichkeit, die dem Gef�ge einer universellen notwendigen
Gesetzgebung unterworfen ist.

160

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Sein und Objektivit�t

Der Geist hebt aus der fließenden Wirklichkeit unver�nder-
liche ewige Elemente heraus, wesentliche Wirklichkeiten, die
seinen Weg lenken, im raschen Fluss der Zeit immer wieder-
kehren und dem Entstehen der Wirklichkeit eine stete Rich-
tung weisen. Die ewige Wiederkehr der gleichen Motive – Far-
ben, Laute, D�fte, Zahlen, Vierecke, Beziehungen, Werte … –
f�gt die Wirklichkeit in ein ideales ewiges Schema, macht sie
transparent und intelligibel. Um etwas zu begreifen oder zu
verstehen, greife ich die idealen oder irrealen Elemente heraus,
die eine Sache definieren und die zugleich das Ergebnis eines
ihrer m�glichen Modi von Zusammenspiel oder �berschnei-
dung darstellen.

Das konkrete Seiende ist demnach das Ergebnis der Ko-
operation zweier Ewigkeiten: der Ewigkeit des intensiven dy-
namischen Fließens und der Ewigkeit der unver�nderlichen
Elemente, die sie beschreiben und einfassen. Daher seine
dunkle Tiefe und sein leuchtender R�ckfluss, sein ganzes Ge-
heimnis und seine Strahlung.

Man darf auch aus diesem Grund Seiendes und »Objek-
tivit�t« nicht verwechseln. Das »Objekt« ist nichts anderes als
das Resultat dynamischer Kr�fte und unver�nderlicher Sche-
mata. Der Kosmos ist ein st�ndiges Werden, ein ewiges
Bl�hen. Und in diesem konstanten Bl�hen, dieser ewigen Dy-
namik, die immer gleich, immer verschieden ist, sind Erneue-
rung und Sch�pfung konstant dem Gesetz unterworfen. Die
Substanz insgesamt, die ganze Subsistenz des Seienden w�re
demnach an die F�higkeit gebunden, den Ver�nderungen zum
Trotz eine Richtung, einen Sinn und eine grundlegende Orien-
tierung beizubehalten. Gott w�re die h�chste Einheit, die
grundlegende letzte Richtung, die oberste Macht und ideale
Ewigkeit; also hier wie dort: Intellekt und Liebe.

Die Wirklichkeit ist wesentlich »subjektiv«. Die »Objek-

161

Sein und Objektivit�t

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

tivit�t« ist nichts anderes als eine vorl�ufige Fixierung, ein
Schema oder ein idealer Schnitt in die sch�pferische Dynamik
der Dinge.

Deshalb liegt ein schwerwiegender Irrtum in jeder Auf-
fassung vor, die auf dem naiven Realismus des »Sensus com-
munis« oder den wissenschaftlichen Untersuchungen beruht,
die ihre Theorie von der Wirklichkeit als einem »Ding« unter
allen Umst�nden durchsetzen wollen. Solche Ans�tze verfech-
ten eine wesentlich statischeWelt, ein Gef�ß oder einen Beh�l-
ter, der, eingefasst in die Koordinaten von Zeit und Raum, sich
selbst immer gleich ist, also eine Welt, in der »man nichts ge-
winnt und nichts verliert«. Außerhalb der gelebten Zeit und
des gelebten Raums, in denen unendliche Umkehrungen und
unendliche »Allgegenw�rtigkeiten« vorkommen, sind der
Raum und die Zeit – die geometrischen Koordinaten und al-
gebraischen Gleichungen – irreale Elemente, Instrumente zur
Fixierung und Ordnung.

Aus der absoluten Hypostase dieser »Wirklichkeit« leiten
sich die irreduziblen Antinomien ab, die jeder Metaphysik
eigen sind, die sich in Formen und Inhalte, Substanzen und
Akzidenzien, Immanenzen versus Transzendenz gliedert.

Man wird vielleicht einwerfen, dass die Bezugsstruktur,
die eindeutig die intentionale Natur des Bewusstseins kenn-
zeichnet, auf die Gesamtheit der Wesen angewandt, nicht un-
bedingt als solche erscheint, und letztendlich nur �ber eine
analogische Interpretation erfasst werden kann, da ich sie un-
mittelbar nur �ber die pers�nliche Erfahrung feststelle, dar�-
ber hinaus jedoch keinerlei gesicherte Aussage machen kann.
Wenn wir uns die Eckpunkte des Problems genauer anschauen,
stellen wir schnell fest, dass die Skizze, die wir soeben entwor-
fen haben, in Wirklichkeit nicht die Bewusstseinsstruktur als
Interpretation der Wirklichkeit der Dinge zeigt, sondern die
Reduktion der einen und anderen auf eine grunds�tzlichere
Tatsache, n�mlich, dass die wesenhafte Seinsstruktur – das

162

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Sein an sich – gerade in der F�higkeit besteht, aus sich heraus-
zugehen. Mit anderen Worten: Die Dinge nehmen effektiv an
der intentionalen Bewusstseinsstruktur teil. Damit wird aber
nicht eine Art kosmischer Animismus oder Personalismus vo-
rausgesetzt. Wir wollen nur sagen, dass, was die unmittelbare
Erfahrung angeht, jedes Seiende eine Bezugswirklichkeit ist,
oder, wenn man so will, eine transzendentale Wirklichkeit.
Jede Immanenz enth�lt implizit eine Transzendenz; umge-
kehrt ist die Transzendenz eine wesenhafte definitorische Be-
dingung der Immanenz. Jede Wirklichkeit ist immanent, aber
die innere Struktur der Immanenz besteht in ihrer Bef�hi-
gung, sich selbst zu transzendieren. Das Sein eines jeden Sei-
enden wurzelt urspr�nglich im dynamischen Fließen seiner
Ausstrahlung und findet in dieser seine Vollendung.

Beweis daf�r ist, dass die Dinge mir gegen�berstehen,
mich beschr�nken, meinen Rahmen bilden und in der Dyna-
mik ihres Widerstandes finde ich die Grundlage f�r meine
Selbstbest�tigung. Wenn dieWirklichkeit derWelt meiner Be-
m�hung, sie zu ergr�nden, keinerlei Widerstand b�te, w�rde
ihre Existenz in Bezug auf mich zu einer rein spektralen Ge-
genwart, und es w�re unm�glich, ihrer kaleidoskopischen Evo-
lution einen Sinn zu verleihen, es sei denn, man »erkl�rte sie«
durch eine nicht minder spektrale »substanzielle«Wirklichkeit
– die nie anwesend und immer verborgen ist –, und außerdem
m�sste man sie im idealen Dunst komplizierter Gleichungen,
die in der Leere schweben, aufl�sen. In beiden F�llen w�rde sie
ihre feste Konsistenz, die doch den offensichtlichsten Beweis
ihrer realen Gegenwart darstellt, verlieren. Demgem�ß ist jede
»wissenschaftliche Erkl�rung« eine ausdr�ckliche Absage an
eine wirkliche Erkl�rung, oder, wenn man so will, an Intelli-
genz und Verstand, also die Reduktion des Patenten auf das
Latente, der Gegenwart auf die Abwesenheit und der Verweis
des Ganzen auf ein ausgesprochen banales, unerhebliches Ge-
heimnis.

163

Sein und Objektivit�t

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Das Bewusstsein

Wie lassen sich dann die Intentionalit�t des Bewusstseins und
das System der Beziehungen und Bez�ge, die die wesenhafte
Seinsstruktur bilden, unterscheiden? Die erste Wirklichkeit,
die sich eindeutig nicht auf die »substanzielle« Beschaffenheit
reduzieren l�sst, ist die Wirklichkeit des Bewusstseins. Das hat
Brentano deutlich gesehen und Husserl hat das Problem unge-
achtet der Traditionen des »substanzialistischen« Spiritualis-
mus bis an seine Grenzen gedacht. Bei genauer Betrachtung
stellen wir fest, dass dieser Prozess der »Entsubstanzialisie-
rung« das Sein insgesamt betrifft und die innere Struktur
einer jeden Wirklichkeit konstituiert. Es besteht jedoch nicht
die Gefahr, das Sein der Welt mit der im eigentlichen Sinne
intentionalen T�tigkeit, die dem Geist, genauer, dem mensch-
lichen Geist spezifisch ist, zu verwechseln. Der Unterschied
liegt nicht darin, dass das Bewusstsein ein Bezug ist und die
restlicheWirklichkeit nichts weiter als sein Zielpunkt, sondern
in der Tatsache, dass der Geist die F�higkeit besitzt, die Dinge
zum Ziel seiner geistigen Intention zu machen, sie zu erhellen,
zu objektivieren und zu Gegenwarten zu machen. Verm�ge
der Geistest�tigkeit werden mir die Dinge gegenw�rtig, zeigen
mir ihre objektive Gestalt und ihren inneren Sinn. Das ist der
einzige intelligible Unterschied zwischen dem Bewussten und
dem Unbewussten. Verm�ge des Intellekts und der Liebe
taucht vor mir eine ganze Welt auf. Das ist die Wirklichkeit
des Geistes. Unseres Erachtens macht das Gesagte schon deut-
lich, dass die Wirklichkeit ein Bezugssystem ist. Nicht ganz so
evident ist, dass die gesamte Wirklichkeit die F�higkeit zu lie-
ben besitzt oder eine mathematische Berechnung anzustellen
vermag oder ein moralisches oder unmoralisches Verhalten
zur Schau stellen kann. Nur der Geist verf�gt �ber ein speku-
latives oder aktives Bewusstsein, sucht oder erforscht das Sein
der Dinge, verleiht ihnen Objektivit�t und Gegenwart. Die Ge-

164

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

genwart und die pers�nliche Erfahrung sind das Spezifische
und Besondere des Bewusstseins und Geisteslebens.

Noch einmal: Das Sein ist ein dynamisches Werden. Die
Anstrengung, die eine derartige Dynamik voraussetzt und be-
ansprucht, ist, was das Seiende in seinem Sein h�lt und im Zu-
sammenspiel aller Wesen best�tigt. Indem es sich aus sich he-
rauswirft, projiziert es sich auf das gesamte Universum und
schafft sich einen Platz und einen Bereich. Es handelt sich um
den »Drang alles Seienden, in seinem Sein zu verhalten«. Die-
se Bem�hung ist vornehmlich Streben, Hingabe und, in gewis-
ser Weise, Liebe. Deshalb verneint sich das Sein in der wahren
Liebe und findet in der Tatsache der Selbstverneinung seine
Best�tigung. Deshalb auch ist die Liebe eine Tugend der Star-
ken und deshalb entspricht der gr�ßten St�rke die gr�ßte Lie-
be. Das h�chste Wesen in seiner h�chsten Vollendung gibt sich
ganz in einem Akt h�chster Liebe, und allein aus diesem
Grund erschafft, bewahrt und beherrscht es alles andere.

In der Projektion und Hingabe zeigt sich die Dauerhaftig-
keit des Seins. In der Begrenztheit und im Zusammenspiel
liegt die Erkl�rung f�r seine Fl�chtigkeit und Zeitlichkeit. Die
Wesen ver�ndern sich, weil sie zusammenleben und sich ent-
leben. Und in der Gemeinschaft und im Wandel begrenzen sie
einander, f�hlen sich endlich und beschr�nkt.

Aus der Begegnung mit den anderen ergibt sich meine
eigene Begrenztheit. Aber dank ihrer werden meine eigenen
Grenzen und mein eigenes Profil deutlich, d.h., meine Best�-
tigung als pers�nliches Sein. Unendliches Sehnen, vorl�ufige
Begrenztheit, das sind die konstitutiven definitorischen Ele-
mente des konkret Seienden. In der Dialektik der Projektion
und des Zusammenfließens ist jedes Ding in jedem Augen-
blick, was es ist. Das einzelne Leben ist ein unendliches Aben-
teuer, das kontinuierlich von den unz�hligen Umst�nden, die
es begrenzen, bestimmt und eingerahmt wird.

In der gegenseitigen Abh�ngigkeit derWesen, die aus die-

165

Das Bewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sem »Existenzkampf« resultiert, formt sich f�r jeden seine
Welt, die Welt, die er in seiner Seele tr�gt. Beim Herausgehen
aus sich selbst taucht die Intentionalit�t in die dichte F�lle des
Universums ein, bahnt sich denWeg in derWelt, entdeckt eine
Perspektive und einen Horizont. Dieser st�ndig variierende
Horizont begrenzt in jedem Moment die Welt, die der Einzel-
ne vor sich sieht. Anhand der Liebe durchbricht die Pers�nlich-
keit die elastische Masse der Dinge, er�ffnet Wege und Land-
schaften, die sich leuchtend nah zeigen, die aber angef�llt sind
mit Virtualit�ten und Distanzen.

Deshalb ist das Leben Entdeckung, Innovation, Erneue-
rung des Geistes verm�ge der Durchdringung und Er�ffnung
neuer, ungeahnter Perspektiven. Unter jedem Grasb�schel der
gr�nen Wiese pulsieren unendliche Welten. Jeder Punkt des
Universums – der Objekttr�ger des Mikroskopes, die Aus-
d�nstungen des abgestandenen Wassers, die zerfurchten K�m-
me der kahlen Gebirge, die Gestirne im All … – zeigt sich der
energischen Erforschung durch eine dynamische und liebende
Pers�nlichkeit zug�nglich und bereit, sich in unendliche An-
sichten und Horizonte aufzuf�chern.

Der Geist wirft sein Licht auf das Geheimnis des Seins.
Und allein diese Tatsache macht aus dem Raum ein architekto-
nisches Gebilde, aus der Perspektive einen Bogen. Das ist der
Bogen des Bewusstseins. Das Licht erhellt die Dunkelheit. Das
Bewusstsein zeigt sich dort, wo sich die Wesen �berschneiden,
und aufgrund des Widerstandes, den sie der liebenden Durch-
dringung entgegenstellen. Wenn es diesen Widerstand nicht
mehr g�be, w�rde gleichfalls seine Konsistenz verschwinden
und das endlose Sehnen der pers�nlichen Projektion verl�re
sich in der Leere wie der Rauch in der Luft. Angesichts des
Widerstandes derWelt zieht sich das Bewusstsein in sich selbst
zur�ck, bildet eine eigene Konsistenz aus, wird seiner selbst
bewusst und errichtet sich eine objektive, von ewigen Geset-
zen gelenkte Welt. Auf analoge Weise bricht sich der hypothe-

166

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

tische, dunkle, durch die Physik geschaffene und berechnete
Lichtstrahl am Widerstand und Zusammenspiel der Wesen,
nimmt Gestalt an und ergießt sich in die Flut der Lichtstrahlen
und in die Farben, die vor dem wachen Blick auftauchen. Die
unendlichen Projektionen, die dem ganzen Universum ent-
str�men, formen vor dem geistigen Auge eine leuchtende
Welt, in der sich die Perspektiven in den unverletzbaren Ge-
stalten und Formen der Objektivit�t schematisieren und ver-
k�rzen.

Deshalb auch legt sich f�r mich eine ideale, lichtdurch-
wobene Objektivit�t auf die unendliche, geheimnisvolle Strah-
lung. Das haben wir schon er�rtert. Die Strahlung und der Zu-
sammenfluss vollziehen sich »einer Ordnung gem�ß«, sind
unabdinglichen Notwendigkeiten, Formen und Gesetzen un-
terworfen. Die Dinge wandeln sich und werden, aber bei ihrem
Werden verk�rpern sie zeitlose Elemente, die fortw�hrend
wiederkommen. Das Gr�n der gr�nen Dinge ist immer gr�n.
Die Sch�nheit der sch�nen Dinge ist immer sch�n. Die Um-
st�nde, die Bedingungen, die Beziehungen und die wechselsei-
tigen Positionen kehren wieder und wiederholen sich. Das sind
die platonischen Ideen oder, wenn man so will, die kantschen
Formen, die dem Geist ewig gegenw�rtig sind, und anhand de-
rer die Bewusstseinst�tigkeit die Wirklichkeit strukturiert und
definiert. Eine ideale Ewigkeit aus Strukturen und Formen
pr�gt die Dynamik derWirklichkeit und verleiht ihr eine archi-
tektonische, transzendentale Ordnung. Auf dieser gr�ndet das
gesamte kategoriale System des Bewusstseins und des Kosmos.

Wenn wir unter Wirklichkeit die feste, umfassende Kon-
sistenz der Welt verstehen, dann geh�ren die kategorialen Ele-
mente der Erfahrung nicht zur Wirklichkeit. Die Objektivit�t
ist eine Idealit�t. Das Reale ist im Wesentlichen subjektiv. An-
ders ausgedr�ckt: Die reale Existenz ist Konfluenz und durch
die Konfluenz Wirklichkeit und Idealit�t. Der Gegenstand an
sich ist ein reines Nichts. Die idealisierende Abstraktion er-

167

Das Bewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

m�glicht es, den Gegenstand abzusondern und zu begrenzen,
zu einem Objekt der reinen Anschauung zu machen. Doch
dann ist seine Irrealit�t perfekt. Seine ganze Konsistenz be-
steht in der Tatsache, das Korrelat oder Ziel des intentionalen
Bewusstseinsbezugs zu konstituieren. Daher der spektrale
Charakter des Husserl’schen Idealismus. Seine strahlende
Welt besteht aus Licht und Schatten – Schwarz und Weiß,
Schwarz-Weiß und Grau. Es fehlt die Farbe, der warme Puls
von Fleisch und Blut. Denn die rein intellektuelle Subjektivit�t
ist eigentlich keine Subjektivit�t. Die Abstraktion f�rdert das
ideale, spektrale und leuchtende Wesen zu Tage. Die Wirklich-
keit ist lebendige Intensit�t, Geheimnis und Licht, oder, wenn
man so m�chte, ein leuchtendes Geheimnis. Und das Licht ent-
z�ndet sich und leuchtet erst, wenn es vom liebenden Be-
wusstsein durchdrungen wird.

Wenn wir von Subjektivit�t sprechen, meinen wir an die-
ser Stelle noch nicht das personale Subjekt und umso weniger
die empirische Subjektivit�t. Man darf, was wir eben aus-
gef�hrt haben, nicht mit irgendeiner Art subjektivistischem
Idealismus verwechseln, noch mit einem vorschnellen ober-
fl�chlichen Animismus. Eine umfassendere Untersuchung
m�sste erschließen, inwieweit es zul�ssig ist, beide Begriffe ei-
nander anzun�hern bzw. in der R�ckstrahlung der Dinge den
Ausdruck einer Pers�nlichkeit zu sehen. An dieser Stelle ver-
wenden wir das Wort Subjektivit�t in seiner urspr�nglichen
etymologischen Bedeutung. So betrachtet, bezeichnet es den
Ersatz der geschlossenen Substanz, die amBeispiel der »Dinge«
konzipiert wurde, das Element der Subsistenz, das der Wirk-
lichkeit ihre feste, tiefe Konsistenz verleiht. Als Zentrum der
Strahlung und Projektion ist es die Grundlage jeden Seins. Das
objektive Sein wird nur wirklich, wenn es in eine subjektive
Projektion einbezogen und zum Reflex, zum Konvergenz- und
Intelligenzpunkt im Zusammenspiel der Subjektivit�ten wird.

Mit anderen Worten: Wenn wir von der rein objektiven

168

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Wirklichkeit und ihrer idealen und spektralen Konsistenz zu
einer subsistenten, umfassenden Wirklichkeit vorstoßen wol-
len, muss jene sich auf etwas st�tzen und gr�nden k�nnen.
Wenn ihr das Subjekt fehlt, das sie st�tzt und n�hrt, projiziert
sie sich auf die Leere oder f�llt auf mich herunter. Das ist der
reine »Subjektivismus« im Sinne der reinen Immanenz. Der
Gegenstand wird auf eine Idee oder eine Empfindung verk�rzt.
Die »Dinge« verschwinden und schließlich l�se ich selbst mich
in ihnen auf, werde zu einem weiteren Ding – Hume, Mach.
Indessen kann die Welt nur fortbestehen und ich ihr gegen-
�berstehen, wenn sie vor mich ihr subjektives Sein stellt. Ihre
tiefe Wirklichkeit befindet sich auch in der Subjektivit�t. Folg-
lich transzendiert sich die Immanenz selbst. Die Transzendenz
liegt in der Immanenz. Aufgrund ihrer engen Korrelation ste-
hen Bewusstsein und Welt vor mir.

Wir fassen zusammen: Die Konfluenz der unendlichen
Strahlungen und die Dynamik ihres wechselseitigen Durch-
dringens und ihrer Widerst�nde bilden die Welt in ihrem zeit-
lichen Verlauf. Aber in diesem Verlauf finden sich zwei be-
st�ndige Elemente: die Beharrung in einer Richtung, die dem
Seienden eine ihm eigene Pers�nlichkeit verleiht und ihm den
Weg weist, und die Fortdauer der idealen Elemente, die seinen
Weg s�umen, es bestimmen und zu dem machen, was es ist.
Anders ausgedr�ckt: Im Wandel bleiben die Richtungen und
Wege bestehen, die sich aus der Konvergenz der Kr�fte ablei-
ten. Die Subjektivit�t strebt nach ihrer vollkommenen Ver-
wirklichung, sie will die Welt ergr�nden und ihrer eigenen
Substanz einverleiben. Aber in diesem Streben nach Unsterb-
lichkeit, das sich in der Zeit vollzieht, kehren st�ndig ewige
Momente wieder, die die Grundlage ihrer objektiven Bestim-
mung sind. Aufgrund des einen und der anderen nimmt die
Zeitlichkeit an der Ewigkeit teil. In jedem kraft- und span-
nungsgeladenen Leben ist die Unendlichkeit gegenw�rtig. Die
Erschlaffung und das In-sich-zur�ck-Ziehen lassen dieWelt zu

169

Das Bewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

einer H�ufung von in der Leere von Zeit und Raum verlorenen
»Dingen« werden, bringen die negative Unendlichkeit hervor
und durch diese – im Hinblick auf das Maximum und Mini-
mum und die unendliche Teilbarkeit der statischen diskreten
Wirklichkeit – die Verk�rzung des Großen auf das Kleine, des
Kleinen auf das Große, sowie die fortschreitende Aufl�sung
der »Substanz« in einem unersch�pflichen Jenseits, in dem
sich das Sein im Nichtsein verliert, die F�lle in der Leere und
das Ganze im Nichts. Im Gegensatz zu diesem sinnlosen end-
losen Prozess, f�llt die sich transzendierende Immanenz jeden
Augenblick der Unendlichkeit, und ihr ewiges Streben richtet
sich nach den idealen Gesetzen der Ewigkeit. Die Pr�senz der
aktuellen Unendlichkeit unterbricht den Aufl�sungsprozess
und verleiht der ganzen Welt in jedem Augenblick einen um-
fassenden organischen Sinn.

Innen und Außen

Um zu dieser dialektischen, dynamischen Perspektive vom
Universum zu gelangen, ist eine Vorkenntnis des Innenlebens
und seiner erforderlichen Gliederungen n�tig. Nur diese Vor-
kenntnis erm�glicht es uns, von einer Betrachtung der Welt
»von außen«, d.h. ihrer mit »Gewohnheiten« und Topoi be-
schichteten Oberfl�che, zu einer tieferen Inbesitznahme zu ge-
langen, in der ihre sch�pferische Dynamik und die »Gesetzes-
tafeln« sich restlos in den Dienst des Geistes stellen. Man darf
nicht vergessen, dass die Weisheit sapientia ist, also Ge-
schmack, und umWeisheit zu erlangen, muss man schmecken,
kosten, und nicht zuletzt f�hlen. In der Sprache der Bibel heißt
eine Frau »kennen«, sie zu besitzen. Nur in der intimen Inbe-
sitznahme kann es zu einem authentischen Erkennen kom-
men. Und die Inbesitznahme ist nur durch die Vereinigung
und die Liebe m�glich.

170

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die Entdeckung der Innerlichkeit und ihrer geheimen
Wirklichkeit ist die letzte schwerste Eroberung des mensch-
lichen Geistes. Eine prim�re Sorge des Menschen besteht in
der Sicherung seiner Subsistenz in einer Welt, die voll feindli-
cherWirklichkeiten ist. Deshalb ist das menschliche Denken in
seinen Grundschichten durch dringliche Notwendigkeiten be-
stimmt und geformt, die ihm der »allt�gliche Lebenskampf«
abfordert. Und dieser Kampf findet in einer Welt der »Dinge«
statt, die sich der menschlichen T�tigkeit heftig widersetzen
und unter denen man sich einen Weg bahnen und einen eige-
nen, bewohnbaren Bereich sichern muss. Deshalb tendieren al-
le primitiven Metaphysiken dahin, die Welt zu erh�rten und
zu versteinern und sie im Sinne fester »Substanzen« zu be-
greifen. Erst wenn »die Welt« �berkommen und besiegt ist,
l�sst sich in den Besitz ihrer geheimen Wohnungen gelangen.
Der Christianismus �ffnet diesen neuen Weg. Die großen
mystischen Lehren und der moderne Idealismus in allen sei-
nen Formen tragen mutig zur Ergr�ndung ihres Geheimnisses
und zur Formulierung ihrer innersten Notwendigkeiten bei.
Allein eine energische und geduldige Bem�hung bringt die al-
ten Ger�ste zu Fall. Nur auf diese Weise l�sst sich zur Formu-
lierung einer authentisch christlichen Philosophie gelangen.

Das erkl�rt, warum die Worte, die die Innerlichkeit zu be-
schreiben und erkl�ren suchen, ausschließlich Metaphern aus
dem Leben der »Außenwelt« sind. Die Seele ist ein »Spiegel,
der die Dinge wiedergibt«, eine »Wachstafel«, in der sie sich
einschreiben, eine »Hand«, die die Dinge fasst und ber�hrt.
Wie die »Dinge« so hat auch der Geist ein Innen und Außen,
eine Innerlichkeit und eine �ußerlichkeit. Die Innerlichkeit
befindet sich in ihm. Die �ußerlichkeit bleibt draußen vor.
Der Geist ist ein in einem fast r�umlichen Sinne geschlossener
Kreis. Es gibt innere und �ußereWirklichkeiten. Wenn er »T�-
ren und Fenster« besitzt, ist es einfach, eine Verbindung zwi-
schen den beiden herzustellen. Wenn er sie nicht hat, l�sst sich

171

Innen und Außen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

grunds�tzlich nicht erkennen, was außerhalb von uns vor sich
geht.

Diese Metaphern begr�nden einige der schwierigsten
Probleme der abendl�ndischenMetaphysik. Und diese Schwie-
rigkeiten ergeben sich in erster Linie aus der Tatsache, dass
angesichts der neuenWirklichkeiten das an alte Kategorien ge-
w�hnte philosophische Denken dazu tendiert, diese Wirklich-
keiten durch die formale Anwendung der den »Dingen« eige-
nen exklusiven Charakteristika gem�ß ihrer urspr�nglichen
Bedeutung zu verformen. Auf diese Weise hat der Geist die
Tendenz, sich in ein »Ding« zu verwandeln und seine T�tigkeit
in eine »nat�rliche« Kraft.

Die Verwirrung ist so groß, das Wesen des Seelenlebens
und die in ihm waltende Liebe sind dermaßen der Natur der
»Außendinge« entgegengesetzt, dass, wenn wir mit Klarheit
dasjenige umreißen k�nnten, was es bestimmt und kennzeich-
net, alle Verwirrung beseitigt w�rde und es mit unvermuteter
Eindeutigkeit ins Licht tr�te.

Die weitestgefasste Vorstellung, die jeder x-beliebige
Mensch und sogar der Wissenschaftler auf mehr oder minder
explizite Weise hat, geht dahin, zu denken, dass sich das Innen
im K�rper abspielt und das Außen durch ihm �ußerliche Ursa-
chen hervorgerufen wird. Entsprechend spricht man von inter-
nen und externen, propriozeptiven und heterozeptiven Gef�h-
len, und die Psychophysiologie pr�zisiert die Voraussetzungen
ihres normalen Funktionierens und die Ursachen f�r ihre St�-
rungen und Anomalien.

Ohne den Wert der psychophysiologischen Forschungen
im Mindesten infrage stellen zu wollen, l�sst sich leicht be-
greifen, dass dieses Kriterium nicht n�tzlich ist, um zu einer
pr�zisen Abgrenzung zu gelangen. Von einem Großteil der
Dinge, die »in mir« ablaufen, weiß ich �berhaupt nichts. Mei-
ne Organe funktionieren, ohne dass ich davon Kenntnis neh-
me. Normalerweise sp�re ich sie nicht und zudem interessie-

172

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ren sie mich nicht. Im Gegensatz dazu sp�re ich »im Innersten
meiner Seele« Wirklichkeiten, die in mehr oder weniger gro-
ßer Entfernung zu mir liegen: ein Sonnenuntergang, die Erin-
nerung an einen geliebten Menschen. Hinzu kommt, dass die
Unterscheidung keineswegs leicht zu treffen ist zwischen dem
Wasser, das ich sehe, und demWasser, das mich verbr�ht, dem
Blitz, der mich blendet, und dem Blitz, der mich erschreckt,
zwischen dem Schmerz eines Messerstichs und dem Zahn-
schmerz … Allem Anschein nach gibt die Haut kein gutes Kri-
terium ab, um zwischen Innen und Außen zu unterscheiden.

Alle Dinge – die wirklichen und die unwirklichen, m�gli-
chen oder unm�glichen, gegenw�rtigen oder abwesenden, ak-
tuellen, vergangenen oder k�nftigen – k�nnen innerlich oder
�ußerlich sein, die physische Distanz hat nichts damit zu tun.
Im Lauf des Lebens gehen sie in mich ein, l�sen sich von mir ab
und distanzieren sich. Die entfernteste Wirklichkeit kann mir
die inniglichste sein. Die naheste Wirklichkeit kann mir
gleichg�ltig oder fremd sein. Die erste Bedingung, damit sich
mir eine Wirklichkeit verinnerlicht, ist, dass sie mir irgendwie
gegenw�rtig war oder ist und mir pers�nlich bedeutsam wur-
de. Der Stern ist in mir, wenn ich ihn sehe, er mich r�hrt oder
ich seine Umlaufbahn berechne, genau wie der Tisch mir ver-
innerlicht wird, wenn ich ihn ber�hre oder betrachte, der
Schmerz, wenn ich ihn f�hle. Wenn ich diese Dinge nicht sehe
oder ber�hre oder f�hle oder erinnere oder denke, sind sie eo
ipso �ußerlich.

Man wird fragen, was denn die Dinge sind, wenn sie auf-
h�ren, mir gegenw�rtig zu sein, wenn ich sie nicht mehr sehe
und mich nicht mehr f�r sie interessiere und sie in den Ab-
grund meiner Gleichg�ltigkeit fallen? An dieser Stelle interes-
siert uns nicht, was sie sind, wie sie sind oder ob sie �berhaupt
sind. Ihre »�ußere«Wirklichkeit ist ein Problem f�r die Physik
oder die naturalistische Kosmologie. Vielleicht sind sie Atome
oder Elektronen oder Kraftfelder … Ein paar davon werden

173

Innen und Außen

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

tats�chlich etwas sein, andere wiederum m�glicherweise
nichts. Ihre kontinuierliche oder momentane Existenz stellt
die G�ltigkeit unserer Ausf�hrungen nicht infrage. Was wir
hier festhalten wollen, ist, dass alle Dinge, ungeachtet ihrer
Position und kosmischen Konsistenz, in mich hinein- und aus
mir herausgehen, sich mir verinnerlichen oder aus dem Be-
reich meiner Innerlichkeit verschwinden.

Man wird einwerfen, dass, genau wie es Dinge gibt, die
beim Verschwinden aus meiner Innerlichkeit ihre eigene un-
abh�ngige Konsistenz beibehalten und f�r sie ihr Hinein- und
Hinausgehen aus meiner Gegenwart eine akzidentelle Tat-
sache darstellt, es Wirklichkeiten gibt, die bei ihrer Verinner-
lichung ihr Wesen verlieren und immer und in jedem Augen-
blick eine innerliche Konsistenz besitzen. Wie zum Beispiel die
Dinge des Liebes-, Gef�hls- und Trieblebens. Hoffnung,
Angst, Kummer, Neid, Groll … sind scheinbar ausschließlich
mir eigene Wirklichkeiten.

Und doch, bei genauerer Betrachtung stellen wir fest, dass
das streng genommen nicht stimmt. Wenn wir einmal von den
spezifischen Charakteristika des Gef�hls- und Trieblebens ab-
sehen, wird deutlich, dass, wenn ich eine Gef�hlsregung ver-
sp�re, etwas �hnliches geschieht, wie wenn ich den Tisch be-
r�hre oder an die Niagaraf�lle denke. Der Tisch und die
Niagaraf�lle stellen f�r mich eine Mischung aus Farben, For-
men, Schattierungen, Gedanken, Erinnerungen und Fantasien
dar. Das Gef�hl ist f�r mich eine Reihe mehr oder minder
komplexer Sensationen und Eindr�cke (Herzklopfen, Beklem-
mung, Spannung, Lust zu springen oder zu tanzen, Nachdenk-
lichkeit, Sehnsucht, vielf�ltige Sensationen der k�rperlichen
Organe u. a.). Genau wie die Ansicht des Tischs oder der Ge-
danke an die Niagaraf�lle aufkommen und wieder verschwin-
den, in mir oder außerhalb von mir sind, treten Freude und
Schmerz, Mitleid, Sympathie, Verlangen und Abneigung auf
oder verschwinden, werden mir gegenw�rtig oder verfl�chti-

174

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

gen sich, betreten oder verlassen den Bereich meiner Inner-
lichkeit.

Nat�rlich ist mir das Gef�hl auf eine besondere spezi-
fische Weise eigen, und genauso ist es mit der Wahrnehmung.
Es ist �berdies nicht leicht, sie genau zu unterscheiden noch im
Leben ein reines Gef�hl zu finden oder eine Wahrnehmung
und einen Gedanken, die nicht auch gef�hlsbedingt w�ren.
Man darf zudem nicht vergessen, dass schon die Stoiker, vor
allem aber die großen Essayisten des 17. und 18. Jahrhunderts,
zu Recht in den Leidenschaften passive Zust�nde sahen, Bewe-
gungen, die mich �berkommen, unter denen ich leide und die
ich »erleide«, wie etwas, das nicht eigentlich ein Teil von mir
ist, sondern unabh�ngig von meiner pers�nlichen T�tigkeit in
mir vonstattengeht und mir geschieht, d.h., mir zum Trotz
und als meine offensichtlichste Begrenztheit. Und solche »Pas-
sionen« stellen einen bedeutenden Teil meines Gef�hlslebens
dar.

Was sind die Gef�hle, wenn sie sich außerhalb meiner be-
finden? Energien oder dunkle M�chte, die sich im Innern des
Unbewussten abspielen? Das ist einerlei und interessiert uns
an dieser Stelle nicht. Genau wie uns nicht interessiert, was
der Tisch oder die Gerechtigkeit oder die Infinitesimalrech-
nung sind. Ihre abwesende Wirklichkeit ist f�r mich eine tote
Wirklichkeit. Es gibt lebendige und tote Gef�hle, aktuelle oder
m�gliche, gegenw�rtige oder abwesende. Wie gemeinhin im
Seelenleben f�llt ihr Leben mit ihrer Gegenwart zusammen
und ihr Tod mit ihrer Abwesenheit.

Die personale Innerlichkeit

Wir haben gesehen, dass die Dinge und die unterschiedlichste
Wirklichkeit in mich hinein- und aus mir herausgehen, sich
mir verinnerlichen oder ver�ußerlichen, sich innerhalb oder

175

Die personale Innerlichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

außerhalb meiner Innerlichkeit befinden. Wir wissen noch
nicht, worin dieses Hinein- und Herausgehen, dieses Drinnen-
und Draußensein, dieses Zugeh�rig- oder Gleichg�ltigsein be-
steht. Auf vergleichbare Weise wissen wir noch nichts �ber
eine Kammer, nur weil wir wissen, was sich darin befindet
und was nicht. Vielleicht befinden sich in dem Raum St�hle
und Blumen, Personen und Dinge, Liebe und Hass. Die Dinge
im Innern der Kammer sind nicht die Kammer. Ebenso wenig
sind die Dinge in meinem Innern meine Innerlichkeit. Wir
kennen die Dinge, die sich im Zimmer befinden und sogar das
Zimmer selbst anhand einer Reihe qualitativer, r�umlicher
und zeitlicher Bestimmungen. Wie erkenne ich die Dinge, die
sich in mir befinden, und das Innere, in das sie hinein- und aus
dem sie herausgehen?

Der Vergleich mit der Kammer ist anschaulich und steht
in einer wunderbaren Tradition. Die »Wohnungen« der hl.
Therese sind daf�r ein ausgezeichnetes Beispiel. In unserer In-
nerlichkeit befindet sich nicht nur eine, sondern mehrere
Kammern, und in ihrer warmen Immanenz f�gen sie sich in
eine hierarchische Ordnung, die von der minimalen bis zur
maximalen – der verborgensten – Innerlichkeit reicht, in wel-
cher der »Freund« mit dem »Geliebten« in Verbindung tritt.

Was sind diese Kammern, diese inneren »Wohnungen«?
Welcher wesenhafte Unterschied besteht zwischen ihrem Be-
reich und den Abteilungen, die die »Dinge« der Außenwelt
beherbergen?

Die als gew�hnliche, gleichg�ltige »Dinge« betrachteten
Bez�ge stehen einfach so vor mir: der Tisch, die Rose, der
Stern. Sie sind ein Ding, das in einem Bezug zu vielen anderen
Dingen und vielleicht zum gesamten Universum steht. Aber
ungeachtet ihrer vielf�ltigen Bez�ge ist jedes davon ein
»Ding«, durch sich und in sich selbst. Das Außerhalb-von-
sich-Leben ist ihnen nicht wesenhaft. Die Beziehungen �ber-
kommen das Ding und geben ihm einen kategorialen Rahmen.

176

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Es selbst ist nicht die Gesamtheit seiner Beziehungen und vor
allem ist es keine Beziehung. Die »Dinge« sind in sich und
durch sich selbst. Außerhalb ihrer selbst besitzen sie kein Sein.
Als Resultat der objektivierenden Geistest�tigkeit sind sie ein
St�ck der gegenw�rtigen Wirklichkeit.

Aber die Dinge sind dazu bef�higt, sich mir zu verinner-
lichen. Auf diese Weise erlangen sie einen Sinn im Universum
und Leben sowie eine Tiefendimension. Die Individuen, die
durch die Straße gehen oder die ich in der Straßenbahn treffe,
sind f�r mich Angestellte, Soldaten, H�ndler oder einfach
M�nner, Frauen und Kinder. Jeder Einzelne von ihnen ist
schlechthin ein Mensch, irgendein Mensch, ein Mensch wie
jeder andere. Aus diesem Blickwinkel betrachtet werden die
Personen zu »Dingen«. Wir unterscheiden sie allein durch ihre
�ußerlichen Kennzeichen. Sie sind groß oder klein, dunkelhaa-
rig oder blond, schnell oder langsam. Eine schematische Reihe
objektiver Kategorien klassifiziert und beschreibt sie. Aber
durch einen Zufall kann mich pl�tzlich eines oder mehrere
der Individuen, die an mir vorbeigehen, interessieren und
durch die Bekanntschaft oder den Blick verinnerlichen und
enth�llen. Unversehens oder durch einen mehr oder weniger
dauerhaften Umgang verinnerlichen sie sich mir. Hinter dem
Individuum oder dem B�rger entdecke ich eine Seele und in
seiner Seele eine Welt, eine andere Welt, die in eine intime
Beziehung zu meiner eigenen Welt tritt. Durch die Liebe er-
�ffnet sich mir ein geheimer Bereich und hinter einem Aus-
druck enth�llt sich eine Person. Was ich »von außen sah«,
erscheint mir jetzt mit dem ganzen Reichtum seiner Innerlich-
keit.

Was mit den Personen geschieht, das kann in mehr oder
minder großem Maße mit allen Dingen der Welt geschehen.
Eine Landschaft, ein Str�ßchen, eine Stadt muten dem gleich-
g�ltigen Auge unbedeutend an. Dem leidenschaftlichen Blick
erschließen sie ihre Innerlichkeit und Pers�nlichkeit. Nicht

177

Die personale Innerlichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

umsonst spricht man hinsichtlich der Seele von einer Burg
oder einer Landschaft. »Alles ist mit Geist durchdrungen,
wenngleich in verschiedenem Maße«, hat Spinoza gesagt. Die
Funktion der Kunst, der Moral, der Wissenschaft, der Reli-
gion, der Philosophie und sogar des ganzen Lebens ist es, den
geistigen Sinn eines jeden Dings zu ergr�nden.

Nat�rlich kann alles, was wir als Person, als eine mit einer
Bedeutung und einem Ende versehenen Innerlichkeit begrei-
fen, ebenso gut als »Ding« aufgefasst werden. Daf�r muss
man nur auf die Dynamik seiner Ausstrahlung verzichten
und es auf die objektive Struktur verk�rzen, die ihm eine rein
intellektuelle Ordnung verleiht. Das betrifft die Dinge des t�g-
lichen Lebens, denen wir keine besondere Aufmerksamkeit
schenken. Und noch mehr die Dinge und Personen, die wir
nummerisch betrachten, wie die auf den W�hlerlisten, oder
die Teile eines Geschwaders. Beim Milit�r werden die Per-
sonen zu einer Nummer oder zu Massen. Die positive Wissen-
schaft betreibt besonders akribisch die Untersuchung der rein
objektiven Wirklichkeitsstrukturen. Sie verk�rzt sie damit auf
die Zahl und das Maß, auf Ideen und Gleichungen. Die physio-
logische Analyse oder die naturalistische Psychologie verrin-
gert den Sinn der Pers�nlichkeit auf ein Nichts.

Deshalb gibt es zwei v�llig verschiedene Bedeutungen
von Klarheit und Transparenz. Anhand der intellektuellen
Durchleuchtung tritt das ideale Gef�ge der Wirklichkeit scharf
und deutlich hervor. Was dem fl�chtigen Blick dunkel er-
schien, wird transparent und evident. Aber die rein objektive
Helligkeit bekommt erst Farbe und Sinn, wenn sie im Dienst
einer tieferen R�ckstrahlung steht. Das ist der pers�nliche un-
�bertragbare Sinn, der sich allein dem liebenden Blick ent-
h�llt. Die Objektivit�t selbst, unbewegt und gleichg�ltig, er-
scheint somit als der notwendige Ausdruck einer tieferen,
dichteren und lebendigeren Wirklichkeit.

Im Gegensatz zur reinen Objektivit�t der »Dinge« ist das

178

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Innenleben eine Wirklichkeit außerhalb seiner selbst, reine
Virtualit�t oder Bezug. Je mehr ich in mir bin, je umfassender
mein Geistesleben ist, desto mehr lebe ich außerhalb meiner
selbst, n�her an den Dingen und mehr in ihnen. Die »Dinge«
leben in sich beschlossen, an ihre nackte »�ußerlichkeit« ge-
bunden. Ich lebe in mir. Und in mir leben bedeutet, mich ent-
leben, mich hingeben. Die tiefsten »Wohnungen«, die der Lie-
be, also des Gef�hls par excellence, sind die, in denen die
Wurzeln meines Seins freigelegt sind.

Innenleben ist inniges Leben. Und ein inniges Leben ist
eine pers�nliche Erfahrung. Die geistige Monade kann weder
T�ren noch Fenster haben, weil sie n�mlich keine W�nde hat.
Sie ist kein geschlossener Bereich, sondern eine extreme �ff-
nung. Alles geht in sie hinein und enth�llt sich in ihr. Sie
nimmt alles auf und tr�gt alles in sich. Liebe und Hass, Angst
und Hoffnung, Glaube und Zweifel … versenken die Dinge in
meine Innenwelt. Indem ich mich der Welt hingebe, erschließt
sich mir die Welt und wird zu einem Teil von mir. Leben be-
deutet �ber sich hinausgehen, aus dem hypothetischen Kos-
mos derWissenschaft einen lebendigenMikrokosmos machen.

Jemehr ichmich zur�ckziehe, destomehr schrumpft mein
Innenleben. Je mehr ich mich in mir selbst verschließe, umso
enger wird mein Lebensradius und umso weniger bin ich.
Wenn ich meine Interessen und Sehns�chte, meine Liebe und
meinen Schmerz einschr�nke, verliert sich f�r mich die Welt,
ich trockne und schrumpfe, ich verliere allm�hlich das klare Be-
wusstsein, ich verliere mich selbst. Der Egoismus und die
Kleinlichkeit lassen mich zur prim�ren Animalit�t zur�ckkeh-
ren und ich n�here mich allm�hlich der nackten Einsamkeit der
»Dinge«. Die Steine leben alleine inmitten des Universums,
ohne Resonanz, in einem totalen »Egoismus«. Erst wenn ich
aus mir herausgehe, finde ich zur Vollkommenheit meines per-
s�nlichen Lebens. Das ganze Universum hallt und spiegelt sich
in mir. Ich erh�he und rette mich in und durch die Dinge.

179

Die personale Innerlichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Der innere Reichtum ist niemals das Resultat einer Isolie-
rung. Ein einzelner Mensch, ein einzelner Geist, wenn das
denn vorstellbar w�re, w�re das, was dem Nichts am n�chsten
k�me. Das reine Ich ist ein Hirngespinst. Nichts ist geistig �r-
mer als eine verschlossene Seele. Der Reichtum des Innen-
lebens beruht voll und ganz auf der F�higkeit zur Verinnerli-
chung. Hunger und Durst sind wesenhafte Symbole des
Geistes. Man hungert und d�rstet nach Gerechtigkeit, Sch�n-
heit, Wahrheit, Freude, nach allem. Die F�lle des Lebens ist die
Kommunion mit allem. »Wer mein Fleisch nicht isst und mein
Blut nicht trinkt, wird das ewige Leben nicht erlangen.« Das
wahre Leben – die Wahrheit und das Leben – vollziehen sich
erst in der Kommunion. Durch sie wird alles verinnerlicht, al-
les wird Fleisch meines Fleisches und Blut meines Blutes, alles
erh�lt Sinn und Leben.

Der Einsame, der die Einsamkeit in der Isolierung sucht,
sucht sich selbst und findet nichts. Der Mensch des geistigen
Lebens findet in der Einsamkeit die F�lle. Es handelt sich um
eine fruchtbare Einsamkeit, angef�llt mit Wegen und Licht.
Die Dinge sprechen zu mir in der Einsamkeit meiner Kammer,
wenn ich sie zuvor draußen gesucht und mittels Liebe und Be-
harrlichkeit erobert habe.

Das geistige Leben ist kein vorgefertigtes Ding, das er-
halten und besch�tzt werden m�sste, und ebenso wenig das
Produkt oder Ergebnis der �berschneidung der Dinge. Es ist
Intention und Bezug, Projekt, Weg und Verlauf. �ber die Din-
ge sucht es sich seinen Weg. Jeder Augenblick ist ein Kreuz-
weg, jeder Schritt eine Entscheidung.

Die unwiderrufliche Entscheidung erf�llt das Leben mit
Angst und Hoffnung, Gewissensbissen oder Wonne. Nichts,
was geschieht, vergeht. Alles wird verinnerlicht und wirksam.
Der Versuch, eine gelebte Erfahrung loszuwerden, ist ein eitles
Unterfangen. Alles, was ich erlebe, wird ein Teil von mir. Nie
wieder werde ich, was ich einmal war. Die Freude von morgen

180

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

kann niemals die Freude von heute sein. Zwischen die eine und
die andere stellt sich alles, was ich getan habe, alles, was ich
geworden bin, alles, was ich gef�hlt habe, alles, was ich geliebt
oder gehasst habe.

Die tats�chliche Reue w�re Tod oder Wahnsinn. Nichts
l�sst sich aufheben, nur verinnerlichen und l�utern: aus dem
B�sen ein Werkzeug des Guten machen. Bescheidenheit und
Demut sind der Quell allen Strebens. Das W�rdigsein zeigt
sich in dem Verm�gen, niederzuknien und die Augen zum
Licht zu heben. Wie das Meer bewahrt der Geist in seiner Tiefe
Leichen und Sch�tze, Wunder und Ungeheuer. Der Versuch,
sie zu sortieren und zu filtern, w�re Irrsinn. Sie werden mit
verhaltenen Bewegungen von der Dunkelheit des Himmels
und vom Licht der Sterne assimiliert, integriert und reflek-
tiert.

Liebesdialektik

Nach dem Gesagten wird der implizite Irrtum augenschein-
lich, der einer exklusiven Betrachtung der Handlungen und
Inhalte des liebenden Bewusstseins zugrunde liegt. Nur ver-
m�ge der Abstraktion kann es zu ihrer getrennten Betrach-
tung kommen. Das Sein und der Wert ergeben sich aus dem
Widerspruch und der Konfluenz. Durch das Ja und das Nein
f�hrt die Logik der Identit�t und des Widerspruchs unweiger-
lich zur Reduktion des Maximums auf das Minimum, des
Sinnvollen undWertvollen auf das, was weder Sinn nochWert
hat. Die Forderung nach Identit�t identifiziert die Gegens�tze
und verk�rzt alles auf nichts. Das konkrete Sein besteht – im
Bewusstsein und in der Wirklichkeit – in der soliden Einheit,
die sich aus der Konfluenz, der �berschneidung und der wech-
selseitigen Begrenzung der widerstreitenden Gegens�tze er-
gibt. Die Logik der Identit�t, die auf alle und jedes einzelne

181

Liebesdialektik

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

der idealen Elemente anwendbar ist, die ununterbrochen in der
konkreten Wirklichkeit erscheinen und die die Abstraktion in
Form von »Objektivit�t« heraushebt, setzt eine Dialektik der
Gegens�tze voraus, in der Ja und Nein, Sein und Nichtsein,
Wert und Unwert in der Konfluenz der konkreten Ausstrah-
lungen der lebendigen Wirklichkeit Gestalt annehmen.

Die konkrete Wirklichkeit und der Wert k�nnen niemals
im reinen »Subjekt« vorkommen, das selbst ein reines Nichts
ist, noch im reinen »Objekt«, das selbst auch nur ein anderes
Nichts ist, sondern gemeinsam mit dem einen und dem ande-
ren, in der Dynamik ihrer wechselseitigen Konfluenz. Ich f�h-
le alles in mir, und ich finde mich in allem. Nichts ist der Sub-
jektivit�t absolut fremd. Noch in der reinsten Abstraktion ist
ein Akt der Liebe enthalten. Durch diese wird ihre »Objektivi-
t�t« in die Subjektivit�t geleitet und damit zu einem Teil von
mir. Der Bogen vom Subjekt zum Objekt ist die h�chste Kate-
gorie, die die dynamische Wirklichkeit von Sein und Wert
m�glich macht.

Die Wirklichkeit des liebenden Bewusstseins tr�gt in sich
schon implizit den reinen Wert und den gesamten Sinn der
Welt. Der Inhalt der Liebe ist der von jeder Spezifizierung be-
freite Wert. Sein offener, unbestimmter Bereich enth�lt virtu-
ell und dialektisch alle m�glichen konkreten Inhalte. Genau
wie die Handlung des Intellekts das Sein implizit mit sich
f�hrt, enth�lt das liebende Bewusstsein implizit den Wert. Es
ist nicht eigentlich ein Wert, sondern der Bereich, in dem sich
die Werte befinden, anders gesagt, die Voraussetzung der
M�glichkeit der Werte im Allgemeinen sowie parallel und
analog zu dem Sinn, der gem�ß dem transzendentalen Be-
wusstsein Kants und seinem Kategoriensystem die apriorische
Voraussetzung f�r die M�glichkeit der physischenWelt bildet.
Nur unter dem Bogen des liebenden Bewusstseins sind die
Werte und der Sinn der Welt m�glich. Die reine Liebe ist im
Grunde nichts anderes als das reine Streben nach demWert. In

182

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

meinerWahrnehmung dieses Zimmers, in dem ich mich befin-
de, ist implizit die Wirklichkeit der ganzen Welt enthalten,
und im Sinn des Zimmers der Sinn der Welt. Der Beweis daf�r
ist, dass, wenn ich aus dem Zimmer hinausginge und da nichts
w�re, ich einen t�dlichen Schrecken bek�me. Genau wie in der
bloßen Wahrnehmung das Sein begriffen ist, befindet sich in
der liebendenWahrnehmung derWert und Sinn derWirklich-
keit.

Die best�ndigenMerkmale des Subjekts und Objekts, ihre
idealen Elemente in ihrer ewigen Wiederkehr konstituieren
die Rinne ihres zeitlichen Verlaufs und geben dem Vor�ber-
gehen den dynamischen Umriss einer Gestalt in Bewegung.
In dieser verk�rpern sich die »Dinge« und die »Werte«. Der
�bergang vom Nichtsein zum Sein, vom Sein zum Nichtsein,
vom Unwert zum Wert, vom Wert zum Unwert vollzieht sich
in der Zeit und besitzt eine vor�bergehende Konsistenz. Es
l�sst sich kein Leben vorstellen, das auf die Gegenwart be-
schr�nkt ist, noch eine rigide oder statische Werteordnung.
Sich wirklich in der Gegenwart befinden, den Augenblick ganz
ausleben heißt in Wirklichkeit den �bergang umfassend erle-
ben, den st�ndigen �bergang des Augenblicks in die Ewigkeit,
die ewige Projektion der Ewigkeit auf den Augenblick. »Der
Freund erkannte in seinem Geliebten ein ewiges Werden«
(Lull). Und in dem ewigen Werden, ewige Sch�pfung. Der
Mensch ist ein transitives Wesen. Aber der �bergang setzt
eine Projektion der Vergangenheit auf die Zukunft voraus so-
wie unendliches Streben und Hoffen.

Zwischen der Vergangenheit, die schon nicht mehr ist,
und der Zukunft, die noch nicht ist, ist das geistige Leben ewi-
ge Gegenwart. In ihm und durch es wird der Augenblick zu
einer Ewigkeit und die Wirklichkeit nimmt Gestalt an. Das
Leben ist das Ergebnis der Dialektik und des Vor�bergehens.
Die Akte und Inhalte sind in ihm in einer dynamischen Ein-
heit gegeben, in der und durch die sie sich aufgrund einer zeit-

183

Liebesdialektik

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

lichen sch�pferischen Dialektik gegenseitig begrenzen und be-
dingen.

Nat�rlich handelt es sich nicht um eine konstruktive kon-
zeptuelle Dialektik, wie sie von Hegel in seiner Logik ent-
wickelt wurde, sondern um eine Dialektik der Wirklichkeit
und des Seins, die sich in der konkreten Erfahrung und im un-
mittelbaren Kontakt mit der Welt, in der wir leben, entwickelt.
Hegel selbst hat �berraschende Beispiele f�r diese in der Er-
fahrung verwurzelte Dialektik gegeben. Man denke zum Bei-
spiel an seine Analyse der Beziehung zwischen Herr und
Knecht, die zu einem Fundament der marxistischen Theorie
wurde.

Weder was die Erfahrung noch was das Leben anbelangt,
l�sst sich sinnvoll von Handlungen und Inhalten als unabh�n-
gigen isolierten Wirklichkeiten sprechen. Es gibt keine Tabelle
fester unver�nderlicher Werte genau wie es keine »Dinge« im
wahren, umfassenden Sinne gibt. Die einen und die anderen
sind rein abstrakte Schemata. In Wirklichkeit und Wahrheit
gibt es sie nur in der Zeit. Sie sind nichts anderes als die Posi-
tion und konkrete Ausrichtung des Augenblicks bezogen auf
die Vergangenheit, die Zukunft und das Ewige. Die Liebe ist
immer die Liebe einer konkreten, pers�nlichen und zeitlichen
Einheit, die durch die Liebe Kontakt mit der Ewigkeit auf-
nimmt. So l�sst sich verstehen, dass die Liebe der abstrakten
Werte an sich nichts anderes ist bzw. sein kann als eine Flucht
vor der Wirklichkeit und letztendlich vielleicht insgeheim eine
Hassbekundung. F�r die Beschreibung des lebendigen Be-
wusstseins und der darin enthaltenen Welt l�sst sich also kein
unver�nderliches Schema noch eine Tabelle erstellen.

Es leuchtet somit ein – ohne dass es sich dabei um Relati-
vismus handelt –, dass ein beliebiger Ort, eine beliebige Wirk-
lichkeit der Welt, auch die scheinbar unbedeutendste (ein
St�ck Brot, ein Blick, ein schimpfliches Kreuz …), in den Mit-
telpunkt des Universums r�cken, zum Symbol der h�chsten

184

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Dinge werden und die tiefsten Gr�nde im spirituellen Leben
des Menschen und der ganzen Menschheit bestimmen und
lenken k�nnen. Ein Blick, eine Geste, ein L�cheln kann ein Le-
ben retten oder zerst�ren. Das B�ßergewand des hl. Franziskus
hat die h�chsten W�rdentr�ger der Erde besch�mt. Alles ist
dazu bef�higt, den h�chsten Wert zu erlangen. Mit der Sub-
jekt-Objekt-Dialektik – der Verinnerlichung der Welt in der
Person – wird jeder Widerspruch in einem integrativen unauf-
haltbaren Aufstieg �berwunden.

In gewissem Sinne und m�glicherweise im tiefsten und
letzten Sinn ist die Liebe die Liebe zum Sein, einem Sein, das
insgeheim einen Sinn und eine pers�nliche Bedeutung birgt.
In der umfassenden Gegenwart des Seins hebt die Liebe den
Wert hervor, den es notwendigerweise auszeichnet, da es indi-
viduell und unersetzlich ist. Alle Liebe ist Liebe zum pers�nli-
chen, urspr�nglichen Sein und seinem un�bertragbaren Sinn.
Die Liebe personifiziert die Dinge, hebt ihre Eigenheiten her-
vor, w�rdigt und wertet sie in der F�lle ihres Seins.

Es ist daher notwendig und ganz im Sinne der großen hel-
lenischen und christlichen Tradition, eine innerliche Verbin-
dung zwischen dem Wert und dem Sein herzustellen und da-
mit den ersten als die umfassende Verwirklichung des zweiten
zu betrachten. Es gibt kein reines Sein. Das reine Sein ent-
spricht dem Nichtsein. Hegel hat das auf klare, tiefe Weise
erkannt. Um ihm seine positive konkrete Bedeutung wieder-
zugeben, muss es einer transzendentalen Betrachtung unter-
zogen werden, in welcher der Wert und das Sein, das Sein
und der Wert sich in der dialektischen Einheit des Lebens ge-
genseitig m�glich machen.

Hier erh�lt der Gegensatz zwischen der aufsteigenden
Dialektik, in der die Dinge, jedes f�r sich und gemeinsam, nach
der F�lle ihres Seins streben, und der absteigenden Dialektik,
durch die sie sich losmachen und in die Leere fallen, seine volle
Bedeutung. Durch die erste verwirklicht das Seiende seine Per-

185

Liebesdialektik

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

s�nlichkeit – sein Wesen und sein Schicksal – und erlangt eine
Funktion und einen Sinn in der kosmischen F�lle. Durch die
zweite bleibt das Seiende von sich selbst entfernt, verliert den
Glauben an seine Aufgabe, gibt seinen Platz auf, und da es nur
diesen hat, zerst�rt es sich selbst. Der Kosmos wird zum Chaos
– ein undifferenziertes oder indifferentes Sein. Das Leben ver-
liert damit seine Illusionen. Ein Leben ohne Illusion, ohne
Glauben und Hoffnung ist, was dem Tod am n�chsten kommt.
Es ist »der Weg ins Verderben«. Wer den Glauben verloren
hat, kann nicht wieder in Gnade kommen. Alles wird un-
interessant. Ein Ding ist so gut wie jedes andere. »In 50 Jahren
ist alles vorbei.« Das ist der Anfang und das Ende eines »zer-
r�tteten Lebens«.

Liebe und Intellekt

Wir m�ssen erneut feststellen, dass das intellektuelle Leben in
enger Abh�ngigkeit zum liebenden Leben steht, genau wie das
»bloße Sein« zum sinnvollen Sein, die Logik der Identit�t zur
lebendigen Dialektik, d.h., zur radikalen Bedeutung des Wor-
tes, denn das ist die urspr�ngliche Bedeutung von Logos. Von
den intensiven Strahlungen des Kosmos kennen wir unmittel-
bar nur eine, unsere eigene. Die anderen erscheinen uns zu-
n�chst als Widerst�nde oder als Pr�senzen. Nur verm�ge der
Liebe durchdringe ich sie wirklich und erfahre ihre tiefe Be-
deutung. »Vom Liebespfeil durchbohrt« ergeben sich die Din-
ge – wie der indische Elefant –, geben sich hin, offenbaren ihre
Innerlichkeit und mit der Erfahrung ihres authentischen Seins
n�hren und vervollkommnen sie unsere pers�nliche Erfah-
rung. Die Liebe er�ffnet Wege und Perspektiven. Der Intellekt
braucht Konturen, sondert und fixiert ewige Elemente in der
erhellenden Perspektive. Angesichts der brennenden Liebe
eines Franziskus wird die Welt durchsichtig und aufgrund der

186

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Transparenz offenbart sich hinter den großen und kleinen Din-
gen das Antlitz Gottes.

Urspr�nglich bedeutet Logos nicht analytische Berech-
nung sondern Sinn, lebendige Bedeutung der Worte, und nur
zweitrangig und abgeleitet syllogistische oder mathematische
Demonstration, Identit�t und ausgeschlossener Widerspruch.
Nur im liebenden Bewusstsein und in dem ihm korrelativen
Wert zeigt sich das Sein in seiner Urspr�nglichkeit. Die Wis-
senschaft ist im Grunde nichts anderes als eine »Forderung«
des Logos. Die Wahrheit ist das Ziel eines tiefen Strebens,
einer unerzwingbaren Geisteshaltung und erscheint uns als
ein Imperativ oder eine Pflicht des intellektuellen Bewusst-
seins.

Das Gesagte stellt uns in die alte, platonisch-sokratische
Tradition. Die Grundlage der Wissenschaft ist die Liebe. So-
krates erkl�rt, allein auf diesem Gebiet bewandert und erfah-
ren zu sein. Und an diesem H�hepunkt befindet sich die helle-
nische Tradition in v�lligem Einklang mit der christlichen.
N�mlich, dass »die Liebe uns geschenkt wurde, um nach-
zudenken« (Lull). Und die Weisheit h�ngt wie alles andere
von der Gnade ab, und die Vernunft – die reine Vernunft –
vom Glauben.

Im Anschluss an das Gesagte wird die Funktion des Has-
ses im Dienst der Liebesdialektik verst�ndlicher. Jeder Liebes-
akt bringt notwendigerweise einen unvers�hnlichen Hass mit
sich. Cum ira et studio. Die Liebe ist immer bewaffnet mit
einem tiefen Zorn gegen alles, was sich ihrem Sch�pferwerk
entgegenstellt, gegen alles, was dazu neigt, den Wert und spi-
rituellen Sinn der Welt zu verringern, zu zerst�ren oder zu
vernichten. Nur das B�se verdient und verlangt wirklich Hass,
und das B�se ist schlichtweg der Mangel an Liebe.

Um diesen Hass im Dienste der Liebe von der negativen
zerst�rerischen Haltung abzugrenzen, von der wir vorhin ge-
sprochen haben, habe ich f�r letztere die Bezeichnung Groll

187

Liebe und Intellekt

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

verwendet. Allein der Groll ist der Liebe entgegengesetzt. Ty-
pisch daf�r ist das Ressentiment, das von Nietzsche und Sche-
ler behandelt wird. Demgegen�ber bringt die Liebe unver-
meidlicherweise das Gef�hlskorrelat des Hasses mit sich,
gegen alles, was ein Hindernis f�r die Verwirklichung des ma-
ximalen Wertes der Person oder der geliebten Sache darstellt.
Der Freund »hasste, um lieben zu k�nnen« (Lull). In diesem
Sinne sagt Jesus, dass er »nicht Frieden, sondern Krieg« bringt,
und wirft die H�ndler gewaltsam aus dem Tempel, weil sie
»verabscheuungsw�rdig« sind, weil sie den Wert des Tempels
verf�lschen und zerst�ren und seinen Sinn aufheben.

Der im Dienst der Liebe stehende Hass erlangt eine pr�-
zise, bestimmte Funktion. Er erhellt die negativen Aspekte der
Wirklichkeit und leitet seine Energie in die Vernichtung des-
sen, was im Sein zum Nichtsein tendiert. Die Verneinung der
Verneinung f�hrt zur Bejahung. Im Gegensatz dazu ist der
Groll nur nihilistisch. Seine T�tigkeit ist wesenhaft zerst�reri-
scher Art.

Seine alleinige Gegenwart zerst�rt und vernichtet das
Sein. Und da das B�se in der Aufl�sung des Seins und seiner
Bedeutung besteht, ist der Groll selbst der Quell alles B�sen.

Der Groll ist Unordnung. Die Ordnung der Liebe ist die
Liebe. In einer Welt, in der die Liebe in aller Reinheit herr-
schen w�rde, w�re eine »Unordnung des Herzens« nicht m�g-
lich. Es gibt keine gute und schlechte Liebe. Die Liebe selbst ist
das Gute. Deshalb beschr�nkt sich der Christianismus bei der
Wesensbestimmung des obersten Seins nicht darauf, die Liebe
als seine mehr oder weniger fundamentale Eigenschaft heraus-
zustellen, sondern behauptet resolut, dass Gott die Liebe ist.

188

Ordo amoris

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

7. Moralische und p�dagogische Perspektiven

Aus dem Vorangegangenen ergeben sich h�chst wichtige Kon-
sequenzen f�r die Gesamtheit des moralischen und p�dagogi-
schen Lebens. Wir werden die systematische Darstellung die-
ser Folgerungen an anderer Stelle unternehmen. Im Weiteren
beschr�nken wir uns darauf, die Funktion der Liebe im Hin-
blick auf die Probleme der sexuellen Beziehung und der Bezie-
hung zwischen Lehrer und Sch�ler aufzuzeigen.

Liebe und sexuelle Moral

Es geht keineswegs darum, wie es heute so h�ufig geschieht,
praktische Ratschl�ge oder konkrete Verhaltensregeln f�r ein
gl�ckliches Leben zu erteilen, genauso wenig wollen wir Nor-
men oder Pl�ne zur »rationalen«Organisation desGeschlechts-
lebens aufstellen. Wir bezweifeln nicht die N�tzlichkeit dieser
Aufgaben, aber wir wollen sie den reformorientierten Sozio-
logen �berlassen. Wir nehmen uns etwas viel Einfacheres vor,
dessen unmittelbare N�tzlichkeit nicht so leicht zu pr�zisieren
ist. Wir wollen bloß ein paar Dinge kl�ren. Reine Theorie.
Aber man sollte nicht vergessen, dass im Laufe des geschicht-
lichen Lebens oftmals die Theorie der Kapit�n ist (la teoria � il
capitano).

Mit Blick auf diesen kl�renden Vorsatz werden wir ver-
suchen, in der Gesamtheit des erotischen Lebens, d.h. in den
Faktoren, die das Sexualverhalten des Menschen bestimmen,

189

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

das zu unterscheiden, was einerseits zur Ethik und andererseits
zur Liebe geh�rt.

Diese drei Faktoren – Sexualit�t, Moral, Liebe – werden
h�ufig verwechselt. Man spricht von der sogenannten »sexuel-
len Frage«, so als w�rde es sich bloß um ein Problem des Lie-
beslebens handeln. Unter dieser Bezeichnung wird sie in
Bausch und Bogen zum Haufen der ethischen Probleme ge-
worfen. Dieser schwerwiegende Fehler stellt eine der Haupt-
ursachen f�r die aktuelle Verwirrung hinsichtlich der Proble-
me des moralischen Lebens und der Liebestheorie dar.

Angesichts dieser Verwirrung ist es uns darum bestellt,
im Gef�ge des sexuellen Lebens deutlich das rein moralische
Element vom rein liebenden Element zu unterscheiden und
zu zeigen, inwiefern im sexuellen Leben Liebe und Moralit�t
ein und dasselbe sind. Beide bilden leichte und zarte Momente
wie alle spirituellen Werte, die sich in die Dinge einschreiben.
Aber der Mangel an �ußerem Gewicht rechtfertigt nicht ihre
Vernachl�ssigung, sowenig wie die Zartheit ihr Vergessen.

Am sexuellen Leben haben Faktoren unterschiedlicher
Wichtigkeit und Wirksamkeit teil. Der Arzt betrachtet die f�r
ein gesundes lebendiges Sexualleben notwendigen Faktoren
aus der Perspektive der Physiologie und Pathologie. Dabei wer-
den schwere psychologische und psychiatrische Probleme of-
fenbar, die das seelische Gleichgewicht und die geistige Ge-
sundheit gef�hrden und regulierende Maßnahmen erfordern.
Die Gesellschaft beeinflusst das Sexualverhalten und unter-
wirft es einer Vielzahl von Regeln und Zw�ngen. Begierden,
Verzweiflungen, Vergn�gungen, Interferenzen, K�mpfe, Ko-
m�dien und Trag�dien usf. sind weitere triste und wirre Mani-
festationen der Sexualit�t. Der behutsame Einsatz von P�da-
gogik und Gesetzgebung soll diesen Manifestationen eine
Bahn weisen, sie d�mpfen, lenken und erh�hen. Der wilde Le-
bensstrom wird Vertr�gen, Restriktionen, Formeln und Riten
unterworfen, die ihn beschr�nken, regulieren und f�hren. Die

190

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Freiheit, das Zusammenleben und die Justiz helfen, interferie-
ren oder ignorieren einander. Alle Spielarten der �sthetischen
Erfahrung lassen gelegentlich ihren entscheidenden Einfluss
sp�ren. Die Religion versucht, die Aspekte der erotischen Be-
ziehung anhand einer rituellen und mystischen Konsekration
zu sublimieren. Alle Werte des Lebens und Geistes sind auf
mannigfaltige Weise an der Entstehung und dem Verlauf die-
ser radikalen Aktivit�t beteiligt.

Da sind k�rperliche und seelische Krankheiten, Perversio-
nen und Laster, Leidenschaften, Hass, Verbrechen, Fehlverhal-
ten, Ungerechtigkeiten, Geschmacklosigkeiten etc. Die Patho-
logie, Psychiatrie, �sthetik, Religion, Rechtsprechung …
finden in dem Ph�nomen der Erotik ein weites Aktionsfeld.
Jede von ihnen versucht, die positiven und negativen Werte
herauszustellen, die auf den Verlauf des sexuellen Lebens ein-
wirken, um sie hinsichtlich ihrer psychophysiologischen und
sozialen Mechanismen darin zu integrieren oder daraus zu
entfernen. Man will u. a. Gesundheit, N�tzlichkeit, soziale
Harmonie, Freiheit, Gerechtigkeit, Sch�nheit, Eleganz, W�r-
de, Sittsamkeit erzielen. Von Fall zu Fall unterst�tzen oder be-
hindern sich diese Anspr�che und Vors�tze. Um alle und jeden
einzelnen dieser Faktoren zu ber�cksichtigen, ist man bestrebt,
zu einer totalen hierarchischen Sichtweise zu gelangen, die das
Leben insgesamt lebenswert machen soll.

Der moralische Wert ist bloß einer der ideellen Faktoren,
die in der Entwicklung des erotischen Lebens eine Rolle spielen
und darin ihren Einfluss sp�ren lassen. Was ist in diesem Fall
der spezifisch ethische Wert? Wann k�nnen wir sagen, dass
eine erotische Aktivit�t nicht nur gesund, optimistisch, ge-
recht, elegant oder unelegant, n�tzlich oder sch�dlich, fromm
oder gottlos, sondern zudem moralisch gut ist?

Ich w�rde kurzgefasst sagen, dass ein Sexualverhalten
immer dann moralisch gut ist, wenn es von Liebe begleitet ist.
Die Pr�senz oder Abwesenheit der typischen Liebeshaltung ist,

191

Liebe und sexuelle Moral

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

was eine erotische Beziehung als moralisch oder unmoralisch
kennzeichnet. Einer solchen Haltung entspringen die W�rde
und der Respekt, die eine derartige Beziehung legitimieren.

Der im Dienst einer Illusion stehende, liebende Geist ver-
leiht allem W�rde. Er erh�ht die unbedeutendsten Akte und
sogar die – scheinbar – abstoßendsten. Durch die Liebe werden
M�nner und Frauen zu Personen und durch die Liebe erlangt
ihr LebenW�rde und verdient Respekt. Die psychophysiologi-
schen Umst�nde werden zweitrangig, gestalten sich gegensei-
tig und arbeiten gemeinsam an der Ausbildung eines idealen
Profils. Allein das innige geistige Miteinander, das die Liebe
bedingt und f�rdert, macht aus der sexuellen Beziehung eine
personale Beziehung. Der N�chste wird als ein Selbstzweck be-
trachtet und nicht als ein Mittel zum Zweck. Und diese Bezie-
hung zwischen Personen, zwischen Wesen, die sich achten,
weil sie sich als etwas in sich Wertvolles erkennen, das die
gr�ßte R�cksicht und den behutsamsten Respekt verdient, ist
das, was die moralische Handlung ausmacht, ihr ein Wesen
und eine besondere Bestimmung gibt.

Die Formel der Pflicht

Man wird vielleicht nach der Formel einer Pflicht fragen. Ist
ein moralischer Akt m�glich, der nicht von einem Imperativ
und einer Norm geleitet ist?

Wenn wir unter Pflicht eine abstrakte und f�r alle, zu
jeder Zeit und an jedem Ort gleichermaßen g�ltige Formel
verstehen, l�sst sich nur sehr schwer aus dem bisher Gesagten
die Formulierung einer moralischen Pflicht ableiten. Aber das
muss nicht so sein. Die moralische Pflicht, also die Ordnung
des praktischen Lebens gem�ß einem Ideal der Koh�renz, Ein-
heit und Sittlichkeit, vervielfacht und individualisiert sich in
einer reichhaltigen F�lle pers�nlicher Pflichten.

192

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die Pflicht ist kein abstrakter Imperativ. Jedes Ding be-
sitzt ein immanentes Wesen, das es zu dem macht, was es ist.
Jede Person ist ein immanentes Schicksal, das der Vielheit sei-
ner Akte Einheit und Koh�renz verleiht und durch die Zeit und
die Umst�nde hindurch die Richtschnur f�r ein treues Verhal-
ten bildet. Meine Pers�nlichkeit ist nicht etwas Gegebenes und
Festes. Ich bin nicht, was ich bin. Ich bin, was ich werde. Mein
Sein ist nichts Fertiges und Vollendetes, sondern eine ewige
Verirrung, Kampf und Eroberung, Konsekration und Hingabe,
Projekt und Verlauf.

Unsere momentane Existenz ist eine dumpfe Monotonie,
die von momentanen Erleuchtungen durchbrochen wird. Die
gew�hnlichen Ereignisse des Lebens laufen st�ndig darauf hi-
naus, unsere Einheit zu zerst�ren, und versuchen, uns ihrem
chaotischenWerden, ohne Ordnung undMaß, einzuverleiben.
In jedem Augenblick m�ssen wir die Koh�renz unseres per-
s�nlichen Schicksals neu aufbauen und st�tzen, die spora-
dischen Erleuchtungen sammeln und zu einer perfekten Hel-
ligkeit f�hren.

Mit anderen Worten: Die wechselvollen Momente, die
ein Sein durchl�uft, bewirken, dass seine Bestrebungen und
Akte in Konkordanz oder Diskordanz zum koh�renten Verlauf
seiner Pers�nlichkeit stehen. Die Diskordanz kann gr�ßer oder
weniger groß sein. Je gr�ßer sie wird, umso mehr vermindert
sich die Pers�nlichkeit. Wenn die Diskrepanz eine bestimmte
Grenze erreicht, kann es sogar geschehen, dass der fl�chtige
Schein den Kern der Wirklichkeit zerst�rt und aufhebt, dass
das Ding sich aufl�st oder verloren geht. In diesem Fall h�rt
es auf, zu sein, was es ist, und wird zu etwas anderem. Und da
es nicht zu etwas anderem werden kann, ohne sich selbst zu
verneinen, l�st es sich auf und verschwindet.

Im Lauf unseres Lebens passen wir uns an die Imperative
unserer Berufung an oder entfernen uns mehr oder weniger
von diesen. In diesem Kampf um die eigene Existenz bedeutet

193

Die Formel der Pflicht

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

die Selbstaufgabe den Zerfall; mit der Entspannung einher
geht eine Verschlechterung. Wenn die Inkoh�renz zwischen
dem, was wir sagen und tun, und dem, was unser Licht ent-
h�llt, zu groß wird, verliert sich unsere Pers�nlichkeit, und da-
mit gehen wir buchst�blich »verloren«.

Daher der neue Sinn der Pflicht. Die erste Pflicht einer
jeden Person ist der Erhalt ihrer Besonderheit durch die Ver-
�nderungen und Schicksalsschl�ge des Lebens hindurch. Jeder
Person ist ihre Besonderheit als eine Treuepflicht auferlegt. An
der Grenze vermischt sich die Pflicht mit dem Sein und das
Sein mit der F�lle des Seins und des Wertes, was die Voraus-
setzung und die Konsequenz der F�lle der Liebe ist. In Wirk-
lichkeit undWahrheit heißt sein, was ich bin, sein, was ich sein
soll. Anders ausgedr�ckt: Ich soll die F�lle und den Sinn mei-
nes Seins durch die H�hen und Tiefen des Lebens hindurch
bewahren. Nur wer sich selbst achtet, ist zu dem stillen Hel-
dentum f�hig, das die Treue zu sich selbst voraussetzt.

Alles, was in mir meine eigene Aktivit�t zu verringern
sucht, meine Pers�nlichkeit und meinen Charakter zu ver-
wischen und mein autonomes Gesetz zu brechen trachtet, ist
unfertig. Meine Vollkommenheit besteht in der Treue zu mei-
nem immanenten Gesetz. Das ist dasWesen derMoralit�t. Der
moralische Akt besteht im Bewusstsein um die eigene W�rde
und die Freiheit undW�rde der anderen, die zu meiner W�rde
in einem engen, wechselseitigen Verh�ltnis stehen. Durch die-
ses Bewusstsein bewahrt der Einzelne sein Ideal und seinen
Imperativ. Die Moralit�t verschmilzt mit der Pers�nlichkeit
und die Pers�nlichkeit mit der Freiheit. Die Liebe verwandelt
die Freiheit in Knechtschaft und die Knechtschaft in Freiheit,
macht daher »die Freien zu Knechten und schenkt den Knech-
ten Freiheit« (Lull). Das Bewusstsein um die pers�nliche Ein-
heit gibt dem Leben einen Sinn und erlegt uns unausweichli-
che Pflichten auf. Wir sind f�r uns selbst verantwortlich, vor
uns und vor dem N�chsten sowie vor Gott. Allein der Sinn

194

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

dieser Verantwortlichkeit verleiht uns die W�rde, Mensch zu
sein, und bef�higt uns zu einem treuen Verhalten. Wer ein
solches Verantwortungsbewusstsein besitzt, dem k�nnen wir
vertrauen; wir k�nnen uns auf sein Verhalten verlassen, ganz
gleich wie seine Lebensumst�nde sind, ganz gleich wo er sich
aufh�lt und wie seine Situation ist, ob anwesend oder abwe-
send, ob frei oder gefangen. Wir z�hlen auf ihn.

Nat�rlich ist diese konsequente Haltung nicht mit Starr-
sinn zu verwechseln, noch die Treue mit Unflexibilit�t, Emp-
findungslosigkeit oder Hochmut. Diese Ausw�chse k�men der
schlimmsten Sorte von Pharis�ertum – der G�tzenanbetung –
und der Selbstaufgabe gleich. Die Pers�nlichkeit ist ein Wer-
den, Wandeln, ein Sichentwickeln, sie formt sich allm�hlich
und tritt vorsichtig ins Licht. Wer glaubt, vermeidet es, laut
aufzutreten. »Seid vorsichtig wie Schlangen und sanftm�tig
wie Tauben.« Je gr�ßer die Kraft, umso geringer die Prahlerei.
Aber jede Anpassung, jede pers�nliche Entwicklung l�sst die
eigene Identit�t von den Ver�nderungen unber�hrt, ist koh�-
rent, einheitlich, loyal. Wirklich ein Mensch zu sein, bedeutet,
in Einheit zu leben, ein Ideal und das Bewusstsein um eine
Aufgabe zu besitzen und zu bewahren, der Aufl�sung und
dem Verfall die Integrit�t entgegenzusetzen. Allein in der
St�rke und der Integrit�t enth�llt sich die Selbstachtung.

Aber die individuelle Pers�nlichkeit wurzelt in einer tie-
ferenWirklichkeit. Gerade weil sie ist, was sie ist, geh�rt sie zu
einer umfassenderen Wirklichkeit. Die vielen pers�nlichen
Imperative sind einer universellen Formel angeschlossen und
unterworfen, die, weil sie diese alle sammelt und enth�lt, nicht
mehr leer und abstrakt ist, sondern lebendig und konkret. Ich
bin ein Mensch, und weil ich ein Mensch bin, ist es unabding-
lich, dass ich tats�chlich ein Mensch, ein ganzer Mensch wer-
de. DieMenschlichkeit, die meineWurzel ausmacht, ist mir als
eine Pflicht aufgetragen und bildet die letzte Grundlage aller
meiner Pflichten. Die Universalit�t ist mit der tiefsten Wurzel

195

Die Formel der Pflicht

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

meiner Pers�nlichkeit verbunden. Mein Schicksal ist das
Schicksal der ganzen Menschheit. Die Treue zu mir selbst ver-
pflichtet mich unweigerlich zu einer universellen Treue. Nur
wer diese besitzt, kann darauf hoffen, eines Tages sagen zu
k�nnen: »Ich weiß, wer ich bin.«

Deshalb wurzelt jede Form von Liebe in der Selbstliebe;
alle Treue in der Treue zu sich selbst. Nur, wer sich selbst ach-
tet, ist f�hig, die Dinge und Personen als etwas Wertvolles zu
achten und ihnen gegen�ber eine leidenschaftliche ehrerbieti-
ge Haltung einzunehmen. Die Selbstverachtung f�hrt gerade-
wegs zur Selbstaufl�sung und zur Vernichtung dessen, was
einen Sinn in der Welt birgt, d.h. zur Gleichg�ltigkeit und
Niedertracht.

In der Liebe und der Treue finden Pflicht und Recht ihre
einzige legitime Rechtfertigung. Sobald sich der von der Liebe
gen�hrte Glaube verliert, stirbt die Hoffnung. Und die Welt
versinkt im verzweifelten Nichts.

Der Imperativ der Selbstachtung und der eigenen Pers�n-
lichkeit ist zugleich und wesenhaft ein Imperativ der Achtung
und Ehrerbietung vor der Pers�nlichkeit des N�chsten, die wie
meine eigene ein Selbstzweck ist und die das Recht und die
Pflicht hat, diesen Imperativ zu seiner Vollendung zu f�hren.
Das ist nur durch die Liebe m�glich. Die Pflicht und die Liebe
sind in ihrem innersten Wesen eins. Die Pflicht ist eine Funk-
tion der Liebe. Allein das liebende Bewusstsein erlaubt uns, die
Wesen als Personen zu betrachten und ihnen die F�lle ihrer
Pers�nlichkeit zu verleihen. Liebe bedeutet, sich den Personen
und Dingen als solchen und um ihrer selbst willen hinzugeben,
Erleuchtung und Freude an ihren h�chsten Werten, Treue ge-
gen�ber ihrem authentischen ganzen Sein.

Das rationale Bewusstsein – die »Gr�nde des Herzens«,
die zugleich Herzens- und Vernunftgr�nde sind – f�hrt als Im-
perativ meiner eigenen, pers�nlichen W�rde notwendigerwei-
se zur Erkenntnis der fremden Pers�nlichkeit und ihrer W�r-

196

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

de. Wir haben weiter oben gesehen, dass ich, nur wenn ich in
mir lebe, f�hig bin, in einem anderen zu leben, ohne aufzuh�-
ren, ich selbst zu sein und meine Besonderheit durch die Tat-
sache zu bewahren, dass ich den N�chsten achte und sch�tze.
Durch die Liebe und in der Liebe verleihe ich mir und den an-
deren den Rang von Personen und den Respekt, den jede Per-
son, weil sie eine solche ist, fordert. Ich best�tige mich selbst,
wenn ich mich verneine, und ich verneine mich, wenn ich mich
best�tige. »Wer das Leben retten will, der wird es verlieren.
Wer das Leben aus Liebe f�r mich gibt, der wird es finden.«
Die Pflicht wird zur Liebe und die Liebe zur Treue.

Bei diesem Kodex wird jede Zuwiderhandlung mit einer
irreversiblen Strafe geahndet. Das autonomische Gesetz ver-
langt eine nat�rliche und sofortige Strafe. Die Untreue bringt
automatisch die Vernichtung des eigenenWertes und des eige-
nen Seins mit sich. Benutzt man den N�chsten als Mittel zur
Erlangung individueller egoistischer Zwecke, betrachtet man
eine Person als ein Ding, bedeutet das, die eigene W�rde und
Pers�nlichkeit zu missachten. Sobald ich dergleichen tue, ver-
liere ich die Achtung des N�chsten und meine Selbstachtung,
halte wenig oder nichts auf mich, h�re auf, zu sein, wer ich bin,
und verwandle mich von einer Person in ein Ding, in etwas
anderes, d.h. in irgendetwas.

Der Sinn des Gesetzes

Schon in der fr�hesten Antike hat man die Ansicht vertreten,
dass alles seine eigene Natur besitzt, und diese Auffassung
wurde seitdem auf vielf�ltige Art wiederholt. Nur wenn man
seiner Natur gem�ß handelt, kann man sie erhalten und sch�t-
zen. Die spezifisch menschliche Natur ist mit der Praxis der
Liebe verbunden.

Die Liebe erleuchtet den Sinn eines Lebens, kl�rt und

197

Der Sinn des Gesetzes

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

lenkt den Verstand und die Dinge, gibt der Welt F�lle und
Transparenz. Die spirituelle Spannung, die sie voraussetzt
und n�hrt, bringt uns in den Besitz von uns selbst. Ihrer reins-
ten Quelle entspringt die Pflicht, nicht aus Zwang, sondern aus
Gnade. Sie ist selbst eine sichere unfehlbare Norm.

Was die Liebe betrifft, kann das Gesetz nur einen Sinn
haben. Die vollkommene Liebe ist ein Ausnahmezustand.
Aufgrund der menschlichen Begrenztheit verf�llt der Geist.
Die Anstrengung bringt die Erm�dung und den Verfall mit
sich. »Wir sind in Dreivierteln unserer Handlungen empi-
risch« (Leibniz). Unser Sein verl�uft st�ndig am Rande des
Abgrunds zum Nichts. Unser »Elend« und unser »Glanz« ma-
chen uns zu unbest�ndigen Wesen.

Damit wird die Erinnerung zur Pflicht; die Erinnerung an
die gesehenen Herrlichkeiten wird zum unabweisbaren Impe-
rativ, ihnen treu zu sein. Daraus leitet sich ein Sinn f�r H�rte,
Strenge und blinden Gehorsam ab, sich durch den Glauben
demmomentan abwesenden Licht bedingungslos zu unterwer-
fen. Erinnern ist wieder verinnerlichen. Die Pflicht ist eine
Herzenspflicht. »Die Liebe lebt von den Gedanken und stirbt
am Vergessen« (Lull).

Das Gesetz ist nichts anderes als das orthop�dische Kor-
sett, das die gefallenen Seelen aufrecht h�lt, die Erinnerung,
das Memento einer abwesenden F�lle. Das Gesetz ist nur sinn-
voll im Dienst der Gnade. Man muss es freiwillig einhalten,
durch die Gnade, Berufung und bedingungslose Hingabe. Das
Einfordern einer Pflicht ohne Liebe ist genau das, was die pha-
ris�ische Moral kennzeichnet.

Doch die Orthop�die allein bringt nicht die Heilung, wie
auch Rettungsringe allein nicht retten. Die Chirurgie kann
niemals eine wahre Medizin werden. Die einzige Medizin ist
das Leben selbst – »der Weg und das Leben«. Die Bek�mpfung
der G�tzen bringt neue G�tzen hervor. Es ist nicht notwendig,
das Gesetz zu bek�mpfen. Es vorauszusetzen ist die beste Art,

198

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

es zu verneinen. »Ich bin nicht gekommen, das Gesetz außer
Kraft zu setzen, sondern es zu erf�llen.« Ein Hindernis muss
nicht bew�ltigt werden. Es gen�gt, neue Wege zu suchen. Der
gefallene Baum, der den Weg versperrt, kann neue Wurzeln
schlagen und sich wieder in einen Baum und eine neue Frucht-
barkeit verwandeln. Sein stiller unsichtbarer Lebenssaft wird
zum Keim und triumphalen Trieb. Das Beschneiden ist ein ma-
kabres Gesch�ft. Die G�tzen fallen und verschwinden von
selbst in der bloßen Gegenwart des liebenden Geistes. Und
wenn sie nicht fallen, werden sie zu einer Gewohnheit, treten
in den Hintergrund und werden unsichtbar, verwandeln sich in
simple Ger�ste. Die Orthop�die wird zu einem Skelett. Man
sollte die immer exzessive Geste des K�mpfers vermeiden, kei-
nen Anlass f�r Streit und Auseinandersetzung geben. Nur be-
zeugen. Das Schlechte in der F�lle des Guten ersticken.

Die Funktion der Pflicht steht daher im Gegensatz zum
Sinn der Liebe. In der vollkommenen Liebe wird die Pflicht
�berfl�ssig und verschwindet eo ipso. Das ist die wahre Her-
renmoral, aber ganz anders als bei Nietzsche. Je mehr die Liebe
w�chst, desto verzichtbarer werden H�rte, Strenge und Aske-
se. Auf dem H�hepunkt der Liebe werden sie hinf�llig. F�r die
Liebe sind alle Wege klar, alle Perspektiven hell. Ama et fac
quod vis.

F�r die wahre Liebe ist die Treue so nat�rlich, dass schon
der Verweis darauf widersinnig ist. Sie ist eine Notwendigkeit
der eigenen �berf�lle. Sie nicht zu halten, ist schlichtweg un-
geheuerlich oder undenkbar. Die Untreue ist in ihrer ganzen
Tragweite eine S�nde gegen die (eigene) Natur und gegen
den Geist, die einzige nicht wieder gutzumachende S�nde, die
keine Vergebung zul�sst. Untreu zu sein, ist der schlimmste
aller Selbstmorde, n�mlich die Vernichtung des eigenen Seins.

199

Der Sinn des Gesetzes

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die »freie Liebe«

Nach dem Gesagten sollte die spezifische Funktion der lieben-
den T�tigkeit f�r die Gesamtheit der erotischen Erfahrung
deutlich geworden sein. Ohne die Liebe kann es keine sexuelle
Beziehung zwischen Personen geben. Andernfalls werden die
Menschen zu Tieren und die Personen zu Dingen. Nur durch
die Liebe kann es einen sexuellen Bezug zwischen M�nnern
und Frauen, die sich bewusst sind, was sie sind, geben. Und
das ist der einzige Anspruch, der an eine x-beliebige Handlung
gestellt wird, um sie moralisch integer zu machen.

Es ist deshalb ein Irrtum, die Ethik f�r alle Aspekte der
sexuellen T�tigkeit verantwortlich zu machen. Der moralische
Faktor ist zwar daran beteiligt, aber er ist nicht alles und be-
stimmt sie nicht, noch kann er allein aus sich heraus die sexu-
elle T�tigkeit lenken. Man darf nicht bei guten oder schlechten
Situationen, die nicht von der liebenden T�tigkeit abh�ngen
oder sie beeinflussen, von »Unmoral« reden. Tut man es, dann
errichtet man eine Art Tabu, das selbst dazu bestellt ist, die
klarsten Probleme zu verdunkeln und ihre s�uberliche pr�zise
Hinterfragung und L�sung zu verhindern.

Die Ethik will nur wissen, ob das liebende Moment an
der sexuellen Beziehung teilhat oder nicht, d.h., ob in ihr die
Personen voll und ganz als Personen begriffen werden, oder
in welchem Maße. Wenn die Liebe an der Vereinigung betei-
ligt ist, ist die Beziehung immer moralisch gut. Andernfalls
ist sie es nicht und kann es auch nicht sein. Der Rest – Ver-
gn�gen, Bequemlichkeit, �konomie, Gerechtigkeit, Zutr�g-
lichkeit, Vorsicht … – ist in der erotischen Beziehung unmo-
ralisch oder, wenn man so will, amoralisch. Alles erh�lt einen
Sinn und findet Rettung, wenn es sich der Liebe unterstellt.
Wenn es unterworfen und hierarchisch geordnet ist, h�rt es
auf, unmoralisch zu sein und entzieht sich im Wesentlichen
dem Bereich der Ethik. Der Moral im strengen Sinne ist es

200

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

vollkommen gleichg�ltig. Es f�llt gegebenenfalls in andere
Bereiche.

Es ist jedoch klar, dass im Leben und in den sexuellen Be-
ziehungen nicht nur ein ethischer Wert erlangt werden soll –
auch wenn dieser zu den h�chsten geh�rt bzw. alle anderen
vielleicht erst m�glich macht. Im Leben kommt eine Vielzahl
andererWerte zum Tragen, die selbst unabh�ngig von der Mo-
ralit�t sind. Um diese Werte zu erlangen, darf man die Ethik
jedoch nicht als ein Tabu behandeln. Wenn das sexuelle Ver-
halten ethisch gut ist, besagt das nicht, dass es in allen seinen
Aspekten Respekt verdient. Wenn es in anderen Aspekten
Respekt verdient, reicht das seinerseits nicht aus, damit es auch
ethisch gut ist. Die relative Wichtigkeit, die Hierarchie und die
Unterordnung der Faktoren, die im sexuellen Leben eine Rolle
spielen, stellen ein gesondertes nachgeordnetes Problem dar;
ein zweitrangiges und nicht erstrangiges, das von h�chster
Wichtigkeit ist und eine tiefgr�ndige Untersuchung fordert.
Gleichwohl handelt es sich dabei um ein soziologisches oder
die soziale Zutr�glichkeit betreffendes Problem, das uns an
dieser Stelle nicht interessieren soll.

Nicht alles, was moralisch ist, enth�lt Liebe, und nicht
jede Liebe ist unbedingt sexueller Natur. Das liebende Be-
wusstsein nimmt Anteil am sexuellen Leben sowie am �brigen
menschlichen Verhalten und Leben, oder auch nicht. Es �ber-
nimmt in jedem Fall die F�hrung, vermittelt den liebenden
T�tigkeiten eine Farbe und eine Bedeutung. Behauptet man
das Gegenteil oder setzt man es voraus, hieße das, dem Wort
Liebe einen so weiten verschwommenen Sinn zu geben, dass
damit jeder Sinn aufgehoben w�rde. Und genau das ist, was
man gew�hnlich macht, und dadurch werden die Liebesproble-
me so verworren, wie wir sie seit eh und je kennen. Hier wie
�berall und vielleicht mehr als zuvor m�ssen wir uns vor den
Vagheiten und Verwechslungen h�ten und »Klarheit und Un-
terscheidung« schaffen.

201

Die »freie Liebe«

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Aus unserem bisherigen Gedankengang ergibt sich eine
f�r die Diskussion des erotischen Problems besonders wichtige
Schlussfolgerung. Mit leidenschaftlichen Worten hat man das
F�r und Wider der sogenannten »Freiheit der Liebe« er�rtert.
Die »freie Liebe« wurde zum Stein des Anstoßes und zum
Pr�fstein. Diese endlose Diskussion gr�ndet auf dem
schlimmsten aller Missverst�ndnisse und findet allein in die-
sem seine Erkl�rung.

Wenn wir unter Liebe die geistige Eigenschaft verstehen,
die wir in dieser Studie zu beschreiben versucht haben, ist die
Liebe selbstverst�ndlich frei, und es mutet unverst�ndlich an,
wie jemand �berhaupt etwas anderes denken kann. Wollte
man ihr die Freiheit nehmen, w�rde man sie t�ten. Die Liebe
ist Geist. Und der Geist ist grunds�tzlich Freiheit. Es gibt keine
Moralit�t ohne Liebe, noch Liebe ohne Freiheit. Die Auto-
nomie ist ein wesentlicher Bestandteil des ethischen Lebens.

Aber wenn man unter »Liebe«, wie es gew�hnlich der Fall
ist, die Gesamtheit der Aktionen und Reaktionen, Tendenzen,
Instinkte und Triebe versteht, die das gesamte erotische Leben
ausmachen, wird das Problem so vielschichtig wie die Mannig-
faltigkeit der Aspekte, die dieses Leben bei seiner Entwicklung
ausmachen, und der Werte, die in ihm notwendigerweise oder
n�tzlicherweise (je nach Situation und Umst�nden) erreicht
werden sollen. In diesem Sinne l�sst sich daher nicht endg�ltig
und unbedacht von Freiheit reden. Es ist sogar unverst�ndlich,
was dieses Wort, auf einige ihrer Facetten angewandt, exakt
bedeuten soll. Neben dem moralischen Standpunkt geh�ren
zu einer Kl�rung dieser Frage die schwierigsten Probleme des
k�rperlichen und geistigen Lebens, der �konomie, des Rechts-
wesens, der individuellen und kollektiven Zutr�glichkeit oder
Zweckm�ßigkeit, der Medizin und Hygiene. Und nur eine ob-
jektive unparteiische Pr�fung kann – je nach Einzelfall und
unter Bezugnahme auf die besonderen Umst�nde und ihre
Verbindung zum Ganzen – eine Entscheidung herbeif�hren.

202

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Liebe und P�dagogik

Seit �ltester Zeit wurde immer wieder behauptet, dass die Er-
ziehung eine auf das Engste mit der Praxis der Liebe verkn�pf-
te T�tigkeit sei, und dass nur der ein wahrhafter Lehrer ist, der
sich in Liebe seinen Sch�lern zu widmen weiß. Schon in Pla-
tons Dialogen gibt sich Sokrates als der Lehrer der Liebe aus.
Die Sch�nheit des Sch�lers und die Weisheit des Lehrers sind
in Liebe vereint auf dem Weg, der sie zur Wahrheit und per-
s�nlichen Vollendung in einer Gemeinschaft von Leben und
Wissen f�hrt. Seitdem haben sich Liebe und P�dagogik nicht
mehr getrennt. Die ehrw�rdige Doktrin hat sich in einen
scheinbar evidenten Gemeinplatz verwandelt, den man nicht
mehr zu verteidigen braucht. Aus selbigem Grund hat sie all-
m�hlich ihren tieferen Sinn und die offensichtliche Grundlage
ihrer Wahrheit verloren.

Gegen diesen Gemeinplatz wurden unl�ngst die heftigs-
ten Kritiken laut. Im Weiteren werden wir versuchen, diese
Kritiken im Licht der in den vorangegangenen Kapiteln for-
mulierten Gedanken zu analysieren. Solchermaßen wird es
uns m�glich sein, den tiefen Sinn, der unserer These W�rde
und Wahrheit verleiht und sie vor jedem denkbaren Einwurf
sch�tzt, zu pr�zisieren. Auf diese Weise wird sie aufh�ren,
eine simple rhetorische Figur zu sein, und bekommt die Evi-
denz und Lebendigkeit zur�ckerstattet, die ihre urspr�ngliche
Formulierung notwendig machte.

Drei Gedanken zur Erziehung

Die Liebe kann keine p�dagogische T�tigkeit sein. Die Erzie-
hung, so hat man behauptet, tendiert und strebt danach, eine
gegebene Wirklichkeit zu verbessern, sie von ihrem Ist-Zu-
stand zu ihrem Soll-Zustand zu f�hren, die Person des Sch�-

203

Liebe und P�dagogik

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

lers mit Qualit�ten und Werten auszustatten, die er nicht be-
sitzt, wohl aber besitzen soll, und Schw�chen und Defizite sei-
ner Person auszugleichen bzw. zu beheben. Es soll sich dem-
nach um eine korrektive reformierende Disziplin handeln, die
eine bestehende Wirklichkeit verbessern will, indem sie diese
in eine andere, noch abwesende Wirklichkeit – ein zu verwirk-
lichendes Ideal – umwandelt.

Nichts liegt demWesen der Liebe ferner. Die liebende T�-
tigkeit achtet die Personen und Dinge um ihrer selbst willen
und wie sie sind, aufgrund ihrer eigenst�ndigen, pers�nlichen
Wirklichkeit. Es ist daher nicht m�glich, dass sie ihnen etwas
vermeintlich Besseres aufzwingen will. Jeder Versuch, die ge-
liebte Person oder das geliebte Ding wesentlich zu korrigieren,
unterbindet die liebende T�tigkeit. »Ganz gleich wie viele
Rechtschreibfehler der Brief der geliebten Person enth�lt –
die Fehler mindern niemals seinen Wert.« Versucht man, eine
Wirklichkeit in eine andere umzuwandeln, bedeutet das, sie als
solche zu zerst�ren. Man kann nicht vorgeben, das zu achten,
was man vernichten will. Denn in diesem Fall wertet der Erzie-
her die authentische Wirklichkeit des Sch�lers nicht oder er
sch�tzt sie geringer als das, was er ihm zum Vorbild gibt. Hier
erweist sich die Erziehung nicht als Aufgabe der Liebe, noch
kann die liebende T�tigkeit die Grundlage f�r diese Erziehung
bilden.

Eine solche Auffassung ergibt sich unseres Erachtens aus
einer unzureichenden Pr�fung dessen, was das Wesen der p�-
dagogischen T�tigkeit ausmacht. Vor dem Hintergrund dieses
Fehlers wird alles andere evident.

In Bezug auf eine Person oder eine Gruppe Menschen las-
sen sich drei grunds�tzliche Haltungen einnehmen. Aus jeder
davon ergibt sich ein anderer Erziehungsbegriff.

Zun�chst ist da der Standpunkt, dass wir eine Person auf-
grund ihrer M�ngel verbessern wollen, und deswegen ihre
Struktur und Physiognomie von Grund auf �ndern m�ssen.

204

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Demzufolge w�re die Erziehung der Prozess, durch den man
eine unfertige misslungene Wirklichkeit in eine h�here har-
monische Wirklichkeit verwandeln will. Durch diesen Prozess
und dank einer intelligenten und energischen Handlung ver-
liert eine individuelle oder kollektive Person allm�hlich ihre
mangelhafte Konstitution und wird mit einer Vielzahl von Tu-
genden, Qualit�ten und Vollkommenheiten ausgestattet. Vo-
raussetzung hierf�r ist die Pr�senz einer Wirklichkeit – die
Wirklichkeit des Kindes, Erwachsenen, eines Individuums oder
einer beliebigen Kollektivit�t – und eine vom Erzieher vertre-
tene Idee. Verglichen mit der Exzellenz dieser Idee erscheint
jene Wirklichkeit als eine rohe, formbare Materie, die sich
einer anderen Form anpassen und bestenfalls zu einer idealen
Form umbilden l�sst. Das Ideal stellt seine strahlende Reinheit
der unvollkommenenWirklichkeit gegen�ber und erweist sich
als das, was es nicht gibt, das aber mit Blick auf die gegebene,
anst�ßige Wirklichkeit zweifellos existieren sollte. Vor das
Sein stellt sich das Ideal als Pflicht. Diesem Standpunkt zufol-
ge kann die Aufgabe der Erziehung nichts anderes sein als der
unerschrockene Versuch, die Idee auf die Wirklichkeit zu pro-
jizieren, mit dem Ideal die Wirklichkeit zu durchdringen und
zu erf�llen, damit das Reale so w�rdig werde wie das Ideale.
Wenn das Leben sich dem widersetzt, bleibt nichts anderes �b-
rig, als es zu zwingen und zu verpflichten. Diese Art der Erzie-
hung ist ein disziplinierender reformierender Prozess.

Bei einer solchen Zielsetzung wird klar, dass die Liebe im
Rahmen dieser Erziehung keine Rolle spielt. Wenn ich eine
beliebige Wirklichkeit ersetzen m�chte, egal welches Ziel ich
dabei verfolge, handele ich nicht aus einer liebenden Haltung
heraus. Es ist zudem vorstellbar, dass eine solche Haltung im
�ußersten Fall auf einen mehr oder weniger schlecht verhohle-
nen Groll zur�ckgeht. Ohne eine solche M�glichkeit an dieser
Stelle diskutieren oder ausf�hren zu wollen, bleibt zu unter-
streichen, dass es sich hierbei ebenso wenig um eine wahre

205

Drei Gedanken zur Erziehung

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

p�dagogische Haltung handelt. Erziehung verlangt zumindest
Respekt. Und dem beschriebenen Erziehungsstil und -ziel liegt
keine respektvolle Haltung zugrunde.

Man kann eine zweite Stellung dem vermeintlich zu Er-
ziehenden gegen�ber einnehmen. Im Gegensatz zu der erst-
beschriebenen, scheinbar evidenten Haltung, steht das moder-
ne Denken, vornehmlich seit Rousseau. Das angenommene
Ideal ist demnach immer eine Abstraktion, eine schematische,
stereotype und sterile Abstraktion. Jeder Versuch, dieses Ideal
dem Leben aufzuzwingen, f�hrt letztendlich dazu, das Leben
dem Tod zu unterwerfen. Die angestrebte Bildung ist immer
eine monstr�se Verbildung. Das Leben wird eingeschr�nkt,
vergewaltigt und letztendlich ausgel�scht. Ein aufgezwunge-
nes Schema, das den Bestrebungen der Vitalit�t entgegensteht,
l�scht und trocknet die Lebensquellen aus, macht aus dem
Kind, dem Erwachsenen oder der Gruppe einen unbewussten,
unverantwortlichen Mechanismus. Damit die Erziehung m�g-
lich wird, ist es vor allem n�tig, dass der Erzieher die ureigene
Spontaneit�t der Person, die er zu erziehen versucht, nicht ver-
st�rt oder gewaltsam auf sie einwirkt. Folglich ist das Erste,
was man vom Lehrer in seiner Beziehung zum Sch�ler fordern
muss, dass er diesen »gew�hren l�sst«, dass ihm die Bestrebun-
gen seiner freien Entwicklung heilig sind, dass er die Entwick-
lung seiner pers�nlichen Natur bejaht und f�rdert, ohne ir-
gendein Vorurteil und ohne ein vorgefasstes Ideal. Man darf
nichts erzwingen, sondern ganz im Gegenteil gilt es, die Per-
s�nlichkeit zu befreien, Hindernisse zu beseitigen, Wege zu
bahnen, Interesse zu wecken, die kreativen Energien zu stimu-
lieren.

Im Namen des geschuldeten Respekts nehmen wir hin-
sichtlich der Wirklichkeit des Sch�lers eine passive Haltung
ein, die frei von wertenden Urteilen und jeder Art Voreinge-
nommenheiten ist. Die »Natur« hat das unver�ußerliche
Recht, ihre eigene spontane Entwicklung frei zu verwirk-

206

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

lichen, ohne Schutz noch Orthop�die. Die Funktion des Erzie-
hers beschr�nkt sich in diesem Modell darauf, die Quellen des
spontanen Lebens und seine reichhaltige F�lle zu beleuchten.

Auch diese zweite Stellungnahme scheint nicht das We-
sen der Erziehung zu erfassen, noch ist das die grunds�tzliche
Haltung, die die Liebe einnimmt. Denn bei beiden handelt es
sich um respektvolle T�tigkeiten, die aber zugleich eine Wer-
tung voraussetzen. Die Erziehung ist nur vor dem Hinter-
grund einer gewissen Auswahl, Erleuchtung und Bewertung
von Werten und Hierarchien m�glich.

Diese zwei gegens�tzlichen Blickpunkte lassen einen
Kompromiss oder ein Arrangement weder m�glich noch w�n-
schenswert erscheinen. Jede vers�hnliche Formel w�rde zu
einem banalen, unoperativen Eklektizismus f�hren, zu einem
k�nstlichen, falschen und mittelm�ßigen Verschnitt, der, trotz
aller Versuche die Spuren zu verwischen, die N�hte und Flick-
stellen nicht verheimlichen k�nnte. Um zu retten, was in je-
dem dieser Ans�tze wahr ist, bleibt uns nichts anderes �brig,
als tiefer zu graben, bis wir auf ihre gemeinsame Wurzel sto-
ßen. Von diesem neuen Standpunkt aus werden beide als ober-
fl�chliche Aspekte einer h�herenWahrheit erscheinen, als dia-
lektische und gleichermaßen notwendige Momente einer
harmonischen Einheit.

Das Leben des Lernenden darf nicht beschr�nkt und ver-
st�rt werden. Die h�chste Achtung, die dem Bewusstsein ge-
schuldet ist, ist eine unabdingliche Voraussetzung f�r jede au-
thentische Erziehung. Eine Grundvoraussetzung, damit der
Z�gling erzogen werde, ist, dass man ihn gew�hren l�sst, wie
es der p�dagogische Naturalismus verlangt. Aber diese not-
wendige Grundbedingung ist keineswegs ausreichend. Rous-
seau tut nicht zu viel, sondern zu wenig des Guten. Seine
Theorie ist nicht �bertrieben, sondern nicht radikal genug.
Tats�chlich m�ssen die Quellen des Lebens belebt und gef�r-
dert werden. Aber das Leben des Menschen beschr�nkt sich

207

Drei Gedanken zur Erziehung

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

nicht auf die Tatsache des Lebenlassens. Kein Mensch, der die-
ser Bezeichnung w�rdig ist, begrenzt sein Leben auf das Da-
hinleben. Mehr noch: Wenn wir die Dinge aufmerksam be-
trachten, stellen wir schnell fest, dass es ein solches Leben in
Wirklichkeit nicht gibt, ja dass es sich weder leicht begreifen
noch vorstellen l�sst. Auch ist die simple Feststellung der pri-
m�ren Vitalit�t eine reine Abstraktion. Der Mensch lebt im-
mer f�r etwas, das ihn anlockt, in einem unstillbaren Drang,
der ihn �ber sich hinaustreibt und sich einer Aufgabe widmen
l�sst, die das Leben lebenswert macht. Der Mensch ist keine
rein immanente Wirklichkeit, sondern eine transzendente
Wirklichkeit. Das authentische, erf�llte Leben hat unentdeckte
Gr�nde, die ihren Herzraum der Welt �ffnen.

Das ist der Unterschied zwischen der Erziehung des Men-
schen und der des Tieres. Es ist erforderlich, die Quellen des
Lebens zu n�hren, zu f�rdern. Aber Erziehen kann nicht ein-
fach in einem »Gew�hrenlassen« bestehen. Selbstverst�ndlich
muss man das Leben gew�hren lassen, aber genauso unabding-
lich ist es, Leben zu f�rdern, zu »beleben« (Coss�o), dem Sch�-
ler die erforderlichen Voraussetzungen undMittel an die Hand
zu geben, damit es ihm m�glich werde, sein Leben zu verwirk-
lichen. Das Entstehen und die freie Entwicklung von etwas, das
noch nicht existiert, was aber schon in der Lebenswirklichkeit
des Sch�lers vorgegeben ist, muss gef�rdert werden; es gilt al-
so, den grenzenlosen Reichtum seiner M�glichkeiten zu ent-
decken und zu wecken, das gesamte Leben in die F�lle seines
Seins zu bringen.

Die Wirklichkeit des Z�glings und Erziehers ersch�pft
sich nicht im schlichten Ablauf nat�rlicher Prozesse. In ihrer
Wirklichkeit enthalten sind vielf�ltige Wirklichkeits- und
Wertschichten, die in einer Tiefendimension angelegt sind.
Die Aufgabe der Erziehung besteht darin, sie offenzulegen,
ihnen G�ltigkeit und Kraft zu verleihen, sie nach vorne zu
stellen, ihr Profil herauszuarbeiten, sie gem�ß der richtigen

208

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Rangfolge zu ordnen. Die erzieherische T�tigkeit will nicht
eine Wirklichkeit durch eine andere ersetzen, noch etwas ver-
dr�ngen oder abschaffen, sondern bloß eine virtuelle, verbor-
gene Wirklichkeit zur F�lle ihres Seins und Wertes f�hren.

In diesem Punkt treffen sich Erziehung und Liebe und
verschmelzen in totaler �bereinstimmung. Sie sind nicht un-
vereinbar, sondern erg�nzen und unterst�tzen einander, sti-
mulieren und konzentrieren sich auf tiefer Ebene in der Ein-
heit einer einzigen Wesenheit. Es gibt keine Liebe ohne
Erziehung. Die alleinige Gegenwart der Liebe enth�llt und be-
leuchtet in der Welt einen unendlichen Reichtum von bis da-
hin ungeahntenWerten und bringt sie Schritt f�r Schritt in die
F�lle ihres Seins. Wer sich geachtet weiß, will sich dieser
Wertsch�tzung w�rdig erweisen und bem�ht sich, die ihm
entgegengebrachte Liebe zu verdienen. Genauso wenig kann
es eine Erziehung ohne Liebe geben. Erziehen heißt, mit be-
hutsamem Blick die Talente und F�higkeiten des Sch�lers zu
entdecken und die notwendigen Anstrengungen zu unterneh-
men, damit sie effektiv werden k�nnen, ihn in die F�lle des
Seins zu bringen und zum Sklaven seines eigenen immanen-
ten Gesetzes zu machen. Auf diese Weise wird die Berufung
entdeckt, der Charakter gebildet und die Pers�nlichkeit ge-
formt.

Erziehung ist Liebe

Gegen die Behauptung, dass die Liebe der Mittelpunkt der p�-
dagogischen T�tigkeit ist, wurde ein zweiter Einwurf vor-
gebracht. Die Liebe n�hme zwar an der Erziehung teil, aber
ihre Funktion in diesem Bereich sei vollkommen verschieden
und der entgegengesetzt, die man ihr zuschreibe. Es heißt, der
Lehrer m�sse den Sch�ler lieben und die Effizienz seiner Ar-
beit stehe in direktem Verh�ltnis zur Intensit�t dieser Liebe.

209

Erziehung ist Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die Richtung der liebenden Bewegung m�sse demnach umge-
kehrt werden: Nicht der Lehrer liebt oder soll den Sch�ler lie-
ben, sondern der Sch�ler den Lehrer.

Wegen der Grundlagen, die eine Liebesbeziehung aus-
zeichnen, kann der Lehrer seinen Sch�ler nicht lieben. Die Lie-
be ist immer eine Bewegung, die von dem ausgeht, was weni-
ger ist und weniger wert ist, zu dem, was mehr ist und mehr
wert ist, von den geringerenWerten zu den h�heren, von dem,
was keinen Wert besitzt, zu dem, was wertvoll ist. Und es ist
offenkundig, dass das Kind oder der Sch�ler insgesamt be-
trachtet geringer ist als der Lehrer. Es ist daher nicht sinnvoll,
diesem eine Liebe aufzuzwingen, die unm�glich ist, oder ihn
zu einer Liebe verpflichten zu wollen, zu der er gar nicht f�hig
ist. Der Lehrer kann und darf nicht lieben. Seine Aufgabe ist
genau das Gegenteil: Er soll nicht lieben, sondern im Sch�ler
die Zuneigung und Liebe entfachen, die immer die h�heren
Wirklichkeiten bewirken, um auf dieseWeise seine Steigerung
zu immer h�heren Werten zu erreichen. Lehrer ist, wer durch
seine alleinige Gegenwart die reinsten Bestrebungen der Per-
sonen in seinem Umkreis auf sich zieht.

Diese paradoxe Behauptung kann zu den schlimmsten Irr-
t�mern Anlass geben. Erstens, weil es zumindest zweifelhaft
ist, ob der Lehrer immer und in allen Dingen den Sch�ler �ber-
fl�gelt. Dieser verf�gt n�mlich �ber Werte, die sich nirgends
mit solcher Vollkommenheit verwirklicht finden. Die Jugend
und Kindheit sind durch Sch�nheit, Unschuld, Spontaneit�t,
Freude, Geschicklichkeit, Lebenskraft … ausgezeichnet. Und
diese Werte verdienen, f�r sich genommen und ohne Bezug
auf anderes, Liebe und Respekt. Die J�nglinge liebten Sokrates
wegen seiner Weisheit. Sokrates liebte die J�nglinge wegen
ihrer Sch�nheit.

Aber auch wenn wir davon absehen und voraussetzen,
dass der Lehrer den Sch�ler, der Erwachsene die Jugendlichen
– zumindest was ihre Gesamtheit betrifft – �berfl�gelt, ist der

210

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Einwurf, der uns hier besch�ftigt, trotzdem nicht richtig. Es ist
nicht gerechtfertigt zu sagen, dass die Liebe sich immer und
zwingend auf h�here Werte und vollkommenere Personen
und Dinge richtet, zum Nachteil der im Vergleich dazu gerin-
geren oder mit einem bescheideneren und gem�ßigteren Profil
versehenen. Das haben wir vorhin mit h�chster Deutlichkeit
gesehen. Ansonsten ließe sich nicht von der Liebe der Eltern
f�r ihre Kinder sprechen oder der Liebe Gottes zu den Kreatu-
ren. Denn schwerlich lassen sich h�here Formen der Liebe fin-
den.

In Wirklichkeit existiert bzw. kann eine legitime Liebe
von h�heren Dingen und Personen zu geringeren Dingen und
Personen existieren, also zu dem, was keine positiven Werte
aufweist oder sie nur in geringf�gigem Maß besitzt. Ihr Man-
gel bedeutet nicht, dass sie keineWertsch�tzung verdienen. Im
Gegenteil, da sie noch keinen Wert haben, sind sie wesenhaft
w�rdig, einen solchen zu erlangen, sie verdienen und fordern
vielleicht sogar eine reinere Liebe. In diesem Sinne gibt es
nichts auf Erden, was nicht Liebe verdiente; die geringsten
Dinge nicht weniger als die h�chsten. Und es hieße, die voran-
gegangenen Erl�uterungen und die Liebe verkehrt deuten,
wollte man dieser ausschließlich ein Interesse f�r die h�chsten
Werte unterstellen, einzig und allein weil diese so sind, bei
gleichzeitiger Ablehnung und Vermeidung der bescheidenen
und geringen Dinge. Die Liebe unterscheidet nicht zwischen
M�chtigen und Machtlosen, Großen und Kleinen. Sie sucht in
jedem Wesen die Werte, die es besitzt oder w�rdig und f�hig
ist, zu besitzen, entdeckt darin verborgene Werte und Gaben.
Sie r�umt jedem das ihm zustehende Verdienst ein, und zwar
in h�chstem Maße, und sie zielt darauf ab, seine h�chsten Ei-
genschaften in den Mittelpunkt zu stellen, damit diese von
dort aus die �brigen Komponenten zur Bildung seiner Pers�n-
lichkeit st�tzen. Durch die Gegenwart der Liebe erh�lt alles
W�rde und erlangt mit Anstand seinen Platz in der W�rde-

211

Erziehung ist Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ordnung. Wie wir gesehen haben, ist die Liebe keine vage Ge-
f�hlsbewegung auf die niedrigen und bescheidenen Wirklich-
keiten zu, nur weil sie solche sind. Aber sie vermeidet diese
auch nicht. Der liebende Blick rettet durch Ber�hrung. In der
Gegenwart der Liebe erh�lt alles Wert und eine besondere, un-
�bertragbare Bedeutung im Kosmos und vor Gott. Die Liebe
geht in der Tat vom Niedrigen zum H�chsten, vom Dunkel
zur Helligkeit. Aber eben das setzt die F�higkeit voraus, das
Geringe und Niedrige zu lieben, als einziges Mittel, es zu er-
h�hen und w�rdig zu machen.

Zuletzt sollte nicht vergessen werden, dass die Liebe ge-
w�hnlich gegenseitig ist und die vollkommene Liebe notwen-
digerweise die Gegenliebe fordert. Daher l�sst sich Liebe nicht
auf Vortrefflichkeit gr�nden. Ihr reziproker und wesenhaft
dialektischer Charakter verbietet das. Wie ließe sich sonst in
jedem einzelnen Fall sagen, wo die Vortrefflichkeit liegt, und
wie ließe sich der Sinn und die Richtung der Liebesbewegung
bestimmen? So wie es keine Sch�ler gibt, die immer Sch�ler
bleiben, so gibt es auch wenig Lehrer, die immer Lehrer sind.
Die Liebesbewegung und die korrelative erzieherische Leis-
tung fallen und fließen zur�ck auf den, der sie bewirkt. Im Er-
ziehungsprozess erzieht sich der Erzieher. Jeder Lehrer, der
dieses Namens w�rdig ist, ist zugleich und wahrhaftig der
Sch�ler seiner Sch�ler. Die p�dagogische Dialektik ist in allen
ihren Aspekten eine Liebesdialektik.

Nat�rlich soll der Lehrer Liebe erwecken. Seine Wirk-
samkeit wird durch die Liebe bestimmt, die er entfacht. Er
muss im Sch�ler die ganze Macht des Liebesdrangs ausl�sen.
Aber es ist schwer zu begreifen, wie man Liebe entfachen soll,
ohne zu lieben. Die Gegenwart eines h�heren Wesens kann
Bewunderung und Respekt ausl�sen. Das allein reicht nicht
aus, um Liebe zu bewirken. Die Bewunderung ist die ehrerbie-
tige Verneigung vor einem anderen Sein und seinen h�heren
Qualit�ten. Das setzt ein Vorwissen dieser Qualit�ten voraus.

212

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Man bewundert eine Person wegen ihrer Sch�nheit, ihres Ta-
lentes, ihrer Weisheit, ihrer Kraft. Diese Qualit�ten sind im
Vorfeld bekannt, mit dem vollen Bewusstsein ihrer Natur
und Vortrefflichkeit. Unter gewissen Voraussetzungen, die
wir hier nicht ausf�hren k�nnen, kann sich die Bewunderung
in Respekt umwandeln. Aber unter anderen Umst�nden und
aufgrund anderer Mechanismen kann sie auch in Ressenti-
ment oder Neid ausarten.

Nicht so die Liebe. Die Liebe ist, wie wir gesehen haben,
dem Wissen voraus- und vorangestellt. Die Liebe setzt das
Wissen nicht voraus, sondern ist seine Vorbedingung. Die Lie-
be wurde »geschaffen, um nachzudenken« (Lull); nicht das
Denken, um zu lieben. Grunds�tzlich setzt sie nicht die Er-
kenntnis von Werten, ganz gleich welcher Art, voraus. Die
Vernunftgr�nde haben keine Wirkung auf sie. Sie wird allein
durch das Herz bestimmt. Die Liebe zu einer Person ist nie-
mals die Folge einer vorangehenden, sorgf�ltigen Abw�gung
ihrer St�rken und Schw�chen, sondern unmittelbare Intuition
ihres radikalen bedingungslosen Wertes, unteilbare W�rdi-
gung ihrer Pers�nlichkeit mit allen ihren Vorz�gen, und den
davon sich ableitenden Freuden, mit allen ihren Fehlern, und
den dadurch entstehenden Schmerzen. Die Liebe entsteht
nicht durch die Anerkennung einer Vortrefflichkeit. Die Liebe
hat grunds�tzlich nichts mit den Prozessen zu tun, die zu einer
bewundernden oder respektvollen Haltung f�hren (auch wenn
diese Prozesse gelegentlich zu ihrer Entstehung beisteuern).
Die Liebe l�sst sich nicht allein durch das Prahlen mit der ei-
genen Vortrefflichkeit hervorrufen. Das kann f�rderlich sein,
aber genauso kann es Hass oder Verachtung bewirken.

Nur Liebe erzeugt Liebe. Nicht die hervorragenden Ei-
genschaften eines Wesens erzeugen Liebe. Eine Person kann
die h�chsten Vorz�ge in H�lle und F�lle besitzen, zugleich je-
doch durch andere Aspekte abstoßen. Weder die Weisheit noch
die Kraft noch k�nstlerische oder technische F�higkeiten sind

213

Erziehung ist Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ausreichend, um Liebe zu erzeugen. Die Gegenwart allein ge-
n�gt. Genau wie die Eleganz des wahrhaft Eleganten und die
Tugend des wahrhaft Tugendhaften nicht sichtbar oder auff�l-
lig sind, noch zur Schau gestellt werden, gibt es eine unsicht-
bare Tugend, die anzieht und Liebe bewirkt. Diese Tugend ist
die Liebe. Derjenige entfacht Liebe, der sich aus freien St�-
cken, aus Gnade und durch Gnade hingibt, der auf seinem
Weg die F�lle seines geistigen Lebens �ber den N�chsten aus-
sch�ttet. Noch einmal: Die Gegenseitigkeit ist die Bedingung
f�r die Liebe und jede effiziente und ernsthafte Erziehung.
»Geliebter, im Gef�ngnis der Liebe verliebst du uns mit deiner
Liebe« (Lull).

Der alte Gemeinplatz sollte daher aufrechterhalten wer-
den: Der Quell der Erziehung ist das liebende Bewusstsein. Er-
ziehen heißt lieben. Nur wenn wir die Personen mit der Ver-
nunft der Liebe betrachten, k�nnen wir sie in die F�lle ihres
Seins und Wertes bringen.

214

Moralische und p�dagogische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Nachwort

Mit Ende des 19. Jahrhunderts kommt es in Spanien zu einer
Renaissance der Philosophie. Wichtig f�r diese Entwicklung ist
die Ann�herung verschiedener spanischer Denker an die deut-
sche Kultur.1 Man denke hierbei an den Begr�nder des Krau-
sismo, Juli	n Sanz del R�o, und seinen Aufenthalt 1844 an der
Universit�t von Heidelberg oder an Ortega y Gasset, der ab
1904 unter anderem bei Hermann Cohen und Paul Natorp in
Marburg studierte.

Die Bl�te der spanischen Philosophie zieht sich �ber die
ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts bis zum Ausbruch des
B�rgerkriegs 1936. Die ethischen, sozialen und politischen
Grundlagen des Landes sollen unter dem Zeichen eines auf-
gekl�rten Humanismus von Grund auf erneuert werden. Die
Lager scheiden sich in Kritiker des Positivismus und Gegner
des Neokantianismus. Zugleich bilden Dilthey und Scheler
einen guten N�hrboden f�r die Auseinandersetzung mit Ver-
tretern der Lebensphilosophien und der Ph�nomenologie.
Auch der Existenzialismus findet in Miguel de Unamuno
einen Vorl�ufer auf spanischem Boden.

Geografisch betrachtet konzentriert sich die philosophi-
sche T�tigkeit auf den Gebieten der historischen Antagonisten
Kastilien und Katalonien, n�mlich in den traditionsreichen
Universit�tsst�dten Madrid und Barcelona. Die »Schule von
Madrid« wird von Ortega y Gasset angef�hrt und versammelt

215

1 J. L. Abell	n (1998): El exilio filos�fico en Am�rica. Los transterrados de
1939, Madrid: Fondo de Cultura Econ
mica, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Denker wie Garc�a Morente, Xavier Zubiri, Jos� Gaos und Ma-
r�a Zambrano. Die »Schule von Barcelona« st�tzt sich nicht auf
einen Vorreiter oder ein Gr�ndungsdatum. Sie beruft sich auf
einen katalanischen Geist mit alten historischen Wurzeln, der
vom Libre de Saviesa (13. Jahrhundert) �ber Ram
n Lulls Li-
bre de Blanquerna, die Dichtung Ausi�s Marchs bis zu Jaume
Serra Hunter reicht. Zur »Schule von Barcelona« werden Jau-
me Serra Hunter, Joaqu�n Xirau, Eduardo Nicol, Jos� Ferrater
Mora und Juan Roura-Parella gez�hlt.

Joaqu�n Xirau Palau wird 1895 in Figueres, in der katala-
nischen Provinz Girona, geboren. Er studiert Philosophie und
Rechtswissenschaften an der Universit�t von Barcelona und
macht in beiden F�chern 1917 die Staatsexamina. Es folgen
zwei Doktorarbeiten zu Leibniz (Leibniz. Las condiciones de
la verdad eterna, 1921) und Rousseau (Rousseau y las ideas
pol�ticas modernas, 1923).

Nach Studien- und Lehraufenthalten in Paris und Cam-
bridge nimmt Xirau ab 1929 die Lehre an der Universit�t von
Barcelona auf, ist aktives Mitglied der »Vereinigten Sozialisti-
schen Partei Kataloniens« und �bersetzt in dieser Zeit bedeu-
tende Werke franz�sischer, deutscher und englischer Philoso-
phen: J. Lachelier, B. Russel, Descartes, W. Jaeger, A. Messer.
Um ihn schart sich eine Gruppe Anh�nger und Sch�ler: Bofill,
Ferrater Mora, Nicol und Roura Parella. Teils auf Spanisch,
teils auf Katalanisch schreibt er seine ersten Abhandlungen
zu Descartes und dem modernen subjektivistischen Idealis-
mus, �ber den Sinn der Wahrheit sowie eine Einf�hrung zu
Fichte.

Nach der Niederlage der Republikaner flieht Xirau am
Ende des spanischen B�rgerkriegs nach Frankreich. Auf Ein-
ladung der Casa de Espa
a und unter der Schirmherrschaft
des mexikanischen Pr�sidenten L	zaro C	rsenas findet Xirau
– wie viele andere spanische Intellektuelle – eine neue Heimat

216

Nachwort

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

in Mexiko. Dort �bernimmt er 1939 den Lehrstuhl f�r Phi-
losophie zuerst an der Universidad Nacional de M�xico und
ein Jahr sp�ter am Liceo Franco-Mexicano.

1946 stirbt Xirau bei einem Straßenbahnunfall in Mexi-
ko-Stadt.

Das Werk des katalanischen Philosophen bildet eine Synthese
der abendl�ndischen Tradition, die von Ram
n Lull, Juan Luis
Vives, dem Krausismo und dem sozialistischen Humanismus
bis hin zu Husserl, Bergson und Max Scheler f�hrt.2 Hin-
zuzuf�gen sind die Quellen der klassischen Antike, vornehm-
lich Platon, die Kirchenv�ter, hier Augustinus, und Descartes’
Discours de la m�thode, den der Philosoph ins Spanische �ber-
tr�gt. Xirau kritisiert die Dingbezogenheit des klassischen On-
tologismus und stellt in den Mittelpunkt seiner Philosophie
das Individuum.

Mit Blick auf die vorherrschenden Geistesstr�mungen
seiner Epoche moniert Xirau den Triumph eines brutalen Na-
turalismus, der sich einzig und allein auf die Kr�fteverh�ltnis-
se zwischen Individuen, Klassen und Nationen st�tzt. Die
Zeitzeichen – moralische Richtungslosigkeit, allgemeiner
Werteverfall, Reduktion der Wahrheit auf N�tzlichkeit – wer-
den von Xirau als Warnsignale f�r ein drohendes Chaos gele-
sen. Ein subjektivistischer Relativismus, der jede Handlung
und alle Ideale rechtfertigt, hat die alte Welt der ewigen Werte
ersetzt. Pragmatismus, Vitalismus und Neopositivismus sind
laut Xirau symptomatische Erscheinungen dieses selbstzerst�-
rerischen Relativismus.

Vor diesem Hintergrund betrachtet haben Xirau zeit sei-
nes Lebens zwei Problemkreise besch�ftigt: einerseits die Ver-
ortung der Liebe im Zusammenhang mit einer Wertehierar-

217

Nachwort

2 R. Guy (1976): Axiologie et m�taphysique selon Joaqu�n Xirau, Toulouse:
Universit� de Toulouse-Le Mirail.

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

chie, andererseits die Rettung der Wahrheit vor ihrer Verf�l-
schung durch den modernen Utilitarismus und Relativismus.
Seiner These zufolge k�nnen beide Probleme durch eine auf
der fruchtbaren Dialektik von Logos und Eros, Liebe und Intel-
lekt gr�ndenden Gesamtschau der Wirklichkeit gel�st werden.

Xirau ist als »Philosoph der Liebe« in die Geschichte der spa-
nischen und lateinamerikanischen Philosophie eingegangen.3

In der im mexikanischen Exil ver�ffentlichten Schrift Liebe
und Welt (1940) liegt Xiraus Denken in ausgereifter Form vor.
In diesem jetzt erstmals in deutscher Sprache vorliegenden
Buch unternimmt der Autor den Versuch, das Wesen und die
Bedeutung der paganen und christlichen Liebe anhand von
Schl�sselmomenten der Philosophiegeschichte zu deuten, um
schließlich die ontologischen Grundlagen seiner eigenenWelt-
anschauung darzulegen.

Er beginnt seine Untersuchung mit der Beschreibung des
griechischen Eros und seiner Verbindung zum Logos. Beide
sind Ausdruck derselben Welt. »Eros und Logos sind korrelati-
ve Aspekte derselben Wirklichkeit.« Tats�chlich entspringt die
Erkenntnis dem erotischen Trieb: In der aufsteigenden Bewe-
gung wirkt Eros als ordnende bildende Kraft; der Logos durch-
dringt die unf�rmige Materie. Die tiefere und vollst�ndigere
christliche Idee der Liebe (Agape, Caritas) setzt der endlichen,
begrenzten Wirklichkeit der paganen Welt die unendliche, un-
begrenzte Wirklichkeit der personalen Innerlichkeit entgegen.
Mit der Sch�pferkraft des Seelenlebens ist die Vollendung des
Seins nicht mehr in einer h�heren Universalit�t, sondern in
der inneren F�lle zu suchen. Das Verh�ltnis vom Sein zum
Wert wird von Xirau als relational begriffen. »Das Sein ist dy-
namisch und existiert nur in Bezug zumWert. Diese Bezogen-

218

Nachwort

3 M. Duran, W. Kluback (1994): Reason in Exile. Essays on Catalan Philoso-
phers, New York: Peter Lang.

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

heit ist wechselseitig. Das Zusammenspiel von Sein und Wert
bewirkt, dass das Sein lebendig wird und derWert Objektivit�t
erlangt.«

Was die geistigen und kulturellen Werte der abend-
l�ndischen Zivilisation betrifft, stellt sich Xirau gegen den
Anspruch der Wissenschaft auf Allgemeing�ltigkeit ihrer ra-
tionalen Gesetze. Im Gegensatz zum wissenschaftlichen
Standpunkt, der darauf abzielt, die Wirklichkeit anhand der
Maßst�be von Einheit und Identit�t zu erkl�ren und damit zu
ihrer Reduktion f�hrt, sei es Aufgabe der Philosophie, die Ge-
samtheit der Erfahrungen und des Lebens zu erfassen.

Die »reine Liebe« stellt eine spezifische irreduzible Wirk-
lichkeit dar, deren ontologischer Charakter durch vier Merk-
male auszeichnet ist:
a) Die F�lle des Seelenlebens ist Quelle und Ziel der Liebe. Die

Liebe ist nicht, wie Nietzsche propagiert, eine Schw�che,
sondern eine Tugend der Starken. Sie ist keine Leidenschaft,
denn diese ist passiv und wird durch Einfluss und Anste-
ckung erzeugt. Demgegen�ber ist die Liebe Aktion, Initiati-
ve und Spontaneit�t. »Sie beruht auf einem tiefen Bed�rf-
nis des Geistes, der sich ausdehnt und in der Ausdehnung
seine h�chste Befriedigung erf�hrt.«

b) Der liebende Blick ist alles andere als blind. Er offenbart
Sinn und Wert der Dinge und Personen. Das liebende Be-
wusstsein setzt die h�chsten Werte und besten Eigenschaf-
ten an erste Stelle. Die Seherkraft der Liebe bewirkt die hie-
rarchische Unterordnung des Niedrigen unter das H�chste:
Sie verschließt nicht die Augen vor den Fehlern oder nega-
tiven Eigenschaften, sondern stellt diese in den Dienst von
etwas H�herem. Deshalb steht die intellektuelle Vernunft
in enger Abh�ngigkeit zur Herzensvernunft.

c) Die Liebe ver�ndert die Wirklichkeit und f�hrt zu einem
neuen bzw. erneuerten Leben. Sie wirft auf die geliebte Per-
son oder das geliebte Ding einen hellen Schein, der sie er-

219

Nachwort

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

h�ht und in ihrer unversehrten Reinheit hervorbringt. An-
hand der Illusion, die von Xirau als ein L�uterungs- und
Aufstiegsprozess verstanden wird, vermag die Liebe im Ob-
jekt ihrer Anschauung eine h�here, weil tiefere und kom-
plexere Wirklichkeit aufzudecken.

d) Die Liebe fordert Respekt und Bejahung des anderen in sei-
ner Anders- und Selbstheit. In der Verschmelzung, der Uni-
on der Liebe, h�rt keine Person auf zu sein, was sie ist. Auf
der Grundlage des christlichen Begriffs der freien auto-
nomen Person versteht Xirau die liebende Vereinigung als
das Zusammenspiel zweier Welten in einer: »Zwei Welten
verbinden sich und beleuchten durch ihre wechselseitige
Aktion die geheimsten Winkel ihrer pers�nlichen Inner-
lichkeit.«

Im letzten Kapitel von Liebe und Welt untersucht der Philo-
soph die Rolle der Liebe aus p�dagogischer Sicht. Wie in vielen
seiner Schriften geht es Xirau auch diesmal darum, einen
Grundgedanken der bekannten »Instituci
n Libre de Ense
an-
za« fortzuf�hren und weiterzuentwickeln: Die Philosophie ist
eine charakterbildende Kraft, die zur Formung einer freien ei-
genst�ndigen Pers�nlichkeit verhilft. Ihr Auftrag ist es, einen
entscheidenden Beitrag zur geistigen und ethischen Erneue-
rung Spaniens zu leisten. In einem R�ckblick auf den Krausis-
mo erkl�rt Xirau, dass diese Reformbewegung »die unerh�rte
Renaissance der spanischen Kultur der letzten f�nfzig Jahre
und das Wunder der Republik bewirkt« habe.4

Die p�dagogische Theorie Xiraus basiert auf seinen Ideen
zur Axiologie und Metaphysik. Seine eigene Lehrt�tigkeit, so
berichten seine Sch�ler, umfasste immer auch die M�eutik.
Die Wissenserweiterung ist nur ein Teil der Erziehungsauf-

220

Nachwort

4 J. Xirau (1944):Manuel B. Coss�o y la educaci�n en Espa�a, Mexiko-Stadt: El
Colegio de M�xico.

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

gabe. Entgegen dem rousseauschen Bildungsideal soll der
Sch�ler nicht ungest�rt in seinem Leben bleiben. Es ist die
Aufgabe des P�dagogen, den Lebensquell aktiv zu f�rdern
und zu n�hren. Der Geist soll belebt, der grenzenlose Reich-
tum der Innerlichkeit eines Menschen entdeckt und das ge-
samte Leben in die F�lle seines Seins gebracht werden.

In diesem Sinne ist Erziehen eine besondere Form des
Liebens und Lieben eine Methode des Erziehens. Der Lehrer
soll im Sch�ler Liebe entfachen, denn die Liebe ist demWissen
vorangestellt. Xirau zitiert in diesem Zusammenhang Ram
n
Lull: »Die Liebe wurde uns geschenkt, um nachzudenken.« Die
gesetzm�ßige Gegenseitigkeit der Liebesbewegung bedingt,
dass die p�dagogische Leistung auf ihren Urheber zur�ckwirkt:
»Im Erziehungsprozess erzieht sich der Erzieher. Jeder Lehrer,
der dieses Namens w�rdig ist, ist zugleich Sch�ler seiner
Sch�ler. Die p�dagogische Dialektik ist in allen ihren Aspekten
eine Liebesdialektik.«

Charlotte Frei

221

Nachwort

https://doi.org/10.5771/9783495997314 - am 16.01.2026, 08:37:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	1.  Die pagane Liebe
	Die zwei Reiche
	Vom Nichtsein zum Sein
	Die platonische Liebe
	Der kosmogonische Eros

	2.  Die christliche Liebe
	Das Seelenleben. Die Person
	Gott ist alles in allen
	Rettung durch Gnade
	Zwischen Liebe und Logos

	3.  Die intellektuelle Gottesliebe
	Die intellektuelle Vernunft
	Drei Forderungen
	Die anthropomorphische Illusion
	Die höchste Einheit
	Übergang zum Naturalismus

	4.  Die Liebe und die positive Wissenschaft
	Auflösung der Liebe
	Die Wissenschaft und das Leben
	Die Wahrnehmung und ihre Ansprüche
	Die naturalistische Abstraktion
	Grenzen ihrer Legitimität
	Abstraktion und Fiktion
	Die konkrete Wirklichkeit

	5.  Das Liebesbewusstsein
	Formbestimmung: das Liebesbewusstsein
	Überfluss des Seelenlebens
	Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge
	Die liebende Illusion
	Neues oder erneuertes Leben
	Gegenseitigkeit. Verschmelzung
	Einwürfe: das Phänomen der Ambivalenz
	Liebe, Verlangen, Vergnügen
	Die »reine Liebe«

	6.  Ordo amoris
	Die Liebe und die Hierarchie der Werte
	Sein durch Bezug
	Sein und Objektivität
	Das Bewusstsein
	Innen und Außen
	Die personale Innerlichkeit
	Liebesdialektik
	Liebe und Intellekt

	7.  Moralische und pädagogische Perspektiven
	Liebe und sexuelle Moral
	Die Formel der Pflicht
	Der Sinn des Gesetzes
	Die »freie Liebe«
	Liebe und Pädagogik
	Drei Gedanken zur Erziehung
	Erziehung ist Liebe

	Nachwort

