
148

Adornos Mimesis
Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk

Die akademisch-philosophische Diskussion über das Denken von Theo-
dor W. Adorno ist seit mehreren Jahren abgeflaut. Denn zu den meisten 
der Themen, die uns heute bewegen, kann er wenig beitragen. Der Suhr-
kamp-Verlag und das Adorno-Archiv haben durch ihre Politik der Mu-
sealisierung diese Entwicklung befördert. Aber Adorno ist auch selbst für 
seine sinkende wissenschaftliche Relevanz verantwortlich. Denn aus the-
oriestrategischen, ja man kann sagen: aus ideologischen Gründen hat er 
eine Reihe von Positionen, sogar ganze philosophische Disziplinen abge-
lehnt: Hermeneutik, Anthropologie, Ethik. Seine getreuen Anhänger be-
mühen sich, diese Verdikte zu beachten, und schreiben über Adorno fast 
nur in den Begriffen Adornos. Umso mehr sind die Forschungsarbeiten 
zu loben, die seine versteckten Beiträge zu den verschmähten Disziplinen 
rekonstruieren.1 Ein weiteres Problem ergibt sich aus den hegelmarxisti-
schen und freudianischen Prämissen Adornos, die in dieser Form heute 
kaum noch zu vertreten sind. Im Folgenden möchte ich zeigen, dass ei-
ner seiner interessantesten Begriffe, Mimesis, ganz auf diesen Rahmen, 
nämlich eine totalisierende negative Gesellschaftstheorie und einen spe-
kulativen Naturalismus, zugeschnitten ist.2 

1. Was ist Mimesis?

Leider gibt es zum Substantiv ›Mimesis‹ kein entsprechendes Verb; 
auf ein solches kann man jedoch schwerlich verzichten, da meist eine 

1		  Für den Bereich der Ethik waren wegweisend Schweppenhäuser, Ethik nach 
Auschwitz (1993) und Wischke, Kritik der Ethik des Gehorsams (1993). 

2		  Die Schriften Adornos werden im laufenden Text durch Siglen angegeben, 
und zwar in der Regel nach seinen Gesammelten Schriften (1971ff.), Ab-
kürzung TWA, mit Bandnummer und Seitenzahl. Eigene Siglen haben die 
Hauptwerke Adornos: 

		  • ND = Negative Dialektik (²1967 = TWA VI);
		  • ÄT = Ästhetische Theorie (posthum 1973 = TWA VII);
		  • MM = Minima Moralia (mit Nummer des jeweiligen Aphorismus, 1951 = 

TWA IV);
		  • DdA = Dialektik der Aufklärung (1944/47, zitiert nach der besten Aus-

gabe im Rahmen der Gesammelten Schriften von Max Horkheimer, Bd. 5, 
1987).

		  Außerdem beziehe ich mich auf den Briefwechsel mit Walter Benjamin 
(1994) und die Vorlesung »Probleme der Moralphilosophie« (1963/1996).

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


149

Verhaltensweise gemeint ist (›sich mimetisch verhalten‹), die auf einer 
entsprechenden Fähigkeit beruht, dem mimetischen Vermögen. Meistens 
benutzt man Ausdrücke wie ›nachahmen‹ oder ›darstellen‹. Ein Grenz-
fall von Mimesis ist es, wenn ein Mensch sich selbst darzustellen ver-
sucht, etwa seine innere Befindlichkeit anderen gegenüber ausdrücken 
möchte. Zum Zwecke einer besseren Übersichtlichkeit kann man des-
halb unterscheiden:

• 	Mimesis in Bezug auf die objektive Welt (zum Beispiel Naturereignis-
se): Darstellung 

• 	Mimesis in Bezug auf die soziale Welt (zum Beispiel andere Men-
schen): Nachahmung

• 	Mimesis in Bezug auf die subjektive Welt (zum Beispiel Gefühle): Aus-
druck

Der Begriff der Mimesis lässt sich weiter konkretisieren, wenn man einen 
Blick in die Geschichte wirft. Zunächst spielt er eine wichtige Rolle in 
der klassischen Ästhetik.3 Platon bezieht ihn kritisch auf Dichtkunst und 
Malerei; diese würden nur die Erscheinungswelt nachahmen – im Gegen-
satz zum Denken, das es zu einer Teilhabe (methexis) an den Ideen brin-
ge. Bei Aristoteles taucht der Begriff ›Mimesis‹ fast nur in der »Poetik« 
auf; Kunst sei Nachahmung der Natur, womit der Stagirit die schöpferi-
sche Darstellung der immanenten Möglichkeiten einer teleologisch ver-
standenen Natur meint. Aristoteles sieht in den mimetischen Fähigkeiten, 
die den Menschen angeboren seien, sogar eine spezifische Differenz zu 
den übrigen Lebewesen.4 Ein zweiter Verwendungsbereich kommt Mit-
te des 19. Jahrhunderts hinzu: In der Biologie bezeichnet ›Mimese‹ oder 
›Mimikry‹ ein extremes Anpassungsverhalten von Tieren, bei dem diese 
im Laufe der Evolution sich in Körpergestalt oder Verhaltensweisen ih-
rer Umwelt angeglichen haben. Berühmte Beispiele sind Schmetterlinge, 
die wie Hornissen aussehen, oder kleine Vögel, die wie Schlangen zischen 
können. In seiner kritischen Aneignung des Darwinismus übernimmt 
Nietzsche diesen Begriff. Die Menschen, so schreibt er, setzen das tieri-
sche Anpassungsvermögen fort. »Ich verstehe unter Geist [...] die Vor-
sicht, die Geduld, die List, die Verstellung, die grosse Selbstbeherrschung 
und Alles, was mimicry ist (zu letzterem gehört ein grosser Theil der so-
genannten Tugend).«5 Schließlich wird ›Nachahmung‹ am Ende des 19. 

3		  Vgl. Gebauer/Wulf, Mimesis (1992); der klassische Text aus der verglei-
chenden Literaturwissenschaft ist Auerbach, Mimesis (1946), für die kunst-
pädagogische Diskussion siehe Glas, Mimesis in aktuellen Kunstdidaktiken 
(2017).

4		  Aristoteles, Poetik, 1448b.
5		  Nietzsche, KSA VI: Götzen-Dämmerung, 121; Nietzsche, KSA III: Morgen-

röte, 36f.

WAS IST MIMESIS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


150

Jahrhunderts zu einem Grundbegriff der Wissenschaften, die das Ver-
halten der Individuen in den modernen Massengesellschaften erklären 
möchten, nämlich der Soziologie und der Massenpsychologie. Sehr ein-
flussreich ist Gabriel Tarde mit seinem 1890 veröffentlichten Buch über 
die Nachahmung (Les lois de l’imitation).6 Auch die Psychoanalyse, vor 
allem mit Freuds Schrift Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921), ist 
in diesem Zusammenhang zu erwähnen. 

Zum Aufgreifen der Kategorie ›Mimesis‹ wird Adorno durch Walter 
Benjamin inspiriert. Dessen kurzer, 1933 geschriebener und nicht veröf-
fentlichter Aufsatz Über das mimetische Vermögen beginnt mit Sätzen, 
die Adornos Konzeption sehr nahe kommen:

»Die Natur erzeugt Ähnlichkeiten. Man braucht nur an die Mimikry zu 
denken. Die höchste Fähigkeit im Produzieren von Ähnlichkeiten aber hat 
der Mensch. Die Gabe, Ähnlichkeiten zu sehen, die er besitzt, ist nichts als 
ein Rudiment des ehemals gewaltigen Zwanges, ähnlich zu werden und 
sich zu verhalten. Vielleicht besitzt er keine höhere Funktion, die nicht ent-
scheidend durch mimetisches Vermögen mitbedingt ist.«7

Es handele sich, so Benjamin weiter, um ein phylogenetisch frühes Ver-
mögen der Wahrnehmung und Stiftung unsinnlicher Ähnlichkeiten, das 
sich noch im Spielen von Kindern zeige, etwa wenn diese Windmühlen 
darstellen. Adorno konnte sich Benjamins Gedanken aber erst dann pro-
duktiv aneignen, als er entsprechende empirische Indizien gefunden zu 
haben meinte: nämlich bei dem französischen Soziologen Roger Caillois, 
der sich, wie viele Vertreter der Durkheim-Schule, intensiv mit Ethnolo-
gie und darüber hinaus mit Biologie beschäftigte. Benjamin selbst hatte 
Mitte der dreißiger Jahre in Paris Kontakt mit Caillois, der zum Kreis 
um Bataille gehörte.8

Der Ausdruck »le mimétisme« wird in der »Dialektik der Aufklä-
rung« eingeführt mit dem Hinweis auf Caillois’ Buch Le Mythe et 
l’Homme von 1938 (DdA 259). Seine Schrift La Mante religieuse. Re-
cherche sur la nature et la signification du mythe (1937) hatte Adorno 
in der Zeitschrift für Sozialforschung rezensiert. Der Titel La Mante re-
ligieuse bezieht sich auf eine südeuropäische Fangheuschrecke, die Got-
tesanbeterin, deren auffälligste Verhaltensweise ist, dass die Weibchen 
die Männchen während oder unmittelbar nach der Begattung verspei-
sen. »Für Caillois ist der Mensch ein Wesen, das dem Ritual der Gottes-
anbeterin gewissermaßen gerade nur entronnen ist« (TWA 20.1: 229). 

6		  Vgl. Borch/Stäheli (Hg.), Soziologie der Nachahmung und des Begehrens 
(2009), bes. 258ff.

7		  Benjamin, II: Über das mimetische Vermögen (1933), 204–213, hier 204; zu 
Benjamin siehe jetzt Raulet, Mimesis (2016). 

8		  Vgl. Moebius, Die Zauberlehrlinge (2006), 362ff., 370ff.

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


151

Vergleichbare biologische Urerfahrungen, so wird geschlossen, beherr-
schen immer noch die Vorstellungswelt der Menschen. Adornos Urteil 
bleibt aber gespalten: Einerseits lobt er Caillois’ Studie als den materi-
alistischen Versuch, »psychologische Tendenzen nicht auf das Bewußt-
seinsleben des autonomen Individuums, sondern auf reale somatische 
Tatbestände zurückzuführen« (TWA 20.1: 230). Andererseits findet sich 
bei Caillois eine »kryptofascistische Naturgläubigkeit« (Brief an Ben-
jamin 22.9.1937). Im Januar 1939 diskutiert Adorno mit Horkheimer 
über Caillois.9 In diesen Gesprächen entstanden die Grundlinien der Di-
alektik der Aufklärung.

2. Der Einführungskontext des Mimesis-Begriffs 

Das Mimesis-Konzept steht in einem gesellschaftstheoretischen Rahmen, 
nämlich der aus der Marx`schen Kapitalismuskritik entwickelten Theo-
rie der totalen Gesellschaft. Mit dieser wollen Horkheimer und Adorno 
säkulare Tendenzen auf den Begriff bringen, die sich sowohl im stalinis-
tischen Sowjet-Russland und im nationalsozialistischen Deutschland als 
auch in westlichen Gesellschaften wie den USA abzeichneten. In allen 
Systemen, so legten es um 1940 Pollocks ökonomische Analysen nahe, 
setze sich die Planwirtschaft durch, also die politische Steuerung der 
ökonomischen Sphäre. Dadurch wird der alte Begriff der Herrschaft wie-
der aktuell. Überall spielen der technische Fortschritt und die Massen-
medien mit ihren Scheinwelten eine besonders wichtige Rolle. Anschei-
nend könnten, so wird (fälschlicherweise) gefolgert, Wirtschaftskrisen 
und Klassenkämpfe auf diese Weise überwunden werden.

Um 1930 hatte Horkheimer eine planwirtschaftliche Ordnung auf 
der Grundlage weitgehender Naturbeherrschung noch als Verwirkli-
chung der Vernunft angesehen. Diese Vision scheint sich um 1940 zu 
realisieren, aber mit umgekehrten Vorzeichen: Jetzt habe »Vernunft sel-
ber als Unvernunft sich enthüllt«.10 Diese Umkehrung wirkt sich insbe-
sondere auf den Begriff der Arbeit aus. Bei Marx hat dieser einen Dop-
pelcharakter. Einerseits wird der Begriff normativ verwendet; Arbeit ist 
die Selbstverwirklichung des Menschen, die produktive Betätigung un-
serer Wesenskräfte. Andererseits ist die entfremdete Arbeit in der kapi-
talistischen Gesellschaft der Gegenstand der Kritik, ein Tiefpunkt der 
menschlichen Selbsterniedrigung. In der Kritik der politischen Ökono-
mie möchte Marx diesen Grundgedanken ohne anthropologische und 
geschichtsphilosophische Prämissen reformulieren: Der Doppelcharak-
ter zeigt sich in der Aufspaltung in »konkrete« und »abstrakte« Arbeit.

9		  Vgl. Horkheimer, XII: 458–461.
10		 Horkheimer, V: Vernunft und Selbsterhaltung (1942), 348.

DER EINFÜHRUNGSKONTEXT DES MIMESIS-BEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


152

An dieser Rolle des Begriffs der Arbeit wollen Horkheimer und Ador-
no um 1940 nicht mehr festhalten: Als Grundlage eines prinzipiell fal-
schen Naturverhältnisses wird Arbeit durchgängig negativ bewertet; sie 
sei die Verkörperung »instrumenteller Vernunft«. Die ›theoriebautech-
nische‹ Funktion des Arbeitsbegriffes übernimmt eine andere Kategorie, 
eben der Begriff der Mimesis. Sowohl die negativen als auch die posi-
tiven Momente der totalen Gesellschaft sollen sich auf diese Weise be-
greifen lassen. Sowohl unsere Verankerung in einer dunklen Vergangen-
heit als auch der Blick in eine ideale Zukunft können so erhellt werden.

Noch in anderer Hinsicht hat der Begriff der Mimesis einen Doppel-
charakter, der wiederum auf Hegel zurückgeführt werden kann. Die-
ser hatte nämlich die Bildungsgeschichte der Menschheit mit derjeni-
gen des Individuums parallelisiert.11 Dementsprechend lasse sich mit der 
Mimesis-Theorie sowohl die Phylogenese als auch die Ontogenese des 
Menschen erfassen. Während in der phylogenetischen Dimension die 
Marx`sche Geschichtsphilosophie erweitert wird, ist es in der ontogene-
tischen die Freud`sche Psychoanalyse. Horkheimer schreibt: »Der kultu-
relle Fortschritt insgesamt wie auch die individuelle Erziehung … besteht 
weitgehend darin, daß mimetische in rationale Verhaltensweisen über-
führt werden.«12 Bei kleinen Kindern ist, wie schon Benjamin bemerk-
te, die Mimesis noch vorhanden; bevor sie mit einem Tabu belegt wird, 
ist sie das wichtigste Medium des Lernens (vgl. TWA 8: 75). Adorno be-
hauptet, dass im Individuum »Urgeschichte überlebt. Es fängt in aller 
Regel immer wieder von vorn an.« (ÄT 172) 

Allerdings darf man solche Ausführungen nicht wörtlich nehmen. Auf 
den ersten Blick liest sich die Dialektik der Aufklärung so, als woll-
ten Horkheimer und Adorno tatsächlich die Geschichte der abendlän-
dischen Zivilisation rekonstruieren. Dann wären ihre Aussagen nicht 
nur einer Fülle von empirischen Einwänden ausgesetzt, das ganze Un-
ternehmen würde in den Verdacht philosophischen Größenwahns gera-
ten. Wichtige Theoriestücke bekommen »etwas Märchenhaftes«13, sie 
werden zu einem »Sozialmythos«14 oder einer Neufassung der Erbsün-
denlehre. Entsprechende Vorbehalte wären auch gegenüber dem empiri-
schen Gehalt der ontogenetischen Dimension der Konzeption geltend zu 
machen. Adorno verteidigt sich mit einer philosophiehistorischen Ana-
logie (ND 315):

Diese von Adorno selbst vorgenommene Parallele zu den frühneu-
zeitlichen Vertragstheorien kann uns als Leitfaden der folgenden Re-
konstruktion dienen: In den Vertragstheorien wird bekanntlich ein 

11		 Hegel, III: Phänomenologie des Geistes (1807), 32.
12		 Horkheimer, VI: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft (1944/47), 125.
13		 Wiggershaus, Adorno (1987), 41.
14		 Schnädelbach, Zur Rehabilitierung des animal rationale (1992), 235ff.

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


153

Naturzustand entworfen, jedoch nicht als historische Erzählung oder 
Geschichtsphilosophie. Vielmehr erfüllen diese Konstruktionen als Ge-
dankenexperimente einen ähnlichen Zweck wie die Experimente in den 
Naturwissenschaften; sie dienen der Überprüfung von Hypothesen an 
einem abstrakten Modell, etwa bei Hobbes der Legitimation eines abso-
lutistischen Staates oder bei Rousseau zur Kritik an der zeitgenössischen 
Gesellschaft. Adorno verfolgt zwei argumentative Intentionen: Er möch-
te sowohl die Ursachen des gegenwärtigen Unheils als auch die objekti-
ve Möglichkeit einer anderen Welt aufzeigen. 

Das eigentliche Gedankenexperiment besteht aus zwei Teilen, der Ver-
suchsanordnung und den sich daraus ergebenden Konsequenzen.15 Die 
Versuchsanordnung ist der Naturzustand; in ihn werden anthropolo-
gische Prämissen eingespeist, bekanntlich unterschiedliche bei den ver-
schiedenen frühneuzeitlichen Denkern. Adorno führt an dieser Stelle den 
Begriff der Mimesis ein. Aus dieser Ursituation ergeben sich bestimm-
te Szenarien, hypothetische Abläufe, die Adorno als »Urgeschichte« be-
zeichnet. Auch in dieser Hinsicht war Benjamin seinem jüngeren Freund 
vorangegangen, allerdings meinte er die »Urgeschichte der Moderne« an 
den Pariser Passagen des 19. Jahrhunderts ablesen zu können. Um 1940 
wird Adorno und Horkheimer jedoch klar, dass es nicht um eine Krise 
der bürgerlichen Gesellschaft geht, sondern um eine der abendländischen 
Zivilisation. Deshalb ist nicht mehr die kapitalistische Produktionswei-
se das erklärungsbedürftige Phänomen, sondern das menschliche Natur-
verhältnis. Dass Phasen der (fiktiven) Urgeschichte mit Epochen der (re-
alen) Menschheitsgeschichte Ähnlichkeiten aufweisen, muss als Zufall 
deklariert werden. Historische Einwände können gegen die Urgeschich-
te nicht vorgebracht werden. Sicher hat die »Dialektik der Aufklärung« 
auch einen geschichtsphilosophischen Gehalt; aber mich interessiert hier 
in erster Linie die versteckte Anthropologie. 

3. Die Urformen der Mimesis

In seiner spekulativen Erzählung unterscheidet Adorno zwei Phasen, den 
Naturzustand und den urgeschichtlichen Zustand. Als Naturzustand 
postuliert er eine Ausgangssituation, in der Mensch und Natur nicht zu 
trennen sind. Es handelt sich nicht um eine Einheit, denn eine solche setzt 
logisch Verschiedenheit voraus. Vielmehr ist es ein Zustand der Unge-
schiedenheit, in dem Mensch und Natur unentwirrbar verflochten sind. 
Adorno warnt energisch davor, diese Situation romantisch zu verherrli-
chen: Es war der Zustand des Grauens, in dem die Menschen sich noch 
nicht aus dem »Schrecken des blinden Naturzusammenhangs« erhoben 

15		 Vgl. Höffe, Politische Gerechtigkeit (1989), 294ff. u. 342ff.

DIE URFORMEN DER MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


154

hatten (TWA 10.2: 743), »dumpf und zwangvoll zugleich« (TWA 6: 
453). Insofern kann man sagen, dass es richtig war, den Naturzustand 
zu verlassen. Nur weil das neue Zeitalter ebenso entsetzlich ist wie das 
alte, erscheint dieses oft in milderem Lichte.

Es folgt der urgeschichtliche Zustand, aus dem sich Adornos anthro-
pologische Prämissen ablesen lassen. Die »biologische Urgeschichte« der 
Menschheit (DdA 210) beginnt mit dem Auseinanderfallen der primä-
ren Ungeschiedenheit. Die Menschen zerreißen den »fluktuierenden Zu-
sammenhang mit der Natur« (DdA 75). Dazu kommt es, wenn die Men-
schen sich ihrer Differenz zur Umwelt bewusst werden, wenn sie innere 
und äußere Wahrnehmung zu separieren gelernt haben. Das geschieht 
durch Reflexion. Deren Ergebnis ist die so erzeugte Differenz: Es gibt 
einen Unterschied zwischen mir und dem Anderen. Dann beginnt das 
»neue Grauen, das der Trennung« (TWA 10.2: 743).

Denn das Bewusstsein der Eigenständigkeit löst zunächst nur das 
blanke Entsetzen aus. Am Anfang war der Schrecken! So könnte es in 
Adornos spekulativer Erzählung heißen. Die Menschen fühlen sich be-
droht und ohnmächtig. Das dominierende Gefühl ist Angst. Die ganze 
Theorie des Individuums, so sagt Horkheimer einmal zu Adorno, sei ein-
zubetten in eine »Geschichtsphilosophie der Angst«.16 Auf der phyloge-
netischen Ebene ist es die Furcht vor der Natur, die die Menschen jetzt 
überhaupt erst als Anderes wahrnehmen. Auf der ontogenetischen Ebe-
ne ist es die Furcht vor den Eltern; der Freudianer Adorno denkt wohl 
vor allem an die Kastrationsangst. Die Angst setzt, psychoanalytisch ge-
sprochen, Abwehrmechanismen in Gang. 

An dieser Stelle wird der Begriff der Mimesis eingeführt. Der mime-
tische Impuls des Menschen richtet sich auf die Überwindung der Tren-
nung. Das Ziel dieser »in die biologische Schicht zurückreichende(n)« 
Verhaltensweise (ÄT 487) sei die Herstellung der Einheit mit dem Ande-
ren. Um dies zu erreichen, scheint es prinzipiell zwei Möglichkeiten zu 
geben: Entweder die Menschen machen sich der Natur gleich – oder die 
Menschen machen die Natur sich gleich. Wie wir sehen werden, führen 
beide Wege ins Verderben.

Der erste Weg ist die Anpassung des Menschen an die Natur. Man un-
terwirft sich dem, was Schrecken auslöst und was mächtiger erscheint 
als man selbst. Dabei können sich die Menschen zunächst nur ihres ei-
genen Körpers bedienen, in zwei mimetischen Verhaltensweisen. Die eine 
Variante ist der Totstellreflex. Unwillkürlich, wie nach dem Reiz-Reak-
tions-Schema, kommt es zu dieser Verhaltensweise: Bei Zeichen höchs-
ter Gefahr fügen sich die einzelnen Organe nicht mehr unserem Willen, 
die Glieder erstarren. Vor Schreck steht das Herz still. Es handelt sich 
um eine Art Selbstauslöschung, um eine (wie Adorno sagt) Mimesis ans 

16		 Horkheimer, XII: 456 (Diskussionsbemerkung vom 19.1.1939).

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


155

Tote. Der entsprechende psychoanalytische Abwehrmechanismus ist die 
Identifikation mit dem Angreifer. Bei der zweiten Variante gleicht man 
sich nicht dem Toten an, sondern tarnt sich durch Nachahmung der le-
bendigen Natur. Der entsprechende Abwehrmechanismus ist die Regres-
sion, die Rückkehr in den gerade überwundenen Zustand und zu primi-
tiveren Verhaltensweisen. Zudem meinen die Menschen etwas opfern zu 
müssen, das einzige, was sie besitzen, ihre gerade errungene Eigenstän-
digkeit. »Escape from Freedom« (in der deutschen Fassung »Furcht vor 
der Freiheit«) nannte dies Erich Fromm.

Beide Verhaltensweisen funktionieren noch heute; allerdings beziehen 
sie sich nicht mehr auf die erste Natur, sondern primär auf die zweite Na-
tur, auf die verselbständigten gesellschaftlichen Strukturen. Bei der ers-
ten Variante versucht man möglichst vollständig abzutauchen, sich un-
sichtbar zu machen, etwa in der Privatsphäre; bei der zweiten Variante 
verhält man sich konsequent konformistisch, durch Anpassung an die 
vermeintliche Mehrheit.

Der zweite Weg ist nicht so einfach zu gehen, denn die Aufgabe be-
steht hier darin, die Natur zu unterwerfen. Dies geschieht durch Arbeit. 
Am Anfang stehen magische Praktiken, bei denen der Schamane oder 
Zauberer der Natur etwas vormacht, was diese nachmachen soll. Man 
will Ähnliches durch Ähnliches erreichen. Erfolg hat man jedoch erst, 
wenn es gelingt, technische Mittel zur Naturüberlistung zu konstruie-
ren. Adorno und Horkheimer sehen einen Entwicklungspfad vom magi-
schen Zeitalter über das mythische und das metaphysische bis zur Epo-
che der gesellschaftlichen Arbeit in der Gegenwart (DdA 210). So wie 
bei Marx (in den Frühschriften) die industrielle Lohnarbeit die entfrem-
dete Gestalt der Arbeit darstellt, ist bei Adorno die Arbeit insgesamt, 
gleichgesetzt mit dem Streben nach Naturbeherrschung, eine entfrem-
dete Form der Mimesis.

Voraussetzung dafür ist, dass die Menschen ihre unwillkürliche Re-
aktionsformen, vor allem das Gefühl der Angst und den mimetischen 
Impuls, in den Griff bekommen. Naturbeherrschung setzt Selbstbeherr-
schung voraus, die Beherrschung der eigenen inneren Natur. Um sich ge-
gen die eigene Leiblichkeit abzuschotten, werden die mimetischen Im-
pulse unterdrückt und verpönt. Das nennt Adorno das mimetische Tabu, 
das sich seit Urzeiten hält. Wo sich etwas von den ursprünglichen mime-
tischen Verhaltensweisen findet, wirkt es anstößig und fremd. Die Men-
schen machen sich hart, man darf seine Affekte nicht zeigen und muss 
seine leiblichen Regungen kontrollieren; in der Ontogenese ist beispiels-
weise das Weinen dem mimetischen Tabu unterworfen. Nur so gelingt es 
den Menschen, sich rückfallsicher aus der Natur herauszuarbeiten. Der 
zugrunde liegende Abwehrmechanismus ist die Verdrängung. Der Pro-
totyp eines Vertreters dieses Weges ist Odysseus: Einerseits kann er die 
Mimesis bewusst einsetzen, als listige Verstellung; andererseits hat er die 

DIE URFORMEN DER MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


156

mimetischen Sehnsüchte, den Drang nach Verschmelzung, zum Zwecke 
der Selbsterhaltung »gefesselt«. 

In diesem Zusammenhang ist ein weiterer Abwehrmechanismus wich-
tig: Die abgespaltenen Emotionen und Impulse, die der Mensch nicht 
zulassen kann, werden nach außen projiziert. Dann braucht man nichts 
Eigenes, sondern kann das Andere (oder den Anderen) opfern. Deshalb 
steht am Ende dieses Weges die Vernichtung des Anderen, zum einen in 
der Gestalt der Zerstörung der Natur, zum anderen in der Ermordung 
der Fremden, prototypisch in der Vernichtung der europäischen Juden 
durch die Nazis während des Zweiten Weltkriegs.

Damit ist der erste argumentative Zweck des Gedankenexperiments 
der Urgeschichte erfüllt. Adorno kann hervorstechende Phänomene der 
totalen Gesellschaften (die vollständige Anpassung der Individuen, Na-
turbeherrschung und Antisemitismus) aus der Mimesis-Konzeption ›ab-
leiten‹. Es bleibt die zweite Intention, die Hoffnung auf eine andere Welt 
aufrechtzuerhalten, die Utopie der Versöhnung zu begründen. 

Dies lässt sich ebenfalls mit dem Mimesis-Begriff erreichen. Eine wei-
tere Möglichkeit besteht nämlich darin, das Ur-Gefühl der Angst, die 
Ur-Erfahrung des Schreckens, zum Ausdruck zu bringen – das ist der Ur-
sprung der Kunst. Kunst ist, nach Adornos Ansicht, immer Ausdruck von 
Leiden: »Freude hat gegen allen Ausdruck spröde sich gezeigt, vielleicht 
weil noch gar keine ist, und Seligkeit wäre ausdruckslos.« (ÄT 169) Im 
Naturzustand »waren die Menschen vielleicht ausdruckslos wie die Tie-
re, die nicht lachen und weinen« (ÄT 486). Denn in der Ungeschieden-
heit kann man keine Erfahrungen machen. Ausdruck gibt es erst, wenn 
sich Differenzen gebildet haben, also im urgeschichtlichen Zustand. Die 
ersten Erfahrungen, etwa der Schrecken angesichts gewaltiger Naturer-
scheinungen, lösen unmittelbar körperliche Reaktionen aus. Das ästhe-
tische Verhalten ist deshalb ursprünglich »die Fähigkeit, irgend zu er-
schauern, so als wäre Gänsehaut das erste ästhetische Bild« (ÄT 489). 
Mimesis ist zwar mit einem Tabu belegt, aber die Kunst bildet eine »Zu-
flucht des mimetischen Verhaltens« (ÄT 86). Der zugrunde liegende Ab-
wehrmechanismus ist die Sublimierung. 

So kann Adorno auch den Wahrheitsanspruch der Kunst begründen. 
Da die Mimesis aus Zeiten vor der Entstehung des Individuums stammt, 
handelt es sich um ein universales Potential. Die Künstler sind die »Statt-
halter des gesellschaftlichen Gesamtsubjekts« (TWA 11: 126), aber nicht 
weil sie Genies sind oder Agenten objektiver Tendenzen, sondern weil 
sie allgemein-menschliche Potentiale der Mimesis zum Ausdruck brin-
gen.17 Das Wahrheitsmoment der Kunstwerke liegt nicht in individu-
ellen Botschaften, im Ausdruck subjektiver Befindlichkeiten, »sondern 

17		 Früchtl, Mimesis (1986), 89–94.

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


157

wo sie von der Urgeschichte der Subjektivität, der von Beseelung erzit-
tern« (ÄT 172). 

Die Kunst ist nicht das einzige Reservat der Mimesis. Auch moralische 
Regungen sind mimetische Restbestände.18 Diese zeigen sich darüber hi-
naus in der »ansteckende(n) Gestik der von der Zivilisation unterdrück-
ten Unmittelbarkeit: Berühren, Anschmiegen, Beschwichtigen, Zureden« 
(DdA 211f.). Zudem wären Glück und Liebe in dieser Welt vollends un-
möglich, wenn es keine mimetischen Impulse mehr geben würde. Jedes 
Glück zehrt von der menschlichen Urgeschichte (DdA 87f.). Jede Liebe 
ist, wenn auch nur im Kleinen, die Überwindung einer Spaltung. Und 
Menschen, die lieben können, sehen auch die ganze Welt anders: »Lie-
be ist die Fähigkeit, Ähnliches an Unähnlichem wahrzunehmen.« (MM 
§ 122, vgl. ebd. § 99)19 Allerdings bestehe die Gefahr, so Adornos pessi-
mistische Zeitdiagnose, dass die mimetischen Restbestände immer wei-
ter zurückgedrängt werden. 

4. Spekulativer Naturalismus

Gibt es noch eine vierte Möglichkeit? Die Unterwerfung des Eigenen un-
ter das Andere ist die falsche Versöhnung, die Unterwerfung des Anderen 
unter das Eigene ist die erpresste Versöhnung. Weder Adaptation noch 
Assimilation ist der richtige Weg. Besser ist der dritte Weg, denn Kunst-
werke antizipieren nicht einen Zustand diesseits, sondern »jenseits der 
Spaltung zwischen dem einzelnen und den anderen.« (ÄT 198). Aber sie 
stehen über der Praxis und sind deshalb bloß das Symbol der Versöh-
nung (so wie in Kants »Kritik der Urteilskraft« die Schönheit das Sym-
bol des Moralischen ist). Die Versöhnung selbst kann nur die Verwirkli-
chung einer neuen Einheit sein, in der das Selbst und das Andere, Subjekt 
und Objekt bestehen bleiben, aber doch miteinander vermittelt. Utopie 
ist die Versöhnung von Mensch und Natur in einem »Miteinander des 
Verschiedenen« (ND 153). 

Dieses Miteinander lässt sich noch durch einen anderen Begriff um-
schreiben: objektive Kommunikation. Eine von Adorno kurz vor seinem 
Tode niedergeschriebene Notiz lautet: »die Kommunikation zwischen 
allem was ist, die Objektivität der Mimesis. Höchst wichtig, ausfüh-
ren.«20 Richtet sich Adorno implizit gegen die Kommunikationstheo-
rie von Habermas, die dieser damals gerade entwickelte? Aus dem Jahr 

18		 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 206–210.
19		 Ganz ähnlich hatte Novalis geschrieben: »Was man liebt, findet man über-

all, und sieht überall Ähnlichkeiten. Je größer die Liebe, desto weiter und 
mannigfaltiger diese ähnliche Welt.« (Glauben und Liebe, Vorrede, 1798)

20		 Zit. nach Früchtl, Mimesis (1986), 278.

SPEKULATIVER NATURALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


158

1969 stammt auch folgende Äußerung Adornos: Der gegenwärtige Be-
griff der Kommunikation (Habermas?) »ist so schmählich, weil er das 
Beste, das Potential des Einverständnisses zwischen Subjekten nach den 
Erfordernissen subjektiver Vernunft verrät« (TWA 10.2: 743). Unser mi-
metisches Vermögen ist die Grundlage nicht nur der intersubjektiven 
Kommunikation, sondern einer objektiven Harmonie mit allem Seien-
den, auch der Natur. Das ist zumindest die Perspektive, innerhalb derer 
Versöhnung zu denken ist.

Wenn Adorno allein der Mimesis vertrauen würde, könnte man ihn als 
Romantiker bezeichnen. Aber er weiß, dass ohne Korrektiv die Gefahr 
der Regression besteht. Das gilt schon für den Bereich der Kunst; bedeu-
tende Kunstwerke gelingen nicht allein auf dem Boden der Mimesis. Die 
notwendige zusätzliche Fähigkeit bezeichnet Adorno als Konstruktion. 
Bei herausragenden Künstlern der Moderne (Adorno nennt Schönberg, 
Klee und Picasso) »finden das expressiv mimetische Moment und das 
konstruktive sich in gleicher Intensität, und zwar nicht in der schlech-
ten Mitte des Übergangs sondern nach den Extremen hin« (ÄT 381). 
In der Kunst der Weimarer Republik, durch die Adorno geprägt wur-
de, steht der Expressionismus für das mimetische und die Sachlichkeit 
für das konstruktive Moment. Entsprechendes gilt für die Philosophie. 
Die komplementäre Fähigkeit ist hier die Reflexion – also genau das, 
was den Riss zwischen Natur und Mensch verursacht hat. Denn Ähnli-
ches kann nur durch Ähnliches geheilt werden. Deshalb zitiert Adorno 
gern aus Wagners »Parsifal«: »[...] die Wunde schließt / der Speer nur, 
der sie schlug.« (vgl. TWA 5: 313, ÄT 202). Eine Philosophie, in der das 
mimetische und das reflexive Moment gleichermaßen zur Geltung kä-
men, wäre eine Art kritischer Erinnerung, das Eingedenken der Natur 
im Subjekt. Darüber hinaus sollten auch Kunst und Philosophie in inter-
ner Verbindung stehen. Die Richtung geben die mimetischen Impulse an, 
also das Streben nach einer Überwindung der Widersprüche. Aber Kunst 
ist Schein und Philosophie bloß Theorie; der Weg zur Versöhnung selbst 
wäre hingegen Sache einer Praxis, die sich in der Welt, wie sie nun ein-
mal beschaffen ist, nicht (mehr) verwirklichen lässt. Kunst und Philoso-
phie können bloß an die objektive Möglichkeit der Versöhnung erinnern.

Letztlich vertritt Adorno, so kann man diese Überlegungen auf den 
Begriff bringen, einen spekulativen Naturalismus. Dieser stellt die Um-
kehrung von Hegels spekulativem Idealismus dar, anknüpfend an die be-
rühmtesten Hegel-Kritiker, an den jungen Marx der »Pariser Manuskrip-
te« und an Schelling. Der marxistische Schelling – das ist Adorno. Der 
spekulative Grundgedanke lautet, dass nicht die Natur die Entäußerung 
der Idee ist, sondern vielmehr die Idee (der Geist) die Entäußerung der 
Natur. Ursprünglich war nur Natur; aus dieser entsprang der Mensch, 
der selbst Natur ist (natura naturata), aber schöpferische Natur (natura 
naturans). Schließlich findet die Versöhnung von Natur und Geist nicht 

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


159

im Geist statt (wie bei Hegel), sondern in der Natur. Am Ende eines Es-
says über Hölderlin schreibt Adorno (TWA 11: 490):

Adornos Hoffnungen richten sich offensichtlich auf eine neue Natur, 
eine nova natura oder »Übernatur« (ND 285, TWA 11: 568 u.ö.). In ei-
ner Vorlesung spekuliert er über »eine entfernte Absicht der Natur, [...] 
mit dem Reich der Freiheit« zu koinzidieren (1963: 135). Das wird be-
sonders deutlich in seinen Überlegungen zum Naturschönen, der »Chiff-
re des noch nicht Seienden« (ÄT 115). Eine »zweite Technik« oder »Al-
lianztechnik«, wie Benjamin21 beziehungsweise Bloch sagen würden22, 
könnte der Natur »beistehen und auf der armen Erde ihr zu dem verhel-
fen, wohin sie vielleicht möchte« (ÄT 107). Natur ist bei Adorno dasje-
nige, was bisher keiner kennt. 

Wie lautet Adornos Losungswort? Er prägte es einmal, um die Kom-
positionstechnik von Arnold Schönberg zu charakterisieren: »Vorwärts 
zur Natur!« (TWA 17: 202) Dieser Weg ist allerdings auf unabsehbare 
Zeit versperrt. 

5. Ausblick

Es sollte deutlich geworden sein, von wie vielen problematischen Prä-
missen das Mimesis-Konzept Adornos abhängt. Dabei handelt es sich 
unbestreitbar um einen seiner zentralen Begriffe. Wenn man, wofür 
wohl vieles spricht, weder den spekulativen Naturalismus noch die ge-
sellschaftstheoretische Zeitdiagnose übernehmen möchte, stellt sich die 
Frage, was von der Mimesis-Konzeption bleibt. An dieser Stelle kann 
ich nur andeuten, dass ich dessen Weiterentwicklung für wichtig halte. 
Allerdings müsste man es in kleinere Theoriestücke zerlegen. Die phylo-
genetische und die ontogenetische Dimension wären ebenso getrennt zu 
behandeln wie die verschiedenen Weltbezüge, also Darstellung, (soziale) 
Nachahmung und die expressiv-ästhetische Mimesis. Auf der theoreti-
schen Ebene finden sich dann verschiedene Anknüpfungspunkte bei den 
Autoren der deutschen Philosophischen Anthropologie. Man denke an 
Schelers ausführliche Beschäftigung mit dem Phänomen der Sympathie, 
an Plessners Überlegungen zur interindividuellen Nachahmung und an 
Gehlens Theorie des rituell-darstellenden Handelns.23 Wichtiger als wei-
tere geistesgeschichtliche und theoretische Studien sind aber empirische 

21		 Benjamin, VII.1: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit, Zweite Fassung (1935/36), 350–384, hier 359f. u. 368.

22		 Bloch, Das Prinzip Hoffnung (1959), 802–807.
23		 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1913, ²1922); Plessner, VII: 

Zur Anthropologie der Nachahmung (1948); Gehlen, Urmensch und Spät-
kultur (1956), 54–59, 145–156 u.ö.

AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


160

Untersuchungen, etwa zur Mimikry bei den großen Affen, zum Nach-
ahmungsverhalten von Kindern und den Phänomenen konformistischen 
Handelns. Die Einstellung gegenüber der Mimesis-Konzeption Adornos 
müsste der gleichen, die dieser gegenüber der klassischen Philosophie 
hegte: Verteidigen lässt sie sich nicht, bestenfalls kann man einiges retten. 

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148 - am 15.01.2026, 21:21:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

