Adornos Mimesis
Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk

Die akademisch-philosophische Diskussion tiber das Denken von Theo-
dor W. Adorno ist seit mehreren Jahren abgeflaut. Denn zu den meisten
der Themen, die uns heute bewegen, kann er wenig beitragen. Der Suhr-
kamp-Verlag und das Adorno-Archiv haben durch ihre Politik der Mu-
sealisierung diese Entwicklung befordert. Aber Adorno ist auch selbst fiir
seine sinkende wissenschaftliche Relevanz verantwortlich. Denn aus the-
oriestrategischen, ja man kann sagen: aus ideologischen Griinden hat er
eine Reihe von Positionen, sogar ganze philosophische Disziplinen abge-
lehnt: Hermeneutik, Anthropologie, Ethik. Seine getreuen Anhianger be-
mithen sich, diese Verdikte zu beachten, und schreiben iiber Adorno fast
nur in den Begriffen Adornos. Umso mehr sind die Forschungsarbeiten
zu loben, die seine versteckten Beitrdage zu den verschmihten Disziplinen
rekonstruieren.* Ein weiteres Problem ergibt sich aus den hegelmarxisti-
schen und freudianischen Primissen Adornos, die in dieser Form heute
kaum noch zu vertreten sind. Im Folgenden mochte ich zeigen, dass ei-
ner seiner interessantesten Begriffe, Mimesis, ganz auf diesen Rahmen,
namlich eine totalisierende negative Gesellschaftstheorie und einen spe-
kulativen Naturalismus, zugeschnitten ist.*

1. Was ist Mimesis?

Leider gibt es zum Substantiv >Mimesis< kein entsprechendes Verb;
auf ein solches kann man jedoch schwerlich verzichten, da meist eine

1 Fur den Bereich der Ethik waren wegweisend Schweppenhauser, Ethik nach
Auschwitz (1993) und Wischke, Kritik der Ethik des Gehorsams (1993).

2 Die Schriften Adornos werden im laufenden Text durch Siglen angegeben,
und zwar in der Regel nach seinen Gesammelten Schriften (1971ff.), Ab-
kirzung TWA, mit Bandnummer und Seitenzahl. Eigene Siglen haben die
Hauptwerke Adornos:
® ND = Negative Dialektik (21967 = TWA VI);

o AT = Asthetische Theorie (posthum 1973 = TWA VII);

® MM = Minima Moralia (mit Nummer des jeweiligen Aphorismus, 1951 =
TWA IV);

e DAA = Dialektik der Aufklirung (1944/47, zitiert nach der besten Aus-
gabe im Rahmen der Gesammelten Schriften von Max Horkheimer, Bd. 5,
1987).

Auflerdem beziehe ich mich auf den Briefwechsel mit Walter Benjamin
(1994) und die Vorlesung »Probleme der Moralphilosophie« (1963/1996).

148

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST MIMESIS?

Verhaltensweise gemeint ist (>sich mimetisch verhalten), die auf einer
entsprechenden Fihigkeit beruht, dem mimetischen Vermogen. Meistens
benutzt man Ausdriicke wie snachahmen< oder >darstellen<. Ein Grenz-
fall von Mimesis ist es, wenn ein Mensch sich selbst darzustellen ver-
sucht, etwa seine innere Befindlichkeit anderen gegeniiber ausdriicken
mochte. Zum Zwecke einer besseren Ubersichtlichkeit kann man des-
halb unterscheiden:

e Mimesis in Bezug auf die objektive Welt (zum Beispiel Naturereignis-
se): Darstellung

e Mimesis in Bezug auf die soziale Welt (zum Beispiel andere Men-
schen): Nachahmung

e Mimesis in Bezug auf die subjektive Welt (zum Beispiel Gefiihle): Aus-
druck

Der Begriff der Mimesis ldsst sich weiter konkretisieren, wenn man einen
Blick in die Geschichte wirft. Zunichst spielt er eine wichtige Rolle in
der klassischen Asthetik.3 Platon bezieht ihn kritisch auf Dichtkunst und
Malerei; diese wirden nur die Erscheinungswelt nachahmen - im Gegen-
satz zum Denken, das es zu einer Teilhabe (methexis) an den Ideen brin-
ge. Bei Aristoteles taucht der Begriff >Mimesis«< fast nur in der »Poetik«
auf; Kunst sei Nachahmung der Natur, womit der Stagirit die schopferi-
sche Darstellung der immanenten Moglichkeiten einer teleologisch ver-
standenen Natur meint. Aristoteles sieht in den mimetischen Fahigkeiten,
die den Menschen angeboren seien, sogar eine spezifische Differenz zu
den tibrigen Lebewesen.* Ein zweiter Verwendungsbereich kommt Mit-
te des 19. Jahrhunderts hinzu: In der Biologie bezeichnet -Mimese« oder
>Mimikry« ein extremes Anpassungsverhalten von Tieren, bei dem diese
im Laufe der Evolution sich in Korpergestalt oder Verhaltensweisen ih-
rer Umwelt angeglichen haben. Bertihmte Beispiele sind Schmetterlinge,
die wie Hornissen aussehen, oder kleine Vogel, die wie Schlangen zischen
konnen. In seiner kritischen Aneignung des Darwinismus tibernimmt
Nietzsche diesen Begriff. Die Menschen, so schreibt er, setzen das tieri-
sche Anpassungsvermégen fort. »Ich verstehe unter Geist [...] die Vor-
sicht, die Geduld, die List, die Verstellung, die grosse Selbstbeherrschung
und Alles, was mimicry ist (zu letzterem gehort ein grosser Theil der so-
genannten Tugend).«s SchliefSlich wird >Nachahmung< am Ende des 19.

3 Vgl. Gebauer/Wulf, Mimesis (1992); der klassische Text aus der verglei-
chenden Literaturwissenschaft ist Auerbach, Mimesis (1946), fir die kunst-
padagogische Diskussion siehe Glas, Mimesis in aktuellen Kunstdidaktiken
(2017).

4  Aristoteles, Poetik, 1448b.

5 Nietzsche, KSA VI: Gotzen-Ddammerung, 121; Nietzsche, KSA III: Morgen-
rote, 36f.

149

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

Jahrhunderts zu einem Grundbegriff der Wissenschaften, die das Ver-
halten der Individuen in den modernen Massengesellschaften erklaren
mochten, nimlich der Soziologie und der Massenpsychologie. Sehr ein-
flussreich ist Gabriel Tarde mit seinem 1890 veroffentlichten Buch tiber
die Nachahmung (Les lois de I'imitation).® Auch die Psychoanalyse, vor
allem mit Freuds Schrift Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921), ist
in diesem Zusammenhang zu erwihnen.

Zum Aufgreifen der Kategorie -Mimesis< wird Adorno durch Walter
Benjamin inspiriert. Dessen kurzer, 1933 geschriebener und nicht verof-
fentlichter Aufsatz Uber das mimetische Vermdgen beginnt mit Sitzen,
die Adornos Konzeption sehr nahe kommen:

»Die Natur erzeugt Ahnlichkeiten. Man braucht nur an die Mimikry zu
denken. Die hochste Fihigkeit im Produzieren von Ahnlichkeiten aber hat
der Mensch. Die Gabe, Ahnlichkeiten zu sehen, die er besitzt, ist nichts als
ein Rudiment des ehemals gewaltigen Zwanges, dhnlich zu werden und
sich zu verhalten. Vielleicht besitzt er keine hohere Funktion, die nicht ent-
scheidend durch mimetisches Vermogen mitbedingt ist.«”

Es handele sich, so Benjamin weiter, um ein phylogenetisch frithes Ver-
mogen der Wahrnehmung und Stiftung unsinnlicher Ahnlichkeiten, das
sich noch im Spielen von Kindern zeige, etwa wenn diese Windmiihlen
darstellen. Adorno konnte sich Benjamins Gedanken aber erst dann pro-
duktiv aneignen, als er entsprechende empirische Indizien gefunden zu
haben meinte: namlich bei dem franzosischen Soziologen Roger Caillois,
der sich, wie viele Vertreter der Durkheim-Schule, intensiv mit Ethnolo-
gie und dariiber hinaus mit Biologie beschiftigte. Benjamin selbst hatte
Mitte der dreifSiger Jahre in Paris Kontakt mit Caillois, der zum Kreis
um Bataille gehorte.®

Der Ausdruck »le mimétisme« wird in der »Dialektik der Aufkla-
rung« eingefiihrt mit dem Hinweis auf Caillois’ Buch Le Mythe et
I’'Homme von 1938 (DdA 259). Seine Schrift La Mante religieuse. Re-
cherche sur la nature et la signification du mythe (1937) hatte Adorno
in der Zeitschrift fiir Sozialforschung rezensiert. Der Titel La Mante re-
ligieuse bezieht sich auf eine stideuropaische Fangheuschrecke, die Got-
tesanbeterin, deren auffilligste Verhaltensweise ist, dass die Weibchen
die Minnchen wihrend oder unmittelbar nach der Begattung verspei-
sen. »Fir Caillois ist der Mensch ein Wesen, das dem Ritual der Gottes-
anbeterin gewissermafSen gerade nur entronnen ist« (TWA 20.1: 229).

6  Vgl. Borch/Staheli (Hg.), Soziologie der Nachahmung und des Begehrens
(2009), bes. 258ff.

7 Benjamin, II: Uber das mimetische Vermégen (1933), 204—213, hier 204; zu
Benjamin siehe jetzt Raulet, Mimesis (2016).

8  Vgl. Moebius, Die Zauberlebrlinge (2006), 362ff., 370ff.

150

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER EINFUHRUNGSKONTEXT DES MIMESIS-BEGRIFFS

Vergleichbare biologische Urerfahrungen, so wird geschlossen, beherr-
schen immer noch die Vorstellungswelt der Menschen. Adornos Urteil
bleibt aber gespalten: Einerseits lobt er Caillois’ Studie als den materi-
alistischen Versuch, »psychologische Tendenzen nicht auf das BewufSt-
seinsleben des autonomen Individuums, sondern auf reale somatische
Tatbestande zurtickzufithren« (TWA 20.1: 230). Andererseits findet sich
bei Caillois eine »kryptofascistische Naturglaubigkeit« (Brief an Ben-
jamin 22.9.1937). Im Januar 1939 diskutiert Adorno mit Horkheimer
uber Caillois.® In diesen Gespriachen entstanden die Grundlinien der Di-
alektik der Aufklirung.

2. Der Einfiihrungskontext des Mimesis-Begriffs

Das Mimesis-Konzept steht in einem gesellschaftstheoretischen Rahmen,
ndmlich der aus der Marx'schen Kapitalismuskritik entwickelten Theo-
rie der totalen Gesellschaft. Mit dieser wollen Horkheimer und Adorno
sakulare Tendenzen auf den Begriff bringen, die sich sowohl im stalinis-
tischen Sowjet-Russland und im nationalsozialistischen Deutschland als
auch in westlichen Gesellschaften wie den USA abzeichneten. In allen
Systemen, so legten es um 1940 Pollocks 6konomische Analysen nahe,
setze sich die Planwirtschaft durch, also die politische Steuerung der
okonomischen Sphire. Dadurch wird der alte Begriff der Herrschaft wie-
der aktuell. Uberall spielen der technische Fortschritt und die Massen-
medien mit ihren Scheinwelten eine besonders wichtige Rolle. Anschei-
nend konnten, so wird (falschlicherweise) gefolgert, Wirtschaftskrisen
und Klassenkdmpfe auf diese Weise iberwunden werden.

Um 1930 hatte Horkheimer eine planwirtschaftliche Ordnung auf
der Grundlage weitgehender Naturbeherrschung noch als Verwirkli-
chung der Vernunft angesehen. Diese Vision scheint sich um 1940 zu
realisieren, aber mit umgekehrten Vorzeichen: Jetzt habe »Vernunft sel-
ber als Unvernunft sich enthiillt«.’ Diese Umkehrung wirkt sich insbe-
sondere auf den Begriff der Arbeit aus. Bei Marx hat dieser einen Dop-
pelcharakter. Einerseits wird der Begriff normativ verwendet; Arbeit ist
die Selbstverwirklichung des Menschen, die produktive Betatigung un-
serer Wesenskrafte. Andererseits ist die entfremdete Arbeit in der kapi-
talistischen Gesellschaft der Gegenstand der Kritik, ein Tiefpunkt der
menschlichen Selbsterniedrigung. In der Kritik der politischen Okono-
mie mochte Marx diesen Grundgedanken ohne anthropologische und
geschichtsphilosophische Pramissen reformulieren: Der Doppelcharak-
ter zeigt sich in der Aufspaltung in »konkrete« und »abstrakte« Arbeit.

9  Vgl. Horkheimer, XII: 458-461.
10 Horkheimer, Vi Vernunft und Selbsterbaltung (1942), 348.

I51



https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

An dieser Rolle des Begriffs der Arbeit wollen Horkheimer und Ador-
no um 1940 nicht mehr festhalten: Als Grundlage eines prinzipiell fal-
schen Naturverhiltnisses wird Arbeit durchgingig negativ bewertet; sie
sei die Verkorperung »instrumenteller Vernunft«. Die stheoriebautech-
nische« Funktion des Arbeitsbegriffes ibernimmt eine andere Kategorie,
eben der Begriff der Mimesis. Sowohl die negativen als auch die posi-
tiven Momente der totalen Gesellschaft sollen sich auf diese Weise be-
greifen lassen. Sowohl unsere Verankerung in einer dunklen Vergangen-
heit als auch der Blick in eine ideale Zukunft konnen so erhellt werden.

Noch in anderer Hinsicht hat der Begriff der Mimesis einen Doppel-
charakter, der wiederum auf Hegel zuriickgefithrt werden kann. Die-
ser hatte namlich die Bildungsgeschichte der Menschheit mit derjeni-
gen des Individuums parallelisiert.’* Dementsprechend lasse sich mit der
Mimesis-Theorie sowohl die Phylogenese als auch die Ontogenese des
Menschen erfassen. Wihrend in der phylogenetischen Dimension die
Marx’sche Geschichtsphilosophie erweitert wird, ist es in der ontogene-
tischen die Freud'sche Psychoanalyse. Horkheimer schreibt: »Der kultu-
relle Fortschritt insgesamt wie auch die individuelle Erziehung ... besteht
weitgehend darin, daf$ mimetische in rationale Verhaltensweisen tiber-
fuhrt werden.«™ Bei kleinen Kindern ist, wie schon Benjamin bemerk-
te, die Mimesis noch vorhanden; bevor sie mit einem Tabu belegt wird,
ist sie das wichtigste Medium des Lernens (vgl. TWA 8: 75). Adorno be-
hauptet, dass im Individuum »Urgeschichte tiberlebt. Es fangt in aller
Regel immer wieder von vorn an.« (AT 172)

Allerdings darf man solche Ausfithrungen nicht wortlich nehmen. Auf
den ersten Blick liest sich die Dialektik der Aufklirung so, als woll-
ten Horkheimer und Adorno tatsichlich die Geschichte der abendlin-
dischen Zivilisation rekonstruieren. Dann wiren ihre Aussagen nicht
nur einer Fiille von empirischen Einwidnden ausgesetzt, das ganze Un-
ternehmen wiirde in den Verdacht philosophischen GrofSenwahns gera-
ten. Wichtige Theoriestiicke bekommen »etwas Marchenhaftes«'3, sie
werden zu einem »Sozialmythos«™ oder einer Neufassung der Erbsiin-
denlehre. Entsprechende Vorbehalte wiren auch gegeniiber dem empiri-
schen Gehalt der ontogenetischen Dimension der Konzeption geltend zu
machen. Adorno verteidigt sich mit einer philosophiehistorischen Ana-
logie (ND 315):

Diese von Adorno selbst vorgenommene Parallele zu den frithneu-
zeitlichen Vertragstheorien kann uns als Leitfaden der folgenden Re-
konstruktion dienen: In den Vertragstheorien wird bekanntlich ein

11 Hegel, Il: Phinomenologie des Geistes (1807), 32.

12 Horkheimer, VI: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft (1944/47), 125.
13 Wiggershaus, Adorno (1987), 41.

14 Schnidelbach, Zur Rehabilitierung des animal rationale (1992), 23 5ff.

152

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE URFORMEN DER MIMESIS

Naturzustand entworfen, jedoch nicht als historische Erziahlung oder
Geschichtsphilosophie. Vielmehr erfiillen diese Konstruktionen als Ge-
dankenexperimente einen dhnlichen Zweck wie die Experimente in den
Naturwissenschaften; sie dienen der Uberpriifung von Hypothesen an
einem abstrakten Modell, etwa bei Hobbes der Legitimation eines abso-
lutistischen Staates oder bei Rousseau zur Kritik an der zeitgenossischen
Gesellschaft. Adorno verfolgt zwei argumentative Intentionen: Er moch-
te sowohl die Ursachen des gegenwirtigen Unbheils als auch die objekti-
ve Moglichkeit einer anderen Welt aufzeigen.

Das eigentliche Gedankenexperiment besteht aus zwei Teilen, der Ver-
suchsanordnung und den sich daraus ergebenden Konsequenzen.'s Die
Versuchsanordnung ist der Naturzustand; in ihn werden anthropolo-
gische Pramissen eingespeist, bekanntlich unterschiedliche bei den ver-
schiedenen frithneuzeitlichen Denkern. Adorno fiihrt an dieser Stelle den
Begriff der Mimesis ein. Aus dieser Ursituation ergeben sich bestimm-
te Szenarien, hypothetische Abliufe, die Adorno als »Urgeschichte« be-
zeichnet. Auch in dieser Hinsicht war Benjamin seinem jingeren Freund
vorangegangen, allerdings meinte er die »Urgeschichte der Moderne« an
den Pariser Passagen des 19. Jahrhunderts ablesen zu konnen. Um 1940
wird Adorno und Horkheimer jedoch klar, dass es nicht um eine Krise
der burgerlichen Gesellschaft geht, sondern um eine der abendldndischen
Zivilisation. Deshalb ist nicht mehr die kapitalistische Produktionswei-
se das erkliarungsbediirftige Phanomen, sondern das menschliche Natur-
verhiltnis. Dass Phasen der (fiktiven) Urgeschichte mit Epochen der (re-
alen) Menschheitsgeschichte Ahnlichkeiten aufweisen, muss als Zufall
deklariert werden. Historische Einwidnde kénnen gegen die Urgeschich-
te nicht vorgebracht werden. Sicher hat die »Dialektik der Aufklarung«
auch einen geschichtsphilosophischen Gehalt; aber mich interessiert hier
in erster Linie die versteckte Anthropologie.

3. Die Urformen der Mimesis

In seiner spekulativen Erzdhlung unterscheidet Adorno zwei Phasen, den
Naturzustand und den urgeschichtlichen Zustand. Als Naturzustand
postuliert er eine Ausgangssituation, in der Mensch und Natur nicht zu
trennen sind. Es handelt sich nicht um eine Einheit, denn eine solche setzt
logisch Verschiedenheit voraus. Vielmehr ist es ein Zustand der Unge-
schiedenheit, in dem Mensch und Natur unentwirrbar verflochten sind.
Adorno warnt energisch davor, diese Situation romantisch zu verherrli-
chen: Es war der Zustand des Grauens, in dem die Menschen sich noch
nicht aus dem »Schrecken des blinden Naturzusammenhangs« erhoben

15 Vgl. Hoffe, Politische Gerechtigkeit (1989), 294ff. u. 342ff.

153

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

hatten (TWA 10.2: 743), »dumpf und zwangvoll zugleich« (TWA 6:
453). Insofern kann man sagen, dass es richtig war, den Naturzustand
zu verlassen. Nur weil das neue Zeitalter ebenso entsetzlich ist wie das
alte, erscheint dieses oft in milderem Lichte.

Es folgt der urgeschichtliche Zustand, aus dem sich Adornos anthro-
pologische Pramissen ablesen lassen. Die »biologische Urgeschichte« der
Menschheit (DdA 210) beginnt mit dem Auseinanderfallen der prima-
ren Ungeschiedenheit. Die Menschen zerreifSen den »fluktuierenden Zu-
sammenhang mit der Natur« (DdA 75). Dazu kommt es, wenn die Men-
schen sich ihrer Differenz zur Umwelt bewusst werden, wenn sie innere
und duflere Wahrnehmung zu separieren gelernt haben. Das geschieht
durch Reflexion. Deren Ergebnis ist die so erzeugte Differenz: Es gibt
einen Unterschied zwischen mir und dem Anderen. Dann beginnt das
»neue Grauen, das der Trennung« (TWA 10.2: 743).

Denn das Bewusstsein der Eigenstindigkeit 16st zunichst nur das
blanke Entsetzen aus. Am Anfang war der Schrecken! So konnte es in
Adornos spekulativer Erzidhlung heifSen. Die Menschen fiihlen sich be-
droht und ohnmaichtig. Das dominierende Gefiihl ist Angst. Die ganze
Theorie des Individuums, so sagt Horkheimer einmal zu Adorno, sei ein-
zubetten in eine »Geschichtsphilosophie der Angst«.*¢ Auf der phyloge-
netischen Ebene ist es die Furcht vor der Natur, die die Menschen jetzt
uberhaupt erst als Anderes wahrnehmen. Auf der ontogenetischen Ebe-
ne ist es die Furcht vor den Eltern; der Freudianer Adorno denkt wohl
vor allem an die Kastrationsangst. Die Angst setzt, psychoanalytisch ge-
sprochen, Abwehrmechanismen in Gang.

An dieser Stelle wird der Begriff der Mimesis eingefiihrt. Der mime-
tische Impuls des Menschen richtet sich auf die Uberwindung der Tren-
nung. Das Ziel dieser »in die biologische Schicht zuriickreichende(n)«
Verhaltensweise (AT 487) sei die Herstellung der Finheit mit dem Ande-
ren. Um dies zu erreichen, scheint es prinzipiell zwei Moglichkeiten zu
geben: Entweder die Menschen machen sich der Natur gleich — oder die
Menschen machen die Natur sich gleich. Wie wir sehen werden, fihren
beide Wege ins Verderben.

Der erste Weg ist die Anpassung des Menschen an die Natur. Man un-
terwirft sich dem, was Schrecken auslost und was machtiger erscheint
als man selbst. Dabei konnen sich die Menschen zunidchst nur ihres ei-
genen Korpers bedienen, in zwei mimetischen Verhaltensweisen. Die eine
Variante ist der Totstellreflex. Unwillkiirlich, wie nach dem Reiz-Reak-
tions-Schema, kommt es zu dieser Verhaltensweise: Bei Zeichen hochs-
ter Gefahr fiigen sich die einzelnen Organe nicht mehr unserem Willen,
die Glieder erstarren. Vor Schreck steht das Herz still. Es handelt sich
um eine Art Selbstausloschung, um eine (wie Adorno sagt) Mimesis ans

16 Horkheimer, XII: 456 (Diskussionsbemerkung vom 19.1.1939).

154

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE URFORMEN DER MIMESIS

Tote. Der entsprechende psychoanalytische Abwehrmechanismus ist die
Identifikation mit dem Angreifer. Bei der zweiten Variante gleicht man
sich nicht dem Toten an, sondern tarnt sich durch Nachahmung der le-
bendigen Natur. Der entsprechende Abwehrmechanismus ist die Regres-
sion, die Riickkehr in den gerade iberwundenen Zustand und zu primi-
tiveren Verhaltensweisen. Zudem meinen die Menschen etwas opfern zu
miissen, das einzige, was sie besitzen, ihre gerade errungene Eigenstin-
digkeit. »Escape from Freedom« (in der deutschen Fassung »Furcht vor
der Freiheit«) nannte dies Erich Fromm.

Beide Verhaltensweisen funktionieren noch heute; allerdings beziehen
sie sich nicht mehr auf die erste Natur, sondern primar auf die zweite Na-
tur, auf die verselbstindigten gesellschaftlichen Strukturen. Bei der ers-
ten Variante versucht man moglichst vollstandig abzutauchen, sich un-
sichtbar zu machen, etwa in der Privatsphire; bei der zweiten Variante
verhalt man sich konsequent konformistisch, durch Anpassung an die
vermeintliche Mehrheit.

Der zweite Weg ist nicht so einfach zu gehen, denn die Aufgabe be-
steht hier darin, die Natur zu unterwerfen. Dies geschieht durch Arbeit.
Am Anfang stehen magische Praktiken, bei denen der Schamane oder
Zauberer der Natur etwas vormacht, was diese nachmachen soll. Man
will Ahnliches durch Ahnliches erreichen. Erfolg hat man jedoch erst,
wenn es gelingt, technische Mittel zur Naturiiberlistung zu konstruie-
ren. Adorno und Horkheimer sehen einen Entwicklungspfad vom magi-
schen Zeitalter iiber das mythische und das metaphysische bis zur Epo-
che der gesellschaftlichen Arbeit in der Gegenwart (DdA 210). So wie
bei Marx (in den Friihschriften) die industrielle Lohnarbeit die entfrem-
dete Gestalt der Arbeit darstellt, ist bei Adorno die Arbeit insgesamt,
gleichgesetzt mit dem Streben nach Naturbeherrschung, eine entfrem-
dete Form der Mimesis.

Voraussetzung dafiir ist, dass die Menschen ihre unwillkiirliche Re-
aktionsformen, vor allem das Geftihl der Angst und den mimetischen
Impuls, in den Griff bekommen. Naturbeherrschung setzt Selbstbeberr-
schung voraus, die Beherrschung der eigenen inneren Natur. Um sich ge-
gen die eigene Leiblichkeit abzuschotten, werden die mimetischen Im-
pulse unterdrickt und verpont. Das nennt Adorno das mimetische Tabu,
das sich seit Urzeiten hilt. Wo sich etwas von den ursprunglichen mime-
tischen Verhaltensweisen findet, wirkt es anstofig und fremd. Die Men-
schen machen sich hart, man darf seine Affekte nicht zeigen und muss
seine leiblichen Regungen kontrollieren; in der Ontogenese ist beispiels-
weise das Weinen dem mimetischen Tabu unterworfen. Nur so gelingt es
den Menschen, sich riickfallsicher aus der Natur herauszuarbeiten. Der
zugrunde liegende Abwehrmechanismus ist die Verdrangung. Der Pro-
totyp eines Vertreters dieses Weges ist Odysseus: Einerseits kann er die
Mimesis bewusst einsetzen, als listige Verstellung; andererseits hat er die

155

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

mimetischen Sehnsiichte, den Drang nach Verschmelzung, zum Zwecke
der Selbsterhaltung »gefesselt«.

In diesem Zusammenhang ist ein weiterer Abwehrmechanismus wich-
tig: Die abgespaltenen Emotionen und Impulse, die der Mensch nicht
zulassen kann, werden nach aufSen projiziert. Dann braucht man nichts
Eigenes, sondern kann das Andere (oder den Anderen) opfern. Deshalb
steht am Ende dieses Weges die Vernichtung des Anderen, zum einen in
der Gestalt der Zerstorung der Natur, zum anderen in der Ermordung
der Fremden, prototypisch in der Vernichtung der europdischen Juden
durch die Nazis wahrend des Zweiten Weltkriegs.

Damit ist der erste argumentative Zweck des Gedankenexperiments
der Urgeschichte erfillt. Adorno kann hervorstechende Phianomene der
totalen Gesellschaften (die vollstindige Anpassung der Individuen, Na-
turbeherrschung und Antisemitismus) aus der Mimesis-Konzeption »ab-
leiten<. Es bleibt die zweite Intention, die Hoffnung auf eine andere Welt
aufrechtzuerhalten, die Utopie der Versohnung zu begriinden.

Dies lasst sich ebenfalls mit dem Mimesis-Begriff erreichen. Eine wei-
tere Moglichkeit besteht namlich darin, das Ur-Gefiihl der Angst, die
Ur-Erfahrung des Schreckens, zum Ausdruck zu bringen — das ist der Ur-
sprung der Kunst. Kunst ist, nach Adornos Ansicht, immer Ausdruck von
Leiden: »Freude hat gegen allen Ausdruck sprode sich gezeigt, vielleicht
weil noch gar keine ist, und Seligkeit wire ausdruckslos.« (AT 169) Im
Naturzustand »waren die Menschen vielleicht ausdruckslos wie die Tie-
re, die nicht lachen und weinen« (AT 486). Denn in der Ungeschieden-
heit kann man keine Erfahrungen machen. Ausdruck gibt es erst, wenn
sich Differenzen gebildet haben, also im urgeschichtlichen Zustand. Die
ersten Erfahrungen, etwa der Schrecken angesichts gewaltiger Naturer-
scheinungen, 16sen unmittelbar korperliche Reaktionen aus. Das asthe-
tische Verhalten ist deshalb urspriinglich »die Fahigkeit, irgend zu er-
schauern, so als wire Ginsehaut das erste dsthetische Bild« (AT 489).
Mimesis ist zwar mit einem Tabu belegt, aber die Kunst bildet eine » Zu-
flucht des mimetischen Verhaltens« (AT 86). Der zugrunde liegende Ab-
wehrmechanismus ist die Sublimierung.

So kann Adorno auch den Wahrheitsanspruch der Kunst begriinden.
Da die Mimesis aus Zeiten vor der Entstehung des Individuums stammt,
handelt es sich um ein universales Potential. Die Kiinstler sind die »Statt-
halter des gesellschaftlichen Gesamtsubjekts« (TWA 11: 126), aber nicht
weil sie Genies sind oder Agenten objektiver Tendenzen, sondern weil
sie allgemein-menschliche Potentiale der Mimesis zum Ausdruck brin-
gen.”” Das Wahrheitsmoment der Kunstwerke liegt nicht in individu-
ellen Botschaften, im Ausdruck subjektiver Befindlichkeiten, »sondern

17 Friichtl, Mimesis (1986), 89—94.

156

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPEKULATIVER NATURALISMUS

wo sie von der Urgeschichte der Subjektivitit, der von Beseelung erzit-
tern« (AT 172).

Die Kunst ist nicht das einzige Reservat der Mimesis. Auch moralische
Regungen sind mimetische Restbestande.™ Diese zeigen sich dariiber hi-
naus in der »ansteckende(n) Gestik der von der Zivilisation unterdriick-
ten Unmittelbarkeit: Berithren, Anschmiegen, Beschwichtigen, Zureden «
(DdA 211f.). Zudem wiren Gliick und Liebe in dieser Welt vollends un-
moglich, wenn es keine mimetischen Impulse mehr geben wiirde. Jedes
Gliick zehrt von der menschlichen Urgeschichte (DdA 87f.). Jede Liebe
ist, wenn auch nur im Kleinen, die Uberwindung einer Spaltung. Und
Menschen, die lieben konnen, sehen auch die ganze Welt anders: »Lie-
be ist die Fahigkeit, Ahnliches an Unihnlichem wahrzunehmen.« (MM
§ 122, vgl. ebd. § 99)™ Allerdings bestehe die Gefahr, so Adornos pessi-
mistische Zeitdiagnose, dass die mimetischen Restbestinde immer wei-
ter zuriickgedrangt werden.

4. Spekulativer Naturalismus

Gibt es noch eine vierte Moglichkeit? Die Unterwerfung des Eigenen un-
ter das Andere ist die falsche Versohnung, die Unterwerfung des Anderen
unter das Eigene ist die erpresste Versohnung. Weder Adaptation noch
Assimilation ist der richtige Weg. Besser ist der dritte Weg, denn Kunst-
werke antizipieren nicht einen Zustand diesseits, sondern »jenseits der
Spaltung zwischen dem einzelnen und den anderen.« (AT 198). Aber sie
stehen tiber der Praxis und sind deshalb blof§ das Symbol der Versoh-
nung (so wie in Kants »Kritik der Urteilskraft« die Schonheit das Sym-
bol des Moralischen ist). Die Versohnung selbst kann nur die Verwirkli-
chung einer neuen Einbeit sein, in der das Selbst und das Andere, Subjekt
und Objekt bestehen bleiben, aber doch miteinander vermittelt. Utopie
ist die Versohnung von Mensch und Natur in einem »Miteinander des
Verschiedenen« (ND 153).

Dieses Miteinander lisst sich noch durch einen anderen Begriff um-
schreiben: objektive Kommunikation. Eine von Adorno kurz vor seinem
Tode niedergeschriebene Notiz lautet: »die Kommunikation zwischen
allem was ist, die Objektivitdt der Mimesis. Hochst wichtig, ausfuh-
ren.«* Richtet sich Adorno implizit gegen die Kommunikationstheo-
rie von Habermas, die dieser damals gerade entwickelte? Aus dem Jahr

18 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 206—210.

19 Ganz dhnlich hatte Novalis geschrieben: »Was man liebt, findet man tiber-
all, und sieht iiberall Ahnlichkeiten. Je grofer die Liebe, desto weiter und
mannigfaltiger diese dhnliche Welt.« (Glauben und Liebe, Vorrede, 1798)

20 Zit. nach Friichtl, Mimesis (1986), 278.

157

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

1969 stammt auch folgende AufSerung Adornos: Der gegenwirtige Be-
griff der Kommunikation (Habermas?) »ist so schmahlich, weil er das
Beste, das Potential des Einverstiandnisses zwischen Subjekten nach den
Erfordernissen subjektiver Vernunft verrat« (TWA r1o0.2: 743). Unser mi-
metisches Vermogen ist die Grundlage nicht nur der intersubjektiven
Kommunikation, sondern einer objektiven Harmonie mit allem Seien-
den, auch der Natur. Das ist zumindest die Perspektive, innerhalb derer
Versohnung zu denken ist.

Wenn Adorno allein der Mimesis vertrauen wiirde, konnte man ihn als
Romantiker bezeichnen. Aber er weifs, dass ohne Korrektiv die Gefahr
der Regression besteht. Das gilt schon fiir den Bereich der Kunst; bedeu-
tende Kunstwerke gelingen nicht allein auf dem Boden der Mimesis. Die
notwendige zusitzliche Fihigkeit bezeichnet Adorno als Konstruktion.
Bei herausragenden Kiinstlern der Moderne (Adorno nennt Schonberg,
Klee und Picasso) »finden das expressiv mimetische Moment und das
konstruktive sich in gleicher Intensitit, und zwar nicht in der schlech-
ten Mitte des Ubergangs sondern nach den Extremen hin« (AT 381).
In der Kunst der Weimarer Republik, durch die Adorno gepragt wur-
de, steht der Expressionismus fur das mimetische und die Sachlichkeit
fiir das konstruktive Moment. Entsprechendes gilt fiir die Philosophie.
Die komplementire Fahigkeit ist hier die Reflexion — also genau das,
was den Riss zwischen Natur und Mensch verursacht hat. Denn Ahnli-
ches kann nur durch Ahnliches geheilt werden. Deshalb zitiert Adorno
gern aus Wagners »Parsifal«: »[...] die Wunde schliefSt / der Speer nur,
der sie schlug.« (vgl. TWA 5: 313, AT 202). Eine Philosophie, in der das
mimetische und das reflexive Moment gleichermaflen zur Geltung ka-
men, wire eine Art kritischer Erinnerung, das Eingedenken der Natur
im Subjekt. Dartiber hinaus sollten auch Kunst und Philosophie in inter-
ner Verbindung stehen. Die Richtung geben die mimetischen Impulse an,
also das Streben nach einer Uberwindung der Widerspriiche. Aber Kunst
ist Schein und Philosophie blofd Theorie; der Weg zur Versohnung selbst
wire hingegen Sache einer Praxis, die sich in der Welt, wie sie nun ein-
mal beschaffen ist, nicht (mehr) verwirklichen lisst. Kunst und Philoso-
phie konnen blof$ an die objektive Moglichkeit der Versohnung erinnern.

Letztlich vertritt Adorno, so kann man diese Uberlegungen auf den
Begriff bringen, einen spekulativen Naturalismus. Dieser stellt die Um-
kehrung von Hegels spekulativem Idealismus dar, ankniipfend an die be-
ruhmtesten Hegel-Kritiker, an den jungen Marx der »Pariser Manuskrip-
te« und an Schelling. Der marxistische Schelling — das ist Adorno. Der
spekulative Grundgedanke lautet, dass nicht die Natur die Entauflerung
der Idee ist, sondern vielmehr die Idee (der Geist) die Entduflerung der
Natur. Urspringlich war nur Natur; aus dieser entsprang der Mensch,
der selbst Natur ist (natura naturata), aber schopferische Natur (natura
naturans). SchliefSlich findet die Versohnung von Natur und Geist nicht

158



https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

AUSBLICK

im Geist statt (wie bei Hegel), sondern in der Natur. Am Ende eines Es-
says tiber Holderlin schreibt Adorno (TWA 11: 490):

Adornos Hoffnungen richten sich offensichtlich auf eine neue Natur,
eine nova natura oder »Ubernatur« (ND 285, TWA 11: 568 u.6.). In ei-
ner Vorlesung spekuliert er iiber »eine entfernte Absicht der Natur, [...]
mit dem Reich der Freiheit« zu koinzidieren (1963: 135). Das wird be-
sonders deutlich in seinen Uberlegungen zum Naturschonen, der » Chiff-
re des noch nicht Seienden« (AT 115). Eine »zweite Technik« oder »Al-
lianztechnik «, wie Benjamin*' beziehungsweise Bloch sagen wiirden*?,
konnte der Natur »beistehen und auf der armen Erde ihr zu dem verhel-
fen, wohin sie vielleicht mochte« (AT 107). Natur ist bei Adorno dasje-
nige, was bisher keiner kennt.

Wie lautet Adornos Losungswort? Er pragte es einmal, um die Kom-
positionstechnik von Arnold Schonberg zu charakterisieren: » Vorwirts
zur Natur!« (TWA 17: 202) Dieser Weg ist allerdings auf unabsehbare
Zeit versperrt.

5. Ausblick

Es sollte deutlich geworden sein, von wie vielen problematischen Pri-
missen das Mimesis-Konzept Adornos abhingt. Dabei handelt es sich
unbestreitbar um einen seiner zentralen Begriffe. Wenn man, wofir
wobhl vieles spricht, weder den spekulativen Naturalismus noch die ge-
sellschaftstheoretische Zeitdiagnose tibernehmen mochte, stellt sich die
Frage, was von der Mimesis-Konzeption bleibt. An dieser Stelle kann
ich nur andeuten, dass ich dessen Weiterentwicklung fiir wichtig halte.
Allerdings miisste man es in kleinere Theoriestiicke zerlegen. Die phylo-
genetische und die ontogenetische Dimension wiren ebenso getrennt zu
behandeln wie die verschiedenen Weltbeziige, also Darstellung, (soziale)
Nachahmung und die expressiv-dsthetische Mimesis. Auf der theoreti-
schen Ebene finden sich dann verschiedene Ankniipfungspunkte bei den
Autoren der deutschen Philosophischen Anthropologie. Man denke an
Schelers ausfiihrliche Beschiftigung mit dem Phianomen der Sympathie,
an Plessners Uberlegungen zur interindividuellen Nachahmung und an
Gehlens Theorie des rituell-darstellenden Handelns.>* Wichtiger als wei-
tere geistesgeschichtliche und theoretische Studien sind aber empirische

21 Benjamin, VIL1: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit, Zweite Fassung (1935/36), 350-384, hier 359f. u. 368.

22 Bloch, Das Prinzip Hoffnung (1959), 802—-807.

23 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1913,21922); Plessner, VII:
Zur Anthropologie der Nachabmung (1948); Gehlen, Urmensch und Spat-
kultur (1956), 54-59, 145-156 u.0.

159

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

Untersuchungen, etwa zur Mimikry bei den grofen Affen, zum Nach-
ahmungsverhalten von Kindern und den Phinomenen konformistischen
Handelns. Die Einstellung gegeniiber der Mimesis-Konzeption Adornos
miisste der gleichen, die dieser gegeniiber der klassischen Philosophie
hegte: Verteidigen lasst sie sich nicht, bestenfalls kann man einiges retten.

160

am 15.01.2026, 21:21:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

