
Das Christliche Menschenbild - Orientierung in 
einer pluralistischen Gesellschaft! 

von Karl Lehmann 

Auf den ersten Blick ist die Frage, ob es überhaupt ein christliches 
Menschenbild gibt, wenig ergiebig. Die Antwort scheint völlig klar zu 
sein. Es gibt ein solches Menschenbild. Es macht eine Stärke des 
christlichen Glaubens aus, daß er inmitten der Sinnkrise und eines 
großen pluralistischen Angebots auf ein solches Menschenbild zurück­
greifen kann. 

Aber da gibt es andere Töne, die eine solche rasch zupackende 
Antwort unsicher werden lassen. Sinnschwund und Verlust prägender 
Leitbilder gehören zur Signatur unserer Zeit. Bei Bert Brecht heißt es in 
einem Chor: Es weiß seit langer Zeit/Niemand mehr, was ein Mensch 
ist". Wir leben zwischen zerbrochenen Normen und Vorbildern. Zeiten 
mit großen Leitbildern haben - so wird weiter entgegnet - oft 
schändlich am Menschen gehandelt und seine Freiheit mit Füßen 
getreten. Damit die Ideen sich in der Geschichte nicht blamieren, 
wurden blutige Kriege geführt und unschuldige Menschen bedenkenlos 
getötet. Der Anspruch auf ein "Menschenbild" scheint im tiefsten 
zweideutig zu sein. Ist es nicht die Diktatur des abstrakten Sollens - "So 
soll der Mensch sein!" -über das konkrete "Ist" jedes Einzelnen? Liegt 
hier nicht die Gefahr des Totalitären in unmittelbarer Nähe? "Bilder" 
vom Menschen, und gar Vor- und Leitbilder, können mithelfen, den 
Mitmenschen einer "Idee" gemäß zu taxieren, meist negativ. Das "Bild" 
von einem anderen kann zu einem Fetisch, zu einem starrsinnigen 
"Leitbild" oder zu einem Götzenbild werden. "Wir selber sind die 
letzten, die sich verwandeln. Wir halten uns für den Spiegel und ahnen 
nur selten, wie sehr der andere seinerseits eben der Spiegel unseres 
Menschenbildes ist, unser Erzeugnis, unser Opfer" (Max Frisch). 

I. 

Wir können nicht elementar genug ansetzen: Wollen wir manchmal 
nicht zu viel vom Menschen wissen? Es ist ja zuerst eine Frage an den 

Prof. Dr. Dr. Karl Lehmarm ist Bischof in Mainz und Vorsitzender der 
Deutschen Bischofskonferenz. 

118 

Vortrag beim Festakt "25 Jahre Institut zur Förderung publizistischen 
Nachwuchses e. V." am 14.11.1993 im Heinrich-Pesch-Haus in Ludwigsha­
fen. 

Communicatio Socialis 27 (1994), Nr. 2: 118–133 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen selbst, wie er sich erfährt und versteht. Es ist gefährlich, vom 
Menschen reden zu wollen, ohne die ganze Last und Fülle seiner 
Erfahrungen über sich selbst einzubeziehen; nicht bloß die großen 
Stunden des Glücks und der Liebe, die dunkle Zeit des zermarternden 
Schmerzes und des einsamen Sterbens, sondern auch das Bestialisch­
Dämonische in ihm, die öde Langeweile und Banalität, der blinde Zufall 
im Leben, die vielen raffinierten Lügen und Enttäuschungen, die 
Habgier, das Menschenunmögliche in vielen Dingen. Nichts davon darf 
ausgelassen oder vorschnell übergangen werden, wenn der Theologe 
nach dem Menschen fragt. Sieht man alles ,nur' mit der vermeintlich 
geschichtsenthobenen Optik des Auges Gottes selbst, dann hat man 
schon für ein bestimmtes Menschenbild optiert: Das Zeitliche und 
Leibliche des Menschen stammt zwar von Gott, aber es bleibt im letzten 
in der Sphäre des Nichtigen. Daraus wird ersichtlich, daß man höchst 
vorsichtig sein muß, im Umkreis des Menschen etwas als ,unwesentlich' 
und ,un-menschlich, anzusehen. Auch in den alltäglichen Dingen des 
Schlafens, des Stehens und Gehens, des Grüßens und des Sichdahintrei­
benlassens, verbergen sich tiefe und oft ungeahnte Einblicke in das, was 
der Mensch ist. 

Darum ein erster Satz: Nur wenn die Theologie den Menschen in 
allen seinen Erfahrungen zu Wort kommen läßt und zur Sprache bringt, kann 
sie wissen, wer und was er ist. 

Vieles weiß die Theologie über den Menschen nicht von Gott oder 
von dem im Offenbarungsgeschehen gewonnenen Selbstverständnis, 
sondern von den menschlichen, endlichen und darum auch überholba­
ren Aussagen des "homo sapiens" über sich selbst. Schon weil die 
Theologie Gottes Wahrheit über den Mens~hen in dessen eigener 
Sprache sagen muß, entrinnt er sich nicht. Uberall nimmt die Bibel 
solche Selbsterkenntnis mit auf. Wenn die frühchristliche Theologie z. B. 
vom endzeitliehen Schicksal des Menschen spricht, greift sie in der Rede 
von der Läuterung auf platonisches Gedankengut zurück. Wir sehen 
heute, wie verschieden die Griechen und die Bibel vom menschlichen 
"Leib" sprechen und wie verschieden das Wort "Seele" gebraucht wird. 
Warum kann das Alte Testament durch eine lange Zeit hindurch von 
Gott und von der Errettung des Menschen reden, ohne unmittelbar von 
einem "Jenseits" für den Menschen Zeugnis abzulegen? 

Wenn schon in der Offenbarungszeit das Menschenverständnis 
sich so sehr im "Wort Gottes" selbst bekundet, um wieviel mehr, wenn 
es in nachbiblischer Zeit um das "Menschenbild" geht. Der Glaube 
bezieht sich auf die ganze Wirklichkeit des Menschen. Deshalb muß er 
die Aussagen des Menschen über sich aufgreifen und z. B. nach seiner 
"Natur" fragen. Aber wir wissen heute, daß die unveränderliche 
"Natur" des Menschen eine äußerste Anstrengung des Denkens 
erfordert, immer wieder neu erfragt werden muß und daß es unendlich 
schwer bleibt, durch alle geschichtlichen Ablagerungen und wechseln­
den Interpretamente hindurch auf so etwas wie ein stets gleichbleiben-

119 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Wesen zu kommen. Denken wir an die Auseinandersetzungen über 
die "Natur" des Menschen, dann sehen wir, daß bisher überzeitlich 
verstandene Deutungselemente im Naturbegriff einem ganz bestimmten 
Weltbild entstammen, z. B. dem der Stoa. Manches, was als "Natur­
recht" galt, erweist sich nachträglich als ganz selbstverständlich 
angenommenes römisches Recht, das Jahrhunderte hindurch tatsächlich 
zu einer festen "zweiten Natur" geworden war. 

Auch heute ist unser Menschenbild durch spezifische Entdeckun­
gen der Wissenschaften und durch Erkenntnisse der philosophischen 
Reflexion geprägt: Die Psychoanalyse zeigt uns, wie tief sich in unsere 
Seele die verborgene Lebensgeschichte mit ihren Ereignissen und 
Konstellationen eingezeichnet hat; die Verhaltensforschung erinnert uns, 
daß wir auch biologisch von weither kommen und wie wir noch die 
Verhaltensschemata unserer Vorzeit als Rest einer früheren "Natur" in 
uns tragen und uns damit auseinandersetzen müssen. Fazit: Das 
theologische Menschenbild ist immer schon geschichtlichen Ausprägun­
gen eines bestimmten Verständnisses des Menschen verpflichtet. Es gibt 
gar nicht das chemisch reine, theologische Bild des Menschen, denn 
selbst die Interpretation z. B. der Gottesebenbildlichkeit trägt ganz 
deutlich die Spuren einer bestimmten Zeit. 

Darum ein zweiter Satz: Jedes theologische Menschenbild ist bis in 
seine innersten Aussagen hinein geschichtlich bestimmt, weil es in der 
Rezeption und Auseinandersetzung mit dem jeweiligen Selbstverständnis des 
Menschen entsteht und entstehen muß. 

Diese Überlegungen führen zu einem weiteren Problem: Gibt es 
unter diesen Voraussetzungen überhaupt ein Menschenbild und erst 
recht ein theologisches Bild vom Menschen? Wenn wir den Begriff 
"Bild" in einem sehr allgemeinen Sinn nehmen, gibt es freilich 
umrißhafte Konturen und darin einzelne Aussagen über den Menschen. 
Aber gibt es .d.aa Bild des Menschen, das gleichsam sämtliche 
Wesenszüge in ~ Gestalt in sich vereinigt? Der Ausdruck "das 
Menschenbild" zielt auf einen normativen Anspruch, nicht nur auf 
Feststellung und Deutung von Bestehendem. Es wird ein Soll aufge­
zeigt, nach dem sich jeder Mensch zu richten hat. Der ethische und 
erzieherische Aspekt, die Sorge um ein maßgebendes Bild vom 
Menschen, das Willkür ausschaltet und Recht ermöglicht, der im voraus 
zu allen partikularen Interessen erblickte Maßstab - dies alles sind 
hilfreiche Dimensionen, die auf die Rettung des Menschlichen zielen. 
Wer weiß heute jedoch schon um das ganze Bild des Menschen? Wir 
sind immer neu auf der Suche nach uns, nach dem, was wir sind und 
sein können. Dies ist mit ein Grund, warum die Menschenbilder heute 
vielen ideologisch vorkommen. Dies gilt erst recht für die Situation in 
einer pluralistischen Gesellschaft. 

Nun ist diese Situation für den christlichen Glauben nicht einfach: 
Wenn schon das philosophische Menschenbild immer in diesem Sinne 

120 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


,offen' bleiben muß, haben dann nicht wenigstens die theologisch­
dogmatischen Aussagen vom Menschen ~~verrückbare Gültigkeit? 
Sicher, die Botschaft Jesu Christi ist nach der Oberzeugung des Christen 
Gottes letztes Wort zum Menschen. Es gibt kein größeres Wort als die 
Sendung des Sohnes und seine Selbsthingabe in Liebe für die Vielen. Ist 
das nicht ein letztes Bild vom Menschen? Aber so sehr es um die 
bleibende Kraft des Evangeliums Jesu Christi geht, so wenig darf das 
Werk und die Person Jesu zu dem einen ,idealen' Menschenbild 
emporgesteigert werden, das nur noch alle sklavisch und ohne 
Rücksicht auf ihre Situation zu kopieren hätten. Gott will, daß die 
Menschen auch in der Nachfolge Jesu Originale bleiben. 

So wäre ein dritter Satz gewonnen: Die Treue zum Evangelium Jesu 
Christi und zur Lehre der Kirche verlangt nicht das ungeschichtliche Festhalten 
an abstrakten Menschenbildern. Die Nachfolge Jesu Christi und die Sendung 
in eine bestimmte Situation hinein zerbrechen alle jene Menschenbilder (auch 
theologischer Art), die nur einen vorausfabrizierten "idealen Menschen" als 
typische Norm gelten lassen. 

Man muß sogar noch weiter gehen: Die Kirche hat sich in ihrem 
konkreten geschichtlichen Gang an kein einzelnes "Menschenbild" 
geklammert. Ein Menschenbild als reine Theorie mit einem erschöpfen­
den Anspruch, alle Aspekte des Menschen einzubeziehen, gibt es weder 
dogmatisch noch moraltheologisch. Immer wieder wurden einzelne 
Elemente oder Strukturen richtweisend verteidigt oder hervorgehoben, 
aber nie das Ganze in den Griff genommen (vgl. z. B. auch die 
Pastoralkonstitution "Gaudium et spes" des II. Vatikanischen Konzils, 
Art. 12-22). Augustinus, Pascal, Thomas von Aquin, Teilhard de 
Chardin - sie haben eine ziemlich verschiedene Vorstellung vom 
Menschen. Und was ist mit dem Menschen bei Franz von Assisi, 
Bernhard von Clairvaux, Don Bosco? Es gibt offenbar innerhalb der 
Orthodoxie zahlreiche Deutungen des christlichen Menschen. Ja, die 
Existenz der Heiligen - einmal auf ihren theologischen Goldgrund 
gesehen, nicht in den folkloristischen Verzeichnungen - bezeugt, daß 
das Christentum nicht die Aufstellung eines bestimmten konkreten 
Menschenbildes verlangt, daß es vielmehr die Absolutsetzung eines 
einzigen Menschenbildes gerade nicht fördert und darum auch verschie­
dene konkrete "Humanismen" in sich zuläßt. Selbstverständlich kann 
man sich über einige abstrakte formale Daten der christlichen Anthropo­
logie einigen (Gottesebenbildlichkeit, Verantwortung der Freiheit usw.), 
aber diese reichen eben noch nicht aus für ein konkretes Menschenbild. 

So folgt ein vierter Satz: Gerade weil der Glaube auch die Freiheit des 
Menschen zu ihrer eigenen Dynamik entbindet, gibt es - zahlenmäßig-kein 
einziges konkretes theologisches Menschenbild. Es gibt deren unendlich viele, 
was nicht heißt, es gäbe keine gemeinsame Struktur. 

Im folgenden sei versucht, einige Richtpunkte zu entwerfen, 
welche die Kraft des christlichen Menschenverständnisses im Gespräch 

121 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit anderen Humanismen bewähren sollen. Es kann dabei nicht um 
Vollständigkeit gehen oder gar um die erschöpfende Behandlung der 
wenigen Momente, die genannt werden. Die Offnung zum kritischen 
Gespräch offenbart nämlich eine wichtige Einsicht, die unseren fünften 
Satz darstellt: Weil es - christlich gesehen - nicht ein einziges normatives, 
konkretes Menschenbild gibt, kann der christliche Glaube mit all jenen 
Humanismen in ein Gespräch kommen, die nicht selbst ein exklusives, 
reduziertes und insofern totalitäres Menschenbild vertreten. 

Dabei gibt es freilich nicht bloß Grenzen in Einzelfragen, sondern 
bereits in der formalen Vorskizzierung eines Menschenbildes. Die 
Unverträglichkeitsgrenze zwischen der christlichen Auffassung vom 
Menschen und einem zuletzt menschenfeindlichen "Humanismus" 
scheint in folgenden Grundlinien zu liegen: 

1. ~an kann nicht leugnen, daß der Mensch - wegen des 
Oberschreitenkönnens der Faktizität- sinnvoll über sich hinausfragt 
Der Christ ist überzeugt, daß der Mensch dabei nicht nur auf sich 
selbst zurückfallen kann. Er ist ein Wesen der Transzendenz. Damit 
ist auch begründet, warum der Mensch ein Wesen der Freiheit ist, 
dem deswegen Würde, Eigenwert und Menschenrechte zukommen. 
Er ist nicht unentrinnbar nur an die Bedingungen des Hier und Jetzt 
gebunden. 

2. Der Mensch ist zwar ein vielschichtiges und plurales Wesen, 
dennoch ist er substantiell einer, also kein Bündel verschiedener 
Aggregate. Wo er in dieser Pluralität (z. B. Leib - Seele, Sinnlichkeit 
- Geistigkeit, Tradition - Revolution) falsch vereinfacht und redu­
ziert wird, nimmt man il1m seine wesentliche Ganzheit. Er lebt 
immer in dieser unaufhebbaren Spannung. 

3. Wegen der Gemeinsamkeit der menschlichen Natur und seiner alle 
Partikularismen übergrenzenden Auszeichnung im Ganzen der Welt 
ist die Universalität des Menschseins absolut zu respektieren. Es gibt 
keine Minderung des Menschseins durch die Zugehörigkeit zu einer 
bestimmten Rasse, Klasse, Nation, Partei oder Religion. Implizit ist 
damit auch ein Minimum menschlicher Solidarität, Brüderlichkeit 
und Geschwisterlichkeif gegeben. 

Damit kommen wir abschließend zu einem wichtigen Kriterium 
als sechsten Satz: Die drei Gesichtspunkte der Transzendenz, Ganzheit und 
Universalität der menschlichen Natur sind ein Kriterium dafür, ob ein 
Menschenbild grundsätzlich sich im Bereich des christlichen Glaubens 
ansiedeln oder wenigstens mit diesem in ein fruchtbares Gespräch kommen 
kann. 

Diese Grundlinien sind so etwas wie dem Glauben vorauslaufen­
de, aber doch in ihm bef?phlossene Kriterien für jedes theologische 
Menschenbild. Von diesen Uberlegungen her sollen nun einige konkrete 

122 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Richtpunkte für ein gegenwärtiges Menschenbild herausgestellt werden. 
Es ist deutlich geworden, daß ein solches Bild 

1. keineswegs "erschöpfend" sein kann, 
2. sich von den zeitgenössischen Anschauungen über den Menschen 

nicht völlig und interesselos distanzieren darf und 
3. situationsbezogen bleibt, sich aber nicht von der Situation allein 

durchgreifend bestimmen lassen darf. 

Die Situation ist zwar die Herausforderung und die Angriffsspit­
ze, aber gerade darum eben nicht auch schon die Antwort. Ohne diesen 
beständigen Prozeß zwischen Situation und "Evangelium" gibt es keine 
wirklich theologische Aussage über den Menschen. 

II. 

Im zweiten Teil sollen nun em1ge Grundpfeiler des christlichen 
Verständnisses vom Menschen skizziert werden. Ich möchte drei 
Strukturelemente nennen und erläutern: Transzendenz und Gott, der 
Mensch als Person, Jesus Christus als der Mensch. 

Transzendenz und Gott 

Weil man nicht elementar genug ansetzen kann, darf man erste Schritte 
im Vorletzten nicht geringschätzen: Der Mensch, der sich nicht einfach 
einfügt in die "Realitäten" und vor ihnen nicht schlechthin kapituliert, 
das Vorfindbare nicht als letzten Maßstab nimmt, macht eine minde­
stens partielle Erfahrung seiner Freiheit. Nüchternheit besteht nicht im 
Sichbeugen unter die "Macht der Tatsachen". Das Nichtaufgehen im 
Faktischen, Manipulierbaren und Empirischen ist die Voraussetzung 
und der Anfang aller Transzendenzbewegung. Der Mensch erfährt sich 
in solcher Selbsterkenntnis und Entscheidung für andere Möglichkeiten 
in seinem Bedingtsein: Er erkennt die Herausforderung durch ein 
Größeres als er selbst. Ein solches Transzendieren kann verschiedene 
konkrete Namen erhalten: "Fortschritt", "bessere Welt", "Gerechtigkeit", 
"Einheit", "Brüderlichkeit", "Freiheit", "Gemeinschaft", "Hoffnung". 
Freilich zerbrechen diese Leitbilder wieder oft, weil sie sich z. B. als 
Gerechtigkeit nur für eine Gruppe, Freiheit nur einer Elite usw. 
erweisen. Sie sind selbst Bedingungen unterworfen. Und viele solcher 
Programme zeigen, daß sie die Steigbügel der nun Herrschenden waren 
- und sonst nichts. Im Vorgang des Transzendierens liegt die 
Möglichkeit .. der illusion, des Getäuschtwerdens durch den schönen 
Schein, der Uberrumpelung durch fremde Interessen- soll man sich die 
"bessere Welt" also überhaupt "vorstellen", d. h. imaginativ entwerfen? 
Ist nicht alles nur ein Traum, ein Wunschbild, ein unerreichbares und 
falsch vertröstendes Ideal? Oder ist es besser, an eine ideale Gerech­
tigkeit "an sich" und an ein der Verwirklichung unerreichbares Ideal 

123 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Güte zu denken? Oder gar an eine konkrete Utopie, eine "Heimat", 
die jeder wünscht und sucht und niemand hat? 

Diese Fragen sind schwer zu beantworten. Vielleicht reicht auch 
eine rein rational vorgehende Schlußfolgerung am Ende nicht aus, ohne 
daß deswegen die "Lösung" schon irrational zu nennen wäre. Es zeigt 
sich jedenfalls der menschlichen Erfahrung, daß es diesen Bereich des 
zuerst nur negativ Anzunähernden (nämlich zu sagen, was es nkhl ist 
... ), Unplanbaren, zunächst "leeren" Unendlichen und Unsagbaren gibt: 
er ist "jenseits" aller unmittelbar planbarer und habbarer Ziele. Und 
dennoch gibt es für seltene Augenblicke der Erfahrung diesen abgründi­
gen Grund reiner Freiheit, dem sich das Glück, das Leben, die Liebe 
und das Gute bis ins Letzte verdanken. Die Menschen und die Christen 
im besonderen nennen dieses unfaßbare Geheimnis von Welt und 
Mensch beim Namen und heißen es "Gott". Für den Glauben ist dieser 
nicht nur der immer fernbleibende, immer nur asymptotisch angezielte 
Fluchtpunkt des Daseins; er ist nicht nur aus der Ferne aufrufender und 
bewegender Gott. Freilich ist er auch schon als solcher derjenige, der 
das Leben des Menschen erhellt, der den Lohn des Guten für bitter 
erlittenes Unrecht verheißt, der immer wieder neue Impulse der Liebe 
und der Hoffnung setzt. Aber noch mehr: Er wird als ein personal 
begegnendes Gegenüber der Geschichte erfahren, der handelt und sich 
um die Sorgen und das Elend des Menschen kümmert. "Ich bin der, der 
ich immer für euch da sein werde" (Ex 3,14). Er ist die Hoffnung und 
Zukunft des Menschen, ja er wird als solcher, indem er sich in dieser 
Zuwendung dem Menschen schenkt, zum "Inhalt" des menschlichen 
Lebens. Hier gibt es z. B. reine Vergebung, die nicht wieder nachträgt, 
sondern - wie das Wunder der Schöpfung - alles neu macht wie am 
Anfang. 

Der Mensch als Person 

Der Mensch lernt, in der Begegnung mit Gott die verschiedenen 
Situationen der Bedrohung und des Unheils zu bestehen. Dieser Gott 
bedeutet vor allem Rettung. Er bewahrt vor Knechtschaft. Sich ganz auf 
ihn und seinen Weg einzulassen, heißt Glauben. Dies heißt zugleich, die 
ständigen Götzenbilder, die sich immer wieder dazwischenschieben, zu 
durchschauen und zu entmächtigen. Es gibt einen Weg zu Gott nur 
durch die Kritik der Idole und der ständig wiederkehrenden Versu­
chung, ihn mit anderem als ihn selbst zu verwechseln. Das Bilderverbot 
bleibt die Erinnerung dafür, daß es stets dieses Auszugs aus dem 
Gewohnten und Vertrauten bedarf. "Du sollst Dir kein geschnitztes Bild 
machen!" Die Götter und Dämonen verschwinden aus einer Welt, die 
als Schöpfung des in der Geschichte wirkenden Gottes angenommen 
wird. 

Unter den Geschöpfen nimmt der Mensch eine einzigartige 
Sonderstellung ein. Von allen Geschöpfen ist allein der Mensch zum 

124 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bild Gottes geschaffen und bestimmt. In diesem Ebenbild kann Gott 
seinen Partner, sein Echo finden. Im Bild des Menschen will Gott auf 
Erden gegenwärtig sein, und sein Ebenbild soll in seinem Namen 
handeln. Der Mensch ist nicht nur Schöpfung Gottes, sondern "Bild" 
Gottes: Er ist ein Spiegel dessen, der die Freil1eit ist. Die unendliche 
Feme des Schöpfers von seinem Geschöpf findet sich im Menschen 
wieder als die Freilieit gegenüber allen endlichen Dingen und Verhält­
nissen. Der Glaube an diese Bestimmung verleiht eine eigene Würde. 
Diese Würde hat einen eminent kritischen Sinn: Sie verbietet jede 
Vergottung eines Herrschers, Führers, Genies, einer Nation, einer Rasse, 
einer Gesellschaft. Nicht weniger gilt dies für die Politik. Weil der 
Mensch in diesem Sinne das Ebenbild Gottes ist, darf er auch nicht zum 
Mittel für einen Zweck gemacht werden. In diesem "Bild" soll man Gott 
selbst begegnen. Das Leben des Menschen ist darum in dieser Hinsicht 
letzter Zweck. In seiner Erkenntnis und in seiner Entscheidungsmöglich­
keit liegt ein letzter unverfügbarer Grund, der zwar in alle Handlungen 
eingeht, aber dennoch nie verfügbar wird. In der Freiheit zum Guten 
wurzelt die Personalität des Menschen. Und da Gott selbst schöpferi­
scher Partner für alle Menschen ist, hat er jeden auch beim Namen 
gerufen. 

Man darf jedoch diese Stellung des Menschen als Mitte und 
Krone der Schöpfung, die man nicht übersehen kann, nicht falsch 
verstehen. Der Mensch der Bibel ist ein Mitgeschöpf der Tiere und der 
Engel. Die Schöpfung ist weiter als der Mensch. Er selbst steht in il1r als 
einer, der die Erde zugleich "bebaut und bewahrt" (Gen 2,15): er 
gestaltet sie um und entwirft schöpferisch Neues aus ihr, er ist jedoch 
zugleich auf sie angewiesen und muß sie .. hegen und pflegen. Beides -
die Zugehörigkeit zur "Natur" und seine Uberlegenheit ihr gegenüber -
spiegelt sich wider in der Kultur. In diesem Sinne ist der Mensch als 
Person radikal weltlich und geschichtlich, ohne daß er deshalb in dieser 
Zeit aufgehen müßte. Aber es kommt darin wenigstens im Ansatz zum 
Ausdruck, wie er sein irdisches "Haus" bestellen muß; daß er nicht 
seine Lebensbedingungen unterminieren und nicht realisieren darf, was 
seine einmalige Menschenwürde verletzt und gefährdet. 

Jesus Christus, der Mensch schlechthin 

Jesus Christus zeigt uns in besonderer Weise, wer und was der Mensch 
ist. In ihm sehen wir die letzte Größe und Würde des Menschen, daß er 
nicht nur gottebenbildlich ist, sondern daß er in der Wurzel seines 
Wesens sogar die Möglichkeit hat, Gottes eigenes Wesen zu empfangen, 
"capax Dei" ist. In ilim wird aber nicht bloß der wahre Gott, sondern 
auch der wahre Mensch offenbar. "Ecce homo" - Seht, welch ein 
Mensch! Seht, was der Mensch ist! Wie aber wird in ilim das 
Menschliche offenbar? 

Von Anfang bis zum Ende seiner öffentlichen Tätigkeit kommen 

125 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen zu ihm mit allen möglichen Bitten, Fehlern, Sünden und 
Krankheiten. Er hat nicht ein neues "Menschenbild" gepredigt, sondern 
er hat das Evangelium vom kommenden Gottesreich den Armen 
gebracht, Kranke geheilt, Randsiedlern der damaligen Gesellschaft 
Heimat gewährt und Trauernde, Weinende, Hungernde selig gepriesen. 
Es sind Menschen, die gar nicht mehr beachtet werden, mit denen kein 
Staat und auch keine Revolution zu machen ist. Aber er hat in ihrem 
erbärmlichen Leben das Wort "Gott" als die einzige Befreiung zur 
Sprache gebracht. Es sind seine "geringsten Brüder". Gott hat die 
Menschen auf jene Weise angenommen, die uns Jesus offenbarte. Indem 
er ganz für die Menschen da ist, ohne die geringste Möglichkeit und 
den Willen der Einschränkung (denn er gibt sein Leben für alle!), wird 
er schlechthin zu dem Menschen für alle, ja zum Inbegriff der 
Menschheit, zum letzten Menschen, nach dem kein größerer mehr 
gedacht werden kann. Aber auch in dieser letzten Erfüllung des 
Menschenbildes wird deutlich, daß dies etwas anderes ist als ein 
"totaler Humanismus" obwohl Jesus ganz Mensch ist. Die Tiefendimen­
sion des Menschen ist nicht durch den Menschen oder auch die 
Menschheit allein auszufüllen. Dieser Mensch kann nur in dieser Weise 
so vorbehaltlos und radikal Mensch für andere sein, weil er zugleich in 
der Macht des Menschensohnes und des von Gott gesandten Messias 
kommt. Im Gekreuzigten kommt beides zum Höhepunkt: "Darum sagt 
der Glaube über den Gekreuzigten beides: Ecce homo - Sehet den 
Menschen in der Wirklichkeit seiner ganzen Verlassenheit. Und: Ecce 
deus - Sehet Gott in der Wirklichkeit seiner unendlichen Liebe, mit der 
er sich selbst verläßt, um der Verlassenen Gott und der sich selbst 
Aufgebenden Vater und der sich selbst Verklagenden Freisprecher, aber 
auch der sich selbst Rühmenden Richter zu sein" (J. Moltmann). 

Dies alles müßte in einer philosophischen und theologischen 
Anthropologie ausgeführt werden. Ich wollte es jedoch bewußt einmal 
bei einer ersten Grundlegung belassen und nicht schon auf die vielen 
Einzelfragen eingehen, auf den Ursprung des Menschen und die 
Evolution, auf Mann und Frau, die Fundierung der Werte, Person und 
Gemeinschaft, Menschenwürde und Sterben. Hier sollte nur der 
Rahmen sichtbar werden, in dem diese Einzelthemen ausgearbeitet 
werden. 

Was hier über das Verständnis des Menschen gesagt worden ist, 
bedarf der ständigen Bewährung im Disput der pluralistischen Gesell­
schaft. Dafür scheinen mir drei Maßstäbe und Verfahrensweisen 
besonders nützlich zu sein, die das Humanum und Proprium des 
Christlichen miteinander verbinden. Ich möchte diese dreifach-eine 
Bewegung kurz skizzieren: 

1. Integration und Vermittlung: Dem Christlichen eignet eine große Kraft 
der Annahme und der Anverwandlung, die freilich zugleich auch 
Veränderung besagt. Alles, was partikular an Gutem und Wahrem 
gefunden wird, kann in einen größeren Zusammenhang eingeholt 

126 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und heimgeholt werden. Es bleibt dann immer noch ein offenes 
Gefüge, da es sich nicht in der eigenen Endlichkeit verschließt. Im 
Prozeß von Anknüpfung und Widerspruch erneuert sich immer 
wieder das Ganze. 

2. Impuls und Dynamik: Die Dynamik des Christlichen ergänzt nicht nur, 
sondern ist Ansporn und drängende Kraft zur Verwirklichung 
menschlicher Möglichkeiten, die oft aus Trägheit und Schwerfällig­
keit bisher nicht erreicht werden konnten. Das christliche Verständ­
nis vom Menschen ist so im gesellschaftlichen Streit ein Stimulans, 
um aus eingefahren Gleisen herauszukommen. 

3. Schöpferisch-kritischer Einspruch: Der Glaube hat die Pflicht, gegen alle 
Absolutsetzungen immanenter Sozialverhältnisse, Zustände und 
Utopien kritisch wachsam zu sein. Die schöpferische Kraft zu einer 
solchen Kritik kommt der Vernunft des Glaubens letztlich aus ihrer 
Verankerung in der Transzendenz zu. Deswegen ist sie auch nicht 
nur negativ, sondern im ursprünglichen Sinne schöpferisch-kritisch. 

Damit ist auch einsichtig, wie eng diese Bewegung in den drei 
Schritten aufeinander angewiesen ist und gleichzeitig fruchtbar sein 
kann. 

III. 

Was ich vorgetragen habe, scheint nur im ersten Augenblick nichts zu 
tun zu haben mit dem, was wir heute feiern. In Wirklichkeit ist jedes 
Kommunikationsgeschehen offen oder heimlich von den hier behan­
delten Grundfragen bewegt. In besonderer Weise nimmt die Publizistik 
an diesem Austausch teil. Dieser Austauschprozeß ist nicht beliebig, 
sondern braucht Vorbildung und reflektierte Erfahrung. Seit den 
schwierigen Anfängen der Journalistenausbildung geht es darum, 
Studium und praktische Ausbildung zu verbinden. Es war schon das 
Programm von Emil Dovifat: "Investieren Sie in den Menschen!" 

Wir begehen heute die 25. Wiederkehr der Gründung des 
Instituts zur Förderung publizistischen Nachwuchses e. V. Wir wollen 
jedoch nicht vergessen, daß seit mehr als 120 Jahren immer wieder, vor 
allem vom Zentralkomitee der deutschen Katholiken, die Gründung von 
Journalistenschulen gefordert worden ist (vgl. den Düsseldorfer Katholi­
kentag von 1869). Bernhard Hanssler hat schließlich mit Alois Schardt 
das Programm für die sogenannten "Bensberger Kurse" (seit 1959) 
entworfen. Bald nach dem Konzil beschloß die Publizistische Kommissi­
on der Deutschen Bischofskonferenz die Einsetzung eines Unteraus­
schusses "Förderung des publizistischen Nachwuchses". Zwei Jahre 
später wurde das Institut gegründet. P. Wolfgang Seibel SJ war als sein 
Leiter vorgesehen. Ich brauche nicht zu entscheiden, wer der eigentliche 
Vater des Instituts ist. Viele, die damals schon große Verdienste hatten, 

127 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sind Gott sei Dank noch unter uns, z. B. Prof. Otto B. Roegele, Prälat 
Prof. Bernhard Hanssler, Weihbischof Walther Kampe; andere sind von 
uns gegangen wie Prälat Prof. Dr. Karl Forster, Msgr. Kochs, Weihbi­
schof Siegel und nicht zuletzt Dr. Hans Suttner. Für ihn sollten die Ziele 
des Hauses im folgenden bestehen: "Schaffung und Betreuung einer 
Journalistenschule neuen Stils. Damit soll der auf die Dauer bedeutsam­
ste Beitrag zur Hebung des publizistischen Niveaus der katholischen 
Presse geleistet werden. Ziel ist der Publizist mit abgeschlossenem 
Hochschulstudium eines beliebigen Faches, der es trotz seiner Fachbil­
dung versteht, gemeinverständlich zu reden und zu schreiben und der 
wegen seiner Fachbildung zuverlässig publizieren kann." (Katholische 
Presse in Deutschland, Regensburg 1965, 43f). Später kam (seit 1976) 
eine Volontärausbildung hinzu, die mit der Arbeitsgemeinschaft Katho­
lische Presse (AKP) und der Medien-Dienstleistungs-GmbH (MDG) 
gemeinsam veranstaltet wird. Seit 1970 haben über 700 Teilnehmer 
einen der drei Ausbildungsgänge (Stipendiaten, Volontäre, Theologen) 
absolviert. Die Ubernahme des Studios Ludwigshafen (1987) und die 
Errichtung der Außenstelle Leipzig im Jahr 1991 haben die Ausbil­
dungsmöglichkeiten beträchtlich erweitert und verbessert. Sehr dankbar 
sind wir Prof. Innerhofer, daß er nach der jahrzehntelangen, hoch 
anerkannten Führung durch P. Dr. Seibel SJ mit den Mitarbeitern des 
Instituts reibungslos und nahtlos die Sache fortführt. 

Das Institut hat in diesen 25 Jahren große Wirkung entfaltet und 
in vieler Hinsicht Segen gebracht. Viele Redakteurinnen und Redakteure 
sind in säkularen Medien, oft an gewichtiger Stelle, tätig. Nicht wenige 
sind freie Journalisten oder auch Medienreferenten geworden. Uber 100 
Theologen sind nebenamtlich journalistisch aktiv. Man kann sagen, daß 
viele Absolventen des Instituts inzwischen in allen Medien tätig sind. 

.. Diese Tatsache sagt viel über das Verhältnis von Kirche und 
Offentlichkeit. Das Institut zeigt, daß wir nicht der Meinung sind, die 
Kirche müßte und dürfte nur auf ihre eigenen Einrichtungen vertrauen 
und würde gleichsam nur für sich selbst Nachwuchs produzieren. Es 
kommt künftig darauf an, in vielen, möglichst allen Medien durch 
überzeugte katholische Publizisten, die je an ihrem beruflichen Ort ihr 
selbständiges Zeugnis geben, gegenwärtig zu sein. Der Arm der 
Institution Kirche reicht nicht so weit wie die ausgestreckten Hände 
vieler überzeugter und komptetenter Christen vor Ort. "Von einem 
festen Standort aus argumentierend können sich katholische Journali­
stinnen und Journalisten einmischen, ihre Stimmen in die Fragen, die 
unsere Zukunft bestimmen, mit Aussicht auf Erfolg zu Gehör bringen" 
(Eva Maria Streier, in: Bekanntmachung. 40 Jahre GKP, Berlin 1988, 124). 
Gerade wenn der institutionsgebundene Einfluß schwächer wird, hängt 
viel davon ab, daß zeugnisbereite und kompetente Laien die wichtigsten 
Vermittler christlichen und auch kirchlichen Geistes werden, zumal im 
politischen, ökonomischen und kulturellen Vorfeld. Dafür braucht es 
zwischen den Verantwortlichen in der Kirche und allen, die zu einer 
solchen Zeugenschaft bereit sind, ein offenes, vertrauensvolles Miteinan­
der. 

128 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In einer Öffentlichkeit, die oft sehr diffus und schwerfällig ist, 
bedarf es für diese Zeugnisbereitschaft einer fundierten Kenntnis der 
Fragen, die zur Debatte stehen. Darum ist eine eigene Ausbildung 
notwendig. Dabei sind selbstverständlich nicht nur katholische Themen 
gemeint (was sind diese heute eigentlich?), vielmehr sollen alle 
Probleme und Aufgaben unserer Gegenwart vom Standort eines wachen 
Katholiken aus behandelt werden. Die erwünschte Wirkung wird auf 
die Dauer nicht ausbleiben. Ich freue mich, daß zwischen dem Institut 
und der Gesellschaft Katholischer Publizisten Deutschlands ein guter 
Zusammenhang besteht, gerade in der jüngeren Generation, denn in 
unserer gesellschaftlichen Situation, wo der Einzelne auch sehr rasch 
isoliert ist, sind gute menschliche Kontakte, ein Kreis Gleichgesinnter 
und die Möglichkeit einer gezielten Fort- und Weiterbild~.ng sowie 
spirituelle Angebote eine unerläßliche Voraussetzung zum Uberleben. 
Hier sehe ich eine wichtige Verzahnung zwischem dem "Institut" und 
der "Gesellschaft", sicher auch noch mit anderen Einrichtungen (wie 
z.B. MDG, AKP). 

Ich war schon immer der Meinung, daß das "Institut" in dieser 
zukunftsgerichteten Struktur für die Kirche geradezu exemplarischen 
und modellhaften Charakter hat und weit über das Berufsfeld des 
Publizisten hinaus von wegweisender Bedeutung, ist. Erst recht gilt dies 
aber für die Welt der Medien und für jede Offentlichkeitsarbeit. In 
diesem Sinne gilt es, die hier in 25 Jahren geleistete Arbeit eher 
auszubauen und zu verstärken - auch wenn die Kassen knapper 
werden sollten. Hier geht es um die rechte Form der Zukunftsfähigkeit 
des Glaubens und der Kirche. 

Anhang: 
Ansprache des Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, Bi­
schof Karl Lehmann, im Gottesdienst anläßtich der Feier "25 Jahre 
Institut zur Förderung publizistischen Nachwuchses e. V.11 am 
14.11.1993 in Ludwigshafen (Pesch-Haus) 

Lesung für den Gottesdienst "Eure Worte seien immer freundlich, 
jedoch mit Salz gewürzt" (Kol 4,2-6) 

"Laßt nicht nach im Beten; seid dabei wachsam und dankbar! 
Betet auch für uns, damit Gott uns eine Tür öffnet für das Wort und wir 
das Geheimnis Christi predigen können, für das ich im Gefängnis bin; 
betet, daß ich es wieder offenbaren und verkündigen kann, wie es 
meine Pflicht ist. Seid weise im Umgang mit den Außenstehenden, 
nutzt die Zeit! Eure Worte seien immer freundlich, doch mit Salz 
gewürzt; denn ihr müßt jedem in der rechten Weise antworten können." 

Der Brief an die Kolosser ist ein Dokument des Glaubens aus 
einer schon etwas späteren Zeit, in der die Christen um ihre 
Weltverantwortung zu wissen beginnen. Der Brief schließt mit letzten 

129 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mahnungen an die Christen. Leicht kann man zwei Grundaussagen 
unterscheiden, die jedoch wiederum aufeinander verweisen: die Solida­
rität des fürbittenden Gebetes und die Solidarität des verantwortlichen 
Dialogs gerade mit den Außenstehenden. Zur Sendung in die Welt 
gehört auch die Verwurzelung im Glauben, die hier mit dem Dreiklang 
Immerwährendes Gebet - Wachsamkeit - Dankbarkeit umschrieben 
wird (V 2). Der Apostel ruft die Gemeinde besonders auf zum Gebet für 
ihn, "damit Gott uns eine Tür öffnet für das Wort und wir das 
Geheimnis Christi predigen können" (V 3). Obgleich er im Gefängnis 
sitzt, verschließt er sich nicht in einem Ghetto, auch nicht in der 
Abkapselung der Verfolgung. Es kommt kein Wort der Klage über seine 
Lippen. Er bittet um das Gebet für die missionarische Verkündigung. 
Hier werden die beiden Hälften des Textes verbunden: Fürbitte und 
Zeugnis nach draußen. Gott möge eine Tür öffnen für das Wort (vgl. 1 
Kor 16,9; 2 Kor 2,12; Apg 14,27). Gottes Wort selbst drängt in die Welt. 
Der Apostel möchte die Herzen vieler Menschen für das Evangelium 
öffnen. In der Mitte steht das Geheimnis Christi (vgl. V 3). Der ganze 
'[ext - darum paßt er so gut zu diesem Tag - spricht von der 
Offentlichkeit der Verkündigung und des Zeugnisses. Durch die 
Verkündigung soll das Mysterium allen zugänglich werden. Es ist ein 
offenes Geheimnis, das Einsatz und Freimut braucht, um zu anderen 
Menschen zu gelangen. Hier herrscht ein anderer Ton: keine Rede von 
Verstockung (vgl. Mk 4,1lf), keine verschlossene Türe (vgl. Lk 12,36f; 
21,24f). 

Trotzdem ist es mit "Öffentlichkeit" noch nicht getan. Drucker­
schwärze und Kamera, Mikrophon und Mattscheibe, Plakate und 
Lautsprecher erreichen für sich noch nichts. Sie können sogar abspenstig 
machen. Auch muß nicht jeder predigen oder missionarisch verkündi­
gen. Dies ist Sache des Apostels, für den es geradezu eine Pflicht ist, 
obgleich das Evangelium letztlich von selbst läuft. 

Zum Gebet um den Segen der Mission gehört auch der weise 
Umgang mit den "Außenstehenden". Die Gemeinde lebt in einer 
Umwelt, in der sie kritisch beobachtet und beurteilt wird. In einer 
solchen Situation hat jeder Veranwortung auch im Lebenswandel. Ohne 
Weisheit, d. h. hier Klugheit und Rücksicht, gibt es keine positive 
Resonanz bei den Menschen "draußen" (vgl. 1 Thess 4,12): "So sollt ihr 
vor denen, die nicht zu euch gehören, ein rechtschaffenes Leben führen 
und auf niemand angewiesen sein" (vgl. 1 Kor 5,12f). 

Aber die indirekte Rechenschaft durch das Leben selbst genügt 
nicht. Der Christ soll jedoch gefaßt sein, daß er auf sein Zeugnis 
angesprochen wird. Er soll bereit sein, auf Fragen zu antworten und 
Rechenschaft abzulegen von seiner Hoffnung (vgl. 1 Petr 3,15). Er soll 
dabei "freundlich", Luther sagt "lieblich", sein. Jedenfalls darf das 
Zeugnis des Wortes nicht aufdringlich werbend noch rechthaberisch 
sein, freilich auch nicht feige und furchtsam. Die zeugnishafte Rede des 
Christen muß Qualität haben. Eloquenz und Argumentationsgeschick 

130 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sind durchaus erwünscht. Sie soll einen gewissen Anreiz, ja Charme 
geben (vgl. dasselbe Wort für "Gnade" = charis). Die meisten 
übersetzen: in Anmut, anmutig. 

"Eure Worte seien immer freundlich, doch mit Salz gewürzt" (V 
6a). Das heißt auch, daß unsere Worte packend und treffsicher, ja 
gepfeffert und entschieden sein sollen, nicht fade und faul, langweilig 
und kompromißlerisch. Es darf ruhig eine "gesalzene Rede", ja 
aufreizend und manchmal beißend sein. Es genügt jedoch nicht, etwas 
Charme zu produzieren oder einen "Biß" zu haben, zu provozieren. Es 
ist ein eigenes Wort. Es ist nicht nur unser Wort. Gott selbst öffnet die 
Tür zu den Herzen der Menschen. Schon gar nicht darf man das Wort 
der "Außenstehenden" einfach nachplappern oder sich anpassen. Es ist 
keine Hilfe, dem Menschen nur nach dem Mund zu reden. Man muß im 
Gebet wachsam bleiben gegen alles, was angebetet wird. Was gesagt 
wird, muß auch vom Leben gedeckt sein. Wir dürfen die Welt nicht 
ernster nehmen als den Herrn. Nur wenn wir selbst in diesem Sinne 
"Salz der Erde" (Mt 5,13) sind, das nicht schal ist, das vielmehr 
würzig-frisch ist und Fäulnis beseitigt, werden wir Menschen gewinnen. 
So kommt es darauf an, daß wir die doch auch verborgene Kraft des 
Geheimnisses Christi an den Tag bringen, ja regelrecht offenbaren (vgl. 
V 4). Unsere Freundlichkeit soll die Freundlichkeit Gottes vermitteln 
(weswegen die Freundlichkeit von V 6 am Ende doch auch etwas mit 
der "Gnade" Gottes zu tun hat). Ein altes jüdisches Wort sagt: "Die Welt 
kann nicht ohne Salz und nicht ohne Pfeffer, auch nicht ohne Gewürze 
sein" (Trakt. Sopherim 15,8; Billerbeck I, 232ff). 

Der Apostel ist der Meinung, daß wir nur so "jedem in der 
rechten Weise antworten können" (V 6b). Auch dies ist nochmals 
wichtig: Wir sollen uns auf jeden einlassen, nicht einfach nur einen 
Propagandafeldzug eröffnen, sondern uns den Fragen der Menschen 
stellen und dann auch "jedem in der rechten Weise" antworten. Wir 
wissen, wie viel dies voraussetzt. Auch dies ist gut jüdisch, denn es 
heißt: "Wohl dem Mann, der die Worte der Thora zu eigen hat und in 
dessen Hand sie verwahrt werden, und der es versteht, mit il1nen am 
rechten Ort eine vollkommene Antwort zu geben" (Billerbeck III, 765 zu 
1 Petr 3,15). 

Dafür sollen wir "die Zeit nützen": jede Gelegenheit nützen für 
das rechte Wort zur rechten Zeit. Es gibt kein dringlicheres Wort, da es 
in dieser Zeit von niemand überholt werden kann. Also müssen wir 
auch unseren Ort mit unseren Möglichkeiten ausschöpfen. Dieses letzte 
Wort ist durchaus eschatologisch gemeint. 

Es ist ein unglaublich dichter Text, der sich einem hier erschließt. 
Er schenkt uns eine kleine praktische und theoretische Theologie der 
Kommunikation des Christlichen in der Zeit. Ich brauche darum diese 
Wort auch nicht zu übersetzen in die Gegenwart. Jeder entdeckt seine 
Möglichkeiten in seiner Situation. Die Lesung aus dem Kolosserbrief ist 

131 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie ein Kommentar zu dem Jesuswort des heutigen Evangelientextes: 
"Darum fürchtet euch nicht vor ihnen! Denn nichts ist verhüllt, was 
nicht enthüllt wird, und nichts ist verborgen, was nicht bekannt wird. 
Was ich euch im Dunkeln sage, davon redet am hellen Tag, und was 
man euch ins Ohr flüstert, das verkündet von den Dächern" (Mt 1026f; 
vgl. Mk 4,22; Lk 8,17). Der Herr selbst macht uns zu Offenbarem, zu 
"Publizisten": das sind Leute, die über öffentliche Angelegenheiten 
schreiben. Das Evangelium ist eine eminent öffentliche Angelegenheit -
und nicht die private Anmutung, zu der wir es oft gemacht haben und 
machen. Gegen diese moderne Häresie steht der Publizist, der Christ ist 
und sein will, mit Leib und Seele, mit Haut und Haar. Amen. 

SUMMARY: The Christian view on mankind - orientation in a 
pluralistic society 

In this text the chairman of the conference of the German bishops raises 
the question of the existance of a specific Christian view on mankind. In a first 
step he formulates in six theses the basic perspectives and aspects of a 
theological anthropology. He distincts, that in Christian faith a theolo&ical or 
philoso:phical view on mankind cannot exist as a mere theory w1th the 
exhausting claim to integrate all asP.ects of human being. For that reason 
Christianity is able to get in touch Wlth all kinds of humanism, which do not 
advocate an exclusive, reduced and in that totalitarian anthropological 
approach. 

In the second part of the text the author denominates some main 
supports of the Christian understanding of human being. He develops them by 
means of three thematical lines: transcendence and god, man as person, Christ 
as the human being. With regards to the relation between the Cfmrch and the 
public, the author concluding1y pleads for competent catholics, who are able to 
hold the dialog with the pluralistic world and to work in any range of media. 
Tius is for the task to dea1 with any present-day problern and cl1a1Ienge from a 
position of an "alert catholic". 

RESUME: La conception chretienne de l'homme. Odentation dans 
une societe pluraliste 

Dans ce texte, le president de la Conference Allemande des Eveques pose 
Ia question a sacoir s'il existe une conception de l'homme purement cfuetienne. 
Dans un premier temps, il exprime en o theses les :perspectives et aspects sur 
lesquels peuvent reposer une anthropologie theolog1que et il fait com:prendre 
qu'il ne peut pas y avoir dans la croxance chretienne, au niveau theologique ou 
philosophique, une conception de 1 homme en tant que pure theorie ayant la 
pretention exhaustive de regrouper tous les aspects de l'homme. C'est Ia: raison 
pour laquelle le christianisme peut entrer en discussion avec chaque humanisme 
qui, lui meme, ne defend pas une conception de l'homme exclusive, reduite et 
clone totalitaire. 

C'est sur cette base que l'auteur nous donne dans un deuxieme tem~ 
quelques piliers importants de la compn!hension chretienne de l'homme qu il 
deveioppe en 3 themes: Transcendance et Dieu, l,homme en tant que personne, 
Jesus Christ en tant qu'homme. Pour conclure, l,auteur plaide, en vue des 
rapports entre l'eglise et le public, pour le travail de cathoh9.ues competents et 
capables de dialoguer dans tous Ies secteurs de l'audio-v1suel, afin que les 

132 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


probU~rnes et les devoirs du present soient aussi traites a partir du point de vue 
o'un "catholique eveille". 

RESUMEN: La visi6n cristiana del ser humano - Orientaci6n en 
una sociedad pluralista 

En este texto el Presidente de la Conferencia Episcopal alernana ternatiza 
la pregunta de si existe un visi6n cristiana propia del ser hurnano. En w1 prirner 
paso forrnula en 6 tesis algunos aspectos y perspectivas para la creaci6n de una 
antropologfa teol6gica, poniendo en claro que en la re cnstiana no puede existir 
una visi6n teol6gica o filos6fica del ser humano, que como teorfa pura pretenda 
intesrar en forma exaustiva todos los aspectos del ser hurnano. De afif que el 
cristianismo pueda entablar conversaciones con todos los humanismos que no 
representen concepciones o visiones del ser humano exclusivas, reductivas y, 
por lo tanto, totalitarias. 

Teniendo lo anterior como base el autor formula en Ia segunda parte 
algunos pilares sobre los que descansa la concepci6n cristiana del ser humano, 
desarro!Jando tres aspectos: Trascendencia y Dios, el ser humano como persona, 
Jesucristo como ser humano. Como corolario el autor aboga, refiriendose a la 
relaci6n entre la Iglesia y la opini6n yublica, por que trabajen en todos los 
carnpos des los rneoios de cornunicacion cat6licos cornpetentes y dispuestos al 
dialogo para gue asf todos los problernas y tareas cfel presente puedan ser 
tratados tarnbien desde el punto de vista de un "cat6lico despierto". 

133 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118 - am 13.01.2026, 01:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-2-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

