
218 Ästhetik der Autonomie

dem dramatischen Theater, denn in der attischen Tragödie des vorsokratischen

Griechenland erscheinen die KünstlerInnen nicht als DarstellerInnen eines fiktiven

Charakters und der durch einen Dramaturgen definierten Idee, sie verführen nicht

zum Rückzug in eine imaginäre Scheinwelt, sondern sie sind dieser Charakter, der

sich zeigt, dieser tragische Held, sodass die Teilnehmenden der existenziellen Tra-

gik des im Kunstraum erlebten, des den ganzen Menschen betreffenden Konflikts,

wie es Hegel sagen würde51, aktiv und real miterleben.

Die Performance-Kunst führt dieses Wesensmerkmal der attischen Tragödie

konsequent weiter, indem sie nicht nur die Wahrnehmung der DarstellerInnen als

echte Charaktere ermöglicht, sondern tatsächlich echte Menschen zum Zentrum

des Geschehens machen, die niemanden darstellen außer sich selbst. Die Aufgabe

des theatralen Als-ob und die Einführung des „nackten Lebens“ in die Mitte der

Gesellschaft, in die Sichtbarkeit, ermöglichen es der Performance-Kunst, das ech-

te Leben als Ritual (wenn auch immer noch im Raum der Kunst) zu gestalten und

so die Verwerfungen innerhalb der Lebenswelt der RezipientInnen und damit zu-

sammenhängend die letztlich unerträglichen Seiten der eigenen Existenz ebenso

erleben zu lassen, wie die Notwendigkeit der Neupositionierung jedes Einzelnen in

der Gesellschaft. Die Performance-Kunst ist „[e]in Exerzitium der Lebenskunst […]

[,] ein Akt des Subjekts, der das Reale transformiert, indem er eine andere Realität

manifestiert“52. Und vielleicht lassen sich deshalb die Arbeiten von Performance-

KünstlerInnen „als Versuch lesen, eine Wandlung im rituellen Sinn angesichts der

Gefahren und Bedrohungen in einer zunehmend komplexen Welt zu erreichen“53.

Mit welchen Methoden sie diesen Versuch gestalten, wird nachfolgend unter an-

deren Aspekten zu untersuchen sein.

3.2 Körper und Geist: Die Emanzipation realer Leiblichkeit

Mit der Aufgabe des theatralen Als-ob verknüpft ist der spezifische Umgang der

Performance-Kunst mit dem Körper, der sie grundlegend auszeichnet und ihr eine

besondere Wirkmächtigkeit ermöglicht. Performances basieren auf dem Einsatz

des realen, bewegten Körpers, der Ort des Zusammenfallens diverser Ambivalen-

zen ist. Er ist der zugleich individuelle und überindividuelle, der private und po-

litische Körper, er ist Subjekt und Objekt. Obwohl der Versuch einer distinkten

Abgrenzung zu anderen Kunstformen, insbesondere zu denen, die zu den per-

formativen Künsten gezählt werden, schnell die verschwommenen Grenzen der

verschiedenen Phänomene ersichtlich macht, scheint sich doch der Körper in der

51 Vgl. Hegel, VÄ III: 499, 506 u. 522.

52 Schmid, 1998: 77.

53 Meyer, 2008: 110.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 219

Performance-Kunst, so wie sie hier begriffen wird, vom Körper in den bildenden

Künsten und den aufführenden Künsten an zentralen Punkten zu unterscheiden.

Während beispielsweise in der Skulptur eine zugrundeliegende konkrete Idee

realisiert wird, indem ein bestimmter Typus einer bestimmten Form, Haltung und

Bildsprache dem Ausgangsmaterial zumeist mit großer Sorgfalt entlockt wird, ver-

anschaulicht der Körper in der Performance-Kunst nicht nur das Bild eines Indivi-

duums, sondern der Körper ist das Individuum. Für die Auseinandersetzung mit

der Performance-Kunst reicht es nicht, den Körper als etwas zu begreifen, das auch

durch einHologrammdesselben ersetzt werden könnte. Es reicht nicht, denKörper

nur als Ausdrucksträger einer bestimmten Idee zu fassen, der in der plastischen

Darstellung zwar den Vorteil der Allansichtigkeit gewährt, die konkrete Individua-

lität zugunsten der darzustellenden Idee jedoch nicht einfängt beziehungsweise

vernachlässigt54.

Wie in der Skulptur fehlt es auch in den Körperdarstellungen der Malerei an

Bewegung und an realer Greifbarkeit, obwohl hier Körper in allen Facetten ihrer

Wirklichkeit dargestellt werden und sich die Malerei auch der Darstellung alltägli-

cher und individueller Körper bedient. Das Abbild des Körpers in Form einer Mo-

mentaufnahme vermag letztlich nicht, einen direkten sinneübergreifenden leben-

digen Kontakt zum Betrachtenden herzustellen, wie ihn die Performance-Kunst

ermöglicht. Ähnliches gilt auch für die Fotografie, so schonungslos und direkt sie

auch sein mag55.

Während also in Skulptur, Malerei und Fotografie der Körper in einem kon-

kreten Moment dargestellt wird und der Betrachtende mit einem Abbild des Kör-

pers konfrontiert wird, vermögen die performativen Künste wie Tanz,Theater und

Performance-Kunst den realen Körper mit seinen spezifischen Eigenheiten in sei-

ner Lebendigkeit und Prozessualität zu nutzen. Dennoch haben Tanz und Theater

einen anderen Begriff vomKörper und gebrauchen ihn anders als die Performance-

Kunst. Im Tanz ist es zumeist der idealisierte Körper, der einer exakten Choreo-

grafie folgt und zumMittel der Darstellung einer Idee „herabgesetzt“ wird. Und im

klassischen Ballett kann gar von einer Negation des Körpers durch die erstrebte

Abstraktion gesprochen werden. Auch wenn die Grenzen zur Performance-Kunst

54 Hegel begreift die „unmittelbare Körperlichkeit“ als die „räumliche Materialität“ des Geis-

tigen (vgl. Hegel, VÄ II: 352) und verkennt die tastbaren Qualitäten der Skulptur. „Für He-

gel, so könnte man sagen, würde eine Holographie letztlich dasselbe leisten wie eine wirkli-

che Plastik“ (Schüttauf, 1984: 132). Geistiger Inhalt der Skulptur ist der objektive, also der im

menschlichen Körper erscheinende sittlich-normative Geist. Da diesem jedoch das Moment

des Konflikts, der Partikularität (vgl. Hegel, VÄ II: 353f.) fehlt, lässt Hegel die Objektivität der

leiblichen Wirklichkeit weitgehend außer Acht.

55 Zu erinnern ist hier beispielsweise an die Arbeiten Nan Goldins, Hannah Wilkes oder an

die Vielzahl schockierender und anrührender fotojournalistischer und dokumentarfotogra-

fischer Werke.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


220 Ästhetik der Autonomie

im zeitgenössischen Tanz verschwimmen, man denke beispielsweise an das Jud-

son DanceTheatre oder Pina Bausch56, bleibt der Körper der TänzerInnen doch das

durch hartes Training und stetige Mühen geformte Ausdrucksmittel, mit dem eine

im Vorfeld ersonnene fiktive Figur dargestellt wird.

Ähnliches gilt auch für die Körper der SchauspielerInnen im Theater. Auch sie

nutzen ihn, um eine Rolle zu inkorporieren, die zur Realisation einer schon be-

stehenden Dramenidee notwendig ist, und greifen dabei auf verschiedene Techni-

ken im Einsatz des Körpers zurück, die es zu lernen und zu perfektionieren gilt57.

Auch hier ist der Körper also nicht unmittelbarer Ausdrucksträger einer authenti-

schen Individualität. Wie im zeitgenössischen Tanz können auch im Theater, ins-

besondere im postdramatischen Theater, die Grenzen zu dem, was im Vorfeld als

Performance-Kunst bestimmt wurde, verschwimmen. Als Beispiel dieser begriff-

lichen und methodischen Unschärfe zwischen Performance, Tanz und Schauspiel

können unter anderem Carolee Schneemanns »Kinetic Theatre« und ihre Perfor-

mance Meat Joy58 begriffen werden, die einer exakten Choreografie folgt und eben

Elemente von Tanz und Theater aufweist59. Dennoch grenzt auch sie selbst ihre

Arbeit vom experimentellen Theater und Tanz ab60.

Was also den Körper in der Performance-Kunst insbesondere von den thea-

tralen Kunstformen unterscheidet, ist der Umstand, dass die KünstlerInnen ih-

re eigenen, individuellen Körper nutzen, um niemand anderen darzustellen als

sich selbst, während TänzerInnen und SchauspielerInnen ihren Körper als zu be-

herrschendes, diszipliniertes, leistungsstarkes Material verwenden, das es stetig

zu formen und zu optimieren gilt, damit sie es als wirksames Mittel der Verkör-

perung verschiedener Rollenideen gebrauchen können. Der entscheidende Unter-

schied des Körpers in der Performance-Kunst zum Körper im Theater und Tanz

ist also letztlich der Wegfall des theatralen Als-ob. Und dieser spezielle Einsatz des

realenmenschlichen Körpers ermöglicht es, statt von KünstlerInnen und Betrachte-

rInnen unabhängige, rezipierbare Kunstwerke zu produzieren, Ereignisse zu schaf-

56 Vgl. Goldberg, 2014: 138ff. u. 199ff.

57 Im Bereich des Tanzes sei hier beispielsweise an Bewegungstechniken wie den Spitzentanz

im Ballett erinnert, im Schauspiel an Techniken der Körpersprache oder an Stimmbildung

und Sprechtraining.

58 Siehe S. 52ff.

59 Vgl. Burt, Ramsay (2006): Judson Dance Theater. Performative traces. London/New York,

110ff.

60 „I have never really worked in the context of the experimental theater of the time. My early

performative event at the Living Theater had nothing to do with them as such: they had

simply offered […] a free Monday night for our experiments“ (Gioni, Massimiliano (2015):

More ThanMeat Joy: Carolee Schneemann. In: CONVERSATIONSMousse 48 (April-May 2015).

<http://moussemagazine.it/meat-joy-carolee-schneemann/> (27.11.2017)). Zur Abgrenzung

von Tanz und Theater zur Performance-Kunst, auch der Carolee Schneemanns, siehe auch

Kaye, 1996: 8f. u. 25ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://mousse
https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://mousse


Grenzen – Schwellen – Neuland 221

fen, in die alle Beteiligten involviert sind61. Die KünstlerInnen spielen keine Rollen,

nichts kann geprobt werden und alles kann geschehen. Wenn es zu Verletzungen

kommt, fließt echtes Blut und nicht, wie im Theater, Kunstblut62. So ist auch der

Ausspruch Yoko Onos, dass in ihrer Arbeit Cut Piece63 die Teilnehmenden so lange

Teile ihrer Kleidung wegschnitten, bis sie an ihr Innerstes, an den Kern der Künst-

lerin stießen64, Ausdruck dessen, dass es sich in der Performance-Kunst nicht um

die Entblößung einer fiktiven Figur, sondern einer realen Personmit allen Ängsten,

Unsicherheiten, Bedürfnissen und Wünschen handelt.

Die Kleidung trennt dabei, ebenso wie die Haut, das Individuum von der Au-

ßenwelt. Letztere ist aber aufgrund der stets gegebenen Durchlässigkeit immer

auch mit der Gefahr des gewaltsamen Eindringens, der Ansteckung und des Aus-

geliefertseins verbunden. Gerade also die grundsätzliche Durchlässigkeit der Kör-

pergrenzen macht den individuellen Körper zu einem bedrohten und zu einer Be-

drohung – nicht erst, wenn diese Grenzen gewaltsam verletzt werden – und ver-

weist nicht nur auf die sozialen und politischen Grenzen, die am Umgang mit dem

eigenen Körper und mit fremden Körpern sichtbar werden, sondern auch auf in-

dividuelle mentale und psychische Grenzen, die es immer wieder aufs Neue aus-

zuloten gilt65.

Das Sich-Ausliefern an die unkalkulierbaren und spontanen Handlungen, Bli-

cke und Gefühlsregungen der Teilnehmenden ist also ein Akt der physischen und

psychischen Selbstgefährdung und Selbsterfahrung sowie der Erfahrung des An-

deren in seiner Differenz und Gleichartigkeit. Der individuelle, private Körper,

den die Performance-Kunst nutzt, kann als das Medium des In-der-Welt-seins,

des Präsent- und Sichtbar-Seins, des Ich-Seins als die Art und Weise, sich in der

Welt zu positionieren, begriffen werden. Der Körper lässt das Individuum und sei-

ne Bedürfnisse sichtbar und spürbar werden, vermag individuelle Biografien zu

erzählen und verdeutlicht auf radikale Weise die Ambivalenz und Fluidität von Ab-

hängigkeit und Unabhängigkeit, denn nirgends werden die Interdependenzen als

61 „Um den Aspekt der Zeitlichkeit, die Qualität der Dauer eines Prozesses, adäquat zur An-

schauung zu bringen und gleichzeitig die Authentizität der zu vermittelnden Inhalte zu si-

chern, präsentieren sich die Künstler selbst der Öffentlichkeit und setzen ihre eigene Person

als Objekt und Instrument der Darstellung ein“ (Almhofer, 1986: 138).

62 Vgl. Abramović, Marina (2013): Vortrag im Rahmen des „Live culture talk“. 29. März 2003, Ta-

te Modern, London. In: http://www.tate.org.uk/context-comment/video/marina-abramovic-

live-culture-talk (07.12.2017). 

63 Siehe S. 99ff.

64 Vgl. Ono, zit. nach Schneede, 2002: 28.

65 „[D]aß an den Öffnungen des Körpers die Öffentlichkeit beginnt, manifestiert sich vor allem

dort, wo diese zum Gegenstand von Regulierung werden“ (Weingart, Brigitte (2002): Anste-

ckendeWörter. Repräsentationen von AIDS. Frankfurt amMain, 119). Gerade am kranken und

verletzten Körper wird die Grenzziehung zwischen dem Selbst und dem Anderen besonders

sichtbar.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.tate.org.uk/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.tate.org.uk/


222 Ästhetik der Autonomie

Grundkonstante menschlicher Existenz so deutlich wie am Körper, der immer von

der physischen Existenz und Anteilnahme seiner Umwelt abhängt. So macht die

Performance-Kunst, indem sie den individuellen Körper gerade in Abhängigkeit

vom Publikum zum zentralen Ausdrucksmittel erhebt, das „Faktum menschlicher

Pluralität“ sichtbar, das sich sowohl als „Gleichheit“ als auch als „Verschiedenheit“

manifestiert66. An den Körpern der KünstlerInnen zeigen sich den Teilnehmen-

den persönliche Verletzbarkeit und Bedürftigkeit ebenso wieWiderständigkeit und

Selbstmächtigkeit. Gleichzeitig eröffnet der Körper eine Ebene gemeinsamer phy-

siologischer Erfahrung, die die ganze Bandbreite menschlichen Erlebens mitfühl-

bar zu Bewusstsein bringt67. Der Körper kann als jenes verbindende Moment be-

griffen werden, zu dem jeder Mensch eine Beziehung hat, da er gerade als Konne-

xion individueller und überindividueller Erfahrung auf einer sinneübergreifenden

Ebene fungiert und es den Menschen gestattet, leiblich-affektiv zu kommunizie-

ren und Gefühle miteinander zu teilen. Jeder Mensch hat einen Körper und je-

der Mensch weiß, was es heißt, Schmerzen zu erleiden, Lust zu empfinden sowie

zu bluten, zu schwitzen oder zu weinen. Und da Menschen über eine angeborene

Ausdrucksresonanz verfügen, die den Körper des Selbst mit den Körpern anderer

verknüpft, ist es möglich, sich in Letztere hineinzuversetzen und ihre Perspektive

zu erfassen68. So werden Erschöpfung, Mangel und Imperfektion, beispielsweise

66 Vgl. Arendt, 2002: 213. „Ohne Gleichheit gäbe es keine Verständigung unter Lebenden [...].

Ohne Verschiedenheit, das absolute Unterschiedlichsein jeder Person von jeder anderen, die

ist, war oder sein wird, bedürfte es weder der Sprache noch des Handelns für eine Verstän-

digung [...]“ (Arendt, 2002: 213). Auch Nancy geht davon aus, dass der Körper ausschließlich

im Kontext desMit-Seins als singuläre Pluralität erfahrbar und als solcher nur, um esmit den

Worten Balibars zu sagen, als „Gleichfreiheit“ denkbar ist (vgl. Nancy, 2014: 23, 38f., 51, 64,

99f., 107 u. 116f.).

67 Vgl. O’Reilly, 2012: 189f. u. Meyer, 2008: 88f. Er kann „[a]ls unmittelbare Präsenz [...] der im-

materiellen Natur einer in steigendem Maße bildergesättigten Welt entgegenwirken, kann

eine Schockreaktion beim Publikum provozieren oder Mitgefühl wecken“ (O’Reilly, 2012: 46).

68 Vgl. Fuchs, Thomas (2008): Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Es-

says. Kusterdingen, 22ff. Mimetische und empathische Intersubjektivität ist bereits in der

menschlichen Neurobiologie angelegt, in der mittels Spiegelneuronen die Wahrnehmung

anderer als intentionale Akteure fundiert ist. Das menschliche leibliche Resonanzsystem

stellt also eine primäre Zwischenleiblichkeit her. DasMoment der Spiegelung ermöglicht ei-

ne affektive Resonanz und ist eine Grundlage von Empathie (vgl. Fuchs, 2008: 22ff.). Grund-

sätzlich können Spiegelprozesse aber nicht nur Empathie, sondern auch Abwehr- und Ab-

grenzungsreaktionen auslösen, die als Schutz vor Reizüberflutungen dienen. Auch wenn es,

mit Porschke gesprochen, zu Abwehrreaktionen im Falle der Aktionen Panes oder auch Paw-

lenskis durchaus kommen mag ist, da hier das Publikum eine Beobachtungsposition ein-

nimmt und demnach die Intensität der Spiegelung vermindert ist, eine radikale Abwehrre-

aktion, die Empathie zum Schutz der persönlichen Integrität strikt ausschließt, anders als

bei einem Beobachtungsprozess mit gleichzeitiger Imitation unwahrscheinlich. Hier ist die

Differenzierung zwischen dem Selbst und dem Anderen insofern möglich, als dass das aus-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 223

in der Arbeit Santiago Caos69, ebenso nachfühlbar wie Angst, Scham oder Wider-

ständigkeit, unter anderem in den Arbeiten Galindos70.

Indem die Performance-KünstlerInnen ihre eigenen Körper zu Katalysatoren

unmittelbarer emotionaler Reaktionen machen, setzen sie sich als Individuen rea-

len Gefahren und Risiken aus, die reale Auswirkungen auf das seelische und leib-

liche Wohl aller Beteiligten haben – wie unter anderem bei Abramovićs Rhythm 071

deutlich wurde. Insbesondere jene KünstlerInnen, die mit Autodestruktion arbei-

ten, machen sich zunutze, dass „[m]an [...] den anderen förmlich am eigenen Leib

[spürt]“72. Dabei erzeugen sie, wie beispielsweise Gina Pane in Le lait chaud73, über

radikale gewaltsame Eingriffe in den eigenen Körper oft heftige, aufrüttelnde Re-

aktionen beim Publikum. So erweist sich letztlich auch der Schmerz als Schwel-

lenphänomen74, der das spezifische Potenzial des Körpers in der Performance-

Kunst sichtbar macht. Performance-Kunst macht den Körper als eine Schwelle von

Mensch zu Mensch erfahrbar, als Vermittlungsinstanz, die zumindest auf basaler

Ebene jedem Menschen zugänglich ist, und gestaltet so grundlegende menschli-

che Emotionen wie Schmerz, Lust, Furcht oder Hoffnung körperlich nach- und

mitfühlbar.

Der Körper ist hier unmittelbar Kommunikation, die ganz ohne distinkte Spra-

che auskommt und so eine Verständlichkeit über kulturelle,milieu-spezifische und

sprachliche Grenzen hinweg garantiert. Der Körper in der Performance-Kunst er-

möglicht ein Erleben mit allen Sinnen, das zu Irritationen führen kann, da es

eben die TeilnehmerInnen nicht auf einer rationalen Ebene adressiert, sondern

sie zunächst und unmittelbar auf emotionaler und physischer, auf der „subseman-

tischen“ Ebene fordert. Anstatt verbal an die Rationalität der Beteiligten zu appel-

lieren und auf Verstandesebene einen Interpretationsvorschlag zu unterbreiten,

provoziert sie gerade über den Einsatz des realen Körpers häufig irritierende und

gelöste Gefühl bei den BetrachterInnen als Gegenübertragung, als gespiegelte Fremdreprä-

sentation entlarvtwerden kannund klarwird: Es ist nicht der eigene Schmerz, der eine solche

Reaktion auslöst (vgl. Porschke, Hildburg (2010): Ein Spielmit Empathie undAbgrenzung. In:

Dammann, Gerhard/Meng, Thomas (Hrsg.): Spiegelprozesse in Psychotherapie und Kunst-

therapie. Göttingen, 168ff. u. 178ff.).

69 Siehe seine Performance Pes(o)soa de Carne e Osso, S. 89f.

70 Siehe ihre Performances Confesión, S. 85f., nadie atraviesa la región, S. 92f. und Piedra, S. 114f.

71 Siehe S. 101f.

72 Fuchs, 2008: 24. Auch wenn Fuchs sich nicht eigens zur Performance-Kunst äußert, kann sein

Verständnis der Zwischenleiblichkeit durchaus insbesondere auf autodestruktiv arbeitende

PerformerInnen übertragen werden.

73 Siehe S. 59.

74 „Die Grenze des Schmerzes stellt eine intensive Evidenz dar, wo sich, weit davon entfernt,

‚Objekt‘ zu werden, der Körper im Schmerz absolut als ‚Subjekt‘ exponiert“ (Nancy, 2014: 51).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


224 Ästhetik der Autonomie

schockierende Gefühle und entlässt die Teilnehmenden mit Stimmungen und Ah-

nungen, die es allenfalls später „nach“-denkend zu bearbeiten gilt75.

Durch den Einsatz realer Körper kann die Performance-Kunst Intersubjekti-

vität und Partizipativität gewährleisten, und so scheint es ihr mit der physischen

Präsenz und Interaktion aller Beteiligten wesentlich darum zu gehen, diese zu be-

rühren, ihnen etwas zu spüren zu geben76. Gerade die Intersubjektivität ist dabei,

folgt man der Argumentation Nancys, das wesentliche Moment in der Erfahrung

eines Körpers, denn man hat eben nicht einen Körper, sondern man ist sein Kör-

per77. Und das bedeutet, auf das Berühren und Spüren angewiesen zu sein, um

in Interaktion mit der Welt treten zu können. Nur über die Berührung – also das

Berühren und das Berührtwerden gleichermaßen –, nur durch das Spüren wird

75 In Anlehnung an Wolfram Hogrebe lässt sich die Spezifik der Performance-Kunst gerade

dadurch fassen, dass sie mithilfe des Körpers als Ausdrucksmittel einen Raum kreiert, ei-

ne Kommunikation schafft, die zunächst auf Ahnungen, Stimmungen und Gefühlen basiert,

die uns „subproposional tönen“ und eine wesentliche Stufe im „semantischen Kontinuum“

sind. Sie rekurriert auf ein „Sinnverstehen“, das Grundlage unserer „definitorischen Kompe-

tenz“ ist und so auf unsere vorwissenschaftliche, semantische Resonanzstruktur verweist.

Was die TeilnehmerInnen auf subsemantischer Ebene wahrnehmen, ahnen und spüren, be-

darf dann imWeiteren der hermeneutischenAuslegung (vgl. Hogrebe,Wolfram (2006): Echo

des Nichtwissens. Berlin, 28ff.). Die geteilte Erfahrung der sinnlichen Empfindung des Kör-

pers erlaubt es, dass „[d]urch die Mehrdimensionalität der sinnlichen Eindrücke und die Un-

mittelbarkeit des Ereignisses [...] die Betrachter nicht zuallererst in intellektueller Weise ge-

fordert [werden], sondern in weitaus stärkerem Maße ‚hineingezogen‘ [werden] in das Ge-

schehen“ (Meyer, 2008: 90), sodass die Performance-Kunst eine ansteckende Wirkung ent-

faltet (vgl. Meyer, 2008: 85ff.).

76 Bereits Foucault maß der Berührung einen hohen Stellenwert zu, da seines Erachtens der

Körper das Einzige ist, worüberman sich, vermittelt durch dieHände des Liebenden, bewusst

sein kann. Allerdings blendet er die Möglichkeit aus, dass auch Verletzung und Gewalt ein

Bewusstsein vomnicht fragmentierten Körper ermöglichen (vgl. Foucault, Michel (2014): Die

Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge. Berlin, 34ff.).

77 „Wir neigen oftmals dazu, zu denken, daß der Körper eine Substanz ist [...]. Und ihm gegen-

über, oder woanders, in einer anderen Ordnung, gäbe es noch etwas anderes, zum Beispiel

Subjekt, was keine Substanz ist. Was ich zeigen möchte, ist, daß der Körper, wenn es so et-

was wie den Körper gibt, keine Substanz ist, sondern eben genau Subjekt“ (Nancy, 2014: 123).

„Der Körper ist das Sein der Existenz“ (Nancy, 2014: 20) und damit „Seele“, verstanden als „die

Differenz zu sich selbst, die den Körper ausmacht“ (Nancy, 2014: 128), als „Seele, die spürt,

daß sie Körper ist“ (Nancy, 2014: 137). „Die Körper sind das Existieren, der eigentliche Akt der

Ex-istenz, ‚das Sein‘“ (Nancy, 2014: 24), sie sind „das Exponiert-Sein des Seins“ (Nancy, 2014:

37). „Der Körper ist das Offene [und] [v]ielleicht gibt es niemals Öffnung ohne ein Anrühren

[une touche]“ (Nancy, 2014: 121f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 225

der Körper erfahrbar78. Der Körper in der Performance-Kunst zeigt und wird ge-

zeigt, er berührt und wird berührt, auf ihn wird, zumindest mittels des Blickes

des Betrachtenden, zugegriffen, und er greift auf den Betrachtenden zu – denn

auch Sehen ist Berührung, wie Abramović mit The Artist is present79 eindrucksvoll

gezeigt hat. Indem dies geschieht, eröffnet die Performance-Kunst die Möglich-

keit des Zu-sich-Gelangens, des Sich-Spürens und Sich-Berührens, das notwen-

dig über das Außen geschieht80. Der Körper ist folglich nur als Singularität, als

jemeiniger im Kontext vielfacher Differenz und Pluralität denkbar81, sodass die

Performance-Kunst gerade durch den Gebrauch des individuellen Körpers und in

seiner Zusammenführungmit anderen ebenso individuellen Körpern zur Anschau-

ung bringt, dass Kategorisierungen von Menschen aufgrund rassischer und ge-

schlechtlicher Merkmale nicht haltbar und demnach zu verwerfen sind. Hier gibt

es keinen „Volkskörper“, keine „Masse“, sondern nur den individuellen Körper als

Zwischenraum zu anderen Körpern – die Performance-Kunst macht gerade „Ich“

und „Du“ als ein „Mit“ erlebbar82.

Als privater Körper ist der Körper in der Performance-Kunst, mit Butler ge-

sprochen, immer auch ein politischer Körper83. Für die Performance ist der Kör-

per in seiner ganzheitlichen Dimension nicht nur Kommunikation, sondern sie

zeigt durch den Körper als Gegenstand der Einschreibungs-,Disziplinierungs- und

78 Vgl. Nancy, 2014: 34, 47, 91 u. 117. Der Körper ist in seiner Artikulation des Raums Ego, er

ist Stätte und insofern ist Ego „die konstitutive Ek-topie der absoluten, jedes Mal absoluten

Topik des ‚ego‘“ (Nancy, 2014: 30), denn „umzu spüren,mußman sich als spürend empfinden“

(Nancy, 2014: 137).

79 Siehe S. 86ff.

80 Der Körper befindet sich immer an der Grenze, denn die Grenze ist der Deutungsraum des

Körpers, der „Existenzstätte“. Er ist der Zwischenraum, dem die Grenzfunktion zwischen In-

nen und Außen zukommt, der selbst Raum schafft und bei dem es immer zugleich um Ein-

schreibung und Entschreibung geht. Insofern ist die Erfahrung des Körpers die Erfahrung

eines Schwellenphänomens, und nur über die Erfahrung des Sich-Spürens und des An-sich-

selbst-Rührens ist dem Körper überhaupt beizukommen (vgl. Nancy, 2014: 27, 73, 83, 97ff.,

103, 110 u. 141ff.), denn „der Körper [ist] ‚das Spürende‘ [...] Der Körper spürt und wird ge-

spürt“ (Nancy, 2014: 130).

81 „Es gibt Körper nur als einen diesen hier – und man muss unverzüglich hinzufügen: oder

‚einen‘ diesen hier. Die Bestimmung im Singular ist essentiell für den Körper. Man kann ei-

nen Körper nicht als spürend und als Beziehung definieren, wennman ihn nicht gleichzeitig

durch das Undefinierbare der Tatsache, jedesMal nur ein einzelner Körper zu sein, definiert“

(Nancy, 2014: 131).

82 In Anlehnung an Nancy wird die Erfahrung der Außergewöhnlichkeit eines Körpers hier als

das Gemeinsamste und jedem als solchem gemeinsam, als das ersetzbare Unersetzbare er-

fahren, sodass die Berührung zur téchné der Performance-Kunst wird, in der die Disparatheit

und Kontiguität des „Mit-Seins“, die auch Ethos und Praxis miteinschließt, erfahrbar wird

(vgl. Nancy, 2014: 47, 89ff., 141. u. Nancy, Jean-Luc (2012): singulär plural sein. Zürich, 64f.,

103, 111, 147).

83 Vgl. Butler, 1991: 190f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


226 Ästhetik der Autonomie

Unterwerfungspraktiken auch soziokulturelle Normen auf84. Sie setzt den Kör-

per in seiner besonderen leiblichen Qualität als Ort des Widerstands gegen sei-

ne Verfügbarkeit, gegen seine Zurichtung durch die „Bio-Politik“85 ein, die ihn

einem Normalisierungszwang unterwirft und ihn zum „Epiphänomen von Dis-

kursen“ macht86. Die Imprägnierung des Körpers mit verschiedenen Zuschreibun-

gen und Normen sowie die daran geknüpften Wertigkeiten und daran gekoppel-

ten Ausschlüsse lassen, wie VALIE EXPORT betont, die Auseinandersetzung mit

dem Körper gleichzeitig immer als eine Auseinandersetzung mit der Gesellschaft

erscheinen, da die Zeichen- und Mitteilungsfunktion des Körpers eben nicht nur

individuell, sondern auch sozial kodiert ist87, sodass die Performance-Kunst, gera-

de indem sie den privaten Körper zur Veranschaulichung soziokultureller Normen

84 Mit Foucault kann der menschliche Körper als Einschreibefläche sozialer und historischer

Diskurse begriffen werden und ist eben nicht naturgegeben und unveränderbar, sondern

weist einen kontingenten Charakter auf, der immer bereits der Disziplin unterworfen wird.

Die Politik der Zwänge und die Machtmaschinerie der Disziplinen manipuliert, kalkuliert

und durchdringt den „gelehrigen Körper“ (vgl. Foucault, 1977: 175f. u. 196f.). Die Grenze zwi-

schen Selbstbestimmung und Verinnerlichung soziokultureller Normen ist also fragil (vgl.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am Collège de Fran-

ce, 2. Dezember 1970. München, 7).

85 Foucault machte den Begriff »Bio-Macht« in der Debatte um jene Zwangspraktiken stark, die

seitens des Staates zur Kontrolle, Disziplinierung, Reglementierung und Normierung des In-

dividuums eingesetzt und zugleich verschleiert werden. Seines Erachtens entwickelten sich,

vor dem Hintergrund christlicher Zwangspraktiken, im Zuge politischer Interessen seit dem

18. Jahrhundert Regierungspraktiken, die, umdas Leben jedes Einzelnen zu „bewirtschaften“,

Techniken zur Unterwerfung der Körper und Kontrolle der Bevölkerung nutzen, um die öko-

nomische Verwertbarkeit des Körpers sowie die Steigerung der Leistungsfähigkeit im kapi-

talistischen System zu gewährleisten, und die das Leben jedes Einzelnen vollständig durch-

dringen (vgl. Foucault, Michel (1983): DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit. Erster

Band. Frankfurt am Main, 132ff.). In der Bio-Politik geht es also um die „Integration in wirk-

same und ökonomische Kontrollsysteme“ (Foucault, 1983: 135) sowie darum, den gesamten

Raum der Existenz in einem „Bereich von Wert und Nutzen“ (Foucault, 1983: 139) zu organi-

sieren. Im direkten Rekurs auf Foucaults Konzept der Bio-Politik wenden sich beispielsweise

Agamben und Butler jenen staatlichen Zurichtungs- und Kontrolltechniken zu, um zu zei-

gen, wie gerade über den Ausschluss und die Rechtsberaubung bestimmter Gruppen Ein-

schlüsse und Rechte des Bürgers gewährleistet werden. Agamben verwendet hierzu die Fi-

gur des »nackten Lebens« (vgl. Agamben, 2002: 186ff.), während Butler die Kategorie der

»Betrauerbarkeit« (vgl. Butler, Judith (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie

der Versammlung. Berlin, 252ff.) in die Debatte einführt. Auch im Kontext dezidierter Neoli-

beralismuskritik spielt die Foucaultʼsche Konzeption der Bio-Politik bis heute eine entschei-

dende Rolle, wie beispielsweise bei Balibar (vgl. Balibar, 2012: 51ff. u. 168ff.) sowie bei Hardt

undNegri (vgl. Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neueWeltordnung. Frank-

furt/New York, 37ff.) zu lesen ist.

86 Vgl. Bonnet, 2002: 8ff.

87 Vgl. VALIE EXPORT, 1977: 320.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 227

nutzt, auch den vermeintlich natürlichen Umgangmit demKörper als gesellschaft-

lich und politisch geprägt entlarvt.

Da sich die Leiblichkeit in der Performance-Kunst als durch patriarchale und

hegemoniale Dichotomisierungen bestimmt erweist, wird in der künstlerischen

Auseinandersetzung mit den Zwangspraktiken, die auf den Körper und folglich

auf das Subjekt einwirken, insbesondere die Kategorie Geschlecht als „intelligibler

Modus“, einen Körper in der Welt zu leben88, von der Performance-Kunst kritisch

reflektiert, sodass gerade Genderthematiken in den Performances, die von Frauen

betrieben werden, zum Exempel für denWiderstand gegen Ausschluss und Unter-

werfung aufgrund der Wertigkeit dichotomer Pole betrachtet werden können. Der

signifikante Anteil an Künstlerinnen, die sich das Genre der Performance-Kunst als

Mittel des Widerstands gegen kulturell legitimierte sexistische Marginalisierungs-

bestrebungen und für die Artikulation ihrer feministischen Forderungen erobert

haben, kann so auf die Unzulänglichkeit einer bestimmten Auffassung von Weib-

lichkeit zurückgeführt werden, die gemeinhinmit demKörper assoziiert wird, wo-

bei die Gleichsetzung vonWeiblichkeit und Körperlichkeit mit ihrer Unterordnung

unter die Gleichsetzung von Männlichkeit und Ratio einhergeht. Der reale weib-

liche Körper erscheint also in der von Frauen betriebenen Bodyart im doppelten

Sinne körperlich und ist an ein Menschenbild geknüpft, das der Frau bestimmte

Eigenschaften zuschreibt, um sie dadurch abzuwerten und als Objekt betrachten

zu können.Weiblichkeit und Körperlichkeit werden also in der Performance-Kunst

in einer Weise verknüpft und zur Anschauung gebracht, die es den Teilnehmenden

kaum möglich macht, die Anerkennung der so veranschaulichten Problemlage zu

verweigern.

Die Überhöhung des geistigen, rationalen, kultürlichen Prinzips gegenüber

dem körperlichen, emotionalen, natürlichen Prinzip und mithin die Überhöhung

der Männlichkeit über die Weiblichkeit ist ein altbekannter Topos der abendlän-

dischen Tradition89. Die mit der Dichotomisierung einhergehende Wertigkeit, die

bereits von Platons Diskrepanz zwischen dem minderwertigen Leib und der hö-

88 Butler, Judith (1991a): Variationen zum Thema Sex und Geschlecht. Beauvoir, Wittig, Fou-

cault. In: Nummer-Winkler, Gertud (Hrsg.): Weibliche Moral. Die Kontroverse um eine ge-

schlechterspezifische Ethik. Frankfurt am Main, 60. u. Butler, 2016: 55.

89 „Dabei wird gerade der weibliche Körper [...] in der (abendländischen) Tradition als ‚natür-

lich‘ imaginiert [...] und [fungiert] deshalb als privilegierte Matrix kultureller Zu- und Ein-

schreibungen [...]. Die Assoziation vonWeiblichkeit undNatur bedeutet [...], dass beide zum

Objekt der Unterwerfung und Austragungsort (wissenschaftlicher) Macht werden“ (Krüger-

Fürhoff, Irmela Marei (2005): Körper. In: von Braun, Christina/Stephan, Inge (Hrsg.): Gen-

der@Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorie. Köln/Weimar/Wien, 67).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


228 Ästhetik der Autonomie

herwertigen Seele90 sowie dem sinnlichen und dem vernünftigen Seelenteil91 be-

gründet wurde92, wird von Aristoteles explizit mit dem Vorzug des männlichen

Prinzips in seiner Abwertung des Oikos gegenüber der Polis, also der häuslich-

familiären gegenüber der öffentlich-politischen Sphäre, auf das Geschlechterver-

hältnis angewendet93 und ist bis heute Referenzpunkt misogyner Zuschreibungs-

praktiken94. Auch imChristentum führte die von Platon übernommene Leib-Seele-

90 Platon schreibt der Seele in Analogie zum Göttlichen die Herrschaft und Regentschaft über

den beherrschten und dienenden Körper zu. Die Seele ist dabei als das Vernünftige dem un-

vernünftigen Körper übergeordnet (vgl. Platon (1990): Phaidon. In: Werke in 8 Bänden. Grie-

chisch/Deutsch. Dritter Band. Herausgegeben von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darm-

stadt, 80a-80b).

91 Platon unterscheidet zwischen drei Seelenteilen. In der Hierarchie der Seelenteile steht der

denkende und vernünftige an oberster Stelle, der eifrige, als dem vernünftigen beistehende,

aber zum sinnlichen gezählte, an zweiter und der begehrende, lustgetriebene, sinnliche See-

lenteil an unterster Stelle (vgl. Platon, Politeia IV: 439du. 440e-441a u. Platon (1990): Timaios.

In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Siebter Band. Herausgegeben von Gunther Eig-

ler. Sonderausgabe. Darmstadt, 69a-70e). Im Phaidros nutzt Platon zur Veranschaulichung

der drei Seelenteile das Bild des Seelengespanns, indem dem vernünftigen Seelenteil die

Rolle des Führers, den beiden unvernünftigen, also dem eifrigen und gefügigen sowie dem

triebhaften und ungezähmten, die Rolle der Rosse zukommt (vgl. Platon (1990): Phaidros. In:

Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Fünfter Band. Herausgegeben von Gunther Eigler.

Sonderausgabe. Darmstadt, 246a-256d).

92 Während es durchaus Bestrebungen gibt, Platon als frühen Feministen zu lesen (siehe hierzu

beispielsweise den Sammelband Feminist Interpretations of Plato, der 1994 von Nancy Tuana

herausgegeben wurde), liefert Ursula Meyer konkrete Argumente gegen die vermeintlich

frauenfreundliche Gesinnung Platons und zur Kritik an einer feministischen Lesart der Poli-

teia (vgl. Meyer, Ursula I. (1999): Das Bild der Frau in der Philosophie. Aachen, 18ff.).

93 Grundlegend für die Polis ist der Oikos, der sich aus Frauen, Sklaven und Kindern zusam-

mensetzt, die vom Mann regiert werden (vgl. Aristoteles (1986): Politik. Übersetzt und her-

ausgegeben von Olof Gion. Ungekürzte Ausgabe nach dem Text der zweiten durchgesehe-

nen Auflage in der »Bibliothek der Alten« des Artemis Verlags, Zürich und München 1971.

Nördlingen, I 12: 1259a12). Zur Herrschaft über Frauen und Sklaven äußert sich Aristoteles

folgendermaßen: „Als erstes ist es notwendig, daß sich jeneWesen verbinden, die ohne ein-

ander nicht bestehen können, einerseits dasWeibliche und dasMännliche der Fortpflanzung

wegen [...], andererseits das naturgemäß Regierende und Regierte um der Lebenserhaltung

willen. [...] Aus diesen beiden Gemeinschaften entsteht zuerst das Haus [...]“ (Aristoteles,

Politik I 2: 1252a25-1252b25). Die Herrschaft des Geistes über den Körper und daraus abge-

leitet des Mannes über die Frau erklärt er so: „Das Lebewesen besteht primär aus Seele und

Leib, wovon das eine seiner Natur nach ein Herrschendes, das andere ein Beherrschtes ist“

(Aristoteles, Politik I 5: 1254b30-35b). „Desgleichen ist das Verhältnis des Männlichen zum

Weiblichen von Natur so, daß das eine besser, das andere geringer ist, und das eine regiert

und das andere regiert wird“ (Aristoteles, Politik I 5: 1254b10-15).

94 „Bestimmend für die europäische Sozialordnung ist bis ins 20. Jahrhundert die aristotelische

Konzeption geworden“, die über die defizitäre Natur der Frau ihre Unterordnung unter den

Mann und ihren Ausschluss aus der Polis begründet (vgl. Heinz,Marion (2002): Die Trennung

von oikos und polis: Aristoteles. In: Doyé, Sabine/Heinz, Marion/Kuster, Friederike (Hrsg.):

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 229

Dualität durch die Überhöhung der Geistigkeit zu einer Leibfeindlichkeit95, die,

auch aufgrund der christlich-theologischen Setzung des Körpers und mithin der

Weiblichkeit als Sünde, amalgamiert ist mit einer dezidierten Frauenfeindlich-

keit96. Der Leib-Seele-Dualismus erfuhr schließlich mit der kartesisch-dualisti-

schen Ontologie, die den Körper lediglich als „res extensa“ im Gegensatz zur „res

cogitans“ begreift97, einen Höhepunkt98 und blieb mit der Überführung desselben

Philosophische Geschlechtertheorien. Ausgewählte Texte von der Antike bis zur Gegenwart.

Stuttgart, 94; hier 94).

95 Vgl. Schnädelbach, Herbert (2000): Der Fluch des Christentums. Die sieben Geburtsfehler ei-

ner alt gewordenenWeltreligion. Eine kulturelle Bilanz nach zweitausend Jahren. In: Die Zeit

20/2000. <http://www.zeit.de/2000/20/200020.christentum_.xml> (07.12.2017). „Ein beson-

ders folgenreicher Geburtsfehler des Christentums ist der Import des Platonismus [...]. Das

Resultat war eine ontologische Aufspaltung der Wirklichkeit in Diesseits und Jenseits sowie

der Leib-Seele-Dualismus. [...] Der christliche Platonismus bedeutete nicht nur im Kosmos,

sondern auch im Menschen die normative Herabsetzung der Wirklichkeit, das heißt seiner

Leiblichkeit. Das Ergebnis ist die systematische Leibfeindlichkeit der christlichen Tradition,

wie sie sich besonders in der repressiven Sexualmoral der Kirchen forterbte“ (Schnädelbach,

2000).

96 Einen differenzierten Blick auf die komplexen Zusammenhänge zwischen Christentum, Se-

xualität, Körperfeindlichkeit und Frauenfeindlichkeit in ihrer diskursiven Entwicklung wirft

Peter Brown in seiner Analyse des Umgangs des frühen Christentums mit Körperlichkeit. So

zeigt er unter anderemander BibelexegeseAugustinus’, wie sich die Lesart dermenschlichen

Körperlichkeit im Kontext der Interpretation der paradiesischen Leiblichkeit in den theologi-

schen Überlegungen wandelte, die Unterordnung des Körpers und der Weiblichkeit jedoch

Bestand hatten (vgl. Brown, Peter (1991): Die Keuschheit der Engel. Sexuelle Entsagung, As-

kese und Körperlichkeit am Anfang des Christentums. München/Wien, 407ff.).

97 Siehe hierzu beispielsweise die folgende Äußerung Descartes über die Differenz des Kör-

pers und der Seele beziehungsweise des Ichs: „Zwar habe ich vielleicht (bald werde ich es

sagen können: gewiß) einen Körper, mit dem ich aufs innigste verbunden bin. Denn einer-

seits habe ich doch eine klare und deutliche Vorstellung meiner selbst, sofern ich lediglich

denkendes, nicht ausgedehntes Ding bin; andererseits habe ich eine deutliche Vorstellung

vom Körper, sofern er lediglich ausgedehntes, nicht denkendes Ding ist. Somit ist sicher, daß

ich [d.h. meine Seele, durch die ich bin, was ich bin] wirklich vom Körper [vollständig und

wahrhaft] verschieden bin und ohne ihn existieren kann“ (Descartes, René (1986): Mediatio-

nes de Prima Philosophia. Lateinisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Gerhart

Schmidt. Stuttgart, 189).

98 Annette Barkhaus und Anne Fleig verweisen auf die bis heute zumeist unzureichenden Be-

mühungen oder gar den Widerwillen, dem kartesischen Paradigma umfassende Theori-

en entgegenzusetzen, die den Körper jenseits seiner Verfügbarkeit begreifen. Weder die

Leib-Phänomenologie, die den Leib gerade als Verankerung in der Welt sieht (z.B. Merleau-

Ponty), noch die psychologischmotivierte Rede vomKörperbild oder von derMaterialität des

Körpers, die letztlich die totale Verfügungsgewalt über den Körper implizieren, vermögen

sich „Dimensionen der menschlichen Existenzweise zu nähern, die weder in der Rede vom

Körperding noch in der Körperkonstruktion aufgehen“ (vgl. Barkhaus, Annette/Fleig, Anne

(2002): Körperdimensionen oder die unmögliche Rede von Unverfügbarem. In: Barkhaus,

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeit.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.zeit.de/


230 Ästhetik der Autonomie

in den Kontext der Geschlechterthematik durch seine Interpreten an die Abwer-

tung des Weiblichen, des Körperlichen und des Natürlichen gebunden99. Auch He-

gels Merkmale des subjektiven und objektiven Geistes, die Unterscheidung zwi-

schen dem dionysischen und dem apollinischen Prinzip bei Nietzsche und die zwi-

schen Erde und Welt bei Heidegger können in dieser Tradition gelesen werden.

Dass in diesemKontext der Frau seit Aristoteles explizit die Sphäre des Hauses, des

Privaten, Ungeistigen und Fürsorglichen zugeschrieben wird, war und ist Anlass

feministischer Kritik seit ihren Anfängen, wie unter anderem bei Simone de Beau-

voir zu lesen ist, die eine dezidierte Kritik an der durch den Mann erzwungenen

Fixierung der Frau in der Immanenz und Reproduktivität zugunsten männlicher

Vormachtstellung und Selbstermächtigung in der Transzendenz formuliert100.

Die Abwertung des Körpers, insbesondere des weiblichen, ist dabei kein über-

wundenes Phänomen vergangener Zeiten, sondern bestimmt nach wie vor, wenn

auch in veränderter Form, den Umgang des Einzelnen mit seinem eigenen Körper

und dem anderer. So äußert sich beispielsweise der Wunsch, den eigenen Kör-

per zu beherrschen, heute wohl weniger in der Ausübung christlicher Askeseprak-

tiken als vielmehr in sportlicher oder schönheitschirurgischer Optimierungsleis-

tung. Der zeitgenössische Körperkult, die gesteigerte Aufmerksamkeit, die dem

Körper geschenkt wird, und seine scheinbare Wichtigkeit, können also nicht als

Aufwertung des realen Körpers gewertet werden, sondern erweisen sich im Ge-

genteil als implizite Ablehnung des Körpers, so er nicht dem Ideal entspricht. Wie

im standardisierten Tanz wird der individuelle Körper negiert und zumMittel, zur

Ware gemacht, die es zu optimieren und zu besitzen gilt. Dem Körper wird also

immer noch mit Skepsis und Ablehnung begegnet, gegenwärtig besonders da, wo

er als kranker oder von der Norm und dem Ideal abweichender Körper bestimmt

wird. So wird gerade angesichts der zunehmenden biomedizinischen Eingriffs-

möglichkeiten und der Etablierung der Lebenswissenschaften, die im Namen des

Fortschritts die Perspektiven der empirischenWissenschaften auf den Körper stär-

ken, der Körper zum ständigen Projekt in der Kreation der eigenen Identität und

mit großem Aufwand gefügig und beherrschbar gemacht101. Als Vehikel der indivi-

duellen Bestrebungen, zu einer bestimmten Schicht oder Gruppe dazuzugehören,

den eigenen Marktwert zu steigern, sowohl in Bezug auf die eigene Karriere als

auch auf die sexuelle Attraktivität, ist der Körper heute zum „Ort der Angst und

Unsicherheit“ geworden102.

Annette/Fleig, Anne (Hrsg.): Grenzverläufe. Der Körper als Schnittstelle. München, 15ff.; hier

20).

99 Vgl. Meyer (1999): 103f.

100 Vgl. Beauvoir, 1992: 25f.

101 Vgl. Barkhaus/Fleig, 2002: 9ff.

102 Vgl. Orbach, 2010: 176f. ZumKörper als Ort der Angst äußert sich auchNancywie folgt: „Glau-

ben wir nicht, damit abgeschlossen zu haben. Wir sprechen nicht mehr über Sünde, wir ha-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 231

Performance-KünstlerInnen rühren mit ihrer Körperlichkeit somit an grundle-

gende, die abendländische Geistesgeschichte durchziehende Dichotomisierungen,

die an das Konzept der Zweigeschlechtlichkeit und die daran geknüpften Wertig-

keiten gebunden sind sowie an ein der christlichen Geistestradition entspringen-

des kulturelles Tabu, das einer theologischen Signatur unterworfen ist und in der

der Körper bis heute generelle Abwertung – wenn nicht gar Feindlichkeit – er-

fährt103. Sie tun dies, indem sie der Spaltung und Hierarchisierung von Körper

und Geist einen Körperbegriff entgegensetzen, der dem „leiblichen Eigensinn“104

mindestens so viel Gewicht beimisst wie der nachträglichen Interpretation des Er-

lebten. Darüber hinaus überschreiten insbesondere Performance-Künstlerinnen,

um dieser Körper- und Frauenfeindlichkeit etwas entgegenzusetzen, das Tabu, den

eigenen weiblichen Körper selbstbewusst in der Öffentlichkeit einzusetzen und zur

Schau zu stellen, um mittels der Provokation von emotionaler Bezugsetzung geis-

tige Inhalte zu vermitteln und politische Forderungen zu artikulieren, häufig auch

durch Bruch des Tabus der Nacktheit.

Ihre Nacktheit105 zeigt dabei mehr als ihre Sexualität; sie zeigt, dass nackte

Frauen mehr sind als das Objekt männlicher Lust106. Denn indem sie ihren nack-

ten Körper darbieten, veranschaulichen sie, entgegen der ihnen gesellschaftlich zu-

geschriebenen Verletzlichkeit und Bedürftigkeit, gerade ihre Selbstsicherheit, ihre

Autarkie und Autonomie, die sie als repräsentativ für sie als Individuen ebenso

wie für die marginalisierte Gruppe, der sie angehören, darstellen. Mit ihrer Nackt-

heit unterlaufen sie den männlichen Blick auf die Frau als verwundbares Opfer

und Objekt sowie auf den Körper als Ort von Scham und Schuld und entlarven

diesen Blick als ein kulturell geprägtes Herrschaftsinstrument. Gerade indem vor

allem Künstlerinnen auf ihren nackten Körper zurückgreifen, machen sie den Kör-

per als das Private öffentlich und überwinden letztlich die patriarchalen Grenzen

zwischen Oikos und Polis, indem sie zeigen, dass das „als Öffentlichkeit definierte

ben erlöste Körper, Körper voller Gesundheit, Sport, Vergnügen. Aber wer sieht denn nicht,

daß das Desaster davon nur noch schlimmer wird: Der Körper ist immer weiter gefallen, tie-

fer, da sein Fall immer näher bevorsteht, immer beängstigender wird. ‚Der Körper‘ ist unsere

entblößte Angst“ (Nancy, 2014: 13).

103 Vgl. Agamben, 2010: 95ff. u. Nancy, 2014: 11ff., 62ff.

104 Vgl. Bonnet, 2002: 20.

105 „Der theologisch gestiftete Zusammenhang von Natur und Gnade, Nacktheit und Kleid hat

zur Folge, dass die Nacktheit in unserer Kultur kein Zustand, sondern ein Ereignis ist. [...]

Nacktheit erfahren wir also immer als Entblößung und Aufdeckung“ (Agamben, 2010: 111).

106 Folgtman der Argumentation Agambens greifen Performances – imGegensatz beispielswei-

se zur Nudistenbewegung, die gerade auf eine paradiesische, naive Nacktheit, die eben als

Gnadenkleid verstanden werdenmuss, rekurriert – auf eine kulturelle Kodierung von Körper

undNacktheit zurück. Sie können aber, ebensowie der Striptease, da ihre zur Schau gestellte

Nacktheit immer nur das Ereignis des Gnadenentzugs ist, den Betrachter niemals befriedi-

gen (vgl. Agamben, 2010: 111f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


232 Ästhetik der Autonomie

Politische wesentlich vom Privaten abhängig“ ist, das also das Private und mithin

das Körperliche zur Definition des Politischen wesentlich dazugehört107.

Aber nicht nur am weiblichen nackten Körper werden die für die Performance-

Kunst typischen Ambivalenzen von Angst und Selbstbewusstsein, Schamund Stolz,

Subjekt und Objekt sowie Unterdrückung und Widerständigkeit sicht- und spür-

bar; auch der nackte männliche Körper verdeutlicht, so man sich beispielsweise die

Arbeiten Stuart Brisleys108 oder Pjotr Pawlenskis109 in Erinnerung ruft, eindring-

lich die Zerrissenheit des Subjekts durch die existenzgefährdenden strukturellen

Zwänge, denen es unterworfen ist. Die männliche, unidealisierte Nacktheit ist ge-

rade in der Darstellung des Abjekten beispielsweise bei denWiener Aktionisten das

grundlegende Mittel der Provokation. Während in der Nutzung des nackten Kör-

pers von Künstlerinnen immer auch wesentlich feministische Forderungen anklin-

gen, greifen Künstler häufiger auf ihren nackten Körper zurück, um etwa die Un-

terwerfung des Individuums unter ein herrschendes System kapitalistischer Aus-

beutung oder genereller staatlicher und gesellschaftlicher Normierung des Einzel-

nen zu kritisieren, wobei auch sie zum Teil explizit auf die heterosexistischeMatrix

Bezug nehmen, die nur bestimmte Formen der Männlichkeit als gesellschaftlich

akzeptabel ausweist, wie beispielsweise Günter Brus in seiner Zerreißprobe110 ver-

deutlicht. Die Performance-KünstlerInnen, so scheint es, zeigen also ihren Körper

als Widerständigen und dieser „[...] ‚widerständige Körper‘ [...] zeichnet sich in

Formen des Aufbegehrens ab, in der Selbstermächtigung über den eigenen Körper

– insbesondere über die gesellschaftlichen Prägungen und Disziplinierungen des

Körpers“111. Dabei scheint die provokante Wirkung der Nacktheit beim männlichen

Körper im Sichtbarmachen der Verletzlichkeit, beim weiblichen Körper im Sichtbarmachen

der Widerständigkeit zu bestehen, sodass letztlich sowohl Künstlerinnen als auch

Künstler, indem sie ihren nackten Körper nutzen, das patriarchale Systemmit sei-

nen geschlechtlichen Zuschreibungspraktiken und Idealbildern infrage stellen.

Das Wesentliche der Körperlichkeit in der Performance-Kunst scheint darin zu

liegen, jene kulturelle Dichotomisierungspraxis und die daran geknüpften Herr-

schaftsinteressen zu unterlaufen, die den Körper ebenso wie die Emotionalität

107 Vgl. Butler, 2016: 264f. Anders als beispielsweise in der Polis kann die Performance-Kunst, da

sie gerade den Körper nutzt und so nicht an eine einzelne Sprache gebunden ist, über Ver-

ständigungsgrenzen hinweg wirksam sein. Sie kann in Anlehnung an Butlers Auseinander-

setzung mit der Arendtʼschen Unterordnung des Privaten und also auch des Körperlichen,

des Weiblichen und des Reproduktiven als Sprache des politischen Raums betrachtet wer-

den, indem auch Abhängigkeit und Verwundbarkeit im Bereich des Handelns als sichtbare

Bestandteile legitim werden (vgl. Butler, 2016: 261ff.).

108 SieheMoments of Decision and Indecision, S. 61.

109 Siehe S. 91f.

110 Siehe S. 55f.

111 Brennacher, 2016: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 233

und die Weiblichkeit als minderwertig definieren – und gerade deshalb kann auch

der weibliche Körper als solcher als Paradigma der Performance-Kunst betrachtet

werden. Indem die Performance-Kunst unsere Seh- und Denkgewohnheiten sowie

unsere Wahrnehmungsmuster permanent mit Widersprüchlichkeiten und Unein-

deutigkeiten konfrontiert, zwingt sie die Teilnehmenden letztlich dazu, für sicher

geglaubte Wertigkeiten und Gewissheiten infrage zu stellen.

Sie tut dies, indem sie zum einen den Körper aus seiner Privatheit in die Öf-

fentlichkeit bringt und zur Artikulation politischer Forderungen macht sowie ihn

als unidealisierten, realen Körper mit unserer Angst vor Imperfektion und Macht-

verlust konfrontiert, um ihn so seiner Scham- und Schuldbesetzung zu berauben.

Zum anderen, indem sie ihn als Schnittstelle zwischen Individuum und Welt, als

Signifikant und Signifikat, als „Schwelle“ zum Moment einer dialogischen Begeg-

nung zwischen allen Beteiligten macht und damit die Unterordnung der Emotio-

nalität unter die Rationalität verneint. Gerade im Zusammenspiel von Körper und

Geist ermöglicht die Performance-Kunst dabei, die Diskurse, die am und über den

Körper geführt werden, nicht nur sichtbar und damit kritisierbar, sondern auch

unterminierbar zu machen. Die Frage nach dem Körper ist dabei unabdingbar

verknüpft mit der Frage nach den Grenzen des Legitimen, sodass der Einsatz des

Körpers diese immer auch auszudehnen versucht und insbesondere die Nacktheit

in der Performance als zentrales Element des politischen Widerstands betrachtet

werden kann.

So treten letztlich die Performance-KünstlerInnenmit ihren Körpern gegen die

verschiedenen Formen der Körperfeindlichkeit an, ob sie nun sexistisch, ökono-

misch oder religiös bedingt sind, und machen den Körper zum Ort der Lebendig-

keit, des Ich-Seins, welcher Grenzverläufe in sich selbst thematisiert und sich ei-

nem verfügenden Zugriff entzieht112. Er wird zu weit mehr als zu einem beherrsch-

baren Material und zu einem Produkt hegemonialer Diskurse. Die Performance-

Kunst rückt gerade dieWechselwirkungen seiner Dreiwertigkeit ins Blickfeld: Kör-

per, Seele und Geist sind nicht voneinander zu trennen oder zu hierarchisieren,

sondern bilden eine psycho-physische Einheit. Diese Aufwertung der realen Kör-

perlichkeit, verstanden als singulär plurales In-der-Welt-sein, möchte ich hier als

grundsätzlichen Widerstand gegen die Entfremdung vom Körper, sowohl vom ei-

genen als auch von dem des „Anderen“, begreifen.

Da der Körper in der Performance-Kunst nur im Zusammenspiel mit anderen

Körpern wirksamwerden kann, ist er das der Performance-Kunst zugrunde liegen-

de Schwellenphänomen, das die Grenzen zwischen dem Selbst und dem Anderen

aufzuheben vermag. Er ist zugleich das Differenzierende und Zusammenführen-

de und ermöglicht Existenzerfahrungen, indem er alle Beteiligten mit dem echten

Leben und mit den realen, direkten sowie sicht- und spürbaren Auswirkungen des

112 Vgl. Barkhaus/Fleig, 2002: 20ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


234 Ästhetik der Autonomie

eigenen Handelns in extremen Situationen konfrontiert. Gerade die stets neu zu

verhandelnde Nähe und Distanz, sowohl zu sich selbst als auch zu seinem Gegen-

über, lässt Verletzlichkeit ebenso grundlegend erscheinen wie Ambivalenzen, bei-

spielsweise von Macht und Ohnmacht, Bewegung und Stillstand, Subjekt und Ob-

jekt oder von Freiheit und Abhängigkeit sowie Genuss und Schmerz im Berühren

und Berührtwerden113, sodass die Performance-Kunst gerade dazu aufruft, diese

Ambivalenzen auszuhalten, sich ihnen zu stellen, sie gemeinsam „mit“ allen Betei-

ligten auszuloten und so der durch die reale Körperlichkeit ausgelösten Irritation

und Angst standzuhalten.

3.3 Leben und Tod: Die Provokation als Stoß ins Selbst

Wie indenvorangegangenenAusführungengezeigt wurde,brechendiePerformance-

KünstlerInnenmit dem theatralen Als-ob, ummittels ihrer realen Körper außerge-

wöhnliche und extreme Situationen zu kreieren, die alle Beteiligten physisch mit

einbeziehen und „berühren“. So erzeugen sie Realitäten, in denen das „nackte Le-

ben“, das bedrängte Andere in schonungsloser Weise für alle Beteiligten erlebbar

wird und eine illusionistische Verklärung unmöglich erscheint. Performance-

KünstlerInnen loten und sprechen das aus, was die „Man-Welt“ zu verschleiern

versucht, und macht das Ausgeschlossene, das Verworfene, das Prekäre als

grundlegenden Teil des Eingeschlossenen sicht- und diskursivierbar. Was ihre

Aktionen dabei so schockierend erscheinen lässt, ist die radikale Provokation, ist

die Grenzverletzung, derer sich die KünstlerInnen bedienen, um in Kontakt mit

den RezipientInnen zu treten, um ihre Aufmerksamkeit förmlich zu „erzwingen“.

Bereits die FuturistInnen und DadaistInnen nutzten die Provokation als Mittel,

um ihr Publikum zu aktivieren, die Trennung zwischen Zuschauerraum und

Bühne zu überwinden, und lösten mit ihren Aktionen häufig heftige Reaktionen

und Aggressionen aus. Seither ist die Performance-Kunst ohne die Provokation als

zentrale Technik der Publikumsaktivierung undenkbar114 und muss als Aktions-

form begriffen werden, die in die Wirklichkeit einzugreifen versucht, um „gegen

die Regulierungen, Tabuisierungen und Normierungen der Macht zu wirken“

und Neues entstehen zu lassen, das gerade in der Erkämpfung und Etablierung

individueller Freiheit besteht115.

113 Vgl. Nancy, 2014: 39f.

114 „Provocation is a constant characteristic of performance art, a volatile form that artists use to

respond to change“ (Carlos, 2004: 13).

115 Wunderlich, Sonja (2018): Der Körper alsWerkzeug der Selbstermächtigung. DerWiener Ak-

tionismus als radikalste Form der Aktionskunst der 1960er-Jahre. In: Beitin, Andreas/Gillen,

Eckhart J. (Hrsg.): Flashes of the Future.DieKunst der 68er oder dieMacht derOhnmächtigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006 - am 14.02.2026, 07:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

