
3. Medizin als Forschungsgegenstand 

3.1 Medizinsoziologische Grundlagen 

3.1.1 Medizin und Gesundheitssysteme 

Eingrenzungen   

Der Forschungsgegenstand dieser Arbeit ist die Medizin1. Ich beziehe mich dabei 
ausschließlich auf westliche und wissenschaftliche Medizin2 – in Abgrenzung zu 
u. a. ↗Alternativmedizin (Helman 1994, S. 54–65). Da sich diese Arbeit mit Hetero
normativität und sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt beschäftigt, 
liegt der Fokus auf den medizinischen Disziplinen, die sich mit Geschlecht bzw. Se
xualität beschäftigen, wie z. B. die ↗Gynäkologie oder die ↗Andrologie (Beier et al. 
2001). Ich grenze meine Arbeit außerdem auf die Erwachsenenmedizin ein und be
schäftige mich daher nicht mit dem medizinischen Umgang mit Kindern und Ju
gendlichen.3 Außerdem beschäftige ich mich dabei fast ausschließlich mit Ärzt*in
nen als medizinischer Leitprofession (s. u.) und mit den Gesundheitssystemen in 
Deutschland und der (deutschsprachigen) Schweiz. 

ICD und DSM   

In Deutschland und der Schweiz ist das Klassifikationssystem der WHO, die In
ternational Classification of Diseases (ICD) der verbindliche Diagnoseschlüssel, auf 

1 In meiner Definition der Medizin folge ich Klaus-Dieter Bock. Danach »umfaßt [Medizin, AS] 
im weitesten Sinne alle Handlungen, die zur Erkennung, zur Behandlung, wenn möglich zur 
Heilung und zur Vorbeugung von Krankheiten des Menschen unternommen werden« (Bock 
1993, S. 7). 

2 Umgangssprachlich wird die wissenschaftliche Medizin oft als ›Schulmedizin‹ betitelt, ein 
Begriff, der aus der Sprache der NS-Zeit entnommen ist und daher in dieser Arbeit nicht ver
wendet wird. 

3 Ich wähle diese Eingrenzung, da u. a. das Verhältnis zwischen minderjährigen Patient*innen 
und Ärzt*innen anders analysiert werden muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Basis dessen Diagnosen gestellt werden. Bis 31.12.2021 war die 10. Ausgabe des ICD 
(ICD 10) gültig, seit dem 01.01.2022 die 11. Ausgabe (ICD 11). Der DSM (Diagnostic 
and Statistical Manual of Mental Disorders), ein Klassifikationssystem für psychi
sche Erkrankungen, findet zwar keine diagnostische Anwendung in Deutschland 
und der Schweiz, hat aber einen großen Einfluss auf den ICD. 

Gesundheitssysteme   

Beide Staaten, Deutschland und die Schweiz, folgen einem korporatistischen und 
bismarckschen Gesundheitssystemmodell, d. h. es gibt einen allgemeinen An
spruch auf Behandlung und Zugang zum Gesundheitswesen. Dieses ist aber nicht 
verstaatlicht, sondern wird von eigenständigen Organisationseinheiten getragen, 
die staatlich (z. B. über Gesundheitsämter) reguliert und finanziert werden (Kögel 
2021, S. 118–126; Simon 2021, S. 80). In Deutschland ist ein Großteil der Kranken
häuser in privater Hand; in der Schweiz dagegen werden sie von den Kantonen 
getragen (Barkan 2021, S. 222; Schölkopf und Grimmeisen 2021, S. 88). Auch die 
Krankenversicherungen sind in beiden Ländern nicht staatlich organisiert, son
dern Körperschaften des öffentlichen Rechts (wie die gesetzlichen Krankenkassen 
in Deutschland und die Krankenversicherungen in der Schweiz) oder privatwirt
schaftliche Unternehmen (wie die privaten Krankenkassen in Deutschland) (Kögel 
2021, 135, 142–143; Schölkopf und Grimmeisen 2021, S. 87–88). Beide Gesund
heitssysteme gelten außerdem als »vergleichsweise konservativ, hierarchisch und 
arztzentriert« (Kögel 2021, S. 133), gleichzeitig aber auch als leistungsstark (Buser 
et al. 2011, S. 324; Schölkopf und Grimmeisen 2021, S. 86). 

3.1.2 Medizinsoziologie 

Ich verorte diese Arbeit neben den Gender- und Queer Studies auch in der Ge
sundheits- bzw. Medizinsoziologie4. Diese operiert sozialkonstruktivistisch. Bei 
ihr steht nicht Krankheit an sich im Vordergrund, sondern ihre Bedeutung, sowie 
gesellschaftliche Gesundheits- und Krankheitsverhältnisse (Ullrich 2012, S. 32). 

4 Obwohl sich Themen und Herangehensweisen stark überschneiden, wird in der Literatur ei
ne Unterscheidung zwischen Medizin- und Gesundheitssoziologie getroffen: Während die 
Medizinsoziologie Teil der Medizin ist, versteht sich die Gesundheitssoziologie als Teil der 
Soziologie, die ohne den Einfluss der Medizin arbeitet (Ullrich 2012, S. 32; Hehlmann et al. 
2018, S. 27). Die Unterscheidung zwischen Medizin- und Gesundheitssoziologie ist aber ide
altypisch und die beiden Arbeitsbereiche haben sich einander stark angenähert bzw. wer
den in der Praxis ergänzend genutzt. Da ich aus einer soziologischen Perspektive die Medi

zin (und nicht die Gesundheit) analysiere, nenne ich meinen Zugriff hier medizin- und nicht 
gesundheitssoziologisch. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 59 

Außerdem kommen die medizinischen Professionen mit ihren Praktiken, Ritua
len, Rollen, Strukturen und Werten in den Blick (Hurrelmann und Richter 2013, 
S. 12; Hehlmann et al. 2018, S. 19–30). Die Medizinsoziologie geht davon aus, dass 
viele Krankheiten und gesundheitliche Probleme von sozialen, politischen, wirt
schaftlichen, technischen und ökologischen Faktoren mitverursacht werden und 
damit nicht nur individuelle Probleme sind (Hurrelmann und Richter 2013, S. 3–13; 
Hehlmann et al. 2018, S. 19–23). 

Die Medizinsoziologie analysiert drei Bezugssysteme für Gesundheit und 
Krankheit: Patient*innen, die Medizin und die Gesellschaft (Schulze 2014, S. 2–3). 
Sie beschäftigt sich also – in Analogie zum Programm der Mutterdisziplin Sozio
logie ‒ mit »der Analyse der sozialen, ökonomischen, ökologischen und kulturellen 
Ursachen, Hintergründe und Kontexte von Gesundheit und Krankheit und ihrer 
ungleichen Verteilung in der Gesellschaft« (Hurrelmann und Richter 2013, S. 14).5 
Die Medizinsoziologie ergänzt die Erforschung der biologischen und psychischen 
Bedingungen in der Entstehung und im Verlauf von Krankheiten, sowie den Er
halt, die Gefährdung und die Wiederherstellung von Gesundheit in der Medizin 
(Hehlmann et al. 2018, S. 24) um die Analyse sozialer und kultureller Faktoren bei 
Gesundheit und Krankheit. Daher begreift sie sich auch als veränderungsorientier
te Wissenschaftsdisziplin (Hurrelmann und Richter 2013, S. 11–15; Hehlmann et al. 
2018, S. 32). 

3.2 Medizinische Macht 

Soziale Kontrolle durch die Medizin   

Die Medizin hat eine Doppelrolle inne: Sie leistet nicht nur Hilfe, wenn eine Krank
heit auftritt, sondern ist auch die Instanz, die über den Unterschied zwischen Ge
sundheit und Krankheit entscheidet. Sie hat große gesellschaftliche Macht und Au
torität, denn sie produziert nicht nur Wissen, sondern normiert und kontrolliert 
auch diejenigen, die als krank oder deviant definiert werden (Zola 1986, S. 379; Freid
son 1970; Anz 1989; Thesing 2019). Irving Zola folgend kann die Medizin als ein Ort 
sozialer Kontrolle beschrieben werden. Medizinische Autorität und Macht sind aber 
einem Wandel unterworfen (Coburn und Willis 2003, S. 377; Buser et al. 2011, S. 209) 
und werden vielfach kritisiert und verändert (Kögel 2021, 185–192). 

5 Verschiedene Autor*innen formulieren jeweils unterschiedliche Ebenen und Zugänge der 
Medizinsoziologie, z. B. die Soziogenese von Krankheiten auf der einen und die Organisa
tions- und Strukturmerkmale der Medizin auf der anderen Seite (Hurrelmann und Richter 
2013, S. 12) oder die Mikro-, Meso- und Makroebene (Hehlmann et al. 2018, S. 24). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

(Medizinische) Macht bei Foucault   

Das Werk des französischen Philosophen Michel Foucault ist zentral für eine Analy
se medizinischer Macht und Kontrolle.6 Seine Arbeit ist geprägt von der Frage, wie 
Macht(-ausübung) u. a. in Krankenhäusern und Psychiatrien funktioniert. Macht 
ist bei Foucault nicht nur eine repressive Kraft, sondern er spürte der Macht auch 
dort nach, »wo sie karitativ, wohlwollend, helfend oder heilend auftritt« (Hehlmann 
et al. 2018, S. 186). In Foucaults eigenen Worten: 

»Der Grund dafür, daß die Macht herrscht, daß man sie akzeptiert, liegt ganz ein
fach darin, daß sie nicht nur als neinsagende Gewalt auf uns lastet, sondern in 
Wirklichkeit die Körper durchdringt, Dinge produziert, Lust verursacht, Wissen 
hervorbringt, Diskurse produziert; man muss sie als ein produktives Netz auffas
sen, das den ganzen sozialen Körper überzieht und nicht so sehr als negative In
stanz, deren Funktion in der Unterdrückung besteht« (Foucault 1978d, S. 35). 

Macht tritt also in modernen Gesellschaften nur selten als Gewalt oder Zwang auf; 
viel öfter sei sie daran ausgerichtet, den Menschen z. B. gesundheitlich zu verbes
sern (Hehlmann et al. 2018, S. 186). Die Medizin findet Abweichungen in Körper und 
Psyche, katalogisiert diese, überwacht die Gesundheit der Bevölkerung, unterschei
det zwischen gesunden und kranken Individuen und diszipliniert insbesondere die, 
die sie als krank und abweichend kategorisiert hat (Sohn 1999, S. 14; Cauwer 2017, 
S. 57; Hehlmann et al. 2018, S. 186). 

Wie Foucault analysiert, bildet sich im 18. Jahrhundert die Medizin als eine 
der zentralen Disziplinen heraus, die nicht mehr über Repression Macht ausüben, 
sondern über Normbestimmung, Differenzierung, Hierarchisierung, Homoge
nisierung, Kontrolle, Überwachung, Ausschluss, Normierung, Disziplinierung, 
Stigmatisierung, Beschämung, Demütigung und Bestrafung (Foucault 2011 [1963], 
1994 [1975], 1978d).7 Durch diese Geburt der Klinik (Foucault 2011 [1963]) und dem 
Aufkommen der ärztlichen Profession »erhalten die Medizin und die Ärzteschaft 
das Definitions- und Handlungsmonopol über den menschlichen Körper und da
mit eine exklusive Stellung in der Gesellschaft« (Koppelin und Müller 2010, S. 76). 
Zentral hierbei ist das Monopol medizinischen Wissens und seiner Generierung 
(Coburn und Willis 2003, S. 385). Medizinisches Wissen kann daher nach Foucault 
als »ein normativ durchsetztes Macht-Wissen« (Schroer und Wilde 2016, S. 265), als 
Normalisierungstechnologie bezeichnet werden. Mit ihrer Aufgabe, unerwünschte 

6 Obwohl Foucault nicht selbst Medizinsoziologie betrieb, ist sein Einfluss auf die heutige Me

dizinsoziologie nicht zu unterschätzen (Turner, S. IX). 
7 Foucault (1998 [1980]) ordnete in seiner Einleitung zu Herculine Barbins Autobiographie, ei

ner intergeschlechtlichen Person, die im 19. Jahrhundert lebte, bspw. die medizinische Nor
mierung von inter* Personen kritisch ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 61 

Individuen zu disziplinieren, erhält sich die Medizin ihren sozialen Status (Foucault 
1978b, S. 137). Bryan Turner konzipiert die Medizin in Anschluss an Foucault als eine 
Institution normativer Nötigung: 

»These institutions are coercive in the sense that they discipline individuals and 
exercise forms of surveillance over everyday life in such a way that actions are 
both produced and constrained by them. However, such institutions as the med

ical clinic are not coercive in the violent or authoritarian sense because they are 
readily accepted as legitimate and normative at the everyday level. These insti
tutions of normative coercion exercise a moral authority over the individual by 
explaining individual ›problems‹ and providing solutions for them« (Turner 1998, 
S. XIV). 

Zentralität von Sexualität   

Sexualität ist ein zentraler Punkt, an dem Foucaults Theoretisierung zur medizi
nischen Disziplinierung ansetzt. Foucault zeigt, dass Sexualität eher ein »positives 
Produkt der Macht [ist] als daß die Macht Unterdrückung der Sexualität gewesen 
ist« (Foucault 1978d, S. 37). Moderne Machtausübung muss von Sexualität Gebrauch 
machen, weswegen die Medizin Teil eines Überwachungs- und Kontrollapparates 
von Sexualität wird und die medizinische und psychiatrische Analyse von sexuellen 
Verhaltensweisen, ihren Determinanten und Wirkungen eine so wichtige Bedeu
tung erhält (Foucault 2014 [1976], S. 32–36). Foucault analysiert die Medizin als Teil 
sozialer Kontrollen, die 

»suchen zu schützen, zu trennen und vorzubeugen, sie signalisieren überall Ge
fahren, rufen zur Wachsamkeit, fordern Diagnosen, häufen Berichte auf und orga
nisieren Therapien; sie machen den Sex zum Ausstrahlungspunkt von Diskursen 
und steigern das Bewußtsein einer ständigen Gefahr, die ihrerseits wieder den An
reiz zum Sprechen verschärft« (Foucault 2014 [1976], S. 36). 

Über die Medikalisierung abweichender Sexualität bringt die Medizin diese erst dis
kursiv hervor (vgl. Kap 2.5.9) – und über die Abgrenzung zu abweichender Sexuali
tät entstehen unsere heutigen Normen zu Sexualität und Geschlecht (Foucault 2014 
[1976], S. 103–104). Hieraus erwächst auch das medizinische Verständnis von Sexua
lität im allgemeinen und besonderen als problembehaftet, pathologisch, abnormal 
und pervers, der medizinische Fokus auf Reproduktion und die Normierung von 
u. a. queerer Sexualität (Sigusch 2017, S. 932). Medizinische Macht und Heteronor
mativität sind also eng miteinander verwoben: 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

»Das System der Zweigeschlechtlichkeit […] kann als Artikulation einer gesell
schaftlichen Machtstrategie betrachtet werden, deren organisierendes Prinzip 
das Geschlecht bildet. Es ist strategisch eingebunden in die biopolitische Regulie
rung der Bevölkerung. Geschlecht und Sexualität bilden daher im Rahmen einer 
gesellschaftlichen Geschlechter- und Bevölkerungspolitik die zentralen Instru
mente, die die natürliche Reproduktion und die soziale Ordnung der Gesellschaft 
gewährleisten sollen (Bublitz 2013, S. 67–68; vgl. Taylor 2015; Wintzer 2017). 

3.3 Ärzt*innen- und Patient*innen-Rollen 

3.3.1 Ärzt*innen 

Die Ärztliche Profession   

Ärzt*innen gelten in der Professionssoziologie als Idealtyp von Professionen8, weil 
sie hochqualifiziert sind und eine lange Ausbildungsphase absolviert haben, um 
spezifisches, naturwissenschaftlich fundiertes Wissen zu erlangen (Ullrich 2012, 
S. 61; Barkan 2021, S. 154). Diese Ausbildungsphase unterliegt fast ausschließlich 
der Kontrolle von Ärzt*innen und kann als spezifisch ärztlich-medizinische Sozia
lisation beschrieben werden (Freidson 1970, S. 21; Helman 1994, S. 68–86). Ebenso 
haben Ärzt*innen zusätzlich legitimierte und organisierte Autonomie, d. h. sie kon
trollieren ihre eigene Arbeit, z. B. im Hinblick auf Verhaltensregeln innerhalb der 
Profession und eventuelle Sanktionen bei Überschreitung dieser Regeln (Freidson 
1970, S. 71; Barkan 2021, S. 154). Ihr Arbeitsgegenstand ist die Bewältigung kritischer 
Schwellen (wie Geburt und Tod) und Gefährdungen des menschlichen Lebens (wie 
Erkrankungen), sodass ihnen eine wichtige gesellschaftliche Bedeutung zukommt 
(Ullrich 2012, S. 60). Professionen wie Ärzt*innen gelten in strukturfunktionalis
tischer Perspektive außerdem als »Treuhänder gesellschaftlicher Wertesysteme« 
(Karsch 2015, S. 82), ihnen wird »die integrative Funktion der Kontrolle abwei
chenden Verhaltens« (Karsch 2015, S. 82) und damit die Stabilisierung der sozialen 
Ordnung zugeschrieben. Mediziner*innen leben in einer speziellen professionellen 
Kultur mit einer distinkten Fachsprache, Werten, Verhaltensweisen (Barkan 2021, 
S. 155) und Kleiderordnung (ganz besonders dem weißen Ärzt*innenkittel) (vgl. 
Helman 1994, S. 12). 

8 Die genauen Kriterien, wie Berufe und Professionen voneinander abzugrenzen sind, sind in 
der Literatur umstritten. Freidson (1970, S. 82–84) argumentiert z. B., dass alleine das Kriteri
um der Autonomie ausreicht. Dass die Medizin und spezifisch Ärzt*innen aber als Profession 
zu analysieren sind, ist unumstritten. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 63 

Ärzt*innen als Leitprofession   

Obwohl Ärzt*innen im deutschen und im schweizerischen Gesundheitssystem nur 
ca. 8 % der Angestellten ausmachen (Kögel 2021, S. 126–128), gelten sie innerhalb der 
Medizin als Leitprofession, d. h. sie repräsentieren das gesamte Gesundheitssystem 
nach außen (Kögel 2021, 126–128). Bspw. sind es Ärzt*innen, die entscheiden, ob ei
ne Person als gesund oder krank gilt und es sind auch sie, die über Therapiemöglich

keiten entscheiden, Überweisungen zu anderen Stellen im medizinischen System 
ausstellen, Patient*innen beraten und neue medizinische Erkenntnisse entwickeln 
und veröffentlichen (Kögel 2021, S. 185; Simon 2021, S. 182). Aufgrund dieser Funk
tion und ihrer Macht und Autorität inner- und außerhalb des Gesundheitssystems 
fokussiert sich diese Arbeit ganz besonders auf Ärzt*innen. 

Ärzt*innen-Rolle   

Talcott Parsons9 beschrieb fünf Anforderungen bzw. Rollenerwartungen an Ärzt*in
nen: Leistungsdenken (d. h. gut ausgebildet), Universalismus (d. h. zuständig für 
alle), funktionale Spezifität (d. h. fachlich kompetent), emotionale Neutralität (d. h. 
fair) und Kollektivitätsorientierung (d. h. uneigennützig) (Parsons 1970, S. 33–42; 
vgl. Buser et al. 2011, S. 214). Diese normativen Anforderungen speisen sich aus dem 
Machtunterschied zwischen Ärzt*innen und ihren Patient*innen. Selbstverständ
lich sind Ärzt*innen keine homogene Gruppe – so hat z. B. das Geschlecht eine 
wichtige Auswirkung auf die Interaktion bei Ärzt*innen untereinander (Wetterer 
2002) oder zwischen Ärzt*in und Patient*in (Barkan 2021, S. 169–170). 

Autorität von Ärzt*innen   

Die Autorität von Ärzt*innen erstreckt sich erstens auf die Interaktion mit Pati
ent*innen (s. u.) und zweitens auf andere Beschäftigte im Gesundheitssystem, z. B. 
Pflegepersonal (Wetterer 2002), deren Tätigkeiten überwacht, angeleitet und kon
trolliert werden (Freidson 1970, S. 48–50; Barkan 2021, S. 155). Drittens ist für diese 
Arbeit auch die gesellschaftliche Autorität von Ärzt*innen relevant, die sich aus 
ihrer institutionalisierten, sekundären Sozialisation (dem Medizinstudium), der 
hohen Vergütung ihrer Berufsgruppe und dem damit verbundenen Prestige speist 
(Knoblauch 2014, S. 292–293). Susan Wendell beschreibt, inwiefern die Medizin 
die gesellschaftliche Autorität innehat, über Körper zu bestimmen und diese zu 
beschreiben (Wendell 1996, S. 117): 

9 Parsons Modell einer Beziehung zwischen Ärzt*in und Patient*in gilt allerdings als veraltet 
bzw. seine Erklärungskraft für eingeschränkt (Ullrich 2012, S. 69). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

»The social authority of doctors, researchers, and other medical professionals de
rives partly from their cognitive authority within and outside their professions and 
partly from their positions in powerful institutions, their social status, and their 
professional and social connections« (Wendell 1996, S. 117). 

Die Autorität der Medizin hat Einfluss darauf, wie wir individuell und gesellschaft
lich unsere Körper, Krankheit und Gesundheit einordnen, verstehen und (in-)vali
dieren, sowie welches Wissen wir über Körper haben (Wendell 1996, S. 119). Obwohl 
die Autorität der Medizin sich auf alle Menschen auswirkt, sind die Konsequen
zen insbesondere für jene Menschen spürbar, denen auch sonst nur wenig kogniti
ve oder soziale Autorität zugeschrieben wird, wie z. B. Menschen mit Behinderung 
(Wendell 1996, S. 119). Dies geschieht, da die Medizin das Körperwissen von margi
nalisierten Personen überlagern und ihnen z. B. ihre Schmerzen absprechen kann 
(Wendell 1996, S. 122). 

3.3.2 Patient*innen 

Patient*innen- Rolle   

Da die überwiegende Mehrheit der Menschen im Lauf ihres Lebens als Patient*in
nen Kontakt zum Gesundheitssystem und spezifisch zu Ärzt*innen haben, sei es 
zur routinemäßigen Gesundheitsvorsorge (z. B. Impfungen) oder bei akuten Be
schwerden (z. B. Unfällen), gibt es keine derartig spezifische Rolle und entsprechen
de Anforderungen an Patient*innen als Gruppe. Allerdings gibt es gesellschaftliche 
Erwartungen und Anforderungen an Menschen, die krank sind. Diese Rolle wur
de zuerst von Parsons beschrieben und enthält folgende Elemente: die kranke Per
son ist hilflos und hilfsbedürftig, wird durch Ärzt*innen als Legitimationsinstitu
tion von ihren regulären Rollenverpflichtungen (wie Arbeit) befreit und von Schuld 
an ihrem Zustand freigesprochen. Zugleich hat sie aber die Verpflichtung, alles zu 
tun, um wieder gesund zu werden und dafür auch professionelle Hilfe in Anspruch 
zu nehmen (Parsons 1970, S. 16–20). Die Kranken-Rolle kann jedoch auch mit Stig
matisierung, Ausgrenzung, Einschränkung der Selbstbestimmung und Abwertung 
einhergehen (Buser et al. 2011, S. 11–12). Ob Personen, die krank sind, sich medizi
nische Hilfe holen, hängt von verschiedenen Faktoren ab, darunter die Schwere der 
Symptome und ihre Auswirkung auf den Alltag, die selbsteingeschätzte Gefahr und 
die Zugänglichkeit von medizinischer Hilfe (Barkan 2021, S. 69–70). Auch soziale 
und kulturelle Faktoren spielen eine wichtige Rolle: Männer holen sich seltener me
dizinische Hilfe als Frauen10 (Barkan 2021, S. 73) u. a. deshalb, weil gesellschaftlich 

10 Für nicht-binäre Personen liegen keine Daten vor. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 65 

Männlichkeit über das Aushalten von Schmerzen definiert ist sowie darüber, nicht 
auf Unterstützung angewiesen zu sein (Maihofer 2019). 

Health Literacy   

Während der Wissenserwerb von Ärzt*innen institutionalisiert ist, trifft dies so 
nicht auf Patient*innen zu. Der Begriff Health Literacy (auf Deutsch häufig als 
Gesundheitskompetenz übersetzt) meint den Wissensstand und Kompetenzerwerb 
individueller Patient*innen über Gesundheit, Krankheit, gesundheitliche Risiken, 
das Gesundheitssystem, gesundheitsbeeinflussende Lebensbedingungen und ihre 
eigenen Körper. Thomas Abel et al. fassen dies zusammen als »die Fähigkeit von 
Individuen […] Gesundheitsinformationen zu verstehen und entsprechend auf
geklärt zu handeln« (Abel et al. 2018). Health Literacy (insbesondere ihr Erwerb) 
ist gesellschaftlich ungleich verteilt. Daher wird Gesundheitskompetenz »primär 
als Ressource und Potenzial verstanden, die dazu beitragen kann, dass Indivi
duen mehr Kontrolle über ihre Gesundheit und über gesundheitsbeeinflussende 
Faktoren (Gesundheitsdeterminanten) erlangen« (Abel et al. 2018). Wie Abel et al. 
betonen, gibt es wichtige Kritik an dieser Konzeptionierung: 

»So findet sich häufig eine Verbindung von einseitig Individuen-zentrierten An
wendungen des Konzepts mit einer starken Betonung der sogenannten ›Eigen
verantwortung‹ für Gesundheit bei gleichzeitiger Vernachlässigung der struktu
rellen Ungleichverteilung der sozialen, ökonomischen und kulturellen Ressourcen 
für Gesundheit« (Abel et al. 2018, o. S.). 

3.3.3 Verhältnis zwischen Ärzt*innen und Patient*innen 

Ärzt*in-Patient*in-Beziehung   

Die Beziehung zwischen Ärzt*in und Patient*in ist keine Beziehung auf Augen
höhe.11 Patient*innen sind auf Ärzt*innen angewiesen (Maio 2017, S. 138), geben 
sensible Informationen über sich preis und werden ggf. an intimen Stellen berührt 
(Parsons 1970, S. 26–32). Dadurch entsteht ein Machtgefälle, das leicht missbraucht 
werden kann (Parsons 1970, S. 25). Gleichzeitig ist dieses Machtverhältnis unum
gänglich: Patient*innen sind meist medizinische Lai*innen12 und oft nicht in der 

11 Vgl. Honers (1994, S. 47) Analyse dazu, wie Expert*innen- und Lai*innentum in der Interakti
on von Ärzt*in und Patient*in aktiv hergestellt wird. 

12 Das Bild des*der Patient*in als Lai*in wird in der Literatur auch problematisiert – durch 
die Verbreitung des Internets, die Stärkung von Patient*innenrechten und den Aufbau von 
Selbsthilfegruppen sei eine Verschiebung der Macht-Wissen-Balance zwischen Ärzt*in und 
Patient*in eingetreten (Karsch 2015, S. 92). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Position, um Entscheidungen zu treffen: möglichweise haben sie Schmerzen, sind 
verängstigt oder bewusstlos (Kögel 2021, S. 185–192). Häufig werden Patient*innen 
von Ärzt*innen auf physiologische Vorgänge reduziert, während übrige Umstände 
ausgeblendet werden. Kritisiert wird am Verhältnis zwischen Ärzt*innen und Pa
tient*innen, dass das Machtgefälle größer ist als es sein müsste (Ehrenreich und 
Ehrenreich 1971). Gleichzeitig wird davon ausgegangen, dass es sich bei der Ärzt*in- 
Patient*in-Beziehung um eine Vertrauensbeziehung handelt (Ullrich 2012, S. 61). 

Ärztlicher Paternalismus   

Der traditionelle ärztliche Umgang mit Patient*innen, gerade mit einem großen 
Machtgefälle, wird als ärztlicher Paternalismus bezeichnet. Dieser fußt auf der An
nahme, dass »der Arzt besser weiß, was für den Patienten gut ist als dieser selbst« 
(Maio 2017, S. 214), wobei die Präferenzen der Patient*innen absichtlich übergangen 
werden, »mit dem Ziel, zum Wohle dieser Person zu handeln« (Maio 2017, S. 214). 
Der*die Patient*in ist in diesem Modell eher ein Objekt als eine Person, gerade auch 
weil er*sie selbst wenig spricht oder handelt, sondern Gegenstand verschiedener 
Untersuchungen (z. B. Röntgenaufnahmen) ist (Buser et al. 2011, S. 228–243). Maio 
unterscheidet verschiedene Formen des ärztlichen Paternalismus: So gibt es z. B. 
den weichen Paternalismus, bei dem Ärzt*innen versuchen, ihre Patient*innen 
durch Sanktionen, Überredung oder Warnungen umzustimmen. Beim harten Pa
ternalismus hingegen ergreifen Ärzt*innen direkte Maßnahmen, die Patient*innen 
in ihrer Entscheidung hindern (Maio 2017, S. 214–215). Selbstverständlich ist ärzt
licher Paternalismus stark umstritten (Maio 2017, S. 221–226). Einen alternativen 
Umgang beschreibt das egalitäre Modell, auch Modell der Patient*innenzentrie
rung oder Shared Decision Making genannt. Dabei hat der*die Patient*in eine 
proaktivere Rolle und Entscheidungen werden gemeinsam von Ärzt*in und Pati
ent*in getroffen. Im egalitären Modell trauen Patient*innen sich öfter Fragen zu 
stellen oder über Symptome zu sprechen, die ihnen unangenehm oder peinlich sind 
(Barkan 2021, S. 167–168). 

3.4 Erkenntnis und Wissen in der Medizin 

In der Beziehung zwischen Ärzt*innen und Patient*innen ist insbesondere der un
terschiedliche Wissensstand und die Anerkennung dieses Wissens von großer Be
deutung. Die Unterschiede in dieser Wissenshierarchie zwischen Ärzt*in und Pa
tient*in hängen mit den erwähnten Machtunterschieden zwischen diesen beiden 
Gruppen zusammen. Das Thema der Wissenshierarchie wird in der Medizinsozio
logie immer wieder aufgegriffen; u. a. in Annemarie Mols (2003) Monographie über 
↗Arteriosklerose. Sie arbeitet heraus, dass sich im klinischen Alltag oft die Sympto

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 67 

me der Patient*innen und die Testergebnisse widersprechen, wobei für Ärzt*innen 
die Testergebnisse über den Symptomen der Patient*innen stehen (vgl. Foucault 
1978c, S. 59–64). Das wissenschaftliche Wissen der Expert*innen wird damit höher 
gewichtet als das individuelle Körper- und Erfahrungswissen der Patient*innen13. 
Um pointierter über die Wissenshierarchie zwischen Ärzt*innen und Patient*innen 
nachdenken zu können, gehe ich im Folgenden auf drei theoretische und analytische 
Konzepte zu Wissen und Macht in der Medizin ein. 

3.4.1 Denkstil und Denkkollektiv 

Positionierte Erkenntnis und positioniertes Wissen   

Für eine kritische Analyse medizinischer Erkenntnis und medizinischen Wis
sens ist das Werk des polnischen Mediziners Ludwik Flecks richtungsweisend. 
Fleck konzipiert bereits 1935 den denkenden Menschen als einen Menschen aus 
Fleisch und Blut, der vielfältig in gesellschaftliche Diskurse verwickelt und sozial 
geprägt ist (Griesecke 2005, S. 13). Es gibt demnach nicht eine einzige objektivier
te Subjektposition, sondern vielfältige Positionen, aus denen heraus das Finden 
von objektiven und universellen Tatsachen schwierig bis unmöglich ist (Griesecke 
2005). Wissenschaftliches Wissen wird also nicht entdeckt, sondern konstruiert 
(Wintzer 2017, S. 363) bzw. eine wissenschaftliche Erkenntnis ist immer auch ein 
sozialer Akt: »Denn Erkennen ist weder passive Kontemplation noch Erwerb einzig 
möglicher Einsicht im fertig Gegebenen. Es ist ein tätiges, lebendiges Beziehungs
eingehen, ein Umformen und Umgeformt-werden, kurz ein Schaffen« (Fleck 1983, 
S. 48). Mit dieser Einsicht können auch die Naturwissenschaften selbst und ihre 
zugrundeliegende Ideologie zum Untersuchungsgegenstand werden (Rheinberger 
2005, S. 22). Dazu entwickelt Fleck die Begriffe ›Denkstil‹ und ›Denkkollektiv‹. 

Denkstil und Denkkollektiv   

Wissenschaftliche Disziplinen wie die Medizin bilden nach Fleck einen bestimmten 
Denkstil aus. Dies bezeichnet ein 

»gerichtetes Wahrnehmen, mit entsprechendem gedanklichen und sachlichen 
Verarbeiten des Wahrgenommenen […]. Ihn charakterisieren gemeinsame Merk

male der Probleme, die ein Denkkollektiv interessieren; der Urteile, die es als 

13 Wie Kim Scheunemann herausarbeitet, gilt z. B. das Wissen von trans und inter* Personen zu 
Geschlecht als Betroffenenwissen, das als subjektiv markiert wird und dem unterstellt wird, 
von Eigeninteressen durchzogen zu sein (Scheunemann 2018, S. 15). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

evident betrachtet; der Methoden, die es als Erkenntnismittel anwendet« (Fleck 
1980 [1935], S. 130). 

Denkstile sind kollektive, historisch gewordene Phänomene und stellen das Ergeb
nis von Sozialisationsprozessen in geschlossenen Gemeinschaften dar (Schäfer und 
Schnelle 1983, S. 19). Sie bilden die Grenzen des Denkens von Individuen, d. h. sie 
beinhalten Voraussetzungen und Vorannahmen, die von den Mitgliedern einer Dis
ziplin als Tatsachen angenommen werden (Schäfer und Schnelle 1983, S. 21). 

Ein Denkkollektiv ist nach Fleck eine »Gemeinschaft der Menschen, die im Ge
dankenaustausch oder in gedanklicher Wechselwirkung stehen, […][der] Träger 
geschichtlicher Entwicklung eines Denkgebietes, eines bestimmten Wissensbe
standes und Kulturstandes, also eines bestimmten Denkstiles« (Fleck 1980 [1935], 
S. 54–55). Ein Denkkollektiv kann schon aus zwei Personen bestehen, die über ein 
Thema sprechen (ein sog. zufälliges Denkkollektiv), während eine wissenschaftliche 
Disziplin als stabiles Denkkollektiv bezeichnet werden kann, das institutionalisiert 
und formalisiert ist (Fleck 1980 [1935], S. 135). Bei stabilen Denkkollektiven ist ei
ne Untersuchung der Sozialisation in das Denkkollektiv möglich (wie bspw. das 
Medizinstudium), denn wie Fleck schreibt: »Jede didaktische Einführung ist also 
wörtlich eine Hinein-Führung, ein sanfter Zwang« (Fleck 1980 [1935], S. 137) in das 
Denkkollektiv. Je länger ein Individuum Teil eines Denkkollektivs ist, desto selbst
verständlicher werden dessen Normen und Denkgewohnheiten für das Individuum 
– sie werden »als einzig möglich empfunden, als das, worüber nicht weiter nach
gedacht werden kann« (Fleck 1980 [1935], S. 140). Je unterschiedlicher die Denkstile 
zweier Kollektive sind, desto weniger Austausch findet zwischen ihnen statt und 
desto weniger kann ein Individuum sich auf den anderen Denkstil einlassen (Fleck 
1980 [1935], S. 142–143). Innerhalb eines Denkkollektivs knüpfen Individuen an 
die Arbeit und Gedanken anderer Akteur*innen an; sie unterliegen dem Zwang 
eines bestimmten Denkstils und können nur schwer Widerstand dagegen formu
lieren (Fleck 1980 [1935], S. 56–57). Von einem Denkkollektiv anerkannte Tatsachen 
müssen auf der »Linie des geistigen Interesses ihres Denkkollektives« (Fleck 1980 
[1935], S. 132) liegen und »im Stil des Denkkollektivs ausgedrückt werden« (Fleck 
1980 [1935], S. 133), sonst gelten sie nicht als Tatsachen. Wenn also die Medizin 
bzw. spezifisch die Ärzt*innenschaft als ein Denkkollektiv nach Fleck konzipiert 
wird, kann betrachtet werden, welche spezifischen Inhalte und Normen in diesem 
Denkkollektiv vorherrschen und wie sie weitergegeben und angewendet werden. 

Lehrbuchwissenschaft und Zeitschriftenwissenschaft   

Fleck unterscheidet verschiedene Strukturen von Denkkollektiven: Zeitschriften
wissenschaft, Handbuchwissenschaft, Lehrbuchwissenschaft und Populärwis
senschaft. Ich fasse die Handbuch- und Lehrbuchwissenschaft für diese Arbeit 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 69 

als eine Kategorie zusammen14 und stelle diese der Fleckschen Konzeption der 
Zeitschriftenwissenschaft gegenüber. Nach Fleck liegt wissenschaftliches Wissen 
zunächst in Form der Zeitschriftenwissenschaft vor – wobei sich hier die Entste
hung und Entwicklung wissenschaftlicher Tatsachen zeigt (Sabisch 2016, S. 15). Die 
Formulierungen sind eher vorsichtig und vorläufig (Fleck 1980 [1935], S. 156–157), 
im Vordergrund steht die wissenschaftliche Debatte (Rosenberg 2021, S. 149). 
Aus diesem also eher vorläufigen und subjektiv gefärbten Wissen speist sich die 
Handbuchwissenschaft (Fleck 1980 [1935], S. 157–158), bei welcher das Wissen in 
systematisierter Form vorliegt (Rosenberg 2021, S. 149). In Handbüchern finden 
sich die Formulierungen wissenschaftlicher Tatsachen und Denkzwänge: »Eine 
genauere Betrachtung der Handbücher gibt daher Aufschluss über den stilgemä
ßen Denkzwang einer Disziplin; denn Handbücher vermitteln den esoterischen 
Kreisen des Denkkollektivs, welches Wissen wahr ist« (Sabisch 2016, S. 15). Durch 
die Zusammenstellung von Forschungsergebnissen kann sich in der Analyse eines 
Handbuchs ein Bild über die Richtungslinie der Forschungen und über Grundbe
griffe eines Denkkollektivs gemacht werden (Fleck 1980 [1935], S. 158). Ein Lehrbuch 
ist nach Fleck ein pädagogisch aufbereitetes Handbuch, das Lai*innen in eine 
wissenschaftliche Disziplin einführt (Fleck 1980 [1935], S. 149). Der Unterschied 
zwischen Zeitschriften- und Lehrbuch- bzw. Handbuchwissenschaft ist nach Fleck 
folgender: »Versteht man unter Tatsache Feststehendes, Bewiesenes, so ist sie nur 
in der Handbuchwissenschaft vorhanden: vorher im Stadium des losen Wider
standsavisos der Zeitschriftenwissenschaft ist sie eigentlich Anlage der Tatsache« 
(Fleck 1980 [1935], S. 164). 

3.4.2 Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit 

In ihrem wegweisenden Werk ›Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit‹ 
arbeiten Peter Berger und Thomas Luckmann (2007 [1980]) heraus, wie etwas gesell
schaftlich als Wahrheit anerkannt wird und wie solch eine Wahrheit durch Soziali
sation individuell internalisiert wird. Sie schreiben: 

»So wird eine bestimmte gesellschaftliche Welt zur Welt schlechthin. […] Wissen in 
diesem Sinne steht im Mittelpunkt der fundamentalen Dialektik der Gesellschaft. 
Es ›programmiert‹ die Bahnen, in denen Externalisierung eine objektive Welt pro
duziert. Es objektiviert diese Welt durch Sprache und den ganzen Erkenntnisap
parat, der auf der Sprache beruht. Das heißt, es macht Objekte aus dieser Welt, 
auf daß sie als Wirklichkeit erfaßt werde. Dasselbe Wissen wird als objektiv gül
tige Wahrheit wiederum während der Sozialisation internalisiert. Wissen über die 
Gesellschaft ist demnach Verwirklichung im doppelten Sinne des Wortes: Erfassen 

14 Fleck selbst konzipiert Lehrbücher als eine Form von Handbüchern. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

der objektivierten gesellschaftlichen Wirklichkeit und das ständige Produzieren 
eben dieser Wirklichkeit in einem« (Berger und Luckmann 2007 [1980], S. 70–71 
[HiO]). 

Diese Erkenntnisse sind zentral für die Analyse des Medizinstudiums: Studierende 
lernen ein spezifisches (Fach-)Wissen, das ihre »Welt schlechthin« (ebd.) wird und 
mit dem, was gewusst werden kann, gleichbedeutend ist. Währenddessen struk
turiert und reproduziert dieses Wissen die Welt der Studierenden, insbesondere 
durch Sprache als zentrales Symbolsystem, durch das »Wissen hervorgebracht und 
in welchem Wissen geordnet […] [und] konstituiert wird« (Ott 2014, S. 255). Das Ver
mittelte ist dann objektives Wissen, während solches z. B. über marginalisierte Pa
tient*innengruppen als unwichtig und als nicht objektiv erscheint. 

3.4.3 Epistemische Gewalt 

Epistemische Ungerechtigkeit15   

In ihrem Buch ›Epistemic Injustice‹ untersucht die Philosophin Miranda Fricker 
Ungerechtigkeit – spezifisch in Bezug auf Macht, Wissen und die sozialen Positio
nen von Wissenden.16 Ihren zentralen Begriff definiert sie wie folgt: »Any epistemic 
injustice wrongs someone in their capacity as a subject of knowledge, and thus in a 
capacity essential to human value« (Fricker 2010, S. 5). Epistemische Ungerechtig
keit bzw. Gewalt kann als Form symbolischer Gewalt (nach Bourdieu (2020 [1998])) 
oder struktureller Gewalt (nach Galtung (1975)) gesehen werden. Das bedeutet, dass 
sie oft nicht als Gewalt sichtbar oder greifbar wird. Sabine_ Hark fasst dies folgen
dermaßen zusammen: 

»Sosehr sie sich auch kritisch gegen die Verhältnisse wenden, in die sie [die Be
herrschten, AS] gestellt sind, und Ungerechtigkeiten anprangern – und sie tun 
das –, ist es nahezu unausweichlich, dass ihnen die Herrschaftsverhältnisse als 
doxa, als natürlich, erscheinen, das heißt als gegeben und nicht gemacht« (Hark 
2021, S. 89 [HiO]). 

Dabei bedient sich epistemische Gewalt nicht nur Wissens als Waffe, sondern ist ge
wissermaßen in der Gestalt von Wissen »materialisiert in Theorien und Methoden, 

15 Brunner (2020) spricht statt von epistemischer Ungerechtigkeit von epistemischer Gewalt. 
Ich schließe mich dieser Begriffsverwendung an. 

16 Selbstverständlich beschäftigen sich neben Miranda Fricker auch viele weitere Philosoph*in
nen und Wissenschaftler*innen, insbesondere Theoretiker*innen of Color wie Gayatri C. Spi
vak, mit epistemischer Ungerechtigkeit. Einen Überblick über die theoretische Diskussion zu 
epistemischer Ungerechtigkeit findet sich bei Brunner (2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 71 

in sich als Wissenschaft tarnenden sexistischen Klassifikationen und rassistischen 
Taxonomien, die Abstufungen des Menschlichen definieren und so die Anderen auf 
Abstand halten« (Hark 2021, S. 90–91). 

Testimonial Injustice   

Fricker interessiert sich nun vor allem für zwei Fälle, in denen Macht und Wissen 
in einem Missverhältnis stehen: Im ersten Fall, testimonial injustice, wird einem 
Menschen z. B. weniger geglaubt, als angebracht wäre (credibility deficit) (Fricker 
2010, S. 17–20), weil ein stereotyper und vorurteilsbehafteter Blick dazu führt, sei
ner Aussage nicht zu glauben.17 Epistemische Ungerechtigkeit stellt damit ebenso 
eine Herrschaftstechnik von Marginalisierung dar (siehe Kapitel 2.5): »Wer von 
epistemischer Gewalt betroffen ist, mag zwar durchaus in der Lage sein, darüber 
zu sprechen, doch die Chancen, im Kontext der Kolonialität von Macht, Wissen und 
Sein auch auf Gehör und Verständnis zu treffen, sind äußerst ungleich verteilt« 
(Brunner 2020, S. 114). 

Hermeneutical Injustice   

Neben testimonial injustice beschreibt Fricker einen zweiten, vorgelagerten Fall, in 
dem epistemische Ungerechtigkeit vorliegt: hermeneutical injustice. Diese beschreibt 
ein Fehlen von epistemischen Ressourcen (Fricker 2010, S. 1–8). Hermeneutical Injus
tice kann einerseits bedeuten, dass eine Person z. B. Gewalt erlebt, aber keine Spra
che hat, um dies auszudrücken oder als Gewalt einzuordnen (Lelwica 2017, S. 3). 
Andererseits kann sich der Begriff auch grundsätzlich darauf beziehen, dass kein 
Wissen zu bestimmten sozialen Gruppen existiert oder geschaffen wird. Epistemi
sche Ungerechtigkeit nach Fricker liegt »also dann vor, wenn jemand in Bezug auf 
die eigenen Wissensmöglichkeiten eingeschränkt« wird (Brunner 2020, S. 105). Die
ses Nicht-wissen-können, Nicht-gehört-werden, Nicht-geglaubt-werden hängt mit 
grundsätzlicherer Unsichtbarkeit zusammen: Institutionalisierte epistemische Ge
walt nämlich bedeutet, dass bestimmte Realitätsverständnisse ignoriert oder ver
dunkelt werden und dass die Macht, dies zu tun, durch Privilegien aufrecht erhal
ten, geleitet und geschützt wird (Brunner 2020, S. 118). Ian James Kidd und Javi Ca
rel denken Frickers Konzept der Hermeneutischen Ungerechtigkeit in Anschluss an 
die Philosophin Rebecca Mason weiter. Hermeneutische Ungerechtigkeit kann da
mit auch bedeuten, dass es keine hermeneutischen Ressourcen gibt, sodass sie auch 

17 Maya Dusenbery (2018, S. 61–105) beschreibt ein ähnliches Phänomen unter dem Begriff 
Trust Gap – nämlich, dass Frauen (bzw. marginalisierten Personen allgemein) in der Medizin 
seltener geglaubt wird, z. B. was Symptome oder Schmerzen betrifft. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

niemandem, weder einer dominanten noch einer marginalisierten Gruppe, zur Ver
fügung stehen. Oder es bedeutet, dass diese hermeneutischen Ressourcen existie
ren, aber manchen Gruppen (wie z. B. Ärzt*innen) nicht zur Verfügung stehen: 

»[A] particular group has perfectly adequate hermeneutical resources of its own 
– its members can make sense of their experiences – but those resources are 
not recognised or respected by the dominant social and epistemic authorities. 
This group therefore has non-dominant hermeneutical resources, and so suffers 
hermeneutical injustice because the dominant social groups cannot understand 
their experiences« (Kidd und Carel 2017, S. 183). 

Zusammengefasst gibt es hier in Bezug auf das medizinische Wissen über quee
re Patient*innen zwei zentrale Problemfelder, die in dieser Arbeit näher beleuch
tet und empirisch unterfüttert werden: Erstens fehlen anerkannte epistemische Res
sourcen über sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt in der Medizin; auch 
weil es bestimmte Konventionen gibt, die bestimmen, was richtiges und anerkann
tes Wissen ist und wer dieses Wissen wie generieren und verbreiten kann. Zwei
tens wird queeren Patient*innen ihr eigenes (Körper-)Wissen abgesprochen und sie 
gelten nicht als glaubhafte Subjekte. Damit gibt es Wissenslücken in der Medizin 
zu sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt, die queeren Patient*innen 
schaden, da sie nicht angemessen behandelt werden können. Von diesen Wissens
lücken profitieren auch die in der Ärzt*in-Patient*in-Hierarchie privilegierten Me
diziner*innen nicht, die qua mangelnder Ausbildung mit der Behandlung queerer 
Patient*innen überfordert werden. 

3.5 Medikalisierung 

3.5.1 Begriffsbestimmung 

Als spezifisch auf die Medizin bezogene Herrschaftstechnik ist in dieser Arbeit Me
dikalisierung relevant. Nicht nur zeigt sich an Medikalisierung die gesellschaftliche 
Macht von Ärzt*innen, sondern queere Personen waren und sind von Medikalisie
rung in hohem Maße betroffen (Peter und Neubert 2016, S. 280). 

Medikalisierung   

Der Medikalisierungsbegriff kam in den 1960er und 70er Jahren in den USA auf, 
wurde schon früh mit sozialer Kontrolle durch die Medizin in Verbindung gebracht 
(Peter und Neubert 2016, S. 273) und als Vehikel für die Kritik am »medizinischen 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 73 

Imperialismus« (Karsch 2015, S. 94)18 bzw. an der Medizin als solcher genutzt (vgl. 
Illich 1995). Grundsätzlich bezeichnet Medikalisierung den Prozess, in dem nicht- 
medizinische Phänomene zu medizinischen umdefiniert und damit in den Zu
ständigkeitsbereich der Medizin verschoben werden (Conrad 2007, S. 4).19 Diese 
Phänomene stehen vorher i.d.R. unter juristischer, politischer bzw. religiöser Kon
trolle (Sholl 2017, S. 185). Mit Foucault gedacht kann Medikalisierung daher auch 
als gesellschaftliches Normierungsinstrument verstanden werden (Fütty 2019, 
S. 69).20 Genauso, wie verschiedene Phänomene medikalisiert werden können, 
können sie aber auch entmedikalisiert werden. Dabei stellt Medikalisierung oft 
einen Zwischenstopp (zwischen Kriminalisierung und Legalisierung) auf dem 
Weg zur gesellschaftlichen Akzeptanz und Normalisierung eines Phänomens dar 
(Hehlmann et al. 2018, S. 148). 

Folgen von Medikalisierung   

Die Medikalisierung eines Phänomens hat verschiedene Konsequenzen für Pati
ent*innen. Auf der einen Seite validiert und legitimiert Medikalisierung Symptome 
von Patient*innen und gibt ihnen Zugang zu Unterstützung und Hilfe (Conrad 
2007, S. 11). Gesellschaftlich bedeutet die Medikalisierung eines sozialen Phäno
mens, dass die jeweilige Ursache individualisiert wird und Interventionen ebenfalls 
auf individueller, nicht struktureller Ebene erfolgen (Conrad 2007, S. 8). Damit 
geht auch einher, dass medikalisierte Phänomene depolitisiert und entmoralisiert 
bzw. dem politischen Diskurs entzogen werden (Crawford 1980, S. 368; Conrad 

18 Peter Conrad (2013) plädiert dafür, den Begriff medizinischer Imperialismus nicht mehr zu ver
wenden, da Medikalisierungsprozesse deutlich komplexer seien. 

19 Fabian Karsch zeigt auf, dass es wichtig ist, Medikalisierung weit zu fassen, nämlich als den 
Prozess »der die Etablierung medizinischer Institutionen, die Vergrößerung medizinischer 
Einflussbereiche und die Bedeutungszunahme medizinischer Denkweisen ebenso umfasst, 
wie die durch die Medikalisierung ausgelösten Nebenfolgen und Entgrenzungen eingespiel
ter Logiken« (Karsch 2015, S. 96). Es geht also nicht nur um die Beschreibung von Medikali

sierung als Pathologisierung nicht-pathologischer sozialer Phänomene (weswegen ich auch 
nicht von Pathologisierung spreche), sondern um eine Einbeziehung »der Professionalisie
rung, Verwissenschaftlichung und Bürokratisierung der Medizin, ihre zunehmende (und an
haltende) strukturelle Dominanz und die damit einhergehenden soziokulturellen Auswir
kungen und Machtgefälle« (Karsch 2015, S. 96; vgl. Kolip 2000). 

20 Dennoch ist es wichtig, Patient*innen nicht nur als passive Opfer dieses Prozesses zu verste
hen: (Selbst-)Medikalisierungsprozesse finden z. B. auch in Patient*innen-Selbsthilfegrup
pen oder politischen Debatten statt (Lupton 1998; Peter und Neubert 2016, S. 274). In Bezug 
auf Patient*innen muss in der Überlegung zu Medikalisierung also auch ihre agency z. B. in 
Form von Selbstdiagnose, -behandlung und -medikation nachgedacht werden (Karsch 2015, 
S. 105). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

2013). Das bedeutet andererseits aber auch: »Was keine Diagnose hat, ist auch keine 
anerkannte Leidensform« (Thesing 2019, S. 31).21 

Gefahren von Medikalisierung   

Peter Conrad warnt davor, dass viele Formen menschlicher Vielfalt als pathologisch 
definiert werden können, bspw. im Bereich der Sexualität (Conrad 2007, S. 148). 
Gefährlich daran sind besonders Heilungs- oder Korrekturversuche menschlicher 
Vielfalt durch die Medizin (Sholl 2017, S. 186). Auch Iris Marion Young bedenkt 
diesen Aspekt in ihrer theoretischen Ausarbeitung von Marginalisierung: 

»The medicalization of difference brings about a strange and fearful logic. On the 
one hand, the normal/abnormal distinction is a pure good/bad exclusive opposi
tion. On the other hand, since these opposites are located on one and the same 
scale, it is easy to slide from one to the other, the border is permeable. The nor
mal and the abnormal are distinct natures, men and women, white and black, but 
it is possible to get sick, to lose moral vigilance, and to degenerate« (Young 1990, 
S. 129). 

Medikalisierung leistet außerdem einem gesellschaftlichen Verständnis von Nor
malität Vorschub, das zunehmend medizinisch geprägt ist und medizinisch defi
nierte Erwartungen an Körper, Gesundheit und Verhaltensweisen voraussetzt (Con
rad 2007, S. 149–151). Medikalisiert werden nämlich vor allem Abweichungen von ge
sellschaftlichen Normen, die dann durch die Medizin selbst behoben oder reguliert 
werden können (Kolip 2000, S. 18–21). 

3.5.2 Medikalisierung von Queerness 

Sexualität und Geschlecht in der Medizin   

Über die Medikalisierung von Queerness wird in diesem Unterkapitel auch deutlich, 
welches Verhältnis die Medizin zu (devianter) Sexualität und Geschlechtlichkeit hat: 

»Die Beziehung der Psychiatrie und der Psychotherapie zu homo- und bisexuel
len sowie trans* […] Personen […] ist trotz verschiedenen Veränderungen in den 
letzten Jahren nach wie vor von einer komplexen Ambivalenz geprägt. Einerseits 
haben sich diese Fächer bereits sehr früh, intensiv und teilweise erstaunlich offen 
mit dem Phänomen der Homo- und Bisexualität bzw. Geschlechtsidentitätskon
kordanz auseinandergesetzt […], andererseits wurde insbesondere die Homose

21 Peet Thesing verdeutlicht dies daran, dass bspw. Depression als Diagnose ein offizieller Lei
densgrund ist, das Leiden an rassistischer Diskriminierung aber nicht (Thesing 2019, S. 31). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 75 

xualität von Beginn an nicht selten als psychotraumatologische Folge(n) von Kind
heitskonflikten und Familienproblemen verstanden« (Garcia Nuñez und Schnee
berger 2018, S. 167). 

Ein medikalisiertes Verständnis von Queerness bedeutet, dass atypische bzw. norm
abweichende Körper, Beziehungen, Sexualitäten, Geschlechter etc. als deviant, pa
thologisch und fehlerhaft verstanden werden und entsprechend in einer medizi
nischen Terminologie adressiert und Heilungsversuchen unterworfen werden sol
len.22 

Historische Medikalisierung von Homosexualität   

Seit Ende des 19. Jahrhunderts wurde Homosexualität (bzw. Männer, die Sex mit 
Männern haben,) psychiatrisiert und medikalisiert (Kraß 2011; Schuldzinski 2020). 
Im ICD fand sich Homosexualität als Diagnose zwischen der sechsten Ausgabe 
(1948) und der zehnten Ausgabe (1990), wobei in der letzten Ausgabe eine Subsu
mierung unter ›sexual maturation disorder‹, ›ego-dystonic sexual orientation‹ oder 
›sexual relationship disorder‹ erfolgte (Drescher 2015, S. 389).23 Bis in die 1990er 
Jahre galt Homosexualität in der Psychoanalyse bspw. als Teil einer narzisstischen 
Störung oder einer Psychose (Huftless 2019). Lesbisch-Sein wurde u. a. als Per
version, tiefe Störung der Objektbeziehung, tiefe Störung der Ich-Entwicklung, 
als Reparationsversuch einer missglückten Mutter-Kind-Beziehung oder als Ab
wehr von Kastrationsängsten und Penisneid verhandelt. Schwulen Personen wurde 
bspw. unterstellt, an Obsessionen, Charakterstörungen, Phobien, Hormonstörun
gen, ↗Inzest, Angstgefühlen, Defekten im Über-Ich und Angst vor heterosexuellen 
Beziehungen zu leiden (Rauchfleisch 1996, S. 146–147; Wolf 2004, S. 81). 

Konversionstherapien   

Bis zur Entpathologisierung von Homosexualität wurden verschiedene Ansätze zur 
Heilung von Homosexualität, d. h. zur Heterosexualisierung, entwickelt und ange
wandt (sog. Konversionstherapien). Angebotene Formen vonseiten der Medizin wa
ren z. B. Psychotherapien (Psychoanalyse, Tiefenpsychologie, Verhaltenstherapie), 

22 Eben gerade weil das medizinische Modell der Behinderung auch auf viele queere Menschen, 
z. B. HIV-positive schwule Männer, übertragbar ist, lädt Alison Kafer dazu ein, queere The
men auch unter dem Vorzeichen von Disability Politics zu sehen und zu besprechen (Kafer 
2013, S. 11). 

23 Die Entpathologisierung von Homosexualität ging mit Entkriminalisierung in Deutschland 
und der Schweiz einher. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Hypnosetherapien, Aversionstherapien, (elektrische und chemische) Schockthera
pien, chemische ↗Kastrationen, Hormontherapien, Medikamentengaben (darunter 
auch LSD, sexuelle Stimulantien und Depressanten) und Operationen (u. a. ↗Lobo
tomien, Kastrationen, ↗Hysterektomien, ↗Ovarektomien und ↗Kliterodektomien) 
(Katz 1976, S. 129; Steffens und Thompson 2006; Tietz 2011; Sell 2019, S. 69). Heute 
gelten Konversionstherapien als unwirksam und schädlich (Briken et al. 2019; Prze
worski et al. 2021).24 

Aktuelle Medikalisierung von Homosexualität   

Auch wenn Homosexualität heute keine Diagnose mehr ist, finden sich noch ↗pa
thologisierende und problematisierende Diskurse in der Medizin. Diese seien je
doch nicht mehr so explizit und offen, was es erschwere, es zu thematisieren, wie 
der*die Psychoanalytiker*in Esther Huftless am Beispiel der Psychiatrie ausführt 
(Huftless 2019, o. S.; vgl. Preis 2016). So konnte bis 2021 die Diagnose der ↗ich- bzw. 
ego-dystonen Sexualorientierung gestellt werden, womit ein therapeutischer Zu
griff möglich wurde. Zur anhaltenden Medikalisierung von Homosexualität kann 
außerdem die wissenschaftliche Beschäftigung mit der Ursache von Homosexuali
tät gezählt werden. Dazu gehören u. a. die Suche nach dem ›Homo-Gen‹ oder Tests 
an queeren Geflüchteten, mit denen festgestellt werden soll, ob diese ›wirklich‹ que
er sind. Während der AIDS-Epidemie verschärfte sich die medizinische Überwa
chung und Stigmatisierung insbesondere von schwulen Männern (Conrad und An
gell 2004, S. 36), bspw. mit dem Ausschluss von MSM von der Blutspende.25 Wie Mi
ke Laufenberg (2014) zeigt, wird queere Sexualität bis heute grundsätzlich als infek
tiös, kontagiös und damit als bedrohlich wahrgenommen. 

Medikalisierung von Bisexualität, Asexualität, Aromantik und Polyamorie   

Bisexualität als solche unterliegt ebenfalls einer Medikalisierung (Eisner 2013, 
S. 205). Bisexuelle Personen, ganz spezifisch bisexuelle Männer, werden als infek
tiös imaginiert, die außerehelichen, gleichgeschlechtlichen Sex haben und dann 

24 Wie Drescher (o. J.; vgl. auch Quindeau 2015, S. 648) ausführt, gibt es auch heute noch Psycho
log*innen und Ärzt*innen, die in Homosexualität eine psychische Krankheit oder einen mo

ralischen Fehler sehen bzw. eine erlernte Verhaltensweise, die durch Psychotherapie geheilt 
werden kann. Auch alternativmedizinische und spirituelle bzw. religiöse Heilungsversuche 
von Homosexualität sind bekannt. 

25 In Deutschland dürfen seit 2021 MSM dann Blut spenden, wenn sie in einer ↗monogamen 
Beziehung leben. Nach sexuellen Kontakten mit neuen Partner*innen werden sie für vier 
Monate von der Blutspende ausgeschlossen (Deutsche Aidshilfe o. J.). Eine vergleichbare Re
gelung für die Schweiz ist in Vorbereitung, aktuell dürfen MSM dort nur spenden, wenn sie 
ein Jahr lang nicht sexuell aktiv waren (Pink Cross 2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 77 

ihre heterosexuellen Ehefrauen und Kinder mit STIs infizieren (Eisner 2013, S. 47). 
Wie ich an anderer Stelle ausführlich beschrieben habe (Spahn 2021), wird auch 
Asexualität in der Medizin und Psychologie als pathologischer Zustand gefasst 
und die aromantische Community befürchtet eine (Psycho-)Pathologisierung von 
Aromantik (The thinking Aro 2015; Baumgart und Kroschel 2022, S. 121). Allerdings 
liegen keine Studien zum medizinischen und psychiatrischen Umgang mit Aro
mantik und aromantischen Patient*innen vor. Auch Polyamorie wurde und wird in 
der Medizin psychopathologisiert (Barker 2014; Grunt-Mejer und Łyś 2019). 

Medikalisierung von Transgeschlechtlichkeit   

Die Medikalisierung und medizinische Behandlung von Transgeschlechtlichkeit 
sind aktuell einem Wandel unterworfen. Transgeschlechtlichkeit war unter ver
schiedenen Diagnosen (ab 1965) im ICD zu finden (Drescher 2015, S. 390). In der 
Vergangenheit wurden in der Medizin ausschließlich binäre ↗Transitionen aner
kannt und der herrschende Behandlungsansatz folgte dem Ziel, trans Menschen 
»in die duale geschlechtliche Welt wieder einzugliedern« (Jacke 2019, S. 55). Dabei 
entschied die Medizin, was als männlich bzw. weiblich gilt (Jacke 2019, S. 57). Vor 
einer chirurgischen oder ↗endokrinologischen Intervention erfolgte eine Psycho
therapie, die das Ziel hatte, trans Personen mit ihrem zugewiesenen Geschlecht 
zu ›versöhnen‹ und sie von Transitionswünschen abzubringen (Richter-Appelt 
und Nieder 2014, S. 39). Ein Scheitern dieser Therapie bestätigte die Diagnose und 
eröffnete die Möglichkeit einer medizinischen und rechtlichen Transition (Jacke 
2019, S. 55–58). Heute dient eine Psychotherapie der Begleitung von trans Men
schen und der Behandlung von ↗Geschlechtsdysphorie. Therapeut*innen agieren 
aber bis heute als ↗Gatekeeper*innen für endokrinologische und chirurgische 
Behandlungsmaßnahmen in Deutschland.26 

Entpathologisierung von Transgeschlechtlichkeit   

An die Stelle der Diagnose Transsexualismus trat 2022 die Diagnose der Geschlecht
sinkongruenz27, die eine medizinische Transition (z. B. Hormontherapien oder 
Operationen) trotz Entpathologisierung ermöglicht (The World Professional Asso
ciation for Transgender Health (WPATH) 2012; vgl. Lüthi 2015; Jacke 2019, S. 61–62; 

26 Zum aktuellen medizinischen Umgang mit trans Personen in der Schweiz siehe Transgender 
Network Switzerland (o. J.). 

27 Das Leiden an einer Geschlechtsinkongruenz wird auch als Dysphorie bezeichnet. In der Me

dizin werden trans Personen, die keine Dysphorie empfinden, oft als nicht ›richtig‹ trans an
erkannt. Wie Felicia Ewert zeigt, wird damit ein cisnormatives System aufrecht erhalten, dass 
trans Personen nur als leidend imaginieren kann (Ewert 2018, S. 34–49). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Tischoff 2020). Medizinisch gilt Transgeschlechtlichkeit damit als Normvariante, 
die als solche nicht pathologisch ist. In Deutschland gilt seit 2018 außerdem eine 
↗AWMF Leitlinie auf ↗S3 Niveau28 (Nieder und Strauß 2021). Darin ist erstmals 
eine Flexibilisierung der Behandlungsschritte möglich, d. h. verschiedene Tran
sitionsmaßnahmen können unabhängig voneinander durchgeführt werden (z. B. 
genitalangleichende Eingriffe ohne vorausgehende Hormonersatztherapie). Au
ßerdem werden auch nicht-binäre Transitionen anerkannt und unterstützt (Jacke 
2019, S. 64–67). Jacke sieht die Medizin am Beginn des 21. Jahrhunderts in einer 
epistemischen Unordnung, da sie gleichzeitig einem Entpathologisierungsbestreben 
folgt und ihre Zuständigkeit und Kontrolle über Transgeschlechtlichkeit behält 
(Jacke 2016, S. 146). 

Medikalisierung von Intergeschlechtlichkeit   

Gerade in Bezug auf körperliches Geschlecht herrschen in der Medizin noch star
re Normen, denn: »[p]asst ein Mensch nicht in die gängigen Definitionen von 
Männlichkeit oder Weiblichkeit, so greift die Medizin hier bislang regelmäßig 
regulierend ein« (Gregor 2015, S. 36; vgl. Voß 2012). Zugleich ist Intergeschlechtlich
keit der diskursive Knotenpunkt, an dem die Medizin überhaupt erst Normwerte 
für Männlichkeit und Weiblichkeit ausarbeitet (Eckert 2010, S. 22–23; Gregor 2015, 
S. 92–93). Der heutige medizinische Umgang mit Intergeschlechtlichkeit ist durch 
ein Behandlungsprogramm geprägt, das in den 1950er Jahren von John Money in 
Baltimore entwickelt wurde.29 Die grundlegende These Moneys ist, dass Interge
schlechtlichkeit ein medizinisches Problem sei und Behandlung bedürfe (Eckert 
2013, S. 25), wobei das Ziel die gelungene Identifizierung mit Männlichkeit oder 
Weiblichkeit sei, d. h. entsprechendes romantisches, sexuelles und reproduktives 
Verhalten (Eckert 2013, S. 28). Um dies zu erreichen, wurden Genitalien und Kör
per von inter* Kindern so früh wie möglich geschlechtlich ›vereindeutigt‹.30 Mit 
Hormongaben, Psychotherapie etc. wurden die Kinder zu ihrem neuen Geschlecht 

28 Die S3-Leitlinie zu Transgeschlechtlichkeit ist eine an Deutschland adaptierte Version der 
Standards of Care der internationalen Version (Richter-Appelt und Nieder 2014, S. 34). Eine 
solche angepasste Version gibt es für die Schweiz nicht. Bei der Entstehung der Leitlinie zu 
Geschlechtsinkongruenz waren auch trans Selbstorganisationen beteiligt (Bundesverband 
Trans (BVT) o. J.). Die Leitlinie zu Geschlechtsinkongruenz 138–001 wird Stand 2024 wieder 
überarbeitet. 

29 In Deutschland gab bereits im Nationalsozialismus geschlechtsnormierende Eingriffe an in
tergeschlechtlichen Menschen (Voß 2014, S. 236–237). 

30 Ich verwende an dieser Stelle Anführungszeichen, um darauf hinzuweisen, dass interge
schlechtliche Personen bereits ein eindeutiges (intergeschlechtliches) Geschlecht haben. 
Der Begriff der Vereindeutigung entstammt einer pathologisierenden und defizitären Per
spektive auf intergeschlechtliche Menschen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 79 

erzogen, ohne dass sie über ihre Intergeschlechtlichkeit und die medizinischen 
Interventionen aufgeklärt werden sollten (Gregor 2015, S. 56–58). Das Baltimorer 
Behandlungsprogramm hat bis heute großen Einfluss, trotz der Einstufung von 
medizinischen Eingriffe an intergeschlechtlichen Kindern als Menschenrechtsver
letzung durch den deutschen Ethikrat (Eckert 2013, S. 25). Bevor in Deutschland 
2021 Operationen an intergeschlechtlichen Kindern verboten wurden31, herrschte 
das Narrativ, dass diese Operationen stark zurückgegangen seien, was Klöppel 
(2019) widerlegte. Die Entpathologisierung von Intergeschlechtlichkeit scheint 
noch ein weiter Weg zu sein: Der ICD 11 spricht bspw. noch von Störungen der 
Geschlechtsentwicklung und im ärztlichen Jargon sind stigmatisierende und patholo
gisierende Bezeichnungen für Intergeschlechtlichkeit wie ›abnorm‹, ›defekt‹ oder 
›missgebildet‹ immer noch weit verbreitet (Tischoff 2020, S. 98). 

Geschlechtsnormierende Behandlungen   

Die Medikalisierung von Intergeschlechtlichkeit betrifft, wie Simon Zobel zeigt, 
fast jede inter* Person (Zobel 2015, S. 234–235). Die Folgen der geschlechtsnormie
renden Behandlungen an inter* Personen umfassen Komplikationen wie Fisteln, 
Entzündungen, Narbenbildung, Unfruchtbarkeit, Schmerzen, Sensibilitätsverlust, 
aber auch Traumata mit psychischen Folgen wie Depressionen und Suizidalität 
(Woweries 2015a, S. 252–258; Zobel 2015, S. 235). Dabei wären geschlechtsnor
mierende Eingriffe an den Genitalien von Kindern eigentlich nur medizinisch 
indiziert, wenn es sich z. B. um eine Behinderung des Urinabflusses handelt, d. h. 
wenn Lebensgefahr droht (Woweries 2015a, S. 251). 

3.6 Sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt in der Medizin 

Gender Medizin   

Die Gender Medizin trägt dem Umstand Rechnung, dass sich zwischen Männern 
und Frauen Unterschiede bei Entstehung, Symptomen, Ausprägungen, Diagnostik 
und der Versorgung von Krankheitsbildern, von individuellem Krankheitserleben 
und im gesellschaftlichen Umgang mit Krankheit zeigen (Maschewsky-Schneider 
2016, S. 30; Wattenberg et al. 2019), z. B. in Bezug auf Herz-Kreislauferkrankun
gen oder Krebs (Wattenberg et al. 2019). Hierbei wird ein cisnormatives Zwei- 
Geschlechtersystem reproduziert, obwohl dieses Geschlechterverständnis »theo
retisch und praktisch infrage gestellt werden kann« (Oertelt-Prigione und Hiltner 

31 In der Schweiz sind solche Eingriffe bis heute erlaubt. In Deutschland wird das aktuell gültige 
Verbot von Aktivit*innen als nicht weitreichend genug kritisiert (OII Germany 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

2019, S. 742; vgl. Dennert 2012, S. 84). Damit geht einher, dass Männer und Frauen 
als jeweils homogene Gruppen gefasst (Wöllmann 2007; Schofield 2012), Unterschie
de innerhalb dieser Gruppen unsichtbar gemacht (Annandale und Hammarström 
2010), Geschlechterstereotype verfestigt (Rásky und Scheipl 2016; Shai et al. 2021) 
und Anliegen von trans- und intergeschlechtlichen Personen ignoriert werden 
(Shai et al. 2021). Auch wenn in der Gender Medizin verschiedene Verständnisse 
von Geschlecht kursieren, ist doch die Gefahr groß, dass sich – gerade wegen 
der Körperbezogenheit der Medizin – ein rein körperbasiertes Verständnis von 
Geschlecht verhärtet (Bolte 2016). 

Sexismus in der Medizin   

Patientinnen bzw. Patient*innen, die als Frauen wahrgenommen werden bzw. keine 
endo cis Männer sind, werden auch heute noch sexistisch diskriminiert – sie wer
den oft falsch behandelt, ignoriert32, falsch diagnostiziert, sexualisiert und erleben 
körperliche und sexualisierte Gewalt (z. B. in der Geburtshilfe) (Hanson 2001; Kalk
stein und Dittel 2015; Mundlos 2015; Jackson 2019). Gabriele Dennert arbeitet her
aus, dass Ärzt*innen ihre weiblichen Patientinnen als »psychisch labiler«, »leicht zu 
beeinflussen und als mit dem ›Herz‹ denkend« und »mit dem ›Bauch‹ handelnd« 
beschreiben (Dennert 2012, S. 92). Gleichzeitig weisen sie die Annahme zurück, das 
Geschlecht ihrer Patient*innen würde ihr ärztliches Verhalten beeinflussen (Den
nert 2012, S. 89). Sexismus in der Medizin wird aktuell vielfach kritisiert, z. B. die 
Konstruktion der hormonell-labilen Frau durch den Berufsverband der Frauenärz
te (Hertle 2018) oder Sexismus gegen Ärztinnen (Lenz 2018). 

Marginalisierung und Gesundheit33   

Personen, die marginalisiert werden, weisen häufig einen schlechteren Gesund
heitszustand auf, als die jeweilig privilegierte Gruppe (zu Rassismus siehe: Ziegler 
und Beelmann 2009; zu Armut siehe: Lampert und Kroll 2014). Diese gesundheitli
che Ungleichheit wird durch ↗intersektional wirkende Marginalisierungsstruktu
ren verstärkt (Babitsch 2004; Wilkinson und Marmot 2004; Fish 2006; Europäische 
Union 2017a; Weinmann 2019). Der Gesundheitszustand queerer Personen spezi
fisch in Deutschland und der Schweiz ist nur unzureichend erforscht.34 Das gilt 

32 So dauert eine Diagnose für Endometriose in Großbritannien im Schnitt zwischen acht und 
zehn Jahren, weil Patient*innen ihre Schmerzen nicht geglaubt werden bzw. rein psychische 
Ursachen vermutet werden (Criado-Perez 2020). 

33 Um eine Aktualität des hier aufgeführten Forschungsstandes zu gewährleisten, referiere ich 
nur Forschung, die nach dem Jahr 2000 entstanden ist. 

34 Martin Plöderl reflektiert die Gefahren, die von Gesundheitsforschung zu queeren Personen 
ausgehen in seinem Artikel zum Suizidrisiko bei LSBTI*-Personen und schreibt: »Einerseits ist 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 81 

insbesondere für bisexuelle, asexuelle, aromantische, trans und inter* Menschen 
und intersektionale Perspektiven (Wolf 2017a, S. 43). Erste Forschungsergebnisse 
(und die Übertragung von Ergebnissen aus dem restlichen Europa und den USA) 
zeigen, dass queere Personen im Vergleich zur (heterosexuellen und ↗endo- und 
↗cisgeschlechtlichen) Gesamtbevölkerung einen schlechteren gesundheitlichen 
Status sowie spezifische gesundheitliche Risiken aufweisen (Dennert 2016; Lam
palzer et al. 2020; Pöge et al. 2020a; Timmermanns et al. 2022). Einige Beispiele: 
Schwule Männer und lesbische Frauen haben ein erhöhtes Risiko für Krebs (Lam
palzer et al. 2020), schwule und bisexuelle Männer leiden häufiger an Leber- und 
Nierenproblemen als heterosexuelle Männer (Zeeman et al. 2019) und schwule, 
lesbische und bisexuelle Menschen leiden häufiger an Asthma und haben häufiger 
körperliche Einschränkungen als heterosexuelle (Fredriksen-Goldsen et al. 2014, 
S. 654). Die gesundheitliche Diskrepanz gilt auch für psychische Erkrankungen 
(Semlyen et al. 2016; Jäggi et al. 2018; Zeeman et al. 2019; Timmermanns et al. 2022). 
Insbesondere die Zeit des ↗Coming Outs gilt als hochbelastende Phase (Wolf 2004). 
Die Corona-Pandemie und damit einhergehenden Lockdowns verschlimmerten 
den Gesundheitszustand von queeren Menschen dramatisch (Buspavanich et al. 
2021; Magnus-Hirschfeld-Stiftung 2021). Von der schlechteren physischen und 
psychischen gesundheitlichen Lage sind trans Personen überproportional betroffen 
(Kasprowski et al. 2021). Timmermanns et al. finden bspw. für trans und gender*di
verse Personen eine um das Zehnfache erhöhte Suizidgefährung (Timmermanns et 
al. 2022, S. 132). Gleichzeitig beschreiben 70 % der queeren Teilnehmenden an einer 
deutschen Studie ihren allgemeinen Gesundheitszustand subjektiv als ›sehr gut‹ 
oder ›gut‹ und nur 6 % als ›schlecht‹ oder ›sehr schlecht‹ (Timmermanns et al. 2022, 
S. 113). Unter queeren Personen sind Rauchen, Alkohol- und Drogenkonsum bzw. 
-missbrauch sowie Sucht- und Abhängigkeitserkrankungen35 weit verbreitet (Chao 
und Aoun 2019, S. 57; Graf 2020, S. 274; Lampalzer et al. 2020). 

das Suizidrisiko zumindest bei LSBT Menschen klar erhöht […]. Andererseits könnte das Auf
zeigen des erhöhten Risikos stereotype (›alle LSBTI* Menschen sind suizidgefährdet‹) oder 
sogar pathologisierende Sichtweisen (›LSBTI* Menschen sind doch irgendwie krankhaft‹) be
günstigen […]« (Plöderl 2020, S. 291; vgl. Pöge et al. 2020a, S. 19–20). Auch das gesundheits
fördernde Verhalten von queeren Personen stellt noch eine Forschungslücke dar (Pöge et al. 
2020a, S. 20). 

35 Diese Daten stammen nicht aus Deutschland oder der Schweiz, hier ist der Substanzge
brauch von queeren Personen noch relativ wenig beforscht (Graf 2020). Graf problematisiert 
diese Darstellung und führt aus, dass z. B. der Alkoholkonsum von MSM ähnlich verbreitet 
wie unter heterosexuellen Männern und nur der Gebrauch illegalisierter Substanzen verbrei
teter sei (Graf 2020, S. 276–277). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Gesundheitsversorgung queerer Menschen   

Während queere Personen dieselben Gesundheitsanliegen haben wie heterosexuelle 
endo- und cisgeschlechtliche Personen (sie benötigen bspw. auch zahnmedizinische 
Kontrollen, Arbeitsunfähigkeitsbescheinigungen bei einem grippalen Infekt oder 
Behandlungen bei einer Blinddarm-Entzündung) (Spahn und Kern 2020), sind sie 
dabei besonders vulnerabel, erleben also Marginalisierung. Zusätzlich haben queere 
Menschen spezifische Gesundheits- und Behandlungsanliegen, die endo- und cis
geschlechtliche bzw. heterosexuelle Menschen so nicht haben, wie Hormonersatz
therapien für trans Personen oder Folge(-schäde)n geschlechtsnormierender Ope
rationen bei inter* Personen. Eine qualitativ gute Regelversorgung, die auf die in
dividuelle Lebenssituation der Patient*innen abgestimmt ist, kann eigentlich nur 
dann erfolgen, wenn Ärzt*innen über das Geschlecht bzw. die ↗sexuelle Orientie
rung ihrer Patient*innen Bescheid wissen.36 Wenn Patient*innen sich nicht outen 
können oder wollen, kann es u. a. zu falschen Diagnosen, irrelevanten Gesundheits
informationen und einer angespannten ↗Behandlungsbeziehung kommen. Hieran 
wird bereits deutlich, dass Ärzt*innen grundsätzlich von der ↗Heterosexualität und 
Endo- bzw. Cisgeschlechtlichkeit ihrer Patient*innen ausgehen, was ggf. aktiv be
richtigt werden muss (Fish 2006, S. 130–147). Ich nenne dieses Phänomen in dieser 
Arbeit heteronormative Vorannahmen. Bjorkman und Malterud (2009, S. 240) zeigen 
dies in Bezug auf die Gynäkologie: 

»Many informants had felt forced to disclose, often when in a vulnerable situa
tion such as for example during a pelvic examination, because the doctor insisted 
on an explanation when he found incoherent the combination of a sexually ac
tive life, no contraception, and no possibility of pregnancy. Some participants had 
been given medical information aimed at heterosexual activities, others had re
ceived prescriptions for contraceptives or had had pregnancy tests taken, even af
ter revealing a longstanding lesbian orientation [sic!]«. 

Grundsätzlich wirkt sich allein die Angst vor Diskriminierung oder einer negativen 
Reaktion auf ein Coming Out schwerwiegend auf den Aufbau einer vertrauensvol
len Behandlungsbeziehung (Dennert und Wolf 2009) und auf die Wahrnehmung – 
auch wichtiger – Untersuchungen und Behandlungen aus (Hirsch et al. 2016; Augst 
und Spahn 2023). Queere Personen beschreiben die Gesundheitsversorgung, die sie 
erleben, als heteronormativ (Nichols 1993, S. 111–114). So reagieren Ärzt*innen mit 
Irritation, wenn sie nach Verhütungsoptionen für lesbische Frauen gefragt werden 

36 Viele queere Personen wägen vorsichtig ab, ob sie sich bei ihren Ärzt*innen outen sollen. 
Fragen wie ›Ist meine sexuelle Orientierung relevant? Soll ich mich outen? Wie wird auf mein 
Coming Out reagiert werden? Werde ich Gewalt und Diskriminierung erleben?‹ können auch 
als eine Art queerer ↗Mental Load interpretiert werden (Fish 2006, S. 30). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Medizin als Forschungsgegenstand 83 

(Equality Network 2021, S. 11). Außerdem berichten queere Patient*innen, dass 
ihre Gesundheitsversorgung von stereotypen Annahmen über queere Personen 
geprägt ist, z. B. wenn Ärzt*innen annehmen, dass ein endo- und cisgeschlecht
licher schwuler Krebspatient keinen Kinderwunsch und daher auch nicht den 
Wunsch hat, vor einer Chemotherapie Sperma einzufrieren (Mittedorf et al. 2019, 
S. 122). Damit besteht das Risiko einer Über-, Unter- und Fehlversorgung queerer 
Personen, weil klischeehafte Annahmen einer angemessenen Intervention im Weg 
stehen (Sander 2017, S. 9). 

Aufgrund dieser Faktoren sind queere Personen oft mit ihrer Versorgung unzu
frieden (Thyen et al. 2014), begegnen ihren Ärzt*innen mit Vorsicht und Misstrauen 
(Wolf 2004; Dennert und Wolf 2009; Foster und Scherrer 2014; Pohlkamp 2014, 
S. 295; Mittedorf et al. 2019) und wechseln häufiger ihre Ärzt*innen, was nega
tive gesundheitliche Auswirkungen haben kann (Pereira Gray et al. 2018). Viele 
trans Personen haben keinen oder nur mangelnden Zugang zu medizinischer 
Regelversorgung und der Zugang zu trans-spezifischen und transitionsbezoge
nen Gesundheitsangeboten ist schwer (Sauer und Güldenring 2017, S. 246; Fütty 
2019, S. 129–130; Guethlein et al. 2021). Gesundheitliche Versorgung ist auch für 
intergeschlechtliche Personen ein wichtiges Thema, gerade im Hinblick auf die 
Nachversorgung von Operationsfolgen oder Hormonersatztherapien (Schweizer 
2017, S. 264). Charlotte Wunn und Michael Rogenz resümieren zur medizinischen 
Versorgung intergeschlechtlicher Menschen: 

»Viele intergeschlechtliche Menschen haben schlechte, entwürdigende Erfah
rungen mit einem Gesundheitssystem gemacht, das wenig Interesse an ihrer 
Gesundheit, aber sehr viel Interesse an ihrer körperlichen Normierung hatte. 
[…] So entsteht ein Teufelskreis aus schlechten Erfahrungen und einer Vermei

dungshaltung, den viele intergeschlechtliche Menschen mit ihrer Gesundheit 
bezahlen« (Wunn und Rogenz 2022, S. 8). 

Es ist außerdem eine deutliche Distanz queerer Personen zur wissenschaftlichen 
Medizin erkennbar. Viele queere Patient*innen nutzen eher alternativmedizinische 
Angebote (Dennert 2005, S. 130) mit allen Risiken, die diese bergen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

