3. Medizin als Forschungsgegenstand

3.1 Medizinsoziologische Grundlagen
3.1.1 Medizin und Gesundheitssysteme
Eingrenzungen

Der Forschungsgegenstand dieser Arbeit ist die Medizin'. Ich beziehe mich dabei
ausschliefflich auf westliche und wissenschaftliche Medizin* - in Abgrenzung zu
u. a. nAlternativmedizin (Helman 1994, S. 54—65). Da sich diese Arbeit mit Hetero-
normativitat und sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt beschiftigt,
liegt der Fokus auf den medizinischen Disziplinen, die sich mit Geschlecht bzw. Se-
xualitit beschiftigen, wie z. B. die 2Gynikologie oder die nAndrologie (Beier et al.
2001). Ich grenze meine Arbeit auflerdem auf die Erwachsenenmedizin ein und be-
schiftige mich daher nicht mit dem medizinischen Umgang mit Kindern und Ju-
gendlichen.? Aulerdem beschiftige ich mich dabei fast ausschlieflich mit Arzt*in-
nen als medizinischer Leitprofession (s. u.) und mit den Gesundheitssystemen in
Deutschland und der (deutschsprachigen) Schweiz.

ICD und DSM

In Deutschland und der Schweiz ist das Klassifikationssystem der WHO, die In-
ternational Classification of Diseases (ICD) der verbindliche Diagnoseschliissel, auf

1 In meiner Definition der Medizin folge ich Klaus-Dieter Bock. Danach »umfafit [Medizin, AS]
im weitesten Sinne alle Handlungen, die zur Erkennung, zur Behandlung, wenn méglich zur
Heilung und zur Vorbeugung von Krankheiten des Menschen unternommen werden« (Bock
1993, S.7).

2 Umgangssprachlich wird die wissenschaftliche Medizin oft als sSchulmedizin« betitelt, ein
Begriff, der aus der Sprache der NS-Zeit entnommen ist und daher in dieser Arbeit nicht ver-
wendet wird.

3 Ichwahle diese Eingrenzung, da u. a. das Verhaltnis zwischen minderjadhrigen Patient*innen
und Arzt¥innen anders analysiert werden muss.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Basis dessen Diagnosen gestellt werden. Bis 31.12.2021 war die 10. Ausgabe des ICD
(ICD 10) giiltig, seit dem o1.01.2022 die 11. Ausgabe (ICD 11). Der DSM (Diagnostic
and Statistical Manual of Mental Disorders), ein Klassifikationssystem fiir psychi-
sche Erkrankungen, findet zwar keine diagnostische Anwendung in Deutschland
und der Schweiz, hat aber einen groflen Einfluss auf den ICD.

Gesundheitssysteme

Beide Staaten, Deutschland und die Schweiz, folgen einem korporatistischen und
bismarckschen Gesundheitssystemmodell, d. h. es gibt einen allgemeinen An-
spruch auf Behandlung und Zugang zum Gesundheitswesen. Dieses ist aber nicht
verstaatlicht, sondern wird von eigenstindigen Organisationseinheiten getragen,
die staatlich (z. B. iiber Gesundheitsimter) reguliert und finanziert werden (Kogel
2021, S. 118-126; Simon 2021, S. 80). In Deutschland ist ein Grofiteil der Kranken-
hiuser in privater Hand; in der Schweiz dagegen werden sie von den Kantonen
getragen (Barkan 2021, S. 222; Schélkopf und Grimmeisen 2021, S. 88). Auch die
Krankenversicherungen sind in beiden Lindern nicht staatlich organisiert, son-
dern Korperschaften des 6ffentlichen Rechts (wie die gesetzlichen Krankenkassen
in Deutschland und die Krankenversicherungen in der Schweiz) oder privatwirt-
schaftliche Unternehmen (wie die privaten Krankenkassen in Deutschland) (Kogel
2021, 135, 142—143; Scholkopf und Grimmeisen 2021, S. 87-88). Beide Gesund-
heitssysteme gelten auferdem als »vergleichsweise konservativ, hierarchisch und
arztzentriert« (Kégel 2021, S. 133), gleichzeitig aber auch als leistungsstark (Buser
etal. 2011, S. 324; Schélkopf und Grimmeisen 2021, S. 86).

3.1.2 Medizinsoziologie

Ich verorte diese Arbeit neben den Gender- und Queer Studies auch in der Ge-
sundheits- bzw. Medizinsoziologie*. Diese operiert sozialkonstruktivistisch. Bei
ihr steht nicht Krankheit an sich im Vordergrund, sondern ihre Bedeutung, sowie
gesellschaftliche Gesundheits- und Krankheitsverhiltnisse (Ullrich 2012, S.32).

4 Obwohl sich Themen und Herangehensweisen stark tiberschneiden, wird in der Literatur ei-
ne Unterscheidung zwischen Medizin- und Gesundheitssoziologie getroffen: Wahrend die
Medizinsoziologie Teil der Medizin ist, versteht sich die Gesundheitssoziologie als Teil der
Soziologie, die ohne den Einfluss der Medizin arbeitet (Ullrich 2012, S. 32; Hehlmann et al.
2018, S. 27). Die Unterscheidung zwischen Medizin- und Gesundheitssoziologie ist aber ide-
altypisch und die beiden Arbeitsbereiche haben sich einander stark angenihert bzw. wer-
den in der Praxis erganzend genutzt. Da ich aus einer soziologischen Perspektive die Medi-
zin (und nicht die Gesundheit) analysiere, nenne ich meinen Zugriff hier medizin- und nicht
gesundheitssoziologisch.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

Auflerdem kommen die medizinischen Professionen mit ihren Praktiken, Ritua-
len, Rollen, Strukturen und Werten in den Blick (Hurrelmann und Richter 2013,
S.12; Hehlmann et al. 2018, S. 19-30). Die Medizinsoziologie geht davon aus, dass
viele Krankheiten und gesundheitliche Probleme von sozialen, politischen, wirt-
schaftlichen, technischen und 6kologischen Faktoren mitverursacht werden und
damit nicht nur individuelle Probleme sind (Hurrelmann und Richter 2013, S. 3-13;
Hehlmann et al. 2018, S. 19-23).

Die Medizinsoziologie analysiert drei Bezugssysteme fir Gesundheit und
Krankheit: Patient*innen, die Medizin und die Gesellschaft (Schulze 2014, S. 2—-3).
Sie beschiftigt sich also - in Analogie zum Programm der Mutterdisziplin Sozio-
logie — mit »der Analyse der sozialen, konomischen, 6kologischen und kulturellen
Ursachen, Hintergriinde und Kontexte von Gesundheit und Krankheit und ihrer
ungleichen Verteilung in der Gesellschaft« (Hurrelmann und Richter 2013, S. 14).°
Die Medizinsoziologie erginzt die Erforschung der biologischen und psychischen
Bedingungen in der Entstehung und im Verlauf von Krankheiten, sowie den Er-
halt, die Gefihrdung und die Wiederherstellung von Gesundheit in der Medizin
(Hehlmann et al. 2018, S. 24) um die Analyse sozialer und kultureller Faktoren bei
Gesundheit und Krankheit. Daher begreift sie sich auch als verinderungsorientier-
te Wissenschaftsdisziplin (Hurrelmann und Richter 2013, S. 11-15; Hehlmann et al.
2018, S. 32).

3.2 Medizinische Macht
Soziale Kontrolle durch die Medizin

Die Medizin hat eine Doppelrolle inne: Sie leistet nicht nur Hilfe, wenn eine Krank-
heit auftritt, sondern ist auch die Instanz, die iiber den Unterschied zwischen Ge-
sundheit und Krankheit entscheidet. Sie hat grof3e gesellschaftliche Macht und Au-
toritit, denn sie produziert nicht nur Wissen, sondern normiert und kontrolliert
auch diejenigen, die als krank oder deviant definiert werden (Zola 1986, S. 379; Freid-
son 1970; Anz 1989; Thesing 2019). Irving Zola folgend kann die Medizin als ein Ort
sozialer Kontrolle beschrieben werden. Medizinische Autoritit und Macht sind aber
einem Wandel unterworfen (Coburn und Willis 2003, S. 377; Buser et al. 2011, S. 209)
und werden vielfach kritisiert und verandert (Kégel 2021, 185-192).

5 Verschiedene Autorfinnen formulieren jeweils unterschiedliche Ebenen und Zuginge der
Medizinsoziologie, z. B. die Soziogenese von Krankheiten auf der einen und die Organisa-
tions- und Strukturmerkmale der Medizin auf der anderen Seite (Hurrelmann und Richter
2013, S.12) oder die Mikro-, Meso- und Makroebene (Hehlmann et al. 2018, S. 24).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

59


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

(Medizinische) Macht bei Foucault

Das Werk des franzgsischen Philosophen Michel Foucault ist zentral fiir eine Analy-
se medizinischer Macht und Kontrolle.® Seine Arbeit ist geprigt von der Frage, wie
Macht(-ausiibung) u. a. in Krankenhiusern und Psychiatrien funktioniert. Macht
ist bei Foucault nicht nur eine repressive Kraft, sondern er spiirte der Macht auch
dort nach, »wo sie karitativ, wohlwollend, helfend oder heilend auftritt« (Hehlmann
etal. 2018, S. 186). In Foucaults eigenen Worten:

»Der Grund dafiir, dafd die Macht herrscht, dafd man sie akzeptiert, liegt ganz ein-
fach darin, daf$ sie nicht nur als neinsagende Gewalt auf uns lastet, sondern in
Wirklichkeit die Kérper durchdringt, Dinge produziert, Lust verursacht, Wissen
hervorbringt, Diskurse produziert; man muss sie als ein produktives Netz auffas-
sen, das den ganzen sozialen Kdrper iiberzieht und nicht so sehr als negative In-
stanz, deren Funktion in der Unterdriickung besteht« (Foucault1978d, S. 35).

Macht tritt also in modernen Gesellschaften nur selten als Gewalt oder Zwang auf;
viel ofter sei sie daran ausgerichtet, den Menschen z. B. gesundheitlich zu verbes-
sern (Hehlmann etal. 2018, S. 186). Die Medizin findet Abweichungen in Kérper und
Psyche, katalogisiert diese, iiberwacht die Gesundheit der Bevolkerung, unterschei-
det zwischen gesunden und kranken Individuen und diszipliniert insbesondere die,
die sie als krank und abweichend kategorisiert hat (Sohn 1999, S. 14; Cauwer 2017,
S. 57; Hehlmann et al. 2018, S. 186).

Wie Foucault analysiert, bildet sich im 18. Jahrhundert die Medizin als eine
der zentralen Disziplinen heraus, die nicht mehr itber Repression Macht ausiiben,
sondern iber Normbestimmung, Differenzierung, Hierarchisierung, Homoge-
nisierung, Kontrolle, Uberwachung, Ausschluss, Normierung, Disziplinierung,
Stigmatisierung, Beschimung, Demiitigung und Bestrafung (Foucault 2011 [1963],
1994 [1975], 1978d).” Durch diese Geburt der Klinik (Foucault 2011 [1963]) und dem
Aufkommen der irztlichen Profession »erhalten die Medizin und die Arzteschaft
das Definitions- und Handlungsmonopol iiber den menschlichen Kérper und da-
mit eine exklusive Stellung in der Gesellschaft« (Koppelin und Miller 2010, S. 76).
Zentral hierbei ist das Monopol medizinischen Wissens und seiner Generierung
(Coburn und Willis 2003, S. 385). Medizinisches Wissen kann daher nach Foucault
als »ein normativ durchsetztes Macht-Wissen« (Schroer und Wilde 2016, S. 265), als
Normalisierungstechnologie bezeichnet werden. Mit ihrer Aufgabe, unerwiinschte

6 Obwohl Foucault nicht selbst Medizinsoziologie betrieb, ist sein Einfluss auf die heutige Me-
dizinsoziologie nicht zu unterschatzen (Turner, S. 1X).

7 Foucault (1998 [1980]) ordnete in seiner Einleitung zu Herculine Barbins Autobiographie, ei-
ner intergeschlechtlichen Person, die im 19. Jahrhundert lebte, bspw. die medizinische Nor-
mierung von inter* Personen kritisch ein.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

Individuen zu disziplinieren, erhilt sich die Medizin ihren sozialen Status (Foucault
1978b, S. 137). Bryan Turner konzipiert die Medizin in Anschluss an Foucault als eine
Institution normativer Notigung:

»These institutions are coercive in the sense that they discipline individuals and
exercise forms of surveillance over everyday life in such a way that actions are
both produced and constrained by them. However, such institutions as the med-
ical clinic are not coercive in the violent or authoritarian sense because they are
readily accepted as legitimate and normative at the everyday level. These insti-
tutions of normative coercion exercise a moral authority over the individual by
explaining individual sproblems<and providing solutions for them« (Turner 1998,
S. XIV).

Zentralitat von Sexualitat

Sexualitit ist ein zentraler Punkt, an dem Foucaults Theoretisierung zur medizi-
nischen Disziplinierung ansetzt. Foucault zeigt, dass Sexualitit eher ein »positives
Produkt der Macht [ist] als dafy die Macht Unterdriickung der Sexualitit gewesen
ist« (Foucault 1978d, S. 37). Moderne Machtausiibung muss von Sexualitit Gebrauch
machen, weswegen die Medizin Teil eines Uberwachungs- und Kontrollapparates
von Sexualitit wird und die medizinische und psychiatrische Analyse von sexuellen
Verhaltensweisen, ihren Determinanten und Wirkungen eine so wichtige Bedeu-
tung erhilt (Foucault 2014 [1976], S. 32—36). Foucault analysiert die Medizin als Teil
sozialer Kontrollen, die

»suchen zu schiitzen, zu trennen und vorzubeugen, sie signalisieren tberall Ge-
fahren, rufen zur Wachsamkeit, fordern Diagnosen, haufen Berichte auf und orga-
nisieren Therapien; sie machen den Sex zum Ausstrahlungspunkt von Diskursen
und steigern das Bewufstsein einer stindigen Gefahr, die ihrerseits wieder den An-
reiz zum Sprechen verscharft« (Foucault 2014 [1976], S. 36).

Uber die Medikalisierung abweichender Sexualitit bringt die Medizin diese erst dis-
kursiv hervor (vgl. Kap 2.5.9) — und iiber die Abgrenzung zu abweichender Sexuali-
tit entstehen unsere heutigen Normen zu Sexualitit und Geschlecht (Foucault 2014
[1976], S. 103—104). Hieraus erwichst auch das medizinische Verstindnis von Sexua-
litidt im allgemeinen und besonderen als problembehaftet, pathologisch, abnormal
und pervers, der medizinische Fokus auf Reproduktion und die Normierung von
u. a. queerer Sexualitit (Sigusch 2017, S. 932). Medizinische Macht und Heteronor-
mativitit sind also eng miteinander verwoben:

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

61


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

»Das System der Zweigeschlechtlichkeit [..] kann als Artikulation einer gesell-
schaftlichen Machtstrategie betrachtet werden, deren organisierendes Prinzip
das Geschlecht bildet. Es ist strategisch eingebunden in die biopolitische Regulie-
rung der Bevolkerung. Geschlecht und Sexualitdt bilden daher im Rahmen einer
gesellschaftlichen Geschlechter- und Bevélkerungspolitik die zentralen Instru-
mente, die die natirliche Reproduktion und die soziale Ordnung der Gesellschaft
gewdhrleisten sollen (Bublitz 2013, S. 67-68; vgl. Taylor 2015; Wintzer 2017).

3.3 Arzt*innen- und Patient*innen-Rollen
3.3.1 Arzt*innen
Die Arztliche Profession

Arzt*innen gelten in der Professionssoziologie als Idealtyp von Professionen®, weil
sie hochqualifiziert sind und eine lange Ausbildungsphase absolviert haben, um
spezifisches, naturwissenschaftlich fundiertes Wissen zu erlangen (Ullrich 2012,
S. 61; Barkan 2021, S. 154). Diese Ausbildungsphase unterliegt fast ausschliefilich
der Kontrolle von Arzt*innen und kann als spezifisch irztlich-medizinische Sozia-
lisation beschrieben werden (Freidson 1970, S. 21; Helman 1994, S. 68—86). Ebenso
haben Arzt*innen zusitzlich legitimierte und organisierte Autonomie, d. h. sie kon-
trollieren ihre eigene Arbeit, z. B. im Hinblick auf Verhaltensregeln innerhalb der
Profession und eventuelle Sanktionen bei Uberschreitung dieser Regeln (Freidson
1970, S. 71; Barkan 2021, S. 154). Ihr Arbeitsgegenstand ist die Bewiltigung kritischer
Schwellen (wie Geburt und Tod) und Gefihrdungen des menschlichen Lebens (wie
Erkrankungen), sodass ihnen eine wichtige gesellschaftliche Bedeutung zukommt
(Ullrich 2012, S. 60). Professionen wie Arzt*innen gelten in strukturfunktionalis-
tischer Perspektive auflerdem als »Treuhinder gesellschaftlicher Wertesysteme«
(Karsch 2015, S. 82), ihnen wird »die integrative Funktion der Kontrolle abwei-
chenden Verhaltens« (Karsch 2015, S. 82) und damit die Stabilisierung der sozialen
Ordnung zugeschrieben. Mediziner*innen leben in einer speziellen professionellen
Kultur mit einer distinkten Fachsprache, Werten, Verhaltensweisen (Barkan 2021,
S.155) und Kleiderordnung (ganz besonders dem weiflen Arzt*innenkittel) (vgl.
Helman 1994, S. 12).

8 Die genauen Kriterien, wie Berufe und Professionen voneinander abzugrenzen sind, sind in
der Literatur umstritten. Freidson (1970, S. 82—-84) argumentiert z. B., dass alleine das Kriteri-
um der Autonomie ausreicht. Dass die Medizin und spezifisch Arzt*innen aber als Profession
zu analysieren sind, ist unumstritten.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

firzt*innen als Leitprofession

Obwohl Arzt*innen im deutschen und im schweizerischen Gesundheitssystem nur
ca. 8 % der Angestellten ausmachen (Kégel 2021, S. 126-128), gelten sie innerhalb der
Medizin als Leitprofession, d. h. sie reprisentieren das gesamte Gesundheitssystem
nach auflen (Kdgel 2021, 126-128). Bspw. sind es Arzt*innen, die entscheiden, ob ei-
ne Person als gesund oder krank gilt und es sind auch sie, die iiber Therapiemdoglich-
keiten entscheiden, Uberweisungen zu anderen Stellen im medizinischen System
ausstellen, Patient*innen beraten und neue medizinische Erkenntnisse entwickeln
und verdffentlichen (Kégel 2021, S. 185; Simon 2021, S. 182). Aufgrund dieser Funk-
tion und ihrer Macht und Autoritit inner- und aufderhalb des Gesundheitssystems
fokussiert sich diese Arbeit ganz besonders auf Arzt*innen.

Arzt*innen-Rolle

Talcott Parsons® beschrieb fiinf Anforderungen bzw. Rollenerwartungen an Arzt*in-
nen: Leistungsdenken (d. h. gut ausgebildet), Universalismus (d. h. zustindig fur
alle), funktionale Spezifitit (d. h. fachlich kompetent), emotionale Neutralitit (d. h.
fair) und Kollektivititsorientierung (d. h. uneigenniitzig) (Parsons 1970, S. 33—42;
vgl. Buser etal. 2011, S. 214). Diese normativen Anforderungen speisen sich aus dem
Machtunterschied zwischen Arzt*innen und ihren Patient*innen. Selbstverstind-
lich sind Arzt*innen keine homogene Gruppe - so hat z. B. das Geschlecht eine
wichtige Auswirkung auf die Interaktion bei Arzt*innen untereinander (Wetterer
2002) oder zwischen Arzt*in und Patient*in (Barkan 2021, S. 169-170).

Autoritat von Arzt*innen

Die Autoritit von Arzt*innen erstreckt sich erstens auf die Interaktion mit Pati-
ent*innen (s. u.) und zweitens auf andere Beschiftigte im Gesundheitssystem, z. B.
Pflegepersonal (Wetterer 2002), deren Titigkeiten iiberwacht, angeleitet und kon-
trolliert werden (Freidson 1970, S. 48—50; Barkan 2021, S. 155). Drittens ist fiir diese
Arbeit auch die gesellschaftliche Autoritit von Arzt*innen relevant, die sich aus
ihrer institutionalisierten, sekundiren Sozialisation (dem Medizinstudium), der
hohen Vergiitung ihrer Berufsgruppe und dem damit verbundenen Prestige speist
(Knoblauch 2014, S.292-293). Susan Wendell beschreibt, inwiefern die Medizin
die gesellschaftliche Autoritit innehat, iber Kérper zu bestimmen und diese zu
beschreiben (Wendell 1996, S. 117):

9 Parsons Modell einer Beziehung zwischen Arzt*in und Patientin gilt allerdings als veraltet
bzw. seine Erklarungskraft fiir eingeschrankt (Ullrich 2012, S. 69).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

63


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

»The social authority of doctors, researchers, and other medical professionals de-
rives partly from their cognitive authority within and outside their professions and
partly from their positions in powerful institutions, their social status, and their
professional and social connections« (Wendell 1996, S.117).

Die Autoritit der Medizin hat Einfluss darauf, wie wir individuell und gesellschaft-
lich unsere Korper, Krankheit und Gesundheit einordnen, verstehen und (in-)vali-
dieren, sowie welches Wissen wir tiber Kérper haben (Wendell 1996, S. 119). Obwohl
die Autoritit der Medizin sich auf alle Menschen auswirkt, sind die Konsequen-
zen insbesondere fiir jene Menschen spiirbar, denen auch sonst nur wenig kogniti-
ve oder soziale Autoritit zugeschrieben wird, wie z. B. Menschen mit Behinderung
(Wendell 1996, S. 119). Dies geschieht, da die Medizin das Kérperwissen von margi-
nalisierten Personen tiberlagern und ihnen z. B. ihre Schmerzen absprechen kann
(Wendell 1996, S. 122).

3.3.2 Patient*innen
Patient*innen- Rolle

Da die tiberwiegende Mehrheit der Menschen im Lauf ihres Lebens als Patient*in-
nen Kontakt zum Gesundheitssystem und spezifisch zu Arzt*innen haben, sei es
zur routinemifigen Gesundheitsvorsorge (z. B. Impfungen) oder bei akuten Be-
schwerden (z. B. Unfillen), gibt es keine derartig spezifische Rolle und entsprechen-
de Anforderungen an Patient*innen als Gruppe. Allerdings gibt es gesellschaftliche
Erwartungen und Anforderungen an Menschen, die krank sind. Diese Rolle wur-
de zuerst von Parsons beschrieben und enthilt folgende Elemente: die kranke Per-
son ist hilflos und hilfsbediirftig, wird durch Arzt*innen als Legitimationsinstitu-
tion von ihren reguliren Rollenverpflichtungen (wie Arbeit) befreit und von Schuld
an ihrem Zustand freigesprochen. Zugleich hat sie aber die Verpflichtung, alles zu
tun, um wieder gesund zu werden und dafiir auch professionelle Hilfe in Anspruch
zu nehmen (Parsons 1970, S. 16—20). Die Kranken-Rolle kann jedoch auch mit Stig-
matisierung, Ausgrenzung, Einschrinkung der Selbstbestimmung und Abwertung
einhergehen (Buser et al. 2011, S. 11-12). Ob Personen, die krank sind, sich medizi-
nische Hilfe holen, hingt von verschiedenen Faktoren ab, darunter die Schwere der
Symptome und ihre Auswirkung auf den Alltag, die selbsteingeschitzte Gefahr und
die Zuginglichkeit von medizinischer Hilfe (Barkan 2021, S. 69—70). Auch soziale
und kulturelle Faktoren spielen eine wichtige Rolle: Minner holen sich seltener me-
dizinische Hilfe als Frauen'® (Barkan 2021, S. 73) u. a. deshalb, weil gesellschaftlich

10 Fir nicht-bindre Personen liegen keine Daten vor.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

Minnlichkeit iiber das Aushalten von Schmerzen definiert ist sowie dariiber, nicht
auf Unterstiitzung angewiesen zu sein (Maihofer 2019).

Health Literacy

Wihrend der Wissenserwerb von Arzt*innen institutionalisiert ist, trifft dies so
nicht auf Patient*innen zu. Der Begriff Health Literacy (auf Deutsch hiufig als
Gesundheitskompetenz tibersetzt) meint den Wissensstand und Kompetenzerwerb
individueller Patient*innen iiber Gesundheit, Krankheit, gesundheitliche Risiken,
das Gesundheitssystem, gesundheitsbeeinflussende Lebensbedingungen und ihre
eigenen Korper. Thomas Abel et al. fassen dies zusammen als »die Fihigkeit von
Individuen [..] Gesundheitsinformationen zu verstehen und entsprechend auf-
geklirt zu handeln« (Abel et al. 2018). Health Literacy (insbesondere ihr Erwerb)
ist gesellschaftlich ungleich verteilt. Daher wird Gesundheitskompetenz »primar
als Ressource und Potenzial verstanden, die dazu beitragen kann, dass Indivi-
duen mehr Kontrolle iiber ihre Gesundheit und iiber gesundheitsbeeinflussende
Faktoren (Gesundheitsdeterminanten) erlangen« (Abel et al. 2018). Wie Abel et al.
betonen, gibt es wichtige Kritik an dieser Konzeptionierung:

»So findet sich haufig eine Verbindung von einseitig Individuen-zentrierten An-
wendungen des Konzepts mit einer starken Betonung der sogenannten >Eigen-
verantwortung« fiir Gesundheit bei gleichzeitiger Vernachlassigung der struktu-
rellen Ungleichverteilung dersozialen, 6konomischen und kulturellen Ressourcen
fiir Gesundheit« (Abel et al. 2018, 0. S.).

3.3.3 Verhiltnis zwischen Arzt*innen und Patient*innen
Arzt*in-Patient*in-Beziehung

Die Beziehung zwischen Arzt*in und Patient*in ist keine Beziehung auf Augen-
héhe." Patient*innen sind auf Arzt*innen angewiesen (Maio 2017, S. 138), geben
sensible Informationen tiber sich preis und werden ggf. an intimen Stellen beriihrt
(Parsons 1970, S. 26—32). Dadurch entsteht ein Machtgefille, das leicht missbraucht
werden kann (Parsons 1970, S. 25). Gleichzeitig ist dieses Machtverhiltnis unum-
ginglich: Patient*innen sind meist medizinische Lai*innen und oft nicht in der

11 Vgl. Honers (1994, S. 47) Analyse dazu, wie Expert*innen- und Lai*innentum in der Interakti-
on von Arzt*in und Patient*in aktiv hergestellt wird.

12 Das Bild des*der Patient®in als Lai*in wird in der Literatur auch problematisiert — durch
die Verbreitung des Internets, die Stiarkung von Patient*innenrechten und den Aufbau von
Selbsthilfegruppen sei eine Verschiebung der Macht-Wissen-Balance zwischen Arzt*in und
Patient*in eingetreten (Karsch 2015, S. 92).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

65


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Position, um Entscheidungen zu treffen: méglichweise haben sie Schmerzen, sind
verdngstigt oder bewusstlos (Kogel 2021, S. 185-192). Hiufig werden Patient*innen
von Arzt*innen auf physiologische Vorginge reduziert, wihrend iibrige Umstinde
ausgeblendet werden. Kritisiert wird am Verhiltnis zwischen Arzt*innen und Pa-
tient*innen, dass das Machtgefille groRer ist als es sein miisste (Ehrenreich und
Ehrenreich 1971). Gleichzeitig wird davon ausgegangen, dass es sich bei der Arzt*in-
Patient*in-Beziehung um eine Vertrauensbeziehung handelt (Ullrich 2012, S. 61).

Arztlicher Paternalismus

Der traditionelle drztliche Umgang mit Patient*innen, gerade mit einem grofRen
Machtgefille, wird als drztlicher Paternalismus bezeichnet. Dieser fufdt auf der An-
nahme, dass »der Arzt besser weif$, was fiir den Patienten gut ist als dieser selbst«
(Maio 2017, S. 214), wobei die Priferenzen der Patient*innen absichtlich iilbergangen
werden, »mit dem Ziel, zum Wohle dieser Person zu handeln« (Maio 2017, S. 214).
Der*die Patient*in ist in diesem Modell eher ein Objekt als eine Person, gerade auch
weil er*sie selbst wenig spricht oder handelt, sondern Gegenstand verschiedener
Untersuchungen (z. B. Rontgenaufnahmen) ist (Buser et al. 2011, S. 228-243). Maio
unterscheidet verschiedene Formen des drztlichen Paternalismus: So gibt es z. B.
den weichen Paternalismus, bei dem Arzt*innen versuchen, ihre Patient*innen
durch Sanktionen, Uberredung oder Warnungen umzustimmen. Beim harten Pa-
ternalismus hingegen ergreifen Arzt*innen direkte Mafinahmen, die Patient*innen
in ihrer Entscheidung hindern (Maio 2017, S. 214-215). Selbstverstindlich ist drzt-
licher Paternalismus stark umstritten (Maio 2017, S. 221-226). Einen alternativen
Umgang beschreibt das egalitire Modell, auch Modell der Patient*innenzentrie-
rung oder Shared Decision Making genannt. Dabei hat der*die Patient*in eine
proaktivere Rolle und Entscheidungen werden gemeinsam von Arzt*in und Pati-
ent*in getroffen. Im egalitiren Modell trauen Patient*innen sich ofter Fragen zu
stellen oder iiber Symptome zu sprechen, die ihnen unangenehm oder peinlich sind
(Barkan 2021, S. 167-168).

3.4 Erkenntnis und Wissen in der Medizin

In der Beziehung zwischen Arzt*innen und Patient*innen ist insbesondere der un-
terschiedliche Wissensstand und die Anerkennung dieses Wissens von grofRer Be-
deutung. Die Unterschiede in dieser Wissenshierarchie zwischen Arzt*in und Pa-
tient*in hingen mit den erwihnten Machtunterschieden zwischen diesen beiden
Gruppen zusammen. Das Thema der Wissenshierarchie wird in der Medizinsozio-
logie immer wieder aufgegriffen; u. a. in Annemarie Mols (2003) Monographie iiber
aArteriosklerose. Sie arbeitet heraus, dass sich im klinischen Alltag oft die Sympto-

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

me der Patient*innen und die Testergebnisse widersprechen, wobei fiir Arzt*innen
die Testergebnisse iiber den Symptomen der Patient*innen stehen (vgl. Foucault
1978¢, S. 59—64). Das wissenschaftliche Wissen der Expert*innen wird damit héher
gewichtet als das individuelle Kérper- und Erfahrungswissen der Patient*innen®.
Um pointierter iiber die Wissenshierarchie zwischen Arzt*innen und Patient*innen
nachdenken zukénnen, gehe ich im Folgenden auf drei theoretische und analytische
Konzepte zu Wissen und Macht in der Medizin ein.

3.4.1 Denkstil und Denkkollektiv
Positionierte Erkenntnis und positioniertes Wissen

Fir eine kritische Analyse medizinischer Erkenntnis und medizinischen Wis-
sens ist das Werk des polnischen Mediziners Ludwik Flecks richtungsweisend.
Fleck konzipiert bereits 1935 den denkenden Menschen als einen Menschen aus
Fleisch und Blut, der vielfiltig in gesellschaftliche Diskurse verwickelt und sozial
geprigt ist (Griesecke 2005, S. 13). Es gibt demnach nicht eine einzige objektivier-
te Subjektposition, sondern vielfiltige Positionen, aus denen heraus das Finden
von objektiven und universellen Tatsachen schwierig bis unméglich ist (Griesecke
2005). Wissenschaftliches Wissen wird also nicht entdeckt, sondern konstruiert
(Wintzer 2017, S. 363) bzw. eine wissenschaftliche Erkenntnis ist immer auch ein
sozialer Akt: »Denn Erkennen ist weder passive Kontemplation noch Erwerb einzig
moglicher Einsicht im fertig Gegebenen. Es ist ein titiges, lebendiges Beziehungs-
eingehen, ein Umformen und Umgeformt-werden, kurz ein Schaffen« (Fleck 1983,
S. 48). Mit dieser Einsicht kénnen auch die Naturwissenschaften selbst und ihre
zugrundeliegende Ideologie zum Untersuchungsgegenstand werden (Rheinberger
2005, S. 22). Dazu entwickelt Fleck die Begriffe sDenkstil« und >Denkkollektiv«.

Denkstil und Denkkollektiv

Wissenschaftliche Disziplinen wie die Medizin bilden nach Fleck einen bestimmten
Denkstil aus. Dies bezeichnet ein

»gerichtetes Wahrnehmen, mit entsprechendem gedanklichen und sachlichen
Verarbeiten des Wahrgenommenen [...]. lhn charakterisieren gemeinsame Merk-
male der Probleme, die ein Denkkollektiv interessieren; der Urteile, die es als

13 Wie Kim Scheunemann herausarbeitet, gilt z. B. das Wissen von trans und inter* Personen zu
Geschlecht als Betroffenenwissen, das als subjektiv markiert wird und dem unterstellt wird,
von Eigeninteressen durchzogen zu sein (Scheunemann 2018, S.15).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

67


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

evident betrachtet; der Methoden, die es als Erkenntnismittel anwendet« (Fleck
1980 [1935], S.130).

Denkstile sind kollektive, historisch gewordene Phinomene und stellen das Ergeb-
nis von Sozialisationsprozessen in geschlossenen Gemeinschaften dar (Schifer und
Schnelle 1983, S. 19). Sie bilden die Grenzen des Denkens von Individuen, d. h. sie
beinhalten Voraussetzungen und Vorannahmen, die von den Mitgliedern einer Dis-
ziplin als Tatsachen angenommen werden (Schifer und Schnelle 1983, S. 21).

Ein Denkkollektiv ist nach Fleck eine »Gemeinschaft der Menschen, die im Ge-
dankenaustausch oder in gedanklicher Wechselwirkung stehen, [..]J[der] Triger
geschichtlicher Entwicklung eines Denkgebietes, eines bestimmten Wissensbe-
standes und Kulturstandes, also eines bestimmten Denkstiles« (Fleck 1980 [1935],
S. 54-55). Ein Denkkollektiv kann schon aus zwei Personen bestehen, die iiber ein
Thema sprechen (ein sog. zufilliges Denkkollektiv), wihrend eine wissenschaftliche
Disziplin als stabiles Denkkollektiv bezeichnet werden kann, das institutionalisiert
und formalisiert ist (Fleck 1980 [1935], S. 135). Bei stabilen Denkkollektiven ist ei-
ne Untersuchung der Sozialisation in das Denkkollektiv méglich (wie bspw. das
Medizinstudium), denn wie Fleck schreibt: »Jede didaktische Einfithrung ist also
wortlich eine Hinein-Fithrung, ein sanfter Zwang« (Fleck 1980 [1935], S. 137) in das
Denkkollektiv. Je linger ein Individuum Teil eines Denkkollektivs ist, desto selbst-
verstindlicher werden dessen Normen und Denkgewohnheiten fiir das Individuum
— sie werden »als einzig méglich empfunden, als das, woriiber nicht weiter nach-
gedacht werden kann« (Fleck 1980 [1935], S. 140). Je unterschiedlicher die Denkstile
zweier Kollektive sind, desto weniger Austausch findet zwischen ihnen statt und
desto weniger kann ein Individuum sich auf den anderen Denkstil einlassen (Fleck
1980 [1935], S.142-143). Innerhalb eines Denkkollektivs kniipfen Individuen an
die Arbeit und Gedanken anderer Akteur*innen an; sie unterliegen dem Zwang
eines bestimmten Denkstils und kénnen nur schwer Widerstand dagegen formu-
lieren (Fleck 1980 [1935], S. 56—57). Von einem Denkkollektiv anerkannte Tatsachen
miissen auf der »Linie des geistigen Interesses ihres Denkkollektives« (Fleck 1980
[1935], S.132) liegen und »im Stil des Denkkollektivs ausgedriickt werden« (Fleck
1980 [1935], S.133), sonst gelten sie nicht als Tatsachen. Wenn also die Medizin
bzw. spezifisch die Arzt*innenschaft als ein Denkkollektiv nach Fleck konzipiert
wird, kann betrachtet werden, welche spezifischen Inhalte und Normen in diesem
Denkkollektiv vorherrschen und wie sie weitergegeben und angewendet werden.

Lehrbuchwissenschaft und Zeitschriftenwissenschaft
Fleck unterscheidet verschiedene Strukturen von Denkkollektiven: Zeitschriften-

wissenschaft, Handbuchwissenschaft, Lehrbuchwissenschaft und Populirwis-
senschaft. Ich fasse die Handbuch- und Lehrbuchwissenschaft fiir diese Arbeit

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

als eine Kategorie zusammen™ und stelle diese der Fleckschen Konzeption der
Zeitschriftenwissenschaft gegeniiber. Nach Fleck liegt wissenschaftliches Wissen
zunichst in Form der Zeitschriftenwissenschaft vor — wobei sich hier die Entste-
hung und Entwicklung wissenschaftlicher Tatsachen zeigt (Sabisch 2016, S. 15). Die
Formulierungen sind eher vorsichtig und vorldufig (Fleck 1980 [1935], S. 156-157),
im Vordergrund steht die wissenschaftliche Debatte (Rosenberg 2021, S.149).
Aus diesem also eher vorliufigen und subjektiv gefirbten Wissen speist sich die
Handbuchwissenschaft (Fleck 1980 [1935], S. 157-158), bei welcher das Wissen in
systematisierter Form vorliegt (Rosenberg 2021, S.149). In Handbiichern finden
sich die Formulierungen wissenschaftlicher Tatsachen und Denkzwinge: »Eine
genauere Betrachtung der Handbiicher gibt daher Aufschluss tiber den stilgemi-
Ren Denkzwang einer Disziplin; denn Handbiicher vermitteln den esoterischen
Kreisen des Denkkollektivs, welches Wissen wahr ist« (Sabisch 2016, S. 15). Durch
die Zusammenstellung von Forschungsergebnissen kann sich in der Analyse eines
Handbuchs ein Bild iiber die Richtungslinie der Forschungen und itber Grundbe-
griffe eines Denkkollektivs gemacht werden (Fleck 1980 [1935], S. 158). Ein Lehrbuch
ist nach Fleck ein pidagogisch aufbereitetes Handbuch, das Lai*innen in eine
wissenschaftliche Disziplin einfithrt (Fleck 1980 [1935], S.149). Der Unterschied
zwischen Zeitschriften- und Lehrbuch- bzw. Handbuchwissenschaft ist nach Fleck
folgender: »Versteht man unter Tatsache Feststehendes, Bewiesenes, so ist sie nur
in der Handbuchwissenschaft vorhanden: vorher im Stadium des losen Wider-
standsavisos der Zeitschriftenwissenschaft ist sie eigentlich Anlage der Tatsache«
(Fleck 1980 [1935], S. 164).

3.4.2 Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit

In threm wegweisenden Werk >Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit«
arbeiten Peter Berger und Thomas Luckmann (2007 [1980]) heraus, wie etwas gesell-
schaftlich als Wahrheit anerkannt wird und wie solch eine Wahrheit durch Soziali-
sation individuell internalisiert wird. Sie schreiben:

»So wird eine bestimmte gesellschaftliche Welt zur Welt schlechthin. [...] Wissen in
diesem Sinne stehtim Mittelpunkt der fundamentalen Dialektik der Gesellschaft.
Es>programmiertcdie Bahnen, in denen Externalisierung eine objektive Welt pro-
duziert. Es objektiviert diese Welt durch Sprache und den ganzen Erkenntnisap-
parat, der auf der Sprache beruht. Das heifdt, es macht Objekte aus dieser Welt,
auf dafd sie als Wirklichkeit erfafdt werde. Dasselbe Wissen wird als objektiv giil-
tige Wahrheitwiederum wahrend der Sozialisation internalisiert. Wissen iiber die
Gesellschaftist demnach Verwirklichung im doppelten Sinne des Wortes: Erfassen

14 Fleck selbst konzipiert Lehrbiicher als eine Form von Handbiichern.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

69


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

der objektivierten gesellschaftlichen Wirklichkeit und das stindige Produzieren
eben dieser Wirklichkeit in einem« (Berger und Luckmann 2007 [1980], S. 70-71
[HiO]).

Diese Erkenntnisse sind zentral fiir die Analyse des Medizinstudiums: Studierende
lernen ein spezifisches (Fach-)Wissen, das ihre »Welt schlechthin« (ebd.) wird und
mit dem, was gewusst werden kann, gleichbedeutend ist. Wahrenddessen struk-
turiert und reproduziert dieses Wissen die Welt der Studierenden, insbesondere
durch Sprache als zentrales Symbolsystem, durch das »Wissen hervorgebracht und
in welchem Wissen geordnet [...] [und] konstituiert wird« (Ott 2014, S. 255). Das Ver-
mittelte ist dann objektives Wissen, wihrend solches z. B. itber marginalisierte Pa-
tient*innengruppen als unwichtig und als nicht objektiv erscheint.

3.4.3 Epistemische Gewalt

Epistemische Ungerechtigkeit®

In ihrem Buch >Epistemic Injustice« untersucht die Philosophin Miranda Fricker
Ungerechtigkeit - spezifisch in Bezug auf Macht, Wissen und die sozialen Positio-
nen von Wissenden.'® Thren zentralen Begriff definiert sie wie folgt: »Any epistemic
injustice wrongs someone in their capacity as a subject of knowledge, and thus in a
capacity essential to human value« (Fricker 2010, S. 5). Epistemische Ungerechtig-
keit bzw. Gewalt kann als Form symbolischer Gewalt (nach Bourdieu (2020 [1998]))
oder struktureller Gewalt (nach Galtung (1975)) gesehen werden. Das bedeutet, dass
sie oft nicht als Gewalt sichtbar oder greifbar wird. Sabine_ Hark fasst dies folgen-
dermafien zusammen:

»Sosehr sie sich auch kritisch gegen die Verhiltnisse wenden, in die sie [die Be-
herrschten, AS] gestellt sind, und Ungerechtigkeiten anprangern — und sie tun
das—, ist es nahezu unausweichlich, dass ihnen die Herrschaftsverhiltnisse als
doxa, als natirlich, erscheinen, das heifdt als gegeben und nicht gemacht« (Hark
2021, S. 89 [HiO]).

Dabei bedient sich epistemische Gewalt nicht nur Wissens als Waffe, sondern ist ge-
wissermafSen in der Gestalt von Wissen »materialisiert in Theorien und Methoden,

15 Brunner (2020) spricht statt von epistemischer Ungerechtigkeit von epistemischer Gewalt.
Ich schlieRRe mich dieser Begriffsverwendung an.

16  Selbstverstandlich beschiftigen sich neben Miranda Fricker auch viele weitere Philosoph*in-
nen und Wissenschaftler*innen, insbesondere Theoretiker*innen of Color wie Gayatri C. Spi-
vak, mit epistemischer Ungerechtigkeit. Einen Uberblick iiber die theoretische Diskussion zu
epistemischer Ungerechtigkeit findet sich bei Brunner (2020).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

in sich als Wissenschaft tarnenden sexistischen Klassifikationen und rassistischen
Taxonomien, die Abstufungen des Menschlichen definieren und so die Anderen auf
Abstand halten« (Hark 2021, S. 90-91).

Testimonial Injustice

Fricker interessiert sich nun vor allem fiir zwei Fille, in denen Macht und Wissen
in einem Missverhiltnis stehen: Im ersten Fall, testimonial injustice, wird einem
Menschen z. B. weniger geglaubt, als angebracht wire (credibility deficit) (Fricker
2010, S. 17-20), weil ein stereotyper und vorurteilsbehafteter Blick dazu fiithrt, sei-
ner Aussage nicht zu glauben.” Epistemische Ungerechtigkeit stellt damit ebenso
eine Herrschaftstechnik von Marginalisierung dar (siehe Kapitel 2.5): »Wer von
epistemischer Gewalt betroffen ist, mag zwar durchaus in der Lage sein, dariiber
zu sprechen, doch die Chancen, im Kontext der Kolonialitit von Macht, Wissen und
Sein auch auf Gehor und Verstindnis zu treffen, sind duflerst ungleich verteilt«
(Brunner 2020, S. 114).

Hermeneutical Injustice

Neben testimonial injustice beschreibt Fricker einen zweiten, vorgelagerten Fall, in
dem epistemische Ungerechtigkeit vorliegt: hermeneutical injustice. Diese beschreibt
ein Fehlen von epistemischen Ressourcen (Fricker 2010, S. 1-8). Hermeneutical Injus-
tice kann einerseits bedeuten, dass eine Person z. B. Gewalt erlebt, aber keine Spra-
che hat, um dies auszudriicken oder als Gewalt einzuordnen (Lelwica 2017, S. 3).
Andererseits kann sich der Begriff auch grundsitzlich darauf beziehen, dass kein
Wissen zu bestimmten sozialen Gruppen existiert oder geschaffen wird. Epistemi-
sche Ungerechtigkeit nach Fricker liegt »also dann vor, wenn jemand in Bezug auf
die eigenen Wissensmoglichkeiten eingeschrinkt« wird (Brunner 2020, S. 105). Die-
ses Nicht-wissen-koénnen, Nicht-gehort-werden, Nicht-geglaubt-werden hingt mit
grundsitzlicherer Unsichtbarkeit zusammen: Institutionalisierte epistemische Ge-
walt nimlich bedeutet, dass bestimmte Realititsverstindnisse ignoriert oder ver-
dunkelt werden und dass die Macht, dies zu tun, durch Privilegien aufrecht erhal-
ten, geleitet und geschiitzt wird (Brunner 2020, S. 118). Ian James Kidd und Javi Ca-
rel denken Frickers Konzept der Hermeneutischen Ungerechtigkeit in Anschluss an
die Philosophin Rebecca Mason weiter. Hermeneutische Ungerechtigkeit kann da-
mit auch bedeuten, dass es keine hermeneutischen Ressourcen gibt, sodass sie auch

17 Maya Dusenbery (2018, S. 61—105) beschreibt ein dhnliches Phianomen unter dem Begriff
Trust Gap — namlich, dass Frauen (bzw. marginalisierten Personen allgemein) in der Medizin
seltener geglaubt wird, z. B. was Symptome oder Schmerzen betrifft.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

Ul


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

niemandem, weder einer dominanten noch einer marginalisierten Gruppe, zur Ver-
filgung stehen. Oder es bedeutet, dass diese hermeneutischen Ressourcen existie-
ren, aber manchen Gruppen (wie z. B. Arzt*innen) nicht zur Verfiigung stehen:

»[A] particular group has perfectly adequate hermeneutical resources of its own
— its members can make sense of their experiences — but those resources are
not recognised or respected by the dominant social and epistemic authorities.
This group therefore has non-dominant hermeneutical resources, and so suffers
hermeneutical injustice because the dominant social groups cannot understand
their experiences« (Kidd und Carel 2017, S.183).

Zusammengefasst gibt es hier in Bezug auf das medizinische Wissen iiber quee-
re Patient*innen zwei zentrale Problemfelder, die in dieser Arbeit niher beleuch-
tetund empirisch unterfiittert werden: Erstens fehlen anerkannte epistemische Res-
sourcen iiber sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt in der Medizin; auch
weil es bestimmte Konventionen gibt, die bestimmen, was richtiges und anerkann-
tes Wissen ist und wer dieses Wissen wie generieren und verbreiten kann. Zwei-
tens wird queeren Patient*innen ihr eigenes (Kérper-)Wissen abgesprochen und sie
gelten nicht als glaubhafte Subjekte. Damit gibt es Wissensliicken in der Medizin
zu sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt, die queeren Patient*innen
schaden, da sie nicht angemessen behandelt werden kénnen. Von diesen Wissens-
liicken profitieren auch die in der Arzt*in-Patient*in-Hierarchie privilegierten Me-
diziner*innen nicht, die qua mangelnder Ausbildung mit der Behandlung queerer
Patient*innen iiberfordert werden.

3.5 Medikalisierung

3.5.1 Begriffsbestimmung

Als spezifisch auf die Medizin bezogene Herrschaftstechnik ist in dieser Arbeit Me-
dikalisierung relevant. Nicht nur zeigt sich an Medikalisierung die gesellschaftliche
Macht von Arzt*innen, sondern queere Personen waren und sind von Medikalisie-
rung in hohem Mafe betroffen (Peter und Neubert 2016, S. 280).

Medikalisierung

Der Medikalisierungsbegriff kam in den 1960er und 70er Jahren in den USA auf,

wurde schon frith mit sozialer Kontrolle durch die Medizin in Verbindung gebracht
(Peter und Neubert 2016, S. 273) und als Vehikel fiir die Kritik am »medizinischen

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

Imperialismus« (Karsch 2015, S. 94)® bzw. an der Medizin als solcher genutzt (vgl.
Ilich 1995). Grundsitzlich bezeichnet Medikalisierung den Prozess, in dem nicht-
medizinische Phinomene zu medizinischen umdefiniert und damit in den Zu-
stindigkeitsbereich der Medizin verschoben werden (Conrad 2007, S. 4)." Diese
Phinomene stehen vorher i.d.R. unter juristischer, politischer bzw. religitser Kon-
trolle (Sholl 2017, S. 185). Mit Foucault gedacht kann Medikalisierung daher auch
als gesellschaftliches Normierungsinstrument verstanden werden (Fiitty 2019,
S. 69).%° Genauso, wie verschiedene Phinomene medikalisiert werden kénnen,
konnen sie aber auch entmedikalisiert werden. Dabei stellt Medikalisierung oft
einen Zwischenstopp (zwischen Kriminalisierung und Legalisierung) auf dem
Weg zur gesellschaftlichen Akzeptanz und Normalisierung eines Phinomens dar
(Hehlmann et al. 2018, S. 148).

Folgen von Medikalisierung

Die Medikalisierung eines Phinomens hat verschiedene Konsequenzen fiir Pati-
ent*innen. Auf der einen Seite validiert und legitimiert Medikalisierung Symptome
von Patient*innen und gibt ihnen Zugang zu Unterstiitzung und Hilfe (Conrad
2007, S.11). Gesellschaftlich bedeutet die Medikalisierung eines sozialen Phino-
mens, dass die jeweilige Ursache individualisiert wird und Interventionen ebenfalls
auf individueller, nicht struktureller Ebene erfolgen (Conrad 2007, S. 8). Damit
geht auch einher, dass medikalisierte Phinomene depolitisiert und entmoralisiert
bzw. dem politischen Diskurs entzogen werden (Crawford 1980, S.368; Conrad

18  Peter Conrad (2013) pladiert dafiir, den Begriff medizinischer Imperialismus nicht mehr zu ver-
wenden, da Medikalisierungsprozesse deutlich komplexer seien.

19 Fabian Karsch zeigt auf, dass es wichtig ist, Medikalisierung weit zu fassen, namlich als den
Prozess »der die Etablierung medizinischer Institutionen, die VergréfRerung medizinischer
Einflussbereiche und die Bedeutungszunahme medizinischer Denkweisen ebenso umfasst,
wie die durch die Medikalisierung ausgel6sten Nebenfolgen und Entgrenzungen eingespiel-
ter Logiken« (Karsch 2015, S. 96). Es geht also nicht nur um die Beschreibung von Medikali-
sierung als Pathologisierung nicht-pathologischer sozialer Phanomene (weswegen ich auch
nicht von Pathologisierung spreche), sondern um eine Einbeziehung »der Professionalisie-
rung, Verwissenschaftlichung und Birokratisierung der Medizin, ihre zunehmende (und an-
haltende) strukturelle Dominanz und die damit einhergehenden soziokulturellen Auswir-
kungen und Machtgefalle« (Karsch 2015, S. 96; vgl. Kolip 2000).

20 Dennoch ist es wichtig, Patient*innen nicht nur als passive Opfer dieses Prozesses zu verste-
hen: (Selbst-)Medikalisierungsprozesse finden z. B. auch in Patient*innen-Selbsthilfegrup-
pen oder politischen Debatten statt (Lupton 1998; Peter und Neubert 2016, S. 274). In Bezug
auf Patient*innen muss in der Uberlegung zu Medikalisierung also auch ihre agency z. B. in
Form von Selbstdiagnose, -behandlung und -medikation nachgedacht werden (Karsch 2015,
S.105).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

13


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7%

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

2013). Das bedeutet andererseits aber auch: »Was keine Diagnose hat, ist auch keine
anerkannte Leidensform« (Thesing 2019, S. 31).*

Gefahren von Medikalisierung

Peter Conrad warnt davor, dass viele Formen menschlicher Vielfalt als pathologisch
definiert werden kénnen, bspw. im Bereich der Sexualitit (Conrad 2007, S. 148).
Gefihrlich daran sind besonders Heilungs- oder Korrekturversuche menschlicher
Vielfalt durch die Medizin (Sholl 2017, S.186). Auch Iris Marion Young bedenkt
diesen Aspekt in ihrer theoretischen Ausarbeitung von Marginalisierung:

»The medicalization of difference brings about a strange and fearful logic. On the
one hand, the normal/abnormal distinction is a pure good/bad exclusive opposi-
tion. On the other hand, since these opposites are located on one and the same
scale, it is easy to slide from one to the other, the border is permeable. The nor-
mal and the abnormal are distinct natures, men and women, white and black, but
itis possible to get sick, to lose moral vigilance, and to degenerate« (Young 1990,
S.129).

Medikalisierung leistet auferdem einem gesellschaftlichen Verstindnis von Nor-
malitdt Vorschub, das zunehmend medizinisch geprigt ist und medizinisch defi-
nierte Erwartungen an Korper, Gesundheit und Verhaltensweisen voraussetzt (Con-
rad 2007, S. 149-151). Medikalisiert werden nimlich vor allem Abweichungen von ge-
sellschaftlichen Normen, die dann durch die Medizin selbst behoben oder reguliert
werden koénnen (Kolip 2000, S. 18-21).

3.5.2 Medikalisierung von Queerness
Sexualitat und Geschlecht in der Medizin

Uber die Medikalisierung von Queerness wird in diesem Unterkapitel auch deutlich,
welches Verhiltnis die Medizin zu (devianter) Sexualitit und Geschlechtlichkeit hat:

»Die Beziehung der Psychiatrie und der Psychotherapie zu homo- und bisexuel-
len sowie trans® [...] Personen [..] ist trotz verschiedenen Veridnderungen in den
letzten Jahren nach wie vor von einer komplexen Ambivalenz gepragt. Einerseits
haben sich diese Facher bereits sehr frith, intensiv und teilweise erstaunlich offen
mit dem Phanomen der Homo- und Bisexualitit bzw. Geschlechtsidentitatskon-
kordanz auseinandergesetzt [...], andererseits wurde insbesondere die Homose-

21 Peet Thesing verdeutlicht dies daran, dass bspw. Depression als Diagnose ein offizieller Lei-
densgrund ist, das Leiden an rassistischer Diskriminierung aber nicht (Thesing 2019, S. 31).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

xualitdt von Beginn an nichtselten als psychotraumatologische Folge(n) von Kind-
heitskonflikten und Familienproblemen verstanden« (Garcia Nufiez und Schnee-
berger 2018, S.167).

Ein medikalisiertes Verstindnis von Queerness bedeutet, dass atypische bzw. norm-
abweichende Korper, Beziehungen, Sexualititen, Geschlechter etc. als deviant, pa-
thologisch und fehlerhaft verstanden werden und entsprechend in einer medizi-
nischen Terminologie adressiert und Heilungsversuchen unterworfen werden sol-

len.**

Historische Medikalisierung von Homosexualitat

Seit Ende des 19. Jahrhunderts wurde Homosexualitit (bzw. Minner, die Sex mit
Minnern haben,) psychiatrisiert und medikalisiert (Kraf3 2011; Schuldzinski 2020).
Im ICD fand sich Homosexualitit als Diagnose zwischen der sechsten Ausgabe
(1948) und der zehnten Ausgabe (1990), wobei in der letzten Ausgabe eine Subsu-
mierung unter >sexual maturation disorder«, sego-dystonic sexual orientation< oder
>sexual relationship disorder« erfolgte (Drescher 2015, S.389).” Bis in die 1990er
Jahre galt Homosexualitit in der Psychoanalyse bspw. als Teil einer narzisstischen
Stérung oder einer Psychose (Huftless 2019). Lesbisch-Sein wurde u. a. als Per-
version, tiefe Storung der Objektbeziehung, tiefe Stérung der Ich-Entwicklung,
als Reparationsversuch einer missgliickten Mutter-Kind-Beziehung oder als Ab-
wehr von Kastrationsidngsten und Penisneid verhandelt. Schwulen Personen wurde
bspw. unterstellt, an Obsessionen, Charakterstérungen, Phobien, Hormonstérun-
gen, »Inzest, Angstgefithlen, Defekten im Uber-Ich und Angst vor heterosexuellen
Beziehungen zu leiden (Rauchfleisch 1996, S. 146-147; Wolf 2004, S. 81).

Konversionstherapien

Bis zur Entpathologisierung von Homosexualitit wurden verschiedene Ansitze zur
Heilung von Homosexualitit, d. h. zur Heterosexualisierung, entwickelt und ange-
wandt (sog. Konversionstherapien). Angebotene Formen vonseiten der Medizin wa-
ren z. B. Psychotherapien (Psychoanalyse, Tiefenpsychologie, Verhaltenstherapie),

22 Ebengerade weil das medizinische Modell der Behinderungauch aufviele queere Menschen,
z. B. HIV-positive schwule Manner, iibertragbar ist, l1adt Alison Kafer dazu ein, queere The-
men auch unter dem Vorzeichen von Disability Politics zu sehen und zu besprechen (Kafer
2013, S.11).

23 Die Entpathologisierung von Homosexualitdt ging mit Entkriminalisierung in Deutschland
und der Schweiz einher.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

75


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Hypnosetherapien, Aversionstherapien, (elektrische und chemische) Schockthera-
pien, chemische nKastrationen, Hormontherapien, Medikamentengaben (darunter
auch LSD, sexuelle Stimulantien und Depressanten) und Operationen (u. a. 2Lobo-
tomien, Kastrationen, nHysterektomien, aOvarektomien und »Kliterodektomien)
(Katz 1976, S. 129; Steffens und Thompson 2006; Tietz 2011; Sell 2019, S. 69). Heute
gelten Konversionstherapien als unwirksam und schidlich (Briken et al. 2019; Prze-
worski et al. 2021).*

Aktuelle Medikalisierung von Homosexualitat

Auch wenn Homosexualitit heute keine Diagnose mehr ist, finden sich noch »pa-
thologisierende und problematisierende Diskurse in der Medizin. Diese seien je-
doch nicht mehr so explizit und offen, was es erschwere, es zu thematisieren, wie
der*die Psychoanalytiker*in Esther Huftless am Beispiel der Psychiatrie ausfithrt
(Huftless 2019, 0. S.; vgl. Preis 2016). So konnte bis 2021 die Diagnose der nich- bzw.
ego-dystonen Sexualorientierung gestellt werden, womit ein therapeutischer Zu-
griff moglich wurde. Zur anhaltenden Medikalisierung von Homosexualitit kann
auferdem die wissenschaftliche Beschiftigung mit der Ursache von Homosexuali-
tit gezdhlt werden. Dazu gehéren u. a. die Suche nach dem >Homo-Gen« oder Tests
an queeren Gefliichteten, mit denen festgestellt werden soll, ob diese swirklich« que-
er sind. Wihrend der AIDS-Epidemie verschirfte sich die medizinische Uberwa-
chung und Stigmatisierung insbesondere von schwulen Mannern (Conrad und An-
gell 2004, S. 36), bspw. mit dem Ausschluss von MSM von der Blutspende.” Wie Mi-
ke Laufenberg (2014) zeigt, wird queere Sexualitit bis heute grundsitzlich als infek-
tids, kontagios und damit als bedrohlich wahrgenommen.

Medikalisierung von Bisexualitat, Asexualitét, Aromantik und Polyamarie
Bisexualitit als solche unterliegt ebenfalls einer Medikalisierung (Eisner 2013,

S. 205). Bisexuelle Personen, ganz spezifisch bisexuelle Midnner, werden als infek-
ti6s imaginiert, die auferehelichen, gleichgeschlechtlichen Sex haben und dann

24 WieDrescher(0.].;vgl.auch Quindeau 2015, S. 648) ausfiihrt, gibt es auch heute noch Psycho-
log¥innen und Arzt*innen, die in Homosexualitit eine psychische Krankheit oder einen mo-
ralischen Fehler sehen bzw. eine erlernte Verhaltensweise, die durch Psychotherapie geheilt
werden kann. Auch alternativmedizinische und spirituelle bzw. religiose Heilungsversuche
von Homosexualitdt sind bekannt.

25  In Deutschland diirfen seit 2021 MSM dann Blut spenden, wenn sie in einer amonogamen
Beziehung leben. Nach sexuellen Kontakten mit neuen Partner*innen werden sie fiir vier
Monate von der Blutspende ausgeschlossen (Deutsche Aidshilfe 0.].). Eine vergleichbare Re-
gelung fir die Schweiz ist in Vorbereitung, aktuell diirfen MSM dort nur spenden, wenn sie
einJahr lang nicht sexuell aktiv waren (Pink Cross 2022).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

ihre heterosexuellen Ehefrauen und Kinder mit STIs infizieren (Eisner 2013, S. 47).
Wie ich an anderer Stelle ausfiihrlich beschrieben habe (Spahn 2021), wird auch
Asexualitit in der Medizin und Psychologie als pathologischer Zustand gefasst
und die aromantische Community befiirchtet eine (Psycho-)Pathologisierung von
Aromantik (The thinking Aro 2015; Baumgart und Kroschel 2022, S. 121). Allerdings
liegen keine Studien zum medizinischen und psychiatrischen Umgang mit Aro-
mantik und aromantischen Patient*innen vor. Auch Polyamorie wurde und wird in
der Medizin psychopathologisiert (Barker 2014; Grunt-Mejer und Ly$ 2019).

Medikalisierung von Transgeschlechtlichkeit

Die Medikalisierung und medizinische Behandlung von Transgeschlechtlichkeit
sind aktuell einem Wandel unterworfen. Transgeschlechtlichkeit war unter ver-
schiedenen Diagnosen (ab 1965) im ICD zu finden (Drescher 2015, S. 390). In der
Vergangenheit wurden in der Medizin ausschlieflich binire »Transitionen aner-
kannt und der herrschende Behandlungsansatz folgte dem Ziel, trans Menschen
»in die duale geschlechtliche Welt wieder einzugliedern« (Jacke 2019, S. 55). Dabei
entschied die Medizin, was als mannlich bzw. weiblich gilt (Jacke 2019, S. 57). Vor
einer chirurgischen oder aendokrinologischen Intervention erfolgte eine Psycho-
therapie, die das Ziel hatte, trans Personen mit ihrem zugewiesenen Geschlecht
zu sversdhnen«< und sie von Transitionswiinschen abzubringen (Richter-Appelt
und Nieder 2014, S. 39). Ein Scheitern dieser Therapie bestitigte die Diagnose und
eroffnete die Moglichkeit einer medizinischen und rechtlichen Transition (Jacke
2019, S. 55-58). Heute dient eine Psychotherapie der Begleitung von trans Men-
schen und der Behandlung von »Geschlechtsdysphorie. Therapeut*innen agieren
aber bis heute als nGatekeeper*innen fir endokrinologische und chirurgische
Behandlungsmafinahmen in Deutschland.*

Entpathologisierung von Transgeschlechtlichkeit

An die Stelle der Diagnose Transsexualismus trat 2022 die Diagnose der Geschlecht-
sinkongruenz®’, die eine medizinische Transition (z. B. Hormontherapien oder
Operationen) trotz Entpathologisierung erméglicht (The World Professional Asso-
ciation for Transgender Health (WPATH) 2012; vgl. Litthi 2015; Jacke 2019, S. 61-62;

26  Zum aktuellen medizinischen Umgang mit trans Personen in der Schweiz siehe Transgender
Network Switzerland (o.].).

27  DasLeiden an einer Geschlechtsinkongruenz wird auch als Dysphorie bezeichnet. In der Me-
dizin werden trans Personen, die keine Dysphorie empfinden, oft als nichtsrichtig< trans an-
erkannt. Wie Felicia Ewert zeigt, wird damit ein cisnormatives System aufrecht erhalten, dass
trans Personen nur als leidend imaginieren kann (Ewert 2018, S. 34—49).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

77


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Tischoff 2020). Medizinisch gilt Transgeschlechtlichkeit damit als Normvariante,
die als solche nicht pathologisch ist. In Deutschland gilt seit 2018 auflerdem eine
AAWMEF Leitlinie auf 2S3 Niveau?® (Nieder und Straufl 2021). Darin ist erstmals
eine Flexibilisierung der Behandlungsschritte méglich, d. h. verschiedene Tran-
sitionsmafinahmen konnen unabhingig voneinander durchgefithrt werden (z. B.
genitalangleichende Eingriffe ohne vorausgehende Hormonersatztherapie). Au-
Rerdem werden auch nicht-binire Transitionen anerkannt und unterstiitzt (Jacke
2019, S. 64—67). Jacke sieht die Medizin am Beginn des 21. Jahrhunderts in einer
epistemischen Unordnung, da sie gleichzeitig einem Entpathologisierungsbestreben
folgt und ihre Zustindigkeit und Kontrolle iiber Transgeschlechtlichkeit behilt
(Jacke 2016, S. 146).

Medikalisierung von Intergeschlechtlichkeit

Gerade in Bezug auf korperliches Geschlecht herrschen in der Medizin noch star-
re Normen, denn: »[plasst ein Mensch nicht in die gingigen Definitionen von
Minnlichkeit oder Weiblichkeit, so greift die Medizin hier bislang regelmiRig
regulierend ein« (Gregor 2015, S. 36; vgl. Vof3 2012). Zugleich ist Intergeschlechtlich-
keit der diskursive Knotenpunkt, an dem die Medizin iiberhaupt erst Normwerte
fiir Mannlichkeit und Weiblichkeit ausarbeitet (Eckert 2010, S. 22-23; Gregor 2015,
S. 92-93). Der heutige medizinische Umgang mit Intergeschlechtlichkeit ist durch
ein Behandlungsprogramm geprigt, das in den 1950er Jahren von John Money in
Baltimore entwickelt wurde.” Die grundlegende These Moneys ist, dass Interge-
schlechtlichkeit ein medizinisches Problem sei und Behandlung bediirfe (Eckert
2013, S. 25), wobei das Ziel die gelungene Identifizierung mit Mannlichkeit oder
Weiblichkeit sei, d. h. entsprechendes romantisches, sexuelles und reproduktives
Verhalten (Eckert 2013, S. 28). Um dies zu erreichen, wurden Genitalien und Koér-
per von inter* Kindern so frith wie méglich geschlechtlich >vereindeutigt«.*® Mit
Hormongaben, Psychotherapie etc. wurden die Kinder zu ihrem neuen Geschlecht

28  Die S3-Leitlinie zu Transgeschlechtlichkeit ist eine an Deutschland adaptierte Version der
Standards of Care der internationalen Version (Richter-Appelt und Nieder 2014, S. 34). Eine
solche angepasste Version gibt es fiir die Schweiz nicht. Bei der Entstehung der Leitlinie zu
Geschlechtsinkongruenz waren auch trans Selbstorganisationen beteiligt (Bundesverband
Trans (BVT) o.].). Die Leitlinie zu Geschlechtsinkongruenz 138—001 wird Stand 2024 wieder
berarbeitet.

29 In Deutschland gab bereits im Nationalsozialismus geschlechtsnormierende Eingriffe an in-
tergeschlechtlichen Menschen (VoR3 2014, S. 236—237).

30 Ich verwende an dieser Stelle Anfithrungszeichen, um darauf hinzuweisen, dass interge-
schlechtliche Personen bereits ein eindeutiges (intergeschlechtliches) Geschlecht haben.
Der Begriff der Vereindeutigung entstammt einer pathologisierenden und defizitdren Per-
spektive auf intergeschlechtliche Menschen.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

erzogen, ohne dass sie iiber ihre Intergeschlechtlichkeit und die medizinischen
Interventionen aufgeklirt werden sollten (Gregor 2015, S. 56—58). Das Baltimorer
Behandlungsprogramm hat bis heute grofien Einfluss, trotz der Einstufung von
medizinischen Eingriffe an intergeschlechtlichen Kindern als Menschenrechtsver-
letzung durch den deutschen Ethikrat (Eckert 2013, S. 25). Bevor in Deutschland
2021 Operationen an intergeschlechtlichen Kindern verboten wurden®, herrschte
das Narrativ, dass diese Operationen stark zuriickgegangen seien, was Kloppel
(2019) widerlegte. Die Entpathologisierung von Intergeschlechtlichkeit scheint
noch ein weiter Weg zu sein: Der ICD 11 spricht bspw. noch von Stirungen der
Geschlechtsentwicklung und im drztlichen Jargon sind stigmatisierende und patholo-
gisierende Bezeichnungen fiir Intergeschlechtlichkeit wie >abnormy, >defekt« oder
»smissgebildet< immer noch weit verbreitet (Tischoft 2020, S. 98).

Geschlechtsnormierende Behandlungen

Die Medikalisierung von Intergeschlechtlichkeit betrifft, wie Simon Zobel zeigt,
fast jede inter* Person (Zobel 2015, S. 234—235). Die Folgen der geschlechtsnormie-
renden Behandlungen an inter® Personen umfassen Komplikationen wie Fisteln,
Entziindungen, Narbenbildung, Unfruchtbarkeit, Schmerzen, Sensibilititsverlust,
aber auch Traumata mit psychischen Folgen wie Depressionen und Suizidalitit
(Woweries 2015a, S.252—258; Zobel 2015, S. 235). Dabei wiren geschlechtsnor-
mierende Eingriffe an den Genitalien von Kindern eigentlich nur medizinisch
indiziert, wenn es sich z. B. um eine Behinderung des Urinabflusses handelt, d. h.
wenn Lebensgefahr droht (Woweries 2015a, S. 251).

3.6 Sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt in der Medizin
Gender Medizin

Die Gender Medizin trigt dem Umstand Rechnung, dass sich zwischen Mannern
und Frauen Unterschiede bei Entstehung, Symptomen, Ausprigungen, Diagnostik
und der Versorgung von Krankheitsbildern, von individuellem Krankheitserleben
und im gesellschaftlichen Umgang mit Krankheit zeigen (Maschewsky-Schneider
2016, S. 30; Wattenberg et al. 2019), z. B. in Bezug auf Herz-Kreislauferkrankun-
gen oder Krebs (Wattenberg et al. 2019). Hierbei wird ein cisnormatives Zwei-
Geschlechtersystem reproduziert, obwohl dieses Geschlechterverstindnis »theo-
retisch und praktisch infrage gestellt werden kann« (Oertelt-Prigione und Hiltner

31 InderSchweizsind solche Eingriffe bis heute erlaubt. In Deutschland wird das aktuell giiltige
Verbot von Aktivit“innen als nicht weitreichend genug kritisiert (Oll Germany 2020).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

79


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

2019, S. 742; vgl. Dennert 2012, S. 84). Damit geht einher, dass Minner und Frauen
alsjeweils homogene Gruppen gefasst (Wollmann 2007; Schofield 2012), Unterschie-
de innerhalb dieser Gruppen unsichtbar gemacht (Annandale und Hammarstrom
2010), Geschlechterstereotype verfestigt (Rasky und Scheipl 2016; Shai et al. 2021)
und Anliegen von trans- und intergeschlechtlichen Personen ignoriert werden
(Shai et al. 2021). Auch wenn in der Gender Medizin verschiedene Verstindnisse
von Geschlecht kursieren, ist doch die Gefahr grof3, dass sich — gerade wegen
der Korperbezogenheit der Medizin — ein rein korperbasiertes Verstindnis von
Geschlecht verhirtet (Bolte 2016).

Sexismus in der Medizin

Patientinnen bzw. Patient*innen, die als Frauen wahrgenommen werden bzw. keine
endo cis Minner sind, werden auch heute noch sexistisch diskriminiert — sie wer-
den oft falsch behandelt, ignoriert®, falsch diagnostiziert, sexualisiert und erleben
korperliche und sexualisierte Gewalt (z. B. in der Geburtshilfe) (Hanson 2001; Kalk-
stein und Dittel 2015; Mundlos 2015; Jackson 2019). Gabriele Dennert arbeitet her-
aus, dass Arzt*innen ihre weiblichen Patientinnen als »psychisch labiler«, »leicht zu
beeinflussen und als mit dem >Herz< denkend« und »mit dem >Bauch< handelnd«
beschreiben (Dennert 2012, S. 92). Gleichzeitig weisen sie die Annahme zuriick, das
Geschlecht ihrer Patient*innen wiirde ihr drztliches Verhalten beeinflussen (Den-
nert 2012, S. 89). Sexismus in der Medizin wird aktuell vielfach kritisiert, z. B. die
Konstruktion der hormonell-labilen Frau durch den Berufsverband der Frauenirz-
te (Hertle 2018) oder Sexismus gegen Arztinnen (Lenz 2018).

Marginalisierung und Gesundheit™

Personen, die marginalisiert werden, weisen hiufig einen schlechteren Gesund-
heitszustand auf, als die jeweilig privilegierte Gruppe (zu Rassismus siehe: Ziegler
und Beelmann 2009; zu Armut siehe: Lampert und Kroll 2014). Diese gesundheitli-
che Ungleichheit wird durch nintersektional wirkende Marginalisierungsstruktu-
ren verstirkt (Babitsch 2004; Wilkinson und Marmot 2004; Fish 2006; Europdische
Union 2017a; Weinmann 2019). Der Gesundheitszustand queerer Personen spezi-
fisch in Deutschland und der Schweiz ist nur unzureichend erforscht.** Das gilt

32 Sodauert eine Diagnose fiir Endometriose in Grofibritannien im Schnitt zwischen acht und
zehnJahren, weil Patient*innen ihre Schmerzen nicht geglaubt werden bzw. rein psychische
Ursachen vermutet werden (Criado-Perez 2020).

33 Umeine Aktualitit des hier aufgefiihrten Forschungsstandes zu gewéhrleisten, referiere ich
nur Forschung, die nach dem Jahr 2000 entstanden ist.

34  Martin Ploderl reflektiert die Gefahren, die von Gesundheitsforschung zu queeren Personen
ausgehen in seinem Artikel zum Suizidrisiko bei LSBTI*-Personen und schreibt: »Einerseits ist

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

insbesondere fiir bisexuelle, asexuelle, aromantische, trans und inter* Menschen
und intersektionale Perspektiven (Wolf 2017a, S. 43). Erste Forschungsergebnisse
(und die Ubertragung von Ergebnissen aus dem restlichen Europa und den USA)
zeigen, dass queere Personen im Vergleich zur (heterosexuellen und 2endo- und
acisgeschlechtlichen) Gesamtbevolkerung einen schlechteren gesundheitlichen
Status sowie spezifische gesundheitliche Risiken aufweisen (Dennert 2016; Lam-
palzer et al. 2020; Poge et al. 2020a; Timmermanns et al. 2022). Einige Beispiele:
Schwule Minner und lesbische Frauen haben ein erhéhtes Risiko fiir Krebs (Lam-
palzer et al. 2020), schwule und bisexuelle Minner leiden hiufiger an Leber- und
Nierenproblemen als heterosexuelle Mianner (Zeeman et al. 2019) und schwule,
lesbische und bisexuelle Menschen leiden hiufiger an Asthma und haben hiufiger
korperliche Einschrinkungen als heterosexuelle (Fredriksen-Goldsen et al. 2014,
S. 654). Die gesundheitliche Diskrepanz gilt auch fiir psychische Erkrankungen
(Semlyen et al. 2016; Jiggi et al. 2018; Zeeman et al. 2019; Timmermanns et al. 2022).
Insbesondere die Zeit des xComing Outs gilt als hochbelastende Phase (Wolf 2004).
Die Corona-Pandemie und damit einhergehenden Lockdowns verschlimmerten
den Gesundheitszustand von queeren Menschen dramatisch (Buspavanich et al.
2021; Magnus-Hirschfeld-Stiftung 2021). Von der schlechteren physischen und
psychischen gesundheitlichen Lage sind trans Personen itberproportional betroffen
(Kasprowski et al. 2021). Timmermanns et al. finden bspw. fiir trans und gender*di-
verse Personen eine um das Zehnfache erhéhte Suizidgefihrung (Timmermanns et
al. 2022, S. 132). Gleichzeitig beschreiben 70 % der queeren Teilnehmenden an einer
deutschen Studie ihren allgemeinen Gesundheitszustand subjektiv als >sehr gut«
oder >gut<und nur 6 % als >schlecht< oder ssehr schlecht« (Timmermanns et al. 2022,
S.113). Unter queeren Personen sind Rauchen, Alkohol- und Drogenkonsum bzw.
-missbrauch sowie Sucht- und Abhingigkeitserkrankungen® weit verbreitet (Chao
und Aoun 2019, S. 57; Graf 2020, S. 274; Lampalzer et al. 2020).

das Suizidrisiko zumindest bei LSBT Menschen klar erh6ht [...]. Andererseits konnte das Auf-
zeigen des erhéhten Risikos stereotype (valle LSBTI* Menschen sind suizidgefahrdetq oder
sogar pathologisierende Sichtweisen (LSBTI* Menschen sind doch irgendwie krankhaft<) be-
glinstigen [..]« (Ploderl 2020, S. 291; vgl. Poge et al. 20204, S.19—20). Auch das gesundheits-
fordernde Verhalten von queeren Personen stellt noch eine Forschungsliicke dar (Poge et al.
20203, S. 20).

35 Diese Daten stammen nicht aus Deutschland oder der Schweiz, hier ist der Substanzge-
brauch von queeren Personen noch relativ wenig beforscht (Graf 2020). Graf problematisiert
diese Darstellung und fiihrt aus, dass z. B. der Alkoholkonsum von MSM &hnlich verbreitet
wie unter heterosexuellen Mannern und nur der Gebrauch illegalisierter Substanzen verbrei-
teter sei (Graf 2020, S. 276—277).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

81


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Gesundheitsversorgung queerer Menschen

Wihrend queere Personen dieselben Gesundheitsanliegen haben wie heterosexuelle
endo- und cisgeschlechtliche Personen (sie benotigen bspw. auch zahnmedizinische
Kontrollen, Arbeitsunfihigkeitsbescheinigungen bei einem grippalen Infekt oder
Behandlungen bei einer Blinddarm-Entziindung) (Spahn und Kern 2020), sind sie
dabei besonders vulnerabel, erleben also Marginalisierung. Zusitzlich haben queere
Menschen spezifische Gesundheits- und Behandlungsanliegen, die endo- und cis-
geschlechtliche bzw. heterosexuelle Menschen so nicht haben, wie Hormonersatz-
therapien fiir trans Personen oder Folge(-schide)n geschlechtsnormierender Ope-
rationen bei inter” Personen. Eine qualitativ gute Regelversorgung, die auf die in-
dividuelle Lebenssituation der Patient*innen abgestimmt ist, kann eigentlich nur
dann erfolgen, wenn Arzt*innen iiber das Geschlecht bzw. die asexuelle Orientie-
rung ihrer Patient*innen Bescheid wissen.*® Wenn Patient*innen sich nicht outen
konnen oder wollen, kann es u. a. zu falschen Diagnosen, irrelevanten Gesundheits-
informationen und einer angespannten »nBehandlungsbeziehung kommen. Hieran
wird bereits deutlich, dass Arzt*innen grundsitzlich von der »Heterosexualitit und
Endo- bzw. Cisgeschlechtlichkeit ihrer Patient*innen ausgehen, was ggf. aktiv be-
richtigt werden muss (Fish 2006, S. 130-147). Ich nenne dieses Phinomen in dieser
Arbeit heteronormative Vorannahmen. Bjorkman und Malterud (2009, S. 240) zeigen
dies in Bezug auf die Gynikologie:

»Many informants had felt forced to disclose, often when in a vulnerable situa-
tion such as for example during a pelvic examination, because the doctor insisted
on an explanation when he found incoherent the combination of a sexually ac-
tive life, no contraception, and no possibility of pregnancy. Some participants had
been given medical information aimed at heterosexual activities, others had re-
ceived prescriptions for contraceptives or had had pregnancy tests taken, even af-
ter revealing a longstanding lesbian orientation [sic!]«.

Grundsitzlich wirke sich allein die Angst vor Diskriminierung oder einer negativen
Reaktion auf ein Coming Out schwerwiegend auf den Aufbau einer vertrauensvol-
len Behandlungsbeziehung (Dennert und Wolf 2009) und auf die Wahrnehmung -
auch wichtiger — Untersuchungen und Behandlungen aus (Hirsch et al. 2016; Augst
und Spahn 2023). Queere Personen beschreiben die Gesundheitsversorgung, die sie
erleben, als heteronormativ (Nichols 1993, S. 111-114). So reagieren Arzt*innen mit
Irritation, wenn sie nach Verhiitungsoptionen fiir lesbische Frauen gefragt werden

36 Viele queere Personen wigen vorsichtig ab, ob sie sich bei ihren Arzt*innen outen sollen.
Fragen wie»lst meine sexuelle Orientierung relevant? Soll ich mich outen? Wie wird auf mein
Coming Out reagiert werden? Werde ich Gewalt und Diskriminierung erleben?<kénnen auch
als eine Art queerer aMental Load interpretiert werden (Fish 2006, S. 30).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Medizin als Forschungsgegenstand

(Equality Network 2021, S.11). Aulerdem berichten queere Patient*innen, dass
ihre Gesundheitsversorgung von stereotypen Annahmen iiber queere Personen
gepragt ist, z. B. wenn Arzt*innen annehmen, dass ein endo- und cisgeschlecht-
licher schwuler Krebspatient keinen Kinderwunsch und daher auch nicht den
Wunsch hat, vor einer Chemotherapie Sperma einzufrieren (Mittedorf et al. 2019,
S.122). Damit besteht das Risiko einer Uber-, Unter- und Fehlversorgung queerer
Personen, weil klischeehafte Annahmen einer angemessenen Intervention im Weg
stehen (Sander 2017, S. 9).

Aufgrund dieser Faktoren sind queere Personen oft mit ihrer Versorgung unzu-
frieden (Thyen et al. 2014), begegnen ihren Arzt*innen mit Vorsicht und Misstrauen
(Wolf 2004; Dennert und Wolf 2009; Foster und Scherrer 2014; Pohlkamp 2014,
S. 295; Mittedorf et al. 2019) und wechseln hiufiger ihre Arzt*innen, was nega-
tive gesundheitliche Auswirkungen haben kann (Pereira Gray et al. 2018). Viele
trans Personen haben keinen oder nur mangelnden Zugang zu medizinischer
Regelversorgung und der Zugang zu trans-spezifischen und transitionsbezoge-
nen Gesundheitsangeboten ist schwer (Sauer und Giildenring 2017, S. 246; Fiitty
2019, S.129-130; Guethlein et al. 2021). Gesundheitliche Versorgung ist auch fir
intergeschlechtliche Personen ein wichtiges Thema, gerade im Hinblick auf die
Nachversorgung von Operationsfolgen oder Hormonersatztherapien (Schweizer
2017, S. 264). Charlotte Wunn und Michael Rogenz resiimieren zur medizinischen
Versorgung intergeschlechtlicher Menschen:

»Viele intergeschlechtliche Menschen haben schlechte, entwiirdigende Erfah-
rungen mit einem Gesundheitssystem gemacht, das wenig Interesse an ihrer
Gesundheit, aber sehr viel Interesse an ihrer kérperlichen Normierung hatte.
[..] So entsteht ein Teufelskreis aus schlechten Erfahrungen und einer Vermei-
dungshaltung, den viele intergeschlechtliche Menschen mit ihrer Gesundheit
bezahlen« (Wunn und Rogenz 2022, S. 8).

Es ist auflerdem eine deutliche Distanz queerer Personen zur wissenschaftlichen

Medizin erkennbar. Viele queere Patient*innen nutzen eher alternativmedizinische
Angebote (Dennert 2005, S. 130) mit allen Risiken, die diese bergen.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:08. https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

83


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839403969-003 - am 13.02.2026, 11:16:06. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403969-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

