Evidenz und Pathetismus

PIETRO D'ORIANO (ROM)

In der Evidenz als Logos des Denkens und Redens entspricht dem
Ausdruck des Subjekts ein bestimmtes Verhdltnis zum Reellen als
solchem. Fiir diesen Evidenzlogos wird von mir als dem Ich/Sprecher
beim Ausdruck-des-Subjekts vorausgesetzt, "mein" Akt impliziere
unmittelbar die Realitdt oder Existenz des Ausgedriickten. Dieser Akt
ist in meinen Augen "sensuell" (sensuel) und nicht "sinnlich" (sensi-
ble), denn durch diesen Akt lege ich mich spontan und unmittelbar
fest, an die Realitdt als solche zu glauben. Dieser Glaube vollzieht
sich sehr viel frither als das Zusammenfallen der Realitit mit einem
"Auflen", das heiit mit einer duBeren Realitit, die jeweils nur als Teil
oder Fragment gegeben ist. Durch einen solchen Akt geht der Spre-
cher eine Art Wette mit der Realitiit schlechthin ein, denn als Ich oder
Subjekt geht er soweit, hinsichtlich des "Es gibt", des "Seins", als
solchem zu wetten. Der unmittelbare Bezug zur Realitdt vonseiten
meiner Aussage ist dabei jenem Zeigeakt analog, dessen Referenz
nicht immer "gliicklich" ist, weil dabei auf Irrtiimliches verwiesen
werden kann. Interpretieren wir namlich diesen unmittelbaren Bezug
durch Termini der Referenz, so kénnen wir leicht sehen, daB seine
infelicity nur ein bestimmtes Fragment des Reellen betrifft, da die als
Ganzes im vorhinein gemeinte Realitit immer Voraussetzung wie
Telos bleibt.

1. Ausdruck und Eidos

Die Aussprechbarkeit des Individuums innerhalb der genannten Aus-
sageakte gehort zu individuellen Natur, aber meiner Meinung nach ist
sie eine rein virtuelle Substanz, denn wenn man sagt, dafl der Aus-

106

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

druck des Individuums "existiert", dann erscheint ein Begriff des
Sinnlichen, der sich mittels der Verwechslung mit dem Begriff des
Wirklichen bildet. Die Wirklichkeit des Ausdrucks des Individuums,
sofern sie individuell ist, hat nichts mit der sinnlichen Realitdt zu tun.
Die Existenz eines solch sinnlichen Charakters ist denselben Schwie-
rigkeiten wie die erwdhnten Zeigeakte unterworfen, denn die dem Akt
des Ich/Sprechers eigene Realitit ist als nicht-sinnliche Realitit jene,
die dem Akt allein von dessen Natur selbst her zukommt und daher
eine atypische Realitdt bildet. Der partikuldre Sprechakt erscheint
ndmlich im Augenblick seiner Nominalisierung als individuiert und
individualisiert. Dabei handelt es sich um den Umstand, daB das
Sinnliche mit dem Wirklichen verschmolzen wird, und zwar innerhalb
eines Sprechaktes, der sich zugleich in den individuellen wie indivi-
dualisierenden Ausdruck dieses Aktes selbst verwandelt. Ein Akt,
dessen Beschreibung aber mich betrifft, ist notwendigerweise einzig-
artig. Seine phdnomenologische Beschreibung darf nicht mehr nur die
Individuierung eines Allgemeinen sein, denn ein solcher Akt ist — wie
gesagt — ein Akt, durch den ich mich in meinem Glauben an die Rea-
litdt in ihrer Ganzheit festlege. Diese Realitdt schlechthin ist daher
nicht nur jene omnitudo realitatis, deren Aufgabe es gerade ist, uns
das Reelle als fragmentierbar und individualisierbar zu geben, son-
dern sie ist das absolut gemeinte Reelle als solches.

Das bisher Gesagte 146t sich auch so ausdriicken, daB die Individu-
ierung innerhalb der "Einzigartigkeit" meines Aktes die Verwandlung
des Wirklichen in einen Ausdruck bedeutet, der gleichzeitig das Er-
gebnis sprachlicher Anforderung nach Bezeichnung ist. Die Individu-
ierung dieses Aktes ist nur dank der Tatsache méglich, daB er von
Anfang an ein individuelles relatum hat, dessen Gegebenheit als pri-
existent zu gelten hat. Daher sind wir an dieser Stelle in der Lage, die
Genealogie der Individualisierung des Sprechaktes kurz zu rekon-
struieren, denn diese Genealogie soll uns den Wirklichkeitscharakter
des Sprechaktes genauer verstehen lassen. Weil dieser Akt ein Sub-
jekt des Logos im Sinne von Rede wie Denken enthilt, legt er mich
dadurch naturgemdf in meinem Glauben an das Reelle als solches
fest, wie wir sagten. Die "logische" Forderung nach Individuierung
will aber auf der sprachlichen Ebene die Unterscheidung von parti-
kuldr und individuell reduzieren. Indem auf diese Weise meinem

107

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glauben an die gemeinte Realitit als solche der oben erwihnte sensu-
elle Charakter verweigert wird, gelangen wir dahin, ihm einen ande-
ren — namlich den sinnlichen Charakter, — zu verleihen, den wir un-
mittelbar mit der speziellen Wirklichkeit des Sprechaktes verwech-
seln. Erkennen wir jedoch die Zweideutigkeit von Sinnlichem und
Wirklichem, dann erweist sich auch die rein sprachliche oder lingui-
stische Bestimmung als ein Vorurteil. Anstatt uns daher das individu-
elle Relatum mit seiner einzigartigen Forderung nach Pra-Existenz
anzueignen, um es in die "Maschinerie" der Bezeichnung einzufiigen,
wollen wir uns vielmehr im folgenden desselben bedienen, um eine
tatsdchliche Beschreibung jenes Aktes durchzufiihren, der die Indivi-
dualitdt von Ich/Sprecher ausdriickt. Daher bewahren wir die atypi-
sche Natur dieses individuellen wie individuierenden Aktes, ohne ihn
auf die "mechanischen" oder grammatischen Erwartungen der Be-
zeichnung zu reduzieren. Ist es in der Tat nicht so, dal uns die
Nichtreduzierbarkeit des Individuums auf die Bezeichnung allein das
Disparate eines singuliaren Terminus im Vergleich zu einem allge-
meinen Terminus zeigt, und zwar unter der Form, die ein Disparates
hinsichtlich des Intelligiblen oder Reellen einnimmt?'

Der Bezug zum Wirklichen, wie er bisher beschrieben wurde, er-
fuhr ndmlich zunichst diese "Beschreibung" nur durch die Bezeich-
nung irgendeines Individuums, welche ihrerseits durch den bestimm-
ten Ausdruck des Logos-Subjekts im Denken oder in der Rede er-
moglicht wird. Eine solche erste "Beschreibungsart" kann uns jedoch
nur der bloBen Tatsache des Bezuges zum Reellen versichern, und wir
miissen eine solche "Beschreibung”, die hinsichtlich der wirklichen
Natur des Individuellen enttduschend bleibt, von der atypischen Be-
schreibung desselben Bezuges unterscheiden, so wie dieser sich im
eigentlichen Sinne im Sprechakt inkarniert. Fiir jeden Logos setze ich
durch den Ausdruck eines gegebenen Subjekts der Rede voraus, dafl
mein Akt — so einzigartig er auch sei — unmittelbar das Reelle oder die
Existenz des durch ihn Ausgedriickten in sich einschlieit. Dieses Re-
elle ist phdnomenologisch-intentional das leibhaftig gegebene Reelle
selbst, und das, was existiert, und zwar getrennt von jedem &ufleren
Sinnlichkeitsverweis, ist genau dieser Akt selbst. Er existiert in Uber-
einstimmung mit einem Existenzmodus, der uns fragen lat, was mei-
nem Bezug zu jeder Interpretation des Wortes "reell” vorausgeht und

108

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

somit einem "Vor-dem-Reellen" entspricht. Letzteres zeigt uns durch
die unmittelbare Wirkung des Aussprechens des singuldren Terminus
selbst hindurch, daB jede sprachliche Bezeichnung des Reellen prin-
zipiell seiner Einfiigung in eine Interpretation gleichkommt. Dies be-
deutet dann, daB die Individualisierung des Aktes die vorausliegende
Natur des Reellen als solchen aufhebt, das heifit jenes Reellen, das
Jeder Interpretation vorausliegt, wobei diese allerdings der primor-
diale Gewinn des Sprechaktes selbst bleibt. Die Sprache liefert uns
auf diese Weise mit Sicherheit eine Interpretation des Wortes "reell",
aber es handelt sich eben nur um eine Interpretation.

Ohne Zweifel vermag allein die Sprache das Existieren zu sagen,
aber keinerlei Exempel — weder der Stein noch die Zahl Fiinf — kann
dieses Existieren ausschopfen. Zweifeln 148t sich daher an partikulér
Existierendem, mit anderen Worten an fragmentiert Reellem, nicht
aber am Reellen als solchen. Der Zweifel stellt sich auBerdem jeweils
spéter ein als der ausgesprochene Akt des Ich in der Rede. Solches
Aussprechen probiert nur Exempel des zuvor genannten absoluten
Existierens aus; es stellt Seiende zur Schau, die bereits im Sinne Hei-
deggers irgendeine Seinsweise haben. Deshalb wird das Sein auch
immer schon unter dem Aspekt des "Sinnes" gesehen, denn "Seins-
weise" bedeutet hier, dal schon etwas sein mufl (und zwar ganz be-
stimmt sein muB), wenn es als Exempel dienen soll. Es gibt, anders
gesagt, keinen Zweifel hinsichtlich der Existenz der Seienden, wenn
eine Rede beginnt. Die einzige Unterscheidung, die ich unter den
Seienden einfiihren kann, ergibt sich auf der Grundlage ihres Seinsty-
pus. Mithin sind die Exempel des absoluten Existierens — das heif3t
die Ausdriicke jenes Existierens, das noch nicht als einzelnes "ist" —
nicht die "Fille" eines Reellen, das vor jeder Interpretation des Wor-
tes reell liegt, wie sich in bezug auf Wittgenstein bemerken lieBe.’

Die Evidenz vermag ihrerseits nun den Sprechakt nur zu beschrei-
ben, indem sie das Reelle als solches in ein ein fragmentiertes Reelles
gemilB den unterschiedlichen logischen wie grammatischen Zustin-
digkeiten der singuldren und allgemeinen Termini zergliedert. Es ist
genau jene Evidenz, die den "Inhdrenzblock" dieser Termini nach
Husserl durchzieht, indem sie das Disparate des Reellen und des In-
telligiblen in bezug auf den Sprechakt aufdeckt. Es erscheint jedoch
unmoglich, das Korrelat des Sprechaktes als "Individuum" zu be-

109

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeichnen, es sei denn unter Verlust des spezifischen Gewinns an Inter-
pretation durch die Fragmentierung des Reellen, wie wir sahen. Die
Beschreibung des Sprechaktes mufl mit anderen Worten eine be-
stimmte singuldre Beschreibung sein, um zu offenbaren, da3 die Tat-
sache der "Bezeichnungs-Ohnmacht" seines eigenen Korrelates genau
auf jenem Akt beruht, welcher den Hinweis auf den virtuellen Cha-
rakter der Aussprechbarkeit des Individuums impliziert. Wenn die
Exempel dieser Existenz jeweils diese se/be Existenz sind und man im
Sprechakt dem tendenziellen Ineinanderfallen von Ausdruck und Aus-
gedriicktem in der Rede beiwohnt, ohne daf das sogenannte "evidente
Objekt" der intentionalen Schau die Evidenz ausschopft, dann wird
uns gerade der dys-objektive Charakter der Evidenz iiber die dem In-
dividuum eigene Aussprechbarkeit Auskunft verleihen. Auf der einen
Seite gibt es namlich das vorausliegende Reelle, das mit dem ersten
Aussprechen erscheint, und auf der anderen Seite befindet sich der
"Inhédrenzblock”, der von den singuliren und allgemeinen Termini
gebildet wird. Deren Verwechslung stellt den dys-objektiven Charak-
ter der Evidenz dar, welcher genau der Aussprechbarkeit des Indivi-
duums zugute kommt.

Es ist in der Tat die Evidenz, die uns die einzige Interpretation des
Wortes "reell" gibt, das sich der Benennung entzieht, wodurch sich
das absolute Existieren ausdriickt. Thre Exempel sind sinnlich, aber
nie sinnlich/wirklich, denn die den logos apophantikos nachahmende
Evidenz begriindet den Ausdruck des singuliren Terminus mit dem
des allgemeinen Terminus.’ Die Evidenz schafft dadurch ein neues
Objekt — das eidos, und unsere hier in Angriff genommene Problema-
tik tritt genau in dem Augenblick auf, wo die Evidenz auf das Eidos
zuriickkommt, um eine "neue" Evidenz zu gewinnen, das heifit den
allgemeinen Terminus mit dem (un)bestimmten singuliren Terminus
verwechselt sowie aus diesen beiden zugleich ein neues Eidos macht.
Schaut man jedoch genauer hin, so ist in Wirklichkeit das, was meine
intentionale Schau erfiillt, bereits durch die Vermischung des allge-
meinen Terminus mit dem (un)bestimmten singuldren Terminus selbst
ein Individuum. Die verschiedenen Ausdriicke sind daher in zweierlei
Hinsicht dys-objektiv: 1. hinsichtlich des Objekts, und dies in dem
Male, wie es nicht imstande ist, die Schau zu erfiillen, sowie 2. auf-
grund der Tatsache, daB die Evidenz ein neues Objekt schafft, ein

110

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht-gegenstdndliches Objekt, dessen Ausdruck uns zum Sprechakt
zuriickfiihrt.

2. AufSenheit und Affektion

Das von uns gelebte Heute nennt sich "epistemologisch" in dem Sin-
ne, wie es meiner Meinung nach das Zeitalter der ausschlie8lichen
Praxis des "Auflen" als Welthorizont ist. Aber das Zeitalter dieser
Epistemologie ist auch das Zeitalter einer verminderten Ontologie,
denn der Himmel des Heute ist um das "sein" (einai) drmer, das lange
Zeit auch vom "Gottlichen" (theion) gewuBt hatte, so wie ebenfalls
die Unsterblichkeit keinen Schatten mehr spendet. Die "am meisten
deutlichen Wahrheiten", um eine Wendung Descartes' aufzugreifen,
sind die Wahrheiten unseres Zeitalters, seine einzig verpflichtenden
Wahrheiten fiir das allgemeine Bewufltsein. Als Wahrheiten der sinn-
lichen Erkenntnis und GewiBheit sind sie fundamental die Wahrheiten
der "Auflenheit" als Welt, deren episteme das neuzeitliche Denken —
einschlieBlich Heideggers "Seinsfrage" — sein will. In der griechi-
schen Reflexion iiber das thigein ist diese Episteme bereits vorwegge-
nommen, denn das thigein ist jenes "Beriihren" des "wahren Dinges",
welches nicht als wahr pradiziert werden muB.

Doch weiBl man gleichfalls seit jeher in der Philosophie, dafl die
priadikative Synthese oder der "Logos" die Tendenz hat, die wahrhaf-
tige Begegnung mit den Dingen zu verdecken beziehungsweise sogar
zu entstellen, mit anderen Worten die Begegnung mit einem Reellen
zu verbergen, von dem wir ganz und gar nichts wissen, denn das thi-
gein tritt eben selbst als der erste Baustein in der Errichtung der
Transzendenz als AuBlenheit auf. Auf dieser Ebene siedelt sich auch
die Problematik der singuldren und allgemeinen Termini an, denn
insofern sie das Pridikative ausschopfen wollen und dadurch ein
sinnlich oder material "Disparates" unberiicksichtigt lassen, kommt es
zu einem Kontrast oder Widerspruch zwischen dem Préadikativen und
Vor-Prédikativen. Es handelt sich dabei um ein Disparates, das uns
die Intention "einzigartig Gegebenes" im Sinne des Individuellen
festhalten 14Bt. Dennoch liegt es hier nicht in unserer Absicht, in ir-
gendeiner Weise erneut das Pridikative und Vor-Pradikative unter der
Form von legein/thigein gegeniiberzusetzen, wie es seit der Antike

111

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schon oft versucht worden ist. Fiir uns handelt es sich eher um ein
anderes Faktum hinsichtlich des Verstindnisses des 4ufen, namlich
um die Unterscheidung eines AuBen mit und ohne Tiir.

Diese "Tiir" gehort eigentlich weder zum Logos noch zum Aufen.
Sie ist phanomenologisch anfénglich die Tatsache, da8 der Logos, der
die Wabhrheit erreichen will, weder unter der Form des thigein noch
irgendeiner angeblich verlorenen Unmittelbarkeit danach verlangen
kann. Wenn der Ursprung der Wahrheit des Logos oder des Hervor-
tretens des "Wahr-Sagens" eine Vermittlung bilden soll, dann ist die
Tiir, welche auf das Auflen hin 6ffnet, am Ursprung dieser Ver-
mittlung als solcher. Aufgrund der phdnomenologischen Tatsache,
daf} das AuBen selber nie vom Logos angestrebt werden kann, ist auch
diese Tiir nicht erkennbar. Daraus ergibt sich, wie erwahnt, daB die
Forderungen des Logos hinsichtlich des Pradikativen und Vor-
Pradikativen disparat sind. Das AuBlen ohne Tiir bildet eine gewisse
Prasumption im Sinne einer direkten oder unmittelbaren Annéherung
an das Reelle, die immer zu befragen bleibt. Es handelt sich um eine
Prasumption der Unmittelbarkeit, die aus dem Reellen als solchem ein
AuBen macht, anders gesagt um eine Prasumption, die selbst a fortiori
durch eine Art "schlechter Genese" des Auflen im Logos hervorsticht.
Ebenso wie die singuldren Termini innerhalb des Logos das Reelle
aus dem Logos in gewisser Weise hinausfiihren, ebenso sagen die
allgemeinen Termini — als Priadikat — nur das reelle Ding. Dieses pra-
dikative Sagen nimmt folglich verdunkelnd das Wahr-Sagen des Lo-
gos insgesamt in Anspruch, wodurch eine stumme, nach-priadikative
Konfrontation zwischen der "Realitit" oder dem Auflen und dem
vermittelnden Denken (dianoia) bewirkt wird.

Der Logos, sofern er "wahr" sein will, ist genau das, was durch die
Tiir der Auflenheit hindurch muf}, die M. Henry auch die Transzen-
denz oder die Ek-stasis nennt. Diese Tiir ist an ihr terminologisch-
sprachliches Schicksal gebunden, dessen Problematik die nicht er-
kannte Tiir darstellt, das heifit an den Zusammenhang von Gegeben-
heit und Affektion. Insofern nidmlich jedes Gegebene intentional-
evident vom Auflen der AuBenheit als deren Ent-duflerung im Sinne
der Ek-stasis herriihrt, kann es in der Tat keine Affektion in sich tra-
gen. Die physis oder das phainesthai als "Erscheinen", kurz gesagt die
"Prasenz" bei Heidegger wie die materiale oder pathische "Selbstge-

112

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gebenheit" bei M. Henry, bilden zwei entscheidende Versuche heute,
Transzendenz und Affektion zu denken.’ Die reine, pathische
Selbstaffektion M. Henrys bildet eine "Selbst-stindigkeit", welche die
Autonomie des Seins/Erscheinens als Wesen ist, das seine eigene
Manifestation beinhaltet. Es handelt sich mithin dabei um ein Sein,
das mit der Immanenz zusammenfillt, die des Auflen zu ihrem eige-
nen Selbsterscheinen nicht bedarf, auch wenn sie als Urphdnomenali-
sierung dieses Auflen im Sinne des notwendigen Sich-Bezuges der
Transzendenz im Transzendieren selbst trigt. Als "materialer" Pha-
nomenologe solcher transzendentalen Affektivitdat spricht M. Henry
hauptsichlich von dieser Immanenz, und was seine Phanomenologie
betrifft, die auf diese Weise Sein und Erscheinen als "Manifestation"
gleichsetzt, so 1dBt sie die Frage aufkommen, ob ihr Weniges oder
Fast-Nichts an Selbstgebung nicht iiberdeterminiert sei, da diese sich
affektiv-pathisch als voll an "Energie" oder "Kraft" erweist, um letzt-
lich alles phianomenal Erscheinende in seiner lebendig-praktischen
Phénomenalisierung aufzuweisen.

Das Denken des Welthorizontes als Transzendenz will sich — wie
etwa bei Husserl und Heidegger — in dem Mafe transzendent, wie die
Zeit als horizontale Ek-stasis, welche den Erscheinensursprung aller
sichtbaren Dinge bestimmt, die Erfahrung des AuBen impliziert.
Zeit/Horizont bedeuten dabei sicherlich — in ihrer eigenen welthaften
Phénomeno-logie verstanden — eine gewisse "Affektion", die etwa in
jeder Hetero-Affektion greifbar wird, aber die von Zeit oder Horizont
implizierte Transzendenz ist zugleich auch das, was die Zeitlichkeit
und jede Seinsdimensionalitdt (Regionen) ausschopft. Die Erfahrung
des AuBen erlaubt uns nidmlich, intentional unseren Blick auf das
Erfahrene als Gegebenes zuriickzulenken, so daB die Erfahrung uns
transzendental dahin fiihrt, die horizontalen Zeitextasen von Zukunft,
Gegenwart und Vergangenheit als die Hervorbringung der Gegeben-
heit als solcher anzusehen. Die Hervorbringung fiele dann mit der
Umgrenzung des Horizontes selber zusammen, auch wenn diese Um-
grenzung sich intentional beziehungsweise im Sinne der "Seinswei-
sen" immer wieder verschiebt. Der Ursprungscharakter der Zeit
scheint deshalb einem Denken korrelativ, das vorgibt, nur auf der
Grundlage transzendenter Gegebenheit "affektiv" sein zu konnen.
Jede Gegebenheit ist allerdings — phdnomenologisch-intentional be-

113

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trachtet — nur eine "Anleihe", die jenes Denken bei sich selbst vor-
nimmt, da es unter der Form eines "Vermégens" (Bewuftseins) den
Horizont verdoppelt hat, aus dem die Gegebenheit herstammt und
durch das sie sich als affektiv gibt. Genau die Aufkldrung dieses Ver-
hidltnisses hatten wir oben angedeutet, als wir von der notwendigen
Selbstrezeptivitit der Transzendenz als Horizont im Sinne M. Henrys
sprachen.

Wenn namlich die Gegebenheit oder die Dinge das sind, von dem
sie herstammen, wie konnen sie dann zugleich davon affiziert sein?
Der Stil des Transzendenzdenkens, den ich hier beschreibe, muf} unter
der Voraussetzung der Transzendenz als seine entscheidende Geste
die Herkunft aller "Dinge" aus der AuBenheit postulieren, denn deren
Konstruier- wie Sagbarkeit beruht auf einer solchen phinomenologi-
schen Entscheidung. Doch gelingt es diesem Denken nicht einmal,
seine eigene BewuBtseinstranszendenz tatsichlich durchzuhalten,
denn es stiirzt unmittelbar iiber sein "Selbst" im Sich-Beziehen-auf-
etwas, sofern ein solches Sich/Selbst durch die Verwechslung vor-
gestellt wird, welche dieses Denken mit jeder Gegebenheit unterhilt,
die mit threm Herkunftsort des AuBlen ganz eins sein soll und von
dem sich dasselbe Denken nicht zu distanzieren weil. Dies bestatigt
nur insgesamt das "ver-duBerte" Wesen der Dinge, da eben "zu Be-
ginn" von Rede und Denken keinerlei Affektion in Sicht war. Kurz
gesagt ist die von der AuBenheit herstammende "Affektion" bezie-
hungsweise die ver-duflerte Affektion, welche die von mir skizzierte
(Pseudo-)Transzendenz fordert, nur eine Tauschung oder Erfindung,
weil sie sich hinsichtlich ihrer anfinglichen Selbstgegebenheit Illu-
sionen hingibt, die sie verpflichtet, ihre eigenen BewuBtseinsgege-
benheiten als "affi-zierbar" in einem ungekldrten Bezug zu Affekt
oder Pathos zu erfinden.

Da das Gegebene in der Tat aber auf ein Vermdgen angewiesen ist,
um iiberhaupt zu erscheinen, kann das menschliche "Subjekt" nur eine
pathische Wirkkraft im letzten sein. Als absolute Subjektivitdt ist
diese "Wirkkraft" auch eine sinnlich erregbare Materie, deren Wege
gleichzeitig zusammenlaufen und sich durchkreuzen, wenn man sie im
Zusammenhang mit den Gegebenheiten als "Stimmungen" oder "Be-
findlichkeiten" bei Heidegger® sieht. Einerseits gibt es namlich ein
Reelles, welches in dem Sinne sinnlich ist, dal es uns "von auflen"”

114

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

affiziert; andererseits wird hierfiir jedoch gerade der Begriff des Le-
bens benoétigt, welches seinem phidnomenologischen Wesen nach jene
"Selbstumschlingung durch sich" als Selbstaffektion ist, von der M.
Henry in maBgeblich neuer Weise spricht.’ Er fiihrt letztere genau mit
dem Ziel ein, das AuBlen als origindrsten Erscheinensgrund auszu-
schlieBen, und zwar eben durch die Radikalisierung der Subjektivitit,
die er im Sinne einer absolut-lebendigen Individuierung versteht. Das
Aufen bleibt dadurch die "Ob-jektivitdt" als notwendiges Gegen-iiber,
in dem sich jede Vorstellung vollzieht, wodurch wir im Bereich der
Transzendenz sind, wéihrend das "immanente Vermdgen" beim Men-
schen, welches im transzendentalen Sinne hervorzuheben ist, fiir M.
Henry seiner eigentlichen Bedeutung nach gerade "ontologisch" ist.
Die maximale Distanz, das heit die Transzendenz des AuBen als
solchen, scheint mithin ihrer immanenten Nicht-Existenz proportio-
nal, in der sich die pathische Wirkkraft als Subjektivitit oder Leben
individuiert.

Aber dient dieses pathische Vermogen als Selbstaffektion nur dazu,
so bliebe zu fragen, um uns in die kontinuierliche Reduktion des Au-
Ben einzufiihren? Zur Beantwortung dieser Frage kann man noch
einmal M. Henry heranziehen, der sowohl von der "Transzendenz"
wie von der "Manifestationsweise der Weltdinge", das heifit der Ge-
gebenheiten im Horizont, spricht, um zu sehen, dal zwischen dem
affektiven Selbsterscheinen und der Dingphdnomenalitit eine Hetero-
genitdt des Erscheinens besteht, die aber die erwihnte Gleichur-
spriinglichkeit dieser Erscheinensweisen nicht ausschlieft. Dem Sein-
scharakter der Aullenheit kommt es als Transzendenz zu, selbst als
Ganzes nirgendwo in einem "Ding" enthalten zu sein. Dieses Auflen
als horos im Sinne des Welthorizontes kann tatsdchlich nur reduktiv
verneint werden, auch wenn er sich andererseits gewi} stindig @ndert.
Doch bleibt die Idee des Horizontes — und damit der Regionen — ein
Urbild im Sinne Kants, und als eine solche urspriingliche (Ein-)Bil-
dung kann sie nicht wirklich ausgeléscht werden. Der Horizont muf}
daher durch die pathische Wirkkraft in der Erméglichung der bei sich
verharrenden Transzendenz im Transzendieren selbst zutage treten,
wie wir diesen phdnomenologischen Sachverhalt schon hervorhoben.
Denn der Horizont als solcher bleibt jeweils der Entwurf dieses oder
jenes Horizontes. Dies bedeutet nicht, das Auflen sei einfach nur ein

115

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Horizont, weil es jeweils als "Urbild" auch in die Selbstaffektion als
Einbildungskraft hineinreicht. Aber mit Blick auf die Welttranszen-
denz ist zu sagen, daf} das Ur-Bild des Horizontes die Tendenz kenn-
zeichnet, dieses genannte AufBlen als Ent-duflerung der AuBenheit in
die loci — das heifit in die Regionen, Bereiche, Teilungen und so wei-
ter — einzuschliefen. Hier erscheint es dann definitiv als die Abwe-
senheit seines eigenen Seins oder "Eigentums".

3. Leere und Pathos

Durch das Urbild des Horizontes hindurch verbergen folglich die /oci
das AuBen, das heifit die Abwesenheit an Eigentum, welches wir die
"Leere" nennen. Wenn sich die loci vom Verhiltnis des Auflen mit
den Horizonten her vervielfiltigen, dann sind dies genau jene Regio-
nalontologien, welche jede Phidnomenologie nihrt. Das Immanente
setzt sich der Leere im Sinne der abwesenden AuBlenheit in bezug auf
Jjeden topos gegeniiber, um eine Unterscheidung zwischen dem Er-
scheinen der Weltdinge und dem "unsichtbaren" Manifestationsmo-
dus der "Dinge des Lebens", der pathe, zu erméglichen. Die unbe-
achtete Leere seitens des immanenten Pathetismus wie bei M. Henry
scheint uns die Bedingung der Aufrechterhaltung der Kontingenz der
topoi zu sein, denn die Unkenntnis der Leere erlaubt es dann, die to-
poi als solche zu vernachlissigen, sobald dieser Pathetismus sich als
die wahre "innere Begriindung" der Transzendenz, des Auflen oder
der loci setzt.

Dies fiihrt zu der Frage des "Wie", denn die Voraus-Gewifheit des
Reellen, die sich durch die Seinsweisen hindurch ergibt, wird vom
Modus des Menschen hervorgebracht, dessen Verstehensvermdgen
nach Heidegger sich an nichts anderes als an folgende Voraussetzung
bindet: Die Seinsweise des Menschen ist als ein Vermogen zu verste-
hen, das so beschaffen ist, dal das hermeneutisch-ontologisch erst Zu-
Verstehende an sich bereits gewiB ist.® Das "Objekt im Wie", von
dem Husserl seinerseits spricht,’ ist nur in dem Sinn genau das Ding
oder das Sein, wie es seinshaft vorausgesetzt ist. Es handelt sich um
eine Voraussetzung, welche die Bedeutung des Seins als vorausge-
setztes "Sein" im verbalen Sinne betrifft. Die Entdeckung der absolu-
ten AuBenheit als Transzendenz verdndert sich im modernen Zeitalter

116

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufgrund der zuvor schon erwihnten Implikationen des Reellen selbst
nun in eine GewiBheit des Seins, die ein Bereits-Wissen darstellt.
Dieses Bereits-Wissen, das einen Zeitsinn besitzt, ist nicht beildufig,
da uns sein "Wie" im vorhinein wissen ldBt, wie das Reelle ist, das
heilt, daf es bereits ist. Diese "Tatsache, daB das Reelle bereits ist",
bringt M. Henry dazu, die Selbstgegebenheit als eine "ontologische
Vorgingigkeit" zu beschreiben, als ein "etwas", von dem wir im &u-
Bersten Fall als "Unsichtbares" nichts intentional wissen. Das Be-
wufltsein um diesen phanomenologischen Grundsachverhalt fithrte M.
Henry deshalb dazu, wie schon ausgefiihrt wurde, die Manifestati-
onsweisen der Welt und des Lebens einander gegeniiberzusetzen. Und
durch diese urspriingliche Heterogenitit des Erscheinens gelangt er
damit zum Verstindnis einer Offnung auf "ein fundamentaleres Wie"
hin, namlich genau zum Aufweis jener Unsichtbarkeit der Ur-
Phinomenalitit, die das ganz andere, weil "pathische Wie" ist."

Der transzendentale Sinn dieses "Pathetismus" fiihrte uns bereits an
anderer Stelle zum Thema einer bestimmten Mit-Gewifheit. Es han-
delte sich um die Verbindung zwischen dem absoluten Existieren und
der Evidenz im Ausdruck des Ich/Sprechers. Dies veranlaB8t uns hier
des weiteren dazu, zwischen /nhalt und Objekt zu unterscheiden. Je-
der Vernunftschlul wird ohne Zweifel dadurch erfiillt, daB er einen
Inhalt als sein Werk vorweisen kann, wobei das Auflen, welches ich
in Anspruch nehme, und die Modi des charakteristischen "Wie" je-
weils einen Inhalt bilden. Solch ein Inhalt kann natiirlich im Grenzfall
in der Hervorbringung eines Objekts bestehen, das heifit eines Seien-
den, dessen Bestimmung prédikativ fortgesetzt wird und dann eventu-
ell mit dem Inhalt "zusammenfillt". Ein Objekt-der-Erfiillung ist aber
zweifellos etwas anderes, da es durch die Bediirfnisse eines Vernunft-
schlusses eingefiihrt wird, welcher danach verlangt, einen Inhalt zu
haben. Aber dieser muff dann mit einem solchen Objekt zusammenfal-
len, dessen Inhalt ein und dasselbe ist. Die Dinge im Horizont sind
meiner Meinung nach solche Objekte-der-Erfiillung, denn in verschie-
dener Weise setzen sie das verminderte Sein des epistemologischen
Denkalters, von dem wir sprachen, in seine Rechte ein. Die Exempel
der absoluten Existenz, mit anderen Worten die Ausdriicke der wirk-
lichen Realitit, finden im Gegenteil ihre "Evidenz" anderswo.

117

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies ist unter anderem das husserlsche Thema der Autoritdt der
Evidenz, mithin jener Evidenz, die unabweisbare Objekte anbietet."
Anstelle der Seinsweisen und der Exempel, die nur Objekt-der-
Erfillung sind, stellt sie daher die singuldren sowie die allgemeinen
Wesenheiten als Inhalte zur Schau und entfaltet sie. Diesen Charak-
ter nennt Husserl auch die "Idealitét" der Evidenz, denn diese ist "aus-
denkbar", wie er sagt, und zwar in dem Male, wie ihre Autoritét
mit der Tatsache des Im-Vorhinein der Objekte in der Inmanenz der
Sprechakte zusammenfillt, das heift mit der Schau ihrer Objekte
als Inhalte. Diese Schau eines Objekts a priori als moglicher Inhalt
kommt dessen idealem Denken gleich, namlich in Ubereinstimmung
mit einer Idealitit zu sein, auf die man stindig zuriick-kommen kann.
Deshalb tritt auch die erfiillende adaequatio im Schol3 des Logos
durch diese Idealitdt/Autoritit hindurch auf, wodurch sich der Lo-
gos hinsichtlich dieser adaequatio in einem wesentlichen Verzug be-
findet. In der Tat ist der "Bestand" oder der "Sachverhalt", von denen
Husserl ebenfalls spricht,'? eine Frage, die spiter als die Evidenz
ist, welche ihrerseits als "vorbereitende Sicht" nur die Hinfiihrung
zur Wabhrheit bildet, deren Met-hode sie darstellt. Evidenz 14t sich
also immer erreichen, sofern man allein zu ihr stets zuriick-kehren
kann.

Von welcher Art Autoritit ist nun das von M. Henry geltend ge-
machte "fundamentalere Wie", welches seine innere Gewilheit (die
keine sichtbare E-videnz ist) aus dem Pathos der Selbstaffektion be-
zieht und im vorhinein seine "Objekte" damit ausstattet, wihrend die
regionalen Weltdinge dies nicht vermogen? Das Wie dieser unsichtba-
ren GewiB3heit ist eine reine Immanenz, wie wir wissen, und insofern
die "erste Aussage" des Ich/Sprechers mit einer Evidenz gleichgestellt
ist, welche die atypischen Exempel der absoluten Existenz liefert,
driickte sich darin das Reelle als solches oder das nicht fragmentierte
Reelle aus. Dieser Frage sind wir schon begegnet, als es sich um die
Aussprechbarkeit des Individuums handelte, und der Charakter des
Uberschusses an "Wahrheit" der Individualitit hinsichtlich jedes pra-
dikativen Rahmens zeigt sich, sobald beriicksichtigt wird, da} das
Bereits-sein als Sein/aletheia im zeitlich-extatischen Sinne nur von
der Verneinung des AuBen her aufbricht. Von dem aus, was das Au-
Ben ausmachte, entwickelt sich mit anderen Worten die Ausdrucks-

118

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weise des Individuums als partikuldre adaequatio des Sprechaktes mit
dem Reellen als solchen.

Hinsichtlich der Aussprechbarkeit des Individuums mit Bezug des
Subjekts auf dieses Reelle muB aufgrund folgender Tatsache die
adaequatio weiter bestimmt werden. Wenn das Auflen "existiert",
werden die Objekte im Ausgang von der Evidenz genau der Ausdruck
einer adaequatio oder eines iibereinstimmenden "Bestandes", kurz
gesagt eines Individuums oder einer absoluten Existenz, deren Exem-
pel es ausdriicken, ohne es ausschopfen zu konnen. Dieses Nicht-Aus-
schopfen-Konnen liegt nicht daran, daB die adaequatio und das Indi-
viduum unaussprechbar wiren, sondern weil diese Ausdriicke im Ge-
genteil reell sind, denn das Individuum und die adaequatio haben sich
schon von der Methode der Evidenz beziehungsweise vom Sprechakt
her ereignet. Deshalb sagten wir, daB sich der Logos in bezug auf die
adaequatio stindig in Verzug befindet, der ohne Zweifel wesentlich
ist, wie J. Derrida sagen wiirde."?

Das Bereits-sein ist zudem ein Sinn der Zeit, ein "Vergangenes",
das traditionellerweise ein Wesen einschlieft. Wir wiesen oben schon
darauf hin, daB dieses Bereits-sein unsere eigene Seinsart individuiert,
das heiflt das Verstehensvermégen desen, was eben bereits oder "mit
GewiBheit" ist. Diese Mit-Einbeschlossenheit unserer selbst mit dem
Sein wird durch die Zeit nach Heidegger bewirkt, denn die Zeit ist
"das Apriori aller Apriori".'"* Aber dessen Rolle ist bei Heidegger
zweideutig, weil dieses Apriori auf der einen Seite ein Horizont ist
und sich andererseits am Ursprung jedes Sinnhorizontes befindet,
wodurch es auf das Auflen hindeutet. Deshalb "entzieht es sich", be-
vor es zu dem hin gelangt, dem es ein Prddikat zuteilen kann. Aber
das bereits Pradizierte sowohl des Vermogens wie des Gegebenen —
und zwar beides als "Vorausgewulites" — besteht nicht nur in dem,
was aus diesem letzteren ein Wesen macht, sondern es ist auch das,
was ein Wesen fiir ein Anwesen als "Prisenz" geeignet sein laft. Es ist
jenes Wesen, wo sich die Temporalitdt selbst verbirgt, anders gesagt
das "Vergessen" — Lethe — herrscht.

Im Gegenteil dazu kennt das Wesen bei M. Henry kein Vergessen
im intentionalen Sinne fiir das Pathos, welches das Immemoriale
schlechthin ist."” Dies entzieht ihm jegliche Abwesenheit, und deshalb
ist es auch die "absolute Parusie" oder seine eigene "absolute Bedin-

119

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung". Auflerhalb jedes Horizontspiels, das die Prasenz bei Heidegger
auszeichnet, ist diese immanent-lebendige Parusie ausschlieBlich das
Produkt ihrer selbst. Sie ist eine gliickliche pathische Wirkkraft, ein
Agens also, das im eigentlichen Sinne selbstaffektiv ist. Und genau
dadurch aber, daB sie sich dem genannten Horizontspiel entzieht, wird
diese Parusie dazu gebracht, die nirgendwo in einem Ding enthaltene
Natur des Auflen als die Natur der Leere zu verkennen, wie ich auf-
zeigen wollte. Anstatt sich im Auflen zu begrenzen, versucht die Paru-
sie des henryschen Pathetismus, die Leere zu begrenzen. Die Wahr-
heit der loci beruht ohne Zweifel nur in einem Spiel von Horizonten,
aber dieses Spiel 16st sich nicht in die "Irrealitit" der Vorstel-
lungstranszendenz auf, wie Henry des weiteren behauptet.'® Eher er-
leidet jeder Pathetismus dieses Spiel, weil er die Natur der Leere des
AuBen verkennt und sich zum einen oder anderen Augenblick von
diesem letzten allein abgrenzen muB.

Denn die Hervorbringung eines jeden pathos geschieht in vacuo,
und nicht ex nihilo oder ex falso, wie nochmals zu betonen bleibt. So-
mit erzeugt sich der Pathetismus selber, indem er vom Intervall zwi-
schen der Leere — als Aufhebung des Auflen — und der Forderung
nach Individuierung ausgeht, um sich so allein auf das pathische Ver-
mogen hin zu verlagern. Auf der anderen Seite bedeutet die Konfron-
tation mit der Leere, daB sich der Pathetismus nie vom Pathos unter-
brechen 14Bt. Er ist also eine docta ignorantia, die es uns erlaubt, die
Seinsweisen und die unsichtbare Phinomenalisierung unter einer ein-
zigen Instanz des selbstaffektiven "Erscheinens" zu vereinen. Wenn
sich M. Henry auf diese Weise von der nicht-identischen, extatischen
Verkniipfung von Sein/Erscheinen entfernt, indem er die Unsichtbar-
keit dem Nicht-Phdnomenalen der Phanomenalitit als "Selbsterschei-
nen" verleiht, dann kann er dies tun, weil er andererseits die Ver-
kniipfung zwischen Zeit und AuBen als Ur-Phdnomenalisierung zu-
riickweist. Was dabei allerdings unserer Meinung nach nicht gesehen
wird, besteht darin, daf die Frage des Aufen die Frage der Leere ist
und die Zeit nur auftritt, um diese Frage des Leeren zu verbergen und
sich deshalb in der Begegnung mit dem Unsichtbaren der unbezwei-
felbaren "inneren GewiBheit" des Pathos anzuvertrauen.

Das gewaltige Anliegen jedoch, das in meinen Augen alle philoso-
phischen Werke und Romane von M. Henry beseelt, bleibt die Forde-

120

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung des fundamentalen Charakters des pathos. Es handelt sich dabei
um eine gewaltige Entdeckung, insofern sie der Wiederentdeckung
der philosophisch verleumdeten Rechte des "An-sich" in der Neuzeit
gleichkommt. Die wesentlich ausgefiihrte henrysche Problematik be-
steht anders gesagt darin, da3 das echte Pathos als ein solches An-sich
nur Selbst-Affektion sein kann. Das wahrhaftige Pathos geht — und
zwar de jure — nur aus sich selbst hervor; es ist seine eigene Motivati-
on, und in diesem Sinne ist es "Selbstaffektion". Daher bleibt auch
eine Verwandtschaft zwischen der von mir genannten Leere und die-
ser Selbstaffektion bestehen, denn die Leere wird nicht vom Pathos
unterbrochen. Wenn sich die Selbstaffektion daher in vacuo zeugt, so
ist sie ihre eigene "Erzeugung", mit anderen Worten ihre eigene "Um-
schlingung" oder ihre "passive Genesis", wenn man dieses Wort
Husserls'” in bezug auf die konkrete Selbstwerdung des transzenden-
talen Ego hierfiir gebrauchen will.

Wie der informierte Leser M. Henrys jedoch weil3, hat sich diese
Genesis keinesfalls in die Sinne einzumischen. Es ist das Unsichtbare,
welches im phanomenologisch origindren Sinne zu der Aussage fiihrt,
daB "die Affektivitdt das ist, was sich ohne Vermittlung eines Sinnes
selbst fiihlt".'® Meinerseits wollte ich hingegen die Wichtigkeit eines
gewissen "Sensuellen" und "Sinnlichen" wiederherstellen. Es gibt
Ausdriicke des Reellen als solchen, die durchaus sensuell-sinnlich
sind, aber nicht be-zeichnend, insoweit sie am Ursprung einer be-
stimmten Beschreibung dieses Reellen als solchen stehen konnen.
Praktisch existiert namlich das Reelle als solches je im vorhinein,
aber seine bestimmte singuldre Beschreibung existiert nicht als ein
Terminus oder Name. Die bestimmte singuldre Beschreibung, die dem
Reellen als solchem zukommt, ist anders gesagt ein "Ding", aber eine
solche Beschreibung bildet keine Anzeige des Reellen als solchen in
dem Sinne, als wiirde sie einen Augenblick lang den Aspekt eines
echten sprachlichen Zeichens iibernechmen.'” Wir diirfen also nicht
die Ausdriicke der Evidenz mit ihren Zeichen verwechseln, die sie
nicht hat. Neben der Evidenz, und a fortiori neben dem Reellen als
solchem, begegnet man keinem Zeichen, Terminus oder Namen. Ne-
ben Evidenz und Reellem sind wir auBBerhalb des Logos.

Analog verhilt es sich mit den pathe bei M. Henry, denn so "selbst-
standig" sie auch sind, so stellen sie ihr Vermogen — ihre "Autoritat",

121

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie es auch hieB — dennoch nicht heraus. Wir sind deshalb seinem
Werk dafiir erkenntlich, mit Erfolg den Versuch unternommen zu
haben, die traditionell betonte Endlichkeit des "endlichen Menschen
und Siinders" gestiirzt zu haben. Meiner Ansicht nach ist diese End-
lichkeit — auf nahezu transparente Weise — an die nominalistische
Autoritit der herkdmmlichen Wahrheitslehre gebunden, sei sie termi-
nologisch, logisch oder "adiquat" gedacht, denn sie bezieht ihren
Erscheinenstypus von der Autoritét der adaequatio her. Es ist offen-
kundig, dafl die Evidenz auBerhalb des Logos die adaequatio ver-
schmiht. Die (onto-)logische wie terminologische Wahrheitstheorie
schreibt sich in eine adaequatio ein, die dem pathos fremd ist. Erhebt
die Evidenz mithin nur Anspruch auf die Autoritit ihrer eigenen
adaequatio, so ermdglicht die nicht-ausdriickliche, nicht-bezeich-
nende sowie nicht-bedeutende "Evidenz" — das heifit die affektiv-im-
manente Gewifsheit — die phdnomenologische Analyse des Unabhdn-
gigen. Dieses muB} ein gewisses Pra-Existentes sein, das genau unse-
ren Diskursen und Zeichen vorgingig ist und sich scheinbar von ihnen
gefangennehmen 14Bt. Es handelt sich in der Tat um jenes Pra-
Existente, aus dem sich fundamental die innerste Unterordnung des
Menschen unter alles ergibt, was sich von vornherein im tiefsten
Grunde dessen befindet, was beim Menschen "Endlichkeit" heif}t,
denn jenes Alles iibersteigt den Menschen, indem es ihm vorausgeht
und ihn iiberleben wird. Es ist anders gesagt eine "Grundbestimmung"
ohne Vergleich — oder nur durch "Worte" hindurch sagbar, die sich in
einer solchen Feststellung verankern und die Gewifheit der duffersten
Schicht des Pra-Existenten ausdriicken.

Aber dieses Unabhingige, das jenem Pra-Existenten gleicht, wel-
ches die "Ur-sache" der Endlichkeit ist, bedeutet keine bloBe res ante
nomen. Denn stirker als alles Be-deuten gibt es ein Sich-sagen-
wollen, das im voraus das Unabhdngige des Prd-Existenten fordert,
indem dieses Sich-sagen-wollen dem Be-deuten mit einem Sprung
vorausgeht. Mit anderen Worten wird das zuvor genannte An-sich
nicht notwendigerweise wieder zu einem jetzt unabhingigen oder pra-
existenten "Sachverhalt", denn ein solches An-sich gehort im eigentli-
chen Sinne nur zu diesem Sich-sagen-wollen. Meine Beschreibung
des Reellen als solchen ist also die versuchte Aufkiindigung der vor-
evidenten adaequatio, die ihre Kraft aus einem solch unabhingigen

122

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sich-sagen-wollen als An-sich bezieht. Dieses Sich-sagen-wollen ist
so méchtig, daB es sich ebenfalls iiber die Verwandlungen des tran-
szendenten Denkens als Pseudo-Pathetismus ergieit, dessen nominali-
sierende und logische Bedeutungslast ich angesprochen habe. Letztere
muf jedoch mit dem Sich-sagen-wollen in irgendeiner Weise verbun-
den bleiben, denn das zuletzt angefiihrte An-sich, welches das Sich-
sagen-wollen ist, reicht iiber jeden Versuch der vor-evidenten Ver-
wandlung hinaus. Wir sind Michel Henry schlieBlich dafiir verbun-
den, daB er einem ganz anderen An-sich als pathos wieder zu Ehren
verhilft, dessen "ontologische Vorgingigkeit" und absolute "Selbstge-
bung" uns an eine frithere groBe Philosophie denken 148t, die gleich-
falls zu ihrer Zeit zu einem "anderen An-sich" beitrug: Bei M. Henry
sind Vorgdngigkeit und Selbstgebung eines "materialen Phanomeno-
logen" wiirdig, der im Impressionalen geiibt ist. Bei D. Hume®® war es
die impression, deren tatséchliche first appearence dergestalt "ist",
daB} sich keine idea als ihre Kopie auszugeben vermag.

(Aus dem Franzosischen von Rolf Kiihn)

Anmerkungen

| Die Verwendung von "singuldrer Terminus", sei er bestimmt oder unbestimmt,
kann tiefengrammatisch gesehen innerhalb eines Satzes den Platz einnehmen, der
gewohnlich dem Ausdruck-des-Subjekts zukommt. Auf diese Weise begegnet er dem
l%eellen, wie obiger Text weiter ausfiihrt.

Vgl. programmatisch den ersten Satz, womit sein "Tractatus logico-philosophicus”
beginnt: "Die Welt ist alles, was der Fall ist." (Werkausgabe Bd. 1, Frankfurt/M:
Suhrkamp 21995, 11). Der Begriff "Exempel" hingegen verweist hier auf E. HUSSERL,
Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Hamburg: Meiner
61985, 48, 70, 412, 437 f. (§ 11, 14, 87, 93).

Vgl. zu dieser Evidenzbeschreibung E. HUSSERL, Formale und transzendentale
Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft (2. Aufl. 1929), Tiibingen: Nie-
r‘rtncyer 1981, 139 ff. (§ 58 ff.).

Vgl Discours de la méthode 11, 7 f. (Hg. L. GABE), Hamburg: Meiner 1960, 30 f.

Vgl fir diese Diskussion M. HENRY, Phénoménologie matérielle, Paris: PUF 1990,
109 ff. (dt. Ubers.: Radikale Lebensphanomenologie. Ausgewihlte Studien zur Phi-
%omenologie, Freiburg/Miinchen: Alber 1992, 143 ff).

, Vel. Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer 111967, 134 ff. (§ 29 ff.).

Vgl. L'essence de la manifestation, Paris: PUF 1963 (*1990), 585 ff. (§ 53 ff); Ra-

dikale Lebensphinomenologie, 202 ff.

123

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. In diesem Sinne ist das Erscheinen nicht eine der Seinsweisen des "Seins", was bei
HEIDEGGER im § 5 von "Sein und Zeit" (S. 15 ff.) durch diesbeziigliche "Schwierig-
keiten" hindurchscheint, und deshalb hat sich unser Text zunichst von diesen letzte-
ren inspirieren lassen.

Vgl. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phianomenologischen Philosophie,
1. Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie (Husserliana III/1),
Den Haag: Nijhoff 1976, 303 £. (§ 132).

Vgl Radikale Lebensphanomenologie, 109 ff.

i Vgl Ideen zu einer reinen Phidnomenologie I, 324 ff. (§ 136 ff.).

Vgl. ebenda 17 £. (§ 5) u. 6., Erfahrung und Urteil, 30 (§ 8).

Vgl. Marges de la philosophie, Paris: Minuit 1972, 185-207: La forme et le vou-
lmr-dlre Note sur la phénoménologie du langage.

Vgl Sein und Zeit, 323 ff. (§ 65 ff.).

Vgl. C'est Moi la Vérité. Pour une philosophie du christianisme, Paris: Seuil 1996,
199 ff. (dt. Ubers.: Ich bin die Wahrheit. Fiir eine Philosophie des Christentums, Frei-
llaurg/Munchen Alber 1997, 221 ff)).

Vgl. Radikale Lebensphinomenologie, 90 ff., 137 ff.

1 Vgl. Cartesianische Meditationen (Husserliana I), Den Haag: Nijhoff 1963, 80

18).

L'essence de la manifestation, 577 (§ 52).

Zum Doppelsinn von Zeichen und zum Wesen der Anzeige vgl. E. HUSSERL, Logi-
sche Untersuchungen, 2. Bd.: Untersuchungen zur Phinomenologie und Theorie der
Erkenntnis, I. Teil (2. Aufl. 1913), Tiibingen: Niemeyer 1968, 23 ff. (§ 1 u. 2).

Vgl. Enquiry concerning human understanding, Kap. II (Eine Untersuchung iber
den menschlichen Verstand, Hamburg: Meiner 1973, 17 ff.).

15

124

https://dol. am 25.01.2028, 11:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

