
Evidenz und Pathetismus

Pietro d'Oriano (Rom)

In der Evidenz als Logos des Denkens und Redens entspricht dem 
Ausdruck des Subjekts ein bestimmtes Verhältnis zum Reellen als 
solchem. Für diesen Evidenzlogos wird von mir als dem Ich/Sprecher 
beim Ausdruck-des-Subjekts vorausgesetzt, "mein" Akt impliziere 
unmittelbar die Realität oder Existenz des Ausgedrückten. Dieser Akt 
ist in meinen Augen "sensuell" (sensuel) und nicht "sinnlich" (sensi­
ble), denn durch diesen Akt lege ich mich spontan und unmittelbar 
fest, an die Realität als solche zu glauben. Dieser Glaube vollzieht 
sich sehr viel früher als das Zusammenfallen der Realität mit einem 
"Außen", das heißt mit einer äußeren Realität, die jeweils nur als Teil 
oder Fragment gegeben ist. Durch einen solchen Akt geht der Spre­
cher eine Art Wette mit der Realität schlechthin ein, denn als Ich oder 
Subjekt geht er soweit, hinsichtlich des "Es gibt", des "Seins", als 
solchem zu wetten. Der unmittelbare Bezug zur Realität vonseiten 
meiner Aussage ist dabei jenem Zeigeakt analog, dessen Referenz 
nicht immer "glücklich" ist, weil dabei auf Irrtümliches verwiesen 
werden kann. Interpretieren wir nämlich diesen unmittelbaren Bezug 
durch Termini der Referenz, so können wir leicht sehen, daß seine 
infelicity nur ein bestimmtes Fragment des Reellen betrifft, da die als 
Ganzes im vorhinein gemeinte Realität immer Voraussetzung wie 
Telos bleibt.

1. Ausdruck und Eidos

Die Aussprechbarkeit des Individuums innerhalb der genannten Aus­
sageakte gehört zu individuellen Natur, aber meiner Meinung nach ist 
sie eine rein virtuelle Substanz, denn wenn man sagt, daß der Aus­

106

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


druck des Individuums "existiert", dann erscheint ein Begriff des 
Sinnlichen, der sich mittels der Verwechslung mit dem Begriff des 
Wirklichen bildet. Die Wirklichkeit des Ausdrucks des Individuums, 
sofern sie individuell ist, hat nichts mit der sinnlichen Realität zu tun. 
Die Existenz eines solch sinnlichen Charakters ist denselben Schwie­
rigkeiten wie die erwähnten Zeigeakte unterworfen, denn die dem Akt 
des Ich/Sprechers eigene Realität ist als nicht-sinnliche Realität jene, 
die dem Akt allein von dessen Natur selbst her zukommt und daher 
eine atypische Realität bildet. Der partikuläre Sprechakt erscheint 
nämlich im Augenblick seiner Nominalisierung als individuiert und 
individualisiert. Dabei handelt es sich um den Umstand, daß das 
Sinnliche mit dem Wirklichen verschmolzen wird, und zwar innerhalb 
eines Sprechaktes, der sich zugleich in den individuellen wie indivi­
dualisierenden Ausdruck dieses Aktes selbst verwandelt. Ein Akt, 
dessen Beschreibung aber mich betrifft, ist notwendigerweise einzig­
artig. Seine phänomenologische Beschreibung darf nicht mehr nur die 
Individuierung eines Allgemeinen sein, denn ein solcher Akt ist - wie 
gesagt - ein Akt, durch den ich mich in meinem Glauben an die Rea­
lität in ihrer Ganzheit festlege. Diese Realität schlechthin ist daher 
nicht nur jene omnitudo realitatis, deren Aufgabe es gerade ist, uns 
das Reelle als fragmentierbar und individualisierbar zu geben, son­
dern sie ist das absolut gemeinte Reelle als solches.

Das bisher Gesagte läßt sich auch so ausdrücken, daß die Individu­
ierung innerhalb der "Einzigartigkeit" meines Aktes die Verwandlung 
des Wirklichen in einen Ausdruck bedeutet, der gleichzeitig das Er­
gebnis sprachlicher Anforderung nach Bezeichnung ist. Die Individu­
ierung dieses Aktes ist nur dank der Tatsache möglich, daß er von 
Anfang an ein individuelles relatum hat, dessen Gegebenheit als prä­
existent zu gelten hat. Daher sind wir an dieser Stelle in der Lage, die 
Genealogie der Individualisierung des Sprechaktes kurz zu rekon­
struieren, denn diese Genealogie soll uns den Wirklichkeitscharakter 
des Sprechaktes genauer verstehen lassen. Weil dieser Akt ein Sub­
jekt des Logos im Sinne von Rede wie Denken enthält, legt er mich 
dadurch naturgemäß in meinem Glauben an das Reelle als solches 
fest, wie wir sagten. Die "logische" Forderung nach Individuierung 
will aber auf der sprachlichen Ebene die Unterscheidung von parti­
kulär und individuell reduzieren. Indem auf diese Weise meinem 

107

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glauben an die gemeinte Realität als solche der oben erwähnte sensu­
elle Charakter verweigert wird, gelangen wir dahin, ihm einen ande­
ren - nämlich den sinnlichen Charakter, - zu verleihen, den wir un­
mittelbar mit der speziellen Wirklichkeit des Sprechaktes verwech­
seln. Erkennen wir jedoch die Zweideutigkeit von Sinnlichem und 
Wirklichem, dann erweist sich auch die rein sprachliche oder lingui­
stische Bestimmung als ein Vorurteil. Anstatt uns daher das individu­
elle Relatum mit seiner einzigartigen Forderung nach Prä-Existenz 
anzueignen, um es in die "Maschinerie" der Bezeichnung einzufugen, 
wollen wir uns vielmehr im folgenden desselben bedienen, um eine 
tatsächliche Beschreibung jenes Aktes durchzufuhren, der die Indivi­
dualität von Ich/Sprecher ausdrückt. Daher bewahren wir die atypi­
sche Natur dieses individuellen wie individuierenden Aktes, ohne ihn 
auf die "mechanischen" oder grammatischen Erwartungen der Be­
zeichnung zu reduzieren. Ist es in der Tat nicht so, daß uns die 
Nichtreduzierbarkeit des Individuums auf die Bezeichnung allein das 
Disparate eines singulären Terminus im Vergleich zu einem allge­
meinen Terminus zeigt, und zwar unter der Form, die ein Disparates 
hinsichtlich des Intelligiblen oder Reellen einnimmt?1

Der Bezug zum Wirklichen, wie er bisher beschrieben wurde, er­
fuhr nämlich zunächst diese "Beschreibung" nur durch die Bezeich­
nung irgendeines Individuums, welche ihrerseits durch den bestimm­
ten Ausdruck des Logos-Subjekts im Denken oder in der Rede er­
möglicht wird. Eine solche erste "Beschreibungsart" kann uns jedoch 
nur der bloßen Tatsache des Bezuges zum Reellen versichern, und wir 
müssen eine solche "Beschreibung", die hinsichtlich der wirklichen 
Natur des Individuellen enttäuschend bleibt, von der atypischen Be­
schreibung desselben Bezuges unterscheiden, so wie dieser sich im 
eigentlichen Sinne im Sprechakt inkarniert. Für jeden Logos setze ich 
durch den Ausdruck eines gegebenen Subjekts der Rede voraus, daß 
mein Akt - so einzigartig er auch sei - unmittelbar das Reelle oder die 
Existenz des durch ihn Ausgedrückten in sich einschließt. Dieses Re­
elle ist phänomenologisch-intentional das leibhaftig gegebene Reelle 
selbst, und das, was existiert, und zwar getrennt von jedem äußeren 
Sinnlichkeitsverweis, ist genau dieser Akt selbst. Er existiert in Über­
einstimmung mit einem Existenzmodus, der uns fragen läßt, was mei­
nem Bezug zu jeder Interpretation des Wortes "reell" vorausgeht und 

108

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


somit einem "Vor-dem-Reellen" entspricht. Letzteres zeigt uns durch 
die unmittelbare Wirkung des Aussprechens des singulären Terminus 
selbst hindurch, daß jede sprachliche Bezeichnung des Reellen prin­
zipiell seiner Einfügung in eine Interpretation gleichkommt. Dies be­
deutet dann, daß die Individualisierung des Aktes die vorausliegende 
Natur des Reellen als solchen aufhebt, das heißt jenes Reellen, das 
jeder Interpretation vorausliegt, wobei diese allerdings der primor­
diale Gewinn des Sprechaktes selbst bleibt. Die Sprache liefert uns 
auf diese Weise mit Sicherheit eine Interpretation des Wortes "reell", 
aber es handelt sich eben nur um eine Interpretation.

Ohne Zweifel vermag allein die Sprache das Existieren zu sagen, 
aber keinerlei Exempel - weder der Stein noch die Zahl Fünf- kann 
dieses Existieren ausschöpfen. Zweifeln läßt sich daher an partikulär 
Existierendem, mit anderen Worten an fragmentiert Reellem, nicht 
aber am Reellen als solchen. Der Zweifel stellt sich außerdem jeweils 
später ein als der ausgesprochene Akt des Ich in der Rede. Solches 
Aussprechen probiert nur Exempel des zuvor genannten absoluten 
Existierens aus; es stellt Seiende zur Schau, die bereits im Sinne Hei­
deggers irgendeine Seinsweise haben. Deshalb wird das Sein auch 
immer schon unter dem Aspekt des "Sinnes" gesehen, denn "Seins­
weise" bedeutet hier, daß schon etwas sein muß (und zwar ganz be­
stimmt sein muß), wenn es als Exempel dienen soll. Es gibt, anders 
gesagt, keinen Zweifel hinsichtlich der Existenz der Seienden, wenn 
eine Rede beginnt. Die einzige Unterscheidung, die ich unter den 
Seienden einführen kann, ergibt sich auf der Grundlage ihres Seinsty- 
pus. Mithin sind die Exempel des absoluten Existierens - das heißt 
die Ausdrücke jenes Existierens, das noch nicht als einzelnes "ist" - 
nicht die "Fälle" eines Reellen, das vor jeder Interpretation des Wor­
tes reell liegt, wie sich in bezug auf Wittgenstein bemerken ließe.2

Die Evidenz vermag ihrerseits nun den Sprechakt nur zu beschrei­
ben, indem sie das Reelle als solches in ein ein fragmentiertes Reelles 
gemäß den unterschiedlichen logischen wie grammatischen Zustän­
digkeiten der singulären und allgemeinen Termini zergliedert. Es ist 
genau jene Evidenz, die den "Inhärenzblock" dieser Termini nach 
Husserl durchzieht, indem sie das Disparate des Reellen und des In- 
telligiblen in bezug auf den Sprechakt aufdeckt. Es erscheint jedoch 
unmöglich, das Korrelat des Sprechaktes als "Individuum" zu be­

109

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeichnen, es sei denn unter Verlust des spezifischen Gewinns an Inter­
pretation durch die Fragmentierung des Reellen, wie wir sahen. Die 
Beschreibung des Sprechaktes muß mit anderen Worten eine be­
stimmte singuläre Beschreibung sein, um zu offenbaren, daß die Tat­
sache der "Bezeichnungs-Ohnmacht" seines eigenen Korrelates genau 
auf jenem Akt beruht, welcher den Hinweis auf den virtuellen Cha­
rakter der Aussprechbarkeit des Individuums impliziert. Wenn die 
Exempel dieser Existenz jeweils diese selbe Existenz sind und man im 
Sprechakt dem tendenziellen Ineinanderfallen von Ausdruck und Aus­
gedrücktem in der Rede beiwohnt, ohne daß das sogenannte "evidente 
Objekt" der intentionalen Schau die Evidenz ausschöpft, dann wird 
uns gerade der dys-objektive Charakter der Evidenz über die dem In­
dividuum eigene Aussprechbarkeit Auskunft verleihen. Auf der einen 
Seite gibt es nämlich das vorausliegende Reelle, das mit dem ersten 
Aussprechen erscheint, und auf der anderen Seite befindet sich der 
"Inhärenzblock", der von den singulären und allgemeinen Termini 
gebildet wird. Deren Verwechslung stellt den dys-objektiven Charak­
ter der Evidenz dar, welcher genau der Aussprechbarkeit des Indivi­
duums zugute kommt.

Es ist in der Tat die Evidenz, die uns die einzige Interpretation des 
Wortes "reell" gibt, das sich der Benennung entzieht, wodurch sich 
das absolute Existieren ausdrückt. Ihre Exempel sind sinnlich, aber 
nie sinnlich/wirklich, denn die den logos apophantikos nachahmende 
Evidenz begründet den Ausdruck des singulären Terminus mit dem 
des allgemeinen Terminus.3 Die Evidenz schafft dadurch ein neues 
Objekt - das eidos, und unsere hier in Angriff genommene Problema­
tik tritt genau in dem Augenblick auf, wo die Evidenz auf das Eidos 
zurückkommt, um eine "neue" Evidenz zu gewinnen, das heißt den 
allgemeinen Terminus mit dem (un)bestimmten singulären Terminus 
verwechselt sowie aus diesen beiden zugleich ein neues Eidos macht. 
Schaut man jedoch genauer hin, so ist in Wirklichkeit das, was meine 
intentionale Schau erfüllt, bereits durch die Vermischung des allge­
meinen Terminus mit dem (un)bestimmten singulären Terminus selbst 
ein Individuum. Die verschiedenen Ausdrücke sind daher in zweierlei 
Hinsicht dys-objektiv: 1. hinsichtlich des Objekts, und dies in dem 
Maße, wie es nicht imstande ist, die Schau zu erfüllen, sowie 2. auf­
grund der Tatsache, daß die Evidenz ein neues Objekt schafft, ein 

HO

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht-gegenständliches Objekt, dessen Ausdruck uns zum Sprechakt 
zurückfuhrt.

2. Außenheit undAffektion

Das von uns gelebte Heute nennt sich "epistemologisch" in dem Sin­
ne, wie es meiner Meinung nach das Zeitalter der ausschließlichen 
Praxis des "Außen" als Welthorizont ist. Aber das Zeitalter dieser 
Epistemologie ist auch das Zeitalter einer verminderten Ontologie, 
denn der Himmel des Heute ist um das "sein" (einai) ärmer, das lange 
Zeit auch vom "Göttlichen" (theiori) gewußt hatte, so wie ebenfalls 
die Unsterblichkeit keinen Schatten mehr spendet. Die "am meisten 
deutlichen Wahrheiten", um eine Wendung Descartes'4 aufzugreifen, 
sind die Wahrheiten unseres Zeitalters, seine einzig verpflichtenden 
Wahrheiten für das allgemeine Bewußtsein. Als Wahrheiten der sinn­
lichen Erkenntnis und Gewißheit sind sie fundamental die Wahrheiten 
der "Außenheit" als Welt, deren episteme das neuzeitliche Denken - 
einschließlich Heideggers "Seinsfrage" - sein will. In der griechi­
schen Reflexion über das thigein ist diese Episteme bereits vorwegge­
nommen, denn das thigein ist jenes "Berühren" des "wahren Dinges", 
welches nicht als wahr prädiziert werden muß.

Doch weiß man gleichfalls seit jeher in der Philosophie, daß die 
prädikative Synthese oder der "Logos" die Tendenz hat, die wahrhaf­
tige Begegnung mit den Dingen zu verdecken beziehungsweise sogar 
zu entstellen, mit anderen Worten die Begegnung mit einem Reellen 
zu verbergen, von dem wir ganz und gar nichts wissen, denn das thi­
gein tritt eben selbst als der erste Baustein in der Errichtung der 
Transzendenz als Außenheit auf. Auf dieser Ebene siedelt sich auch 
die Problematik der singulären und allgemeinen Termini an, denn 
insofern sie das Prädikative ausschöpfen wollen und dadurch ein 
sinnlich oder material "Disparates" unberücksichtigt lassen, kommt es 
zu einem Kontrast oder Widerspruch zwischen dem Prädikativen und 
Vor-Prädikativen. Es handelt sich dabei um ein Disparates, das uns 
die Intention "einzigartig Gegebenes" im Sinne des Individuellen 
festhalten läßt. Dennoch liegt es hier nicht in unserer Absicht, in ir­
gendeiner Weise erneut das Prädikative und Vor-Prädikative unter der 
Form von legein/thigein gegenüberzusetzen, wie es seit der Antike 

111

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon oft versucht worden ist. Für uns handelt es sich eher um ein 
anderes Faktum hinsichtlich des Verständnisses des Außen, nämlich 
um die Unterscheidung eines Außen mit und ohne Tür.

Diese "Tür" gehört eigentlich weder zum Logos noch zum Außen. 
Sie ist phänomenologisch anfänglich die Tatsache, daß der Logos, der 
die Wahrheit erreichen will, weder unter der Form des thigein noch 
irgendeiner angeblich verlorenen Unmittelbarkeit danach verlangen 
kann. Wenn der Ursprung der Wahrheit des Logos oder des Hervor­
tretens des "Wahr-Sagens" eine Vermittlung bilden soll, dann ist die 
Tür, welche auf das Außen hin öffnet, am Ursprung dieser Ver­
mittlung als solcher. Aufgrund der phänomenologischen Tatsache, 
daß das Außen selber nie vom Logos angestrebt werden kann, ist auch 
diese Tür nicht erkennbar. Daraus ergibt sich, wie erwähnt, daß die 
Forderungen des Logos hinsichtlich des Prädikativen und Vor- 
Prädikativen disparat sind. Das Außen ohne Tür bildet eine gewisse 
Präsumption im Sinne einer direkten oder unmittelbaren Annäherung 
an das Reelle, die immer zu befragen bleibt. Es handelt sich um eine 
Präsumption der Unmittelbarkeit, die aus dem Reellen als solchem ein 
Außen macht, anders gesagt um eine Präsumption, die selbst a fortiori 
durch eine Art "schlechter Genese" des Außen im Logos hervorsticht. 
Ebenso wie die singulären Termini innerhalb des Logos das Reelle 
aus dem Logos in gewisser Weise hinausftihren, ebenso sagen die 
allgemeinen Termini - als Prädikat - nur das reelle Ding. Dieses prä­
dikative Sagen nimmt folglich verdunkelnd das Wahr-Sagen des Lo­
gos insgesamt in Anspruch, wodurch eine stumme, nach-prädikative 
Konfrontation zwischen der "Realität" oder dem Außen und dem 
vermittelnden Denken (dianoia) bewirkt wird.

Der Logos, sofern er "wahr" sein will, ist genau das, was durch die 
Tür der Außenheit hindurch muß, die M. Henry auch die Transzen­
denz oder die Ek-stasis nennt. Diese Tür ist an ihr terminologisch­
sprachliches Schicksal gebunden, dessen Problematik die nicht er­
kannte Tür darstellt, das heißt an den Zusammenhang von Gegeben­
heit und Affektion. Insofern nämlich jedes Gegebene intentional­
evident vom Außen der Außenheit als deren Ent-äußerung im Sinne 
der Ek-stasis herrührt, kann es in der Tat keine Affektion in sich tra­
gen. Die physis oder das phainesthai als "Erscheinen", kurz gesagt die 
"Präsenz" bei Heidegger wie die materiale oder pathische "Selbstge­

112

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebenheit" bei M. Henry, bilden zwei entscheidende Versuche heute, 
Transzendenz und Affektion zu denken.5 Die reine, pathische 
Selbstaffektion M. Henrys bildet eine "Selbstständigkeit", welche die 
Autonomie des Seins/Erscheinens als Wesen ist, das seine eigene 
Manifestation beinhaltet. Es handelt sich mithin dabei um ein Sein, 
das mit der Immanenz zusammenfällt, die des Außen zu ihrem eige­
nen Selbsterscheinen nicht bedarf, auch wenn sie als Urphänomenali- 
sierung dieses Außen im Sinne des notwendigen Sich-Bezages der 
Transzendenz im Transzendieren selbst trägt. Als "materialer" Phä- 
nomenologe solcher transzendentalen Affektivität spricht M. Hemy 
hauptsächlich von dieser Immanenz, und was seine Phänomenologie 
betrifft, die auf diese Weise Sein und Erscheinen als "Manifestation" 
gleichsetzt, so läßt sie die Frage aufkommen, ob ihr Weniges oder 
Fast-Nichts an Selbstgebung nicht überdeterminiert sei, da diese sich 
affektiv-pathisch als voll an "Energie" oder "Kraft" erweist, um letzt­
lich alles phänomenal Erscheinende in seiner lebendig-praktischen 
Phänomenalisierung aufzuweisen.

Das Denken des Welthorizontes als Transzendenz will sich - wie 
etwa bei Husserl und Heidegger - in dem Maße transzendent, wie die 
Zeit als horizontale Ek-stasis, welche den Erscheinensursprung aller 
sichtbaren Dinge bestimmt, die Erfahrung des Außen impliziert. 
Zeit/Horizont bedeuten dabei sicherlich - in ihrer eigenen weithaften 
Phänomeno-logie verstanden - eine gewisse "Affektion", die etwa in 
jeder Hetero-Affektion greifbar wird, aber die von Zeit oder Horizont 
implizierte Transzendenz ist zugleich auch das, was die Zeitlichkeit 
und jede Seinsdimensionalität (Regionen) ausschöpft. Die Erfahrung 
des Außen erlaubt uns nämlich, intentional unseren Blick auf das 
Erfahrene als Gegebenes zwrwcAzulenken, so daß die Erfahrung uns 
transzendental dahin führt, die horizontalen Zeitextasen von Zukunft, 
Gegenwart und Vergangenheit als die Hervorbringung der Gegeben­
heit als solcher anzusehen. Die Hervorbringung fiele dann mit der 
Umgrenzung des Horizontes selber zusammen, auch wenn diese Um­
grenzung sich intentional beziehungsweise im Sinne der "Seinswei­
sen" immer wieder verschiebt. Der Ursprungscharakter der Zeit 
scheint deshalb einem Denken korrelativ, das vorgibt, nur auf der 
Grundlage transzendenter Gegebenheit "affektiv" sein zu können. 
Jede Gegebenheit ist allerdings - phänomenologisch-intentional be­

113

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trachtet - nur eine "Anleihe", die jenes Denken bei sich selbst vor­
nimmt, da es unter der Form eines "Vermögens" (Bewußtseins) den 
Horizont verdoppelt hat, aus dem die Gegebenheit herstammt und 
durch das sie sich als affektiv gibt. Genau die Aufklärung dieses Ver­
hältnisses hatten wir oben angedeutet, als wir von der notwendigen 
Selbstrezeptivität der Transzendenz als Horizont im Sinne M. Henrys 
sprachen.

Wenn nämlich die Gegebenheit oder die Dinge das sind, von dem 
sie herstammen, wie können sie dann zugleich davon affiziert sein? 
Der Stil des Transzendenzdenkens, den ich hier beschreibe, muß unter 
der Voraussetzung der Transzendenz als seine entscheidende Geste 
die Herkunft aller "Dinge" aus der Außenheit postulieren, denn deren 
Konstruier- wie Sagbarkeit beruht auf einer solchen phänomenologi­
schen Entscheidung. Doch gelingt es diesem Denken nicht einmal, 
seine eigene Bewußtseinstranszendenz tatsächlich durchzuhalten, 
denn es stürzt unmittelbar über sein "Selbst" im Ä'cÄ-Beziehen-auf- 
etwas, sofern ein solches Sich/Selbst durch die Verwechslung vor­
gestellt wird, welche dieses Denken mit jeder Gegebenheit unterhält, 
die mit ihrem Herkunftsort des Außen ganz eins sein soll und von 
dem sich dasselbe Denken nicht zu distanzieren weiß. Dies bestätigt 
nur insgesamt das "ver-äußerte" Wesen der Dinge, da eben "zu Be­
ginn" von Rede und Denken keinerlei Affektion in Sicht war. Kurz 
gesagt ist die von der Außenheit herstammende "Affektion" bezie­
hungsweise die ver-äußerte Affektion, welche die von mir skizzierte 
(Pseudo-)Transzendenz fordert, nur eine Täuschung oder Erfindung, 
weil sie sich hinsichtlich ihrer anfänglichen Selbstgegebenheit Illu­
sionen hingibt, die sie verpflichtet, ihre eigenen Bewußtseinsgege­
benheiten als "affi-zierbar" in einem ungeklärten Bezug zu Affekt 
oder Pathos zu erfinden.

Da das Gegebene in der Tat aber auf ein Vermögen angewiesen ist, 
um überhaupt zu erscheinen, kann das menschliche "Subjekt" nur eine 
pathische Wirkkraft im letzten sein. Als absolute Subjektivität ist 
diese "Wirkkraft" auch eine sinnlich erregbare Materie, deren Wege 
gleichzeitig zusammenlaufen und sich durchkreuzen, wenn man sie im 
Zusammenhang mit den Gegebenheiten als "Stimmungen" oder "Be­
findlichkeiten" bei Heidegger6 sieht. Einerseits gibt es nämlich ein 
Reelles, welches in dem Sinne sinnlich ist, daß es uns "von außen" 

114

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


affiziert; andererseits wird hierfür jedoch gerade der Begriff des Le­
bens benötigt, welches seinem phänomenologischen Wesen nach jene 
"Selbstumschlingung durch sich" als Selbstaffektion ist, von der M. 
Henry in maßgeblich neuer Weise spricht.7 Er fuhrt letztere genau mit 
dem Ziel ein, das Außen als originärsten Erscheinensgrund auszu­
schließen, und zwar eben durch die Radikalisierung der Subjektivität, 
die er im Sinne einer absolut-lebendigen Individuierung versteht. Das 
Außen bleibt dadurch die "Ob-jektivität" als notwendiges Gegen-über, 
in dem sich jede Vorstellung vollzieht, wodurch wir im Bereich der 
Transzendenz sind, während das "immanente Vermögen" beim Men­
schen, welches im transzendentalen Sinne hervorzuheben ist, für M. 
Henry seiner eigentlichen Bedeutung nach gerade "ontologisch" ist. 
Die maximale Distanz, das heißt die Transzendenz des Außen als 
solchen, scheint mithin ihrer immanenten Nicht-Existenz proportio­
nal, in der sich die pathische Wirkkraft als Subjektivität oder Leben 
individuiert.

Aber dient dieses pathische Vermögen als Selbstaffektion nur dazu, 
so bliebe zu fragen, um uns in die kontinuierliche Reduktion des Au­
ßen einzuführen? Zur Beantwortung dieser Frage kann man noch 
einmal M. Henry heranziehen, der sowohl von der "Transzendenz" 
wie von der "Manifestationsweise der Weltdinge", das heißt der Ge­
gebenheiten im Horizont, spricht, um zu sehen, daß zwischen dem 
affektiven Selbsterscheinen und der Dingphänomenalität eine Hetero­
genität des Erscheinens besteht, die aber die erwähnte Gleichur­
sprünglichkeit dieser Erscheinensweisen nicht ausschließt. Dem Sein- 
scharakter der Außenheit kommt es als Transzendenz zu, selbst als 
Ganzes nirgendwo in einem "Ding" enthalten zu sein. Dieses Außen 
als horos im Sinne des Welthorizontes kann tatsächlich nur reduktiv 
verneint werden, auch wenn er sich andererseits gewiß ständig ändert. 
Doch bleibt die Idee des Horizontes - und damit der Regionen - ein 
Urbild im Sinne Kants, und als eine solche ursprüngliche (Ein-)Bil- 
dung kann sie nicht wirklich ausgelöscht werden. Der Horizont muß 
daher durch die pathische Wirkkraft in der Ermöglichung der bei sich 
verharrenden Transzendenz im Transzendieren selbst zutage treten, 
wie wir diesen phänomenologischen Sachverhalt schon hervorhoben. 
Denn der Horizont als solcher bleibt jeweils der Entwurf dieses oder 
jenes Horizontes. Dies bedeutet nicht, das Außen sei einfach nur ein 

115

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Horizont, weil es jeweils als "Urbild" auch in die Selbstaffektion als 
Einbildungskraft hineinreicht. Aber mit Blick auf die Welttranszen­
denz ist zu sagen, daß das Ur-Bild des Horizontes die Tendenz kenn­
zeichnet, dieses genannte Außen als Ent-äußerung der Außenheit in 
die loci- das heißt in die Regionen, Bereiche, Teilungen und so wei­
ter - einzuschließen. Hier erscheint es dann definitiv als die Abwe­
senheit seines eigenen Seins oder "Eigentums".

3. Leere und Pathos

Durch das Urbild des Horizontes hindurch verbergen folglich die loci 
das Außen, das heißt die Abwesenheit an Eigentum, welches wir die 
"Leere" nennen. Wenn sich die loci vom Verhältnis des Außen mit 
den Horizonten her vervielfältigen, dann sind dies genau jene Regio- 
nalontologien, welche jede Phänomenologie nährt. Das Immanente 
setzt sich der Leere im Sinne der abwesenden Außenheit in bezug auf 
jeden topos gegenüber, um eine Unterscheidung zwischen dem Er­
scheinen der Weltdinge und dem "unsichtbaren" Manifestationsmo­
dus der "Dinge des Lebens", der pathe, zu ermöglichen. Die unbe­
achtete Leere seitens des immanenten Pathetismus wie bei M. Henry 
scheint uns die Bedingung der Aufrechterhaltung der Kontingenz der 
topoi zu sein, denn die Unkenntnis der Leere erlaubt es dann, die to- 
poi als solche zu vernachlässigen, sobald dieser Pathetismus sich als 
die wahre "innere Begründung" der Transzendenz, des Außen oder 
der loci setzt.

Dies fuhrt zu der Frage des "Wie", denn die Voraus-Gewißheit des 
Reellen, die sich durch die Seinsweisen hindurch ergibt, wird vom 
Modus des Menschen hervorgebracht, dessen Verstehensvermögen 
nach Heidegger sich an nichts anderes als an folgende Voraussetzung 
bindet: Die Seinsweise des Menschen ist als ein Vermögen zu verste­
hen, das so beschaffen ist, daß das hermeneutisch-ontologisch erst Zu- 
Verstehende an sich bereits gewiß ist.8 Das "Objekt im Wie", von 
dem Husserl seinerseits spricht,9 ist nur in dem Sinn genau das Ding 
oder das Sein, wie es seinshaft vorausgesetzt ist. Es handelt sich um 
eine Voraussetzung, welche die Bedeutung des Seins als vorausge­
setztes "Sein" im verbalen Sinne betrifft. Die Entdeckung der absolu­
ten Außenheit als Transzendenz verändert sich im modernen Zeitalter 

116

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufgrund der zuvor schon erwähnten Implikationen des Reellen selbst 
nun in eine Gewißheit des Seins, die ein Bereits-Wissen darstellt. 
Dieses Bereits-Wissen, das einen Zeitsinn besitzt, ist nicht beiläufig, 
da uns sein "Wie" im vorhinein wissen läßt, wie das Reelle ist, das 
heißt, daß es bereits ist. Diese "Tatsache, daß das Reelle bereits ist", 
bringt M. Henry dazu, die Selbstgegebenheit als eine "ontologische 
Vorgängigkeit" zu beschreiben, als ein "etwas", von dem wir im äu­
ßersten Fall als "Unsichtbares" nichts intentional wissen. Das Be­
wußtsein um diesen phänomenologischen Grundsachverhalt führte M. 
Henry deshalb dazu, wie schon ausgeführt wurde, die Manifestati­
onsweisen der Welt und des Lebens einander gegenüberzusetzen. Und 
durch diese ursprüngliche Heterogenität des Erscheinens gelangt er 
damit zum Verständnis einer Öffnung auf "ein fundamentaleres Wie" 
hin, nämlich genau zum Aufweis jener Unsichtbarkeit der Ur- 
Phänomenalität, die das ganz andere, weil "pathische Wie" ist.10

Der transzendentale Sinn dieses "Pathetismus" führte uns bereits an 
anderer Stelle zum Thema einer bestimmten Mit-Gewißheit. Es han­
delte sich um die Verbindung zwischen dem absoluten Existieren und 
der Evidenz im Ausdruck des Ich/Sprechers. Dies veranlaßt uns hier 
des weiteren dazu, zwischen Inhalt und Objekt zu unterscheiden. Je­
der Vemunfitschluß wird ohne Zweifel dadurch erfüllt, daß er einen 
Inhalt als sein Werk vorweisen kann, wobei das Außen, welches ich 
in Anspruch nehme, und die Modi des charakteristischen "Wie" je­
weils einen Inhalt bilden. Solch ein Inhalt kann natürlich im Grenzfall 
in der Hervorbringung eines Objekts bestehen, das heißt eines Seien­
den, dessen Bestimmung prädikativ fortgesetzt wird und dann eventu­
ell mit dem Inhalt "zusammenfallt". Ein Objekt-der-Erfüllung ist aber 
zweifellos etwas anderes, da es durch die Bedürfiiisse eines Vernunft­
schlusses eingeführt wird, welcher danach verlangt, einen Inhalt zu 
haben. Aber dieser muß dann mit einem solchen Objekt zusammenfal­
len, dessen Inhalt ein und dasselbe ist. Die Dinge im Horizont sind 
meiner Meinung nach solche Objekte-der-Erfüllung, denn in verschie­
dener Weise setzen sie das verminderte Sein des epistemologischen 
Denkalters, von dem wir sprachen, in seine Rechte ein. Die Exempel 
der absoluten Existenz, mit anderen Worten die Ausdrücke der wirk­
lichen Realität, finden im Gegenteil ihre "Evidenz" anderswo.

117

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies ist unter anderem das husserlsche Thema der Autorität der 
Evidenz, mithin jener Evidenz, die unabweisbare Objekte anbietet.11 
Anstelle der Seinsweisen und der Exempel, die nur Objekt-der- 
Erfüllung sind, stellt sie daher die singulären sowie die allgemeinen 
Wesenheiten als Inhalte zur Schau und entfaltet sie. Diesen Charak­
ter nennt Husserl auch die "Idealität" der Evidenz, denn diese ist "aus­
denkbar", wie er sagt, und zwar in dem Maße, wie ihre Autorität 
mit der Tatsache des Im-Vorhinein der Objekte in der Immanenz der 
Sprechakte zusammenfällt, das heißt mit der Schau ihrer Objekte 
als Inhalte. Diese Schau eines Objekts a priori als möglicher Inhalt 
kommt dessen idealem Denken gleich, nämlich in Übereinstimmung 
mit einer Idealität zu sein, auf die man ständig zwrwc£-kommen kann. 
Deshalb tritt auch die erfüllende adaequatio im Schoß des Logos 
durch diese Idealität/Autorität hindurch auf, wodurch sich der Lo­
gos hinsichtlich dieser adaequatio in einem wesentlichen Verzug be­
findet. In der Tat ist der "Bestand" oder der "Sachverhalt", von denen 
Husserl ebenfalls spricht,12 eine Frage, die später als die Evidenz 
ist, welche ihrerseits als "vorbereitende Sicht" nur die Hinführung 
zur Wahrheit bildet, deren Met-hode sie darstellt. Evidenz läßt sich 
also immer erreichen, sofern man allein zu ihr stets zurück-kehren 
kann.

Von welcher Art Autorität ist nun das von M. Henry geltend ge­
machte "fundamentalere Wie", welches seine innere Gewißheit (die 
keine sichtbare E-videnz ist) aus dem Pathos der Selbstaffektion be­
zieht und im vorhinein seine "Objekte" damit ausstattet, während die 
regionalen Weltdinge dies nicht vermögen? Das Wie dieser unsichtba­
ren Gewißheit ist eine reine Immanenz, wie wir wissen, und insofern 
die "erste Aussage" des Ich/Sprechers mit einer Evidenz gleichgestellt 
ist, welche die atypischen Exempel der absoluten Existenz liefert, 
drückte sich darin das Reelle als solches oder das nicht fragmentierte 
Reelle aus. Dieser Frage sind wir schon begegnet, als es sich um die 
Aussprechbarkeit des Individuums handelte, und der Charakter des 
Überschusses an "Wahrheit" der Individualität hinsichtlich jedes prä­
dikativen Rahmens zeigt sich, sobald berücksichtigt wird, daß das 
Bereits-sein als Sem/aletheia im zeitlich-extatischen Sinne nur von 
der Verneinung des Außen her aufbricht. Von dem aus, was das Au­
ßen ausmachte, entwickelt sich mit anderen Worten die Ausdrucks­

118

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weise des Individuums als partikuläre adaequatio des Sprechaktes mit 
dem Reellen als solchen.

Hinsichtlich der Aussprechbarkeit des Individuums mit Bezug des 
Subjekts auf dieses Reelle muß aufgrund folgender Tatsache die 
adaequatio weiter bestimmt werden. Wenn das Außen "existiert", 
werden die Objekte im Ausgang von der Evidenz genau der Ausdruck 
einer adaequatio oder eines übereinstimmenden "Bestandes", kurz 
gesagt eines Individuums oder einer absoluten Existenz, deren Exem­
pel es ausdrücken, ohne es ausschöpfen zu können. Dieses Nicht-Aus- 
schöpfen-Können liegt nicht daran, daß die adaequatio und das Indi­
viduum unaussprechbar wären, sondern weil diese Ausdrücke im Ge­
genteil reell sind, denn das Individuum und die adaequatio haben sich 
schon von der Methode der Evidenz beziehungsweise vom Sprechakt 
her ereignet. Deshalb sagten wir, daß sich der Logos in bezug auf die 
adaequatio ständig in Verzug befindet, der ohne Zweifel wesentlich 
ist, wie J. Derrida sagen würde.13

Das Bereits-sein ist zudem ein Sinn der Zeit, ein "Vergangenes", 
das traditionellerweise ein Wesen einschließt. Wir wiesen oben schon 
daraufhin, daß dieses Bereits-sein unsere eigene Seinsart individuiert, 
das heißt das Verstehensvermögen desen, was eben bereits oder "mit 
Gewißheit" ist. Diese Mit-Einbeschlossenheit unserer selbst mit dem 
Sein wird durch die Zeit nach Heidegger bewirkt, denn die Zeit ist 
"das Apriori aller Apriori".14 Aber dessen Rolle ist bei Heidegger 
zweideutig, weil dieses Apriori auf der einen Seite ein Horizont ist 
und sich andererseits am Ursprung jedes Sinnhorizontes befindet, 
wodurch es auf das Außen hindeutet. Deshalb "entzieht es sich", be­
vor es zu dem hin gelangt, dem es ein Prädikat zuteilen kann. Aber 
das bereits Prädizierte sowohl des Vermögens wie des Gegebenen - 
und zwar beides als "Vorausgewußtes" - besteht nicht nur in dem, 
was aus diesem letzteren ein Wesen macht, sondern es ist auch das, 
was ein Wesen für ein Anwesen als "Präsenz" geeignet sein läßt. Es ist 
jenes Wesen, wo sich die Temporalität selbst verbirgt, anders gesagt 
das "Vergessen" - Lethe - herrscht.

Im Gegenteil dazu kennt das Wesen bei M. Henry kein Vergessen 
im intentionalen Sinne für das Pathos, welches das Immemoriale 
schlechthin ist.15 Dies entzieht ihm jegliche Abwesenheit, und deshalb 
ist es auch die "absolute Parusie" oder seine eigene "absolute Bedin­

119

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung". Außerhalb jedes Horizontspiels, das die Präsenz bei Heidegger 
auszeichnet, ist diese immanent-lebendige Parusie ausschließlich das 
Produkt ihrer selbst. Sie ist eine glückliche pathische Wirkkraft, ein 
Agens also, das im eigentlichen Sinne selbstaffektiv ist. Und genau 
dadurch aber, daß sie sich dem genannten Horizontspiel entzieht, wird 
diese Parusie dazu gebracht, die nirgendwo in einem Ding enthaltene 
Natur des Außen als die Natur der Leere zu verkennen, wie ich auf­
zeigen wollte. Anstatt sich im Außen zu begrenzen, versucht die Paru­
sie des henryschen Pathetismus, die Leere zu begrenzen. Die Wahr­
heit der loci beruht ohne Zweifel nur in einem Spiel von Horizonten, 
aber dieses Spiel löst sich nicht in die "Irrealität" der Vorstel­
lungstranszendenz auf, wie Henry des weiteren behauptet.16 Eher er­
leidet jeder Pathetismus dieses Spiel, weil er die Natur der Leere des 
Außen verkennt und sich zum einen oder anderen Augenblick von 
diesem letzten allein abgrenzen muß.

Denn die Hervorbringung eines jeden pathos geschieht in vacuo, 
und nicht ex nihilo oder ex falso, wie nochmals zu betonen bleibt. So­
mit erzeugt sich der Pathetismus selber, indem er vom Intervall zwi­
schen der Leere - als Aufhebung des Außen - und der Forderung 
nach Individuierung ausgeht, um sich so allein auf das pathische Ver­
mögen hin zu verlagern. Auf der anderen Seite bedeutet die Konfron­
tation mit der Leere, daß sich der Pathetismus nie vom Pathos unter­
brechen läßt. Er ist also eine docta ignorantia, die es uns erlaubt, die 
Seinsweisen und die unsichtbare Phänomenalisierung unter einer ein­
zigen Instanz des selbstaffektiven "Erscheinens" zu vereinen. Wenn 
sich M. Henry auf diese Weise von der nicht-identischen, extatischen 
Verknüpfung von Sein/Erscheinen entfernt, indem er die Unsichtbar­
keit dem Nicht-Phänomenalen der Phänomenalität als "Selbsterschei­
nen" verleiht, dann kann er dies tun, weil er andererseits die Ver­
knüpfung zwischen Zeit und Außen als Ur-Phänomenalisierung zu­
rückweist. Was dabei allerdings unserer Meinung nach nicht gesehen 
wird, besteht darin, daß die Frage des Außen die Frage der Leere ist 
und die Zeit nur auftritt, um diese Frage des Leeren zu verbergen und 
sich deshalb in der Begegnung mit dem Unsichtbaren der unbezwei­
felbaren "inneren Gewißheit" des Pathos anzuvertrauen.

Das gewaltige Anliegen jedoch, das in meinen Augen alle philoso­
phischen Werke und Romane von M. Henry beseelt, bleibt die Forde­

120

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung des fundamentalen Charakters des pathos. Es handelt sich dabei 
um eine gewaltige Entdeckung, insofern sie der Wiederentdeckung 
der philosophisch verleumdeten Rechte des "An-sich" in der Neuzeit 
gleichkommt. Die wesentlich ausgeführte henrysche Problematik be­
steht anders gesagt darin, daß das echte Pathos als ein solches An-sich 
nur SeZ&sr-Affektion sein kann. Das wahrhaftige Pathos geht - und 
zwar de jure - nur aus sich selbst hervor; es ist seine eigene Motivati­
on, und in diesem Sinne ist es "Selbstaffektion". Daher bleibt auch 
eine Verwandtschaft zwischen der von mir genannten Leere und die­
ser Selbstaffektion bestehen, denn die Leere wird nicht vom Pathos 
unterbrochen. Wenn sich die Selbstaffektion daher in vacuo zeugt, so 
ist sie ihre eigene "Erzeugung", mit anderen Worten ihre eigene "Um­
schlingung" oder ihre "passive Genesis", wenn man dieses Wort 
Husserls17 in bezug auf die konkrete Selbstwerdung des transzenden­
talen Ego hierfür gebrauchen will.

Wie der informierte Leser M. Henrys jedoch weiß, hat sich diese 
Genesis keinesfalls in die Sinne einzumischen. Es ist das Unsichtbare, 
welches im phänomenologisch originären Sinne zu der Aussage fuhrt, 
daß "die Affektivität das ist, was sich ohne Vermittlung eines Sinnes 
selbst fühlt".18 Meinerseits wollte ich hingegen die Wichtigkeit eines 
gewissen "Sensuellen" und "Sinnlichen" wiederherstellen. Es gibt 
Ausdrücke des Reellen als solchen, die durchaus sensuell-sinnlich 
sind, aber nicht \>e-zeichnend, insoweit sie am Ursprung einer be­
stimmten Beschreibung dieses Reellen als solchen stehen können. 
Praktisch existiert nämlich das Reelle als solches je im vorhinein, 
aber seine bestimmte singuläre Beschreibung existiert nicht als ein 
Terminus oder Name. Die bestimmte singuläre Beschreibung, die dem 
Reellen als solchem zukommt, ist anders gesagt ein "Ding", aber eine 
solche Beschreibung bildet keine Anzeige des Reellen als solchen in 
dem Sinne, als würde sie einen Augenblick lang den Aspekt eines 
echten sprachlichen Zeichens übernehmen.19 Wir dürfen also nicht 
die Ausdrücke der Evidenz mit ihren Zeichen verwechseln, die sie 
nicht hat. Neben der Evidenz, und a fortiori neben dem Reellen als 
solchem, begegnet man keinem Zeichen, Terminus oder Namen. Ne­
ben Evidenz und Reellem sind wir außerhalb des Logos.

Analog verhält es sich mit den pathe bei M. Henry, denn so "selbst­
ständig" sie auch sind, so stellen sie ihr Vermögen - ihre "Autorität", 

121

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie es auch hieß - dennoch nicht heraus. Wir sind deshalb seinem 
Werk dafür erkenntlich, mit Erfolg den Versuch unternommen zu 
haben, die traditionell betonte Endlichkeit des "endlichen Menschen 
und Sünders" gestürzt zu haben. Meiner Ansicht nach ist diese End­
lichkeit- auf nahezu transparente Weise- an die nominalistische 
Autorität der herkömmlichen Wahrheitslehre gebunden, sei sie termi­
nologisch, logisch oder "adäquat" gedacht, denn sie bezieht ihren 
Erscheinenstypus von der Autorität der adaequatio her. Es ist offen­
kundig, daß die Evidenz außerhalb des Logos die adaequatio ver­
schmäht. Die (onto-)logische wie terminologische Wahrheitstheorie 
schreibt sich in eine adaequatio ein, die dem pathos fremd ist. Erhebt 
die Evidenz mithin nur Anspruch auf die Autorität ihrer eigenen 
adaequatio, so ermöglicht die nicht-ausdrückliche, nicht-bezeich­
nende sowie nicht-bedeutende "Evidenz" - das heißt die affektiv-im­
manente Gewißheit - die phänomenologische Analyse des Unabhän­
gigen. Dieses muß ein gewisses Prä-Existentes sein, das genau unse­
ren Diskursen und Zeichen vorgängig ist und sich scheinbar von ihnen 
gefangennehmen läßt. Es handelt sich in der Tat um jenes Prä- 
Existente, aus dem sich fundamental die innerste Unterordnung des 
Menschen unter alles ergibt, was sich von vornherein im tiefsten 
Grunde dessen befindet, was beim Menschen "Endlichkeit" heißt, 
denn jenes Alles übersteigt den Menschen, indem es ihm vorausgeht 
und ihn überleben wird. Es ist anders gesagt eine "Grundbestimmung" 
ohne Vergleich - oder nur durch "Worte" hindurch sagbar, die sich in 
einer solchen Feststellung verankern und die Gewißheit der äußersten 
Schicht des Prä-Existenten ausdrücken.

Aber dieses Unabhängige, das jenem Prä-Existenten gleicht, wel­
ches die "Ur-sache" der Endlichkeit ist, bedeutet keine bloße res ante 
nomen. Denn stärker als alles Be-deuten gibt es ein Sich-sagen- 
wollen, das im voraus das Unabhängige des Prä-Existenten fordert, 
indem dieses Sich-sagen-wollen dem Be-deuten mit einem Sprung 
vorausgeht. Mit anderen Worten wird das zuvor genannte An-sich 
nicht notwendigerweise wieder zu einem jetzt unabhängigen oder prä­
existenten "Sachverhalt", denn ein solches An-sich gehört im eigentli­
chen Sinne nur zu diesem Sich-sagen-wollen. Meine Beschreibung 
des Reellen als solchen ist also die versuchte Aufkündigung der vor­
evidenten adaequatio, die ihre Kraft aus einem solch unabhängigen 

122

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich-sagen-wollen als An-sich bezieht. Dieses Sich-sagen-wollen ist 
so mächtig, daß es sich ebenfalls über die Verwandlungen des tran­
szendenten Denkens als Pseudo-Pathetismus ergießt, dessen nominali- 
sierende und logische Bedeutungslast ich angesprochen habe. Letztere 
muß jedoch mit dem Sich-sagen-wollen in irgendeiner Weise verbun­
den bleiben, denn das zuletzt angeführte An-sich, welches das Sich- 
sagen-wollen ist, reicht über jeden Versuch der vor-evidenten Ver­
wandlung hinaus. Wir sind Michel Henry schließlich dafür verbun­
den, daß er einem ganz anderen An-sich als pathos wieder zu Ehren 
verhilft, dessen "ontologische Vorgängigkeit” und absolute "Selbstge- 
bung" uns an eine frühere große Philosophie denken läßt, die gleich­
falls zu ihrer Zeit zu einem "anderen An-sich" beitrug: Bei M. Henry 
sind Vorgängigkeit und Selbstgebung eines "materialen Phänomeno- 
logen" würdig, der im Impressionalen geübt ist. Bei D. Hume20 war es 
die Impression, deren tatsächliche first appearence dergestalt "ist", 
daß sich keine idea als ihre Kopie auszugeben vermag.

(Aus dem Französischen von Rolf Kühn)

Anmerkungen

1 Die Verwendung von "singulärer Terminus", sei er bestimmt oder unbestimmt, 
kann tiefengrammatisch gesehen innerhalb eines Satzes den Platz einnehmen, der 
gewöhnlich dem Ausdruck-des-Subjekts zukommt. Auf diese Weise begegnet er dem 
Reellen, wie obiger Text weiter ausfuhrt.

Vgl. programmatisch den ersten Satz, womit sein "Tractatus logico-philosophicus" 
beginnt: "Die Welt ist alles, was der Fall ist." (Werkausgabe Bd. 1, Frankfurt/M: 
Suhrkamp 21995, 11). Der Begriff "Exempel" hingegen verweist hier auf E. Husserl, 
Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Hamburg: Meiner 
61985, 48, 70, 412, 437 f. (§ 11, 14, 87, 93).

Vgl. zu dieser Evidenzbeschreibung E. Husserl, Formale und transzendentale 
Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft (2. Aufl. 1929), Tübingen: Nie­
meyer 1981, 139 ff. (§ 58 ff.).
4 Vgl. Discours de la methode II, 7 f. (Hg. L. Gäbe), Hamburg: Meiner 1960, 30 f.

Vgl. für diese Diskussion M. Henry, Phönomänologie materielle, Paris: PUF 1990, 
109 ff. (dt. Übers.: Radikale Lebensphänomenologie. Ausgewählte Studien zur Phä­
nomenologie, Freiburg/München: Alber 1992, 143 ff.).
6 Vgl. Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 111967, 134 ff. (§ 29 ff.).
7 Vgl. L'essence de la manifestation, Paris: PUF 1963 (21990), 585 ff. (§ 53 ff.); Ra­

dikale Lebensphänomenologie, 202 ff.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


g
In diesem Sinne ist das Erscheinen nicht eine der Seinsweisen des "Seins", was bei 

Heidegger im § 5 von "Sein und Zeit" (S. 15 ff.) durch diesbezügliche "Schwierig­
keiten" hindurchscheint, und deshalb hat sich unser Text zunächst von diesen letzte­
ren inspirieren lassen.

Vgl. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 
1. Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie (Husserliana III/l), 
Den Haag: Nijhoff 1976, 303 f. (§ 132).

Vgl. Radikale Lebensphänomenologie, 109 ff.
Vgl. Ideen zu einer reinen Phänomenologie I, 324 ff. (§ 136 ff.).

12 Vgl. ebenda 17 f. (§ 5) u. ö., Erfahrung und Urteil, 30 (§ 8).
Vgl. Marges de la Philosophie, Paris: Minuit 1972, 185-207: La forme et le vou- 

loir-dire. Note sur la phenomönologie du langage.
14 Vgl. Sein und Zeit, 323 ff. (§ 65 ff.).

Vgl. C'est Moi la Vöritö. Pour une philosophie du christianisme, Paris: Seuil 1996, 
199 ff. (dt. Übers.: Ich bin die Wahrheit. Für eine Philosophie des Christentums, Frei- 
burg/München: Alber 1997, 221 ff.).
16 Vgl. Radikale Lebensphänomenologie, 90 ff., 137 ff.
17 Vgl. Cartesianische Meditationen (Husserliana I), Den Haag: Nijhoff 1963, 80 

18)-
L'essence de la manifestation, 577 (§ 52).
Zum Doppelsinn von Zeichen und zum Wesen der Anzeige vgl. E. Husserl, Logi­

sche Untersuchungen, 2. Bd.: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der 
Erkenntnis, I. Teil (2. Aufl. 1913), Tübingen: Niemeyer 1968, 23 ff. (§ 1 u. 2).

Vgl. Enquiry conceming human understanding, Kap. II (Eine Untersuchung über 
den menschlichen Verstand, Hamburg: Meiner 1973, 17 ff.).

124

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

