
Interpretationen

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cathrin Nielsen

Hin zu einer Ontologie des Spiels. Oase des 
Glücks im Kontext von Finks Denkweg

Eva Schwab, Der Kirchgang (2005; Privatbesitz)

1.

Entscheidend an der schmalen Schrift Oase des Glücks. Gedanken zu 
einer Ontologie des Spiels (1957), als deren große, tiefer ausholende 
Schwester man Spiel als Weltsymbol (1960) betrachten kann, ist für 
mich vor allem das, was der Untertitel zum Ausdruck bringt: das 
Kreisen um eine »Ontologie des Spiels«. Die Frage nach der Ontologie 
des Spiels wiederum lässt sich als eine Vertiefung und kritische Refor­
mulierung der phänomenologischen Methode begreifen, deren 

33

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundriss Eugen Fink in nuce bereits in seiner 1929 bei Husserl und 
Heidegger eingereichten Dissertation Vergegenwärtigung und Bild. 
Beiträge zur Phänomenologie der Unwirklichkeit vorgezeichnet hat.1 
Ausgangspunkt ist hier die Bildwahrnehmung: Jedes Bild (zum Bei­
spiel als Gemälde an der Wand) bringt in den Ort, in den es eingefügt 
wird, eine spezifische »Unwirklichkeit« ein, eine imaginäre Welt, die 
sich nicht aus dem Gefüge unserer alltäglichen Wirklichkeit ableiten 
lässt. So erkenne ich beispielsweise in der kleinen Enkaustik oberhalb 
meines Schreibtisches, gleich neben der Lampe, den braunen Hinter­
kopf einer Person, die ihrerseits auf Dutzende junger Mädchen blickt, 
die aus dem dunklen Bauch einer Kirche strömen. Manche von ihnen 
halten die Köpfe gesenkt, andere Gesichter leuchten hell hervor und 
rufen in mir ein Haiku von Ezra Pound wach: »Das Erscheinen dieser 
Gesichter in der Menge: Blütenblätter auf einem nassen schwarzen 
Ast.«2 Alles in diesem Bild ist in eine »bildweltliche Gegenwart«3 

gebannt, in der nichts »aussteht«: Ich muss auf nichts außerhalb ihrer 
rekurrieren, alles strömt mir entgegen, ist auf seine Weise da. Die 
imaginäre Welt des Bildes ist »gegenwärtig, an ihr selbst zugäng­
lich«4 – und doch ist sie zugleich auf spezifische Weise unwirklich. Sie 
ist nicht unwirklich oder imaginär wie etwas, das wir erinnern oder 
uns eigens in der Vorstellung vergegenwärtigen müssen, da es sich 
unserer Wahrnehmung entzieht. Diese in der Zeitlichkeit verwurzel­
ten, nicht wahrnehmungsmäßig gegebenen intentionalen Akte 
bedürfen ja, anders als das Bild, gerade einer nachträglichen Verge­
genwärtigung. Die Unwirklichkeit des Bildes ist vielmehr eine, die 
sich im Rahmen einer bestimmten Wirklichkeit einstellt, die ebenfalls 
wahrgenommen wird. Oder, mit Finks Worten: »[D]ie Unwirklichkeit 
einer Bildwelt ist nur, solange sie umgriffen wird von der Gesamt­

1 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit (I. Teil)«, in: ders., Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Den Haag 
1966, 1–78.
2 Ezra Pound, »In einer Station der Metro«, in: ders., Personae / Masken. Gedichte, 
übersetzt aus dem Englischen von Eva Hesse, München 1992, 175 (»The apparition of 
these faces in the crowd: / Petals on a wet, black bough«).
3 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit (I. Teil)«, 74.
4 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit (I. Teil)«, 75.

Cathrin Nielsen

34

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirklichkeit des Bildes, das die mediumbildende Einheit von Bildwelt 
und Träger ist.«5

Wenn ich mich in den »Kirchgang« versenke, beziehe ich mich 
nämlich in einem, wie Fink sagt, »medialen Akt«6 auf beides: auf die 
Bildwelt dort mit ihren ganz eigenen Koordinaten wie zugleich auf 
den Träger, an dem sie mir entgegentritt. Beide Gegebenheiten »über­
decken« sich: Die Farbtöne sind sowohl Pigmente auf dem Nesselge­
webe als auch die hellen Gesichter, Blumenkränze und Gewänder des 
aus dem dunklen Kircheninneren hervorquellenden festlichen Zuges, 
der das Bild rechts unten zu verlassen und oben wieder in es einzu­
treten scheint. In ihrem Zusammenfall mit Leinwand und Farbe wird 
»Der Kirchgang« zu einem »wirklichen ›Schein‹«,7 während die Wirk­
lichkeit von Leinwand und Farbe ihrerseits »durchsichtig« wird auf 
das Erscheinen des Bildes.

Es ist dieses »Durchsichtigwerden«, das Fink interessiert. Die 
besondere Mitgegenwart des Bildträgers in der Weise der Transparenz 
erlaubt es der Bildwelt nämlich, »an ihm« in den Raum einzutreten, 
und zwar als etwas, was in ihn zugleich einen Riss, eine unableitbare, 
ursprüngliche Dimensionalität einschreibt. Auf der anderen Seite legt 
sich die Bildwelt ihrerseits so über den Träger, dass dessen Wirklich­
keit durch sie hindurch weiterhin gegenwärtig bleibt und die Bildwelt 
dadurch verortet (so wie das Wasser in der Spiegelung eines Baumes 
auf seiner Oberfläche der Wahrnehmung gegenwärtig bleibt). In die­
sem »Zwischen« von »trägerhafter« Verortung und Aufriss kommt 
zum Ausdruck, was der frühe Fink die »Fensterhaftigkeit«8 des Bildes 
nennt, sein »Sichöffnen«, in dem zugleich eine »eigenartige ›Ichspal­
tung‹ des Bildbetrachtenden« wurzle: Wenn ich in die Welt von »Der 
Kirchgang« eintauche, bleibe ich zum einen das (am Schreibtisch sit­
zende) Subjekt der realen Welt, der das Bild »als Korrelat eines media­
len Aktes angehört«. Durch seine Fensterstruktur fungiere ich jedoch 

5 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit (I. Teil)«, 75. Vgl. hierzu Hans Rainer Sepp, »Ort der imaginären 
Dinge«, in: ders., Philosophie der imaginären Dinge, Würzburg 2017, 420–448.
6 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit (I. Teil)«, 75.
7 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit (I. Teil)«, 75.
8 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit (I. Teil)«, 77.

Hin zu einer Ontologie des Spiels. Oase des Glücks im Kontext von Finks Denkweg

35

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugleich als »das Zentrum der Orientierung der Bildwelt«,9 also als 
ihr Subjekt. Ich bin empirisch in der Wirklichkeit und zugleich »Ein­
lasstor« und Nullpunkt der Orientierung für etwas, das dieser Wirk­
lichkeit nicht zugehört und ihre Gegebenheitsweise übersteigt.

2.

Die im Zugleich von Träger und Bildwelt aufscheinende Fensterstruk­
tur des Bildes – oder das »Sichöffnen« – wird in der VI. Cartesiani­
schen Meditation wie in den umfangreichen Notizen, die ihre Genese 
begleiten, weitergedacht. Wie kann, so Fink, etwas beschrieben wer­
den, dessen »Unwirklichkeit« einerseits analog zur »Wirklichkeit« 
wahrgenommen wird, andererseits aber den Bedingungen dieser 
Wirklichkeit radikal widerstreitet, ja sie im Grunde durchstreicht 
(Fink verwendet hierzu die griechische Negationspartikel me-)? 
Bedarf die besondere Gegenwart der Bildwelt, die sich in ihrer Totalität 
gerade nicht im Rekurs auf die Wirklichkeit fassen lässt, sondern mir 
in ihrem Erscheinen vollgültig entgegentritt, nicht einer anderen, 
ihrerseits inchoativen Herangehensweise und Begrifflichkeit, die 
ihrem ursprünglich-eröffnenden Charakter korrespondiert? Eine sol­
che »genetische« Aufklärung müsste, statt auf eine entsprungene 
Wirklichkeit zu rekurrieren, auf den Ursprung selbst zurückgehen, 
und diesen lokalisiert Fink zunächst mit Husserl in der transzenden­
talen Subjektivität. Der Durchbruch auf diesen »Urboden« wird in der 
Epoché vollzogen, in der das Ich sich »entmenscht«, das heißt, »den 
transzendentalen Zuschauer in sich frei[legt]«, in ihn »vergeht«.10 Es 
»vergeht« in ein anonymes Bewusstsein, das jeden individualisieren­
den Zug (jede ontische Wirklichkeit) von sich abgestreift hat. Dadurch 
nimmt es, so Fink, den Charakter einer »ontologische[n] Undurch­
sichtigkeit«,11 ja »ontologischen Irrealität« an; es erscheint als etwas 
Me-ontisches, »auf das hin alles Seiende (Welt) relativ ist, […] ein 

9 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit (I. Teil)«, 78.
10 Eugen Fink, VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen 
Methodenlehre, hrsg. von Hans Ebeling, Jann Holl und Guy van Kerckhoven (Hua Dok 
2), Dordrecht 1988, 43 f. (Hervorh. C. N.).
11 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 1. Die Doktorarbeit und erste Assistenz­
jahre bei Husserl, hrsg. von Ronald Bruzina (EFGA 3.1), Freiburg/München 2006, 
319.

Cathrin Nielsen

36

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seiendes, das eigentlich kein Seiendes ist«.12 Gleichzeitig bleibt 
jedoch das Ist, das Sein, als Faktum bestehen, allem voran in Gestalt 
des die Epoché ausübenden Ich selbst: Ich kann mich meinem eigenen 
Sein nicht wie ein Zuschauer gegenüberstellen (mich vergegenständ­
lichen), ich bin ja immer schon dabei, ja noch mehr: Ich selbst bin 
dieses paradoxe Zugleich von Verortetheit, ontischer, individuierter 
Faktizität, und zugleich etwas transzendental Vorgängiges – ich selbst 
bin, jeder und jede von uns ist, so Fink, eine »›Lücke im Kosmos‹«.13

Was seinen Ausgang von der Bildwahrnehmung als Riss der 
Imagination durch die Wirklichkeit nahm, führt Fink also nun über 
die phänomenologische Reduktion zu einer grundsätzlichen Besin­
nung auf den ontologisch paradoxen Seinsvollzug des Menschen oder 
seinen Seinsvollzug in Freiheit.14 Genauer denkt er diesen als »Weg 
des Lebens zur Wahrheit seiner selbst, zur ›Vollendung seiner welt­
lich-fragmentarischen Existenz‹«.15 Diese als auf höchste Weise 
bewegt zu denkende und prinzipiell unabschließbare Voll-endung 
ereigne sich als »Bemächtigung der Macht des Seinsspieles«:16 »Der 
Mensch als philosophierender entreißt sich der Eingelassenheit in das 
Seiende und wird zum selbstmächtigen Versucher des Seins, zum 
Weltspieler.«17 Dabei mache das »Seinsspiel« nicht nur das positive 
Wesen der menschlichen Freiheit aus, sondern das (verbal zu den­
kende) Wesen des Seins schlechthin. Es ist »in sich vergänglich«,18 und 
der Mensch als »Weltspieler« nun der Ort der »kosmischen Offen­

12 Zit. nach Ronald Bruzina, »Unterwegs zur letzten Meditation«, in: Eugen-Fink-
Symposion 1985, hrsg. von Ferdinand Graf, Freiburg 1987, 85. Um das Paradox der 
Irrealität (des Nicht-Seins) der transzendentalen Subjektivität anzuzeigen bzw. die 
Einsicht, dass das, von dem her und woraufhin Welt für uns Welt ist, selbst etwas von 
der erscheinenden Welt radikal Unterschiedenes ist, spricht der frühe Fink auch vom 
Projekt einer »meontischen Philosophie des absoluten Geistes« (Eugen Fink, VI. Car­
tesianische Meditation, 109 f.).
13 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 1 (EFGA 3.1), 296.
14 Vgl. hierzu Eugen Fink, »Vom Wesen der menschlichen Freiheit« (1947), in: ders., 
Sein und Endlichkeit, hrsg. von Riccardo Lazzari (EFGA 5.2), Freiburg/München 2016, 
26–190.
15 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 3. Letzte phänomenologische Darstel­
lung: Die »Krisis«-Problematik, hrsg. von Ronald Bruzina (†), Francesco Alfieri und 
Guy van Kerckhoven (EFGA 3.3), Freiburg/München 2023, 705.
16 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 3 (EFGA 3.3), 705.
17 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 3 (EFGA 3.3), 699.
18 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 3 (EFGA 3.3), 700: »›Das Spiel ist aus.‹«

Hin zu einer Ontologie des Spiels. Oase des Glücks im Kontext von Finks Denkweg

37

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit«,19 an dem es immer wieder neu und anders zur Erscheinung 
gelangt. Das Spiel des Seins lässt sich somit weder aus der Wirklich­
keit des Seienden ableiten noch aus der konstituierenden Subjektivi­
tät. Vielmehr gilt es, Substanz und Subjekt gleichermaßen als etwas 
aufzuzeigen, das in die Struktur des Spiels zurückweist – eine Art 
neuerlicher Reduktion (wenn man so will), aber nun so, dass das, was 
eingeklammert wird, zugleich als Austragungsort bewahrt bleibt, ja 
mehr noch: zum performativen Symbol dessen wird, was entzugshaft 
in ihm aufscheint: Welt.

3.

In Oase des Glücks (1957) nimmt Fink den Ausgang vom Darstel­
lungsspiel. Auch hier gehen Wirklichkeit und Unwirklichkeit ein Ver­
hältnis der paradoxen »Deckung« ein.20 Die Requisiten, die Spielen­
den, die Gemeinschaft in der Verbindlichkeit der Dramaturgie und die 
daraus entspringenden Regeln schließen sich zu einer »Spielwelt« 
zusammen (vgl. 19 ff.), in der ein »rätselhaftes Feld« er-spielt wird, 
»das nicht nichts und doch nichts Wirkliches ist« (22) und in dem sich 
zugleich alles in (s)einer eigenen Gegenwart begründet. Der Unter­
schied zwischen Bild und Spiel liegt zunächst im Vollzugsmoment: 
Während das Bild wesentlich Produkt ist, ist das Spiel ein endliches 
Produzieren: Wir spielen nur, solange wir die Spielwelt hervorbrin­
gen. Sobald dieses Produzieren gestört oder beendet wird, sobald 
»Entzauberung« eintritt, ist das Spiel »aus«.21 Im Spielen verweisen 
alle Zwecke auf das Spielen selbst. Durch seinen grundlosen »Zeit­
spielraum« entführt es uns aus dem projektiven Streben und die futu­

19 Notiz aus dem Umkreis des Textes »Zur Weltbedeutung des Spiels« (1973), in: 
Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol, hrsg. von Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp 
(EFGA 7), Freiburg/München 2010, 301.
20 Zum strukturellen Vergleich von Bildwelt und Spielwelt vgl. Eugen Fink, Spiel als 
Weltsymbol (EFGA 7), 113 ff. Je weniger abbildhaft das Bild ist, desto mehr Züge des 
freien, grundlosen Spiels gewinnt es und wird darin zum Symbol der Welt.
21 Vgl. Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 107 ff.: »Die Optik des Entzau­
berten«. In diesem Zusammenhang wird für Fink der »Enthusiasmus« als Gegenbe­
wegung und beschwingende Kraft zunehmend zum Schlüssel für den die phänome­
nologische Reduktion ablösenden spekulativen Sprung in das Spiel der Welt; vgl. 
Eugen Fink, »Das Wesen des Enthusiasmus« (1947), in: ders., Sein und Endlichkeit 
(EFGA 5.2), 11–25.

Cathrin Nielsen

38

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ristische Architektur seiner Zwecke und »schenkt Gegenwart« (17). 
Fink spricht titelgebend von einer »›Oase‹ angekommenen Glückes« 
(17); im Spiel findet die menschliche Freiheit »Zeit für sich selber«.22 

Auf diese Weise steht das Spiel den anderen Existenzphänomenen 
»gleichsam gegenüber« (18) – als »eine Dimension des Scheins, wo 
das menschliche Dasein in allen Formen seiner Weltbegegnung sich 
in sich selber spiegelt und sich vergegenwärtigt«.23 Das Spielen ist als 
ein Verhalten in der Welt zugleich eines zur Welt.

Es gilt daher, so Fink, das Spiel über das Anthropologische hin­
auszudenken, auch über die einseitige Verankerung in der Freiheit; es 
ist mehr als »darstellende Symbol-Handlung der sich darin selbst­
deutenden menschlichen Existenz« (24). Um dieses »Mehr« zu fas­
sen, kehrt er erneut zum Bild zurück beziehungsweise zu dem frag­
würdigen Verhältnis von Wirklichkeit und Unwirklichkeit oder Sein 
und Schein (vgl. 27). Was ist der Seinssinn dieser imaginären Dimen­
sion? In der abendländischen Metaphysik, insbesondere seit Platon, 
wird das Bild als Nachahmung (mimesis) oder Abbild eines seins­
mächtigeren Urbildes gedacht. Der Nachzeichnung dieser wirkmäch­
tigen Deutung widmet Fink einen Großteil von Spiel als Weltsymbol. 
Wichtig für unseren Zusammenhang ist sein damit verbundener Ver­
such, zu einem Ansatz zu gelangen, der von der Auffassung des Spiels 
als Abbildung von Wirklichem im Medium einer »Unwirklichkeit« 
abweicht.24 Einen solchen findet er im archaischen Kultspiel. Hier 
erweise sich die Irrealität des szenischen Bildes als eine Art »Ein­
laßraum für eine überwältigende Übermacht«. Das

als Ganzes nie sichtbare Ganze erscheint in einem Binnenfeld seiner 
selbst. Es ist reluzent in sich. Das totum geht in einen Teil seiner selbst 
zurück und überhöht dieses innerweltliche Stück durch den Rückschein 
des Ganzen. Dadurch ist hier alles anders als bei einer Auffassung des 
Spieles als Abbildung von Wirklichem im Medium einer »Unwirklich­
keit«. Hier ist die »Unwirklichkeit« der Grundzug der symbolhaften 
Repräsentanz des Weltganzen in einem Innerweltlich-Seienden.25

22 Vgl. Eugen Fink, »Freiheit und Zeit«, in: ders., Sein und Endlichkeit (EFGA 5.2), 
497–508, 507.
23 Eugen Fink, »Freiheit und Zeit« (EFGA 5.2), 507.
24 Vgl. Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 153 ff.
25 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 126.

Hin zu einer Ontologie des Spiels. Oase des Glücks im Kontext von Finks Denkweg

39

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.

Hier nun liegt das entscheidende Moment für den kosmologischen 
Ansatz des Spätwerks (in nuce vorgedacht in der »Spaltung« des vor 
dem Bild verharrenden und zugleich in seine imaginäre Welt eintau­
chenden Betrachters). Die aporetische Struktur des Spiels – sein 
Zugleich von Wirklichkeit und Unwirklichkeit – besagt, dass der im 
Spiel eröffnete Schein der Immanenz des Faktischen einen Riss zufügt, 
sie unterbricht, wobei sich in dieser Unterbrechung zugleich eine 
Gegenwärtigung vollzieht, in deren medialer Struktur sich die Welt­
stellung des Menschen widerspiegelt. Sie wird zum Grundzug der 
»symbolhaften Repräsentanz« des Weltganzen in einem innerwelt­
lich Seienden. Fink bezieht den Begriff des Symbols auf seinen grie­
chischen Wortursprung zurück – auf das Verb symballein (zusam­
menfallen) – und deutet es als wiederum nicht statischen, sondern 
vollzugshaften »Zusammenfall von Bruchstückhaftem mit seiner 
Ergänzung«.26 Der Riss er-gänzt das Fragment ins Ganze, und dieses 
Ganze der menschlichen Existenz ist weder eine innerweltliche Ergän­
zung noch eine existenziale Bestimmung des Menschseins, sondern 
»Welt«.27 Symbol ist somit ein endliches Ding »in der inneren Trans­
parenz auf das es bedingende Walten der Welt hin«.28 Durchsichtig­
keit, Transparenz – hier ist die »Fensterstruktur« der Dissertation von 
1929 wiederzuerkennen. Statt von »Deckung« von Leinwand und 
Bildwelt in der Bildwahrnehmung spricht Fink aber nun von der 
»Welttiefe« der Dinge im Sinne ihrer Durchsichtigkeit auf den »Grund 
ihrer selbst«, der sie wiederum »im Grunde« selbst sind – im parado­
xen Modus der (vom Wirklichen her gedeuteten) Unwirklichkeit. Die 

26 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 126.
27 Fink grenzt das, was er den »kosmologischen Weltbegriff« nennt, bereits 1934 
strikt von Heideggers existenzialem Weltbegriff ab: Dieser sei »keineswegs der 
eigentlich kosmologische, ist auch nicht ursprünglicher. […] Nicht weil das Dasein als 
Transzendenz über alles Seiende hinaus ›ekstatisch‹ ist, gibt es die Welt, sondern weil 
die Welt als der kosmische Enthalt auch das Dasein einbegreift, ist die ekstatische 
Struktur des Daseins erst möglich.« Dabei widerspricht die »Weltunendlichkeit als 
metaphysische Verfassung des Menschen […] nicht seiner Endlichkeit, da diese der 
Gegenbegriff gegen die spekulative Unendlichkeit ist.« (Eugen Fink, Phänomenologi­
sche Werkstatt 2 [EFGA 3.2], 253) Zur Weltauffassung des späten Heidegger und deren 
Nähe zu Finks Kosmologie vgl. Damir Barbarić, »Das Spiegelspiel. Zur Weltauffas­
sung beim späten Heidegger«, in: »Welten« – Zur Welt als Phänomen, hrsg. von Gün­
ther Pöltner und Martin Wiesbauer, Frankfurt am Main 2008, 112–127.
28 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 141.

Cathrin Nielsen

40

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»wie Blüten auf einem nassen schwarzen Ast« aufleuchtenden Gesich­
ter in der kleinen Enkaustik »Der Kirchgang« weisen also jetzt in die 
»Weltbewegung des Erscheinens« als »in sich selber gegenläufige 
Bewegung«, »Strom und Gegenstrom«, »Kommen und Gehen […], 
Aufgang und Untergang«.29 In der Simultaneität des »Hinauf und 
Hinab«,30 die Fink auch als Zwiefalt der zeit- und raumgebenden 
Welt qua physis kennzeichnet, sind sie reines Erscheinen. Sobald sie 
aus diesem herausfallen (es beispielsweise auf einen außerbildwelt­
lichen Grund übersteigen), ist »das Spiel aus«.

Da hier die Einbruchstelle von Welt ins Binnenweltliche auf­
scheint, bildet das menschliche Spiel für das kosmologische Denken 
das Nadelöhr, das den spekulativen Sprung ins Ganze fest an die 
Bezeugung durch das endliche Individuum – das faktische, leibliche 
Ich im Hier und Jetzt – als Austragungsort knüpft. Die Weltbedeutung 
des menschlichen Spiels ist, wie Fink in einem gleichnamigen Text aus 
dem Jahre 1973 schreibt, immer »eine Zutat des schöpferischen 
Bewußtseins, das sich die Totalität von allem, was ist, im Symbol ver­
gegenwärtigt«.31 Das wäre der genetivus objectivus: Im Spiel wird die 
Welt symbolisch »erspielt«, und die ontologische Herausforderung 
liegt darin, das Sein dieses schöpferischen Bewusstseins (Einbil­
dungskraft), das Sein des Scheins, die Wirklichkeit des Imaginär-
Unwirklichen näher zu bestimmen. Die größere und nach-metaphy­
sisch drängendere Herausforderung aber liegt für Fink in der 
Umkehrung beschlossen, im genetivus subjectivus, also in dem von 
ihm als »spekulativ« gekennzeichneten Versuch, »vom Spiel aus den 
Sinn des Seins zu bestimmen« (28). Vom Spiel als Symbol der Welt 
(und jetzt ist die Welt das »Subjekt«) zu sprechen, als »spekulativer 
Weltmetapher« (29), erfordert gewissermaßen einen zweiten sym­

29 Eugen Fink, Alles und Nichts. Ein Umweg zur Philosophie, in: ders., Sein, Wahrheit, 
Welt, hrsg. von Virgilio Cesarone (EFGA 6), Freiburg/München 2018, 333–533, 528.
30 Vgl. hierzu Finks wiederholten Rekurs auf das Heraklit-Fragment DK 22 B 60: 
»Der Weg hinauf und hinab ist ein und derselbe« (hodos ano kato mia kai houte), in 
dem Heraklits »tiefste philosophische Einsicht« in die »Bewegtheit des Seins selbst« 
ausgesprochen sei: »[…] das Sein wirft aus sich zugleich den Raum der Helle und hüllt 
sich in Nacht; es ist ein einziges und unaufteilbares ›Geschehnis‹.« (Eugen Fink, 
Grundfragen der antiken Philosophie, hrsg. von Simona Bertolini und Riccardo Lazzari 
[EFGA 11], Baden-Baden 2023, 7–226, 183) Vgl. Die Fragmente der Vorsokratiker. 
Griechisch und deutsch, Bd. 1, unveränderter Nachdruck der 6. Auflage von 1951, hrsg. 
von Hermann Diels und Walther Kranz, Zürich 2004, 266.
31 Eugen Fink, »Die Weltbedeutung des Spiels« (1973), in: ders., Spiel als Weltsymbol 
(EFGA 7), 243–258, 253.

Hin zu einer Ontologie des Spiels. Oase des Glücks im Kontext von Finks Denkweg

41

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bolischen Akt, da in diesem der konkrete Austragungsort (Raum, Zeit, 
Spieler, Dinge, »Subjekte«/»Zugrundeliegende« usw.) selbst allererst 
zur Erscheinung kommt. Der Anhalt im Ontischen, der für das Ima­
ginäre des Spiels unabdingbar war – als Bildträger oder konkreter Ort 
des Schauspiels, dessen imaginärer Dimension sich Spieler und 
Zuschauer stets bewusst sind –, ist nun wiederum nur in einer »zer­
brochenen ›Gleichung‹« (also seinerseits symbolhaft) herzustellen: 
Nur in einer

zerbrochenen »Gleichung« können wir von einem Spiel der Welt reden. 
Das Spiel der Welt ist niemandes Spiel, weil es erst darin Jemande, 
Personen, Menschen und Götter gibt, und die Spielwelt des Weltspiels 
ist nicht ein »Schein«, sondern die Erscheinung. Die Erscheinung ist der 
universelle Aufgang aller Seienden, aller Dinge und Begebenheiten in 
ein gemeinsames, alles Vereinzelte zusammenschließendes Anwesen, 
in ein Anwesen – bei uns.32

Sich aus einer solchen zerbrochenen »Gleichung« heraus zur Welt zu 
verhalten, bezeichnet nach Fink die Aufgabe einer heutigen Onto-
logie. Der »spekulative Spielbegriff« ziele daher auf eine »begriffliche 
Weltformel, die von einem innerweltlichen Modell abspringt« und in 
der zugleich (im Absprung) das »Ganze des Seins sich von ihm selber 
her in einem einzelnen Seienden wiederholend spiegelt« (29). So liege 
auch die Weltbedeutung des Spiels ihrerseits nicht in seinem mögli­
chen Modell-Charakter für ein universales Weltverständnis. »Was« 
Spiel »ist« ergibt sich vielmehr immer wieder neu und anders aus dem 
performativen Vollzug der Er-gänzung – des Spielens selbst –, mit 
anderen Worten: aus unserer eigenen schöpferischen Kraft, in der wir 
zugleich »in einem abgründigen Sinne ›aufs Spiel gesetzt‹ sind« (29).

32 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 223.

Cathrin Nielsen

42

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33 - am 19.01.2026, 16:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.
	2.
	3.
	4.

