
Axiom III.  

Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich 

 

Die Gebärmutter ist nichts anderes als eine in 

sich geschlossene Welt, die mit den anderen 

Welten keine Gemeinschaft hat, trotzdem ist sie 

ein Bestandteil von ihnen [...] Die Gebärmutter 

ist. 
1
 

 

 

 

Diagramm 10: Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich. 

Dieses Axiom widmet sich dem zweiten Merkmal der Bedeutung des Wortes 

Matrix, das heißt der Gebärmutter; insofern wird hier eine deskriptive Darlegung 

des intrauterinen Bildungstriebs versucht. 

Das Wort „Gebärmutter“ bezeichnet genaugenommen eine Tautologie (Ve-

rum): Es beschreibt eine Mutter, welche die Eigenschaft besitzt, gebären zu kön-

nen.
2
 Dieser Ausdruck ist jedoch keineswegs redundant, wenn die in Axiom I 

dargelegte Definition der Mutter betrachtet wird, wonach nicht alle Gebärenden 

                                                             
1  Paracelsus: Über die medizinische Tätigkeit, S. 177 

2  Diese Aussage ist immer wahr. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | Matrixiale Philosophie 

die Eigenschaften haben, die eine Mutter ausmachen.
3
 Das Gebären umfasst (wie 

schon bei der semantisch-analytischen Erklärung des Wortes Matrix dargelegt) 

jene spezifische Differenz, durch welche die Gruppe aller Arten von Müttern 

sich von anderen Mengen unterscheidet und infolgedessen als solche definiert. 

Diese spezifische Differenz betrifft die reproduktiven, nahrhaftigen und zeu-

gungshaften Qualitäten eines Organismus, und sie bestimmt dessen biologischen 

Zyklus, da sich aufgrund des Vermögens zur Reproduktibilität des Einzelnen die 

Art neu generieren lässt. Der Gebärmutter lässt sich eine generative Kraft bei-

messen, die sowohl auf die onto- als auch die phylogenetische Ebene einwirkt. 

Die Fortpflanzung des individuellen Organismus und die Enthaltung der Art sind 

zwei Seiten einer generativen Bildungskraft. Die philosophischen und ontologi-

schen Merkmale der generativen Kraft des Gebärens bestehen in einer ontologi-

schen Translokalisation: Die Geburt, das Gebären jenseits einer Vermehrung in 

der Gattung bedeutet einen onto-topologischen Umzug, wobei die neuen Einzel-

nen ihre Morphogenese unter veränderten Umweltbedingungen fortsetzen. 

Der Sprung von der intrauterinen zur extrauterinen Umwelt nimmt, wie be-

reits dargelegt, die Bedeutung einer ontologischen Translokalisation an, da das 

Dasein unter Umweltbedingungen wesentlich geformt wird und geworden ist. 

Der Unterschied zwischen dem weltinneren und -äußeren Bildungstrieb besteht 

darin, dass sich der extrauterine Bildungstrieb den bildenden Kräften der Welt 

widmet (in Anlehnung daran spielt die Mutter nach unserer These eine weltbil-

dende Figur) und sich der intrauterine Bildungstrieb durch Entdifferenzierung 

und Ausdifferenzierungsprozesse in einem nichtweltlichen Raum auszeichnet, in 

dem jedoch das Leben vorkommt. 

Die Gebärmutter ist ein Organ und dem Körper der Mutter innerlich. Sie ist 

ein Teil der weiblichen Geschlechtsorgane, in dem die Blastozysten, die befruch-

teten Eizellen, beherbergt werden. Der Uterus erfüllt die Funktion eines Milieus 

für onto- und embryogenetischen Prozesse bis zur Austreibung des geburtsreifen 

Fötus in das neue Milieu; er gilt als Medium, durch welches das Heranreifen und 

Hineinkommen in die Welt vollzogen wird. Die Gebärmutter ist ein Lebens-

raum, da sie die Entwicklung und Bildung eines Organismus umschließt. Die in 

ihr erfolgenden Formbildungen lassen sich beschreiben durch innerliche Indivi-

duations- und Ausdifferenzierungsprozesse. Diese umfassen in dieser Weise die 

Umwelt, in der Zellteilungsprozesse und die organische Bildung des Embryos 

stattfinden. 

                                                             
3  Die Brutpflege ist im Tierreich nicht geschlechtsspezifisch; beim Seepferdchen etwa 

wird die Schwangerschaft von Männchen übernommen. Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter 

Natur, S. 154.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 247 

 

Die morphogenetische Bildung des Organismus erfolgt in der geschlossenen 

Sphäre der Gebärmutter, wo es kein Außen gibt. Der Uterus bildet insofern ein 

Ganzes, das die Herausbildung und Formgebung eines Organismus antreibt. In-

folgedessen könnte der intrauterine Bildungstrieb als geschlossen bezeichnet 

werden, da er vom Uterus selbst bewirkt wird, nämlich durch sein inneres Ge-

setz. 

Der Begriff „geschlossener Raum“ steht hier dafür, dass die Gebärmutter 

sich auf einen nicht entäußerten Gestaltungsraum bezieht, in dem trotzdem ein 

Trieb wirkt, der den Organismus bildet. Die Einwirkung des intrauterinen Bil-

dungstriebs gelingt infolgedessen ohne Alterität, ohne Außen. Das philosophi-

sche Interesse, die Gebärmutter als geschlossenen Lebensraum zu betrachten, in 

dem generative Prozesse stattfinden, besteht vor allem in der Tatsache, dass die 

Formbildung des intrauterinen Organismus (Eizellteilung, Bildung der Organe 

etc.) die Austreibung des gebildeten Organismus in eine offene Umwelt voraus-

setzt.  

Der Übergang vom geschlossenen, weltlosen Raum zur offenen Welthaftig-

keit hat das radikale Ergebnis, dass sich der fötalen Genese die Menschwerdung 

anschließt; sie besteht aber auch als ein Ganzes mit eigenen Vorgängen und 

Funktionsweisen. Als solches umfasst sie einen Raum mit dem eigenartigen 

Merkmal, dass er sich in der zeitlichen und räumlichen Dimension der entäußer-

ten Welt nicht bestimmen lässt. Aus dieser Problematik, den Ausdifferenzie-

rungsprozessen in einer geschlossenen Umwelt und infolgedessen Alteritätslo-

sigkeit, leitet sich die Beschreibung der Gebärmutter als eine nicht entäußerte 

Umwelt ab. Die Alteritätslosigkeit der gebärmutterlichen Sphäre kann aufgrund 

ihrer Geschlossenheit und Weltäußerlichkeit aus matrixialer Sicht als weltloser 

Raum bezeichnet werden. Die Gebärmutter ist nur in der Welt in dem Sinn, dass 

sie vom Körper der Mutter umgeben wird – als solche ist sie der Welt äußerlich. 

Dieses Axiom widmet sich der Beschreibung der Gebärmutter als Ganzes. 

Als Ganzes besitzt sie einen Bildungstrieb, ist jedoch der Welt entzogen. Ihr ist 

eine Gestaltungskraft der Welt entzogen, aber in ihr vollziehen sich Ausdifferen-

zierungs- und Formgebungsprozesse. Im Rahmen der Problematik, wie in einem 

nicht entäußerten Organismus Ausdifferenzierungs- und Formgebungsprozesse 

ohne Alterität gelingen können, befasst dieses Axiom sich im Hintergrund mit 

drei Grundmerkmalen der Gebärmutter.  

In Anlehnung an die spekulativen Analogien zwischen Gebärmutter und Ou-

roboros wird auf die Merkmale eines selbstgebärenden geschlossenen Milieus 

hingedeutet. Danach wird die Gattung dieses Raumes erklärt und bezeichnet, um 

ein Argument für eine spekulative Hypothese anzuführen: Die Gebärmutter ist 

eine Gattung, die nicht im Sinne des aristotelischen Schemas als „Summe aller 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | Matrixiale Philosophie 

Arten“ verstanden werden kann, sondern als künstliche Gattung, die das Mögli-

che, die reine Möglichkeit und entdifferenzierte Eiden, in sich birgt. Drittens 

werden ihre metaphysischen Eigenschaften erklärt: Formgebung und ontogeneti-

sche Prozesse, wobei ihre Bildungsprozesse nicht dem Materie-vs.-Form-

Schemata folgen. Die innere Tendenz der organisierten Materie, sich selbst zu 

organisieren, ist das fundamentale Merkmal des intrauterinen Bildungstriebs. 

 

 

1.  DIE UNGÜLTIGKEIT DER FUNDAMENTALONTOLOGIE 

HEIDEGGERS BEI DER UNTERSUCHUNG DER 

ONTOLOGIE DER WELTLOSIGKEIT: WENN DAS SEIN 

DEM NICHTS ÜBERGEORDNET IST 

 

Mit Hilfe von Heideggers Ontologie des in-Seins und der daraus sich ergebenden 

Weltlichkeitsontologie wurde oben die Weltinnerlichkeit der Mutter dargestellt 

und definiert.
4
 Darüber hinaus wurde seine Fundamentalontologie zur Beschrei-

bung mütterlicher Offenheit in der Welt herangezogen, aufgrund der die Welt für 

das Nachkommen sich bilden lässt. Dem mütterlichen Bildungstrieb aber setzt 

eine „weltliche“ Entäußerung voraus, durch welche der Mutter die Stelle der Al-

terität (das Du) zugeschrieben ist. In diesem Sinne ist Heideggers Ontologie zur 

Beschreibung des mütterlichen Bildungstriebs in einer entäußerten Welt geeig-

net. 

Die Gebärmutter ist aber auch durch ein Innen gekennzeichnet, das nicht der 

Welt entzogen ist und das auch der Welt äußerlich ist. Ist ihre Weltlosigkeit also 

dem Sein selbst entzogen? Mit anderen Worten: Kann ihr eine ontologische Di-

mension zugeschrieben werden? Ist überhaupt eine Ontologie der Embryogenese 

möglich? In diesem Zusammenhang muss der Frage nachgegangen werden, in-

wiefern Heideggers Ontologie, die das Sein monothematisch untersucht, für eine 

matrixiale Geschlossenheit gilt und inwiefern seine Seinsanalytik der klassischen 

Identitätslehre folgt
5
, insofern das Sein dem Nichts übergeordnet ist, „und daß 

das Nichts stets nur als Nicht-Seiendes auftreten kann.“
6
 

                                                             
4  Vgl. Axiom I: Die Mutter ist der Welt innerlich. 

5  Die Suche nach dem Urgrund des Seienden oder vielmehr nach dem Seienden, das mit 

sich selbst identisch ist und keinen Unterschied in sich einschließt, ist das Programm 

der griechischen Naturphilosophie. Aristoteles übernimmt diese Aufgabe und über-

trägt sie aufs Gebiet der Logik, indem er eine Wissenschaft gründet, die in der Analy-

se des Seienden als Seiendem besteht – das absolute Universalprädikat, die absolute 

Gleichheit mit sich selbst, der absolute unbewegte Beweger. Die absolute Identität mit 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 249 

 

Heidegger Fundamentalontologie scheint für die Untersuchung dieser Fragestel-

lung sehr geeignet, da er sie auf der Basis einer ontologischen Differenz (Sein 

und Seiendes) formuliert. Gleichfalls auffällig ist die semantische Asymmetrie 

des Wortes Matrix
7
 im Sinne einer ontologischen Differenz zwischen Mutter (ex-

trauteriner Bildungstrieb) und Gebärmutter (intrauteriner Bildungstrieb), die 

durch die Alteritätsinstanz (das Du/(allo)mütterliche Instanzen) ins Bewusstsein 

fällt.
8
 Die Differenz zwischen Mutter und Gebärmutter besteht in dem Unter-

schied zwischen dem, was die Welt ist und dem, was dem Welt entzogen ist. In 

diesem Fall könnte geprüft werden, ob das fundamentalontologische Programm 

Heideggers, das auf eine ontologische Differenz hinweist und diese zur Basis 

seiner Fundamentalontologie macht, auch für die matrixiale ontologische Diffe-

renz und Geschlossenheit gültig ist. 

Obwohl Heidegger die aristotelische Metaphysik anklagt, wenn er darauf 

hinweist, dass sich die klassische Seinsforschung nur auf das Seiende beschränkt 

und nicht das Sein des Seienden wahrnimmt
9
, folgt er dennoch der aristoteli-

schen logischen Zweiwertigkeit insofern, als erstens seine Stellungnahmen einen 

ontologisch-hierarchischen Wert besitzen, sodass das absolute Sein verschiede-

                                                                                                                                  
sich selbst, das absolut eindeutig Seiende ist das Sein selbst, der unbewegte Beweger. 

Dieser nimmt die oberste Stellung in der metaphysischen Hierarchie der Logik ein. 

Das Sein lässt sich vieldeutig definieren; deshalb sind die verschiedenen Seienden 

durch den Mittelbegriff mittelbar gleichgesetzt mit dem absoluten Sein. Alle Seienden 

sind nach dem absoluten metaphysischen Prinzip des Seins untergeordnet. 

6  G. Günther: Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik, S. 16. 

7  Vgl. „Das Matrixiale: ein schwimmender Signifikant“ in der Einleitung. 

8  Vgl. Demostratio II. Mutter-Kind face-à-face: entzücktes gegenseitiges Ins-Auge-

Fassen und das Übermaß der ontologischen Differenz, in: Axiom II. 

9  Günther: „Man stellt entweder fest, dass alle Logik immer unveränderlich monothe-

matisch ist, wie das alle diejenigen Logiker tun, die auf der Alleingeltung der Aristo-

telischen Logik bestehen. In diesem Falle sucht man den Fortschritt der Philosophie 

außerhalb und in direktem Widerspruch zur Logik, wie das auch Heidegger konse-

quent tut, wenn er die gesamte durch die Platonisch-Aristotelische Logik provozierte, 

spezifische Problemgeschichte des Abendlandes verwirft. Die andere Möglichkeit ist: 

man verwirft das griechische Vorurteil, daß das Sein dem Nichts übergeordnet ist und 

daß das Nichts stets nur als Nicht-Seiendes auftreten kann. In diesem Fall ist Logik 

überhaupt nicht monothematisch. [...] Heidegger kann diesen Schritt nicht tun, weil er 

den von ihm deutlich empfundenen Mangel der traditionellen Logik in dieselbe ver-

legt, anstatt ihn in der historisch unzureichenden Basis unseres Bewusstseins aufzude-

cken. Die traditionelle Logik ist in ihrer Beschränkung vollkommen.“ Ebd., S.16. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | Matrixiale Philosophie 

nen Seienden übergeordnet ist, das heißt, „es gibt für jedes ontologische Seins-

datum ein absolutes Prädikat“ und zweitens, dass sich „das Sein zweiwertig prä-

dizieren lässt, sodass das Nichts dem Sein untergeordnet ist.“
10

 

Heideggers ontologische Differenz (Differenz Sein/Seiende) gilt als aufge-

hoben im Wahrheitswert des Absoluten (Gott bzw. Sein). Das Sein besteht in 

diesem Sinne in einem allgemeinen Universalprädikat, das sich auf die aristoteli-

sche Zweiwertigkeit stützt, nämlich Affirmation des Seins (Objekt) über seine 

Negation. Infolgedessen ist das, was in der Seinsverfassung zu bestimmen bleibt, 

geprägt von diesem Unterschied: Das eidos, die informierte Art, ist als Seiendes 

die korrelative Differenz gegenüber deren übergeordnetem Allgemeinprädikat, 

dem Sein. 

Heidegger achtet insbesondere auf die zweiwertige Deutung der Identitätson-

tologie.
11

 Das Seiende ist danach nicht nur ein räumlich und zeitlich bestimmtes 

Existierendes (To-on_ ens), auch nicht die dem Oberbegriff Sein untergeordne-

ten Seienden, sondern die Alterität des Seins, ihre Differenz, obwohl: Das Sein 

des Seienden ist nicht selbst das Seiende. Das Sein spielt an auf das zeitlose und 

umfassende Wesen (to- einai; Ene), das Seiende aber auf das existierende, dar-

auf, was zeitlich und räumlich bestimmt ist (to-on; Ens). Das Seiende ist das On-

tische, das Sein das Ontologische. Der Oberbegriff alles Seienden ist dessen ab-

solute Identitätsanalogie: das Sein. 

Solche Korrelation zwischen dem Seienden und dem Sein bestimmt die onto-

logische Hierarchie. Jedes Einzelding betrifft eine Art von Sein, aber nicht alle 

Einzeldinge kommen vom gleichen Prädikat. Wie schon Günther in seiner Kritik 

an der aristotelischen Logik andeutete, hängen Subjekt und Objekt der zweiwer-

tigen klassischen Logik zusammen nach dem Abbild einer Conincidentia Oppo-

sitorum. Kein dritter Wert zwischen Sein und dessen Negation wird in Betracht 

gezogen, und das Universalprädikat
12

, der Oberbegriff, kann keine Einzeldinge 

                                                             
10  Heidegger: „Thematische Exposition des Weltproblems auf dem Wege der Erörterung 

der These ‚der Mensch ist weltbildend.‘“ M. Heidegger: Die Grundbegriffe der Meta-

physik, S. 397-533. 

11  Die logische Identität zwischen Unter- und Oberbegriff besteht darin, dass bestimmte 

Aussagen voraussetzen, dass das Sein mit sich selbst identisch ist, insofern die Nega-

tion davon eine Operation ist, die nur im Gebiet des Subjekts vorkommt. Aus dieser 

logischen Operation ergibt sich eine baumähnliche Struktur, in der die Seienden sich 

dem Sein unterordnen. Infolgedessen führt Aristoteles eine Feldanalyse der Seienden 

durch und ordnet diese in einer ontologischen Eskalation an.  

12  Die aristotelische klassisch-formale Logik beruht auf der einwertigen Identitätskorre-

lation zwischen Subjekt und Objekt, sodass die Anordnung der Seienden durch eine 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 251 

 

wahrnehmen, die ihm widersprechen. Der Zusammenhang zwischen Objekt und 

Subjekt ist ein positiver eindeutiger Wert, was die Fundamentalontologie der 

klassischen zweiwertigen Logik hervorruft. So kann der Unterschied zwischen 

Prädikat und Subjekt in der aristotelischen Logik nur in Gott aufgehoben wer-

den. Dieser Unterschied wird definiert als metaphysische Differenz von Form 

(eidos) und Stoff.
13

 Daraus folgt, dass diejenigen Seienden, in denen der Zu-

sammenhang zwischen spezifischer Differenz und dem Oberbegriff eine starke 

Verbindung hat, einen höheren Grad an Wahrheit als solche, deren Zusammen-

hang mit dem Universalprädikat nicht unmittelbar ist. Solche Wahrheitseskala-

tion, die angesichts des unmittelbaren Zusammenhangs zwischen zweiwertigen 

Begriffen geschätzt wird, bestimmt die ontologische Eskalation der Seienden 

und deren Gruppierung in der Welt. 

Heideggers ontologische Differenz beinhaltet in diesem Sinn eine ontologi-

sche Eskalation, davon ausgehend, dass das Sein dem Nichts übergeordnet ist. 

Diese lässt sich zwischen Sein und Seiendem auf die einwertige Idee des Abso-

luten des Seins (Identitätslehre des Seins) zurückverfolgen. Trotz seiner starken 

Kritik an der aristotelischen Metaphysik folgt Heidegger der zweiwertigen Iden-

titätslehre, die er in seiner Seinsanalyse anwendet, um phänomenologisch und 

historisch die Problematik der Ontologie zu untersuchen. Er pflichtet der aristo-

telischen Zweiwertigkeit sogar bei in dem Sinne, dass, nach dem Vorhergehen-

den, das Sein ein Wert ist, der dem Nichts übergeordnet ist. 

Daraus kann festgestellt werden, dass Heideggers Ontologie eine Ontologie 

der Offenheit ist. Nach Heidegger ist ein Nicht-Seiendes in der Welt wie ein 

Seiendes, aber mit verschiedenen phänomenologischen Bedeutungen. Das Sein 

zeigt sich als das, was sich nicht vollkommen in der Sache selbst zeigen lässt. Es 

erscheint als Verdeckendes, Bergendes, das sich in der Offenheit der Welt ent-

bergen lässt. Das Nicht ist infolgedessen phänomenologisch zu verstehen als 

Prädikat des Seins. In der Identitätslehre des Seins über das Nicht fällt das Sein, 

das außerhalb des Seins, außerhalb des Rahmens der Weltlichkeit steht, ein in 

das obskure Territorium des Irrationalen, Religiösen und Aphilosophischen. Ist 

die Welt eine einzige Wirklichkeit oder sind verschiedenen Welten im Mögli-

chen vorstellbar? Die metaphysische Frage in der Kritik von Heideggers Funda-

mentalontologie besteht darin, ob außerhalb der wirklichen Welt ontologisch 

                                                                                                                                  
doppelte logische Bewegung durchgeführt wird: Die spezifische Differenz zwischen 

den Einzeldingen prädiziert wird Universalprädikat, mit anderen Worten: Nur unter 

der Voraussetzung der Allgemeingültigkeit des Oberbegriffes, des Universalprädikats 

„Sein“, sind Differenzen wahrnehmbar. 

13  G. Günther: Das Bewusstsein der Maschinen, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | Matrixiale Philosophie 

noch ein Außen zu betrachten ist – oder überhaupt eine polykontexuale Mehr-

wertigkeit zu finden ist, dort, wo das Nichts dem Sein übergeordnet ist. 

Dieses Axiom verfolgt das Ziel, das Nichtsein, das das Sein verdeckt, zum 

Thema einer potentiellen spekulativen Ontologie zu machen – nicht zuletzt, weil 

das Thema des Nichtseins in der klassischen Metaphysik nur ein Thema von 

Mystizismus, Irrationalismus und negativer Theologie war.
14

 

 

 

2.  DEMONSTRATIO I: GEBÄRMUTTER – WELTLOSER 

RAUM – OUROBOROS: IN DER NICHT-WELT-SEIN 

 

Es gab eine Zeit vor der dualen Trennung des kosmischen Kraftfelds, in der das 

Sein nicht dem Nicht-Sein übergeordnet war. Kennzeichnend dafür sind die reli-

giösen und metaphysischen Weltanschauungen der antiken Hochkulturen, nach 

denen die Seienden nicht durch die Obrigkeit des Seins über das Nicht-Sein be-

stimmt sind. Aus dieser metaphysischen Perspektive kann die Welt ein Außen so 

gut wie eine Weltinnerlichkeit annehmen, die dem Nicht eine ontologische To-

pologie zuschreibt.
15

 Der Urgott, der das Sein überdauert, verwandelt sich am 

Ende der Zeit in eine Schlange, und seit der Amarnazeit gestalten die Ägypter 

daher die in sich zurückgekrümmte Schlange mit dem Namen „Schwanz-im-

Maul.“
16

 Das Bild der kreisförmigen Schlange, die ihren Schwanz verschlingt, 

ist schon um 2300 v. Chr. in Ägypten belegt und kehrt dort oft wieder, z. B. in 

der Grabkammer des Pharaos Tutenchamun.
17

 Sie soll aus dem babylonischen 

                                                             
14  Vgl. ebd., S. 15. 

15  Die Weltäußerlichkeit wurde bis in den Gnostizismus zur Weltreligion erhoben, wobei 

die Totalnegation der Seienden aufgrund der Unterscheidung von In-der-Welt und 

Von-der-Welt zustandekommt. Dazu Peter Sloterdijk: „Nur in der Atmosphäre an-

fänglicher Gnosis konnte die revolutionär neue Lokalisierungsformen für die mensch-

liche Existenz entstehen: ‚in der Welt, aber nicht von der Welt‘. Das war mehr als eine 

Umwertung aller Werte: es war eine Umlenkung aller Bewegungen, eine Umortung 

aller Orte, eine Umsiedlung aller Ansiedlungen.“ P. Sloterdijk: „Wie die wirkliche 

Welt endlich zum Irrtum wurde“, in T.Macho/P.Sloterdijk (Hg.), Weltrevolution der 

Seele, S. 28. 

16  E. Hornung, Erik: Der Eine und die Vielen. Ägyptische Gottesvorstellungen, S. 173. 

17  Dietrich: „Aus dem Grab des Tutenchamun (1342 – 1333 v. Chr.) ist die Abbildung 

eines Gottes in Menschgestalt bekannt, zu dessen Füßen wie um dessen Haupt der Ou-

robos angebracht wurde. Der zu Häupten trägt die Beischrift Mhn, symbolisiert also 

die Sonnen-Schlange; der zu Füssen wird also Apophis der die Welt umschließt, vor-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021 - am 14.02.2026, 15:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

