6. Schlusswort

Die Bedeutung der hier vorgelegten Systematisierung des Solidarititsbegriffs
besteht darin, den Diskurs tiber den Begriff der Solidaritit dahingehend zu berei-
chern, dass ein Verstindnis von zeitgleich nebeneinander existierenden Solidari-
tatsformen moglich ist, wobei jede dieser Formen der Solidaritit eine spezifische
Funktion fiir das Individuum und die Partikulargruppen, aber auch fiir die anderen
Formen der Solidaritit erfiillt. Der Prototyp der Solidaritit stellt dabei den gemein-
samen Kern der Solidarititsformen dar, der den Zusammenhang zwischen ihnen
sichert.

Das hiufige Auftreten von politischen Solidarititsgruppen kann als Indikator
fiir das Bestehen gesellschaftlicher Pathologien verstanden werden, da die politi-
sche Solidaritit im Hinblick auf die instrumentelle und die sozialintegrative Solida-
ritit aufzeigt, wo keine Erwartungsstabilitit (mehr) besteht. Sofern die instrumen-
telle oder die sozialintegrative Solidaritit den aktuellen Bedingungen der Akteur:in-
nen nicht mehr entspricht, entstehen politische Solidarititsgruppen, die eine Ver-
anderung anstreben. In diesem Sinne ist die politische Solidaritit als eine Triebkraft
fiir gesellschaftliche Dynamik zu verstehen. Die Funktion der politischen Solidari-
tat fir das Individuum und die Partikulargruppen besteht in der kritischen Praxis
oder auch in der Praxis der Kritik." Ein Fehlen von politischen Solidarititsgruppen
ist aus der Perspektive der Gesellschaftswissenschaften aber ebenfalls kritisch zu
hinterfragen, da dies als mogliches Anzeichen fiir eine mangelnde Bewusstwerdung
gesellschaftlicher Zustinde oder eine Unterdriickung von Partikulargruppen und
ihren Forderungen gesehen werden kann.

Die mangelnde Wirksambkeit der sozialintegrativen Solidaritit kann als Indika-
tor der Entfremdung und der Vereinzelung der Individuen gesehen werden, weil
sie den Zusammenbhalt zwischen den Akteur:innen durch einen Hintergrundkon-
sens sicherstellt, der auch in der instrumentellen Solidaritit festgeschrieben sein
kann. Wenn dies nicht mehr erfolgt, kann ein Prozess der Entfremdung eintreten,
der sich in nicht normenkonformem Verhalten zeigen kann. Die in der instrumen-
tellen Solidaritit verfestigten Werte konnen einerseits diesem Prozess als Stabili-

1 Vgl. Boltanski 2010, Celikates 2009 und Tully 2009.

- am 14.02.2026, 09:21:



https://doi.org/10.14361/9783839468951-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

278

Formen der Solidaritat

satoren entgegenwirken und andererseits als Grundlage fiir politische Solidaritits-
gruppen dienen.

Der instrumentellen Solidaritit kommt die Rolle zu, sicherzustellen, dass Ver-
inderungen in Anzahl und Geschwindigkeit in einem gesellschafts- oder gemein-
schaftsvertriglichen Maf erfolgen. Zudem stellt sie eine Stabilitit fir die anderen
Formen der Solidaritit her, da das Infragestellen mittels der politischen Solidaritit
nur einzelne Aspekte der instrumentellen Solidaritit betreffen kann.”

Der Begrift der Solidaritit wird von den Subjekten der Solidaritit zu spezi-
fischen Handlungsaufrufen verwendet und scheint somit an die konkrete Hand-
lungsebene gebunden zu sein. Doch eigentlich handelt es sich um einen Begriff der
Transformation und Verinderung: Er kann dazu dienen, Verinderungen, die in der
Gesellschaft stattfinden, auf den Ebenen des Rechts, der Institutionen, der Werte
und Normen sowie des Individuums zu beschreiben. Vor allem aber kann er auch
dazu dienen, die Wechselwirkungen zwischen diesen Ebenen in den Vordergrund
der Betrachtung treten zu lassen. Bei der Untersuchung von Transformationen
zielt der Solidarititsbegriff darauf ab, sich der Wechselwirkungen und der Be-
ziehungen der einzelnen Formen untereinander bewusst zu werden und dieses
Bewusstsein dazu zu nutzen, gesellschaftliche und soziale Herausforderungen zu
erkliren. Die Herausarbeitungen von spezifischen Solidarititsformen unterstrei-
chen dies, indem sie eine spezifische Form der Solidaritit dazu nutzen, normative
Fragestellungen zu erkliren. Das transformative Potenzial der Solidarititsformen
besteht folglich im Erhalt und der gleichzeitigen Erneuerung gruppenspezifischen,
gesellschaftlichen, menschlichen Zusammenhaltes.

2 Siehe Habermas’ Thematisierung der Lebenswelt.

- am 14.02.2026, 09:21:



https://doi.org/10.14361/9783839468951-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

