
Erinnerungskultur und Geschichtskultur 495

Erinnerungskultur und Geschichtskultur

Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler

Erinnern und Vergessen sind Eigenschaften des Mensch-Seins. Sie bedingen einan-
der, denn für die Auseinandersetzung mit Neuem muss es auch ein Vergessen des 
Alten geben. Erinnern ist nicht als solches positiv, sondern eine Notwendigkeit, um 
das Leben zu bewältigen. Das gilt für Individuen ebenso wie für Kulturen und Staa-
ten. Worauf es beim Erinnern ankommt, ist, wichtige Ereignisse und Erfahrungen 
von unwichtigen zu unterscheiden (vgl. Reemtsma 2010: 3–4). Im Zusammenhang 
mit kollektiven Prozessen hat diese Unterscheidung eine politische Dimension. Was 
erkennt ein Kollektiv als denkwürdige Erfahrungen seiner Geschichte an? Wie sind 
diese zu interpretieren und welche Schlussfolgerungen daraus zu ziehen? Das Verges-
sen geschieht vielfach ohne aktives Tun. Allerdings gibt es auch ein – bewusst oder 
unbewusst – organisiertes Vergessen, das vielfach über den Modus des Erinnerns 
läuft. In Österreich stellt die bis in die 1980er-Jahre dominante Denkfigur des Erin-
nerns der NS-Vergangenheit, der Opfermythos, einen Versuch dar, die Momente der 
Komplizen- und Mittäterschaft vergessen zu lassen (vgl. Uhl 2001; 2011; Ziegler und 
Kannonier-Finster 2016). Aber dieser Prozess hat Widerstand mobilisiert, der neue, 
reflexive Formen des Erinnerns gefordert und durchgesetzt hat. Müssen wir fürchten, 
dass im Zusammenhang mit dem Übergang vom Erinnern zur historischen Reflexi-
on des Nationalsozialismus die Bedeutsamkeit dieser Periode der europäischen Ge-
schichte verblassen wird? Wir halten das für wenig wahrscheinlich. Er wird Teil nicht 
nur historischer Interpretation, sondern auch kontroverser gesellschaftspolitischer 
Reflexion und kritischen Denkens bleiben. Es gibt zu viele Kontinuitäten, die den 
Nationalsozialismus mit unseren modernen Gesellschaften verbinden (vgl. Reemts-
ma 2002: 88). Antisemitismus, Beschwörung von nationalistischen Gemeinschaften, 
Staatsgläubigkeit und politische Unselbstständigkeit sind nicht historische Relikte, 
sondern gehören auch in das 21. Jahrhundert. Die Geschichte des »Dritten Reiches« 
verweist auf die Fragilität unserer Zivilisation (vgl. Diner 2007). Sie zeigt, wie Norma-
lität einer nationalistisch konstruierten politischen Gemeinschaft und Gewalt gegen 
»die Anderen«, die als bedrohlich identifiziert, ausgegrenzt und ermordet wurden, 
eng miteinander verwoben sind. Diese Konstellation wird auch für kommende Ge-
nerationen eine Beunruhigung darstellen und als Stachel wirken, um Probleme ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler496

Gegenwart mit einem kritischen Blick auf die Geschichte des Nationalsozialismus zu 
überdenken.

Allerdings werden möglicherweise kommende Generationen diese Auseinan-
dersetzung mit der eigenen Geschichte nicht mehr unter dem Begriff der Erin-
nerungskultur führen. Ist der Begriff nicht eng mit der spezifischen Situation der 
1980er- und 1990er-Jahre verbunden, als in mehreren europäischen Staaten ein öf-
fentliches Erinnern gegen mächtige Impulse des Verschweigens, des Verleugnens 
oder des Umerzählens der eigenen nationalen Beteiligung an der Gewaltgeschichte 
des Nationalsozialismus erst durchgesetzt werden musste? Der deutsche Historiker 
und Geschichtstheoretiker Jörn Rüsen versteht »Erinnerungskultur« als Teil eines 
umfassenderen Konzepts einer »Geschichtskultur« (vgl. Rüsen 2003: 121–122). Ge-
schichtskultur umfasst jene Sinnbildungen über Erfahrungen der Vergangenheit, die 
Kulturen brauchen, um sich in aktuellen Lebenssituationen zurechtzufinden. Sie ma-
nifestiert sich in Erinnerung und Geschichtsbewusstsein, wobei letzteres einer stär-
keren wissenschaftlichen Kontrolle von Erfahrung unterliegt.

Generationen erinnern unterschiedlich

Die gesellschaftliche Aneignung von Geschichte ist immer an Prozesse der Vermitt-
lung von einer Generation an die nächste gebunden. Soziale – und darunter auch 
mentale – Strukturen können sich über Generationen hinweg reproduzieren, aber zu-
gleich verändern sie sich auch durch die kontinuierliche Erneuerung von AkteurIn-
nen geschichtlichen Handelns. »Es geht zwar immer alles weiter, aber doch mit neuen 
Leuten und mit anderen Erfahrungen« (Bude 2010: 421). Prozesse der Tradierung 
sind offen für Transformationen. Karl Mannheim war einer der ersten, der sich aus ei-
ner soziologischen Perspektive mit dem Problem der kulturellen Vermittlung histori-
scher Erfahrung im Zusammenhang mit dem Wechsel von Generationen beschäftigte 
(vgl. Mannheim 1928). Dabei lautete seine Ausgangsfrage: Wie kann eine Gesellschaft 
einen dauerhaften Bestand an Kulturgütern bewahren, obwohl Akteure kontinuier-
lich wechseln? Die früheren Träger der Kultur sterben und die neuen werden geboren. 
Daraus ergibt sich die Notwendigkeit einer beständigen Tradierung von Kultur. In 
modernen und dynamischen Kulturen ist dieser Prozess mit zahlreichen Konflikten, 
Reibungen und Reinterpretationen verbunden. Die Stärke von Mannheims Über-
legungen liegt darin, dass er die Weitergabe von Kultur weder als linearen Prozess 
konzipierte, noch als Vorgang, der sich mit historischer Notwendigkeit vollzieht, son-
dern als komplexes und kontingentes Geschehen. Es ist dabei zwischen Übergabe und 
Übernahme, zwischen perspektivischen Deutungen, Umschriften und Verweigerun-
gen des Tradierten zu differenzieren (vgl. Ziegler 2000: 49–50). Junge Generationen 
sind nicht ohne Weiteres »belehrbar«. Sie haben verschiedene Möglichkeiten, sich die 
mit einer geschichtlichen Perspektive verbundenen Ideen anzueignen, darunter auch 
jene, die tradierten Geschichtsbilder zu kritisieren und zu dekonstruieren. In unse-
rem Zusammenhang, der Geschichte des Nationalsozialismus, gestaltet sich die Tra-

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erinnerungskultur und Geschichtskultur 497

dierung besonders komplex und spannungsreich. Weil ÖsterreicherInnen nicht nur 
Opfer waren, sondern viele auf der Seite der Täter standen, ist die Vermittlung von 
Geschichte sozial und politisch aufgeladen. Meist wollen die an Nationalsozialismus, 
Krieg und Verbrechen Beteiligten ihren Anteil am Geschehen verschweigen, rationa-
lisieren und rechtfertigen. Wenn Angehörige der nachfolgenden Generation das Ver-
trauen in die Erzählungen der Generation ihrer Eltern verlieren, bemühen sie sich um 
eine eigenständige und differenzierte Sichtweise des Geschehens. Bislang wirkte der 
Nationalsozialismus durch die von ihm geformten Personen auf Gesellschaft, konkret 
auf die sogenannte Kriegsgeneration, auf Familien und soziale Institutionen ein. Zu-
gleich hatte ab den 1980er-Jahren ein Generationenwechsel begonnen, ein Vorgang, 
der strukturell Prozesse des kulturellen Wandels und der Neuorientierung ermög-
licht. In Österreich war der Fall Waldheim exemplarisch für eine entsprechende Re
interpretation des Nationalsozialismus. Ein Teil der Nachkriegsgeneration wollte sich 
im Hinblick auf Thematisierung und Bewertung der NS-Vergangenheit nicht mehr 
den Sichtweisen der Kriegsgeneration und ihren Bedürfnissen nach Derealisierung 
unterordnen. Die unterschiedlichsten Formen des Schweigens, Verschweigens und 
Leugnens der Generation der Eltern zu Nationalsozialismus, Krieg und Holocaust 
wurden kritisch reflektiert und thematisiert. Dass sich 1986 Kurt Waldheim im Zu-
sammenhang mit seinem Wahlkampf für das Amt des Bundespräsidenten als Opfer 
des Nationalsozialismus darzustellen versuchte und damit die traditionelle »Lebens-
lüge« der Zweiten Republik bekräftigte, war zwar vorerst mehrheitsfähig, erschien in 
diesen Jahren aber dennoch vielen unerträglich. Gleichzeitig mit dem neuen Diskurs 
zur Bewertung der NS-Vergangenheit begann der Aufstieg der FPÖ, einer Partei, die 
ihre ideologischen Wurzeln im Deutschnationalismus hat, aus der Sammelbewegung 
der ehemaligen Nationalsozialisten hervorgegangen ist und deren Funktionäre das 
NS-Regime immer wieder verharmlosen (vgl. dazu Bauböck 2001; Wodak 2016). Das 
alles waren Erfahrungen, die die Auseinandersetzung mit der NS-Vergangenheit le-
bendig gehalten haben. Es ging dabei vor allem um die Frage, was an dieser Geschich-
te erinnert und nicht vergessen werden sollte.

Wir befinden uns neuerlich in einem Prozess des Übergangs, in dem die unmit-
telbare Nachkriegsgeneration aus Positionen der wirtschaftlichen, kulturellen und 
politischen Öffentlichkeit ausscheidet und andere Generationen nachkommen. Die 
Spannung, wie der Nationalsozialismus zu sehen und zu bewerten ist, bleibt aktuell, 
auch wenn vielen Angehörigen der dritten und vierten Generation nach 1945 bereits 
der familiär und damit emotional gebundene Zugang zu dieser Zeit fehlt. Für viele 
der nach 2000 Geborenen liegen die Ereignisse und Debatten der sogenannten Wald-
heim-Affäre außerhalb der bewussten gesellschaftsgeschichtlichen Wahrnehmung. 
Dennoch enthält das Familiengedächtnis Erzählungen von und über Großeltern und 
damit auch lebendige Erfahrungen aus der Zeit des Nationalsozialismus. Eltern er-
zählen und interpretieren, was ihnen von ihren Eltern und Verwandten erzählt und 
worüber in der Familie gestritten oder geschwiegen wurde. So machen Jugendliche 
auch heute noch Erfahrungen mit der NS-Vergangenheit als einem sozialen Erbe der 
Familie. Wenn Tradierung von Geschichte in elementare Sozialbeziehungen einge-

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler498

bunden ist, konstituiert sie eine spezifische persönliche Haltung gegenüber der Ver-
gangenheit. Der Nationalsozialismus lebt in Form von Dispositionen, Denkweisen 
und Erziehungspraktiken der Großeltern, Eltern und Verwandten nach. Zerfallen 
oder vergehen diese Beziehungen, verändert sich das Interesse an dem historischen 
Geschehen (vgl. Jureit 2012: 32–33; Messerschmidt 2012). 

Die zweite Generation der in den 1940er- und 1950er-Jahren Geborenen hat sich 
in unterschiedlicher Weise, einmal mehr und ein anderes Mal weniger intensiv, an 
den übermittelten Geschichts- und Erinnerungsbildern abgearbeitet. Sie ist nun mit 
nachkommenden Jahrgängen konfrontiert, die andere Zugänge zu Nationalsozialis-
mus und Holocaust haben. Diese werden von LehrerInnen und VermittlerInnen in 
Schulen oder Gedenkstätten häufig als moralisch indifferent und als widerständig 
gegenüber häufig warnender Belehrung wahrgenommen; Haltungen, die für sie eine 
irritierende und beunruhigende Erfahrung darstellen. Dazu kommen gesellschaft-
liche Veränderungen im Zusammenhang mit Prozessen der Globalisierung, Mi
gration und damit verbundenen Erosionsprozessen nationaler Kulturen. Unter dem 
Stichwort der Transnationalisierung von Geschichte des Nationalsozialismus und 
Holocaust ergeben sich daraus neue Fragen. Für wen ist das Holocaust-Gedenken wie 
bedeutsam? Diese Frage ist bei der Tradierung in Gruppen, die multiethnisch und 
multinational zusammengesetzt sind, zu bedenken. Ein wachsender Teil der Bevölke-
rung kommt aus außereuropäischen nationalen, ethnischen und familiären Kontex-
ten. Es ist davon auszugehen, dass angesichts dieser Entwicklung neue Denkmuster, 
Begriffe, Konzepte für die Vermittlung der NS-Geschichte zu erarbeiten sind.

Die skizzierten Erfahrungen der Indifferenz oder Abwehr junger Generationen 
lassen sich auch anders, nämlich als Distanzierung von traditionellen Formen der 
Vermittlung interpretieren (vgl. etwa Messerschmidt 2012; Sternfeld 2013). Es könnte 
sein, dass Nationalsozialismus und Holocaust als in Lehrplänen verordnete Themen 
wahrgenommen werden, die einer moralischen Selbstbestätigung und nationalen 
Identitätsstiftung dienen; dass Jugendliche sich sträuben, im Sinn einer historischen 
Schuld adressiert zu werden. Dementsprechend verschließen sie sich gegen die Über-
nahme einer moralischen Mission, wenn ZeitzeugInnen im Zusammenhang mit 
ihren Erfahrungen als Opfer von Ausgrenzung und Verfolgung für demokratische 
Werte und die Abwehr von Intoleranz und Fremdenfeindlichkeit plädieren. 

Angesichts des skizzierten Generationenwechsels und der damit verbundenen 
Transformation von Erinnerungsgemeinschaften formuliert Astrid Messerschmidt 
neue Fragestellungen für die Vermittlung der Geschichte: 

»Der zeitliche Abstand zum Nationalsozialismus [kann] als Chance für eine Erinnerungs-
bildung aufgenommen werden, die sich auf die Verunsicherung einlässt, die von der Tatsa-
che des Holocaust ausgeht. Das bedeutet, sich von dem Wunsch nach einer unmittelbaren 
Beziehung zu den Opfern wie auch vom Wunsch nach einer eindeutigen Abgrenzung von 
den Tätern zu verabschieden und das ›Bild von der Geschichte und unseres nachträglichen 
Anteils an ihr‹ [Schneider 2010] selbst zum Gegenstand erinnernder Aufarbeitung zu ma-
chen. Die Arbeit der dritten und vierten Generation nach 1945 besteht nicht mehr in erster 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erinnerungskultur und Geschichtskultur 499

Linie darin, Erinnerung einzuklagen, sondern kritische Intervention im Erinnerungsdis-
kurs zu leisten.« (Messerschmidt 2012: 234–235)

Kritik des aktuell dominanten Erinnerungsdiskurses

Es stellt sich die Frage, ob die heute dominante Praxis des Erinnerns und der Er-
innerungspolitik diesen neuen Fragestellungen ausreichend nachkommen kann. Bei 
Gedenkveranstaltungen wird besonders auf die Leiden der Opfer des NS-Regimes 
sowie auf die Anteilnahme an ihrer Trauer um die Toten Bezug genommen. Aleida 
Assmann (Assmann 2013: 207–208) spricht von einer »neuen Erinnerungskultur« mit 
einem spezifischen »ethischen Imperativ« (ebd.: 208). Das neue an dieser Kultur be-
stehe vor allem darin, dass das Gebot zum Erinnern in historischen Konstellationen 
wachse, in denen gerade kein Impuls des Erinnerns, sondern umgekehrt ein Impuls 
des Vergessens und des Absperrens von Schuld zu erwarten sei. Assmann sieht in der 
Übernahme der Opferperspektive durch die Täter ein Novum der Geschichte, das aus 
engen wir-bezogenen Gruppenbindungen heraus auf eine Ebene der Vergemeinschaf-
tung von Erinnerung führen könne. Die Geschichte der Opfer werde in die eigene 
Erinnerung aufgenommen.

Die neuen Praktiken der Erinnerungskultur, beim Gedenken an Nationalso-
zialismus, Krieg und Holocaust weitgehend die Toten und das Leiden der Opfer ins 
Zentrum zu stellen, laufen Gefahr, wesentliche Momente der Geschichte des Na-
tionalsozialismus in das Vergessen zu drängen. Für Deutschland hat Martin Wal-
ser schon 1965 Logik und Funktion dieses Musters im Zusammenhang mit dem 
Auschwitz-Prozess beschrieben: 

»Natürlich verabscheuen wir die Täter. […] Und wir nehmen Anteil am Opfer. […] Erst 
durch den hilflosen Versuch, uns auf die Seite der Opfer zu stellen oder uns, so gut es ge-
hen will, wenigstens vorzustellen, wie schrecklich da gelitten wurde, erst durch diese An-
teilnahme wird uns der Täter so verabscheuungswürdig und brutal, wie wir ihn für un-
sere realitätsarme, aber momentan heftige Empfindung brauchen.« (Walser, zitiert nach:  
Jureit 2012: 31) 

Die Dominanz der Opferorientierung wird auch in aktuellen Beiträgen zur Debat-
te um Erinnerungskultur in Frage gestellt (vgl. Jureit und Schneider 2010a; Frölich, 
Jureit und Schneider 2012; Messerschmidt 2012; Rüsen 2012; Sternfeld 2013). Die 
imaginierte Nähe zu den Opfern, so die kritischen Stimmen, bedeute eine Distan-
zierung gegenüber den Tätern, verbanne sie aus der Wir-Gruppe, konstruiere eine 
pathologische Kategorie der Täterschaft und trachte danach, auf diesem Weg eine 
vom Holocaust »gereinigte« Identität zu stiften. Über eine Identifikation mit den Op-
fern definiere man sich auf der moralisch richtigen Seite, praktiziere jedoch zugleich 
eine Strategie der Verleugnung. Was eigentlich erinnert werden soll – die irritierende 
Tatsache der kulturellen Nähe zu den Tätern –, wird auf Abstand gehalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler500

Darüber hinaus fördere das mit der »neuen« Erinnerungskultur verbundene Ge-
bot des Sich-Erinnerns, wie es vor allem von Aleida Assmann betont wird (Assmann 
2013: 208), eine normativ hoch aufgeladene Vorstellung einer geglückten Erinne-
rungsarbeit, die die Möglichkeit impliziere, Geschichte abschließen zu können (vgl. 
Jureit 2010). Die Vorstellung, dass Erinnerungskultur auch mit einem Erlösungsver-
sprechen verbunden sein könnte, geht auf die Rede des deutschen Bundespräsidenten 
Richard von Weizsäcker vor dem deutschen Bundestag im Mai 1985 zurück. 40 Jahre 
nach Kriegsende stellte sie ohne Zweifel eine Zäsur in der deutschen Aufarbeitung der 
eigenen NS-Vergangenheit dar, förderte aber auch eine Kultur, geradezu zwanghaft 
zu erinnern (vgl. ebd.: 36). Weizsäcker knüpfte die Frage der Versöhnung an jene der 
Erinnerung: »Das ›Vergessenwollen‹ verlängert das Exil, und das Geheimnis der Erlö-
sung heißt Erinnerung« (zitiert nach: Jureit und Schneider 2010b: 9). Nur wer intensiv 
und aufrichtig an die deutschen Massenverbrechen erinnere, dürfe auf Versöhnung 
und auf Erlösung von der tradierten Schuld hoffen.

Die Zuwendung zu den Opfern sowie die Anerkennung ihres Leides und ih-
rer Verluste sind essenzielle Momente der Erinnerungsarbeit. Dies gilt besonders 
für Österreich, weil den Opfern in diesem Land der verleugneten Mitverantwor-
tung für die Verbrechen des NS-Regimes lange Zeit nur ein geringer Stellenwert 
zukam. Allerdings wäre es problematisch, das Gedenken an sie mit der Perspektive 
einer, wie es Assmann formuliert, »Vergemeinschaftung der Erinnerungen« (Ass-
mann 2013: 208) zu verbinden. Diese Perspektive übersieht die emotionalen und 
kognitiven Unterschiede des Erinnerns in Kulturen der Opfer und in Kulturen der 
Täter. Eine opferorientierte Ausrichtung der Erinnerung ist gerade dann enorm 
voraussetzungsvoll, wenn sie innerhalb der Kultur der Täter praktiziert werden 
soll (vgl. Schneider 2010: 187–188). Bei vielen öffentlichen Inszenierungen des 
Gedenkens entsteht der Eindruck, als würden Ermordete erinnert und betrauert, 
die unmittelbar aus der gesellschaftlichen Mitte gerissen worden seien. Das war 
historisch nicht der Fall. Die getöteten Opfer waren nicht geliebte Tote, sondern 
die von »uns« – in enger Kooperation mit den Deutschen – selbst diskriminier-
ten, verfolgten und ermordeten Opfer. Die Opfer waren die »Anderen«, »die Juden«, 
die politisch Andersdenkenden, die Homosexuellen, Behinderte und als asozial 
Klassifizierte. Sie wurden von der Mehrheit als überflüssig und bedrohlich für die 
»Volksgemeinschaft« gesehen. Dieser Aspekt wird in der Erinnerung an »die Opfer« 
kaum anerkannt. So bleibt der Schrecken unverstanden, denn es ist »ein inwendi-
ger Schrecken, ein Schaudern vor den menschlichen Möglichkeiten« (ebd.: 188), bei 
dem das konkrete Opfer und seine Beziehung zum Eigenen und seiner Geschichte 
im Dunkeln bleibt und abgesperrt wird. 

Bei Praktiken des Gedenkens wäre es demnach wichtig, opferorientiertes Er-
innern stets mit konkreten historischen Fragen nach der Täterschaft zu verknüp-
fen. Dan Diner weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass das Verstehen des 
Holocaust über zwei unterschiedliche Perspektiven erfolgen kann (Diner 2007). 
Er spricht von einer partikularen Perspektive, die einen historischen Zugang zu 
dem Geschehen verfolgt, und einer universalistischen Perspektive, die von einem 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erinnerungskultur und Geschichtskultur 501

anthropologischen Interesse getrieben ist. Aus beiden Sichtweisen ergeben sich 
ganz unterschiedliche Fragen an das Ereignis des Nationalsozialismus. Die his-
torische Erkenntnisstrategie interessiert sich vor allem für die Frage des Warum: 
Welche Faktoren erklären den Aufstieg Adolf Hitlers und der NSDAP? Welchen 
Stellenwert nehmen dabei das Konzept der »Volksgemeinschaft«, die wahnhafte 
Idee von der Überlegenheit der deutschen Rasse und der Antisemitismus ein? Ist 
der Holocaust als logische Folge des Antisemitismus zu verstehen? Oder mündete 
die lange Vorgeschichte der Stigmatisierung keineswegs direkt in den versuchten 
Akt der Vernichtung? Die Ermordung »der Juden« beruhte auf einem Konzept, das 
jenseits von Konflikt, Gegnerschaft und politischer Feindschaft angesiedelt war; Ju-
den sollten als Juden ausgelöscht werden. Woher kam der Antrieb zur absoluten 
Vernichtung? Die Logik des Holocaust erschließt sich in keiner Variante eines ins-
trumentellen Handelns.

Bei einem Zugang aus dem anthropologischen Interesse stellen sich andere Fra-
gen. Nicht die Tat selbst mit ihren historischen Umständen sucht nach Erklärung, 
sondern die Frage, wie sie geschehen konnte, steht im Vordergrund. Was sagt sie über 
den Menschen als Gattungswesen? Unter dieser Perspektive richtet sich das Interesse 
weniger auf die kulturelle Zugehörigkeit und das historische Geworden-Sein von Op-
fern und Tätern. Der Holocaust, gedacht als Zivilisationsbruch, irritiert die Gewiss
heiten der Aufklärung und provoziert die Frage nach den universellen Eigenheiten 
des Mensch-Seins. Wie steht es um die Naturhaftigkeit des Guten und des Bösen, wie 
um die destruktiven Potenziale der Moderne und ihrer hierarchischen und arbeits
teiligen Apparate?

Diner befürchtet, dass im Rahmen der anthropologischen Ausrichtung der we-
sentliche historische Zusammenhang des Holocaust verloren gehe und sich ein mora-
lisch ausgerichteter Diskurs über Opferschaft durchsetze, bei dem die Pathologien der 
Moderne und Fragen nach impliziten Gewaltpotenzialen in den Vordergrund treten 
(vgl. ebd.: 19). Im Rahmen einer solchen Kulturkritik könnte in der Absicht, Aufklä-
rung zu fördern, der Gegenstand, das historische Verstehen von Nationalsozialismus 
und Holocaust, verfehlt werden.

Für die Erinnerungsarbeit würde das bedeuten, dass im Kontext des Gedenkens 
an die Opfer darauf zu achten wäre, dass die moralisch gewendete universelle Sicht-
weise mit der historisch orientierten partikularen Sichtweise integriert wird. Ein sol-
cher Zugang versucht, die kaum beantwortbare Frage zu vermeiden, wann das Böse in 
die Menschheit eingetreten ist. Stattdessen erforscht er die konkreten Umstände, un-
ter denen eine Generation faschistisch geworden ist. Werden beide Perspektiven ver-
folgt, stellen sich die Fragen nach der historischen Bedingtheit von Täterschaft, nach 
der Bedeutung der konkreten historischen Opferschaft der ausgegrenzten Gruppen 
und – was das Entscheidende ist – nach den Beziehungen beider Gruppen zueinander. 
Die Problematik eines diffusen, aus historischen Kontexten isolierten Diskurses über 
Opfergruppen besteht vor allem darin, dass damit die in Täterkulturen praktizierten 
Formen der Diskriminierung, Ausgrenzung und Auslöschung der Opfer aus Erin-
nerung und kritischer Reflexion abgesperrt werden. Das allseits bekannte Ergebnis 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler502

einer Erinnerungspraxis, die die Opfer-Täter-Beziehungen ignoriert, ist der Verweis 
auf materielles Elend, Hunger und Arbeitslosigkeit in der Folge der Wirtschaftskrise 
der 1930er-Jahre. 

Herstellung von Loyalität und Bindung

Der etablierte Opferdiskurs wäre demnach durch einen Diskurs zu ergänzen, bei dem 
es im Grunde um die alte Frage geht »Wie konnte es zu all dem kommen?« (vgl. etwa 
Reemtsma 2002; Neitzel und Welzer 2011; Giesecke und Welzer 2012). In dieser Per-
spektive würde nicht so sehr das Grauen der Vernichtungslager im Vordergrund ste-
hen, sondern vor allem das alltägliche Bild einer Ausgrenzungsgesellschaft, die sich 
schrittweise herausgebildet hat. 

Herausbildung und Realisierung des Konzepts der »Volksgemeinschaft« vollzogen 
sich als Kehrseite des Antisemitismus und der Vernichtungspolitik des NS-Regimes. 
Die Ausgrenzung »der Juden« war der zentrale Mechanismus, mit dem die Gesell-
schaft verändert wurde. Über diesen Prozess fanden die Umformung von morali-
schen Standards und die Veränderung von Normalität und Abweichung im Umgang 
mit Menschen statt. Das Denken in den Konzepten »Volk« und »Volksgemeinschaft« 
wurde zu einer neuen Bezugsgröße und führte relativ rasch zu einer Transformation 
von Werten und Normen, die mit demokratischen Standards nicht mehr kompatibel 
waren. Die biologisch bestimmte Kategorie des »Volkes« ersetzte die Kategorie des 
»Individuums«, der »Ungleichheit«, und legitimierte eine partikulare Solidarität, von 
der Juden und Jüdinnen systematisch ausgeschlossen waren (vgl. Neitzel und Welzer 
2011: 56–57). Bis heute ist es schwierig, die Frage zu beantworten, warum es »die 
Juden« und keine andere Gruppe traf. Zu sagen, es reichte, dass diese einfach da ge-
wesen wären und sich angeboten hätten, erklärt wenig. Wichtig sei, so Jan Philipp 
Reemtsma, ein einfaches und pragmatisches Argument: Viele Individuen und Grup-
pen zogen materielle und intellektuelle Zusatzgewinne aus den Programmen; auf 
diesem Feld konnten rücksichtslose Gewinne gemacht, konnte Bevölkerungspolitik 
organisiert, Theorien ein letzter Schliff gegeben werden. Es gab den

»Minimalkonsens, daß es in Ordnung war, wenn es auf Kosten der Juden ging. Dieser Mi-
nimalkonsens setzt aber zweitausend Jahre Antisemitismus voraus – ohne diese Geschich-
te wäre es zu solcher mörderischer Selbstverständlichkeit nicht gekommen.« (Reemtsma 
2002: 93)

Mit unserer Studie Österreichisches Gedächtnis (vgl. Ziegler und Kannonier-Finster 
2016, 1. Auflage 1993) haben wir versucht, auf einer empirischen Ebene Umstände 
und Verhältnisse zu rekonstruieren, die Beteiligte dazu gebracht haben, aktiv mit 
dem NS-Regime zu kooperieren und Identifikationen mit angebotenen Berufsrollen 
herzustellen, Gefühle der Zugehörigkeit gegenüber der Idee der »Volksgemeinschaft« 
zu entwickeln und damit zugleich die Eskalation von Identifikation, Ausgrenzung, 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erinnerungskultur und Geschichtskultur 503

Deportation zu unterstützen oder zu dulden, die letztlich zu den Ermordungen in den 
Lagern geführt haben. Die Arbeit beruht auf biografischen Interviews aus dem Jahr 
1990. Die Frauen und Männer, die um 1920 geboren worden waren, gehörten nicht 
zu den Opfern und bieten sich kaum für Identifikationen an. Sie eignen sich ebenso 
wenig zur moralischen Abgrenzung, denn sie waren auch nicht als TäterInnen zu 
klassifizieren. Die narrative Form der Forschungsgespräche orientierte sich daran, 
die Logik des persönlichen Handelns nachzuvollziehen. Und unserer Untersuchung 
kam auch eine konkrete Konstellation im Verhältnis der Generationen entgegen. Mit 
der Waldheim-Debatte im Hintergrund sahen viele Angehörige der Kriegsgeneration 
den Zeitpunkt gekommen, sich gegenüber der jüngeren Generation – die wir als For-
schende repräsentierten – zu erklären. 

In der Analyse der narrativen Daten lässt sich eine Reihe von signifikanten Me-
chanismen herausarbeiten, mit denen es den nationalsozialistischen Herrschaftsträ-
gern gelingen konnte, Frauen und Männer für ihre Projekte in Bewegung zu bringen. 
Hier kann an konkreten Personen nachvollzogen werden, wie Antisemitismus, das 
Konstrukt der »Volksgemeinschaft«, das persönliche Charisma Adolf Hitlers, die 
Aussicht auf eine persönliche Karriere in der Deutschen Wehrmacht oder die Hoff-
nung, den persönlichen Traumberuf über eine militärische Laufbahn realisieren zu 
können, an das nationalsozialistische Projekt band. Die Mobilisierung knüpft also 
stets an subjektiven Hoffnungen, Intentionen und habituellen Strukturen an. Jede 
Herrschaftsinstanz ist von der Beteiligung derjenigen abhängig, die ihr unterworfen 
sind. Sie gebärdet sich nicht nur zwingend, drohend, sondern auch verführerisch und 
gewinnend. 

Die Kategorien Opfer und Täter sind wenig hilfreich, wenn es um das Verstehen 
der lebensweltlichen Normalität des Nationalsozialismus geht. Sie unterstellen, dass 
eine deutliche Abgrenzung möglich ist, wer zu welcher Gruppe gehörte, und dass die-
se Zugehörigkeit eine stabile und dauerhafte war (vgl. Giesecke und Welzer 2012). 
Die Kategorie der Täter trifft für Personen zu, die an den zentralen Schaltstellen der 
Vernichtung tätig waren. Vielfach jedoch sind es eher Verhältnisse und soziale Kon-
stellationen, die eine Person zu Handlungen veranlassen, und nicht so sehr persön-
liche Merkmale und Motive. Wir können davon ausgehen, dass die Kriegsführung 
der Deutschen Wehrmacht viele Soldaten häufig in Situationen gebracht hat, in de-
nen sie Kriegsverbrechen verübt haben. Ist es in diesen Fällen sinnvoll, die Kategorie 
des Täters anzuwenden? Ist es nicht so, dass Personen je nach Situation einmal zum 
Täter und ein anderes Mal zum Opfer werden können? Eine Kategorie wie die des 
Täters oder des Opfers zielt aber auf eine persönliche Struktur und ignoriert damit 
das strukturierende Moment von Handlungssituationen. Es ist bedeutsam, die unter 
der nationalsozialistischen Herrschaft wirksamen Mechanismen der Herstellung von 
Bindung und Kooperation sichtbar und transparent zu machen. Denn Instanzen der 
Herrschaft sind heute Meister darin, soziale Verhältnisse zu individualisieren und 
mit Methoden der Subjektivierung eine Abwertung, Verachtung und Ausgrenzung 
gegenüber benachteiligten Gruppen herzustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler504

Ein kritischer Umgang mit Erinnerungsdiskursen

Zur Entwicklung einer Geschichtskultur gehört auch ein kritischer Umgang mit den 
Manifestationen des Kollektivgedächtnisses einer nationalen Gruppe (vgl. Ziegler 
1995). Menschen eignen sich Geschichte nicht als vereinzelte Personen an, sondern als 
soziale Wesen, die Mitglieder einer Kultur und Gesellschaft sind. Deren Institutionen 
vermitteln Bilder von der gemeinsamen Geschichte, die bestimmte historische Zu-
sammenhänge als orientierend, sinn- und identitätsstiftend betont, andere dagegen 
ignoriert, ausgrenzt oder vergisst. In diesem Sinn bilden Gruppen ein gemeinsames, 
kollektives Gedächtnis aus (vgl. Halbwachs 1966; 1967). Selbstverständlich kann 
nicht ein Kollektiv ein Gedächtnis haben, sondern sind es Individuen, die erinnern 
und vergessen. Dennoch macht es Sinn, von einer »sozialen Dimension« des Ge-
dächtnisses zu sprechen (vgl. Burke 1991), weil die Angehörigen einer sozialen Ein-
heit bei der individuellen Arbeit des Erinnerns und Vergessens vielfach auf gemein-
same Ankerpunkte zurückgreifen. In diesen Fällen ist es die Gruppe, die reguliert, 
was und wie es wert ist, zu erinnern. Die kollektive Dimension des Gedächtnisses 
hat viel mit dem gemeinsam, was wir unter Tradition verstehen (vgl. Giddens 1993). 
Traditionen haben einen normativen Realitätsbezug. Sie legen nicht fest, was ist und 
was war, sondern bringen zum Ausdruck, was sein und gewesen sein soll. Das kol-
lektive Gedächtnis kann Vergangenheit nicht neu erfinden oder auslöschen, es kann 
jedoch Wahrnehmung und Interpretation von Vergangenheiten für die Angehörigen 
des Kollektivs formen. Bei großen Teilen der Kriegsgeneration war der Opfermythos 
imstande, die individuelle Erinnerungsarbeit zu strukturieren. Es gab die Tendenz, 
erlebte Ereignisse und eigene Handlungen so umzudeuten, dass die subjektive Be-
teiligung daran schwach und der verdinglichende Aspekt, Opfer von äußeren Zwän-
gen gewesen zu sein, stark gemacht wurde. Darin liegt die klassische Funktion von 
Mythen; sie stellen Schemata zur Verfügung, mit deren Hilfe bestimmte Ereignisse 
in Form anderer Ereignisse dargestellt und erinnert werden können (vgl. Burke 1991: 
294). So kann eine Entlastung von der Beteiligung an Gewalthandlungen hergestellt 
und positive Identifikation ermöglicht werden. 

Österreichisches Gedächtnis (vgl. Ziegler und Kannonier-Finster 2016) untersuch-
te die Funktion und Wirkung des Opfermythos an konkreten empirischen Fällen. 
Wir gingen davon aus, dass der Opfermythos nicht nur im Bereich der politischen 
Kultur ein etabliertes Geschichtsbild darstellt, sondern auch für nicht-öffentliche 
Erinnerungsarbeit in den Familien bedeutsam ist. Phänomene wie das persönliche 
Erinnern und Vergessen, die auf den ersten Blick individuell motiviert erscheinen, er-
weisen sich so als Sprach- und Bewusstseinsfiguren, die von sozialen Institutionen ge-
formt sind. Erving Goffman spricht im Zusammenhang mit ähnlichen Phänomenen 
von einer »Soziologie der Gelegenheiten« (Goffman 1996: 8). Soziale Wirklichkeiten 
seien vielfach weniger als Produkt von »Menschen und ihren Situationen«, sondern 
eher als Ergebnis von »Situationen und ihren Menschen« zu verstehen.

In diesem begrifflich-theoretischen Rahmen kann keine Rede davon sein, dass 
der Erinnerung als solcher eine befreiende Wirkung zukomme (vgl. Rauschenbach 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erinnerungskultur und Geschichtskultur 505

1998: 367–368). Erinnerung kann auch in Mythos umschlagen, selbst zum Symptom 
von Verdrängung oder Absperrung werden. Legitimierende Geschichtsbilder harmo-
nisieren die individuelle Erinnerungsarbeit, lassen die Individuen jedoch zugleich 
mit einer spezifischen Fremdheit gegenüber der eigenen Geschichte zurück. Handeln, 
Denken, Fühlen berufen sich auf Zwang, Befehl und Gesetz. Man verweigert sich der 
Vorstellung, dass es kollektiv wie individuell Spielräume des Handelns hätte geben 
können. Jede Rekonstruktion historischer Erfahrungen und Ereignisse ist gefährdet, 
in eine Falle zu tappen, weil sie grundsätzlich dazu neigt, eine lineare kausale Ord-
nung herzustellen. In der Retrospektive werden nacheinander folgende Ereignisse 
logisch miteinander verbunden und erzeugen so ein bestimmtes Ergebnis, das sich 
als Notwendigkeit darstellt. Ein kritisch-reflexiver Blick auf die eigene Biografie kann 
jedoch deutlich machen, dass sich der Vollzug von historischen Verläufen aus Ent-
scheidungen zusammensetzt, in denen alternative Möglichkeiten zurückgestellt oder 
verworfen worden sind. Viele Darstellungen von geschichtlichen Abläufen berück-
sichtigen jedoch diese Pluralität von historischen Möglichkeiten nicht. Stattdessen 
wird davon ausgegangen, dass ein – nur in der Rückschau bekanntes – Ergebnis sich 
aus früheren Ereignissen und Handlungsprozessen Schritt für Schritt herausgebildet 
hat. Diese Vorgangsweise ist reduktionistisch. Sie ignoriert die zahlreichen offenen 
Entscheidungsmomente, die sich bei jedem einzelnen Schritt eröffnen. Geschichte 
wird damit im Nachhinein verdinglicht und von Vorstellungen kontrafaktischer Ent-
wicklungen gereinigt.

Zu einer kritischen Auseinandersetzung mit Geschichte gehört, diese Gefahr 
einer Verdinglichung der Geschichte zu vermeiden. Emanzipatorisch wirkt Erinne-
rung dann, so Brigitte Rauschenbach (ebd.: 367), wenn in den manifesten Bildern 
der Erinnerung auch die verschütteten Spuren jener Hoffnungen, Wünsche, Träume 
zu finden sind, die wir vergessen oder absperren wollen. Dazu ist es erforderlich, in 
der Vergegenwärtigung der Vergangenheit nicht nur den kulturell legitimierten Tra-
ditionslinien zu folgen, die von dem unbedingten Erfordernis der Aufklärung und 
der moralischen Verurteilung ausgehen. Neue Denk- und Handlungsmöglichkeiten 
eröffnend wäre es demgegenüber, eine Haltung einzunehmen, die Irritation und Un-
sicherheit zulässt und die Auseinandersetzung mit der historischen Realität des Holo-
caust nicht auf ein einziges, feststehendes Urteil verengt. Es geht nicht um Ausschluss 
von, sondern umgekehrt um Anschluss an moralische Bruchstellen; und diese sind 
nur erreichbar, wenn auch Schuldfähigkeit in der Geschichte, Mitverantwortung ge-
genüber dem Anderen und emotionale Belastung zugelassen werden.

Eine mögliche Perspektive für Geschichtskultur

Wir können abschließend holzschnittartig drei generationenspezifische Umgangs-
formen mit dem Holocaust unterscheiden: Der Kriegsgeneration in Österreich ge-
lang es, die eigene Verstrickung in Krieg, Gewaltregime und Holocaust durch den 
Opfermythos zu neutralisieren. So war es möglich, die Erfahrungen des Schreckens 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler506

zu beschweigen, das Wissen um eigene Mitverantwortung und allenfalls auch Schuld 
abzusperren und damit vom Denken zu isolieren. Den Begriff der Absperrung über-
nehmen wir von Mario Erdheim. Er weist auf diese schon bei Sigmund Freud be-
schriebene, aber oft übersehene Art der Neutralisierung von Erinnerung hin: 

»Wissen und Denken werden zweierlei, man kann durchaus etwas wissen, ohne es denkend 
verarbeiten zu müssen. […] Indem man das Gewußte nicht denkt, sperrt man es vom Fluß 
des Lebens ab. Wer auf das Denken verzichtet, kann sich somit auch das Vergessen erspa-
ren. Zwei Fliegen auf einen Schlag: man kann die Mühsal des Denkens ebenso vermeiden 
wie den psychischen Aufwand des Vergessens bzw. Verdrängens.« (Erdheim 1990: 114)

Die Nachkriegsgeneration hat mit dem traditionellen Opferdiskurs gebrochen, das 
historische Selbstbild Österreichs kritisch umgearbeitet und ist schließlich mit der 
Formel einer Mitverantwortung für Beteiligung und Mittäterschaft vieler Österrei-
cherInnen zu einem neuen Konsens in der Erinnerungspolitik gekommen. Formal 
kommt dieser Konsens auch in der Regierungserklärung unter Bundeskanzler Franz 
Vranitzky vom Juli 1991 zum Ausdruck (vgl. Vranitzky 1991; erläuternd auch Botz 
2008; Ziegler und Kannonier-Finster 2016: 273–274). Wir können nicht davon aus-
gehen, dass der Konsens stabil ist. Erste offene Brüche ereigneten sich im Zusam-
menhang mit der Regierungskoalition unter Wolfgang Schüssel ab dem Jahr 2000. 
Zugleich hat sich seit den 1990er-Jahren der bereits skizzierte Wandel in der Erin-
nerungskultur durchgesetzt. Das Bemühen um Identifikation mit den Opfern geht 
einher mit einer Distanzierung von den Tätern. Jörn Rüsen interpretiert diese Praxis 
als Distanzierung von der Vergangenheit durch Moralisierung (vgl. Rüsen 2012: 151).

Während die zwei skizzierten Umgangsformen empirisch abgestützt sind, lässt 
sich die dritte in Anlehnung an Rüsen (ebd.: 152) nur spekulativ – und ein wenig zu-
kunftsoptimistisch – im Sinn der Entwicklung einer kritischen Geschichtskultur for-
mulieren: Kommende Generationen stehen vor der Aufgabe, nicht die Opfer, sondern 
vor allem die Täter in das historische »Wir« der nationalen Identität zu integrieren. 
Damit würde der Zusammenhang von historischer Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft ambivalent bleiben. Es werden sich keine einfachen und starken Identitäten 
stiften lassen. Erinnerung wird sich an Brüchen und Widersprüchen abarbeiten müs-
sen. Ein solches, grundlegend ambivalentes Geschichtsbewusstsein könnte die Aus-
sage »Wir haben die Juden getötet« möglich machen. Wenn für Österreich die Frage 
gestellt wird, was das Eingeständnis einer Mitverantwortung in der Erinnerungsar-
beit praktisch bedeuten könnte, dann ließe sich an diese Überlegungen anknüpfen.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erinnerungskultur und Geschichtskultur 507

Literatur

Assmann, Aleida (2013): Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine Inter-
vention, München: Beck. DOI: https://doi.org/10.17104/9783406652110. 

Bauböck, Rainer (2001): »Grenzziehungen – zur Konstruktion des Volkes durch den 
österreichischen Nationalpopulismus«, in: Appelt, Erna (Hrsg.), Demokratie und 
das Fremde. Multikulturelle Gesellschaften als demokratische Herausforderung des 
21. Jahrhunderts, Innsbruck/Wien/München: StudienVerlag, S. 76–92.

Botz, Gerhard (2008): »Nachhall und Modifikationen (1994–2007): Rückblick auf die 
Waldheim-Kontroversen und deren Folgen«, in: Botz, Gerhard und Sprengnagel, 
Gerald (Hrsg.), Kontroversen um Österreichs Zeitgeschichte, 2. erweiterte Auflage, 
Frankfurt am Main/New York: Campus, S. 574–635.

Bude, Heinz (2010): »Soziologie der Generationen«, in: Kneer, Georg und Schroer, 
Markus (Hrsg.), Handbuch Spezielle Soziologien, Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-
wissenschaften, S. 421–436. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-531-92027-6_24. 

Burke, Peter (1991): »Geschichte als soziales Gedächtnis«, in: Assmann, Aleida und 
Harth, Dietrich (Hrsg.), Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Er-
innerung, Frankfurt am Main: Fischer, S. 289–304.

Diner, Dan (2007): Gegenläufige Gedächtnisse. Über Geltung und Wirkung des Holo-
caust, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Erdheim, Mario (1990): »Kultur der Erinnerung – Kultur des Vergessens. Über den 
Umgang mit Erinnern und Vergessen von Geschichte«, in: Leimgruber, Walter 
(Hrsg.), 1. 9. 39. Europäer erinnern sich an den Zweiten Weltkrieg, Zürich: Chro-
nos, S. 109–125.

Frölich, Margrit, Jureit, Ulrike und Schneider, Christian (Hrsg.) (2012): Das Unbe-
hagen an der Erinnerung – Wandlungsprozesse im Gedenken an den Holocaust, 
Frankfurt am Main: Brandes & Apsel.

Giddens, Anthony (1993): »Tradition in der post-traditionalen Gesellschaft«, in: So-
ziale Welt, 44. Jahrgang, Heft 4, S. 445–485.

Giesecke, Dana und Welzer, Harald (2012): Das Menschenmögliche. Zur Renovierung 
der deutschen Erinnerungskultur, Hamburg: Edition Körber-Stiftung.

Goffman, Erving (1996): Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunika-
tion, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Halbwachs, Maurice (1966): Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, Berlin/
Neuwied: Luchterhand.

Halbwachs, Maurice (1967): Das kollektive Gedächtnis, Stuttgart: Enke.
Jureit, Ulrike (2010): »Opferidentifikation und Erlösungshoffnung: Beobachtungen  

im erinnerungspolitischen Rampenlicht«, in: Jureit, Ulrike und Schneider, 
Christian, Gefühlte Opfer. Illusionen der Vergangenheitsbewältigung, Stuttgart: 
Klett-Cotta, S. 17–103.

Jureit, Ulrike (2012): »Normative Verunsicherungen. Die Besichtigung einer erinne-
rungspolitischen Zäsur«, in: Frölich, Margrit, Jureit, Ulrike und Schneider, Chris-

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler508

tian (Hrsg.), Das Unbehagen an der Erinnerung – Wandlungsprozesse im Geden-
ken an den Holocaust, Frankfurt am Main: Brandes & Apsel, S. 21–36.

Jureit, Ulrike und Schneider, Christian (2010a): Gefühlte Opfer. Illusionen der Vergan-
genheitsbewältigung, Stuttgart: Klett-Cotta.

Jureit, Ulrike und Schneider, Christian (2010b): »Unbehagen mit der Erinnerung«, in: 
Jureit, Ulrike und Schneider, Christian, Gefühlte Opfer. Illusionen der Vergangen-
heitsbewältigung, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 7–16.

Kannonier-Finster, Waltraud (1996): »Die nachfolgende Generation – ihr Blick auf die 
Eltern und auf die Zeitgeschichte«, in: Walter, Hans Jörg (Hrsg.), 1945–1995. Eine 
Fortsetzungsgeschichte?, Innsbruck/Wien: StudienVerlag, S. 181–198.

Kannonier-Finster, Waltraud (2004): Eine Hitler-Jugend. Sozialisation, Biographie 
und Geschichte in einer soziologischen Fallstudie, Innsbruck/Wien: StudienVerlag.

Mannheim, Karl (1928): »Das Problem der Generationen«, in: Mannheim, Karl 
(1964), Wissenssoziologie. Auswahl aus dem Werk, Berlin/Neuwied: Luchterhand, 
S. 509–565.

Messerschmidt, Astrid (2012): »Besetzen – Distanzieren – Globalisieren. Ambivalente 
pädagogische Erinnerungspraktiken in der Migrationsgemeinschaft«, in: Frölich, 
Margrit, Jureit, Ulrike und Schneider, Christian (Hrsg.), Das Unbehagen an der 
Erinnerung – Wandlungsprozesse im Gedenken an den Holocaust, Frankfurt am 
Main: Brandes & Apsel, S. 217–239.

Neitzel, Sönke und Welzer, Harald (2011): Soldaten. Protokolle vom Kämpfen, Töten 
und Sterben, Frankfurt am Main: Fischer.

Rauschenbach, Brigitte (1998): »Politik der Erinnerung«, in: Rüsen Jörn, und Straub, 
Jürgen (Hrsg.), Die dunkle Spur der Vergangenheit. Psychoanalytische Zugänge 
zum Geschichtsbewußtsein, Frankfurt am Main: Suhrkamp (Erinnerung, Ge-
schichte, Identität, Band 2), S. 354–374.

Reemtsma, Jan Philipp (2002): »Nationalsozialismus und Moderne«, in: Reemtsma, 
Jan Philipp, Die Gewalt spricht nicht. Drei Reden, Stuttgart: Reclam, S. 87–129.

Reemtsma, Jan Philipp (2010): »Wozu Gedenkstätten?«, in: Aus Politik und Zeitge-
schichte, 60. Jahrgang, Heft 25–26: Zukunft der Erinnerung, S. 3–9.

Rüsen, Jörn (2003): Kann gestern besser werden? Zum Bedenken der Geschichte, Berlin: 
Kadmos.

Rüsen, Jörn (2012): »Die Menschlichkeit der Erinnerung. Perspektiven der Ge-
schichtskultur«, in: Frölich, Margrit, Jureit, Ulrike und Schneider, Christian 
(Hrsg.), Das Unbehagen an der Erinnerung – Wandlungsprozesse im Gedenken an 
den Holocaust, Frankfurt am Main: Brandes & Apsel, S. 147–160. 

Schneider, Christian (2010): »Besichtigung eines ideologischen Effekts: Trauer als 
zentrale Metapher der deutschen Erinnerungspolitik«, in: Jureit, Ulrike und 
Schneider, Christian, Gefühlte Opfer. Illusionen der Vergangenheitsbewältigung, 
Stuttgart: Klett-Cotta, S. 105–212.

Sternfeld, Nora (2013): Kontaktzonen der Geschichtsvermittlung. Transnationales 
Lernen über den Holocaust in der postnazistischen Migrationsgesellschaft, Wien: 
Zaglossus.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erinnerungskultur und Geschichtskultur 509

Uhl, Heidemarie (2001): »Das ›erste Opfer‹. Der österreichische Opfermythos und sei-
ne Transformationen in der Zweiten Republik«, in: Österreichische Zeitschrift für 
Politikwissenschaft, 30. Jahrgang, Heft 1, S. 19–34.

Uhl, Heidemarie (2011): »Vom ›ersten Opfer‹ zum Land der unbewältigten Vergan-
genheit: Österreich im Kontext der Transformationen des europäischen Gedächt-
nisses«, in: Knigge, Volkhard, Veen, Hans-Joachim, Mählert, Ulrich und Schlich-
ting, Franz-Josef (Hrsg.), Arbeit am europäischen Gedächtnis. Diktaturerfahrung 
und Demokratieentwicklung, Köln/Weimar/Wien: Böhlau, S. 27–45. DOI: https://
doi.org/10.7788/boehlau.9783412214463.27. 

Vranitzky, Franz (1991): »Erklärung vor dem Österreichischen Nationalrat vom 8. Juli 
1991«, in: Botz, Gerhard und Sprengnagel, Gerald (Hrsg.) (2008), Kontroversen 
um Österreichs Zeitgeschichte, 2. erweiterte Auflage, Frankfurt am Main/New 
York: Campus, S. 645–647.

Wodak, Ruth (2016): »Österreichische Identitäten und österreichische Gedächtnisse«, 
in: Ziegler, Meinrad und Kannonier-Finster, Waltraud, Österreichisches Gedächt-
nis. Über Erinnern und Vergessen der NS-Vergangenheit, erweiterte Neuausgabe, 
Innsbruck/Wien/Bozen: StudienVerlag, S. 11–21.

Ziegler, Meinrad (1995): »Erinnern und Vergessen. Zum Umgang mit dem Natio-
nalsozialismus in der Zweiten Republik«, in: Österreichische Zeitschrift für Ge-
schichtswissenschaften, 6. Jahrgang, Heft 1, S. 41–60. 

Ziegler, Meinrad (2000): Das soziale Erbe. Eine soziologische Fallstudie über drei 
Generationen einer Familie, Wien/Köln/Weimar: Böhlau. DOI: https://doi.
org/10.26530/OAPEN_574827.

Ziegler, Meinrad und Kannonier-Finster, Waltraud (2016): Österreichisches Gedächt-
nis. Über Erinnern und Vergessen der NS-Vergangenheit, erweiterte Neuausgabe, 
Innsbruck/Wien/Bozen: StudienVerlag.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waltraud Kannonier-Finster und Meinrad Ziegler510

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023 - am 14.02.2026, 16:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

