Rezensionen

it instead with the calendar name of Lord 8 Wind, as if
it were the year of his birthday (a somewhat question-
able procedure). Using charts of the 52-year cycles, he
then correlates that year with A.D. 935. A few pages fur-
ther (Nuttall, p. 5) we find the marriages and children of
Lord 8 Wind. His firstborn son is accompanied by the sign
of an arrow with a stream of red liquid (possibly blood)
and the date Year 2 Reed, day 2 Reed. Williams (117)
interprets the arrow as an indication of Lord 8 Wind’s
death (as the point is directed to his figure, which is situ-
ated below the mentioned scene): this would have been
when he was 92 years old, in A.D. 1027. We should no-
tice, however, that any explicit pictorial reference to Lord
8 Wind’s death (e.g., a representation of the protagonist
with closed eyes or as a mummy bundle) is conspicu-
ously lacking. The arrow with red liquid in combination
with the date might also be interpreted as the sign of a
place where the son is going to rule. In the long list of
places with their ceremonial dates in Codex Vindobonen-
sis we find the same Year 2 Reed, day 2 Reed combined
with a “Hill of Red Liquid with Legs” (Vindobonensis,
41-I). Recalling that “leg” in the Mixtec metaphorical
and ceremonial “Language of the Lords” is homonymous
with the normal word for “arrow” (which leads to com-
binations such as “Arrow Legs” in personal names), we
might conclude that we are looking at the same (place)
sign, and consequently not at an indication of some-
one’s death.

Reading the dates on Nuttall, pp. 1-2, in a “more so-
phisticated reading order less obvious to casual inspec-
tion” (97), i.e., different from the normal reading order in
the codices, Williams reconstructs a “reading sequence
[that] is roughly circular or oval” (98), which would per-
mit calculating the dates as a historical sequence compati-
ble with a human life span. As a result Williams concludes
that Lord 8 Wind during the first part of his life must have
been a “great wizard, priest/shaman, or santo,” who then
converts into a “normal human being” and marries his
first wife at the age of 73 (116f.). Williams recognizes
that some other chronological elements, referring to one
of Lord 8 Wind’s daughters, remain “irresolvable” (120).

Later Codex Nuttall (7-8) shows Lord 8 Wind meet-
ing Lord 2 Rain Oconaiia, a young prince belonging to
the Tilantongo dynasty. According to Williams’ calcula-
tions, Lord 8 Wind would have been 146 years old at the
time of this meeting, and, therefore, “obviously deceased”
(123, 147). In the next scene, Lord 2 Rain appears seated
in a temple on top of a mountain: according to Williams
too, he would be dead, as the accompanying date — Year
10 Flint, day 1 Eagle — occurs four years after his known
death date (A.D. 1096). The pictorial representation of
both Lords, however, shows them to be very much alive:
no closed eyes, no mummy bundles in these scenes. This
would be a reason to consider alternative interpretations.
The Year 10 Flint, day 1 Eagle, is a well-known sacred or
ceremonial date associated with the West (and its Patron
Goddess, the Grandmother of the River, Lady 1 Eagle)
in Codex Vindobonensis (17): this might suggest that it
should not be read as just marking a moment in the chron-
ological sequence.

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:18:57. ©
Inhalts Im

313

Williams, however, dissociates the year sign 10 Flint
in Codex Nuttall, p. 8, from the day 1 Eagle, and instead
connects it with another day: 2 Flint, located in the moun-
tain under Lord 2 Rain. He points out that the same day
2 Flint in a Year 10 Flint is also mentioned in the biogra-
phy of the most important individual in Mixtec history,
Lord 8 Deer “Jaguar Claw,” in the context of funerary
rituals after the killing of Lord 8 Deer’s half brother in
a steam bath (Nuttall, 82). Although these scenes do not
mention the name of Lord 2 Rain at all, and although ev-
erything seems to indicate that the rituals are performed
for Lord 8 Deer’s half brother, Williams concludes that
the mortuary bundle mentioned here must be that of Lord
2 Rain.

As we can see, Williams’ reasoning quite often de-
parts drastically from what the codices actually show and
does not take into account plausible alternatives. The re-
sult is inconsistent and not convincing. The explanations
and ideas derived from such problematic readings are
equally shaky.

In the introduction, John Pohl too points to the pos-
sible ceremonial and nonsequential character of certain
dates and calls the solutions proposed by Williams “pro-
vocative” (13). In addition, he offers in a note a different
interpretation of the meeting of Lord 2 Rain with Lord
8 Wind (23). Pohl further refers to other studies of him
that “prove conclusively” his earlier identifications of Hua
Chino and other sites (22). This is not the place to take
that technical debate up again, but it seems to me that
both authors too hastily claim that they have demonstrat-
ed their case, while in fact a lot remains hypothetical and
controversial.

My critical comments do not mean to detract from the
intrinsic value of this book as a detailed and interesting
iconographical exercise. Readers may become fascinated
by some of Williams’ observations, and should feel stim-
ulated to undertake their own research by contrasting his
ideas with those of other scholars. Lively debates are es-
sential for the progress of a discipline.

Maarten E. R. G. N. Jansen

Wiseman, Boris (ed.): The Cambridge Companion to
Lévi-Strauss. Cambridge: Cambridge University Press,
2009. 337 pp. ISBN 978-0-521-60867-1. Price: £ 18.99

Der Ende 2009 verstorbene Claude Lévi-Strauss ge-
hort zweifellos zu den einflussreichsten Autoren, die die
Ethnologie hervorgebracht hat. Die Hochzeit der von
ihm entwickelten strukturalen Anthropologie liegt frei-
lich schon eine ganze Weile zuriick. Wihrend in den 60er
und 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts nur weni-
ge geisteswissenschaftliche Arbeiten ganz ohne Referenz
auf Lévi-Strauss und den Strukturalismus auskamen, wur-
de es ab Beginn der 90er Jahre allmihlich stiller um ihn.
Er selbst hat sein wissenschaftliches Werk 2004 in einem
Interview mit Boris Wiseman fiir im Wesentlichen abge-
schlossen erklért. Die Beitrdger zum “Cambridge Com-
panion to Lévi-Strauss” — viele von ihnen ausgewiesene
Kenner des Lévi-Strauss’schen (Euvres, die sich bereits
in Buchldnge dariiber verbreitet haben und fiir den Band

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-313

314

(mit einer Ausnahme) Originalaufsitze verfasst haben —
mogen diese Sicht allerdings nicht teilen. Fiir wissen-
schaftliche Werke nédmlich, stellt der Herausgeber schon
zu Beginn in seiner Einleitung fest, gelte das Gleiche wie
fiir Mythen: sie sind erst dann tot, wenn sie nicht mehr
neu gelesen werden und im Wiedererzihlen und den da-
bei vorgenommenen Transformationen neue Bedeutungen
und Sinnzusammenhinge produzieren. Die 15 Aufsitze
des “Companion” tun nun genau dies. Sie suchen nach
neuen Lesarten fiir Lévi-Strauss’ Texte und fragen nach
ihrer Relevanz fiir die Losung von Fragen und Problemen
der Gegenwart. Dies gelingt ihnen, so viel sei hier bereits
verraten, mehrheitlich auf ganz vorziigliche Weise.

Der Band ist in vier unterschiedlich lange Teile ge-
gliedert, die auf den ersten Blick der Logik der Entwick-
lung von Lévi-Strauss’ Werk zu folgen scheinen. Im ers-
ten Teil, “Gesellschaft und Kultur” betitelt, geht es in
vier Aufsidtzen um epistemologische Probleme der Un-
tersuchung fremder Gesellschaften. Die Autoren nehmen
sich dabei ausgewihlte Aspekte des Lévi-Strauss’schen
Werks zum Gegenstand und beleuchten sie neu. Im Ein-
zelnen geht es dabei um das schwierige Verhiltnis zwi-
schen Strukturalismus und Humanismus, die Beziehung
des Strukturalismus zur Geschichte sowie schlieflich um
Fragen der Verwandtschaft in Zeiten von Postkolonialis-
mus und Genderforschung. Lévi-Strauss’ klassischer Un-
terscheidung von “heiflen” und “kalten” Gesellschaften
wird dabei etwa von Michael E. Harkin eine dritte Kate-
gorie — lauwarm — zur Seite gestellt und der Frage nach-
gegangen, inwieweit sich das Lévi-Strauss’sche Denken
in Dichotomien der spezifischen ethnografischen Situati-
on der beiden Amerikas verdankt. In den Ausfithrungen
zur Verwandtschaft wird vor allem in Lévi-Strauss’ Ab-
kehr vom Deszendenzmodell ein starker Impetus fiir die
Entwicklung der aktuellen Genderstudies gesehen. Indem
Lévi-Strauss Verwandtschaft primér unter dem Aspekt der
Allianzbildung betrachtete, so die These Marcela Coelho
de Souzas, bereitete er den Boden fiir alternative Entwiir-
fe von Verwandtschaft als Basis sozialer Kohidsion.

Der zweite und lingste Teil des Buches, “Mythos und
Geist”, verldsst die Ebene der Empirie und konkreter so-
zialer Strukturen und wendet sich verstirkt der symboli-
schen Organisation der vom Menschen kognitiv erfassten
Welt zu. Dabei werden einige der von Lévi-Strauss aufge-
stellten Kategorien in Frage gestellt oder erweitert. Dies
betrifft den Gegensatz Natur—Kultur, der auf seine unter-
schiedlichen Implikationen in verschiedenen Kontexten
hin befragt wird, ebenso wie die Kategorie des Symbo-
lischen selbst. Kritiker haben ja oft eine gewisse Statik
der strukturalistischen Modellbildung beméngelt, tatsdch-
lich aber ist, wie Marcel Hénaff zeigt, in Lévi-Strauss’
Konzeption des Symbols der Aspekt der Performanz und
des Performativen bereits angelegt. Symbolische Syste-
me ndmlich, wie Lévi-Strauss sie vor allem in den “My-
thologiques™ entwickelt, erschopfen ihre Funktion nicht
darin, auf etwas zu verweisen oder etwas zu illustrieren.
Vielmehr bringen sie die Sinnerzeugungsmaschinerie
tiberhaupt in Gang und konnen sowenig von ihrer konkre-
ten Realisierung in konkreten Kontexten getrennt werden
wie eine musikalische Improvisation von ihrer Auffiih-

Rezensionen

rung. Erfreulicherweise verzichtet der “Companion” auf
den Versuch, eine kiinstliche Kohirenz der vorgebrach-
ten Argumente herzustellen. Einige der Aufsitze kdnnen
durchaus gegeneinander gelesen werden. Wo etwa Eric
Schwimmer eine Stéirke von Lévi-Strauss’ Mythenanaly-
se im bestdndigen Wechsel zwischen Empirie und Theorie
und zwischen Partikularem und Universalem sieht, identi-
fiziert Wendy Doniger just darin ein scheinbar unauf16s-
liches erkenntnistheoretisches Problem. Daran aber, dass
kritische und hermeneutische Lesarten zu so disparaten
Ergebnissen kommen, erweist sich letztlich die Leben-
digkeit des Lévi-Strauss’schen Ansatzes.

Der kurze dritte Teil, “Sprache und Alteritét”, greift
einige Probleme des ersten Teils wieder auf, setzt aber
den Schwerpunkt weniger auf Fragen der Empirie als
auf die nach der Bedeutung von Sprache fiir die Erzeu-
gung von “Otherness”. Aufgegriffen wird hier auch noch
einmal die Frage nach der Bedeutung von Sprachen (im
Plural) fiir das Verstehen fremder Kulturen. Lévi-Strauss
hat bekanntlich die Bedeutung der Sprache fiir seine My-
thenanalyse sehr heruntergespielt. Der Wert der Formulie-
rung traduttore traditore, schrieb er Mitte der 50er Jahre
in “Die Struktur der Mythen”, strebe im Mythos gegen
Null. Christopher Johnson zeigt in seinem Aufsatz, dass
Lévi-Strauss selbst diese These in seinen Arbeiten immer
wieder konterkarierte, und untersucht die Bedeutung des
Ubersetzens fiir die strukturalistische (wie iiberhaupt jede
ethnografische) Arbeit.

Im vierten und letzten Teil schlieBlich, “Literatur und
Asthetik”, wird versucht, das Werk Lévi-Strauss’ in einen
weiteren geistesgeschichtlichen Kontext zu stellen. Der
Einfluss von Marx, Freud und Rousseau auf Lévi-Strauss
ist wohlbekannt, wie aber steht es um den von Mallarmé,
Goethe, Wagner, Poussin oder Proust? Lisst sich hier eine
direkte Verbindung (re)konstruieren? Und welche Folgen
zeitigt die Beschiftigung mit diesen grundverschiedenen
programmatischen Ansétzen in Lévi-Strauss’ Arbeiten?

Die Antworten, die die Autoren des “Companion”
auf diese und die zuvor genannten Fragen geben, iiber-
raschen gelegentlich, denn offenbar bietet der klassische
Strukturalismus weit mehr theoretische und methodi-
sche Anschlussmoglichkeiten, als man gemeinhin anzu-
nehmen geneigt ist. Weit davon entfernt, die Vielfalt und
Buntheit von Kultur in eine statische Struktur iiberfithren
zu wollen, begegnet uns in dem Band ein Lévi-Strauss,
der an den Réndern der symbolischen Ordnung herum-
streunt und sein Interesse auf genau jene Phdnomene rich-
tet, an denen diese Ordnung nicht (mehr) funktioniert.
Das freilich ist genau das Terrain, das nach allgemeinem
Dafiirhalten der Poststrukturalismus fiir sich abgesteckt
hat. Ist Lévi-Strauss also womdoglich ein “Poststruktura-
list”? Die Frage wird im “Cambridge Companion to Lévi-
Strauss” nicht beantwortet. Dass sie sich aber iiberhaupt
stellt, zeigt eines sehr genau: der strukturalistische An-
satz von Lévi-Strauss — was immer das sein mag — ist sei-
nem Erfinder nicht ins Grab gefolgt. Er mag ein Kind des
20. Jahrhunderts sein, aber er ist immer noch ein méchti-
ges Werkzeug — auch zur Losung von Problemen des neu-
en Milleniums. Der “Companion” zeigt dies auf anschau-
liche und wunderbar stimulierende Weise. Es ist meist

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:18:57. ©
Inhalts Im r

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-313

Rezensionen

eine undankbare bis unmogliche Aufgabe, die Kernaus-
sage eines Sammelbandes in drei Worten zusammenfas-
sen zu wollen. Hier allerdings ist dies kein Problem. Sie
lautet: Der Strukturalismus lebt.

Thomas Reinhardt

Zeis, Eva-Maria: “I Have a Very Good Trust in My
God.” La construction de la religiosité des jeunes gens
Sunnites & Beyrouth. Berlin: Klaus Schwarz Verlag, 2009.
123 pp. ISBN 978-3-87997-360-6. (Islamkundliche Un-
tersuchungen, 288) Price: € 36.50

The booklet is a dissertation written for a master’s
degree in religious sciences submitted at the Université
Saint Joseph in Beirut, Lebanon. What triggered the au-
thor’s interest in the subject of religion in Lebanon is her
fascination with the depth of the religious dimension in
Lebanese society. It is at the core of the Lebanese iden-
tity. Nevertheless, her book is not yet another study about
the intensely polemical issue of identity in Lebanon but
an attempt to examine the impact of religion on young
Sunnis in Lebanon. The word used in French by the au-
thor is “religiosity,” which is not piety per se but the exter-
nal manifestations of adherence to religion. She uses the
term “religiosity” in reference to Emile Durkheim’s own
definition (12). It is a cultural construction in a religious
tradition and in a specific cultural context that define its
form and content. In a footnote, which this reviewer be-
lieves should have been part of the body text, the author
explains the origins of the term in reference to Islam. Is-
lamic religiosity is a system of thoughts and actions inte-
grating all aspects of social life in a coherent structure in
order to please God (13).

The author does not explain her interest in young Sun-
nis’ religiosity. She acknowledges the scarcity of research
on Lebanese Sunnis and their religiosity yet she does not
indicate why such research is necessary. Her declared
purpose is to investigate the self-describing vision young
Sunnis have of themselves and their religion (17). She
proposes to analyze the religious motivations of believers
in their implementation of their religious practices (17).
Still, no reason is given for her endeavor and what added
value it will bring to the body of knowledge. If one were
to be paranoiac, one would suspect it is a study on how
to influence and manipulate young Sunnis, either for po-
litical purposes or to undertake a missionary assignment!

The author devised a set of questions about young
Sunnis’ beliefs, their impact on their lives and how they
saw them; the sources of their religiosity; the means and
mechanisms of transmissions of such beliefs and basic te-
nets of their faith; how they relate with the outside reality
and non-religious matters; how they explain and justify
their convictions in relation to their environment. These
questions were directed to a group of fifteen interviewees
where eleven of them would be the core of the sample, as
she says (18). The reason is that some of the interview-
ees were declared agnostics or secular (laic is the term
used, usually translated as secular). The other two were
discarded for “technical reasons” (18). The small sam-
ple units were all students or fresh graduates between 18

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:18:57. ©
Inhalts Im r

315

and 30 years old. Most of them were involved in scien-
tific, technical, or economic careers. They were spread
over four universities located in the capital Beirut. Since
tuition fees are relatively high, then the author assumed
that the interviewees were from upper economic classes,
a fact that seems to be validated by the professional oc-
cupation of their fathers.

The interviews were conducted over a span of for-
ty five minutes to one hour and a half, in English, or in
French. She used the methods of Michael Meuser and
Ulrike Nagel who developed systems of interviewing ex-
perts in their field. The interviewees in the sample were
certainly not experts on Islam but were considered as ex-
perts in their own religiosity (23).

The facts she gathered are common knowledge to Leb-
anese and to those who have worked on Lebanon’s dif-
ferent aspects (political, economic, social, and cultural).
As such, few of the findings are new. For instance, she
discovered that religious pluralism in Lebanese society
is quite specific to Lebanon and differentiates it from the
rest of the Arab world. As such, Lebanese Sunnis feel they
are in a competition not only at the political level but also
at the ideological and normative levels: “To be a Sunni
Muslim in Lebanon, also means not to be either Shiite, or
Druze, or Christian” (29).

Religiosity among young Lebanese was not always a
fact of life. Quoting a study undertaken in 1972, religion
was not a major determinant among young Lebanese in
general. Only within a small minority one could find a
strong impact of religion (38). However, in 1999, another
study’s findings were totally different. Faith was a ma-
jor factor among interviewees. Over 70 percent of inter-
viewees have expressed a significant interest in religious
books (39). Over 90 percent believed that faith and pa-
tience are sources of strength.

From her interviews the author concludes that reli-
gious practice among young Sunnis necessarily implies
implementing the various teachings and commandments.
Ethical values are specifically spelled out and leave no
room for interpretation or creativity in implementation.
Hence, a young Muslim who commits himself to religion
must endeavor more in order to observe and implement
religious teachings. The author found no equivocation
in the narrative of young Sunnis over that matter (77).
Ethics are derived from a system based on the belief in
God. The observance of religious teachings creates an
ethical paradigm with respect to universal values. Eth-
ics are a derivative of the observance of such command-
ments and teachings (77). The author believes that it is
an important finding for any discussion among Lebanese
on civil society. The dialogue must be based on “com-
mon values.”

Investigating the young Sunnis’ perception of the “oth-
er,” the West and Christianity, she discovered that Sunnis
look at the “other” through the prism of religion! They
would criticize the West as being materialistic, though
they would express their admiration for the scientific find-
ings and discoveries. They would also criticize Lebanese
society where pluralism makes the observance and prac-
tice of religion difficult. Though only two of the inter-

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-313

