
https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas (Hg.)
Philosophische Bildung neu denken

Philosophie – Aufklärung – Kritik 3

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Editorial 

Die Reihe Philosophie – Aufklärung – Kritik bietet philosophischen Publikationen 
Platz, die sich in Zeiten globaler Krisen einer lebenswerten Zukunft für alle wid
men. Ob Klimawandel, politischer und religiöser Autoritarismus oder wachsende 
soziale Ungleichheiten – die Konflikte unserer Zeit sind vielfältig und erfordern ei
ne Rückbesinnung auf das Vermögen der Vernunft. Im Zeichen einer neuen Aufklä
rung initiiert die Reihe einen Dialog zwischen unterschiedlichen philosophischen 
Strömungen, die sich kritisch mit der Vergangenheit und Gegenwart befassen so
wie die Implikationen zukunftsfähiger Alternativen ausloten. Dafür ist sowohl eine 
Auseinandersetzung mit dem philosophischen Kanon als auch dessen Revision und 
Neuinterpretation nötig. Außerdem legt die Reihe das emanzipatorische Potential 
offen, das sich insbesondere aus dem Zusammenspiel von Philosophie und weite
ren Disziplinen wie z.B. Technik oder Ästhetik ergibt. 

Florian Wobser, Dr. phil., ist nach dem gymnasialen Schuldienst u.a. in Berlin 
aktuell Akademischer Rat a. Z. an der Universität Passau im Bereich Philosophie. 
Schwerpunkte sind Bildung/Didaktik, Medien und Ökologie. Er gestaltet ebenso 
›dritte Orte‹ des Philosophierens wie Festivals für Kinder und Jugendliche (z.B. 
›Was wäre, wenn…‹, das er in Leipzig ko-kuratiert), Initiativen von Bürger:innen 
(z.B. als Mitglied von ›Wozu Demokratie‹ in Passau) oder zuletzt einen Lektürekreis 
in der Justizanstalt Suben (A). 
Philipp Thomas ist Professor für Philosophie/Ethik an der Pädagogischen Hoch
schule Weingarten und hat zuvor an der Eberhard Karls Universität Tübingen ge
wirkt. Seine Forschungsschwerpunkte sind Phänomenologie, Negativitätstheorie, 
Melancholie, Bildungsphilosophie, Philosophiedidaktik und die Frage nach einem 
erweiterten Philosophie- und Vernunftbegriff. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas (Hg.) 

Philosophische Bildung neu denken 

Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Diese Open-Access-Publikation wird gefördert durch die Universität Passau und 
die Pädagogische Hochschule Weingarten. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https 
://dnb.dnb.de/ abrufbar. 

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die 
Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medi
um für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter dersel
ben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

2025 © Florian Wobser, Philipp Thomas (Hg.) 

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de 

Umschlaggestaltung: Maria Arndt 
Umschlagabbildung: Veronika Reichl 
Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen 
https://doi.org/10.14361/9783839474044 
Print-ISBN: 978-3-8376-7404-0 | PDF-ISBN: 978-3-8394-7404-4 
Buchreihen-ISSN: 2941-8151 | Buchreihen-eISSN: 2941-816X 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839474044


Inhalt 

Einleitung 
Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft 
Florian Wobser, Philipp Thomas .............................................................9 

Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft 

Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 
Erzählungen über Erfahrungen mit Philosophie und ein Emailgespräch darüber mit 
Florian Wobser 
Veronika Reichl ........................................................................... 23 

Kopf oder Herz 
Das Gefühl als Organ sittlicher Erkenntnis 
Angelika Krebs ............................................................................ 41 

Mehr als was? 
Überlegungen zu Zielen und Reichweite philosophisch-ethischer Bildungsprozesse im 
Kontext moderner Gesellschaften 
René Torkler ............................................................................. 53 

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film 

Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 
Philipp Thomas ............................................................................ 71 

Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 
Stefano Franceschini ..................................................................... 83 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 
Prinzipien, Verfahren, Beispiele 
Florian Wobser ........................................................................... 97 

Klangwelten der Vernunft: Musik 

Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören? 
Überlegungen an der Schnittstelle von Erkenntnistheorie, analytischer Kunstphilosophie 
und Philosophiedidaktik 
Constanze Tinawi ......................................................................... 115 

›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹ 
Die (Post-)Autonomie der Kunst und ihre Bedeutung für die philosophische Bildung 
Ben Moll .................................................................................. 127 

Atmosphären bilden 
Künstlerisches Denken durch melancholische Klangverfilmung in den Fächern Musik 
und Ethik/Philosophie 
Andreas Höftmann ........................................................................139 

Praktiken der Vernunft: Performativitäten 

Denken und Zeigen 
Die spürende Erkenntnis der Kunst 
Emanuel Seitz ............................................................................155 

Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht 
Christian Klager ..........................................................................169 

Zur Erzeugung von Denkatmosphären 
Über Experimente mittels performativer Gesprächssettings und -dramaturgien 
Rainer Totzke ............................................................................ 181 

Vernunft und Schule: Entalltäglichungen 

Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 
Skizze eines neuen Typs der Vermittlung in philosophischen Bildungsprozessen 
Klaus Feldmann ..........................................................................199 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philosophische Meditationsdidaktik 
Volker Haase ............................................................................. 211 

›Against all odds…‹ 
Ein Zoom-Gespräch zum Philosophieren auf Irrwegen im schulischen Alltag 
Christian Gefert, Florian Wobser .......................................................... 223 

Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen 

Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 
Indigenes Gutes Leben (Sumak Kawsay) als Wissens- und Bildungsprinzip 
David Cortez, Heike Wagner .............................................................. 239 

Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 
XI. Tagung für Praktische Philosophie am 20.09.2024 
Patrizia Breil, Hanno Depner, Philipp Thomas, Christian Wilhelm, Anna Zschauer .............251 

Anhang 

Über die Beiträger:innen ................................................................281 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 

Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft 

Florian Wobser, Philipp Thomas 

Eine Grundidee: Vielfalt der Vernunftformen 

Die Tradition der Philosophie- und Ethikdidaktik, wie wir sie hier explizit aufgrei
fen, ist in ihrer Basis kulturphilosophisch geprägt (Steenblock 12000; Martens 12003; 
Rohbeck 12008; diese gelten als ›prägende Theorien‹ nach: Nida-Rümelin u.a. 2017: 
41–69). Die Grundlage für ein jedes Nachdenken über die bildungsphilosophische 
Frage der Vernunftformen weist nicht allein mit Ekkehard Martens auf die grie
chische Antike zurück, sondern Johannes Rohbeck erweitert diese um kulturwis
senschaftliche Einflüsse. Alle fachlich relevanten Phänomene sind sowohl multimo
dal-sinnlich wahrzunehmen als auch auf plurale Weisen zu denken, bisweilen sogar 
kreativ umzugestalten. Mindestens genauso wichtig sind dabei die für die philoso
phisch-ethischen Bildungsprozesse unverzichtbaren Fähigkeiten des Analysierens, 
Verstehens und Kritisierens. Ein solches nicht verengtes Spektrum einer philoso
phisch-ethischen Kompetenzorientierung sollte also besonders in der Schule seinen 
Ausdruck finden, nicht zuletzt, indem Auseinandersetzungen gesucht werden mit 
vielfältigen Unterrichtsmedien, die nicht in einem engeren Verständnis von Begriff
lichkeit aufgehen. Vielmehr sind diese Verfahren auf produktiven und symboldidakti
schen Pfaden der Philosophie- und Ethikdidaktik (Runtenberg 2016: 45–58), die auch 
Neuerungen in der Medienlebenswelt betreffen, erschlossen und mitunter sogar er
öffnet worden. Die Klarheit begrifflicher Urteile ist wichtig, doch die Auseinander
setzung mit der Welt, Bildung nicht zuletzt durch (ethisches) Philosophieren geht 
über kritisches Urteilen hinaus. Zudem hat sich die Welt auch in den letzten Jahren 
geändert, sie ist für viele größer und diverser geworden, insgesamt ebenso komple
xer, häufig diffuser – all das muss genau wahrgenommen und treffend reflektiert 
werden; all dem sollte gelegentlich ebenso spekulierend begegnet werden, damit die 
Klarheit nicht schal wird. Was ist eine Klarheit wert, die immer enger wird, wenn 
wir zugleich mit dem hohen Anspruch an eine ›Aus-Bildung‹ von mannigfaltigen Welt-, 
Sozial- und Selbstverhältnissen konfrontiert sind? Für diesen globalen, mit einigen gar 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 Philosophische Bildung neu denken 

planetarischen Raum sollte man sich Zeit nehmen, die leider im Schulalltag oder 
auch auf dem Weg dahin allzu oft fehlt. 

In der Didaktik der Fächergruppe Philosophie und Ethik, die allerlei solcher 
pragmatischen Einschränkungen unterliegt, ist in den letzten Jahren sehr viel 
passiert – und sehr viel auch nicht. Bei aller Berechtigung des Bedürfnisses nach 
didaktisch-methodischer Orientierung, einem Willen nach anleitenden Schemata 
etc. gilt, dass unsere Welt, und damit auch das Soziale, jedes Selbst im hohen 
Maße komplex ist, manchmal perplex wirkt, dass der heuristische Zusammenhang 
vielerlei Strukturen besitzt und allerlei Ausdrucksqualitäten, denen es sich so zu 
stellen gilt. Jede fachdidaktische Perspektive ist eine des Sollens bezüglich guter 
Schulpraxis. In ihr sollte diese Welt mit allen Mitteln kompetenzorientierten Philosophie
rens im Rückgriff auf geeignete Inhalte und Methoden anderer Disziplinen bzw. 
Fächer multiperspektivisch zu einer jeweiligen Anschauung werden, so dass man 
der Welt in Begriffen im weiten Sinne – was Metaphern und andere poetische Mittel 
einschließt – reflektiert begegnen kann. Die zuletzt fest etablierte Problemorien
tierung in der Fächergruppe wird wichtig bleiben. Doch dazu gilt zugleich, dass es 
nicht immer um theoretische oder praktische Probleme gehen muss, dass u.a. dritte 
Wege über die Ästhetik zu gehen sind, dass diese sogar aufgewertet werden sollten, um 
transformatorische Bildungsprozesse in offenen philosophisch-ethischen Horizonten 
zu ermöglichen. 

Vielfalt der Formen der Vernunft meint als Ergänzung kritischer Anliegen genauso 
affirmative Verfahren der Selbstkultivierung und Selbstartikulation sowie des hierzu 
notwendigen Wahrnehmbarmachens und Sensibilisierens. Neben dem Verbessern des 
philosophischen Welterschließens und ethischen Urteilens sind also spielerische, 
mediensensible Methoden von Bedeutung, die auf Aisthesis und Performativität ba
sieren und durch diese zwei Modi der uneingeschränkten Heuristik dynamische 
Impulse erhalten. Diese Verfahren sind Ausdruck des Philosophierens, auch und ge
rade in ethischer Hinsicht, sie besitzen als solche einen hohen Eigenwert für das seit 
ihrer Entstehung weite Spektrum der Philosophie- und Ethikdidaktik. 

Dieser Zusammenhang des konsequenten schulischen und außerschulischen 
Philosophierens zielt auf Zwischenbereiche professioneller und persönlicher Situa
tivität, aus der Ideen resultieren, und ist ein Modell für interdisziplinäre Impulse, 
die nicht zuletzt ästhetische bis künstlerische Einflüsse betreffen. Letztere führen zur 
bzw. unterstützen das Aufwerten des Ästhetischen gegen die häufig übertriebe
ne Orientierung an den empirischen Wissenschaften, an ihrer Sachlichkeit und 
ihrer Objektivität, die zu Verengungen didaktisch-methodischer Modellbildun
gen und passender Methoden geführt haben mag. Als ein Kontrapunkt zu dieser 
Entwicklung ist die hier verfolgte Orientierung an der bewussten Emphase der 
Heterogenität einer Vielfalt der Formen der Vernunft ausgerichtet. Deshalb fragen wir 
nach den dynamischen Varianten der Bildungsphilosophie und sinnlichen Modi der 
philosophischen Bildung mittels kreativer didaktischer Modelle. Die Formen der 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 11 

Vernunft begründen sich nicht zuletzt durch die hohe Sensibilität für Kontexte, die in 
den Künsten und anderen Kulturen liegen, die Phänomene im Alltag aufgreifen und 
über den Alltag in der Schule phänomenal hinausgehen, indem viele präsentative 
Unterrichtsmedien gelten gelassen werden. All das geht verloren, es kommt nicht 
zur Sprache, wenn man Fachdidaktik im Vorhinein analytisch verkürzt. Tut man 
das jedoch nicht, begibt man sich in ausdrucksstarke Dimensionen der Vernunft, 
die viele Chancen für philosophisch-ethische Bildung bieten, die nicht nur Lernen
de motivieren, weil sie plural, individualisierend und differenzierend sein können, 
sondern die ebenso Lehrende ergreifen sollten, da die ›weichen‹ Modi der Vernunft als 
eine Ergänzung zu ›harten‹ Gründen allen in letzter Konsequenz genauso einfach 
Spaß machen können! 

Vernunftbegriff 

Verstehen wir im klassischen Sinne unter Vernunft mit Platons Theaitetos das ge
rechtfertigte, wahre Wissen und die höchste sichere, gewisse Einsicht (z.B. nach: 
Tiedemann 2023: 5f.), so resultieren aus diesem Vernunftbegriff viele Dichotomien, 
die zeigen, wogegen sich Vernunft jeweils definiert und gegen was sie sich gewin
nen soll: Als das objektive Wissen gegen subjektive Wissensformen; als ein proposi
tionales Wissen gegen nichtpropositionale Erfahrungen; als rationale Kategorisie
rung gegen Gefühle und Stimmungen; als theoretische Adäquatheit gegen prakti
sche Prozesse des Gelingens; als ein diskursiver Gehalt gegen präsentative und per
formative Ausdrucksweisen; als bewusstes Wissen gegen unbewusste Intuitionen 
und Ahnungen etc. Vernunft ist dann etwas, das von ihrem jeweiligen Anderen mög
lichst vollständig gereinigt ist, die Vernunft steht innerhalb von Dichotomien. An
ders soll es sein bei einem pluralen Vernunftbegriff. Vernunft steht dann außerhalb 
jener Dichotomien, sie ist die Instanz, welche all die Dichotomien selbst denkt – 
ähnlich wie die Vernunft bei Kant die Dichotomie Verstand und Sinnlichkeit denkt. 
Vernunft anerkennt dabei die partielle Berechtigung beider Teile und denkt zugleich 
über deren jeweilige Limitationen nach. 

So schreibt auch Angelika Krebs, eine der im Band versammelten Stimmen, 
zum Verstand und vielmehr noch zum Gefühl, dass es gerade »Aufgabe der Ver
nunft ist, alle Einseitigkeit oder Partikularität zu überwinden, also pluralistisch 
zu sein« (Krebs 2021: 50). Man könne nach ihr exemplarisch »Kants Position im 
Lügenbeispiel (moralisch) rational, aber unvernünftig nennen. Denn die Vernunft 
sieht das Ganze« (ebd.). Es sei folglich so, dass »Vernunft im Hin und Her der zwei 
Vermögen und in der Überwindung der Schwächen beider Seiten [besteht]« (ebd.: 
49). Vernunft ist als konsequent reflektierende ebenso eine sinnliche Figur des über all 
jenen Dichotomien ›Schwebenden‹, die für Fachphilosophie nicht zuletzt im Modus 
des Essays »als ein generativer Keim, der in verschiedenen Genres, Textsorten und 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Philosophische Bildung neu denken

Darstellungsarten wirksam werden kann« (Vogl 2025: 117) und reichhaltige Per
spektiven aus angrenzenden Disziplinen gewinnen sollte. Vielmehr ist solch eine
Vernunft gerade für den luftigen »Prozess des Leichtwerdens […] Und in ihr ver
dichtet sich schließlich eine Realität, die mit ihrer schwerelosen Unbestimmtheit
einen Schatten von Glücksbereitschaft bewahrt« (ebd.: 22).

Solch ein – wenn man so will, neues altes – inklusives Abwägen ist in diesem Band
mit der Multiperspektivität der Vielfalt der Vernunftformen gemeint. Jeder lebendi
ge philosophisch-ethische Bildungsprozess zielt zuletzt darauf, die Welt, die Kultur,
das Leben und uns selbst auf differenzierteste Weisen vernünftig zu durchdringen.
Dazu ist ein Vernunftbegriff nötig, der sich der subtilen Erkenntnisse einer Heu
ristik der Gefühle und der Einbildungskraft, der Künste (Bildende Kunst, Musik,
Literatur, Film u.a.) und zudem zugleich gegebener Praktiken bedient, etwa perfor
mativer oder auch meditativer.

In der Didaktik der Fächergruppe Philosophie und Ethik selbst gab und gibt
es die Kontroverse um diskursive und präsentative Symbole (exemplarisch: Gefert/
Tiedemann 2012), an die in diesem Zusammenhang zu erinnern ist. Die konzeptio
nelle Parallele zwischen den kulturellen Erkenntnismodellen ist ein direkter Hin
weis auf Vielfalt und indirekte Replik gegen Dichotomien. An diesem historisch- 
systematischen Kraftfeld richten sich, aus jeweiligen Kontexten (s.u.) heraus, die
Beiträge im Band aus – die einen zaghafter und distanzierter, andere begeben sich
direkt hinein und stülpen um, dritte nähern sich diesem Kraftfeld sogleich in ei
nem Modus des Darüberhinausdenkens. Vom Ausgang der Kontroverse hängt eben
so die Frage des Spielerischen des (ethischen) Philosophierens ab, inner- und außer
halb der Schule (dies ist eine weitere Dichotomie, die dabei in Frage steht). Etabliert
ist im Fach und seiner Didaktik das Gedankenexperiment; nur ein Vorteil der Me
thode liegt darin, dass diese im Unterricht analytische und spekulative Kompeten
zen bündelt. Darüber hinaus stellt sich die Frage, ob nicht als mögliche Ergänzung
auch Wahrnehmungsexperimente eine Rolle spielen sollten. So wäre die Tradition der
Denkbilder für solch eine Aufwertung der Aisthesis zu beanspruchen, die häufig me
dial (z.B. audiovisuell) vorliegen. Damit umfassen sie nicht nur einen hohen Grad an
Anschaulichkeit, sondern auch an Performativität, was an künstlerischen Werken oder
Ereignissen deutlich wird, die eine Didaktik der Fächergruppe Philosophie/Ethik
bereichern können und sollten.

Bevor die Beiträge im Band pointiert vorgestellt werden, um im Anschluss für
sich selbst zu sprechen, soll ein künstlerischer Impuls vorgestellt werden: All die Per
spektiven auf Vernunftformen stoßen immer auch Wechsel in die Form hinein an. Ihre
Aufwertung und der sensible Umgang mit ihr, sei es der der Vernunft, Bildung oder
eines Unterrichtsmediums, ist vielleicht in einem Wahrnehmungsexperiment, das
künstlerisch motiviert in der leichten Übertreibung erscheinen muss, anzuregen –
nehmen wir also ein Bild wahr und stellen wir uns einen Philosophie- oder Ethikun
terricht mit viel Einbildungskraft vor, aus dem das ›Tafelbild‹ folgen kann, das der

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 13

Maler und Bildhauer Hermann Glöckner (1889–1987) zwar einfach, aber durchaus
grundsätzlich, im Jahre 1981 mittels Kreide filigran auf einer Schultafel festhielt.

Abb.1: Hermann Glöckner: Kreideschwünge auf Schultafel (1981)

Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Galerie Neue Meister1

Die Beiträge: 17 Perspektiven

Die Beiträge, mit jeweils einer neuen oder zwischenzeitlich in Vergessenheit gera
tenen Perspektive auf die Vernunft in einer fachdidaktischen Hinsicht, sind in sechs
Abschnitte gegliedert.

Im Abschnitt (1) zu Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft stellt
erstens Veronika Reichl, die als Autorin inmitten von Kunst und Philosophie denkt
und schreibt, drei kompakte Erzählungen über das Lesen von Philosophie vor.
Reichl, die mit ihrer Lesung die Tagung in Weingarten im April 2024 eröffnete,
macht sich in Form fantasievoller Fiktionalisierung, mit Hilfe von Personifikationen und
skizzenhaften Bildelementen auf Spuren von etwas, was sie das Gefühl zu denken nennt.
Im nachträglichen Gespräch wird ihr Projekt auf Chancen für philosophische Bil
dungsprozesse befragt. Literarisch inszeniert Reichl mit Staub und Schaum aller Art
Vernunft so, dass sie sich mit Geschlechtlichkeit, Blaubeermuffins, der Performati
vität von Stimmen, Metaphern und Perspektivwechseln sowie Denkfiguren u.v.m.
künstlerisch forschend involviert auseinandersetzt.

1 Zitiert nach: https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402 [15.02.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402


14 Philosophische Bildung neu denken

Zweitens beansprucht Philosophin Angelika Krebs, die für die Einbindung von Li
teratur zugunsten argumentativer Differenziertheit plädiert, das Herz, das sittliche
Erkenntnis ermögliche. Sie erweitert Wissen nicht-propositional u.a. in künstlerische
praktische und phänomenale Bereiche, die klassischen Prinzipienethiken widerstreiten.
Mit Max Scheler soll dabei die Gefühlsethik ihren Ort finden. Krebs ordnet ihr Anlie
gen ins Konzept dieses Bandes ein, der viele Vernunftformen würdigen will, wobei
sie sich der Fülle des Lebens widmet, die ereignishaft, plötzlich, als Epiphanie auf
scheine. Sie geht auf die Erfahrungsethik von Sophie Grace Chappell ein und verbin
det insgesamt das Gefühl und den Sinn in praktischen Hinsichten; das Herz werde
dem Leben ethisch gerechter als der Verstand, der klar und deutlich nur vermeint
lich auf Einfachheit abziele. Herz statt Kopf ist bei Krebs also der Leitspruch!

Drittens spricht sich auch Philosoph und Fachdidaktiker René Torkler für das Ge
fühl aus, für Gefühlsbildung, die für die multiperspektivische Haltung im ethischen Span
nungsfeld heterogener Gesellschaften zu fördern sei. Er zielt auf Stärkung der Einbil
dungskraft, sobald er Chancen und Risiken problemorientierter sokratischer Fach
didaktik erörtert. Alternativ nimmt Torkler eine hermeneutische Position ein, de
ren erklärtes Ziel Verstehen in Pluralität ist. Es sei wichtig, mittels Einbildungskraft
Übernahmen fremder Perspektiven zuzulassen, um mit Werten der anderen gewissen
haft umgehen zu können. Wie beiläufig bereits Krebs geht Torkler auf Hans Joas’
Ideen zur Genese und Geltung der Werte ein, verbindet sie mit politischen Überle
gungen von Hannah Arendt und kommt zu einer Position, wonach die Verständi
gung mit biographischen und literarischen Erzählungen einzuüben sei, damit sie mehr
als bloß Argumentieren ist. Es sollte nicht zuletzt die Imaginationsfähigkeit der
Schüler:innen gestärkt werden.

Im Abschnitt (2) zu Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film ist es erstens
Philosoph und Fachdidaktiker Philipp Thomas, der am Beispiel von Leo Tolstoi exis
tenzielle Gehalte der Weltliteratur würdigt. Diese seien Schätze für philosophisch-ethi
sche Bildung, wobei mit ausgewählten Stellen aus Krieg und Frieden relevante The

men im Bildungsplan wie u.a. Endlichkeit modellartig anschaulich werden sollen.
Er bindet seine Ideen im Anschluss an Krebs in nicht-propositionale Erweiterun
gen des Wissens ein, wobei er in phänomenologischer Grundhaltung noch einen Schritt
weitergeht, sobald er verdeutlicht, dass nachpropositionale Wissensformen für Phi
losophie- und Ethikunterricht relevant seien. Thomas verbindet Aspekte der All
tagssprache und literarischer Poetologie und konkretisiert beides fachdidaktisch
mittels Operatoren, die auf vielfältigen Ausdruck der Kenntnisse zielen und die über
Propositionen methodisch noch hinausgehen.

Philosoph und Didaktiker der Philosophie Stefano Franceschini wertet zweitens
ebenfalls die literarische Form für ethisches Denken auf. Er nimmt auf die Legende
des Helden Herakles in der griechischen Mythologie Bezug. Als Figur steht Herakles
am Scheideweg zwischen Tugend und Tugendlosigkeit. Franceschini sieht darin ei
ne Situation, die zwar aporetisch ist, jedoch nicht einem Dilemma gleicht, so dass er die

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 15 

sen antiken Text nutzt, um die starre Logik des Dilemmas als Ausgangsimpuls für 
ethisches Philosophieren zu kritisieren. Er spricht sich selbst für nicht-binäre, unse
rer Lebenswelt nähere Zugänge zu kontroversen Reflexionssituationen aus. Franceschi
ni zielt auf offene, durch Literatur auch Emotionen adressierende Bildungsprozes
se. Er geht auf den Fachdiskurs zu Dilemmata bzw. auf Überlieferungsaspekte der 
Legende ein und erörtert mit dem Ziel, eine philosophisch ›aufrichtige Methodik‹ zu 
skizzieren, die kritische Frage, ob der antike Held in der Gegenwart vielleicht ein 
demokratischer sein könnte – oder aber nicht. 

Philosoph sowie Fach- und Mediendidaktiker Florian Wobser erweitert drittens 
Ideen zur Literatur um solche für künstlerische Filme. Er stellt fest, dass die Form 
des Mediums, die Filmizität, bislang in der Fachdidaktik Ethik/Philosophie nur be
dingt gewürdigt wurde. Für dieses Desiderat skizziert er einen Ansatz, aus Ganz
spielfilmen formal attraktive Sequenzen auszuwählen, um dadurch einseitige Bezü
ge auf Handlung und Konflikt zu vermeiden. Philosophische Filmbildung umfasse 
auch dann ethische Probleme, wie es an Filmen von Philip Gröning, Terrence Malick 
und Hayao Miyazaki beispielhaft vor allem formal aufgezeigt wird. Die jeweils klei
ne Form sei primär naturästhetisch, ziele aber auch auf ethisch-ökologische Bildung. 
Cineastisch zugespitzt gehe es einer kinematographischen Vernunft, die ungewöhnli
che Inszenierungen bevorzugt, um die Sensibilisierung für filmische Formen, die auch 
ein Modell für bessere Umgangsweisen mit Natur sein könne und solle. 

Im Abschnitt (3) zu Klangwelten der Vernunft: Musik entwirft zu diesem nur in An
sätzen erschlossenen Unterrichtsmedium erstens die Philosophin sowie Philoso
phie- bzw. Musikdidaktikerin Constanze Tinawi mithilfe von Nelson Goodmans analy
tischer Ästhetik ein begriffliches Modell, um Aspekte und Ebenen des musikalischen 
Ausdrucks zu erfassen. Theoretisch legt Tinawi immanente und externe Bezugnahmen 
zu Grunde, die Musik bei Hörer:innen spontan-assoziativ oder bewusst auslösen 
kann. Die Exaktheit dieser angewandten Symboltheorie soll klanglich-präsentati
ven Ausdruck verlustfrei diskursiv-analytisch erfassen, wobei heuristisch eine Kluft 
bestehen bleibe. Dies ist ein spannungsvoller Umstand, der alle drei Musik-Texte 
ausmacht. Tinawi greift mit dem Ziel, der Musik in außermusikalischen Bezügen 
gerecht zu werden, interdisziplinär auf den Enaktivismus zurück und zieht aus me
taphorischen Exemplifikationen anthropologische und fachdidaktische Schlüsse. 

Philosophiedidaktiker und Musiker Ben Moll setzt sich zweitens mit jenem Ko
gnitivismus in der Musik, dem Tinawi zuneigt, kritisch auseinander. Ideen zu Musik 
und philosophischer Bildung entfaltet er in dem Spannungsfeld der (Post-)Autonomie 
der Kunst. Er folgt seiner Idee, dass eine kognitivistische Verengung musikalischen 
Ausdrucks philosophischer Sicht geschuldet sein könne, und weitet Blick und Ohr 
für andere Funktionen der Musik. Er betont eine konstitutive Funktion, die begrifflich 
kaum zu erfassende ästhetische Erfahrungsräume anzeigt, die mit Musik aufgespannt 
werden. Ihr Eigenwert sei gegen jede ›Verzweckung‹ zu verteidigen. Moll grenzt au
tonome Kerne der Künste ab gegen praktische Funktionen und gesellschaftliche Re

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Philosophische Bildung neu denken

levanz, indem er u.a. auf Konflikte durch Vorwürfe Kultureller Aneignung eingeht,
die oft auf einem heiklen Essenzialismus der ›Kultur‹ beruhen. Moll erörtert fach
didaktische Chancen und Risiken anhand der drei Ziele und Prinzipien Erkenntnis,
Motivation und Lebensweltbezug.

Die dritte Sicht auf die Musik trägt Musiker und Musikdidaktiker Andreas Höft
mann bei, der ein studentisches Projekt vorstellt, bei dem Tonaufnahmen urbaner
Klänge Impulse für Verfilmungen sind. ›Musik‹ wird im weiten Sinne begriffen,
kann melodisch oder noise sein. Daraus folgten deutungsoffene Sound-Ansichten,
worin atmosphärische Klangqualitäten assoziativ ins (audio-)visuelle Medium trans
formiert werden. Resultate des Projekts werden exemplarisch als korresponsives
Hörsehen didaktisch reflektiert und von Höftmann wird ein zusätzliches Projekt
zum ästhetischen Umgang mit lärmig bis diffusen Atmosphären in den Schul
gebäuden vorgestellt. Bezüge auf die Fächergruppe Ethik/Philosophie folgen aus
diesen interdisziplinären Gedanken, indem betont wird, dass medienphänomeno
logische Lernsettings ethische Urteile evozieren – in welcher Umgebung wollen wir
(nicht) lernen? Dass Verfremdung des Alltags einige heuristische Potenziale hat,
das wird am Beispiel der melancholischen Stimmung hervorgehoben.

Den Praktiken der Vernunft: Performativitäten widmet sich im Abschnitt (4) erstens
Philosoph und Übersetzer Emanuel Seitz. Er unterscheidet Prozesse des Denkens und
Zeigens, indem er Vermittlungsweisen der Philosophie und Künste würdigt und sub
tile Differenzen erkennt. Veranschaulichend greift er zwei Skulpturen des Bildhauers
Auguste Rodin auf, wobei er das Denken und den Gedanken differenziert und bei
de für philosophische Bildung relevante Formen auf epistemische und ästhetische
Gehalte prüft. Dann folgt mit einer von Platon übernommenen Übersicht humaner
Techniken eine Erweiterung im Spektrum aus propositionalen und ästhetischen Wis
sensformen, wozu er als Ungreifbares u.a. Gefühl, Gebärde und Empfindung zählt.
Das Denken habe sich an klassischen Künsten zu üben, die Relikte leiblicher Vernunft
seien und deren Wirkungen der Erkenntnis Ausdruck verschaffe.

Christian Klager stellt als Philosophiefachdidaktiker zweitens das Scheitern in me
thodischer Absicht ins Zentrum, wobei er seine Überlegungen zu einer Performativität
der lehrreichen Erfahrungen als angewandte Skepsis benennt. Er betont, dass die Tra
dition der Skepsis wie die Kompetenz des Zweifelns für die Fächer Philosophie und
Ethik bislang zu kurz gekommen sei. Dabei weiß schon der Volksmund: ›Aus Fehlern
wird man klug!‹ Klager geht dem Topos vielseitig nach und begreift das Zweifeln als
dekonstruktive Momente, um das Scheitern als Ereignis philosophisch, pädagogisch,
didaktisch sowie methodisch zu würdigen. Momente oder Prozesse des Scheiterns
seien auch spielerisch zu inszenieren, damit Lernende die Erfahrungen machten, die
sie selbst doch längst kennten: Dass nicht alles gut gehen kann – diese Alltagsein
sicht gelte es als Aufwertung der Skepsis didaktisch zu gestalten.

Drittens denkt der Philosoph, Performer und Kurator Rainer Totzke über die At
mosphären des Denkens nach, die er zugleich gestaltet. Sein Beitrag driftet schon auf der

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 17 

Textoberfläche zur Form, indem dieser diskursive Text als eine Gesprächsperformance 
sehr viele Gestaltungsmittel umfasst, die präsentative Ausdrucksweisen vermitteln. 
Totzke begreift solche – und andere – Effekte der Form als nicht-propositional und 
zeichnet deren Wechselwirkungen aus ästhetischen Irritationen und Denkimpulsen genau 
nach. Hierzu geht er auf Veranstaltungen ein, die er selbst auch erfolgreich orga
nisiert. Die Formate, die erläutert und begründet werden, sind performativ u.a. in 
dem Sinne, dass sie öffentlich – etwa in Theatern – stattfinden und eine heuristische 
Spannung, die Totzke dafür beansprucht, unter Einbezug der Leiblichkeit des Pu
blikums sich ereignen lassen. Es sind damit andere Modelle philosophischer Bildung, 
die nicht in Schule oder Hochschule, sondern an ›dritten Orten‹ eigensinnige Räume 
und Zeiten finden. 

Im Abschnitt (5) zu Vernunft und Schule – Entalltäglichungen versammelt erstens 
Philosoph und Fachdidaktiker Klaus Feldmann zahlreiche Praktiken aus einem All
tag der Fächergruppe Philosophie und Ethik. Er bindet diese in eine pragmatistische 
Grundlagenreflexion ein, die auf einen eigenständigen fachdidaktischen Ansatz ab
ziele. Feldmann, der lerntheoretisch den Ansatz der Core Practices aufgreift, geht es 
darum, zentrale Praktiken in philosophisch-ethischen Kontexten konkreter Handlungs
situationen zu bündeln. In einer gewissen Nähe zu Konzepten performativen Philo
sophierens zielt er auf ein erneuertes Verständnis des Zusammenspiels zwischen 
Theorie und Praxis bzw. des Urteilens zu beiden Sphären. Konsequenzen seines An
satzes für die Unterrichtspraxis deutet er in Seitenblicken auf fachliche Kompeten
zen an, wobei es ihm zuletzt um einen höheren Grad der Ausgeglichenheit zwischen der 
Kognition und dem Körper bzw. Leib geht. 

Zweitens würdigt Philosoph und Fachdidaktiker Volker Haase die Methode der Me
ditation, die nicht nur umstritten ist, weil sie zum bisherigen Schulalltag quer steht. 
Er zeichnet die Kontroverse dazu nach und wägt fachliche Positionen zum Meditie
ren kritisch ab, wobei er ausdrücklich auf relevante Risiken hinweist. Haase schließt 
sich der Tradition der antiken Lebenskunst u.a. nach Pierre Hadot, auf differenzierte 
Weise an und entfaltet eine eigene Position zu solchen philosophischen Praxisformen. 
Er betont explizit, dass diese nicht auf esoterische New-Age-Kontexte zu reduzieren 
seien. Meditation sei vielmehr ein didaktisches Moment eines erweiterten Vernunft
verständnisses. Als Positionierung schlägt Haase vier didaktisch-methodische Einsatzfel
der für meditative Methoden im Unterricht vor, die den Alltag der Fächergruppe 
bereichern könnten, wobei Grenzen gegenüber den therapeutischen Ansätzen und 
Versuchen der Indoktrination kategorisch zu beachten seien. 

Aus dem schulischen Alltag berichtet Christian Gefert als Fachdidaktiker des 
theatral-performativen Philosophierens und Leiter eines Gymnasiums in Hamburg 
im Zoom-Gespräch mit Florian Wobser. Der Blick gilt der Gegenwart, die durch die 
jüngsten PISA-Ergebnisse geprägt ist. Gefert gibt diesem Gespräch das Motto ›against 
all odds…‹, wonach philosophischer Bildung im emphatischen Sinne viel Wider
stand begegne. Die Fächergruppe werde unter Druck gesetzt, indem institutionell 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Philosophische Bildung neu denken

Effizienzkriterien gegen Nebenfächer gerichtet würden; im Fachdiskurs selbst sei eben
falls eine hemmende Verengung zu attestieren. Die kritische Reflexion praktischer
Auswirkungen dieser Umstände wird im Dialog fachdidaktisch eingeordnet und
zum Abschluss mit dem Publikum diskutiert. Gefert betont entschieden, dass die
Philosophie- und Ethikdidaktik eine Dimension des Sollens aufweise, die sich gerade
jetzt im gezielten Zusammenspiel diskursiver und präsentativer Ausdrucksformen
entfalten sollte – gegen alle Widerstände…

Im abschließenden Abschnitt (6) Vervielfältigungen: Kulturen sorgen erstens Da
vid Cortez und Heike Wagner aus interkulturell philosophischer und sozialanthropo
logischer Sicht für eine Blickwendung nach Ecuador, um für eine Bildung für ein
gutes Leben zu plädieren. Sie greifen genealogisch und diskursanalytisch auf das in
digene Prinzip des Sumak Kawsay (Buen Vivir) als Leben in Vielfalt und Harmonie zurück,
um sich kritisch mit philosophischen Wissens- und Bildungsprinzipien der euro
päischen modernen Kultur auseinanderzusetzen. In Anlehnung an postkoloniale An
sätze schlagen sie einen interkulturellen Wissensdialog vor. Das indigene Sumak Kawsay
meint hierbei eine physio-biozentrische Grundhaltung, die im Sinne einer interkultu
rellen Philosophie mit europäischen Ansätzen wie z.B. der romantischen Idee des
Feierns mit der Natur in Dialog treten und so zu einer neuen Naturbeziehung auch im
Globalen Norden beitragen kann.

Zweitens werden die Beiträge zur Weingartener Konferenz um Stimmen und
Praktiken im Rahmen eines Round Table auf der XI. Tagung für Praktische Philosophie
an der Universität Passau im September 2024 ergänzt, woran als Akteur:innen die
mediale Sphären u.a. feministisch kritisierende Philosophin Patrizia Breil, Philosoph
und diagrammatischer Bastler Hanno Depner, der fachdidaktisch auf eine stärkere Ein
beziehung der Gefühle abzielende Philosoph Christian Wilhelm sowie die speziell durch
japanisches Denken interkulturell geprägte Philosophin Anna Zschauer mitwirkten.
Philipp Thomas vervollständigte dieses Quintett, Florian Wobser moderierte. Im
Austausch über die Vielfalt der Formen der Vernunft werden weitere Aspekte der Wein
gartener Thematik aufgeworfen, die ein breites Perspektivspektrum aufspannen
und partiell sogar performativ Ausdruck gewinnen. Das Publikum wird mit einbe
zogen, um neue Formen philosophisch-ethischer Bildung zu diskutieren. Dieser
Reigen von Aspekten am Runden Tisch entspinnt sich um Kritik eines cyberfemi
nistischen Traums und Chancen von body-swap-Anwendungen, im überraschten
Wahrnehmen der schwankenden Ideen-Türmchen einer Dreidimensionalität der
Kritik der reinen Vernunft, zum empirischen Chaos der Psyche u.a. als eine hemmen
de Ego-Verhärtung und im Bildungsziel Ambiguitätstoleranz, das mit Praktiken
des Verweisens statt Widerlegens deutlich besser zu würdigen sei.

Es wird also anschaulich, poetisch, cineastisch, bastlerisch, es klingt und es voll
zieht sich, es werden Perspektiven von außen eingenommen, aber ebenso Perspekti
ven von innen umgewendet, was Aspekte des Scheiterns genauso umfasst wie einen
Sinn für Atmosphärisches u.v.m. – kurz: Verstand sollte sich mit Gefühl und Ein

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 19 

bildungskraft, dem Ausdrucksspektrum der Künste und Kulturen auseinanderset
zen, damit dieser sich reflektierend als sinnliche Vernunft artikuliert, auf mannigfaltige 
Weise noch dazu. 

Wir danken zum Abschluss dieser Einleitung der Universität Passau und der 
Pädagogischen Hochschule Weingarten für die finanzielle Unterstützung bei die
ser Open-Access-Publikation. Dieser Band ist also auch ein Ausdruck des Umstan
des, dass der Zusammenhang aus ›Philosophie, Aufklärung, Kritik‹ (so der Titel der 
Reihe, in der er erscheint) viele Gesichter mit jeweils unterschiedlicher Mimik hat. 
Ganz besonders danken wir daher schließlich den Beiträger:innen für ihre vielfäl
tigen Perspektiven, für Vorträge, Impulse und kritische Diskussionen und für die 
schriftlichen Ausarbeitungen bzw. für die notwendige Geduld bis zur endgültigen 
Fertigstellung unseres jetzt und hier vorliegenden Sammelbandes. 

Passau und Weingarten, im März 2025 

Literatur 

Gefert, Christian/Tiedemann, Markus (2012): »Diskursive und präsentative Symbo
le. Eine Kneipendiskussion«, in: Zeitschrift der Didaktik für Philosophie und Ethik, 
2, S. 152–159. 

Krebs, Angelika (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel. 
Martens, Ekkehard (12003 [112019]): Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Phi

losophieren als elementare Kulturtechnik, Hannover. 
Rohbeck, Johannes (12008 [42016]): Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden. 
Runtenberg, Christa (2016): Philosophiedidaktik. Lehren und Lernen, Paderborn. 
Steenblock, Volker (12000 [72013]): Philosophische Bildung. Einführung in die Philoso

phiedidaktik und Handbuch: Praktische Philosophie, Berlin/Münster. 
Tiedemann, Markus (2023): Post-Aufklärungs-Gesellschaft. Was wir verlieren und was uns 

bevorsteht, Paderborn. 
Vogl, Joseph (2025): Meteor. Versuch über das Schwebende. München. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grundierungen der Vernunft: 

Gefühl und Einbildungskraft 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 

Erzählungen über Erfahrungen mit Philosophie und ein 

Emailgespräch darüber mit Florian Wobser 

Veronika Reichl 

Anmerkung: Die Erzählungen beruhen auf vertraulichen Interviews mit Philosophiele
ser:innen (u.a. Studierende, Lehrende, Professor:innen aus verschiedenen Ländern). Sie sind 
doku-fiktional: Jede Erzählung bezieht sich auf ein Interview, enthält aber auch fiktionale 
Elemente. Sie wurden im Jahr 2023 als Teil des Buchs Das Gefühl zu denken bei Matthes & 
Seitz, Berlin, veröffentlicht. Für diesen Beitrag wurden sie leicht gekürzt. 

Hannah Arendt und die Vernunft der BRD 

Es ist der Beginn der Strickjackenzeit: Die Sonne strahlt durch die Bäume, doch die 
Brise ist frisch. Verena hat einen neuen Haarschnitt, mit dem sie zupackend und 
zugleich sehr jung aussieht. Mit diesem Haarschnitt sitzt sie im Park und liest Han
nah Arendts Vita Activa. Sie sitzt, wie sie als junges Mädchen gesessen hat – das Buch 
auf ihren Knien –, und guckt hinein: 

Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, die exis
tierte, bevor wir in sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie eine zweite 
Geburt, in der wir die nackte Tatsache des Geborenseins bestätigen, gleichsam die 
Verantwortung dafür auf uns nehmen. Aber wiewohl niemand sich diesem Mi

nimum an Initiative ganz und gar entziehen kann, so wird sie doch nicht von ir
gendeiner Notwendigkeit erzwungen wie das Arbeiten, und sie wird auch nicht 
aus uns gleichsam hervorgelockt durch den Antrieb der Leistung und die Aussicht 
auf Nutzen. […] der Antrieb scheint vielmehr in dem Anfang selbst zu liegen, der 
mit unserer Geburt in die Welt kam, und dem wir dadurch entsprechen, daß wir 
aus eigener Initiative etwas Neues beginnen.1 

1 Arendt, Hannah (2007), Vita Activa, München, S. 215. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

© Veronika Reichl

Hannah Arendts Sätze laufen im fröhlichen Trab, fallen kurz in Galopp und zu
rück in den Trab. Satz für Satz denkt Hannah Arendt vor, wie es ist, ihr zu folgen.
Dabei ist sie ganz bei der Idee, die sie entfaltet, und guckt doch immer wieder zu ih
ren Leserinnen und Lesern, wie sie ihrem Gedankengang folgen. Sie nimmt Verena
an die Hand, als wäre Verena zwölf und Hannah Arendt ihre geliebte, aber strenge
Taufpatin.

Verena kann ihr leicht und ohne Trotz folgen. Denn Hannah Arendt lässt Vere
na etwas Neues wahrnehmen, weil sie, während sie Verena mit ihren Sätzen durch
ein Stück Welt führt, gleichzeitig die Ungeheuerlichkeit der Welt ordnet und so ab
fängt. So dass die Welt Verena nicht in ihrer ganzen Wucht trifft und Verena etwas
Vernünftigerem begegnet als der Welt als solcher, etwas, aus dem Sinn gemacht wer
den kann, und vor allem etwas, was mehr Zuversicht erlaubt.

Zwei Dinge hat Hannah Arendt dabei immer im Blick: das Dritte Reich und die
Griechen. Die Erfahrung des Dritten Reichs liegt unter allem, liegt über allem. Auf
die Griechen kann man sich verlassen. Sie sind die, mit denen sich Hannah Arendt
die Welt erklärt. Sie sind ihr Vernunft und Weitsicht. Mit dem Blick zu den Griechen
kann die Welt zur Vernunft zurückkehren. Aber es sind nicht nur diese beiden Din
ge, die Verena dauernd an ihre Kindheit in den Achtzigerjahren in der BRD denken
lassen.

Verena liest Hannah Arendt und sieht die dunklen, mit Büchern vollgestopften
Räume vor sich, in die sie ihre Eltern damals mitschleppten. Während die Kinder
in der Sonne spielen sollten, saßen die Erwachsenen in schweren Lesesesseln. Sie
rauchten, tranken Sherry und diskutierten. Wenn man still und unauffällig war,

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 25 

konnte man dabei bleiben und zuhören. In Verenas Erinnerung kam immer ein 
Strahl Sonnenlicht durch ein Fenster und ließ den Staub in der Sonne tanzen. 

Ihre Eltern waren von den Sechzigern geprägt, sie waren im unbedingten Glau
ben an Picasso, Klee, Brahms, Glenn Gould – und an die Griechen erwachsen gewor
den. Ein Rest davon war in den Achtzigern immer noch in ihnen. Auch für sie war 
das Dritte Reich ein Bezugspunkt, den sie niemals aus den Augen verloren. Verena 
sitzt auf der Wiese und wünscht sich etwas davon zurück. Doch sie weiß nicht, ob es 
die Sehnsucht nach dem ist, was an den von ihr erinnerten BRD-Intellektuellen fein
sinnig und aus tiefstem Herzen demokratisch war, oder die Sehnsucht nach ihren 
jungen Eltern, deren freundliche Vernunft eine vernünftige Weltmöglichkeit auf
zuspannen schien, an die sie sich jetzt bei Hannah Arendt dauernd erinnert fühlt. 
Oder ob es einfach die Sehnsucht nach sich selbst mit zwölf ist, als sie darauf war
tete, dass schon bald die richtige Person kommen, sie an der Hand nehmen und sie 
in eine Welt voller Kunst und aufregender Ideen führen würde. 

Verena legt das Buch aus der Hand und streckt sich auf dem Gras aus. 

Über den Dingen 

Mit Anfang zwanzig strandet Lenka wegen eines Sturms in einem Flughafen. Sie 
sitzt auf ihrem Rucksack und liest die ganze Nacht Camille Paglias Die Masken der 
Sexualität. Paglia macht Lenka unglaublich wütend. Die Wut ist toll. Lenka sitzt zwi
schen ihrem Gepäck auf dem Boden und ist entsetzt darüber, was sie liest: 

Sexualität ist nicht das Lustprinzip, sondern das dionysische Verfallensein an 
Lust und Schmerz. Immer wieder ist sie darauf aus, Widerstand zu brechen, 
den Widerstand des eigenen Körpers und den Widerstand der geliebten Person; 
darum bleibt Vergewaltigung als Gefahr gegenwärtig. Die männliche Sexualität 
ist Zwang zur Wiederholung: Was immer ein Mann in den Kommentar seiner 
phallischen Projektionen hineinschreibt, er muß es wieder und wieder hinein
schreiben. Der sexuelle Mann ist der Zauberer, der die Dame zersägt, aber Kopf 
und Schwanz der Schlange leben weiter und vereinigen sich wieder. Die Projekti
on ist der Fluch des Mannes: ständig braucht er etwas oder jemanden, damit er 
vollständig ist.2 

Lenke schaut auf, holt einen zerdrückten Blaubeermuffin aus ihrem Rucksack, beißt 
hinein und denkt über Camille Paglia nach. Sie sucht ihre Gründe gegen Paglia zu
sammen, findet sie aber nicht mehr so überzeugend wie vor fünf Minuten. Gedan
ken, die sie eben noch unglaublich wütend gemacht haben, beginnen Sinn zu ma
chen. 

2 Paglia, Camille (1995), Die Masken der Sexualität, München, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Das ist ärgerlich und großartig zugleich. Denn es sind starke, wenn auch wei
terhin verdächtige Gedanken. Zwischen all den wartenden Passagieren kann Lenka
nicht aufhören zu lesen.

Nach Camille Paglia kommt Friedrich Nietzsche, dann Walter Benjamin, dann
Judith Butler. Die Texte schreien Lenka an. Sie stehen vor ihr, stellen sich ihr in den
Weg und schlagen ihr ins Gesicht. Die Ideen sind brandneu und versetzen sie in
Aufregung. Alles könnte ganz anders sein, als Lenka bisher gedacht hat. Die Welt
könnte voll von überraschendem Sinn sein.

Die Bücher verschieben ihre Perspektive und damit alles. Lenka könnte eine
ganz andere sein in dieser anderen Welt. Und dafür liest sie: um durch die Texte
eine neue, wagemutige, hellwache Person in einer Welt voller unbekanntem Sinn
zu werden. Schon Paglia, Nietzsche, Benjamin und Butler haben die Welt und
Lenka enorm verändert und sie hat ja erst angefangen zu lesen. Während Lenka
immer weiter liest, während sie Philosophie studiert und sich von immer neuen
Texten durchschütteln und umwerfen lässt; während sie sich lesend begeistert und
empört, während sie gespannt darauf wartet, herauszufinden, wer sie einmal sein
wird, während alledem passiert etwas: Sie erlernt die Sprache, sie identifiziert
Eckpfeiler, sie erkennt Muster. Sie erreicht einen sicheren Stand. Fünfzehn Jahre
nachdem sie mit Paglia am Flughafen saß, hat Lenka zwei kleine Kinder, einen
Ehemann, einen Doktortitel, ein Habil-Projekt und eine volle Stelle. Jeder neue Text
erinnert sie sofort an Leibniz oder Hegel oder Žižek. Sie hat einen Überblick, auch
wenn es in ihrem Wissen über die Philosophiegeschichte noch immer große weiße
Gebiete gibt.

© Veronika Reichl

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 27 

Die Philosophie besteht für sie immer noch aus ungeheuren, alles verschieben
den Perspektiven. Doch heute hat sie die Perspektiven alle zugleich im Blick. Lenka 
ist in diesen fünfzehn Jahren – ohne es selbst recht zu merken – zurückgetreten aus 
dem Raum, in dem die Perspektiven vor ihr lagen. Sie befindet sich nun ein Stock
werk höher. Sie schaut auf die Perspektiven hinab. Sie setzt sie zueinander in Per
spektive. Sie sieht sie, wie auf einer Karte angeordnet. Die großen Theorien haben 
alle nebeneinander ihren Platz. Dazwischen verlaufen interessante Linien. 

Zum Beispiel denkt sie gerade, dass man eine spannende Linie zwischen Paglia 
und Žižek ziehen könnte. Auch wenn Camille Paglia für Lenka heute ein ziemlich 
unwichtiger Punkt ist, angesiedelt zwischen anderen Autorinnen eines veralteten, 
merkwürdig rechten Feminismus. Lenka hat immer noch starke Meinungen, doch 
sie sieht ihre Positionen zu verschiedenen Fragestellungen selbst als Positionen im 
Feld und schaut auch auf diese Positionen aus einem Übersichtswinkel hinab. 

Und obwohl Lenka es hasst, wenn Menschen die Philosophie als Literatur be
trachten, könnte man behaupten, dass sie selbst so etwas wie eine Literaturwissen
schaftlerin der Philosophie geworden ist. 

Denken in Figuren 

Immer wenn Sven sich stark konzentriert, streicht er mit Zeige- und Ringfinger 
über sein Ohr und um sein Ohr herum. Auch jetzt, während er in der Bibliothek sitzt 
und Hegels Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie liest, sind die Finger die gan
ze Zeit am Ohr. Sven versucht zu verstehen, wie Hegels Grundfigur, die berühmte 
Aufhebung, funktioniert: 

Etwas faltet sich auf, und zwar indem es sich in etwas Gegensätzliches, anderes 
umfaltet, dabei irre Muster werfend – sich fein verästelnd, mandelbrotartig. Wäh
rend dieser Bewegung durchläuft dieses Etwas eine Geschichte und erreicht eine 
andere Ebene. Sven nimmt ein zartes, organisches Gewebe wahr, das unentwegt da
nach strebt, sich entfaltend auszubreiten und zugleich in einen neuen Nullpunkt 
zurückzuschlagen. 

Dabei entsteht einerseits neues Gewebe und andererseits scheint alles zurück
gefaltet auf einen einzigen Punkt, der anders in der Welt steht als der Ausgangs
punkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

© Veronika Reichl

Das Ganze, so scheint es Sven, ist nur möglich, weil Hegel diese große Idee des
Negativen hat, das aus dem Positiven hervorgeht und doch dessen Gegenteil ist. Alle
verwickelten Ideen, die die Philosophen über die Jahrhunderte hinweg entwickelt
haben, kann Hegel in dieser Faltung neu erfassen und als Abfolge von aufeinander
aufbauenden Aufhebungen deuten. Das ist Hegels filigrane und zugleich brutale,
alles sich einverleibende Denkfigur. Sven beginnt mit dem nächsten Abschnitt:

Neuplatoniker

Der Skeptizismus ist Vernichtung der bestimmten Prinzipien. Im Stoizismus und
Epikureismus sahen wir die bestimmten Prinzipien in ihrer Allgemeinheit aufge
faßt; der eine Gegensatz ist die Quelle, das Prinzip aller Gegensätze. Der Skepti
zismus ist das Nichts dieser als absolut aufgehobenen Gegensätze; so ist er die
Einheit, in der sie als ideelle Bestimmungen sind. Die Idee muß jetzt als in sich
konkrete zum Bewußtsein kommen. Dies Dritte ist nun, als das Dritte, das Resul
tat des ganzen Vorhergehenden. Mit diesem Dritten, was das Konkrete ist, geht
eine ganz andere Epoche an. Ein ganz anderer Boden ist vorhanden, das Wegwer

fen des Kriteriums, des subjektiven Erkennens, überhaupt endlicher Prinzipien;
denn auf diese geht das Interesse des Kriteriums.3

Hegel, dieser Drache, kann offensichtlich gar nicht anders: Wann immer er etwas
denkt, faltet sich seine Figur auf und im Auffalten auch schon wieder zu. Sven fühlt
kaum Trotz gegen Hegel, obwohl Hegel spricht und immer weiter spricht und gar

3 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986), Werke in 20 Bänden. Bd. 19: Vorlesungen über die Ge
schichte der Philosophie 2, Frankfurt a.M., S. 403f.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 29 

nicht aufhört, zu sprechen. Das mag Sven eigentlich nicht. Doch Hegel scheint kei
ne Wahl zu haben: Die Figur geht mit ihm durch und zieht ihn mit sich. Diese Ge
triebenheit macht ihn wiederum sympathisch. 

Eine Woche später trifft sich Sven mit Anne im Biergarten. In der Nacht ist ihm 
eine große Idee gekommen. Er ist so begeistert gewesen, dass er nicht schlafen 
konnte und die halbe Nacht darüber nachdenken musste. Er entschuldigt sich 
schon bei der Begrüßung, er werde heute vermutlich wieder einmal zu viel reden, 
und Anne grinst und meint: Wenn Du morgen meine Abendschicht im Café übernimmst, 
darfst Du heute den ganzen Abend reden. 

Sven sagt die Schicht zu, obwohl er morgen lieber seine Ruhe hätte. Aber er 
schuldet Anne das. Sie studieren zusammen Philosophie, sie begeistern sich zusam
men für Waldenfels und Derrida, sie regen sich gemeinsam darüber auf, wie kon
servativ ihr Institut ist. Niemand versteht so gut wie Anne, worum es Sven in der 
Philosophie geht. Mit niemandem kann er besser denken als mit ihr. Wenn sie ihm 
gegenübersitzt und er ihr etwas zu erklären versucht, kommen ihm Ideen, die er 
alleine nie gehabt hätte. Dummerweise ist es aber so, dass er meist mehr redet als 
sie, sogar wenn sie Annes Texte und Ideen durchsprechen. Als ob Anne ihn weniger 
bräuchte als er sie. 

Sven fängt sofort an, Anne von Hegels dialektischer Denkfigur zu erzählen. Wie 
großartig die sei. Wie verrückt und absurd eigensinnig es sei, dass Hegel wirklich 
alles in diese Figur falte, und wie ungeheuer viel Spaß es mache, wenn diese Faltung 
auf eine neue, unerwartete Weise aufgehe. 

Aber jetzt komme das eigentlich Wichtige: etwas, was er schon lange vage ver
mutet, aber niemals in voller Konsequenz zu Ende gedacht habe – nämlich, dass 
Hegel seine krassen Systeme nur habe erdenken können, weil er diese Denkfigur ge
habt habe. Nur weil diese Denkfigur eine Struktur vorgebe, der Hegel konsequent 
habe folgen können, habe Hegel etwas derart Wildes und Unbedingtes entwickeln 
können. 

Weil ihm diese Struktur eigensinnige Schienen gegeben habe, auf denen er ha
be fahren können, ohne in die Konventionen des bequemen, normalen Denkens zu
rückzuspringen, wie einem das ohne einen Halt in einer Struktur wohl fast notwen
digerweise passiere. 

Nur deshalb habe Hegel so weit aus dem Denken seiner Zeit heraustreten kön
nen. Das könne man bei vielen großen Denkern beobachten: Sie nutzten eben nicht 
dutzende Denkfiguren, sondern dächten immer wieder durch dieselben zwei oder 
drei Figuren hindurch. Sven reibt, während er spricht, die ganze Zeit an seinem Ohr. 
Das Verrückte sei, dass dies nur deshalb funktioniere, weil Denkfiguren immer auch 
einen formalen Aspekt hätten. Sven glaube, dass das so sein müsse: dass Hegel den 
formalen Aspekt seiner Figur viel buchstäblicher zu Ende habe denken können, als 
es mit einer rein inhaltlichen Idee möglich gewesen wäre. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Dass er eine Form konsequent angewendet habe und die Starrheit dieser hoch
beweglichen Form habe es ihm erlaubt, etwas Neues zu denken. Denn das sei viel
leicht Hegels große Leistung: Dass er eine formale Struktur erschaffen habe, die
einerseits stabil sei, andererseits aber immer wieder neu und anders angewendet
werden könne.

Anne sagt zögernd, dass sie schon verstehe, was Sven meine, aber trotzdem
nicht sicher sei, ob man das so sagen könne. Hegel kenne sie nicht gut genug. Bei
Žižek sehe sie drei solcher Denkfiguren. Aber bei Wittgenstein? Oder bei Kant? Sie
wolle gar nicht sagen, dass Sven unrecht habe, nur müsse man das jeweils ganz
genau an den einzelnen Texten überprüfen.

Sven kann nicht antworten, weil er seinen eigenen Gedankengang unbedingt
noch zu Ende führen muss: Die Unbedingtheit der großen Denker bestehe also viel
leicht darin, die Sprache in einer ungewöhnlichen, extremen und einseitigen Weise
zu nutzen. Und das sei genau das, was ihre Professoren nicht verstünden – obwohl
man es doch überall sehen könne: dass Philosophie zuallererst eine Sprachkunst sei.
Denken sei nun einmal ein sprachlicher Vorgang und es sei verrückt, dass sich die
Philosophie um ihr eigenes Handwerkszeug so wenig kümmere.

Wo doch alle wüssten, wie extrem die Sprache der Philosophie oftmals sei. Kei
ner verstehe Hegel oder Lacan auf Anhieb. Das liege nicht nur an den Begriffen, son
dern auch an der Grammatik und so weiter. Immer werde gejammert, wie unnötig
komplex das sei, ohne dass sich die Leute klarmachten, dass diese Komplexität eine
Funktion habe. Immerzu werde die Philosophie als Wissenschaft mit gesellschaftli
chem Auftrag beschworen: lahmes Zeug. Als ob jemand Intelligentes wirklich glau
ben könne, dass das ihre Funktion sei. In Wirklichkeit sei die Philosophie die bru
talste, extremste, feinnervigste Anwendung der Sprache überhaupt. Erst die extre
me Form der Sprache mache das Denken des Neuen möglich. Nur dadurch stelle sie
neue, wilde Perspektiven her, die kein anderes Feld denken könne. Das sei mindes
tens genauso wichtig wie Kunst und Literatur. Aber keiner sage das. Und vermutlich
verstünden es die meisten auch überhaupt nicht. Sven lässt endlich von seinem Ohr
ab. Er rede zu viel. Und vielleicht sei das ja alles banal, aber gerade rege es ihn eben
ungeheuer auf. Außerdem wolle er damit etwas machen:

Er werde die Denkfiguren der großen Denker sammeln und beschreiben. Und
er werde sie nutzen, um mit ihnen neue, krasse Dinge zu denken. Er werde sie in
ihrer Formelhaftigkeit auf andere Probleme anwenden und so etwas Neues denken.

Er guckt erwartungsvoll zu Anne. Sie nimmt sich Zeit, trinkt einen großen
Schluck, wischt sich den Mund ab und sagt dann: Sven, das haut so nicht hin … Sven
nickt mehrmals heftig und sagt: Warte einen Moment, nur noch einen Moment!

Ihm sei genau in diesem Moment, während sie getrunken habe, etwas Wichtiges
klar geworden: Diese Denkfiguren seien nichts rein Abstraktes oder Formales, sie
seien immer auch körperliche Erfahrungen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 31

Bei Hegel könne man ja dauernd wahrnehmen, dass Hegel diese Figur selbst
genauso sehr gefühlt und sinnlich wahrgenommen habe, wie er sie gedacht habe.
Hegel habe die Dialektik höchstwahrscheinlich schon in seiner Kindheit dauernd
beobachtet und dabei ihre Wahrnehmung eingeübt. Er habe bestimmt schon als
Fünfjähriger überall Aufhebungen gesehen: in den zusammenfallenden Flügeln der
Schmetterlinge, an der Waage im Tante-Emma-Laden, vielleicht auch am Wachs
tum und Vergehen von Pflanzen, die ihm die starken Meinungsschwankungen sei
nes Onkels verständlich gemacht hätten. Okay, das seien jetzt keine überzeugenden
Beispiele. Aber so ähnlich müsse es gewesen sein.

Jedenfalls habe Hegel immer und immer wieder beobachtet, wie das Positive das
Negative mit sich bringe und sich so aufhebe und etwas Neues hervorbringe, lange
bevor er die richtigen Worte dafür gehabt habe.

Und nur weil Hegel das schon als Kind tausendfach beobachtet und gedacht ha
be, lange bevor er es auch nur habe formulieren können, sei Hegel in der Lage ge
wesen, das so ernst zu nehmen. Anders sei das gar nicht vorstellbar.

© Veronika Reichl

Sven selbst habe ja seinen ersten großen philosophischen Gedanken auch mit
sechs oder sieben Jahren gehabt: Er sei jede Nacht im Bett mit dem Zeigefinger an
der Ziegelwand entlanggefahren. Dabei habe er die Empfindung gehabt, dass die
harten Ziegelsteine seinem Finger unendlich fremd seien. Und in diesem Moment
habe er begriffen, dass er nichts von der Dingwelt wirklich begreifen könne, eben
weil alle leblosen, materiellen Objekte unendlich fremdartig seien. Ein paar Minu
ten später, während er immer weiter mit dem Finger über die Ziegel gefahren sei,

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

habe sich diese Empfindung jedoch umgedreht: Auf einmal sei sein Finger der Wand
ähnlich geworden. Er habe plötzlich wahrgenommen, dass die Wand genauso aus
Material sei wie sein Finger. So dass Sven nun einen Finger gehabt habe, der ihm
selbst fundamental fremd, aber dafür der Welt der Materie eng verwandt gewesen
sei. Das sei ein Gedanke gewesen, aber eben zuallererst ein Gefühl und eine Wahr
nehmung.

Das habe ihn damals stark beschäftigt und doch habe er das nie mit seinen El
tern oder sonst irgendwem besprechen können, weil er gar keine Worte dafür ge
habt habe. Aber gerade deshalb sei das vielleicht die Urerfahrung, die ihn zur Philo
sophie gebracht habe.

Sven hört endlich auf zu reden und Anne sagt: Kann ich jetzt?
Sven nickt und Anne sagt: Schreibst Du denn von dieser Finger-auf-Ziegelstein-Figur

aus?

Sven schüttelt den Kopf.
Anne: Und Du willst solche Figuren sammeln und anwenden?
Sven nickt.
Anne spricht schnell: Aber dieses Unbedingte, das Du Dir wünschst, besteht doch eben

genau darin, nicht in fünfzehn Figuren zu denken, sondern in einer so eigensinnig zu werden,
bis Du darin etwas Neues denken kannst, oder nicht?

Meinst Du wirklich, dass Du einfach so in den Figuren von Hegel oder Kant denken
kannst?

Hast Du mir nicht gerade erklärt, dass sich das Neue nur dadurch herstellen lässt, dass
man eine Figur unermüdlich einübt und bis zu Ende denkt?

Sven weiß sofort, dass Anne recht hat. Und während sie weiterredet und sicht
lich Spaß daran hat, im Detail über Denkfiguren bei Waldenfels und Žižek nachzu
sinnen, fällt Sven immer mehr in sich zusammen. Er wird nie etwas wirklich Kras
ses denken. Er hat keine eigene, eigensinnige Denkfigur entwickelt, keine biegsam- 
starre Form, die dem Denken um ihn herum widerstehen könnte. Er hatte sogar ei
nen Ansatz, doch er hat ihn nicht genutzt. Vermutlich war es schon zu Beginn seines
Studiums zu spät, vielleicht schon mit sechzehn, vielleicht schon mit neun. Denn er
hat irgendwann aufgehört, mit dem Finger an der Ziegelwand entlangzufahren, er
hat die zugehörige Denkfigur nicht weiter und weiter angewandt, hat sie nicht kon
sequent über Jahre eingeübt. Er hat sein eigenes Denken nicht ernst genug genom
men. Er denkt im Wischiwaschi wechselnder, üblicher Denkfiguren dahin. Was er
schreibt, wird nicht aus der Normalität des ihn umgebenden Denkens herausragen.
Er wird nur kleine Gedanken entwickeln können. Dass er sich das wilde Denken so
sehr wünscht, ändert daran überhaupt nichts.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 33 

Emailgespräch zu den Erzählungen – und zum poetologischen Verhältnis 
von Form und Inhalt 

Florian Wobser (FW) 
Liebe Veronika, vielen Dank für diese wunderbaren Geschichten über einige Erfah
rungen mit der Philosophie in Lektüren und im Zuge der Reflexionen bzw. des Aus
tauschs darüber. ›Verena‹ und ›Lenka‹ tendieren zur Melancholie; beide denken dar
an zurück, wie es war, bevor sie wurden, was sie sind – ›Sven‹ ist eher ein Macher, 
ein ›Schaffer‹, wie man in der Ländle-Region (in der Weingarten, der Konferenzort, 
liegt) sagt, wenn auch ein scheiternder. Stimmt dieser Eindruck und ist das ggf. Zu
fall oder nicht? 

Veronika Reichl (VR) 
Das ist mir bei der Auswahl gar nicht aufgefallen. ›Verena‹ denkt mit Hannah Arendt 
an ihre Kindheit, dieser neue Blick zurück ist melancholisch, aber auch lebendig. 
›Lenka‹ ist voller Energie und erfolgreich an der Uni, während ›Sven‹ noch studiert 
und nicht genau weiß, was er tun wird. Ich empfinde die Frauen nicht als melan
cholischer oder passiver als ›Sven‹. Lenkas Melancholie hat in jedem Falle mehr mit 
ihrem Alter als mit ihrem Geschlecht zu tun: Wenn die Doktorarbeit geschafft und 
eine Stelle gefunden ist, stellt sich für viele Menschen, die Philosophie studiert ha
ben, die Frage nach dem Sinn ihrer Arbeit mit Philosophie neu. Jedenfalls war das 
in vielen Interviews so. Oft ist das mit Melancholie verbunden. Es gibt noch einen 
anderen Grund für Melancholie in den Erzählungen aus Das Gefühl zu denken. Sie be
schreiben Momente, in denen sich etwas ändert oder in denen der:die Protagonist:in 
wahrnimmt, dass sich etwas verändert hat. Daher spielt das – tendenziell melan
cholische – Motiv des Rückblicks oft eine Rolle. Das liegt sicher auch an den Inter
views, auf denen die Erzählungen beruhen: Die Interviews waren ja immer Momen
te eines Rückblicks. 

Während des Schreibens hat mich die Frage nach dem Umgang mit den Ge
schlechterdifferenzen bei Lesenden und bei Autor:innen immer wieder beschäftigt. 
Ich wollte keine Stereotypen über Frauen und Männer reproduzieren, aber von 
etwas erzählen, was so oder so ähnlich wahrscheinlich passieren könnte (inklu
sive der üblichen Verhaltensweisen von Geschlechtern). Ich habe daher nie das 
Geschlecht zwischen Interview und Erzählung gewechselt. Auch weil ich wollte, 
dass sich die Interviewpartner:innen mit den Erzählungen wohlfühlen. In den 
Interviews haben die Frauen oft persönlichere Dinge erzählt als die Männer, unter 
anderem über Unsicherheiten und Ängste. Das bildet sich in den Erzählungen ab. 
Das heißt aber nicht, dass Frauen mehr Schwierigkeiten haben. Ich vermute eher, 
dass Frauen offener über Schwierigkeiten sprechen. Aber ich habe mich nach der 
Veröffentlichung gefragt, ob es vielleicht interessant sein könnte, hier und da einen 
›Sven‹ als ›Svenja‹ zu erzählen (und umgekehrt). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

FW

Zusätzlich ist in den Geschichten eine konkrete Situation offenbar wichtig – immer
wieder baust Du einzelne Elemente der jeweiligen Situativität ein (u.a. die schwe
ren Lesesessel, der zerdrückte Blaubeermuffin oder auch die Abendschicht im Café).
Warum?

VR

Die äußeren Situationen sind wichtig, weil sie dem Lesen (und dem Denken) einen
Kontext konkreter Gegebenheiten geben. Mit diesen Details kann eine Welt entste
hen, in die ich beim Lesen der Erzählungen eintauchen kann. In dieser Welt kann
das Beschriebene für einen Moment als Realität imaginiert werden. Dafür sind
konkrete Dinge hilfreich, die Sinneseindrücke wie zum Beispiel einen Geruch, eine
Oberfläche etc. vermitteln. Die situativen Details geben aber auch Hinweise auf die
Lebensweise und den Charakter der:des jeweiligen Protagonist:in. Diese Details
werden zudem von den Leser:innen oft zu anderen Motiven der Erzählung, etwa
den Inhalten der Gedanken, in Verbindung gesetzt und sie können darin stimmig
sein oder auch nicht, ohne dass ich selbst immer sagen könnte, woran das jeweils
genau liegt. Aber gerade da entsteht manchmal eine besondere Art einer flirrenden
Bedeutung, die in der Form der Erzählung möglich ist.

Mich hat beim Schreiben der Erzählungen zum einen interessiert, wie das Den
ken und das Fühlen zusammenhängen. Und zum anderen, wie das Denken und das
Leben ineinander greifen. Erzählungen sind eine gute Form, um darüber nachzu
denken. Auch deshalb habe ich sehr darauf geachtet, in welcher Weise das konkrete
Leben im Kleinen wie im Großen in den Erzählungen sichtbar wird. Philosophisches
Denken wird oft als gefühlsarm und vom restlichen Leben losgelöst gedacht. Doch
während ich etwas lese und denke, fühle ich etwas: ich ärgere mich, ich fühle mich
verstanden, ich bin aufgeregt, ich verbinde die Ideen mit meinen Erinnerungen, ich
deute meine Welt neu. Das tut etwas mit mir. Gerade wenn ein Text mich packt,
bin ich voller Gefühle, und diese Gefühle genau anzusehen, finde ich spannend. Das
heißt nicht, dass ich gegen Rationalität und Objektivität wäre, im Gegenteil: Ich hal
te sie für wichtige Ziele im Diskurs. Aber ich glaube, dass man nicht vergessen sollte,
dass unser Denken immer in bestimmte Zustände und Gefühlswelten getaucht ist
und dass wir von dort aus lesen und denken.

FW

›Lenka‹ wird von manchen philosophischen Texten, wie es an einer Stelle heißt, re
gelrecht angeschrien. Welch eine Wirkung der Philosophie kommt darin zum Aus
druck – ist diese Vorstellung nicht beängstigend?

VR

Ich glaube, das ist eine Erfahrung, die so oder so ähnlich viele Philosophieleser:in

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 35 

nen machen. Viele philosophischen Texte sind nicht harmlos: Sie betreffen zentrale 
Aspekte des Seins. Manchmal fühlt es sich so an, als wollten die Texte etwas von mir. 
Die Texte behaupten Dinge, die mein Weltbild und manchmal mein Handeln und 
hin und wieder sogar mich als Person verändern können. Die Möglichkeit der Ver
änderung ist großartig und beängstigend zugleich. Das ›Anschreien‹ hat zudem mit 
einem anderen wichtigen Aspekt des Lesens zu tun: Beim Lesen begegne ich einer 
Stimme. Manchmal ist diese Stimme sehr auffällig, manchmal verschwindet sie fast 
hinter dem Inhalt. Doch sie ist immer da und sie hat immer eine Intention: Manch
mal möchte sie alle Leser:innen, manchmal eine bestimmte Gruppe und manchmal 
vor allem sich selbst überzeugen. Sie ist dabei vielleicht streng oder pädagogisch 
oder auch arrogant oder poetisch. Mit dieser Stimme trete ich in irgendeiner Weise 
in Beziehung, während ich lese. 

FW 
Auffällig ist nicht nur, dass die Geschichten poetologisch zwischen Literatur und 
Philosophie angelegt zu sein scheinen, sondern auch Kunst nahe stehen, indem Du 
Bilder, graphische Visualisierungen, die Du selbst gestaltest, darin einfügst – wie 
kommt es dazu und welche Funktion haben diese Bilder? 

VR 
Die Zeichnungen nehmen eine zentrale Metapher aus der Erzählung auf und ver
mitteln durch die Art der Darstellung dieser Metapher ein bestimmtes Gefühl. Da
mit beinhalten auch die Zeichnungen ein komplexes Verhältnis von Denken und 
Fühlen, hoffentlich ohne anstrengend zu sein. Mit ihnen denke ich auf einer wei
teren Ebene über ein zentrales Motiv des Textes nach. Und sie geben einen Refe
renzpunkt vor, der es für einige Leser:innen leichter macht, sich in den Erzählun
gen zurecht zu finden. Es gibt aber auch Menschen, für die die Zeichnungen unver
ständlich sind. 

FW 
›Lenkas‹ philosophische Professionalisierung ist durch kontinuierliche Aneignung 
der Kompetenz des prismatischen Perspektiveneinnehmens und -verbindens ge
prägt – welche Rolle spielen Perspektivwechsel für Dich bzw. Dein Schreiben? 

VR 
Lesen und Philosophielesen sind ja so toll und auch zuweilen so nervig, weil man zu
nächst fremdartige Perspektiven nachvollziehen kann und muss. Interviews führen 
und Erzählungen zu schreiben haben für mich damit zu tun, aus dem, was die In
terviewpartner:innen mir erzählen, und aus meinen Beobachtungen an ihnen (und 
an mir selbst), Sinn zu machen. Ich suche nach Mustern, ich stelle Zusammenhänge 
her, ich drehe mein eigenes Denken herum. Ich versuche, die Perspektive der Ande

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

ren einzunehmen und ihrer inneren Logik zu folgen. Bei den Interviews zu Das Ge
fühl zu denken fand ich es faszinierend, dass zwischen dem jeweiligen speziellen Blick
auf Philosophie und den persönlichen Erfahrungen meiner Interviewpartner:innen
fast immer eine enge Beziehung sichtbar war. Im Schreiben versuche ich solche Per
spektiven und den persönlichen Bezug nachzuvollziehen. Dabei nehme ich immer
auch wahr, dass ich sie nur durch meine Brille verstehen und beschreiben kann. Et
was an den Perspektiven der andern bleibt für mich immer unzugänglich. Gerade
weil es eine Herausforderung ist, macht es Freude, sich dem anderen Denken anzu
nähern und dabei etwas zu verstehen.

FW

Die Denkfiguren, die ›Sven‹ sammeln möchte, diese schwanken zwischen formaler
und inhaltlicher Ausrichtung – zugespitzt gefragt: Was ist wichtiger für die Philo
sophie, Form oder Inhalt?

VR

Das sprachlich vermittelte Denken findet im Ineinander dieser beiden Pole statt.
Da beides untrennbar miteinander verschränkt ist, stellt sich die Frage danach, was
wichtiger ist, so nicht. Im Philosophieunterricht an Schulen und Hochschulen und
in der Kritik von Büchern etc. konzentriert man sich meist auf die Inhalte. Aber die
Form ist eine Grundlage, die diese Inhalte mit bestimmt. Für künstlerische Arbei
ten aller Art und für das Verstehen der Funktionsweise von Medien ist die Beschäf
tigung mit der Form zentral. Ich glaube, dass es auch für die Philosophie wichtig
sein könnte, über die Form philosophischer Bücher, aber auch über die Form von
Vorträgen, Gesprächen, Unterrichtsstunden oder die Form von der Sprache selbst
nachzudenken. Denn die Form ist in vielfacher Weise wirkmächtig. Ein ganz einfa
ches Beispiel: Bei philosophischen Tagungen wird immer in einer jeweils festgeleg
ten Abfolge der Vorträge sowie im Ton und in der Körperhaltung von Vortragenden
und Fragenden das Machtverhältnis zwischen den Akteur:innen ausagiert. Das ist
für die Anwesenden mindestens genauso wichtig, wie die Inhalte, die besprochen
werden. Mit Marshall McLuhan: ›The medium is the message‹. Und das gilt sowohl auf
der Ebene der Konventionen von Tagungen, in der Gestaltung von Texten als auch
auf der Ebene des Satzbaus. Ich glaube, dass es sehr oft erhellend und auch philo
sophisch interessant ist, der Form Aufmerksamkeit zu schenken.

FW

Wir kennen uns durch die gemeinsame Mitarbeit in dem Leipziger Verein Expedition

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 37 

Philosophie,4 der sich performativen Formaten des Philosophierens widmet – warum 
ist das spannend? 

VR 
Philosophie zu betreiben ist eine körperliche und performative Tätigkeit: Sie besteht 
darin, zu lesen, nachzudenken, mit anderen zu sprechen und zu schreiben. Diese 
Tätigkeiten haben eine Form, die selbst etwas ausdrückt, und sie haben eine Atmo
sphäre, eine Tonalität, eine Intention und sind mit einem Ausdruck verbunden. Die
sen performativen Aspekt des Philosophierens zu verstehen, finde ich spannend. 
Auch in den Erzählungen interessiere ich mich für ihn. Zugleich finde ich Formate 
spannend, die Philosophie auf die Bühne und in eine neue Form bringen und damit 
bestimmte Gedanken auf eine neue Weise greifbar machen. Auch hier geht es wie
der um Form-Inhalt-Verhältnisse, die mit komplexen Gedanken in Zusammenhang 
stehen. In der performativen Philosophie wird oft nach neuen Formen gesucht, um 
auf bestimmte Gedanken zuzugreifen und sie weiterzudenken. (Wie zum Beispiel 
in Eva Maria Gauß’ Der Sprechkomplex, einer Lecture-Performance, die die Sprach
theorie wieder mit dem Körper auf der Bühne untersucht). 

FW 
Welche Dimensionen philosophischer Bildung (oder gar Didaktik) fangen Deine Er
zählungen ein, in ihrem Plot, ihrer Rezeption? 

VR 
Ich glaube, dass die Erzählungen hilfreich sein können, um das eigene Lesen und 
Denken zu reflektieren. Aber eigentlich würde ich diese Frage gern an Dich als Re
zipienten und Experten zurückgeben: Was denkst Du, wie hängen die Erzählungen 
mit einzelnen Aspekten philosophischer Bildung zusammen? 

FW 
Nun gut; vieles hast Du ja selbst schon angedeutet: Begreift man das Philosophie
ren an Schule oder Universität von einer Art Maximierung der Kontexte her, des 
›Zusammenhangs‹ wie etwa Alexander Kluge das nennen würde, dann sind diese 
Geschichten im Großen wie im Kleinen Beispiele für philosophische Bildungspro
zesse. Solche gehen meiner Auffassung nach nicht in einem logisch gültigen Schluss 
auf, sondern sind immer mehr als ein Urteil. So ist ja auch der Call zu unserer Ta
gung angelegt, wonach es didaktisch nicht zuletzt um die Ziele der Selbstartikulati
on und Selbstkultivierung gehen sollte. Nach leibphänomenologischen Vorarbeiten 
von Philipp Thomas ist eine individuelle Identität immer vielgestaltig, kann aber 

4 Für mehr Informationen zu dem Verein Expedition Philosophie bei Interesse: 
https://expeditionphilosophie.wordpress.com [20.01.2025]. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://expeditionphilosophie.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://expeditionphilosophie.wordpress.com


38 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

niemals vollständig positiv erfasst werden. Sie umfasst ebenso Momente des Schei
terns, die in Deinen Erzählungen auch sehr auffällig sind.

Die angedeuteten, zum Teil eher diffusen Bildungsprozesse führen Deine Ge
schichten anschaulich vor, insofern haben diese Texte selbst auch eine didaktische
Qualität. Denkt man zuletzt an die fachdidaktische Debatte um einen diskursiven
und präsentativen Ausdruck des Philosophierens, so betreffen sie einen Kern unse
rer Disziplin. In einem Kneipengespräch mit Markus Tiedemann hat sich Christi
an Gefert, was bei mir bleibenden Eindruck hinterlassen hat, auf den Schaum eines
frisch gezapften Bieres bezogen. Auch dieser Schaum kann ein relevanter Teil der Si
tuation sein, in der philosophiert wird. Der Schaum meint das Prickeln der mitunter
prima facie häufig sinnlosen Kontexte. Es ist so wie in der Erinnerung von ›Verena‹,
wonach – ich zitiere hier aus dem Text oben – »immer ein Strahl Sonnenlicht durch
ein Fenster [kam] und den Staub in der Sonne tanzen [ließ]«. Auch Du, Veronika,
trittst als Autorin also für den Schaum ein, Platzhalter von Sinnlichkeit und Gefühl,
ja, auch von Herz, ergreifst für diesen Partei – stimmst Du mir zu?

VR

Dass Staub und Schaum aller Art an vielen wichtigen Prozessen beteiligt sind, und
dass das manchmal das Spannende daran sein könnte, entspricht auf alle Fälle mei
ner Wahrnehmung. Ich glaube auch, dass Bildungsprozesse jeweils immer mit und
durch (und neben) ›Bedeutungsschaum‹ aller Art stattfinden. Lesen und Denken ha
ben nicht nur eine Verbindung zu Leben und Emotion, sondern auch zu allen mög
lichen sinnlichen Eindrücken. Denn wir denken in Metaphern. Und Metaphern ha
ben oft eine sinnliche Dimension, die für das Denken auch eine Rolle spielt. Diese
Dimension von Empfindungen und ästhetischen Assoziationen ist Teil der Meta
pher und kann mich auf neue Zusammenhänge bringen und mein Denken reicher
machen. Diese Aspekte sind uns in vielen Fällen aber nicht bewusst.

In Erzählungen ist der ›Staub‹ manchmal ein Platzhalter und manchmal nur
Staub, aber zumeist ist er beides bzw. changiert zwischen beidem. Ich habe noch
nicht verstanden, was die genauen Voraussetzungen sind, damit er auf bedeutungs
volle Weise changiert oder flirrt, aber hier und dort tut er das. Es ist ein denkerisch- 
ästhetischer Effekt, den ich spannend finde, und nicht ganz durchschaue.

FW

Zum Abschluss, liebe Veronika, eine Frage, die Dir bestimmt schon häufig gestellt
wurde: Kannst Du mir von einer Leseerfahrung berichten, die für Dich biographisch
wertvoll war?

VR

Da gab es selbstverständlich einige. Mit Anfang zwanzig habe ich zum Beispiel Klaus
Theweleits Buch der Könige und seine Männerphantasien gelesen. Beim ihm gibt es

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 39 

diese Verschränkung von Persönlichem, Psychoanalytischem und Kulturtheoreti
schem, die mich fasziniert hat. Er hat meine Perspektive darauf, wo sich Muster be
obachten lassen, total verändert. Toni Morrison hat durch ihre Romane etwas ähn
lich Grundsätzliches darüber vermittelt, dass fast alle Menschen über sich selbst ei
ne Art magisches Denken unterhalten. Sie hat enorm erweitert, was ich in meinem 
eigenen Denken wahrnehmen kann und auch, welche Gedanken ich bei anderen ver
mute. Die erste große Erfahrung mit Philosophie waren Gilles Deleuze und Félix 
Guattari. Sie hat mir das Gefühl gegeben, ein anderes Denken zu erlernen und dabei 
– zumindest im Moment des Lesens – eine andere Person zu werden. Als ob ich im 
Kopf ein anderes Level erreichen würde und mein Denken plötzlich radikal offener 
wäre. Ein großartiges und irgendwie diffus spirituelles Gefühl. Ich habe erst Jahre 
später verstanden, dass ich diese beiden Denker dabei zum Teil gründlich missver
standen habe. 

Alle diese Lektüren5 waren mit neuen Urteilen verbunden und mit einer neuen 
Art, in der Welt zu sein. Und nachdem ich sie gelesen hatte konnte ich nicht mehr 
zurück in mein Sein, wie es vor den Lektüren gewesen war. Sie hatten etwas verän
dert, was nicht zurückzunehmen war. 

5 Ich hätte hier gern vor allem Beispiele von Autorinnen angegeben als Gegengewicht zum 
männlich geprägten Kanon der Philosophie. Aber die intensivsten Leseerfahrungen sind häu
fig frühe Leseerfahrungen. Und als ich studierte, wurden an meiner Hochschule – wie damals 
beinahe überall – fast nur Männer gelesen. Das hat auch meine private Lektüre geprägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kopf oder Herz 

Das Gefühl als Organ sittlicher Erkenntnis 

Angelika Krebs 

1. These und Überblick 

Die traditionelle philosophische Ethik setzt vor allem auf den Verstand als sittliches 
Erkenntnisorgan. Das ist ein Fehler. Es ist nämlich in erster Linie das Gefühl, das 
uns sittliche Erkenntnis beschert. Das ist jedenfalls meine Hauptthese in diesem 
Artikel. 

Im ersten Teil ›Erkenntnis‹ (2.) entwickle ich einen vernunfttheoretischen An
satz, welcher praktisches und phänomenales Wissen, wie es sich in der Literatur 
und in anderen Künsten findet, dem sogenannten propositionalen Wissen, um das 
sich vor allem die exakten Wissenschaften bemühen, gleichwertig zur Seite stellt. 
Ich greife dafür auf den Ansatz des Jenaer Philosophen Gottfried Gabriel zurück. 
Im zweiten Teil ›Prinzipienethik‹ (3.) mache ich diesen erkenntnistheoretischen An
satz für die Ethik fruchtbar und führe vor, dass die im akademischen Ethikbetrieb 
tonangebende Form von Ethik, die Prinzipienethik etwa utilitaristischer oder kan
tischer Prägung, selbst auch propositionaler Art ist und allein auf den Kopf setzt. 
Im dritten und letzten Abschnitt ›Gefühlsethik‹ (4.) präsentiere ich eine nicht-pro
positionale Alternative, welche hingegen das Herz stark macht. Ein Vorreiter einer 
solchen Gefühlsethik ist der Phänomenologe Max Scheler vom Anfang des letzten 
Jahrhunderts. Wichtige Stichworte seines philosophischen und zugleich ethischen 
Ansatzes sind die ›Schichtung des emotionalen Lebens‹ und die ›Rangordnung der 
Werte‹ bzw. ›Vorbilder‹. 

2. Erkenntnis 

Der Jenaer Erkenntnistheoretiker und letzte Herausgeber des Historischen Wörter
buchs der Philosophie Gottfried Gabriel trifft in seinem Buch Erkenntnis aus dem Jahre 
2015 eine Hauptunterscheidung. Er unterscheidet, wie das folgende Schaubild 
zeigt, zwischen zwei Arten der Erkenntnis oder Vernunft und zwei dazugehörigen 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Formen der Rede. Die erste Art ist propositionale Erkenntnis, d.h. Erkenntnis typi
scherweise in Form von Aussagesätzen bzw. ›Wissen, dass…‹. Die zweite Art ist nicht- 
propositionale Erkenntnis, d.h. nicht-aussageförmiges Zeigen bzw. ›Wissen, wie…‹.
In unserer Lebenswelt finden sich beide Erkenntnisarten nebeneinander und bunt
miteinander durchmischt. Als polare und nicht-dichotomische Gegensätze gehen
sie ohnehin ineinander über. In relativer Reinform liegt propositionale Erkenntnis
wie gesagt in den exakten Wissenschaften, insbesondere der Mathematik und den
Naturwissenschaften vor. Nicht-propositionale Erkenntnis findet sich dagegen
paradigmatisch in Kunst und Literatur.

Abb. 1: Formen der Erkenntnis

Eigene Darstellung

Wenn die philosophische Erkenntnistheorie den Begriff des Wissens oder der
Erkenntnis analysiert, hat sie meistens propositionales Wissen vor Augen. Die gängi
ge Analyse lautet: Wissen ist begründeter, wahrer Glaube (engl.: justified, true belief,
wobei belief oft auch mit ›Überzeugung‹ übersetzt wird). Wenn eine Person etwas
weiß, muss sie also erstens wirklich glauben, was sie da denkt oder behauptet; zwei
tens muss es zutreffen, also wahr sein; und drittens muss sie fähig sein darzulegen,
warum es stimmt, sie muss es also begründen können.

Propositionales Wissen operiert mit klaren und deutlichen Begriffen. Es ist phi
losophenlateinisch clare et distincte, was ursprünglich keine pleonastische Formulie
rung ist. Vielmehr fungierte distincte, wie man bei Gottfried Wilhelm Leibniz genau
nachlesen kann, als wichtiger Zusatz zu clare.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 43 

Leibniz unterscheidet in seinen Betrachtungen über die Erkenntnis, die Wahrheit und 
die Ideen von 1684 zunächst dunkle von klaren Begriffen. Dunkle Begriffe erlauben es 
einem, sich an etwas zu erinnern, z.B. an eine Quitte, aber nicht es verlässlich wie
derzuerkennen und von Ähnlichem, z.B. einer Birne, zu unterscheiden, wenn es vor 
einem steht. Erst klare Begriffe ermöglichen das eindeutige Identifizieren, in unse
rem Beispiel von Quitten. Klare Begriffe können dann ihrerseits entweder verworren 
oder deutlich sein. Sind sie deutlich, verfügt man, anders als bei verworrenen Be
griffen, über Kriterien ihrer Anwendung, d.h. über eine Definition. Als Beispiele für 
verworrene oder, etwas weniger pejorativ formuliert, undeutliche oder schwebende 
Begriffe führt Leibniz Farbprädikate, Gerüche und ästhetische Ausdrücke an. Nie
mand könne definieren, wie rot aussieht oder was künstlerisch gelungen ist. Die 
für Gottfried Gabriel und unsere Zwecke entscheidende Leibniz’sche Unterschei
dung ist die zwischen (nur) klaren und (nicht nur klaren, sondern auch) deutlichen 
Begriffen. Propositionales Wissen operiert mit deutlichen Begriffen, nicht-propo
sitionales mit (nur) klaren. 

Die Stärke propositionalen Wissens besteht in seiner Präzision. Der Gegenstand 
des Wissens ist deutlich bestimmt, wenn auch oft recht abstrakt, also unter Ver
nachlässigung von unzähligen Aspekten, die auch zu ihm gehören und ihn mitaus
machen. Es herrscht eine Logik der Unter- und Überordnung. Denken Sie an Be
griffsbäume, welche Lebewesen in Fische und Säugetiere etc. unterteilen, und dann 
Wale unter die Säugetiere einsortieren. Mit propositionalem Wissen geht ferner ein 
in Behauptungsform erhobener starker Anspruch auf Wahrheit und ihrer zwingen
den Begründbarkeit einher, sei diese deduktiv-apriorisch wie in der maximal ex
akten Mathematik oder induktiv-aposteriorisch wie in den weniger exakten Erfah
rungswissenschaften. 

Dem propositionalen Wissen stellt Gabriel komplementär und gleichwertig das 
nicht-propositionale Wissen zur Seite. Auch dieses ist mit einem intersubjektiven 
Anspruch verbunden, und zwar, dass man es Anderen mitteilen kann und diese es 
auch einsehen und somit teilen können. Es geht also auch beim nicht-propositiona
len Wissen um Vernunft im Gegensatz zu bloßer Machtausübung oder gar Gewalt. 
Das nicht-propositionale Wissen ist die ›andere‹ Seite der Vernunft, also ein Teil 
von ihr und nicht etwas Anderes als sie. Doch ist der intersubjektive Vernunft
anspruch beim nicht-propositionalen Wissen ›weicher‹ oder ›sensibler‹ als beim 
propositionalen Wissen. Gemäß Gabriel tritt er nicht in Behauptungsform auf, zielt 
nicht auf die Wahrheit und ihre Begründung, sondern auf eine Angemessenheit und 
ihre jeweilige Aufweisbarkeit. (Denken Sie z.B. an Kant, der in seiner Ästhetik von 
einem ›Ansinnen‹, einem Appell an unseren ›Gemeinsinn‹ spricht). 

Die Stärke des nicht-propositionalen Wissens liegt in seiner Prägnanz, was, 
wenn man an die lateinische oder englische Bedeutung von ›pr(a)egnant‹, nämlich 
schwanger, denkt, neben Treffsicherheit, auch Fülle, Plastizität und Offenheit 
beinhaltet. (Noch einmal mit Kant gesprochen, ist man veranlasst, viel zu denken.) 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Gabriel unterscheidet zwei Grundformen des nicht-propositionalen Wissens,
zum einen praktisches Wissen, das Wissen, wie man etwas macht, etwa körperliche
oder geistige Skills bzw. Kompetenzen, zum anderen das phänomenale Wissen, wie
etwas ist, wie es aussieht oder sich anfühlt (aisthesis). In beiden Bedeutungen ist das
nicht-propositionale Wissen eine Fähigkeit: Man kann etwas tun und man kann et
was auf eine bestimmte Weise spüren und auffassen.

Die Gabriel’sche Kartographie der Erkenntnisformen ist, wie ich finde, grund
solide, aber noch nicht hundertprozentig befriedigend. Meines Erachtens sollte
zum einen der Wahrheitsbegriff und mit ihm die Begriffe der Behauptung und der
Begründung, nicht für propositionales Wissen reserviert bleiben. Die Rede von
›Angemessenheit‹ und ›Anspruch auf Aufweis‹ (s.o.; Abb. 1) ist zu blass, um die
tiefen Einsichten oder eben Wahrheiten der Dichtung oder der Religion etwa zu
bezeichnen. Besser wäre es zwischen ›Aussagenwahrheit‹ und einfach nur ›Wahr
heit‹ sowie zwischen ›zwingender Begründung‹ (als Argumentation oder Beweis
und Nachweis) und einfach nur ›Begründung‹ zu unterscheiden.

Zum anderen, und das ist insbesondere für die Ethik wichtig, spielt das Gefühl
bei Gabriel als Erkenntnisform keinerlei Rolle, obwohl er nicht bestreitet, dass Li
teratur und Kunst mitunter unsere Gefühle ansprechen. Die Fähigkeit, die seiner
Meinung nach phänomenaler Erkenntnis zugrunde liegt und etwa beim Lesen von
Literatur aktiv ist, sei kognitive Empathie, also bloßes Nach- oder Einfühlen, nicht
emotionale Sympathie, also nicht eigentliches Mitfühlen. Damit wird aber eine der
Hauptquellen nicht-propositionaler Erkenntnis, unsere Emotionalität, außenvor
gelassen.

Beide Schwächen lassen sich überwinden, wenn wir auf einen älteren Text des
Dilthey-Schülers Georg Misch zurückgreifen und auf dieser Basis Gabriels Ansatz
sozusagen aufmischen. Es handelt sich bei Mischs Text um das achte und letzte Ka
pitel seines posthum 1994 erschienenen Werkes Der Aufbau der Logik auf dem Boden der
Philosophie des Lebens.

Misch gibt den Wahrheitsanspruch für diejenige Form der Erkenntnis, die Ga
briel ›nicht-propositional‹ nennt, nicht auf. Ferner macht Misch in guter phänome
nologischer Tradition das Gefühl, den Mitvollzug, das Miterleben besonders stark,
welches er dem Verstand als propositionalem Erkenntnisorgan wiederum nur polar
gegenüberstellt. Für nicht-propositionale Rede hat Misch einen schönen, positiven
Begriff. Er nennt sie ›evozierende Aussage‹, und das Gegenteil, die propositionale
Rede, ›rein diskursive Feststellung‹ (Misch 1994: 499). Eine aufschlussreiche Illus
tration des Gegensatzes hat er auch parat: Wenn die Chemiker Aussagen über Was
ser, seine Zusammensetzung als H2O und wie es sich verhält, wenn man es erhitzt
oder mit anderen Substanzen mischt, machen, sei das eben etwas ganz Anderes,
als wenn Goethe in seiner Ballade Der Fischer ›das Gefühl des Wassers‹ ausdrückt,
›das Anmutige‹, dessen Anblick uns im Sommer labt und lockt zu baden: ›Das Was
ser rauscht, das Wasser schwoll,/Netzt’ ihm den nackten Fuß;/Sein Herz wuchs ihm

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 45 

so sehnsuchtsvoll,/Wie bei der Liebsten Gruß.‹ – wobei Goethe nur ästhetisch ›ver
dichte‹, was uns allen als lebensweltliche Bedeutsamkeit des Wassers, als seine z.B. 
glitzernde Anmutung und z.B. kühlende Affordanz, bekannt ist. 

Misch artikuliert den Gegensatz zwischen rein diskursiver und evozierender Re
de auch noch als ›urteilend‹ versus ›schauend‹ und als ›cognitio circa rem‹ versus ›co
gnitio rei‹. Rein diskursive Rede treffe mit abstrakt-allgemeinen Begriffen Aussagen 
über eine Sache (›circa rem‹), evozierende Rede hingegen operiere mit Wesensbegrif
fen von der Sache selbst (›rei‹). Die Logik rein diskursiver Rede sei eine ›lineare Sub
sumtionslogik‹, was Gabriel ›Logik der Unter- und Überordnung‹ nennt, im Gegen
satz zur ›zirkulären hermeneutischen Logik‹ evozierender Rede, bei Gabriel ›Logik 
von Teil und Ganzem‹ (s.o.; Abb. 1). ›Zirkulär‹ ist hier offensichtlich nicht abwertend 
gemeint, sondern beschreibt die Vertiefung des Verständnisses in sogenannten her
meneutischen Zirkeln oder eher Spiralen. Anstatt auf Misch könnten wir uns auch 
auf Max Scheler, der ebenfalls an Dilthey anschließt, beziehen. Was Scheler ›phäno
menologische Einstellung‹ nennt, gehört als Wesensschau, etwa von Werten durch 
das Gefühl, auf die nicht-propositionale Seite der Evokation. 

In wieder anderen Diskussionskontexten – zum Beispiel auch denen der hier 
versammelten Beiträge – heißt das, was Gabriel unter ›nicht-propositional‹, Misch 
unter ›evokativ‹ und Scheler unter ›phänomenologisch‹ aufführt u.a. ›implizit‹, 
›stillschweigend‹, ›sinnlich‹, ›lebensweltlich‹, ›verstehend‹, ›intuitiv‹, ›präsentativ‹, 
›gefühlsmäßig‹, ›Vertrautheit‹, ›Kennen‹ oder ›Können‹. Der vorliegende Sammel
band Philosophische Bildung neu denken bringt im gesamten Spektrum seiner Beiträge 
noch einmal ein ganzes Füllhorn weiterer verwandter Bezeichnungen. 

3. Prinzipienethik 

Auf welche Seite des Schaubildes (Abb. 1) gehören unsere gelebte Sittlichkeit und die 
Ethik als satz- und urteilsmäßige Formulierung dieser Sittlichkeit? Oder falls die 
Ethik doch nicht ganz der einen Seite zugerechnet werden kann, auf welche Seite 
gehört sie immerhin eher? Welche Antwort ich Ihnen auf diese Frage geben möchte, 
wissen Sie schon aus meiner Vorankündigung. Ethik gehört eher auf die sinnliche, 
nicht-propositionale Seite. Daher muss Ethik mit Literatur und anderen Künsten 
kooperieren, will sie ihren Gegenstand nicht verfälschen oder verfehlen. 

Prototypen propositionaler Ethik sind die Kant’sche Ethik, in gegenwärtiger 
Form etwa die Habermas’sche Diskursethik oder die Rawls’sche Gerechtigkeits
theorie, und die utilitaristische Ethik, heutzutage etwa bei Peter Singer. 

Prototypisch propositionale Ethik funktioniert im Kern so: Man leitet das, was 
im konkreten Fall sein soll (meist deutlich verkürzt auf das, was man im konkreten 
Fall tun soll), aus einem oder mehreren Prinzipien, wie dem Kategorischen Im
perativ oder dem Nutzensummenprinzip, ab. Drei Momente lassen sich hierbei 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

unterscheiden: erstens konkrete Handlungsanweisungen, zweitens allgemeine
Prinzipien mit wohldefinierten Begriffen und drittens logische Regeln der Ab
leitung oder Deduktion. Aus den allgemeinen Prinzipien, die ganz oben in der
propositionalen Pyramide stehen, sollen mittels Schlussregeln konsequent ›top
down‹ konkrete Handlungsanweisungen ganz unten gewonnen werden. Es handelt
sich damit um einen hierarchischen Aufbau, eine systematische Theorie.

Ich möchte dies noch einmal in den Worten einer zeitgenössischen Seelenver
wandten formulieren, der schottischen Philosophin Sophie Grace Chappell. In ih
rem 2022 erschienenen Werk Epiphanies wirft Chappell den Konstrukteuren syste
matischer Moraltheorien, also propositionaler Prinzipienethiken, eine ›obsession
with simplicity‹ vor (Chappell 2022: 64):

What systematic moral theory offers is, at root, the project of building a single,
uniquely true, inferential-deductive structure of thought that explains, predicts,
and justifies as much as possible of the content of normative ethics, the first-order
moral, and does so as parsimoniously as possible. (And systematic moral theorists
characteristically think a lot is possible, though not necessarily everything (ebd.).

Mit der bei Chappell angesprochenen Sparsamkeit ist bereits das Grundproblem all
dieser Ansätze markiert. Sie vergehen sich an der Fülle unseres sittlichen Lebens, sie
lassen es an dem gebührenden Respekt für seine Vielfalt missen. Oder wie ich es in
meinem letzten Buch Das Weltbild der Igel von 2021 ausgedrückt habe: Die immense
Komplexität, welche sich auftut, wenn man praktische Ethik, etwa Naturethik be
treibt, straft

das Ansinnen Lügen, man könne all dem mit einer einzigen Theorie ›Herr‹ wer
den. In den Höhen der Theorie ist die Luft zu dünn, ist die Sprache zu blass, ist der
Abstand zum gelebten Leben zu groß, als dass man damit praktisch viel anfangen
könnte (Krebs 2021: 12).

Noch einmal anders, wiederum mit Chappell gesagt: »systematic theory involves a
kind of forcing of the issue, a kind of reluctance to let things have their natural shape,
an insistence on fitting them into a predetermined framework« (2022: 79).

Chappells eigene Alternative zur systematischen Ethik besteht in einem phä
nomenologisch-beschreibenden Ansatz, in dessen Zentrum besonders starke Wert
erfahrungen, ›Epiphanien‹, stehen. Den Begriff der Epiphanie erläutert sie über die
folgenden neun Merkmale (Chappell 2022: 8):

An epiphany is (1) an overwhelming (2) existentially significant manifestation of
(3) value in experience, (4) often sudden and surprising, (5) which feeds the psyche,
(6) which feels like it ›comes from outside‹ – it is something given, relative to which
I am a passive perceiver – (7) which teaches us something new, (8) which ›takes us

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 47 

out of ourselves‹, and (9) to which there is a natural and correct response. (At least 
one; possibly more) [Nummerierung im Zitat; A. K.]. 

Chappell beruft sich dabei u.a. auf Bernard Williams, wenn sie aus seiner Einleitung 
zu Moral Luck (1981) zitiert: 

By what right does [moral theory] legislate to the moral sentiments? The abstract 
and schematic conceptions of ›rationality‹ which are usually deployed in this con
nection do not even look as though they were relevant to the question – so soon, 
at least, as morality is seen as something whose real existence must consist in per
sonal experience and social institutions, not in sets of propositions (ebd.: X). 

Mit moralischen Gefühlen, ›moral sentiments‹, bringt Williams die Gefühlsethik als 
Alternative zur propositionalen Ethik ins Spiel. Diese vielversprechende Alternative 
möchte ich im nächsten Abschnitt weiter erkunden und starkmachen. 

4. Gefühlsethik 

Zur Gefühlsethik würde ich neben den englischen Sympathieethikern Francis 
Hutcheson, David Hume und Adam Smith, den Mitleidsethiker Arthur Schopen
hauer rechnen, den Wertethiker Max Scheler und heutzutage Martha Nussbaum, 
Charles Taylor, Bernard Williams und die feministische Care-Ethik. Als Gefühls
ethik seien damit Ansätze begriffen, welche Gefühle, insbesondere Emotionen und 
welterschließende Stimmungen, als wesentliche Quelle ethischer Einsicht angesehen 
werden. 

Dass Gefühle über ihre nicht-propositionale epistemische Kraft hinaus motiva
tional sittlich wichtig sind, im Sinne von ›Gefühlt, getan…‹, wird von so gut wie allen 
Ethikansätzen anerkannt und macht diese nicht zu gefühlsethischen Ansätzen. Mit 
der Variation auf ›Gesagt, getan…‹ will ich hervorheben, dass sich Gefühle normaler
weise auch in entsprechendem Handeln ausdrücken (und zwar eher, als dies bloße 
Worte tun). Wer z.B. Mitleid mit jemanden hat und ihm trotzdem nicht hilft, obwohl 
das leicht möglich wäre, empfindet nicht wirklich Mitleid oder tut es höchstens in 
einer defizienten, verkitschten oder sentimentalen Variante. Sittlich intakte Gefüh
le bringen uns auch zum Handeln, sie zeigen, bewähren, ja formen sich darin. 

Auch die Anerkennung der Kommunikationskraft von Gefühlen, à la ›Tränen lügen 
nicht‹, macht einen Ethikansatz noch nicht zu einem gefühlsethischen. Dass Ge
fühle oft tief aus unserem Inneren aufsteigen und offenbaren, wie wir ›ticken‹, und 
dadurch anderen Menschen, wie auch uns selbst, zeigen, woran uns wirklich liegt, 
ist vielen Ethikerinnen und Ethikern natürlich klar – und auch, dass die kommu
nikative Ehrlichkeit von Gefühlen (nur Schauspieler und Schauspielerinnen können 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Tränen willkürlich fließen lassen) von entscheidender Bedeutung ist im sittlichen
Miteinander.

Ein gefühlsethischer Ansatz im eigentlichen Sinne ist aber erst dann gegeben,
wenn neben der motivationalen und kommunikativen Kraft von Gefühlen ihre epis
temische Kraft anerkannt ist.

Voraussetzung dafür ist freilich eine kognitive oder intentionale Auffassung von
Gefühlen. Kants berühmt-berüchtigte Disqualifizierung fast aller Gefühle (mit Aus
nahme der Achtung) zu bloß blinden, passiven, launischen oder parteilichen Nei
gungen ist dabei ein, vielleicht der Stolperstein in der Geschichte der Praktischen
Philosophie. Heutzutage macht sich u.a. Martha Nussbaum für den Gefühlskogni
tivismus stark. Ihr Buch Upheavals of Thought von 2001 eröffnet sie mit dem Satz:

Emotions, I shall argue, involve judgments about important things, judgments

in which, appraising an external object as salient for our own well-being, we ac
knowledge our own neediness and incompleteness before parts of the world that
we do not fully control (Nussbaum 2001: 19).

Genauer erläutert sie diesen Punkt in ihrem Aufsatz Emotions as Judgments of Value
and Importance aus dem Jahr 2004 anhand der Emotionen Furcht und Zorn:

In order to have fear – as Aristotle already saw it – I must believe that bad events
are impending; that they are not trivially, but seriously bad; that I am not in a po
sition to ward them off; that, on the other hand, my doom is not sealed, but there
is still some uncertainty about what may befall. In order to have anger, I must have
an even more complex set of beliefs: that there has been some damage to me or to
something or someone close to me; that the damage is not trivial but significant;
that it was done by someone; that it was done willingly; that it would be right for
the perpetrator of the damage to be punished (Nussbaum 2004: 188).1

Max Scheler dürfte, ohne dass dies bisher groß wahrgenommen wird, einer der be
redtesten Vertreter des Gefühlskognitivismus und einer darauf aufbauenden Ge
fühlsethik sein. Der Berliner Sozialphilosoph Hans Joas befindet in seiner Studie
zur Entstehung der Werte (1997) sogar, dass »Scheler den vielleicht reflektiertesten und
komplexesten Versuch unternommen hat, unter postmetaphysischen Bedingungen
und basiert auf einer Phänomenologie der Gefühle eine Wertethik zu begründen
und zu entfalten« (158).

Für Scheler liegt es vor allem an der Verkennung der Natur unserer Emotiona
lität, dass ganze Zeitalter das Potential der Gefühle für die Ethik übersehen haben.
Das Leben der Gefühle sei, wie er in seinem Aufsatz Vom Sinn des Leides aus dem Jahr

1 Einen Überblick zur zeitgenössischen Gefühlstheorie bietet die von mir gemeinsam mit Aa
ron Ben-Ze’ev 2017 herausgegebene vierbändige Routledge-Edition Philosophy of Emotion.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 49 

1916 schreibt, keine »stumme, blinde Wirklichkeit von Zuständen, die sich nach der 
Regel der Kausalität in uns folgten und verbänden« (1986 [1916]: 36). Vielmehr gäbe 
es zumindest eine gewisse Klasse von Gefühlen, die im Erleben selbst 

so etwas wie einen »Sinn«, eine »Bedeutung«, durch die das Gefühl gewisse Wert

unterschiede eines Seins, eines Tuns oder eines Schicksals, das uns widerfährt, 
wiedergibt oder auch schon vor deren Eintritt antizipiert und – vorzeichnet; durch 
die es einlädt und fordert, manches zu tun (warnt und droht,) manches zu unter
lassen (ebd.). 

Als Beispiele nennt er das Ermüdungsgefühl, das Schwindelgefühl, Furcht, Hoff
nung, Scham, Appetit, Ekel und Reue: 

Im Ermüdungsgefühl liegt irgendetwas, das in der Sprache des Verstandes hieße: 
»Höre auf zu arbeiten« oder »Lege dich schlafen«. Das Schwindelgefühl am Ab
grund will sagen: »Tritt zurück.« Seine Warnung möchte uns vom Fallen retten, 
indem es uns das Phantom eines Fallens vorspiegelt, ehe wir faktisch zu fallen be
ginnen. Furcht, die uns eine mögliche Lebensschädigung als »Gefahr« anzeigt, ehe 
sie eintritt, und uns hierdurch die Flucht erleichtert; zur Tätigkeit spannende Hoff
nung, in der sich uns ein Gut verspricht, ehe wir es besitzen; Scham, in deren Ge
fühlsvollzug Leib und Seele ihren verschlossenen Eigenwert vor der Öffentlichkeit 
für das Auge des Würdigen und die Hingabe an ihn bewahren; Appetit und Ekel, in 
denen sich uns Nützlichkeit und Schädlichkeit einer Speise für die mögliche Auf
nahme in den Organismus emotional darstellen; Reue, die unsere Vergangenheit 
entlastet und uns frei zu neuem Guten macht, indem sie schmerzvoll reinigt und 
verwirft (ebd.: 36). 

Den Frauen traut Scheler übrigens mehr Gefühl und daher seiner Ansicht nach auch 
mehr Werterkenntnis und Vernunft zu als den Männern. Scheler gehört zu den we
nigen Freunden der Frauen, die es in der Geschichte der Philosophie gibt. Von Aris
toteles, Kant, Schopenhauer und Nietzsche sind wir Philosophinnen da leider etwas 
anderes, nämlich die Abwertung zu Vernunftwesen zweiter Klasse, gewöhnt. Es ist 
deshalb eine wahre Wohltat bei Scheler in seinem Artikel Zum Sinn der Frauenbewe
gung von 1913 zu lesen: 

Ja, ich bin der Überzeugung, dass es innerhalb der gesamten Geschichte keine ein
zige friedliche Bewegung gegeben hat, die eine so durchgreifende Veränderung 
aller menschlichen Verhältnisse vollziehen wird wie eine siegreiche Frauenbewe
gung (1972 [1913]: 204). 

Als mögliche Grundlage der Ethik sieht Scheler u.a. in seinem Aufsatz Vorbilder und 
Führer zwei konträre Grundhaltungen des Menschen zur Welt: Die eine ist die der 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Beherrschung des Chaos der Welt durch Arbeit und selbstgemachte Gesetze. Die
andere ist die der Demut und Ehrfurcht vor dem geordneten Kosmos der Welt. Die
erste freudlose, angstvolle oder überhebliche, aber jedenfalls der Welt gegenüber
feindseige Haltung des Hasses charakterisiert seiner Meinung nach die moderne
Zivilisation:

Nur eine Welt, die man im Kern als ›vernunft- und wertlos‹, als ›Jammertal‹ emp

findet, kann den aufs Höchste gesteigerten Antrieb zur Beherrschung erwecken,
der in der Bildung der modernen Zivilisation vorhanden ist (1986 [1911–1921]: 309).

Die zweite Haltung der Liebe zur Welt und ihrer eigenen Ordnung ist die, die er
selbst für die angemessene hält und für die er sich in seiner Gefühlsethik einsetzt.
In unserem Gefühlsleben sieht er eine Schichtung, die mit einer Rangordnung der
Werte in der Welt korreliert.

Die Schichtung unseres Gefühlslebens reiche von erstens sinnlichen Gefühlen wie
Schmerz und Wollust über zweitens vitale Gefühle wie Mattigkeit und Frische und
drittens seelische Gefühle wie Freude oder Trauer über etwas bis hin zu viertens geis
tigen Gefühlen wie Seligkeit oder Verzweiflung. Diesen Tiefenschichten des Gefühls
entspreche in der Welt eine objektive Rangordnung der Werte von erstens dem Ange
nehmen über zweitens dem Edlen und drittens dem Wahren, Schönen und Rechten bis
hin zu viertens dem Heiligen. ›Objektiv‹ bedeutet dabei nicht, dass diese Werte völlig
losgelöst vom Menschen in der Welt existierten, sondern nur, dass alle Menschen
im Gefühl über das Vermögen verfügen, diese Wertordnung übereinstimmend zu
erkennen, d.h. in der aktiven Liebe diese Werte allererst zu entdecken, im aktiven
Vorziehen und Nachsetzen von Werten ihrer verschiedenen Ranghöhe gewahr zu
werden, um sie im vergleichsweise passiven unmittelbaren Fühlen zu erleben. Das
Gefühl sei bezüglich der Werte das, was das Auge bezüglich der Farben sei und das
Ohr bezüglich der Töne. Ein Mensch ohne Gefühl sei wertblind. Der sittlich gute
Mensch habe eine Ordnung des Herzens, welche der objektiven Rangordnung der
Werte entspricht. Letztere fungiere als eine Art Polarstern. Der ordo amoris eines,
ob guten oder schlechten Menschen (oder normalerweise irgendetwas dazwischen),
liege all dem zu Grunde, was ein Mensch wahrnimmt, fühlt, denkt und tut. Wer die
se Ordnung kennt, ›habe‹ den Menschen. Bei Scheler geht es in der Ethik also mit
nichten nur um das Tun, es geht um das ganze Sein des Menschen.

Der Weg zur rechten Ordnung des Herzens führt bei Scheler vor allem über Vor
bilder, über deren Einladung zur freien Nachfolge. Das können neben realen Vor
bildern auch fiktionale Figuren aus Literatur und Film sein. Den vier Rangstufen
der Werte entsprechen bei Scheler ebenso viele Arten und Rangstufen von Vorbil
dern. Auf der ersten Ebene des Angenehmen nennt er den Künstler des Genusses (und
auf der Konsekutivebene des Nützlichen, den führenden Geist der Zivilisation, sei
es der wissenschaftliche Forscher, der Techniker oder der Wirtschaftsführer), auf

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 51 

der zweiten Ebene des Vitalen den Helden, etwa als Staatsmann oder Feldherr, auf 
der dritten Ebene des Seelischen das Genie: für die Schönheit den Künstler, für die 
Wahrheit den Weisen oder Philosophen und für die Gerechtigkeit den Gesetzgeber 
oder Richter, und auf der vierten Ebene des Geistigen den Heiligen, wobei für Scheler 
selbst der heilige Franziskus von Assisi ein strahlendes Vorbild war.2 

So weit und so knapp und grob von mir zusammengestellt die Gefühlsethik von 
Max Scheler. Eine kritische Frage stellt sich in unserem Kontext sofort: Handelt es 
sich bei der Gefühlsethik von Scheler mit ihren diversen hierarchisch geordneten 
Schichten oder Rängen nicht doch um eine eher propositionale Ethik, eine Prinzi
pienethik, eine systematische Theorie, nur mit Werten an der Spitze der Pyramide? 
Max Scheler hat sich mit dieser Frage selbst herumgeschlagen und im Vorwort zur 
ersten Auflage seines Hauptwerkes Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wert
ethik aus dem Jahre 1916 die folgende Antwort darauf gegeben: 

Es mag dort und da eine Auffassung der Phänomenologie auftauchen, nach der 
sie es nur mit je isolierten Phänomenen und Wesenheiten zu tun habe und der ge
mäß jeder »Wille zum System ein Wille zur Lüge« sei. Dieser Bilderbuchphänome

nologie weiß sich der Verfasser völlig ferne. Denn ebensoweit als die erforschba
ren Sachen der Welt selber einen systematischen Zusammenhang bilden, wäre ja 
nicht der Wille zum System ein »Wille zur Lüge«, sondern es müßte im Gegenteil 
der Wille, solch in den Dingen selbst gelegenen Systemcharakter nicht zu beach
ten, als Folge eines grundlosen »Willens‹ zur Anarchie« angesehen werden (1980 
[1916]: 10f.). 

Im vier Jahre später verfassten Vorwort zur ersten Auflage von Vom Ewigen im Men
schen unterscheidet Scheler demgemäß zwischen zwei Arten von Systemen, wobei 
die eine Art System aus der Vielfalt des Lebens erwachse und die andere Art System 
von dem auf Einfachheit erpichten Verstand gemacht sei: 

Philosophie – wie der Verfasser sie versteht – soll systematisch sein – aber ein ›Sys
tem‹ geben, das nicht auf der Deduktion aus wenigen einfachen Grundsätzen be
ruht, sondern seine Nahrung und seinen Gehalt aus der eindringenden Analyse der 
verschiedenen Gebiete des Daseins und des Geistigen immer neu erwirbt: Ein Sys
tem, das nie geschlossen wächst im Leben und durch des Lebens immer neue ge
dankenmäßige Verarbeitung. Ein System ist entweder ein Geschenk von Gnaden 

2 Setzen wir in der Ethikdidaktik neben der Schulung rationaler Argumentation und Urteils
kompetenz auch auf die epistemische Kraft von Gefühlen – nämlich für die Erschließung des 
ethischen Aufforderungscharakters einer Situation, dann gehörten Autorinnen und Autoren 
wie Scheler, Nussbaum oder Chappell neben Kant, Bentham und Mill, aber eben auch neben 
Hume und Schopenhauer, zum Kanon. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

der Fülle und Einheit der Person, die philosophiert, oder es ist ein künstliches Ge
mächte des willkürlichen Verstandes. Auf ein »System« der letzteren Arbeit wird
der Verfasser auch weiterhin verzichten (1986 [1920]: 9).

Mit der Scheler’schen Gefühlsethik liegt damit eine hochattraktive Alternative zu
der im Ethikbetrieb tonangebenden Verstandesethik vor. Wer dem Gefühl als Ver
mögen sittlicher Erkenntnis gerecht werden will, kommt an Max Scheler nicht vor
bei.

Literatur

Ben-Ze’ev, Aaron/Krebs, Angelika (Hg.) (2017), Philosophy of Emotion I-IV, London.
Chappell, Sophie Grace (2022), Epiphanies. An Ethics of Experience, Oxford.
Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin.
Joas, Hans (1997), Die Entstehung der Werte, Frankfurt a.M.
Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.
Leibniz, Gottfried Wilhelm (1966 [1684]), »Betrachtungen über die Wahrheit, die Er

kenntnis und die Ideen«, in: Ders., Fünf Schriften zu Logik und Metaphysik, Stutt
gart.

Misch, Georg (1994), Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens, Frei
burg.

Nussbaum, Martha (2001), Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cam
bridge.

Nussbaum, Martha (2004), »Emotions as Judgements of Value and Importance«, in:
Robert Solomon (Hg.), Thinking about Feeling, Oxford, S. 183–199.

Scheler, Max (1972 [1913]), »Zum Sinn der Frauenbewegung«, in: Gesammelte Werke,
III, Bonn, S. 198–211.

Scheler, Max (1980 [1913–1916]), Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik,
in: Gesammelte Werke, II, Bonn.

Scheler, Max (1986 [1916]), »Vom Sinn des Leides«, in: Gesammelte Werke, VI, Bonn, S.
36–72.

Scheler, Max (1986 [1920]), Vom Ewigen im Menschen, in: Gesammelte Werke, V, Bonn.
Scheler, Max (1986 [1911–1921]), »Vorbilder und Führer«, in: Gesammelte Werke, X,

Bonn, S. 257–344.
Williams, Bernard (1981), Moral Luck, Cambridge.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mehr als was? 

Überlegungen zu Zielen und Reichweite philosophisch- 

ethischer Bildungsprozesse im Kontext 

moderner Gesellschaften 

René Torkler 

1. Drei Fragen 

›Philosophische Bildung ist mehr!‹ – so lautete im vergangenen Jahr der Titel einer 
ambitionierten Tagung, die es sich zum Ziel gesetzt hatte, ›philosophische Bildung 
neu denken‹ und dazu verschiedenste ›Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft‹ 
erkunden zu wollen. Dem vorliegenden Beitrag, der aus einem Resümee zu dieser 
Tagung entstanden ist, soll dieses Motto als Ausgangsthese dienen, die es hier zu 
prüfen gilt. Denn tatsächlich ergeben sich aus diesem Titel gleich mehrere, auch 
ziemlich grundsätzliche Fragen, denen im Rahmen dieses Beitrags nachgegangen 
werden soll. 

Da ist (I) zunächst einmal die Frage: Mehr als was eigentlich? Was ist es für 
ein Verständnis philosophischer Bildung, von dem wir möglicherweise etwas zu 
gewohnheitsmäßig ausgehen und bei dem es ratsam sein könnte, sich nicht dar
auf zu beschränken? Wenn es so etwas gibt, dann stellt sich (II) die Frage, warum 
wir über diesen etablierten common sense hinausgehen sollten, also warum dieses 
herkömmliche Verständnis philosophischer Bildung nicht reicht. Und ich möchte 
dafür argumentieren, dass es politische Erwartungen gibt, die vor dem Hintergrund 
gesellschaftlicher Erfordernisse durchaus zu Recht an Philosophie- und Ethikunterricht 
gestellt werden und die es nahelegen, ein umfassenderes Verständnis philosophi
scher Bildung zu entwickeln, als es in vielen herkömmlichen Modellen zu finden ist. 
Zuletzt stellt sich vor dem Hintergrund des Tagungsthemas (III) die Frage: Wenn 
philosophische Bildung ›mehr‹ ist – worin könnte dieses ›mehr‹ genauer bestehen? 
Dazu mache ich im dritten Teil und im Fazit Vorschläge, die prospektiv einen 
Raum eröffnen für alternative und vielfältige Formen von und Verfahrensweisen im 
Philosophie- und Ethikunterricht. 

Damit ist die Struktur des Beitrags vorgezeichnet: Ich möchte drei Fragen stel
len und werde dazu drei Überlegungen anbieten – von denen ich hoffe, dass sie hel

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

fen werden, eine genauere Einschätzung des ambitionierten Tagungstitels zu ge
winnen.

2. Was heißt ›Philosophische Bildung‹?

In einem ersten Schritt möchte ich das ›Was‹ beleuchten, das im Tagungsmotto for
muliert wurde. Die Überlegung, die ich zu diesem ›Was‹ anzubieten habe, ist ei
gentlich eher eine Beobachtung, zu deren empirischer Absicherung man weit um
fangreichere Untersuchungen anstellen müsste, als sie im Rahmen dieses Beitrags
angeboten werden können. Dennoch hoffe ich, meine Beobachtung durch das Auf
zeigen von Ähnlichkeiten zwischen verschiedenen Positionen zur philosophischen
Bildung mindestens plausibel machen zu können.

Tatsächlich scheint es mir eine Art Mainstream-Verständnis von philosophi
scher Bildung zu geben, das sich in den verschiedenen Ansätzen der Philoso
phiedidaktik in unterschiedlichen und unterschiedlich starken Ausprägungen
wiederfinden lässt und das als gemeinsamer Nenner so klein ist, dass man kaum
darauf kommen mag, an diesem gemeinsamen Ausgangspunkt philosophiedidak
tischer Bemühungen in Theorie und Praxis rütteln zu wollen: Die meisten Modelle
philosophischer Bildung verstehen diese als ein problemorientiertes und dialogisches
Geschehen zur Überprüfung von Wahrheits- und Geltungsansprüchen und ihrer rationalen
Begründungen.

Wenn philosophische Bildungsprozesse diesem Verständnis gerecht zu werden
vermögen, scheint schon deshalb viel gewonnen zu sein, weil Philosophieunter
richt damit weit mehr erreichen würde, als manche seiner Kritiker ihm zugestehen
wollen: Im schulischen Kontext gilt Philosophie bei vielen als bloßes ›Laberfach‹
(z.B. Tiedemann 2014: 95). Man kann dieser Einschätzung und dem offensichtlich
etwas abschätzigen Begriffsgebrauch nun damit begegnen, dass man Abstrakti
onsfähigkeit als zentrales Charakteristikum und entsprechend die Fähigkeit zum
Abstrahieren als eine zentrale Zielsetzung philosophischer Bildungsprozesse stark
macht (ebd.) – und die Auffassung, dass Abstraktion ein zentrales Charakteristikum
guten Philosophieunterrichts ist, lässt sich sinnvoll kaum bezweifeln. Allerdings
ist damit noch keine Entscheidung darüber getroffen, in welcher Form Philoso
phie- und Ethikunterricht diesem Abstraktionsanliegen auf angemessene Weise
nachkommen sollte.

Zudem scheint mir die Einschätzung des Philosophie- und Ethikunterrichts als
›Laberfach‹ nicht unwesentlich mit der im Grunde plausiblen Vorstellung zu korre
spondieren, dass das Philosophieren als Tätigkeit viel damit zu tun hat, philosophische
Gespräche zu führen.

Philosophiegeschichtlich ist es bekanntlich eine ziemlich alte Überlegung, dass
das Denken den Dialog und den wechselseitigen Austausch von Gedanken braucht

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 55 

(Torkler 2021a). Den prominentesten Hinweis auf diese Verbindung finden wir 
wohl in der Person von Sokrates selbst – für den Philosophieren noch gar nichts mit 
Schreiben sondern vor allem mit dem mündlichen Austausch von Gedanken zu tun 
hat. Bekannt ist in diesem Zusammenhang auch Platons Vergleich der sokratischen 
Gesprächskunst mit der Kunst der Hebammen. Im Theaitetos erläutert Sokrates 
seine Mäeutik u.a. folgendermaßen: 

Das Wichtigste an meiner Kunst ist jedoch die Fähigkeit, mit allen Mitteln zu prü
fen, ob die Überlegung des jungen Mannes ein bloßes Trugbild und etwas Falsches 
herausgebracht hat oder etwas Lebenskräftiges und Wahres. […] [Ich darf] auf kei
nen Fall etwas Falsches durchlassen und etwas Wahres verwerfen (Platon 1981: 150bf., 
151d; Kursivierung R.T.). 

Für Sokrates ist die wichtigste Funktion des Miteinanderredens also die Überprüfung 
von Wahrheitsansprüchen. Und nicht nur das; dabei soll offenbar eine Entscheidung 
herbeigeführt werden: Das Wahre und Begründbare soll ›durchgelassen‹ werden 
und das Falsche wird ›verworfen‹. Sokrates legt hier eine Art philosophisches 
Evaluationsverfahren nahe, in dem vernünftig begründbare Auffassungen ange
nommen und nicht rational begründbare Meinungen aussortiert werden. 

Das Vorbild des Sokrates als Gesprächspartner ist in Pädagogik und Didaktik 
bekanntlich sehr einflussreich gewesen (Nelson 2002). Auch bei Gustav Heckmann 
ist »das schrittweise Sich-freimachen von Irrtum, das schrittweise Überwinden von 
Zweifel als eine Annäherung an die Wahrheit« (2002: 78) ein zentrales Motiv. Das 
Miteinanderreden dient also schon in der sokratischen Pädagogik der Überprüfung 
von Wahrheitsansprüchen – auch wenn Heckmann sich der Vorläufigkeit dieser 
Wahrheit bewusst ist und daher meist vorsichtiger davon spricht, im Gespräch 
einen Konsens anzustreben. Diese Auffassung wiederum bewegt sich mindestens 
in einer gewissen Nähe zur Konsenstheorie der Wahrheit, wie sie in der Diskurs
theorie entwickelt worden ist. Auch Jürgen Habermas geht es beim Anstreben 
idealer Diskursbedingungen letztlich darum, einen Zusammenhang zwischen 
Gesprächsbedingungen und Wahrheitsansprüchen herzustellen (Raupach-Strey 
2002). Der Sokratische Dialog und Habermas’ idealer Diskurs sind dabei nur zwei 
besonders bekannte und wirkmächtige Theoreme, die ein dialogisches Geschehen 
zur Überprüfung von Wahrheits- und Geltungsansprüchen vorschlagen und die 
zudem beide didaktisch sehr breit rezipiert worden sind. 

Einen ähnlichen Anspruch kann man auch in aktuelleren Modellen feststellen: 
Auch wer die Präkonzepte von Schüler:innen in einem Raum der Gründe thematisie
ren will, um sie zu besser begründeten Urteilen weiter zu entwickeln, bewegt sich in 
einer von Habermas vorgezeichneten Bahn und hat offensichtlich einen ähnlichen 
Anspruch vor Augen. Ob eine Behauptung als gültig anerkannt wird, entscheidet 
sich dann im »›Spiel des Gebens und Nehmens von Gründen‹, welches dadurch eine 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

besondere normative Kraft entwickelt: Die Lehrkräfte und SchülerInnen legen sich
und die Anderen auf bestimmte Thesen und Behauptungen, für die Gründe ange
geben werden können, fest« (Thein 2020: 162; Kursivierung R. T.).

Auch hier soll in einem kommunikativen Verfahren eine Entscheidung herbeige
führt werden – und zwar darüber, welche Behauptungen und Gründe als gültig an
erkannt werden können und welche nicht. Und dabei wird ebenfalls vorausgesetzt,
dass es im Kern die Mittel eines rational-argumentativen Diskurses sind, mit denen
über die in Frage stehenden Wahrheits- und Geltungsansprüche entschieden wer
den soll. Auch bei vielen anderen Autor:innen wird für den Philosophie- und Ethik
unterricht ein ›Wahrheitsanspruch‹ geltend gemacht, der das nicht suspendierbare
Telos des Unterrichtsgeschehens zu sein habe (Tiedemann 2016: 1).

Nun soll hier keineswegs bestritten werden, dass die Philosophie und in der Fol
ge auch die philosophische Bildung sich mit rationalen Begründungen von Wahr
heits- und Geltungsansprüchen auseinander zu setzen hat. Und dass der rational- 
argumentative Diskurs dafür das natürliche Medium des Philosophie- und Ethik
unterrichts ist und bleiben sollte, ist in der Philosophiedidaktik aus guten Gründen
ein weit verbreiteter Konsens. Dennoch kann man sich fragen, ob Philosophie- und
Ethikunterricht nicht mindestens auch Ziele verfolgt, bei denen diese Form des Wahr
heitsanspruchs und auch das Verfahren rationaler Argumentation an der Sache vor
beigehen.

3. Was wird (zu Recht) von philosophischer Bildung erwartet?

Was könnten das für Bildungsanliegen sein, bei denen das Verfahren rational-ar
gumentativer Auseinandersetzung mit Wahrheits- und Geltungsansprüchen nicht
hinreichen sollte, um das Anliegen philosophischer Bildungsprozesse vollständig
abzubilden? Die These, die ich in Verbindung mit dieser Frage aufstellen möchte, ist
die folgende: Der rational-argumentative Diskurs reicht als Modell philosophisch-ethischer
Lern- und Bildungsprozesse in der Schule nicht aus, weil die Welt eine sehr unübersichtliche
Angelegenheit ist – in der Bildungsprozesse für Orientierung sorgen sollten.

Robert Spaemann hat einmal darauf hingewiesen, dass Bildung immer im Zu
sammenhang gedacht werden muss mit der irreduziblen Perspektivität der Welt.
Bildung bedeute,

daß wir wissen: es gibt außer uns noch andere Mittelpunkte der Welt und andere
Perspektiven auf sie. Andere sind nicht nur Teil meiner Welt, ich bin auch Teil der
ihren. Gebildet ist, wen es interessiert, wie die Welt aus anderen Augen aussieht,
und wer gelernt hat, das eigene Blickfeld auf diese Weise zu erweitern (Spaemann

1994: 512).

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 57 

Wer diesem Gedanken etwas abgewinnen kann, dem werden möglicherweise erste 
Zweifel kommen, ob es der philosophischen Bildung wirklich in erster Linie dar
um gehen kann, über erhobene Wahrheits- und Geltungsansprüche zu entscheiden 
– oder nicht vielmehr darum, andere Perspektiven auf die Welt kennenzulernen und 
zu verstehen. Denn nur so wird man in der Lage sein, mit der Unübersichtlichkeit 
der Welt angemessen umzugehen. Freilich könnten sich Philosophie- und Ethik
lehrer:innen auch mit dem Ziel zufrieden geben, dass Schüler:innen schlüssig ar
gumentieren lernen, damit sie gute von schlechten Begründungen unterscheiden 
können – um so die Überzeugung nahezulegen, dass Selbst- und Weltdeutungen, 
die sich argumentativ schlüssig begründen lassen, solchen vorzuziehen sind, bei 
denen dies nicht in gleicher Weise der Fall ist. Doch mit Blick auf die in modernen 
Gesellschaften notwendigen Vorgänge der Vermittlung zwischen vielfältigen Welt
deutungen lässt sich die Frage stellen, ob hier neben der Fähigkeit, rational besser 
begründbare Geltungsansprüche von schlechter begründbaren zu unterscheiden, 
nicht vor allem eine Fähigkeit gegenseitigen Verstehens gefragt ist. Und dieser Anspruch 
lässt sich selbst nicht vollständig in argumentative Fähigkeiten übersetzen. 

Das Papier Zur Situation des Ethikunterrichts in Deutschland der Kultusminister
konferenz aus dem Jahre 2008 scheint diesen Umstand (bei aller ansonsten notwen
digen Kritik an dieser Publikation) durchaus vor Augen zu haben. Dort heißt es: 

Im Fach Ethik soll [ein] kritisches Verständnis für die in der Gesellschaft wirksa
men Wertvorstellungen und Normen sowie der Zugang zu philosophischen, welt
anschaulichen und religiösen Fragestellungen eröffnet werden […]. Der Ethikunter
richt berücksichtigt die Pluralität der Bekenntnisse und Weltanschauungen. Dies 
geschieht in Dialog und Auseinandersetzung mit den in unserer Gesellschaft wirk
samen Überzeugungen und Traditionen. Daraus sollen auf dem Wege der Begrün
dung und Reflexion tragfähige Orientierungen für Denken und Handeln gewon
nen werden (KMK 2008: 8; Kursivierung R.T.). 

Hier soll es in einem grundlegenden ersten Schritt offenbar gerade noch nicht um 
eine Form rationaler Argumentation oder um die Begründung von Wahrheitsan
sprüchen gehen, sondern zunächst um ein Verständnis der gesellschaftlich vorfindli
chen kulturellen Pluralität, wovon ausgehend die Lernenden eine Fähigkeit zur Ori
entierung in modernen Gesellschaften entwickeln sollen. Angesichts der Komplexi
tät moderner Gesellschaften darf dieses Anliegen wohl als ein sinnvoller Anspruch 
an Ethik- und auch Philosophieunterricht gelten, dessen gesellschaftlich orientie
rende Bedeutung ebenso in der Fachdidaktik nicht selten hervorgeheben worden 
ist. Wo verschiedenste Formen von Selbst- und Weltdeutungen sowie korrespondie
rende Optionen der Lebensführung unvermittelt aufeinandertreffen, ist zunächst 
ein Verstehen der gesellschaftlich vorfindlichen Positionen erforderlich, bevor dann 
in einem zweiten Schritt argumentierend abgewogen und beurteilt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Dafür müssen dann natürlich Gründe und Gegengründe ausgetauscht wer
den. Und natürlich sollte es am Ende darum gehen, dass die Teilnehmer:innen
dieses Prozesses für sich Alternativen abwägen und zu begründeten Entscheidun
gen kommen. Auch die Frage, welche Wahrheits- oder Geltungsansprüche zu Recht
bestehen, kann und muss dabei gestellt werden. Aber zum einen setzt die argumen
tative Auseinandersetzung mit den verschiedenen, gesellschaftlich vorfindlichen
Formen von Lebensführung eben fundierte Verstehensprozesse voraus. Und zum
anderen wäre es ein fragwürdiges Verständnis von Urteilskraft und zudem ein
grundsätzlich verfehlter Anspruch an didaktische Prozesse, zu meinen, dass diese
auf argumentativem Wege Entscheidungen herbeiführen oder gar dazu anleiten
könnten, Orientierungsprobleme mit Wahrheitsanspruch zu lösen. Überhaupt kann
man sich fragen, ob der in dem Papier angedeutete Verständigungsprozess auf
Wahrheit abzielt und nicht vielmehr auf eine Form von intersubjektiver Verständi
gung, die für den oder die Einzelne auch dann orientierend sein kann, wenn der
Prozess insgesamt im Dissens verbleibt und nicht auf eine übergreifende Wahrheit
hinausläuft.

Hannah Arendt hat dies immer wieder für Prozesse politischer Deliberation her
ausgestellt und ich denke, dass viele ihrer Überlegungen sich in ähnlicher Weise
auch für die Reflexion von Bildungsprozessen eignen: Der Anspruch auf Wahrheit
führt an der (Pluralität der) Welt nicht selten vorbei und ist für viele der Orien
tierungsbedürfnisse, die wir in der Welt haben, nicht wirklich einlösbar. Gerade
im gesellschaftlich-politischen Bereich, wo es um freie Meinungsbildung geht, wä
re es bei vielen Fragen schlicht ein Kategorienfehler, einen Wahrheitsanspruch er
heben zu wollen. In der politischen Öffentlichkeit sind wir immer mit einer irre
duziblen Vielheit an Positionen konfrontiert. Arendt war der Auffassung, dass es
der Freiheitlichkeit politischer Verständigungsprozesse widersprechen würde, die
Pluralität der Menschen unter die eine Wahrheit zwingen zu wollen. Sie hielt diesen
Anspruch auf einer grundlegenden Ebene für verfehlt, weil er etwas Despotisches
an sich hat, das mit dem in politischen Zusammenhängen nicht suspendierbaren
Anspruch auf Freiheitlichkeit unvereinbar ist: »Jede Wahrheit erhebt den Anspruch
zwingender Gültigkeit […]. Vom Standpunkt der Politik gesehen ist Wahrheit despo
tisch« (Arendt 2016: 340f.).

Der Wahrheitsanspruch war für Arendt deshalb grundsätzlich unpolitisch: Po
litik kennt nie nur die eine monolithische Version der Wahrheit, sondern immer
ganz viele Perspektiven auf den gleichen Zusammenhang, die sich alle voneinander
unterscheiden. Durch diese Pluralität verschiedener Perspektiven ist die Welt eine
ziemlich unübersichtliche Angelegenheit. Die Herausforderung besteht nun gerade
darin, diese Pluralität der Perspektiven sichtbar zu machen und in der politischen
Meinungsbildung angemessen zu berücksichtigen. Und eine von Arendts zentralen
Fragen zielte genau darauf: Wie kann es gelingen, diese vielen Perspektiven ›unter

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 59 

einen Hut‹ zu bekommen, ohne sie mit einer für verbindlich erklärten Wahrheit auf 
eine einzige – ›wahre‹ – Perspektive zu verpflichten? 

Das Vermögen, das für Arendt hier die zentrale Rolle spielt, ist die Einbildungs
kraft. Einbildungskraft im Sinne von Imaginationsfähigkeit ist notwendig, um sich 
vorstellen zu können, wie die Welt für die anderen aussieht. Imaginationsfähigkeit er
möglicht es, dass wir uns die Meinungen und Perspektiven der Anderen vor Augen 
führen. Sie macht uns die Weltsicht dieser Anderen präsent – und darum spricht 
Arendt auch von einem Repräsentationsvermögen: »Die Einbildungskraft […] ist das 
Vermögen, das gegenwärtig zu machen, was abwesend ist, das Vermögen der Re
präsentation« (1985: 104). 

Diese Imaginationsfähigkeit wird immer da benötigt, wo es darum geht, sich in 
die Perspektive Anderer hineinversetzen zu können. Die Einbildungskraft ermög
licht uns also die Option eines Perspektivenwechsels – und ohne diese Fähigkeit 
kann es kaum gelingen, sich in der etwas unübersichtlichen Pluralität der Welt ei
ne fundierte Meinung zu bilden. Ohne diesen ersten Schritt – Arendt nennt diesen 
Schritt die »Operation der Einbildung« (Arendt 1985: 92) – könnten wir kaum ab
gewogen und informiert urteilen, weil wir ohne Repräsentation der Anderen nur 
unsere eigene Sichtweise kennen würden. Auf Basis der eigenen Perspektive allein 
könnten wir die Meinungspluralität in der Welt aber eben nicht angemessen berück
sichtigen. Wir könnten dann nämlich nicht dem Umstand gerecht werden, dass es 
neben uns ›noch andere Mittelpunkte der Welt‹ (s.o.) gibt, die grundsätzlich genau
so berechtigte Weltperspektiven darstellen wie unsere eigene. Politisches Urteilen 
verläuft darum Arendt zufolge stets in zwei Etappen: Der Operation der Einbildung 
und der anschließenden Operation der Reflexion. Sie selbst gibt dafür folgendes 
Beispiel: 

Nehmen wir an, ich schaue auf ein bestimmtes Wohnhaus in einem Slum und neh
me in diesem Gebäude die allgemeine Vorstellung wahr, die es nicht direkt sicht
bar macht: die Vorstellung von Armut und Elend. Ich komme zu dieser Vorstellung, 
indem ich mir vergegenwärtige, wie ich mich fühlte, wenn ich dort leben müßte, 
das heißt, ich versuche an der Stelle eines Slum-Bewohners zu denken. Das Urteil, 
das ich fälle, wird keineswegs notwendigerweise dasselbe sein wie das der dort 
Lebenden, welche gegenüber ihrer Lebenssituation mit der Zeit durch Hoffnungs
losigkeit stumpf geworden sein mögen, doch wird es ein hervorragendes Beispiel 
für mein weiteres Urteil in diesen Angelegenheiten werden (Arendt 2003: 142). 

Politisch zu denken heißt für Arendt immer, mit der Unübersichtlichkeit der Welt 
zu rechnen und die Perspektiven der anderen in der Welt mit zu berücksichtigen; ihre 
Meinungen mit zu repräsentieren. Und in genau diesem Sinne ist politisches Den
ken repräsentativ. Ohne dass ich mir die Perspektive des besagten Slum-Bewohners 
(in einer Operation der Einbildung) vergegenwärtige, kann ich über Angelegenhei

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

ten, die auch seine Situation betreffen, kein reflektiertes Urteil fällen. Arendt geht
es dabei weder um Mitleid noch um Perspektivübernahme, sondern darum, im eige
nen Urteil möglichst viele relevante Perspektiven zu berücksichtigen. Diese Form der Ur
teilsbildung hat Arendt unter Rückgriff auf Kant auch als eine Erweiterung der eigenen
Denkungsart beschrieben: In der Urteilsbildung geht es darum, zu einem »allgemei
nen Standpunkte« zu gelangen, indem man von der eigenen Perspektive abstrahiert
und »sich in den Standpunkt anderer versetzt« (Kant 1996: A 157/B 159).

Dabei werden wir nie alle relevanten Meinungen und Perspektiven berücksich
tigen können. Und wir werden auf diesem Wege auch nie bei einer abschließenden
Wahrheit ankommen; repräsentatives Denken bleibt letztlich perspektivisch – egal
wie viele Perspektiven man sich dabei präsent macht. Aber je mehr Perspektiven ich mir
vergegenwärtige, je mehr ich meine Denkungsart erweitere, desto weniger urteile ich
nur aus meiner persönlichen Privatperspektive heraus und desto allgemeiner wird
mein Urteil ausfallen. Arendt selbst geht es dabei freilich im Kern um die politische
Meinungsbildung und Urteilsfähigkeit.

Diese Einbildungskraft im Sinne von Imaginationsfähigkeit benötigen wir je
doch keineswegs nur in politischen Zusammenhängen. Wenn Spaemann Recht hat
und es in Bildungsprozessen darum geht, zu verstehen, dass es ›außer uns noch an
dere Mittelpunkte der Welt und andere Perspektiven auf sie‹ gibt, dann ist die Ein
bildungskraft in Bildungsprozessen immer beteiligt.

Darauf haben neben Arendt auch so unterschiedliche Autor:innen wie Martha
Nussbaum, Paul Ricœur oder Richard Rorty immer wieder hingewiesen: Einbil
dungskraft oder Imaginationsfähigkeit ist das Vermögen, das wir brauchen, um
uns vorstellen zu können, wie die Welt für die anderen aussehen könnte: »This means the
ability to think what it might be like to be in the shoes of a person different from
oneself […]« (Nussbaum 1997: 10f.). Davon müssen wir eine Ahnung haben, wenn
wir uns in einer unübersichtlichen Welt orientieren wollen. Und das war genau
das Anliegen, das in dem vorhin zitierten KMK-Papier als philosophisch-ethisches
Bildungsziel zu Recht eine Rolle spielte: Sich Orientierung verschaffen in einer von
Pluralität geprägten Welt.

Es reicht daher nicht, Philosophie- und Ethikunterricht am Modell von Prozes
sen zu verstehen, die auf die argumentative Überprüfung von Wahrheits- und Gel
tungsansprüchen ausgelegt sind. Gefragt ist vielmehr ein Zugriff des verstehenden
Umgangs mit gesellschaftlicher Pluralität und ein bestimmter Modus der Kommu
nikation.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 61 

4. Warum und wie sollte das Verständnis philosophischer Bildung 
erweitert werden? 

Hier wären wir nun also tatsächlich bei der Frage angelangt, worin das ›Mehr‹ be
stehen könnte, das philosophische Bildung laut der Eingangsthese ist. Ausgehend 
von der Einschätzung, dass der rational-argumentative Diskurs als alleiniges Modell 
philosophisch-ethischer Lern- und Bildungsprozesse in der Schule nicht ausreicht, 
möchte ich dafür plädieren, dass der Philosophie- und Ethikunterricht ein Gespräch 
anstreben sollte, das wirklich auf Wechselseitigkeit angelegt ist. 

Dabei beziehe ich mich auf einen Gedanken von Hans Joas, den ich auch hier 
kurz skizzieren möchte.1 Wenn wir uns mit Kommunikationsprozessen in moder
nen Gesellschaften befassen, sind wir immer mit der Tatsache konfrontiert, dass 
wir es mit einer großen Vielfalt an Überzeugungen und Traditionen zu tun haben, 
die das Denken und Handeln von Menschen bestimmen. Wir können nun in einem 
Habermas’schen Sinne versuchen, alle Beteiligten auf die Standards eines rational- 
argumentativen Diskurses zu verpflichten – und viele Modelle philosophischer Bil
dung scheinen mir genau das anzustreben. Weltanschauliche Auffassungen und Po
sitionen müssten dann in einem formalen Sinne als Argumente reformuliert werden 
können, um in diesem Diskurs Geltung beanspruchen zu dürfen (Habermas 2005: 
134ff.). 

Joas gesteht zu, dass der rational-argumentative Diskurs Habermas’scher 
Prägung eine der elaboriertesten und konsistentesten gegenwärtigen Theorien ge
sellschaftlicher Kommunikation überhaupt darstellt (Joas 2008: 89). Er macht darin 
aber auch eine Reihe von Schwächen und blinden Flecken aus (Joas 1999: 274–284). 
Mit Blick auf unseren Zusammenhang besteht das Problem nicht zuletzt darin, dass 
es bei vielen der ›in unserer Gesellschaft wirksamen Überzeugungen und Traditio
nen‹, die oben im genannten KMK-Papier angesprochen werden, gar nicht ohne 
Weiteres möglich ist, sie als Argumente in einem logischen Sinne zu formulieren, 
ohne sie in ihrem Gehalt extrem zu verändern oder zu verkürzen (Joas 2006: 20f.). 
Nicht alles, wovon Menschen überzeugt sind und was ihnen Orientierung gibt, ist 
in einem formalen Sinne als Argument rekonstruierbar. Das gilt übrigens nicht nur 
für viele religiös oder kulturell geprägte Lebenshaltungen, sondern auch für viele 
säkulare Konzepte guten Lebens. Menschen lassen sich in ihrem Leben de facto nicht 
ausschließlich von der Kraft des besseren Arguments in einem idealen Diskurs 
leiten. Und das ist ein Umstand, mit dem gerade der Philosophie- und Ethikunter
richt lernen muss, angemessen umzugehen. Die Wertentscheidungen, die unser 

1 Ich habe diese Überlegung etwas ausführlicher bereits andernorts (Torkler 2024b) mit Blick 
auf das Verhältnis religiös-säkularer Verständigungsprozesse im Philosophie- und Ethikun
terricht angestellt und beziehe mich im Folgenden auf die dort formulierten didaktischen 
Implikationen von Joas’ Theorem der Wertegeneralisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Leben bestimmen, treffen wir nicht selten aus konkreten, autobiographisch, kul
turell und historisch geprägten Zusammenhängen heraus. Manche der tatsächlich
wirksamen Werthaltungen einzelner Diskursteilnehmer:innen würden mit der
Verpflichtung auf einen rational-argumentativen Diskurs also möglicherweise
sogar ausgeschlossen.

Nun kann es dafür natürlich gute Gründe geben. Indem wir Positionen ausschlie
ßen, weil sie theoretisch bestimmten Rationalitätsstandards nicht genügen, wür
den wir uns aber de facto eben weniger um ein Verständnis gesellschaftlicher Plura
lität bemühen. Die Verpflichtung auf einen rational-argumentativen Diskurs wird
die gesellschaftliche Pluralität eher reduzieren, als dass sie zum Verstehen oder gar
zur Berücksichtigung der Vielfalt möglicher Überzeugungen und Traditionen bei
trägt.Wir würden uns die Welt also eigentlich übersichtlicher machen, indem wir
Positionen ausschließen, bevor wir sie hinreichend verstanden hatten – und damit
gewissermaßen den zweiten Schritt vor dem ersten tun.

Die Alternative, die Joas dem Habermas’schen Diskurs entgegenhält, ist das von
Talcott Parsons entwickelte Verfahren der Wertegeneralisierung. Dieses Verfahren
hält er mit Blick auf innergesellschaftliche Verständigungsprozesse insgesamt für
geeigneter als das Modell eines idealen Diskurses. Die Generalisierung besteht darin,
›value-patterns‹ zu identifizieren, die die verschiedenen Traditionen und Selbstver
ständnisse innerhalb einer Gesellschaft prägen und die möglichst generell sind in
dem Sinne, dass sie einen wichtigen Beitrag zur Kohäsion und Selbstidentifikation
der jeweiligen Gesellschaft leisten (Parsons 1977: 307ff.).

Wenn man Parsons Konzept der Wertegeneralisierung wie Joas als strukturge
bendes Modell gesellschaftlicher Kommunikationsprozesse liest, so ergeben sich si
gnifikante Ähnlichkeiten mit John Rawls’ Konzept eines ›überlappenden Konsenses‹
(2003: 219ff.) – allerdings mit wesentlichen Unterschieden: Zum einen kommt es mit
den Wertmustern, die die Pluralität moderner Gesellschaften »durchziehen« (Par
sons 1977: 308), zwar zu etwas, das einem Überlappen durchaus ähnlich ist. Joas zu
folge gleicht diese Nähe aber eher einer Konvergenz als einem Konsens. Zum anderen
geht es ihm nicht um die Feststellung eines statisch gedachten Überlappungsbere
iches, sondern um einen dialogischen Prozess wechselseitiger Modifikation:

»not a full consensus, but a dynamic mutual modification and stimulation toward
renewal of one’s own tradition […], and it is not restricted to a communication

about constitutional or political principles that leaves the deeper layers of these
value systems or traditions unaffected« (Joas 2008: 94).

Nach Joas sollte im Zentrum gesellschaftlicher Verständigungsprozesse also nicht
der Versuch stehen, einen Konsens zu erzeugen, der als Ergebnis dieses Prozesses
für verbindlich erklärt werden könnte. Es geht ihm vielmehr um einen Gesprächsmo
dus, der wirkliche Gegenseitigkeit gewährleistet und der der wechselseitigen Neu

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 63 

interpretation anderer sowie der jeweils eigenen Traditionen, Haltungen und Über
zeugungen angemessen Raum gibt – was für eine wirkliche Verständigung innerhalb 
pluraler Gesellschaften unbedingt erforderlich ist. 

Wir brauchen uns an dieser Stelle nicht mit der Frage auseinanderzusetzen, in
wieweit Joas’ Interpretation Parsons’ ursprüngliche Intention angemessen abbildet 
oder ob sie an dieser möglicherweise vorbeigeht. Der Gedanke eines Gegenseitigkeit 
gewährleistenden Gesprächsmodus ist mit Blick auf eine Didaktik des Philosophie- und 
Ethikunterrichts für moderne Gesellschaften in hohem Maße instruktiv und dar
um interessieren mich an dieser Stelle vor allem die Implikationen für die gesell
schaftliche Kommunikation über Überzeugungen und Werthaltungen, die Joas aus 
dem Verfahren der Wertegeneralisierung ableitet. Und er zieht für solche Kommu
nikationsprozesse vor allem drei Konsequenzen, mit denen auch die philosophische 
Bildung umgehen muss und denen zu begegnen für jeden Philosophie- und Ethik
unterricht der oben skizzierten Ausrichtung zumindest eine Herausforderung sein 
dürfte: 

Erstens: »When we talk about values, a strongly affectual dimension comes in« (ebd.: 
90). Die Kommunikation über menschliche Grundüberzeugungen ist immer mit ei
ner starken affektiven Dimension verbunden, die von einem rational-argumentati
ven Diskurs nicht oder nicht hinreichend adressiert wird. 

Zweitens: Das mit Weltsichten und Werthaltungen verbundene »basic feeling 
of certainty is [not] shattered by [its] falsification« (ebd.). Die Bindekraft menschlicher 
Grundüberzeugungen beruht in der Regel nicht zuallererst auf empirischen oder 
quasi-empirischen Fakten. Und darum sind Überzeugungen durch die Falsifikation 
solcher Fakten genauso wenig zu erschüttern wie durch formale Argumente. Für 
Kommunikationsprozesse hat dies Joas zufolge regelmäßig die Konsequenz, dass 
rational begründete Zweifel an menschlichen Grundüberzeugungen tendenziell 
nicht dazu führen werden, die Glaubwürdigkeit der Überzeugungen in Zweifel zu 
ziehen, sondern den Sprecher, der diese Zweifel vorträgt. 

Und drittens haben wir »the necessary narrativity of a communication about values« 
(ebd.: 91) zu berücksichtigen: Letztlich wurzeln die grundlegenden Überzeugungen 
von Menschen stets in narrativen Zusammenhängen, ohne die sie weder verständ
lich zu machen noch zu verändern sind: 

»Biographical, historical, and mythological narration in this sense are not just a 
matter of illustration for didactic purposes, but a necessary part of our self-under
standing and of our communication about values« (ebd.). 

In fachdidaktischer Perspektive stellt sich nun die Frage: Was folgt daraus für Un
terrichtsprozesse? 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

5. Didaktische Implikationen für Bildungsprozesse
im Philosophie- und Ethikunterricht

Wenn man aus Joas’ Interpretation von Parsons Modell der Wertegeneralisierung et
was für die Kommunikation über Werthaltungen und Überzeugungen lernen kann,
dann kann man daraus möglicherweise auch etwas darüber lernen, wie man im Phi
losophie- und Ethikunterricht mit gesellschaftlicher Pluralität umgehen sollte. Und
damit wären wir schließlich bei den didaktischen Implikationen angelangt, die sich
aus alledem ergeben.

Ausgehend von den drei genannten Aspekten gesellschaftlicher Kommunikati
on lassen sich am Ende drei solcher Implikationen andeuten:

1) Philosophie- und Ethikunterricht muss einen wirksamen Beitrag zur Gefühlsbildung leis
ten. Wenn es zutrifft, dass jede Auseinandersetzung über grundlegende Lebens
überzeugungen, Welthaltungen und andere Aspekte der Selbst- und Weltdeu
tungen, die uns in der Pluralität moderner Gesellschaften begegnen, nie auf ei
ner rationalen Ebene allein vor sich geht, sondern immer auch starke emotiona
le Bindungen mit berührt, wird Philosophie- und Ethikunterricht diesem Um
stand in einer angemessenen Form begegnen müssen. Es gilt daher, eine kogni
tive Verengung des Unterrichts zu vermeiden und Gefühlsbildung als ein elemen
tares Element philosophischer Bildung ernst zu nehmen.
Ohne Frage ist und bleibt die Einübung begrifflich-argumentativer Verfah
ren im Kontext menschlicher Welt- und Selbstdeutung das genuine Anliegen
des Philosophie- und Ethikunterrichts. Wenn wir philosophischer Bildung
aber auch eine Bedeutung für die Orientierungsfähigkeit junger Menschen
innerhalb pluraler Gesellschaften und damit auch für ihre Entwicklung hin zu
kommunikations- und partizipationsfähigen Bürger:innen zuschreiben wollen,
dann wäre die Ausrichtung auf das Argumentierenlernen allein für dieses An
liegen offensichtlich zu wenig. Um mit der Vielfalt in modernen Gesellschaften
angemessen umgehen zu können, bedarf es über die Argumentationskom
petenz hinaus auch verschiedener emotionaler Fähigkeiten wie der Fähigkeit
zur Einfühlung, zur Imagination und zum Perspektivenwechsel (Nussbaum
1997: 10ff., 85–112), aber auch zur Ambiguitätstoleranz (Bauer 2018). Hier wird
Philosophie- und Ethikunterricht über die begrifflich-argumentative Ebene
hinaus tätig werden – oder er wird seine Zielsetzung insgesamt enger fassen
müssen.

2) Philosophie- und Ethikunterricht muss auf gegenseitige Verständigung abzielen und
dafür angemessene Verfahren und Methoden bereitstellen. Auch Joas’ Überlegung,
dass das Sicherheitsgefühl, das sich für Menschen mit ihren Weltsichten und
Werthaltungen verbindet, durch argumentative Falsifikationsversuche nur sehr
schwer zu erschüttern ist, wird für den Philosophie- und Ethikunterricht zur

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 65 

Herausforderung: Wenn Joas recht hat mit der Einschätzung, dass die Zweifel, 
die solche ›Erschütterungsversuche‹ freisetzen, sich oft weniger gegen die zu 
erschütternde (weil argumentativ möglicherweise nicht haltbare) Selbst- oder 
Weltdeutung richten, sondern eher gegen die Initiator:innen dieser Erschüt
terung (in der Regel: die Philosophielehrerin oder den Ethiklehrer), kann dies 
nicht im Sinne eines Unterrichts sein, der auf gegenseitiges Verstehen und 
Vermittlung innerhalb gesellschaftlicher Pluralität abzielt. Philosophie- und 
Ethikunterricht sollte daher nicht als eine Instanz verstanden werden, die die 
Pluralität kulturell und religiös gefärbter Selbst- und Weltdeutungsansätze, die 
Schüler:innen in den Unterricht mitbringen, einer argumentativen Evaluation 
unterzieht, um daraufhin diejenigen auszusortieren, die dieser Überprüfung 
nicht hinreichend gerecht werden. 
Ohne Frage gibt es Positionen, die sich als Formen personenbezogener Men
schenfeindlichkeit für jede Form unterrichtlicher Interaktion grundsätzlich dis
qualifizieren – und das gilt für den Philosophie- und Ethikunterricht wie für alle 
anderen Fächer auch. Und natürlich muss die Überprüfung der argumentati
ven Schlüssigkeit solcher Positionen stets eine zentrale Rolle spielen. Da es aber 
vielfach um tief verankerte Haltungen und Grundüberzeugungen geht, die von 
anwesenden Schüler:innen möglicherweise tatsächlich vertreten werden, wä
re eine auf einer Rationalitätsprüfung gründende Einteilung in zulässige und 
nicht-zulässige Positionen hier weder angemessen noch ist sie hilfreich, um ei
ne Transformation entsprechender Haltungen zu erreichen. Philosophische Bil
dung muss hier offensichtlich mehr leisten als gut zu argumentieren. 
Wenn Joas Recht hat mit der Auffassung, dass rational begründete Zweifel an 
Überzeugungen und Werthaltungen tendenziell nicht dazu führen werden, 
dass die Überzeugungen in Zweifel gezogen werden, sondern der oder die Spre
cher:in, von dem oder der diese Zweifel vorgetragen werden, dann hat das 
massive Auswirkungen für das Selbstverständnis des Unterrichts und seiner 
Lehrkräfte. Philosophische Bildung kann hier letztlich nur Angebote machen, 
die Lernenden helfen können, ihnen ihre eigene Perspektive zu spiegeln, sie 
auszudifferenzieren und mögliche Alternativen dazu aufzeigen, unter deren 
Eindruck Lernende dann ggf. selbst eine Umorientierung vornehmen. Und es 
spricht Einiges dafür, dass diese Angebote sich nicht auf das Verfahren einer 
rational-argumentativen Evaluation beschränken sollten. Vor allem kann ei
ne angemessene unterrichtliche Auseinandersetzung mit den authentischen 
Werthaltungen von Schüler:innen nur dann gelingen, wenn sie in einem Mo
dus respektvoller gegenseitiger Verständigung im bei Joas geforderten Sinne 
geschieht. Es braucht also eine Form der Auseinandersetzung, bei der die 
verschiedenen gesellschaftlich (und damit auch bei Schüler:innen) wirksamen 
Orientierungsweisen ernst genommen und miteinander in ein Gespräch ge
bracht werden, das Konvergenzen zwischen ihnen sichtbar macht, ohne ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Differenzen zu verwischen oder Weltzugänge bloß auf das zu reduzieren, was
an ihnen formalisierbar ist.

3) Philosophie- und Ethikunterricht muss Fähigkeiten fördern, die Lernenden
Orientierung im Kontext gesellschaftlicher Pluralität ermöglichen. Wenn
das Ziel gegenseitiger Verständigung in einer pluralen Gesellschaft keine leere
Phrase sein soll, so muss Philosophie- und Ethikunterricht einen Beitrag leisten
zum Verstehen gesellschaftlicher Vielfalt. Dafür bedarf es notwendigerweise
der Fähigkeit, die symbolischen und narrativen Kontexte der gesellschaftlich
wirksamen Überzeugungen und Traditionen angemessen zu interpretieren
und zu deuten (Joas 2006: 20f.) – und das kann letztlich nicht nur heißen, sie
auf dem Wege der Formalisierung in philosophische Argumente zu transfor
mieren. Damit auch hier kein Missverständnis entsteht: Das sollte oder kann
philosophische Bildung natürlich auch tun. Aber wenn philosophische Bildung
tatsächlich ›mehr‹ ist, dann geht es ihr eben nicht nur um Argumentieren- 
lernen, sondern genauso auch um ein Erzählenlernen und um die Fähigkeit,
Erzählungen angemessen zu deuten und zur Erzählung des eigenen Lebens
ins Verhältnis zu setzen (Torkler 2021b). Das schließt explizit die kritische Fä
higkeit mit ein, auch das manipulative Potenzial gesellschaftlicher, politischer
oder religiöser Orientierungserzählungen zu dechiffrieren (Torkler 2024a).
Vor allem kann der Umgang mit narrativen und symbolischen Strukturen
produktiv sein für die Entwicklung von Einbildungskraft und Imaginations
fähigkeit. Wir lernen im Umgang mit Erzählungen immer auch, besser zu
verstehen, wie die Welt für andere aussieht (Torkler 2018). Auf diese Funktion
von Kunst, Literatur und anderen narrativen Medien haben Nussbaum und
viele andere immer wieder hingewiesen und ein pluralitätsorientierter Philoso
phie- und Ethikunterricht sollte bestrebt sein, seine Vorgehensweisen in dieser
Richtung auszuschöpfen.

Es kann am Ende natürlich nicht darum gehen, die Bedeutung von Gefühlsbildung
oder Imaginationsfähigkeit für die philosophische Bildung gegen das argumenta
tive Problemlösen auszuspielen. In einer umfassenden philosophischen Bildung
muss beides seinen Platz haben. Richard Rorty hat zu Recht einmal bemerkt:

»Wären wir […] allein zur imaginativen Neubeschreibung fähig, dann lebten wir
noch heute in Höhlen. […] Glücklicherweise können wir beides. Sowohl im Leben
der Individuen als auch in dem der Gesellschaften wirken Problemlösung und
imaginative Neubeschreibung stets zusammen« (Rorty 2016: 63)

Und gerade in diesem Sinne muss man das eingangs zitierte Tagungsmotto wohl
verstehen: Philosophische Bildung ist mehr.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 67 

Literatur 

Arendt, Hannah (1985), Das Urteilen, hrsg. v. R. Beiner, München. 
Arendt, Hannah (2003), Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, hrsg. v. J. 

Kohn, München. 
Arendt, Hannah (2016), »Wahrheit und Politik«, in: Dies.: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft. Übungen im politischen Denken I, hrsg. v. U. Ludz, München, S. 327–370. 
Bauer, Thomas (2018), Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit 

und Vielfalt, Stuttgart. 
Habermas, Jürgen (2005), »Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzun

gen für den ›öffentlichen Vernunftgebrauch‹ religiöser und säkularer Bürger«, 
in: Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 
a.M., S. 119–154. 

Heckmann, Gustav (2002), »Lenkungsaufgaben des sokratischen Gesprächsleiters«, 
in: Dieter Birnbacher/Dieter Krohn (Hg.), Das sokratische Gespräch, Stuttgart, 
S. 73–91. 

Joas, Hans (1999), Die Entstehung der Werte, Frankfurt a.M. 
Joas, Hans (2006), »Werte und Religion«, in: Liz Mohn u.a. (Hg.), Werte. Was die Ge

sellschaft zusammenhält, Gütersloh, S. 19–31. 
Joas, Hans (2008), »Value Generalization. Limitations and Possibilities of a Commu

nication about Values«, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik 9(1), 
S. 88–96. 

Kant, Immanuel (1996), Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, hrsg. v. W. Weische
del, Frankfurt a.M. 

KMK (2008), »Zur Situation des Ethikunterrichts in der Bundesrepublik Deutsch
land. Bericht der Kultusministerkonferenz vom 22.02.2008«; online abrufbar, 
letzter Zugriff am 20.01.2025, https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/P 
resseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunt 
erricht-22-02-2008.pdf. 

Nelson, Leonard (2002), »Die sokratische Methode«, in: Dieter Birnbacher/Dieter 
Krohn (Hg.), Das sokratische Gespräch, Stuttgart, S. 21–72. 

Nussbaum, Martha C. (1997), Cultivating Humanity. A classical defense of reform in liberal 
education, Cambridge. 

Parsons, Talcott (1977), »Comparative Studies and Evolutionary Change«, in: Ders.: 
Social Systems and the Evolution of Action Theory, London, S. 279–320. 

Platon (1981), Theätet, übers. u. hrsg. v. E. Martens, Stuttgart. 
Raupach-Strey, Gisela (2002), »Das Sokratische Paradigma und seine Bezüge zur 

Diskurstheorie«, in: Dieter Birnbacher/Dieter Krohn (Hg.), Das sokratische Ge
spräch, Stuttgart, S. 106–139. 

Rawls, John (2003), Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf


68 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Rorty, Richard (2016), »Der Roman als Mittel zur Erlösung aus der Selbstbezogen
heit«, in: Joachim Küpper/Christoph Menke (Hg.), Dimensionen ästhetischer Erfah
rung, Frankfurt a.M., S. 49–66.

Spaemann, Robert (2001), »Wer ist ein gebildeter Mensch? Aus einer Promotionsre
de (1994)«, in: Grenzen. Zur ethischen Dimension des Handelns, Stuttgart, S. 512–516.

Tiedemann, Markus (2014), »Zwischen blinden Begriffen und leerer Anschauung«,
in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 95–103.

Tiedemann, Markus (2016), »Vom moralischen Geschmacksurteil zur ethischen Ur
teilsbildung Angebot und Leistung des Philosophie- und Ethikunterrichts, in:
ERG.CH. Ethik-Religionen-Gemeinschaft, letzter Zugriff: 20.01.2025,
www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch.

Thein, Christian (2020), »Präkonzepte und Gründe im lebensweltbezogenen Philo
sophieunterricht – Zur Relevanz der Gegenwartsphilosophie für die fachdidak
tische Grundbildung«, in: René Torkler (Hg.), Fachlichkeit und Fachdidaktik. Bei
träge zur Lehrerausbildung im Fach Ethik/Philosophie, Stuttgart, S. 155–169.

Torkler, René (2018), »›In another person’s shoes‹ – Martha Nussbaums Bedeutung
für die interkulturelle Didaktik«, in: Bettina Bussmann (Hg.), Jahrbuch für Didak
tik der Philosophie und Ethik: Lebenswelt und Wissenschaft (19), S. 163 –175.

Torkler, René (2021a), »Denken im Dialog. Über eine Grundsignatur der Philoso
phie«, in: Petia Knebel/Rainer Wenrich (Hg.), Dialoge – Dialogues. Ein Artistic-Re
search-Project im interdisziplinären Dialog, München, S. 21–32.

Torkler, René (2021b): »Der narrative Ansatz«, in: Jörg Peters/Martina Peters (Hg.),
Moderne Philosophiedidaktik, Hamburg, S. 193–212.

Torkler, René (2024a): »Erzählung und Narrativ. Ambivalenzen und Perspektiven
narrativer Didaktik in den Ethikfächern«, in: Anne Burkard/Laura Martena
(Hg.): Denken ohne fachliches Geländer? Ethik-Unterricht zwischen den Disziplinen,
Stuttgart, S. 177–193.

Torkler, René (2024b): »Über Religion sprechen. Philosophiedidaktische Annähe
rungsversuche an einen Problembereich«, in: Stefan Rhein/Harald Schwillus
(Hg.), Religiöse Sprache ausstellen? Die Sprachen von Judentum, Christentum und Islam
im Museum kommunizieren, Berlin, S. 91–112.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch


Verlebendigungen der Vernunft: 

Literatur und Film 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nachpropositionales Wissen als philosophisch- 

ethische Bildung 

Philipp Thomas 

Es ist eben nicht so, dass all unsere Erkenntnis 
von der Welt in wörtlichen Feststellungen mit 
deutlichen Begriffen erfolgt. 
(Krebs 2021: 75) 

1. Mehr als Argumentation: ethische Bildung 

Im Bereich philosophisch-ethischer Bildung wird üblicherweise der Übergang von 
vorpropositionalem Wissen (vorbegrifflich und unbegründet) zu propositionalem 
Wissen (begrifflich und begründet) angestrebt. So richtig dies prinzipiell ist, in die
sem Text möchte ich zeigen, dass viele Themen einer philosophisch-ethischen Bil
dung durch diesen Schritt nur unvollkommen erarbeitet werden. Um sie tiefer be
handeln zu können, kann es sinnvoll sein, über propositionales Wissen hinaus (und 
im Durchgang durch dieses) auch nachpropositionales Wissen zu beachten und ein
zubeziehen. Im Folgenden kläre ich zuerst die Unterscheidung propositional und 
nichtpropositional (2). Danach schlage ich ein Modell vor, in welchem die Bewegung 
von einem vorpropositionalen zu einem propositionalen Wissen verlängert wird hin 
zu einem nachpropositionalen Wissen (3). Schließlich veranschauliche ich dann die
sen Vorschlag am Thema des baden-württembergischen Bildungsplans ›Umgang 
mit Endlichkeit‹ (4). 

Eine Vorbemerkung zum Begriff der Vernunft: Der folgende Gedankengang identi
fiziert Vernunft nicht mit der Fähigkeit zu begrifflicher Allgemeinheit. Letztere ist 
als propositionales Wissen (also die Bestimmung von etwas als etwas) eher Sache des 
Verstandes im Sinne Kants. Vernunft besteht auch nicht im vor- oder nachpropo
sitionalen Wissen. Vernunft ist hier vielmehr die Fähigkeit unseres Denkens zur laufenden 
Selbsttranszendenz. Sie ist das Momentum einer Bewegung vom vorpropositionalen 
zum propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen – und schließlich 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

zu einer Reflexion der Potenziale und Limitationen der verschiedenen Wissensfor
men.

2. Wie sich propositionales und nichtpropositionales
Wissen unterscheiden

Zwei Typen von Wissen: Propositionales Wissen ist begrifflich, es ist präzise, es ist auf
ein Allgemeines bezogen und es ist bestimmend und (unter einen Begriff) subsu
mierend. Nichtpropositionales Wissen ist im Vergleich dazu anschaulicher und rei
cher an Erfahrung, es ist prägnant, voll von Bedeutung, und es ist weniger bestim
mend und subsumierend. Propositionales Wissen drückt sich in Propositionen aus,
es ist der Inhalt eines wahren Aussagesatzes vom Typ ›Es ist der Fall, dass p‹. Nicht
propositionales Wissen ist voll von Bedeutung, die selbst nicht aufgeht in wahren
Aussagesätzen (Gabriel 2015: 43–69, Ders. 2019: 15–35; Krebs 2021: 72–78).

Einige Beispiele für die Unterscheidung: Wenn wir also sagen ›Diese Rose duftet. Es
ist die Sorte xy‹, dann handelt es sich um propositionales Wissen über die Eigen
schaft und die Sorte einer Rose. Wenn wir hingegen wissen, wie diese Rose duftet,
dann handelt es sich um nichtpropositionales, um ein sogenanntes Phänomenwissen.
Betrachten wir einen anderen Bereich. Wenn wir sagen: ›Die Kurzschwung-Technik
beim Skifahren auf schwarzen Pisten setzt sich aus folgenden Bewegungen zusam
men‹ und zählen dann passende wahre Aussagen auf, dann haben wir eine präzise
Definition und Beschreibung eines Sachverhalts geliefert, es handelt sich um propo
sitionales Wissen. Doch wenn jemand sagt: ›Ich mache die Kurzschwungtechnik au
tomatisch und könnte gar nicht beschreiben, wie genau ich mich da bewege‹, dann
handelt es sich um nichtpropositionales Wissen im Sinne praktischen Könnens. Wei
tere Beispiele für nichtpropositionales Wissen sind etwa Metaphern und sprachliche
Bilder; denken wir etwa an Gedichte, in denen die poetischen Mittel sehr viel der Be
deutung übermitteln, ohne präzise Begriffe zu sein (Gabriel 2015: 125–145). Schließ
lich die Bilder (ebd.: 97–123): Das Bild Der Schrei (1910), ein berühmtes Gemälde von
Edward Munch, zeigt wilde Verzweiflung sowohl im Gesicht der dargestellten Per
son als auch in der hypnotischen Landschaft. Dabei ist zwar mit Händen zu greifen,
wie die Welt mitunter zum Verzweifeln ist, doch eine begriffliche Genauigkeit fehlt
hier. Metaphern und Bilder welcher konkreten Ausformung auch immer sind alle
nur teilweise übersetzbar in Aussagesätze.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 73 

3. Philosophisch-ethische Bildung: Schritte vom vorpropositionalen zum 
propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen 

In diesem Abschnitt möchte ich deutlich machen, dass es mir keineswegs darum 
geht, das Lernziel des propositionalen Wissens, also Kompetenzen des Argumen
tierens und Begründens (3.1), zu ersetzen durch nichtpropositionales Wissen. Viel
mehr möchte ich zeigen, inwiefern der große Gewinn des Propositionalen mit spe
zifischen Verlusten erkauft wird (3.2). Diese Verluste zu sehen, zieht es nach sich, 
nach der Möglichkeit eines weiteren Schritts zu suchen, hin zu einem nachproposi
tionalen Wissen (3.3). 

3.1 Vom vorpropositionalen Wissen zum propositionalen Wissen: ein erster 
Schritt philosophisch-ethischer Bildung 

Wenn es im Unterricht um thematisch-philosophische Fragen geht (z.B. ›Was ist 
Freundschaft?‹), nehmen wir in einer Anfangsdiskussion auf unsere Erfahrungen 
Bezug. Unsere Erfahrungen haben große Anteile nichtpropositionalen Wissens, et
wa in Form von Phänomenwissen, wenn wir genau wissen, wie sich Freundschaft an
fühlt, oder in Form von praktischem Können, wenn wir eine gewisse Sicherheit im Um
gang mit Streit und Versöhnung haben. Läuft die Anfangsdiskussion über Freund
schaft gut, fragen wir als Lehrer:innen bald nach Begründungen für eine geäußer
te Meinung. Oder wir grenzen andere Formen guter Beziehungen zwischen Men
schen ab von der besonderen, die wir Freundschaft nennen. Dabei differenzieren 
wir genauer, wir definieren, bestimmen und subsumieren, kurz, wir überführen 
das nichtpropositionale Wissen in begrifflich-propositionales. Der Erkenntnisweg 
geht von der Anschaulichkeit eines subjektiven Erfahrungsreichtums hin zur be
grifflich-präzisen Bestimmung eines Überindividuellen und Allgemeinen. Der erste 
Schritt zu den intersubjektiv gültigen Begriffen ist wichtig, denn Begriffe sind Vor
aussetzung für alle weiteren gedanklichen Operationen. Wir möchten Freundschaft 
im Rahmen bestimmter Freundschaftsbegriffe, etwa im Besonderen des aristoteli
schen im achten Buch der Nikomachischen Ethik diskutieren: Nutzenfreundschaft, 
Lustfreundschaft und wahre Freundschaft, bei der es um Tugenden geht (Aristote
les Nik. Eth., VIII–IX). Und wir möchten Freundschaftsformen bewerten oder die 
Frage erörtern, welche Formen ethisch vorzuziehen sind. Diese Diskussionen grei
fen zwar auf Erfahrungen zurück, doch Begründungen geschehen begrifflich und 
gehören dem Bereich des Propositionalen an. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

3.2 Der Schritt von der Erfahrung zum begrifflichen Wissen geht mit

spezifischen Verlusten einher

Nach dem Sprachphilosophen Gareth Evans gilt, »daß unsere erfahrungsgebunde
nen Unterscheidungen feinkörniger sind als es die uns zu Verfügung stehenden Be
griffe erlauben. Wir sind beispielsweise in der Lage, sehr viel mehr Unterscheidun
gen im Hinblick auf Farbtöne zu treffen als wir Farbnamen besitzen« (Schildknecht
1999: 10, auch: Evans 1982: 122–129, 227ff.). Der Übergang vom nichtpropositiona
len zum propositionalen Wissen ist in bestimmten Hinsichten ein Verlust, etwa im
Bereich des Qualitativen, wenn es um das Wie unseres Fühlens und Erfahrens geht.
Was für die erwähnten Farbnuancen gilt, gilt auch für alles andere: Begriffe stellen
eine Festlegung und Reduktion von Erfahrungsreichtum dar. Unsere Erfahrung ver
liert an Tiefe, weil Begriffe nur einen Teil der Erfahrung fassen, und sie verliert an
Ambiguität, Opazität, innerer Widersprüchlichkeit und Pluralität: all das sind At
tribute nicht zuletzt in der Freundschaft, die verlorengehen können, denn Begriffe
vereindeutigen und legen fest.

Ein Blick auf die Verarmung von Literatur durch die konventionelle Sprache. Der
Sprachwissenschaftler Hanspeter Ortner beschreibt einen spezifischen Verlust im
Bereich literarischer Texte in einem Aufsatz, den wir hier als Analogie verwenden
können. Weniger gelungene literarische Texte bedienen Klischees, sie semantisieren
lediglich (sie semiotisieren nicht, s.u.), indem sie konventionelle Bilder und Begriff
lichkeit verwenden, um ein bestimmtes Geschehen zu bezeichnen. Ortner zitiert
hierzu den Schriftsteller Raymond Chandler: »wenn ich ein Buch aufschlage und
erblicke Wendungen wie ›Ihre Erscheinung war in der Tat schockierend‹, ›Ich spürte
den ersten Stich der Reue‹, ›reiche, vollblütige Schönheit‹ usw. habe ich immer den
Eindruck, daß ich eine tote Sprache lese« (Chandler 1975: 103, zitiert nach: Ortner
2017: 298). Von dieser Semantisierung, die Erfahrung klischeehaft festlegt, grenzt
Ortner die Semiotisierung ab:

Durch die Semantisierung, das ist die konventionelle Versprachlichung von
Wissen, kommt es zur Erfahrungsreduktion, manchmal zum Erfahrungsverlust.
Durch Semiotisierung, das ist die Neu-Etablierung von Zeichen- und Kommuni

kationsverhältnissen, soll ein neuer, lebendiger Bezug zur Erfahrung hergestellt
werden. Erfahrung ist u.a. das unbewusste Wissen, gleichsam die »Rückseite« des
deklarativen Wissens. Gute Literatur ermöglicht Zugänge zu unbewussten Erfah
rungen. Diese öffnet sie dadurch, dass sie etablierte Sprachverhältnisse aufbricht
und/oder indem sie mit genuin literarischen Mitteln, z.B. der Einführung von
Figuren, bisher unerschlossene Sektoren von Erfahrungsräumen nutzbar macht

(ebd.: 290).

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 75 

Gute Literatur kann durch Semiotisierung Erfahrungen bewusst machen, nämlich als 
›Rückseite des deklarativen Wissens‹. Deklarativ mein hier propositional. Es geht 
um Aspekte von Erfahrung, die durch konventionelle Begriffe jedoch eher verdeckt 
werden. Semiotisierung vermag diese Aspekte der Erfahrung zum Ausdruck zu 
bringen, indem eine einfache, klischeehaft-festlegende Sprache aufgegeben wird, 
die das schon Bekannte durch den üblichen, immer wieder passenden Begriff 
benennt. Stattdessen werden jetzt neuartige Zeichensysteme gewählt, die Zeichen 
auf eine bislang unbekannte Weise neu kombiniert, zu Metaphern und Bilder etwa, 
die noch unbekannte Aspekte unserer Erfahrung besser zugänglich machen und 
uns neue Einblicke und Einsichten ermöglichen. 

Übertragen wir diese sprachwissenschaftliche Unterscheidung auf philoso
phisch-ethische Bildung. Wir können diesen Vorgang der Semantisierung generell 
von der eher polemischen Zuordnung zur Trivialliteratur befreien. Dann beschreibt 
er positiv einfach wertfrei, was geschieht, wenn wir vorpropositionales in propo
sitionales Wissen überführen, indem wir Erfahrung begrifflich bestimmen, indem 
wir etwas als etwas identifizieren. Im Philosophie- und Ethikunterricht zum Thema 
Freundschaft äußert ein Schüler in der Anfangsdiskussion ein vorpropositionales 
Erfahrungswissen: ›Sobald mein Freund keinen Nutzen mehr von mir hatte, war 
ich ihm scheinbar egal – aber irgendwie fand ich seine Unabhängigkeit gleichzeitig 
auch attraktiv‹. In der anschließenden Erarbeitungsphase einmal mehr beispiel
haft mit einem Text zu differenzierten Freundschaftsbegriffen von Aristoteles kann 
der Schüler dann einen Teil seiner Erfahrung im Begriff der Nutzenfreundschaft 
wiedererkennen (Aristoteles 1986: 253, Nik. Eth. 1162 b 15–20). Dabei subsumiert 
er seine eigene Erfahrung unter einen passenden Begriff für alle, also ein Freund
schaftskonzept. Mit der Hilfe dieser Semantisierung wird das Wissen exakter und 
präziser. Doch mit dieser Identifizierung wird der Erfahrung hier ebenso ihr Spezi
fisch-Individuelles genommen: Im Beispiel sah der Schüler zwar die Nachteile der 
Nutzenfreundschaft, doch zugleich war die Unabhängigkeit des Freundes attraktiv 
– eine individuelle Erfahrung. Im Folgenden möchte ich zeigen, wie sich ebenfalls 
der sprachwissenschaftliche Begriff der Semiotisierung auf die philosophisch-ethi
sche Bildung übertragen lässt. Es geht mir nicht um Literaturunterricht, vielmehr 
möchte ich den Philosophieunterricht öffnen für nachpropositionales Wissen in 
den Bereichen jener Phänomene, die auch Themen seines Bildungsplans sind. Und 
dazu bedarf es phänomenologisch-hermeneutischer Methoden. 

3.3 Vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen: ein zweiter Schritt 
philosophisch-ethischer Bildung 

Semiotisierung kann im Rückgriff auf Hanspeter Ortner als der Prozess eines neu
en, tieferen Verstehens gelten, wenn wir etwa das Phänomen Freundschaft unter
suchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Nachpropositionales Wissen 1: Phänomenologische Differenzierung rückt die Sache (z.B.
Freundschaft) wieder in den Mittelpunkt. In der Diskussion sagt später eine Schülerin,
Aristoteles’ drei Freundschaftsbegriffe seien zwar interessant, aber irgendwie nicht
genug. Das Gefühl der Vorfreude, wenn sie sich abends mit ihren Freundinnen in
der Stadt treffe, könne sie genau unterscheiden von jener anderen Vorfreude, die
sie hat, wenn sie z.B. mit ihren Lieblingscousinen verabredet sei. So ein Unterschied
komme bei Aristoteles gar nicht vor, obwohl er doch wichtig sei, wenn man Freund
schaft wirklich verstehen möchte. Ist die Lehrperson nur mit dem ersten Schritt phi
losophisch-ethischer Bildung vertraut und sieht das propositionale Wissen stets als
das Ziel an, dann wird sie diesen Diskussionsbeitrag entweder (a) als Rückfall in vor
propositionales Wissen verstehen: Die kritische Äußerung der Schülerin führt wie
der zurück in den Bereich der Erfahrung; vielleicht denkt sie sich ›dabei waren wir
doch schon weiter‹. Oder sie wird (b) der Meinung sein, in der thematischen Dis
kussion gehe es methodisch stets um Semantisierung, also letztlich immer um die
Suche nach begrifflicher Präzisierung im Feld des Propositionalen. Dann vermutet
sie eventuell auch, die Schülerin wolle Aristoteles’ Begriffe selbst weiterdenken und
etwa innerhalb der aristotelischen Lustfreundschaft eine begriffliche Differenzie
rung vorschlagen. Dabei hatte die Schülerin vielleicht etwas ganz anderes im Sinn:
Das reiche Phänomen der Freundschaft lässt sich noch tiefer ausloten, doch dazu
reichen Begriffe nicht aus. Vielmehr könnte es hier weitergehen mit einer Differen
zierung innerhalb der Erfahrungsgehalte, vielleicht genauer unterstützt durch Lite
ratur, Musik und Kunst. Ist die Lehrperson offen für einen Schritt über das Begriff
liche hinaus und kommt es ihr neben dem Analytischen auch auf das Hermeneuti
sche an, dann erkennt und begrüßt sie in jenem Diskussionsbeitrag einen phäno
menologisch-hermeneutischen und damit genuin philosophischen Fortschritt, der
auch und gerade die andere Seite des propositionalen Wissens würdigt. Die begriff
liche Differenzierung hat viel Neues am Phänomen Freundschaft aufgezeigt, all das
wird keineswegs verabschiedet, sondern bleibt aktuell. Doch jetzt kann es weiterge
hen mit einer phänomenologischen Differenzierung (im Beispiel: zwischen der Vorfreu
de auf die Freundinnen oder auf die Lieblingscousinen) und dazu braucht es eine
Semiotisierung mithilfe von Bildern, Metaphern und mithilfe des qualitativen Reich
tums unseres Phänomenwissens und des praktischen Könnens – all das sind Elemente
eines nachpropositionalen Wissens. Phänomenologisch-hermeneutisch sollen die
Schüler:innen hierbei erzählend und Differenzierungen abwägend in die Tiefe ge
hen.

Nachpropositionales Wissen 2: Die Vereindeutigung durch Begriffe rückgängig machen.
In 3.3.1 geht es um das positive Potenzial der phänomenologisch-hermeneutischen
Methode, die innerhalb der (notgedrungen groben) Begrifflichkeit des Propositio
nalen nicht begrifflich, sondern phänomenologisch differenziert. Jetzt (3.3.2) geht
es um die mit dem Begrifflichen einhergehenden Verluste insgesamt und wie ei
ne falsche Vereindeutigung zurückgewiesen werden kann. In der Auswertung der

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 77 

Erarbeitungsphase äußert eine weitere Schülerin: ›Am ersten Schultag auf der neu
en Schule habe ich mich gleich mit Aylin zusammengetan, wir haben uns sozusa
gen aneinander festgehalten, haben uns dann immer im Bus einen Platz freigehal
ten und waren beste Freundinnen. Das war echte Freundschaft, aber der Nutzen 
in diesen ersten Schulwochen stand gewiss auch im Vordergrund. Irgendwie lässt 
sich das gar nicht entscheiden, welcher Freundschaftstyp das nun eigentlich war.‹ 
Mit diesem Erfahrungsbericht hat die Schülerin philosophisch gesehen dafür argu
mentiert, dass der Einzelfall eben vor allem er selbst ist, dass er etwas Individuelles 
ist, das nie gänzlich aufgeht in den begrifflichen Kategorien. Die Vereindeutigung 
und Identifizierung durch die allgemeine Subsumierung unter einen exakten Be
griff entfernt uns vom Phänomen, Wirklichkeit ist vieldeutig. Weshalb scheint uns 
Vereindeutigung dennoch so attraktiv? Wenn wir beim Übergang zum propositio
nalen Wissen den richtigen Begriff finden, verstehen wir plötzlich ganz viel, denn 
je eindeutiger der Begriff, desto mehr ›durchschauen‹ wir dadurch. Diese Erfah
rung macht uns glauben, wir seien am Ziel. Doch vielleicht haben wir vorerst nur 
die Klarheit eines begrifflichen Modells erfahren und diese mit der vermeintlichen 
Klarheit des Phänomens verwechselt. Dieser kritische Gedanke selbst ist wieder ein 
phänomenologischer: Wollen wir tiefer in ein Phänomen eindringen, müssen wir 
die Mehrdeutigkeit zurückgewinnen, Literatur und Kunst können häufig dabei hel
fen, insofern sie in ihrem Ausdruck viel offener als Argumente sind und stets ver
schiedene Interpretationen zulassen. 

Nachpropositionales Wissen 3: Praktisches Können geht über die Begriffe hinaus. Nach 
den phänomenologischen Differenzierungen (3.3.1) und der Zurückweisung der 
möglichen Verluste des Vereindeutigens (3.3.2) möchte ich jetzt (3.3.3) das Feld 
des praktischen Könnens beleuchten: Dem Propositionalen entsprechen hier feste 
Verhaltensregeln, dem nachpropositionalen eher ein intuitives Wissen um den 
richtigen Weg. Können wir lernen, wie wir Freund:innen gewinnen? Jemand, der 
überall gute Freunde findet, könnte auf unsere Frage hin, wie er das mache, ant
worten: ›Ich kann nicht sagen, wie ich das mache, dafür hatte ich schon immer 
ein Händchen‹. Hier handelt es sich um ein praktisches Können (s.o.). Angenommen, 
empirische Langzeit-Beobachtungsstudien ermittelten bestimmte Muster im Ver
halten dieses und anderer ›Könner‹, etwa in ihrem Kommunikationsstil. Dann ließe 
sich etwas von diesem praktischen Können übersetzen in propositionales Wissen 
und es könnte hierzu heißen: ›Statistisch gesehen erregt der Kommunikationsstil 
xy beim Gegenüber schneller Interesse‹. Der frühere Coach Dale Carnegie hat aus 
Beobachtungen dieser Art heraus schon 1937 einen Bestseller geschrieben: Wie 
man Freunde gewinnt. Die Kunst, beliebt und einflussreich zu werden (Carnegie 2020). 
Weshalb sind wir hier skeptisch – und denken vielleicht gar insgeheim, wer auf 
solche ›Regeln‹ setze, der habe etwas an der Freundschaft nicht verstanden? Wohl 
deshalb, weil wir (a) aus Erfahrung wissen: Wer für etwas ›ein Händchen‹ hat, der 
verfügt über ein praktisches Können, das sich selbst nur teilweise übersetzen lässt 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

in propositionales Wissen. Praktisches Können geht über Begriffe hinaus. Und dann
auch deshalb, weil wir (b) vermuten, dass Carnegies praktisches Können sich gar
nicht auf wirkliche Freundschaft bezieht, sondern auf eine Art Nutzenfreund
schaft, eben auf das, was sich im Bereich Freundschaft überhaupt ›herstellen‹ lässt.
Vermutlich beziehen sich Carnegies Regeln im aristotelischen Sinn auf poiesis,
wahre Freundschaft aber ist praxis. Doch warum meinen wir dann immer wieder,
propositionales Wissen sei als solches in der Lage, praktisches Können rational
hinreichend zu rekonstruieren? Vermutlich aufgrund derselben Attraktivität des
Propositionalen, von der auch am Ende des letzten Absatzes die Rede war: Wenn
wir den richtigen Begriff finden (z.B. ›Kommunikationsstil xy‹), meinen wir am
Ziel zu sein, weil wir jetzt alles Wesentliche verstünden. Wir schließen von der
Klarheit eines Modells auf die Möglichkeit praktischen Könnens. Doch die kaum
vermeidbare Einsicht, dass praktisches Können über Begriffe hinausgeht, das ist
schon ein Aspekt nachpropositionalen Wissens.

Zwischenfazit für die philosophisch-ethische Bildung: In den drei genannten zen
tralen Aspekten nachpropositionalen Wissens entwickeln Schüler:innen Kompe
tenzen, die jenseits des Subsumierens (etwas als etwas erkennen und bestimmen)
liegen. Diese Kompetenzen verlassen den Bereich des Begrifflichen, es geht um
Fähigkeiten der Differenzierung im Phänomen selbst, auch in den jeweiligen Emp
findungsqualitäten und -nuancen und dazu dient eine anschauliche, bildhafte und
metaphorische Sprache, die nicht definiert, sondern die etwas aufzeigt, nämlich
das Qualitative und das kaum Sagbare unserer individuellen Erfahrungen, die zwar
reich sind, die wir im Austausch miteinander aber auch teilen und nachvollziehen
können.

4. Das Thema ›Umgang mit Endlichkeit‹: sich tiefer orientieren durch
nachpropositionales Wissen

Welche Lernziele sieht der baden-württembergische Bildungsplan 2016 für das The

ma ›Umgang mit Endlichkeit‹ (Klasse 10) vor?

Die Schülerinnen und Schüler können Formen der Lebensgestaltung und Lebens
führung in verschiedenen Lebensphasen unter dem Aspekt der Lebensqualität
und der Selbstbestimmung erfassen und vergleichen. Sie können sich mit der
Bedeutung der Menschenwürde in Bezug auf Sterben und Tod auseinandersetzen.
Sie können Spielräume der Selbstbestimmung und Verantwortung im Umgang

mit Leben, Sterben und Tod diskutieren und auftretende Konflikte analysieren
(Kultusministerium Baden-Württemberg 2016; Kursivivierung Ph.Th.).

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 79 

Um diese Lernziele zu erreichen, kennt der Bildungsplan vier aufeinander aufbau
ende ›prozessbezogene Kompetenzen‹: also ›Wahrnehmen und sich hineinversetzen‹ 
(dies ist in unserem Sinne vorpropositional, alles andere ist dann propositional, 
d.h. wie:), ›Analysieren und interpretieren‹, ›Argumentieren und reflektieren‹ 
und ›Beurteilen und (sich) entscheiden‹ (ebd., linke Spalte Mitte). Denselben Pro
zess der Kompetenzentwicklung unterstützen die ›Operatoren‹, die sprachlichen 
Markierungen jener Fähigkeiten, welche Schüler:innen im Unterricht einüben; ge
nannt werden z.B. ›argumentieren‹, ›begründen‹, ›bestimmen‹, ›Stellung nehmen‹, 
›unterscheiden‹ u.v.m. (ebd., linke Spalte unten, vgl. auch die Hervorhebungen 
im Zitat). Die Richtung ist in allen Fällen eindeutig: Kompetenzerwerb ist der 
Übergang vom vorpropositionalen zum propositionalen Wissen. Und tatsächlich 
ermöglichen ja die Begriffe wie u.a. Menschenwürde, Selbstbestimmung, Lebens
qualität oder Verantwortung ein besseres Verständnis menschlicher Endlichkeit, 
denken wir hier nur an die Frage, ob eine Form von Sterbehilfe erlaubt sein soll. 

Um weitere Aspekte eines Themas zu erschließen, sollte zugunsten philosophisch-ethischer 
Bildung der Schritt hin zum Nachpropositionalen erfolgen. Wollen wir die oben schon er
läuterten Einseitigkeiten vermeiden, können und sollten wir ergänzend unser Phä
nomenwissen zum Thema Endlichkeit (3.1-3.3) befragen: Wie ist es denn, einen ge
liebten Menschen zu verlieren, wie ist es, selbst sterben zu müssen? Wie bestimmt 
Endlichkeit unser Leben, welche spezifische Qualität bringt sie in jeden Augenblick? 
Und es geht auch um praktisches Können: Hier zeigt sich die niemals beherrschbare 
Seite des Todes, wir scheitern oft auch in unseren Praktiken des Umgangs mit Ster
ben und Trauer, denn der endgültige Abschied ist im Grunde viel zu viel für uns, da
für ist unsere Seele nicht gemacht. Wir sind ohnmächtig, verstehen die ganze Welt 
nicht mehr, haben sie auch nie ganz verstanden. Lebensqualität, Selbstbestimmung 
oder Verantwortung – begriffliches Wissen ist wichtig, wenn es etwa um Argumen
te für oder gegen Sterbehilfe geht. Doch es gibt eben auch die ›Rückseite‹ begriffli
chen Wissens: den Tod selbst – als eine uns in den meisten Fällen verstörende Macht, 
unverständlich und außerhalb jeder Art von Verfügung, als das schlechthin ›Ande
re‹. Diese Rückseite aber hat die Philosophie selbst gerade im Blick von Platon über 
Montaigne bis hin zu Jaspers, wenn diese Tod und Endlichkeit in unser Denken zu 
integrieren versuchen oder gar sagen, Philosophieren heiße sterben lernen (Mon
taigne 1998: 45–52). Philosophie hat hier immer schon heuristisch mit der Grenze 
zu tun zwischen Propositionalem (Begrifflichem) und Nachpropositionalem (Unbe
grifflichem, mit dem man sich der Grenzen des Begrifflichen bewusst ist). Die Ver
nunft als Selbsttranszendenz ist die Instanz dieses Philosophierens. »Es ist eben nicht so, 
dass all unsere Erkenntnis von der Welt in wörtlichen Feststellungen mit deutlichen 
Begriffen erfolgt« (Krebs 2021: 75). Es geht nicht immer nur um das Argumentie
ren, Begründen und Beurteilen (alle drei gehören zu den etablierten ›Operatoren‹, 
s.o.). Unser Denken geht den Schritt ins Nachpropositionale, wenn es zunächst die 
existenzielle Unmöglichkeit jedes Verstehens und ›Meisterns‹ unserer Endlichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

denkt und wenn es dann versucht, hierzu bedeutsame Erkenntnisse zu formulieren
(oft erneut in einer metaphorischen Sprache), die über Begriffe hinausgehen. Bis
lang noch im Vergleich weniger etablierte Operatoren des Nachpropositionalen kön
nen sein: ›Erfahrungen immer genauer beschreiben‹, ›das Erfahrene ausloten‹, ›Er
fahrungsqualitäten immer genauer differenzieren‹, ›das Widerständige benennen,
das sich jedem Verstehen entzieht‹ u.v.m. Solche Kompetenzen gehören keineswegs
einfach in die Literatur, sondern sind Fähigkeiten einer reflektierten Alltagspraxis
im Rahmen einer Ethik des guten Lebens.

Nachpropositionales Wissen als ein Teil philosophisch-ethischer Bildung. Den Schritt
vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen können wir als Semiotisierung
verstehen, im Philosophie- und Ethikunterricht bieten sich dabei nicht zuletzt lite
rarische Texte an. Ein erster Aspekt: Unser Tod ist unbegreiflich. In dem Roman Krieg und
Frieden (1869) führt Leo Tolstoi die Figur des jugendlichen Petja Rostow ein, der im
Krieg gegen Napoleon gleichermaßen übermütig wie militärisch sinnlos in seinen
Tod reitet. Sehen und erleben wir bei der Leseerfahrung viele Seiten lang den An
griff auf ein von den Franzosen gehaltenes Herrenhaus direkt durch Petjas Augen,
so lässt uns Tolstoi ohne Übergang plötzlich durch die Augen der herumstehenden
Soldaten schauen: nämlich auf den mit einem Mal merkwürdig reitenden und dann
stürzenden Petja – weil es Petjas Perspektive im Augenblick des ihn treffenden Kopf
schusses gar nicht mehr gibt (Tolstoi 1989: 1435). So unverständlich fallen wir aus unse
rem Leben hinaus in den Tod, so unerreichbar ist jedes Sterben unserem Begreifen. Und als
dieses so völlig Unbegreifbare bestimmt und regiert ›Endlichkeit‹ doch ständig un
ser Leben, weil dieser ›Schritt ins Nichts‹ uns jederzeit droht und möglich ist, nicht
immer nur so dramatisch wie bei Tolstoi, sondern auch in Form einer trivialen töd
lichen Krankheit. Petjas Tod lässt uns als Leser:innen verstört und dennoch belehrt
zurück. Mit der Figur Petja haben wir nicht nur etwas über den Tod, sondern auch
über das Leben gelernt: Im Innersten unseres Seins (Leben) wohnt unser Nichtsein
(Tod). Zwar gibt es in dieser Hinsicht keinen weiteren Zuwachs an begrifflich-prä
zisem Wissen, wir haben allerdings etwas auf sinnliche Weise erkannt (Krebs 2021:
77), eben nachpropositional.

Ein zweiter Aspekt: Vor dem Hintergrund des Todes zeigt sich die Tiefe des Lebens selbst. In
der Figur des jungen Fürsten Andrej, an dessen Schicksal wir seit hunderten Seiten
Anteil hatten, lässt uns Tolstoi durch dessen Augen von der Schwelle des Todes aus
auf das Leben schauen. Im Gefecht unter zigtausenden von Soldaten in der Schlacht
von Austerlitz merkt Andrej, dass er von einer Kugel getroffen und offensichtlich ge
stürzt ist, vor allem daran, dass er plötzlich nicht mehr geradeaus, sondern vielmehr
von unten nach oben, nämlich in den Himmel schaut.

»Wie kommt es, daß ich früher niemals diesen Himmel gesehen habe? […] [A]lles
ist Lug und Trug, außer diesem unendlichen Himmel. […] Und auch den Schmerz

kannte ich bis heute noch nicht […]. Ja, nichts, nichts habe ich gekannt bis jetzt. […]

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 81 

[A]lles, was wir verstehen, ist nichtig, und groß und bedeutungsvoll ist nur das, 
was wir nicht begreifen« (Tolstoi 1989: 375, 388, 392). 

Allzu beschränkt ist unsere übliche Sicht auf das Leben. Es kommt Tolstoi darauf 
an, aus einer völlig neuartigen Perspektive (hier von der Schwelle des Todes aus) 
auf das Leben zu schauen – nämlich, um das Leben aus dieser Perspektive besser verste
hen zu können. Tolstoi semiotisiert hier, er führt eine Figur ein und erfindet bildhaf
te Szenen, um unser bequemes, übliches, konventionelles Lebens-Wissen (worauf 
es im Leben angeblich ankommt) zu verstören: »alles, was wir verstehen, ist nich
tig« (ebd.: 392). Und dann auch, um diesem konventionellen Wissen (Semantisierung 
im Sinne Ortners) aus der Perspektive des Todes eine neue Richtung zu geben (Se
miotisierung): »bedeutungsvoll ist nur das, was wir nicht begreifen« (ebd.). Wieder 
gibt es keinen Zuwachs an präzis-begrifflichem Wissen und doch hat uns die Szene 
ermöglicht, etwas sinnlich zu erkennen. Gleichermaßen verstört wie belehrt bleiben 
wir nach der Lektüre zurück, sobald wir beginnen, auf neue Weise ›Endlichkeit‹ in 
unser Leben zu integrieren und unser Leben neu zu befragen – und hier handelt 
es sich auch um ein nachpropositionales Bildungsziel des Philosophie- und Ethik
unterrichts, d.h. um eine sinnliche Erkenntnisform der Schüler:innen: Was ist viel
leicht nur scheinbar wichtig im Leben und wie können wir uns an jenem unbegreif
baren und doch so wichtigen Kern des Lebens ausrichten? Was ist wirklich wesentlich? 
Die Selbstbeschränkung des Fachunterrichts auf begriffliches Bestimmen und Ar
gumentieren (z.B. ›Pro und Contra Sterbehilfe‹) führt dazu, dass seine existenziellen 
Themen nicht in der angemessenen Tiefe erschlossen werden können. 

Zusammenfassend: Als zentrale Aspekte nachpropositionaler Kompetenzen habe 
ich beispielhaft genannt: erstens durch Phänomenwissen phänomenologisch zu dif
ferenzieren (z.B. Vorfreude auf die Freundinnen bzw. auf die Cousinen), zweitens 
die begriffliche Vereindeutigung rückgängig zu machen (die individuelle Freundschaft 
passt nie ganz zu den Begriffen), drittens zu erfahren, dass praktisches Können über 
Regeln hinausgeht (Anleitungen, Freund:innen zu gewinnen, haben ihre Grenzen) 
sowie viertens ein mittels Semiotisierung ermöglichtes sinnliches Erkennen, das über 
die Begriffe noch hinausgeht (als ein neuartiger Blick auf das Leben durch die In
tegration unserer Endlichkeit). Jene Instanz in uns, die all das denkt, ist zuletzt die 
Vernunft: die Gabe unseres Denkens, die verschiedenen Wissensformen nebenein
ander in ihren Möglichkeiten, aber auch in ihren Grenzen klar zu erkennen. 

Literatur 

Aristoteles (1986), Die Nikomachische Ethik, übers. v. O. Gigon, 6. Aufl., München. 
Carnegie, Dale (2020), Wie man Freunde gewinnt. Die Kunst, beliebt und einflussreich zu 

werden, 12. Aufl., Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Chandler, Raymond (1975), Die simple Kunst des Mordes. Briefe, Essays, Notizen, eine Ge
schichte und ein Romanfragment, hrsg. v. D. Gardiner u. K. S. Walker, Zürich.

Evans, Gareth (1982): The Varieties of Reference, Oxford/New York.
Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston.
Gabriel, Gottfried (2019), Präzision und Prägnanz. Logische, rhetorische, ästhetische und

literarische Erkenntnisformen, Paderborn.
Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.
Kultusministerium Baden-Württemberg (2016), »Bildungsplan für das Fach Ethik

Sekundarstufe 1«, Klasse 10, 3.2.1.3 ›Umgang mit Endlichkeit‹, letzter Zugriff:
09.09.2024, https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/

SEK1/ETH/IK/10/01/03.

Montaigne, Michel de (1998), Essais, übers. v. H. Stilett, Frankfurt a.M.
Ortner, Hanspeter (2017), »Semiotisierung und Semantisierung von Erfahrung,

Weltsicht und Wissen in literarischen Texten«, in: Anne Betten/ Ulla Fix/Berbeli
Wanning (Hg.), Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin, S. 290–309.

Schildknecht, Christiane (1999), Aspekte des Nichtpropositionalen, Bonn.
Tolstoi, Leo (1989), Krieg und Frieden, München.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bildungsplaene-bw.de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildungsplaene-bw.de/


Die Aporie des Dilemmas umdenken oder 

Die herkulische Verwandlung 

Stefano Franceschini 

1. Eine herausfordernde Hintergrundsituation 

Die ethische Diskussion von Dilemmata gilt als ein Standardverfahren der philo
sophischen Bildung, allerdings verspüren einige Fachdidaktiker:innen diesem Ver
fahren gegenüber ein gewisses Unbehagen. Dilemmadiskussionen werden oft müh
sam, erwarten unpassenderweise eine ›Lösung‹ von den Teilnehmer:innen und ten
dieren zu starren Positionierungen und einer bloßen Auflistung von Pro-Kontra- 
Argumenten, wodurch das Potenzial der Dilemmata für die ethische Bildung nicht 
ausgeschöpft wird. Unabhängig von schon in der Sache liegenden Problemen, das 
heißt, welche Beschaffenheit ein Dilemma haben soll und wie Dilemmata für die 
philosophische Bildung sinnvoll zu verwenden sind, wird in kritischer Auseinander
setzung mit der klassische Dilemmasituation hier folgende Ansicht vertreten: Das 
Potential von ethisch herausfordernden Situationen (provisorisch auch ›Scheindi
lemmata‹ genannt) kann anfänglich aufgegriffen werden, und später dann in ein 
Verfahren integriert werden, womit die Entwicklung einer kritischen Urteilskraft 
durch die Öffnung nicht-binärer Optionen gefördert und eine intellektuelle Sensi
bilisierung ermöglicht wird. 

Im Folgenden wird der Unterschied zwischen Dilemma und ›Scheindilemma‹ 
kurz erläutert und zugleich damit einhergehende Probleme diskutiert. Die um
fangsreiche Literatur über Dilemmata im Philosophieunterricht thematisiert einer
seits den Entwurf von Dilemmasituationen (beispielweise Pfeifer 2009: 289–308; 
Levinson/Fay 2018, Peters/Peters 2020: 7–12; Raters 2020: 27–46; Blesenkemper 
2020: 63–76) und andererseits das Hinterfragen von Verfahren für den Umgang mit 
Dilemmata (O’Connor 2012: 242–255; Martena 2018: 381–407). Einige theoretische 
und konstitutive Schwierigkeiten des methodischen Einsatzes von Dilemmata sind 
bekannt. Fachdidaktiker:innen unterscheiden zwischen ›positivem‹, ›falschem‹ 
und ›negativem‹ oder ›echtem‹ Dilemma (Peters/Peters 2020: 8f.). Nur Dilemmata, 
die uns vor die konstruierte Wahl zwischen mindestens zwei sich (logisch) wi
derstreitenden unerwünschten Alternativen stellen, können als ›echt‹ qualifiziert 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

werden. Grundsätzlich wird mit echten Dilemmata die Erwartung verbunden, dass
keine der vorhandenen Optionen tatsächlich sinnvoll zu wählen ist, und dass keine
ernsthafte Möglichkeit, richtig zu agieren, gegeben ist (ebd.: 9).

Traditionelle Dilemmata wie das ›Trolley-Dilemma‹ spielen eine Rolle in der
Veranschaulichung von philosophischen Theorien (etwa dem Utilitarismus), sie
erschweren jedoch oft das Verständnis, insofern sie im Unterricht für andere Ziele
(wie Moralerziehung) verwendet werden und somit selbst problematisch erschei
nen. »Trolley Methods« sind laut James O’Connor keine »appropriate guide to real- 
life moral reasoning« (O’Connor 2012: 242). Daher spricht sich Laura Martena dafür
aus, diese Szenarien an die Lebenswelt anzupassen und ›realistischer‹ zu entwerfen
(2018: 402). Dies ist sicher ein interessanter Schritt, um sich kritisch mit Dilemma
ta auseinandersetzen. Denn wichtiger als der Unterschied zwischen fiktiven und
realistischen Szenarien scheint die entscheidende Differenz zwischen dem, was
wir über ethisch herausfordernde Konfliktsituationen selbst lernen können, und
dem Verständnis unseres eigenen moralischen Lebens, das sie ermöglichen. Eine
didaktische Ungereimtheit entsteht, wenn wir eine Dilemmadiskussion anhand
solcher Situationen durchführen, die als ein Dilemma erscheinen und so genannt
werden, aber kein Dilemma im echten Sinn sind (also mit sich widerstreiten
den, unerwünschten Handlungsalternativen, die wir beide nicht sinnvoll wählen
können). Oft erweisen sich ›Dilemmageschichten‹ als Scheinkonflikte zwischen
moralischen Anforderungen, die aber durchaus einen Beitrag zur Bewältigung von
moralischen Ausweglosigkeiten leisten können. Sie sollten also in pädagogischer
Hinsicht zu moralischen ›konflikthaften Situationen‹ entkrampft und erweitert
werden (Blesenkemper 2020: 65, 68).

Vorteile von Dilemmadiskussionen wie Selbstreflexion und Argumentations
haltung können schwer überschätzt werden. Eine etablierte Urteilsweise kann
dadurch in Frage gestellt und ein differenziertes Beurteilungsschema hervorge
bracht werden (Pfeifer 2009: 299). Kritisch zu hinterfragen aber ist, ob Dilemmata
ein verstelltes Bild von dem, was im moralischen Leben passiert, liefern. Inwiefern
ist es realistisch, in literarischen Situationen wie eine Held:in moralisch zu urteilen,
wenn moralischer Heroismus nicht in die Tat umgesetzt wird oder werden kann?
(Raters 2020: 31f.). Eine mögliche Antwort ist, dass echte Dilemmata im Leben
selten vorliegen. So gesehen wäre die Suche nach einer dritten guten Handlungs
option ratsam, eine Option jenseits des strikten Entweder-Oder. Wenn es nicht nur
um Nachdenken, Hinterfragen und Überprüfen geht, sondern um unser eigenes
moralisches Leben, dann sollte »kein irrelevantes fiktionales Beispiel« (ebd.: 12)
gewählt werden. Mitgedacht werden sollte vielmehr eine empathische Drama
tik, das Mitvollziehen von lebensnahen Handlungsalternativen. Die traditionelle
Diskussion ausschließlich ›echter‹ Dilemmata kann wohl logisch-argumentative
Fähigkeiten und eine Hinterfragung von Prinzipien entwickeln, doch eine umfas

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 85 

sende Bildung moralischer Praktiken, die auch die Bildung der emotionalen Ebene 
berücksichtigt, wird die traditionelle Dilemmadiskussion kaum ermöglichen. 

Zu fragen ist daher, inwiefern ethisch herausfordernde Situationen noch ver
ständlicher für unsere moralischen Lebensentwürfe gemacht werden können. Die 
Pointe in dem vorliegenden Aufsatz ist, dass die vielen ethisch herausfordernde Si
tuationen, die nur den Anschein eines ›echten‹ Dilemmas haben (›Scheindilemma
ta‹), nicht an die (methodischen) Anforderungen und Geltungsansprüche von Di
lemmadiskussionen gebunden sind. So wären eine Öffnung nicht-binärer Optionen 
und vielfältigere Wege von Ausdrucksformen des philosophisch-ethischen Denkens 
konzipierbar. Sie hätten den Anspruch, dass die Auseinandersetzung mit der Situa
tion einen besseren Einfluss auf das moralische Leben finden könnte. 

Anhand eines ausgewählten Beispiels aus der philosophischen Literatur werden 
wir versuchen zu veranschaulichen, wie wir die leitenden Maßstäbe, die die eigenen 
Lebensentwürfe bestimmen, durch eine moralische und intellektuelle Sensibilisie
rung erwägen und umdenken können. Im Folgenden wird die legendäre Heldenfigur 
des Herakles als eine ambivalente Figur betrachtet, die Konventionen überwindet. 
Schließlich werden wir diskutieren, inwiefern sich eine alternative Option zu den 
üblichen Dilemmadiskussionen skizzieren lässt. Ziel ist es, ein vielfältiges ästheti
sches und transformatives Verstehen und ein philosophisches Training zu schaffen, 
um kritische Urteilskraft in lebenspraktischer Hinsicht zu fördern. 

2. Vielfältiges Verstehen: Bildung des Herakles 

Traditionelle Dilemmadiskussionen eignen sich nur für die wenigen Dilemmata im 
›echten‹ Sinn (s.o.). Für zahlreiche weitere ethisch herausfordernde Konfliktsitua
tionen (die im Folgenden ›Scheindilemmata‹ genannt werden) scheinen weitere Ver
fahren denkbar und zulässig. Im Folgenden wird angestrebt, aporetische widerstrei
tende Situationen mit einer anderen Inszenierung zu integrieren, konkret ist dies hier 
die literarische Parabel. Als Prüfungsbeispiel erlaubt die Bildungsszene ›Herakles/ 
Herkules am Scheideweg‹ ein anderes Verfahren zu veranschaulichen, indem eine 
antike und eine aufklärerische Version der Legende von Herakles ins Spiel gebracht 
wird. Denn so können Möglichkeiten der Urteilsbildung hinterfragt werden. Ziel ist 
es hier, sich von der Binarität des Dilemmas zu lösen und eine dritte lehrreiche Op
tion zu suchen, die Erlebnisse und Biographizität stärker berücksichtigen kann. 

Zur Erinnerung: Das traditionelle Bild des (gewalttätigen) Kraftkerls Herakles – 
so die Legende (Apollodoros: II, 74–126) – liefert die Version eines Helden, der sich 
mit vielen Monstrositäten auf der Erde messen muss und beauftragt wird, die Er
de von Bedrohungen zu reinigen (durch die zwölf Arbeiten oder Prüfungen). Eine 
traditionell allegorisch gelesene agonistische Figur, die bestrebt ist, durch Training 
Exzellenz zu erreichen. Diese legendäre Heldenfigur hat sich im Lauf der Zeit in die 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Figur eines künstlerischen Tugendhelden (Schaff 2003) bzw. eines philosophischen
Helden (Bosman 2021: 332ff.; Anderson 2021: 381) verwandelt.

Bei der Herakles-Legende handelt es sich in unserem Beispiel um die Erinne
rung von Xenophons’ Sokrates an eine vorgetragene Version einer Rede des Sophis
ten Prodikos über Herakles. Herakles befindet sich am Übergang von der Kindheit
zur Adoleszenz und ist unentschlossen und nachdenklich, er ist im Begriff zu er
wägen, welcher Lebensweg einzuschlagen ist: Der Weg der Tugend oder des Las
ters. Zwei Gestalten erscheinen und kommen auf ihn zu, eine anziehend und ge
schminkt, die andere anmutig und sittsam. Herakles’ Situation kann leicht mit ei
ner Dilemmasituation verwechselt werden. Die Legende ähnelt allerdings vielmehr
einer Parabel, einer lehrreichen Erzählung, die den Lesenden eine sich vor einer
aporetischen Situation befindende Gestalt vor Augen stellt. Wie das Wort Parabel
etymologisch sagt, findet hier eine Nebeneinanderstellung statt. Als Teil der soge
nannten ›didaktischen Literatur‹ zielt die Textform auf eine Erklärung durch eine
lebendige Lehre ab. Sie veranschaulicht Ereignisse auf narrative Weise durch un
eigentliche Denkfiguren und hilft, überholtes fremdgewordenes Verhalten kritisch
zu beurteilen sowie Neuartiges anzuerkennen (Jeske 1981: 281–289). Die komplexe
Dramatik dieser Kontroverse ist nun methodisch zu hinterfragen.

In der Version von Prodikus, die in den Memorabilia von Xenophon (2.1: 21–34)
nacherzählt ist, finden wir einen Doppeltaspekt: die Suche nach einem tugendhaf
ten Leben durch die Überprüfung des scheinbar Guten und die Enttäuschung von
Leitbildern. Die Parabel löst das Tragische des ›echten‹ Dilemmas auf, das darin
besteht, keine der möglichen Handlungsoptionen wirklich wählen zu können. Die
Streitfragen müssen jedoch nicht unerwünschte Alternativen betreffen, sondern sie
können zwei teilweise wünschenswerte, artikulierte optionale Lebensentwürfe um
fassen, die beide vertretbar sind und sich sogar als verschiedene Arten von Glückse
ligkeit anbieten: Ein Lebensweg stellt sich scheinbar als angenehm, bequem, lustvoll
und sorgenlos dar und impliziert den Genuss von Arbeit, die von anderen ausgeübt
wird. Der andere ist scheinbar mühevoll, sorgenvoll, steht aber im Dienst der Ge
meinschaft. Herauszufinden wäre ein dritter, tugendhafter Weg: eine lustvolle tu
gendhafte Glückseligkeit. Treffend formuliert es Anthony C. Grayling:

There is no real dichotomy in the choice offered to Hercules. Rather, there is much

right on both sides of the putative divide, and much wrong about both. But most

importantly, there is much right about the combination of what is right in both.
And what is right is the idea of the good life they jointly suggest (Grayling 2007:
7f.).

Vermutlich stammte Prodikus’ Herakles-Szene aus einem mit Horai betitelten
Werk, Stunden oder Jahrzeiten des Lebens (Mayhew 2011: xxi). Hier entwickelt sich
die Sorte von Freiheit des moralischen Akteurs, die den Titel Autarkeia trägt: die

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 87 

intellektuelle Selbstständigkeit, die auf sich selbst angewiesen ist. Zwei göttliche 
Gestalten treten zunächst als unbeurteiltes (Kakia) und ungeprüftes (Aretê ) Glück 
an Herakles heran, dabei ist aber nicht klar, wer eine Lasterhaftigkeit und wer eine 
Tugendhaftigkeit vertritt. Die Szene ist verwirrend, es braucht eine Klärung. Beide 
versuchen den Adressaten und Zuhörer Herakles zu überreden und zu überzeugen, 
die eine hinterlistig und argwöhnisch, die andere lauter und luzid. Kakia (Schlecht
heit) will ein kryptisches Streitgespräch führen, Aretê (Vortrefflichkeit) stattdessen 
ein einleuchtendes Bildungsgespräch. Die angreifende und verheimlichende Über
redung von Kakia ist unmittelbar und kurz. Die parodische und klärende Anstiftung 
von Aretê ist mittelbar und artikuliert. 

Die attraktive Lektion von Kakia wird schlecht gestaltet: sie will als Eudaimonia 
(Glückseligkeit) getarnt auftreten; sie wirft Aretê vor, diese mache den Weg unnötig 
schwierig; sie korrumpiert Herakles mit einem schlechten und hässlichen Bild von 
Tugendhaftigkeit, während sie den verleumderischen Verdacht erzeugt, Aretê wol
le Herakles betrügen. Dazu will sie seine Bereitschaft gewinnen, fragwürdige Mit
tel zu gebrauchen, um schlau die gewünschte Lebensweise zu erreichen. Aretê ver
spricht aber nicht, dass Herakles das Glück auf ihrem Weg erreichen wird, sondern 
stellt ihm eine würdige Lebensweise vor Augen. Sie greift die Kritiken von Kakia für 
ihre Lektion innovativ auf und es werden ›Einsichten‹ in diese Lebensweise geboten. 
Aretê stellt die Frage nach dem Guten auf Irrwegen, unterstützt die Erschaffung von 
schönen und guten Werken, kontrastiert Kakia mit optionalen Bildern, die auf die 
Erfindung eines aufrichtigeren Bildes hinauslaufen. 

Diese Gegenüberstellung kann wie folgt verstanden werden: Als Menschen nei
gen wir zunächst dazu, die schlechte Kritik (feindselige, vorwerfende, diskreditie
rende) wahrzunehmen. Dies ruft unmittelbare affektive Reaktionen hervor, die Un
verständnis auslösen und wiederum sich leicht auch auf gute Kritik (wertschätzen
de, inspirierende, mit der wir etwas anfangen können) übertragen. Tugendhaftig
keit ist als die Möglichkeit zu verstehen, sich aus dieser Verwirrtheit herauszuwin
den, indem wir gute Kritik erkennen lernen (eine Kritik also, die unsere Denk- und 
Lebensweisen erneuern kann) und sie mittelbar in unser emotionales Leben neu ein
weben. Die Schwierigkeit liegt hier in der optionalen Überkreuzung zweier unter
schiedlicher Wege: eines dichotomischen Glücksweges (also entweder lustvoll oder 
pflichttreu) und seiner Infragestellung im Hinblick auf die Suche nach einem tu
gendhaften, vollkommeneren Weg. Dies wird in der Metapher des ›Scheideweges‹ 
zusammengefasst. 

Xenophons Bildungsszene ist philosophie- und ethikdidaktisch aber teilweise 
fragwürdig. Denn erstens erscheint sie belehrend, zweitens problematisiert sie die 
Heldenfigur nicht und drittens berücksichtigt sie die emotionale Ebene zu wenig. 
Diese drei Aspekte werden im Folgenden näher diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

(I) Bildung, nicht Belehrung. Erst am Ende der dramatischen Steigerung des leb
haften Disputs erreicht die Bildungsszene eine gewisse Leichtigkeit, denn die
dreifache Figuration – Herakles, Aretê und Kakia – animiert den Lehrling (Aristip
pos) zu dem Versuch, sich selbst im Verlauf der Diskussion innerlich zu prüfen
und besser zu verstehen. Einerseits wird er aufgefordert, aus Herakles’ Perspektive
zwischen einem scheinirrigen und einem scheinrichtigen Verständnis (also etwa
zwischen einem desengagierten Leben ohne Beschwerde und einem freudlosen
Leben im Dienst der Gemeinschaft) sowie zwischen einer scheinschönen und ei
ner scheinhässlichen Lesart (also etwa zwischen einem kurzen und leichten, aber
unbeherrschten Weg und einem langen und schwierigen, aber ausgewogenen
Weg) von Glückseligkeit zu unterscheiden. Andererseits läuft die doppelte kritische
Beurteilung von zwei poetischen Imitationen (d.h. fiktionalen Darbietungen) der
Tugend, eine schlechtere (Kakia) und eine bessere (Aretê ), auf die Sensibilisierung für
das eigentliche Tugendhafte hinaus. Herakles ist in dieser Szene kein Held. Die
philosophische Heldin der vom Schriftsteller Xenophon inszenierten Diskussion
einer erfundenen Lehre des Sophisten Prodikus ist für den Lehrling nicht Herakles,
sondern die bessere Tugendgestalt von Glückseligkeit. Nach Robert Mayhew gilt:
»Virtue and Vice represent two different human inventions or conceptions of how
to live a good life« (Mayhew 2011: 215). Die Tugendgestalt unterscheidet sich durch
ihre Stimme und durch den Ton, sie spricht uns an. Sie schafft Momente der Um
kehrung – nicht um eine in Taten umsetzbare Entscheidung zu treffen, sondern
um gute, neue begriffliche Unterscheidungen zu konzipieren (etwa zwischen dem,
was wir tugendhaft und lasterhaft beurteilen, d.h. zwischen einem für uns vielfäl
tigen, mit langem Training ständig zu erreichen ausgewogenen und freudenvollen
Leben in der Gemeinschaft und einer kurzatmigen, verkehrten und unaufrichtigen
Lebenswahl).

Die Personifikationen von Schlechtheit und Vortrefflichkeit fordern Herakles
beide dazu auf, sie jeweils als Lebensleiterin zu wählen. Die Suche nach dem Glück
kann auf unterschiedlichen Wegen erfolgen, einer kann als besser beurteilt werden
und kann kontrastierende Glücksvorstellungen in eine erfüllendere und übersicht
lichere Version transformieren. Die Vortrefflichkeit (Tugendhaftigkeit) appelliert
an andere moralische Standards, d.h. an die kritische Hinterfragung dessen, was
wir uns wünschen, und skizziert, wie dies würdig erreicht werden kann. Xeno
phons Bildung von Herakles durch Aretê erscheint jedoch belehrend, wobei keine
Entscheidung von ihm verlangt wird. Stattdessen lädt die sokratische Figur den
Lehrling Aristippos lediglich ein, den an Herakles veranschaulichten Weg der Vor
trefflichkeit bzw. Tugendhaftigkeit im Gedächtnis zu bewahren. Herakles und der
Lehrling werden allerdings nicht einbezogen. Sie bleiben stumm, scheinbar ohne
Gehör und Mitsprache, stellen keine einzige Rückfrage. Was sie sich wünschen und
welche zukünftige Lebensweise sie zu verfolgen haben, scheint schon bestimmt zu
sein. Die Entstehung von Neuartigem ist in diesem Setting schwierig. Xenophon

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 89 

dupliziert für den Lehrling seiner Bildungsszene das, was in der Nacherzählung 
von Herakles’ Urteil geschieht. 

An dieser Stelle zeigt sich, wie sich unser Begriff der philosophischen Bildung 
von der Vision des Xenophons unterscheidet. Die heroische Bildung im Dienst des 
vorausbestimmten moralischen Standards der Zeit kann heute nicht imitiert wer
den. Wir können sowohl der Heraklesfigur als auch dem Lehrling Beachtung schen
ken und beiden eine Stimme geben. Wir können das, was in der Bildungsszene dar
gelegt wird, kritisch und innovativ lesen. Der Einbezug von optionalen widrigkeits
geladenen Lebensweisen erlaubt allerdings eine Auseinandersetzung, die nicht zur 
positiven Aneignung tendiert, sondern zur Selbsterfindung einer eigenen Lebens
weise. 

(II) Innovation des Heldenbildes. Heldenfiguren müssen heute problematisiert wer
den. Abgezielt wird hier nicht auf die Bildung von Heroen, sondern auf ein aus
geglichenes moralisches Leben, das zu einem realen menschlichen Leben passt. Als 
geniale, mit philosophisch-ästhetischem Verstehen dotierte legendäre Figuren rich
ten sich die neu gedachten Helden gegen mangelnde Kritikfähigkeit und Empathie. 
Helden und Heldinnen erscheinen heute als ambivalente Figuren, die soziale Direk
tiven und etablierte Verhaltensmuster in Frage stellen. Heldentum kann sogar eine 
Bedrohung für Demokratien werden, Xenophons Version der Bildung von Herakles 
erscheint elitär und aristokratisch. 

Nach Dieter Thomä käme einer heroischen Bildung jedoch auch in der Demo
kratie eine gewisse Rolle zu, denn ›demokratisches Heldentum‹ (Thomä 2019) wäre 
in der Lage, anderen Menschen zu zeigen, was möglich ist und wie neue Möglich
keiten eröffnet werden können. Die Figur des puer robustus kann als eine demokrati
sche Aktivistin imaginiert werden, als produktive Störerin. Dies funktioniert dann, 
wenn wir das traditionelle männliche Bild des Heldens fallen lassen und dafür die 
unserer Menschlichkeit fördernde Seite hervorheben (Thomä 2018: 15). Insgesamt 
ist keineswegs klar, inwiefern Heldenfiguren eine philosophische Bildung fördern 
können: Während Kritikfähigkeit und Innovationsgeist, die diese Figuren inspirie
ren können und uns die Binarität von Alternativen überschreiten lassen, zu begrü
ßen sind, erscheinen andere Aspekte fragwürdig. Es kann sich eine verdächtigende 
Überheblichkeit herausbilden, die dazu tendiert, Menschen in Dynamiken von Zu- 
und Abneigung, Pro und Kontra, Koalitionen und Fronten zu verstricken sowie ei
ne Urteilskraft ohne Verarbeitung der emotionalen Ebene zu fordern, welche eine 
charakterliche Transformation erschwert. 

(III) Emotionen und moralische Bildung. In der modernen Kultur wird das Kunstmotiv 
von Herkules am Scheideweg oder Hercules Prodicious (d.h. die von Prodikus erfun
dene Heraklesszene) facettenreich wieder aufgenommen. ›Herakles‹ wird als ›Her
kules‹ latinisiert und die geistige Bildung verwandelt sich musterhaft in die Kontro

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

verse zwischen (stoischer) Selbstbeherrschung und Lust (Cicero 2008: I,118; Panof
sky 1930: 42ff.). Die Personifikationen der Selbstbeherrschung (als Weg der Tugend)
und der Lust (als Weg des Lasters) liefern ein verwirrendes Bild des Scheidewegs,
wenn die oben erwähnte Überlappung nicht berücksichtigt wird. Künste und Kunst
produkte können poetische Medien der philosophischen Bildung werden, die den
moralischen Charakter eruieren können, indem sie eine leichte und verständliche
Veranschaulichung komplexerer Zusammenhänge ermöglichen. Das Potential von
Bildern für die Philosophie- und Ethikdidaktik ist bekannt, insbesondere von sol
chen, die eine philosophische Theorie illustrieren.

Der sich auf dem Grand Tour (die damalige Bildungsreise) befindende aufkläre
rische schottische Philosoph Lord Shaftesbury ließ nach dem Treffen mit dem Phi
losophen Giambattista Vico in Neapel vom Maler Paolo de Matteis ein Kunstwerk
(Abb. 1) anfertigen, das sein ›Konzept‹ des Urteils des Herkules und somit auch sei
nen Philosophiebegriff veranschaulichen sollte (Shaftesbury 2001: 41).

Abb. 1: Paolo de Matteis (1662–1728): Herkules am Scheideweg

Zitiert nach: Universität Bologna (https://tinyurl.com/m3a269zu)

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/m3a269zu
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://tinyurl.com/m3a269zu


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 91 

Der Ausgangspunkt von Shaftesbury ist eine dreifache verwandelte Legende von 
Herakles: Die sophistizierte Überlieferung von Prodikus, die sokratisch unterrich
tete Erzählung und die von Xenophon schon moralisierte Heldenfigur können (der 
aufgeklärten ›Moral-Sense-Theory‹ entsprechend) umgebildet, d.h. transformiert 
werden. Diese zusätzliche begriffliche Transformation kann nach Shaftesbury auch 
als The Education of Hercules tituliert werden (2001: 76). Als sorgfältiger Übersetzter 
von Xenophons Memorabilia unterscheidet Shaftesbury (2008: 65ff.) selbst vier ›no
tions‹ (oder ›Konzepte‹), die die ethische Bildung auszeichnen können: (i) zwei Göt
tinnen, die sich dem überraschten Herkules nähern; (ii) die Kontroverse, die sich 
vor Herkules entfaltet und ihn interessiert, zwei sehr unterschiedliche Wege auf
zeigt und ihn zweifelnd stimmt; (iii) der sich ereignende scheinbare Sieg der Tu
gend; und (iv) die entschlossene tugendhafte Attitüde des Herkules. Aus der Per
spektive der philosophischen Bildung ist die vierte (iv) ›notion‹ zunächst vielleicht 
weniger relevant, die dritte (iii) zeigt nach Shaftesbury die innere Formung eines 
moralischen Charakters und zeichnet die dramatische Mimik eines Herkules »agi
tated, and torn by contrary passions«, »agonized« und in »suspense« auf (2001: 78). 
Shaftesbury registriert den Moment der Abwendung (Aversion) von gewöhnlichen 
moralischen Verständnissen und der innovativen Selbstüberwindung der eigenen 
Leidenschaften. Der Weg zur Tugendhaftigkeit steht nicht außerhalb der emotio
nalen Dynamik, sondern durchquert sie. Die gefühlte Wendung der beurteilenden 
Figur gilt es begrifflich zu klären: Der aufklärerische Herkules hat Taktgefühl und 
Einsichtsfähigkeit durch das Auseinanderhalten von Laster und Tugend zu gewin
nen, und das Tugendhafte kritisch zu beurteilen. Einsicht kann nur durch eine sinn
liche Auffassung gewonnen werden. Das Momentum der philosophischen Bildung 
liegt in der Verwandlung, der Metanoia, also des Umschlags in einen neuartigen mo
ralischen Charakter. 

3. Neuartige Wege philosophischer Bildung? 

Im diesem letzten Abschnitt soll der skizzierte Vorschlag für das didaktische Den
ken weiter erläutert werden. Klassische Diskussionen ›echter‹ Dilemmata (s.o.) ha
ben ihre Geltung, sie können aber in Richtung kreativerer Verfahren geöffnet und 
erweitert werden. Die Besonderheit des hier vorgestellten Beispiels liegt darin, dass 
eine Konfrontation mit der Ambiguität des eigenen Geistes und mit dem Versuch, 
zwischen Scheinbarem und Eigentlichem zu unterscheiden, veranschaulicht wird. 
Die Unverständlichkeit einer aporetischen herausfordernden Situation vermindert sich, 
wenn wir Erlebnisse innerhalb der Fiktion klären und musterhafte Zusammenhän
ge schaffen. Das didaktische Denken hat Verstehensprozesse zu meistern, welche 
›imitationale‹ und ›vitale‹ Diskussionen kombinieren, d.h. der Übergang von litera

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

rischen Imitationen zum moralischem Leben muss methodisch geprüft und kriti
siert werden. Im Folgenden soll dies anhand von vier Aspekten erläutert werden:

I. Traditionelle Dilemmadiskussionen tendieren dazu, die moralische Intuition
der Teilnehmer:innen zu verengen, wenn diese die umrissene Situation oder die
konstruierten Positionen überschreiten. Die adaptierte Figur des Herkules evo
ziert die vertiefte Einsicht in unser emotionales Urteil und einen intellektuel
len Kritizismus. Emotionen können das Urteil dynamisieren und lassen uns die
Tugendhaftigkeit der Vernunft mitdenken. Hier entfaltet sich ein Potential phi
losophischer Bildung, indem wir miterlebend und stimmfähig einbezogen wer
den, und dabei selbst herausfinden, wie eine tugendhafte Lebensweise unserem
Urteil zufolge aussieht. Die philosophische Kritik von poetischen Imitationen
erlaubt die Veranschaulichung von gedanklichen Handlungen, die für ein viel
fältiges Verstehen offen, aber ständig weiter zu klären sind.

II. Durch unseres Beispiel gestaltet sich keine agonistische Kraftprobe zum besse
ren Argument, sondern ein Feld für das Training unserer Erfindungskraft. Lite
rarische Gestaltungen haben eine innovative Rolle für das moralische Leben, sie
gelten als inspirierende Figuren, wobei die Diskrepanz zwischen literarischer
Imitation und Ausführung von Handlungen nicht verwischt werden darf. Die
Weg-Metaphorik durchquert die philosophische Tradition (Westerkamp 2011)
und die Metapher des ›Scheidewegs‹ weist auf das Überschreiten von binären
Optionen hin, um den eigenen Weg zu finden, während wir über seine ethische
Angemessenheit urteilen. Neue moralische Intuitionen sind am Anfang fragil
und vulnerabel, unsere Idiosynkrasien sind aber nicht zu löschen, sondern
sorgfältig zu klären, um zu schauen, ob aus unseren moralischen Intuitionen
schließlich ethische Ansichten und tugendhafte Haltungen werden.

III. Dilemmadiskussionen fordern in der Regel eine affirmative Haltung (Entwe
der-Oder, Pro-Kontra, Akzeptanz-Widerlegung) und gehen von zwei klaren
Positionen aus. Aporetisch herausfordernde Situationen hingegen, wie die von
Herakles, verlangen keine affirmative Haltung, sondern ein Urteil, das sich
mit Entscheidungen und unsicheren Erwartungen auseinandersetzen muss.
Die veranschaulichte parabolische Situation erscheint eher ›komisch‹ als ›tra
gisch‹ und sie ist so konzipiert, dass begriffliche Dissonanzen und emotionale
Stimmungen auftreten können. Ein ästhetisches Verstehen brauchen wir, wenn
die qualitative Fülle nicht ausreichend von sprachlich formulierten Begrif
fen aufgefasst werden kann. Ambiguität und Unauslotbarkeit müssen nicht
reduziert werden. Vielmehr kann ein feinfühliges Gespür für diese dadurch
gefördert werden, dass sie mit einem ›transformativen Verstehen‹ (France
schini 2023: 8ff.) geklärt werden können. Die Bildung von Herakles/Herkules
schlägt eine moralische Lebensweise vor, die unterrichtlich hinterfragt werden
kann, indem unser Gefühlsleben einbezogen und ermessen wird. Die beson

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 93 

dere hinzukommende Tugendhaftigkeit, die dadurch entstehen kann, lässt 
sich auch philosophische ›Aufrichtigkeit‹ nennen. Diese kann ein moralisches 
Leben charakterisieren, in welchem wir bereit sind, eine (zukünftige und nicht 
vorhersehbare) glückliche, vernünftige und ethische Lebensweise für uns durch 
Urteil und Selbstprüfung zu erfinden. Somit unterscheidet sich unsere Lektion 
von der, die Xenophon oder Shaftesbury literarisch oder künstlerisch inszeniert 
haben, lässt sich aber von dieser entscheidend anregen. 

IV. Sowohl die ›Richtigkeit innerhalb der poetischen Imitation‹ (oder Invention 
dessen, was passieren kann) als auch die Intuition dessen, was passieren könn
te (oder ›vitale Richtigkeit‹) müssen in Bezug auf unsere Konzeption eines 
guten, moralischen Lebens unterrichtlich kritisch beurteilt werden. Einer
seits sollte keine unkritische Personifizierung und persönliche Identifizierung 
zugelassen werden. Indem wir Begrifflichkeiten veranschaulichen, bringen 
wir zugleich optionale Verständnisse hervor und kritisieren bzw. wandeln sie 
innovativ um. Andererseits wird auch die ›vitale Richtigkeit‹ überprüft, d.h. 
die Entfaltung eines Innovationspotentials geht zusammen mit der kritischen 
Klärung des hervorgebrachten Gedankens für ein moralisches Leben, das wir 
ethisch gutheißen – und somit kann eine genuine Lektion, ein unterrichtliches 
Gelingen entstehen. Fiktionalität ermöglicht es, eine sinnliche, ästhetische 
Kritik der inneren Logik der Imitation zu gestalten. Anstatt der Verstärkung 
einer Denkweise wird Diversifizierung und Nonkonformismus ermöglicht, 
während eine lebenspraktische Transformation des eigenen Urteils gelingen 
kann. Idealerweise schafft es eine philosophische Didaktik, auch in ethischer 
Hinsicht, die Komplexität des moralischen Lebens mit der Leichtigkeit der 
gedanklichen Veranschaulichung zusammenzubringen. 

Die didaktische Organisation, die wir suchen, sind passende Richtlinien, die es zu
lassen, eine Sensibilisierung für das menschliche moralische Leben einzurichten 
und die Philosophierende zugleich in die Lage versetzen, unser Unterrichten mit 
›poetischen Imitationen‹ als Ausgangspunkt für die Klärung ihrer eigenen Lebens
entwürfe zu begreifen. Ich würde zu diesem Zweck den Fachbegriff einer (philo
sophisch) ›aufrichtigen Didaktik‹ (siehe III) vorschlagen (ebd.: 2, 15, 20). Hier gilt 
es, die Erfindung von neuartigen Gedanken zu erwägen und zu wagen – und dies 
braucht auf emotionaler Ebene einen ständigen Klärungsprozess durch philosophi
sche Kritik, um das Neue für das moralische Leben intelligibel zu skizzieren. 

Literatur 

Anderson, Graham (2021), »Heracles as a Quest Hero«, in: Daniel Ogden (Hg.), The 
Oxford Handbook of Heracles, New York, S. 371–387. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Apollodoros (1988), Bibliothek II, in: Ders. Die griechische Sagenwelt. Apollodoros mytho
logische Bibliothek, Leipzig.

Blesenkemper, Klaus (2020), »Dilemmadiskussion«, in: Martina Peters/Jörg Peters
(Hg.) Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg, S. 63–76.

Bosman, Philip (2021), »The philosophical Tradition«, in: Daniel Ogden (Hg.) The Ox
ford Handbook of Heracles, New York, S. 332–344.

Cicero, Marcus Tullius (2008), Vom pflichtgemäßen Handeln, Düsseldorf.
Franceschini, Stefano (2023), »Skizze einer aufrichtigen Methodik«, letzter Zugriff:

25.01.2025, in: Open-Access-Publikationsserver der CAU zu Kiel,
https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417.

https://doi.org/10.38071/2024-00136-3.

Grayling, Anthony C. (2007), The Choice of Hercules: Pleasure, Duty And The Good Life in
The 21st Century, Phoenix.

Jeske, Wolfgang (1981), »Die Parabel«, in: Otto Knörrich (Hg.), Formen der Literatur,
Stuttgart, S. 281–289.

Levinson, Maire/Fay, Jacob (2018), Dilemmas of educational ethics. Case and commen
taires, Cambridge.

Martena, Laura (2018), »Thinking inside the Box. Concerns about Trolley Problems
in the Ethics Classroom«, in: Teaching Philosophy 41, 4, S. 381–407.

Mayhew, Robert (2011), Prodicus the Sophist: text, translations, and commentary, Oxford.
O’Connor, James (2012), »The Trolley Method of Moral Philosophy«, in: Essays in Phi

losophy 13(1), S. 242–255.
Panofsky, Erwin (1930), Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neue

ren Kunst, Leipzig/Berlin.
Peters, Martina/Peters, Jörg (Hg.) (2020), Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg.
Pfeifer, Volker (2009), Didaktik des Ethikunterrichts: Bausteine einer integrativen Werte

vermittlung, Stuttgart.
Raters, Marie-Luise (2020), »Die erweiterte Dilemma-Diskussion«, in: Martina Pe

ters/Jörg Peters (Hg.) Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg, S. 27–46.
Schaff, Hagen (2003), »Der Tugendheld – Herakles und die Philosophen«, in: Rai

mund Wünsche (Hg.) Herakles/Herkules, München.
Shaftesbury, Anthony A. C. (2001), »Ästhetik« in: Wolfram Benda u.a. (Hg.), Sämt

liche Werke, ausgewählte Briefe und nachgelassene Schriften, Bd. I, 5, Stuttgart-Bad
Cannstatt.

Shaftesbury, Anthony A. C. (2008), »Chartae Socraticae. Design of a Socratic History«
in: Wolfram Benda u.a. (Hg.), Sämtliche Werke, ausgewählte Briefe und nachgelassene
Schriften, Bd. II, 5, Stuttgart-Bad Cannstatt.

Thomä, Dieter (2018), Puer robustus. Eine Philosophie des Störenfrieds, Frankfurt a.M.
Thomä, Dieter (2019), Warum Demokratien Helden brauchen. Plädoyer für einen zeitgemä

ßen Heroismus, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 95 

Westerkamp, Dirk (2011), »Weg« in: Ralf Konersmann (Hg.) Wörterbuch der philosophi
schen Metaphern, Darmstadt, S. 524–551. 

Xenophon (1955), Erinnerungen an Sokrates, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 

Prinzipien, Verfahren, Beispiele 

Florian Wobser 

1. Cineastik und Formemphase in philosophischer Filmdidaktik? 

Großes Kino rührt von seiner Form her. Nimmt man das Prinzip des Montierens 
ernst, so ist der bewegte Filmverlauf in letzter Konsequenz eine Summe der Ein
zelbilder samt ihres Zusammenspiels mit den Tonspuren.1 Filmische Inszenierung 
lässt bei der kontinuierlichen Montage eine Handlung ablaufen, dann dient dieser 
die Form, sie kann aber genauso auf diskontinuierlicher Montage basieren (Elsaesser/ 
Hagener 2013: 103–136), die nicht unsichtbar bleibt und Modus eines Wahrnehmbar
machens der Form ist. Dadurch ist die Form gleichwertig mit der Handlung oder do
miniert sie sogar. Filme, die als cineastisch gelten, tendieren zur letzteren Variante; 
in ihnen liegt häufig eine gewisse Formemphase vor.2 

In der Philosophie/Ethik und ihrer Didaktik hat es die Form schwer. Das gilt u.a. 
für die des Films. Schaut man auf die Didaktisierungen dieses Mediums, fällt ers
tens auf, dass Film in diesem Kontext – ebenso in anderen Fächern – fast immer 
Spielfilm meint. Zweitens wurde bekanntlich Filmizität in frühen Zugriffen »instru
mentalisiert« (Peters u.a. 2006: 5). Problemorientierung ist so vor allem ein kriti
scher Umgang mit Konflikten auf der Handlungsebene, deren Inszenierung über
eifrig ignoriert wird – die filmaffine Lehrer:in im Fach Philosophie/Ethik war irri
tiert, dass zu diesen diskursiven Zwecken nicht auch weiterhin argumentative und 
literarische Texte genutzt werden. Fachdidaktisch besteht fächerübergreifend zu
dem Konsens darüber, dass Diversität von Unterrichtsmedien erwünscht ist, was 
sich nicht nur lernpsychologisch und methodisch, sondern durch jeweils auf spezi
fische Weisen Ausdruck gewinnende Lebensweltbezüge legitimieren lässt. ›Vielfalt‹ 
wäre aber eine Mogelpackung, wenn diese Spezifika nicht gewürdigt bzw. Vorteile 
des Films auf kaum medienspezifische Aspekte wie Anschaulichkeit des Problems 

1 Es wird hier angenommen, dass dies heute noch gilt; die diffizile bis unmögliche Unterschei
dung zwischen analogen und digitalen Medien muss an dieser Stelle ignoriert werden. 

2 Als modellhaftes Moment denke man an die Erfindung des jump cut, sei es in À bout de souffle 
(1960) von Jean-Luc Godard, sei es in 2001: A Space Odyssey (1968) von Stanley Kubrick. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

oder Motivation der Schüler:innen reduziert würden. Das haben zwischenzeitlich
Vertreter:innen philosophischer Filmdidaktik anerkannt. Volker Steenblock greift
vor zehn Jahren Vorarbeiten zu Musikvideos und Filmmusik von Klaus Draken bzw.
Rolf Sistermann auf und erklärt als für die Form offene Zieldimension, »dass Film
und Philosophie sich zu einer eigenen, gemeinsamen Erfahrungsweise verbinden
und verdichten können« (2013: 9). Leif Marvin Jost entwickelt zu derselben Zeit ei
ne Methodik für eine ›mediumadäquate Filmarbeit‹, in der ›Filmphilosophie‹ (2017:
227–252) aufgewertet wird, wobei er nur punktuell (ebd.: 231–235, 107–115) auf die
Konzepte des Rhizoms und Plateaus nach Gilles Deleuze und Félix Guattari rekur
riert; deren vor allem konzeptionelle Überlegungen zum u.a. multisensorischen Philo
sophieren werden von Jost selbst – anders als hier im Folgenden – lediglich als me
thodische Ideen zur Filmdidaktik ausgelegt.

Wie verhält sich folglich das Ziel, die kinematographische Form der Vernunft zu le
gitimieren, zu dem bisherigen Fachdiskurs? Bezogen auf die Desiderata gilt gene
rell, dass das Würdigen der Film-Form(en) maximiert werden soll, was zugunsten
der Sensibilisierung für Filmizität mit einem Wechsel in eine formale Perspektive er
reicht wird. Die kinematographische Vernunftform ist primär auf Formen des Filmmediums
gerichtet. Diese sind aber – wie oben bereits angedeutet – im cineastischen Film oft
gerade sehr auffällig oder ganz subtil gestaltet. Es gilt also speziell, dass reguläre
Spielfilme didaktisch begründet zur Vielfalt der Genres überschritten werden soll
ten. Greift man auf einen Film zurück, der eine lineare Handlung um einen Kon
flikt aufweist, sollte er zumindest auch formal attraktiv sein. Spielfilme sind so di
vers, dass auch die Ränder der Genres ausgelotet werden sollten. Außerdem gibt es,
selbst wenn man audiovisuelle Zuspitzungen von YouTube über Snapchat bis zu Tik
Tok vorerst ausklammert, sehr viele weitere (Sub-)Genres, die ebenso Versuche der
Didaktisierung verdienen.3

Um den Wechsel in die Perspektive der ›Audiovision‹ auch im Philosophie- und
Ethikunterricht wahrscheinlicher zu machen, denke ich, dass man Spielfilme im
Schulalltag in ganzer Länge, wenn überhaupt, allein als Ausnahme zeigen sollte.
Lehrreich für kinematographische Vernunft ist die kleine Form, also bei längeren For
maten die Sequenz. Ist diese gut ausgewählt, gibt sie formal wie inhaltlich eine reich
liche Anzahl an Aspekten her, denen man sich mit Schüler:innen umso genauer wid
men kann. Für so ein close watching könnte man eine drei bis fünfminütige Sequenz
sogar in einer Einzelstunde ein zweites Mal zeigen. Um die Würdigung der Form
zu steigern, sollten die Analyse und Deutung bzw. Kontextualisierung idealerwei

3 Ich selbst habe bislang zu folgenden audiovisuellen Medien und Genre-Formen publiziert: Spiel
filme, Anime, Kurzfilme, Dokumentationen, Essay-Filme, Kunst-Clips, Serien(episoden), In
terviews, Fake-Gespräche, Podiumsdiskussionen, Vortrag und Lesung, Social-Media-Content

und Infotainment.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 99

se primär vom Ton ausgehen und sekundär erst die Bilder miteinschließen.4 Über
die Visualität des audiovisuellen Mediums spricht man noch mehr als genug. Die
Auswahl eines Fragments und Überbetonung des Sounds sind zwei Prinzipien kom
petenzorientierter Filmbildung (Wobser 2021: 157–160), die auch close listening um
fasst. Richtet man sich, wie in dem vorliegenden Artikel, auf Spielfilme, ermöglicht
eine exakte Arbeit mit Sequenzen nicht nur »Anstöße zum Selber-Denken« (Peters
u.a. 2006: 6), sondern Perzepte ihrer Inszenierung haben dem Anspruch nach den
selben Wert wie die scheinbar autonomen Konzepte, die im ›Wahrnehmbarmachen‹
ästhetisch und performativ verstärkt werden. Filme sollten nicht allein als audiovi
suelles Gedanken- (Sistermann 2004: 30; Jost 2017: 314f.), sondern jeweils als Wahr
nehmungsexperiment im Rückgriff auf begrifflich-spekulative und multisensorisch- 
phänomenologische Methoden kompetenzorientiert erschlossen bzw. sinnlich er
öffnet werden.

2. Sensibles Denken und philosophische Prozesse der Filmbildung

Bevor sich die hier zuerst filmdidaktisch eingeordnete kinematographische Form
der Vernunft exemplarisch auf drei konkrete Filmsequenzen richten wird, soll sie
mittels Rückgriffen auf den Fachdiskurs der Philosophie- und Ethikdidaktik vor
erst grundsätzlicher charakterisiert werden. Im Horizont jener sehr kontroversen
Debatte (Gefert/Tiedemann 2012) um diskursive und präsentative Symbole gemäß
Ernst Cassirer und Susanne K. Langer wird für die kinematographische Vernunft
eine heuristische Zumutung eingefordert: Wird bislang noch immer so debattiert,
dass sich der phänomenologische Ausdruck eines Unterrichtsmediums stets an der
Qualität des Konzepts messen lassen soll, und lassen Vertreter:innen des analyti
schen Denkens die Perzepte aller Art, selbst rezeptionsästhetisch, nur ergänzend
gelten, bringt jener heuristische Wechsel in die audiovisuelle Perspektive im Ver
gleich einen gewissen Überschwang mit sich.5 Indem perzeptive Qualitäten des Films
betont werden, kehrt sich die Reflexionsweise um und das Wahrnehmen wird auf
gewertet. Der transzendentale Rest jener (neu-)kantianischen Tradition bei Cassirer

4 Diese ›audiophile‹ Haltung wird praktisch, u.a. aufgrund der Dominanz des Sehsinns, selten
durchgeführt, sie ist jedoch mit dem (Kino-)Filmtontheoretiker Michel Chion (2012) nicht we
niger theoretisch zu begründen.

5 Diese schwungvolle Volte betrifft auch das im Anschluss an Gottfried Gabriel (2015) von An
gelika Krebs (2021) ästhetisch und implizit auch didaktisch entwickelte erkenntnistheoreti
sche Modell, worin nicht-propositionales Wissen als prägnantes, offen-reichhaltiges gegenüber
einem präzis-abstrakten propositionalen Wissen aufzuwerten sei; dieser Ansatz wird hier als
ein Paralleldiskurs zur Debatte um diskursive und präsentative Unterrichtsmedien begriffen;
dazu auch die Beiträge von Angelika Krebs (S. 41–52) und von Philipp Thomas (S. 71–82) im
vorliegenden Band.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

und Langer wird zur Disposition gestellt, indem auf Vertreter:innen eines sensiblen
Denkens rekurriert wird, die phänomenologische und semiotische Vorarbeiten inte
grieren. Sie stammen oft aus den Künsten; so heißt es in einer kritischen Auseinan
dersetzung des philosophisch nicht gerade naiven Regisseurs Alexander Kluge mit
Immanuel Kant u.a., dass sich im Film selbst

radikale Anschauung im visuellen Teil und Begriffsmöglichkeiten in der Monta

ge zu einer Ausdrucksform [verbinden], die ebenso wie die Sprache ein dialekti
sches Verhältnis zwischen Begriff und Anschauung ermöglicht, ohne daß dieses
Verhältnis wie in der Sprache stabilisiert ist (Kluge u.a. 1980: 16).

Die nicht zuletzt assoziativ und konnotativ wirkende audiovisuelle Dynamik, die
also sinnlicher ist als in dem linear und denotativ gerichteten Diskurs, nennt Klu
ge selbst ›Verflüssigung‹ (Wobser 2024b: 60–84, 95–222), wobei er explizit auditive
Ausdruckskräfte mit einschließt: »Das Zusammentreffen von sprachlichen, akusti
schen und visuellen Formen und ihrer Integration in der Montage macht den Film
zu komplexeren Aussagen fähig, als dies einer dieser Formen allein möglich wäre«
(Kluge u.a. 1980: 16).

Für sensibles und zugleich sensibilisierendes Denken, das im Wechselspiel mit
gleichwertiger aisthesis steht, finden sich auch anschlussfähige frühere fachliche Po
sitionen. Christian Gefert6, der selbst eine Konzeption performativen Philosophie
rens vertritt, steht jener ›Verflüssigung‹ nahe, sobald er nach Jacques Derrida be
merkt, dass »Philosophieren per se immer unabgeschlossen und vorläufig [ist], da
sich Bedeutungen (vermutlich) nicht endgültig fixieren lassen […]«. Er spitzt an der
selben Stelle den Prozess des Philosophierens weiter zu, indem er fragt,

ob überhaupt stabile Bedeutungsgefüge zwischen Signifikanten […] und Signifika
ten bestehen und sich der Anspruch auf überhistorische und kontextunabhängige
Begriffsklärungen in der Philosophie jemals realisieren ließe (Gefert 2008: 18f.).

Während Gefert das Theaterspielen als eine leibliche Praxis charakterisiert, die ge
wisse Arten des signifikanten ›embodiment‹ (2005) meint, greift Stefan Maeger u.a.
phänomenologische und semiotische Denkmuster auf (Wobser 2024b: 257–267), um
einen ›Umgang mit Bildern‹ fachdidaktisch zu legitimieren. Nicht die trivialen, aber
die ästhetisch reizvollen Bilder hätten deiktische und indexikalische Qualität, die
den Sehsinn über die Einbildungskraft bzw. Fantasie als eine quasi-taktile Kom
petenz herausforderten. Solche Bildungsprozesse philosophischer Art zielen nach
Maeger deshalb auf ein »spürendes Sehen« bzw. »[a]tmosphärisches Wahrnehmen« (2013:

6 Siehe zu Gefert ebenso das Gespräch zu gegenwärtigen, die Institution Schule betreffenden
fachdidaktischen Fragen und die Diskussion darüber (S. 223–236) im vorliegenden Band.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 101

225). Gefert stellt die Ausweitung seines Ansatzes auf den Film lediglich in Aussicht,
dessen bewegte Bilder (mit Ton) Maeger streift, indem er ihren höheren Grad einer
Immersion als intensives »Gefühlsexperiment« (ebd.: 230) umschreibt.

Eine Didaktisierung kinematographischer Vernunft schließt hier an und sie
geht darüber hinaus, indem audiovisuelle Filmizität als eine ästhetische und perfor
mative Ausdrucksweise begriffen wird und die filmische Inszenierung selbst uns Impulse
für das Philosophieren liefert. Ein etabliertes Modell dafür liegt glücklicherweise im
Fachdiskurs längst vor – die Literatur! So ist der Begriff ›Filmizität‹ an ›Literarizität‹
angelehnt, deren didaktische Relevanz bereits Johannes Rohbeck herausgearbeitet
hat. Er bemerkt, dass Literatur zu häufig auf Inhalte reduziert werde, das Fach
Philosophie/Ethik aber Vorteile habe, wenn »die verschiedenen Schreibstile« (2016:
201) anerkannt würden. Rohbeck trennt zwischen Philosophie in der Literatur und
literarischer Philosophie, indem er moderat postmoderne Einflüsse transformiere
(ebd.: 200). Analog dazu soll an dieser Stelle die Relevanz filmischer Philosophie
unterstrichen werden, die verschiedene Film-Stile umfasst und die Domäne ist, in der
sich die kinematographische Vernunftform entfaltet. Rohbeck nennt u.a. Dialoge,
Autobiographien und Erzählungen selbst ›marginale Gattungen‹ (ebd.: 203–216),
die nach ihm die für das Philosophieren entscheidende ›argumentative Funktion‹
(ebd.: 203) in literarische Gestalten kleideten. Dieses Kriterium sei wichtig, damit
sich Philosophie nicht in der Literatur auflöse. Viele Film-Genres und jeweils gezielt
ausgewählte Stile können aber als in den Fächern Philosophie/Ethik (bislang noch)
marginalisiert beurteilt werden; die hier eingeforderte formale Aufwertung des
Film-Mediums basiert nicht allein auf einer argumentativen Funktion, sondern
cineastische Filme sind Modelle identitätstheoretischer Bildungsprozesse. Deren ge
nauere Didaktisierung basiert aber nicht auf einer pauschalen Gleichsetzung von
Philosophie und Film; vielmehr liefert der Ansatz kürzere Sequenzen voller Kon
zepte und Perzepte, die für ein offenes Wahrnehmen wie kritisches Reflektieren in
relevanten Themenkontexten künstlerischen Impulsen des Philosophierens gleichen.7

Wie die kompetenzorientierte Filmbildung in dazu geeigneten thematischen
Kontexten im Modus kinematographischer Vernunft geleistet werden kann, diese
Frage soll am Ende dieses Artikels anhand konkreter Beispiele genauer beantwortet
werden. Ihr legitimierender Grund kann ergänzend auch mit Christa Runtenberg
gestärkt werden. In ihrer Einführung Philosophiedidaktik (2016) geht sie konsequent
auf visuelle und auditive Eigenschaften von Unterrichtsmedien und Verfahren ein

7 Rohbeck selbst dazu (2016: 204): »Hier berühren sich Philosophie und Literatur, doch ohne
dass sich die Grenzen verwischen. Denn ich gehe von ganz bestimmten philosophischen Kon
texten aus, in denen die literarischen Formen ihre je spezifischen Funktionen erfüllen«. Roh
beck unterstellt postmodernen Philosoph:innen, dass diese solche Differenzen nicht interes
siert hätten; zugleich grenzt er sich mit dem eigenen harten Kriterium der ›argumentativen

Funktion‹ von deren theorierhetorischen Versuchen klar ab.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

(ebd.: 106–212). Zudem (ebd.: 59–65) unterlegt sie der sowohl phänomenologisch
als auch psychologisch begründeten transformativen Idee prozesshafter Bildung eine
›flüssige‹ Grundlage, auf der sich Selbst- und Weltverhältnisse – etwa zwischen
Natur und Kultur – immer neuartig artikulieren. Dem übergeordneten Ziel einer
hier entworfenen philosophisch-cineastischen Filmbildung dienen entsprechend
ebenso wahrnehmbarmachende, sensibilisierende Figuren und Gestaltungen.8

Überlegt man sich, mit welchen philosophischen Autor:innen dieser Ansatz zu
rechtfertigen ist, liegt nicht allein, wie bei Runtenberg selbst, u.a. Michel Foucault
nahe, sondern dessen Wegbegleiter, der phänomenologische sowie semiotische Ak
te eines Philosophierens unmittelbar direkt verknüpft hat, nach dessen differenzieller
Position Identität und Differenz im permanenten Oszillieren sind. Gemeint ist hier
Gilles Deleuze, dessen ›transzendentaler Empirismus‹ (Rölli 2012) an dieser Stel
le nicht genauer zu referieren ist. Er hat sich in zwei Bänden dem Kino gewidmet
und begreift die audiovisuellen Künste als Äußeres der Philosophie, das ihr aber zu
gleich immanent sei (Wobser 2024b: 122–132, 142–154). Diese ebenbürtige rhizoma
tische Verknüpfungsweise (nicht zu verwechseln mit einer Gleichsetzung zwischen
Film und Philosophie), ist pars pro toto dessen, was Deleuze mit Félix Guattari (2003)
nicht länger als Philosophie im engeren Sinne, aber als ein – sensibles – Denken
fasst. Es weist selbst eine Nähe zu den Künsten auf, besonders zum Film, so dass De
leuze vom ›Kino-Denken‹ spricht und den doppelten Imperativ einer philosophisch- 
künstlerischen Filmbildung aufstellt, dem hier auch konzeptionell gefolgt wird, so
dass sein Beachten anhand dreier Beispielsequenzen in eine exakte audiovisual liter
acy mündet: »All dies verlangt nach einer Pädagogik, insofern wir in einer neuarti
gen Weise das Visuelle lesen und den Sprechakt auf neue Art hören müssen (Deleuze
1997: 316).9

3. Formaffine Verfahren anhand dreier Beispiele naturästhetisch
relevanter Filmsequenzen

Diese auf Ton- und Bildspuren abgestimmte Programmatik philosophischer Film
bildung liefert uns das Modell einer audiovisual literacy, die formale Spezifika des

8 Runtenberg führt damit indirekt die Erweiterungen der Begrifflichkeit bei Steenblock fort;
zur Filmmusik meint Steenblock (2013: 25) selbst: »Mit den Bildern ist der Musik gemein, dass
sie Wirklichkeiten konstruiert und Wirkungen inszeniert […]. Musik kann viel: Atmosphäre

schaffen, Bilder integrieren, erzählerische Bezüge herstellen, Emotionen abbilden, soziale
und kulturelle Hintergründe vermitteln, parodieren und karikieren, Personen und Gegen
stände dimensionieren, ja: ein Publikum förmlich konditionieren […]«.

9 Vergleichbar hiermit ist die Filmbildung nach Alain Bergala (2006; auch: Jost 2017: 303ff.),
die jedoch filmsemiotische Prämissen aufweist; speziell jenem ›Kino-Denken‹ im Sinne von
Deleuze widmet sich Olaf Sanders (2020).

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 103 

Filmmediums in ästhetischen und performativen Wirkungen würdigt. Der Film 
appelliert an seine Rezipient:innen und fordert cineastisch eine sinnliche Heuristik 
zwischen aisthesis und semiosis heraus. Diese Erkenntniskräfte sind philosophisch 
relevant und betreffen das Medium Film und seinen technischen Grad an Sinn
lichkeit anders, intensiver als etwa auch jene von Rohbeck genannten literarischen 
Gattungen. Die Formsprache im Film hat selbst einige Varianten (Klant/Spielmann 
2008) und sollte mit Hilfe von ausgewählten Aspekten an die thematische Pro
blemorientierung gekoppelt werden (s.u.). Im Folgenden liegt letztere speziell in 
naturästhetischer Reflexion vor, wobei ökophilosophische Grundlagen von Gernot 
Böhme (1989) und von Martin Seel (1991) aufgegriffen werden. Dafür werden Se
quenzen ausgewählt, in denen natürliche Räume und Zeiten audiovisuell verfremdet 
gezeigt werden. Dieses Merkmal ist nicht nur ein Hinweis auf Cineastik, in der sich 
kinematographische Vernunft wohl fühlt, weil sie viele Impulse erhält, sondern 
diese drei konkreten Szenen liegen hier auch deshalb vor, weil deren selbstreflexive 
Implikationen ein ›atmosphärisches Wahrnehmen‹ erfordern. Der Strom aus as
soziativ bzw. konnotativ verstärkten Gedanken zur ›Audiovision‹ wird hier immer 
bloß vorläufig als eine naturästhetische Deutung gestoppt. Die Filmsequenzen 
sind formal und inhaltlich different, sie teilen aber den Umstand, dass alle drei 
Inszenierungen jeweils die eines heterotopen und heterochronen Ortes sind, was 
für Nature Filming (für Nature Writing: Krebs 2021: 124–128) durchaus ebenso sehr 
naheliegend ist. In diesen drei Beispielen ist es also mehr oder weniger Fremdes, 
das phänomenologisch erschlossen sowie semiotisch eröffnet werden sollte, um 
dadurch sinnliche philosophische Filmbildungsprozesse zu ermöglichen. 

Offene identitätstheoretische Bildungsprozesse gehen von diesen Sequenzen 
zweifach aus: Zum einen werden die Protagonist:innen in naturnahen Situationen 
gezeigt, die auf je andere Weisen filmisch inszeniert werden, woraus ebenso diffe
renzierte ästhetische Deutungen folgen; zum anderen sind die Auszüge auch drei 
Film-Modelle, deren performative Wirkungen der Rezipient:in das Wahrnehmen 
und das kritische Reflektieren der Mensch-Natur-Verhältnisse abfordern, die zwar 
als sekundäre Erfahrungen vorliegen, die aber zur eigenen Identität im Transfer in 
Beziehung zu setzen sind. Der Ausdruck in diesen Szenen umfasst u.a. Momente 
der Selbstartikulation und Selbstkultivierung10 in der Natur, womit sich für die 
Rezipient:in jeweils zugleich zugunsten ökophilosophischer Bildung die Frage nach 
der eigenen, individuellen Naturbeziehung dreifach auf eine jeweils audiovisuelle 
Weise stellt.11 

10 Es sei an den Call for Abstracts unserer Tagung in Weingarten im April 2024 erinnert, der solche 
ethischen Praktiken neben dem Wahrnehmbarmachen und Sensibilisieren herausstellte: ht 
tps://tinyurl.com/5n8ke9mr [15.02.2025]. 

11 Die hier gebotene Kompaktheit erlaubt allein den vergleichenden Überblick zu den drei Film

sequenzen, keine methodische Aufbereitung derselben; in separaten Aufsätzen habe ich 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/5n8ke9mr
https://tinyurl.com/5n8ke9mr
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://tinyurl.com/5n8ke9mr
https://tinyurl.com/5n8ke9mr


104 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

3.1 Philip Gröning: Mein Bruder heißt Robert und ist ein Idiot (D/A/CH 2018)

Die kinematographische Form der Vernunft hätte mit diesem dreistündigen Spiel
film von Philip Gröning, der das Thema Zeit auch performativ avantgardistisch auf
zeigt, mehr als genug zu tun. Gegen Ende des ersten Drittels gehen die Zwillinge,
Schwester und Bruder, nackt im Waldsee baden. Der Ton ist als Bildton nur on-screen
zu hören und besteht allein aus einer soundscape der natürlichen Umgebung; visuell
wird dieses Mensch-Natur-Verhältnis ästhetisch sehr attraktiv eingefangen, indem
die Kamera das Wasser meditativ nah zeigt, wobei zunächst nur sein Sichkräuseln
auf die Menschen verweist (Abb. 1), die dann ruhig in totaler Draufsicht auf dem bzw.
halbnah unter Wasser gleiten (Abb. 2/3). Als beide plötzlich auftauchen, ist eine Än
derung der Atmosphäre zu bemerken – der Bruder hat das spontane Spiel, wer län
ger die Luft anhalten kann, offenbar ›gewonnen‹, wie er laut ruft (0:51:35), während
er bei seinem dynamischen Auftauchen mit Siegerpose nah gezeigt wird (Abb. 4).

Abb. 1–4: Leiblich-kontemplatives Naturverhältnis; Störung (Gröning 2018: 0:50:15-0:51:45)

Eigene Screenshots

jedoch für zwei der drei Filme über kompetenzorientierte Aufgabenstellungen nachgedacht
(2021: 165–170, 2024d: 240ff.). Alle drei Filme können auch insofern als cineastisch gelten,
dass die Regisseure jeweils preisgekrönt und künstlerisch anerkannt wurden. Zuletzt habe
ich ähnliche Positionen zu Spielfilmen von Kelly Reichardt ([2025]) und ökologischen Doku
mentationen von Lisa Eder und Carmen Losmann (2024c: 207–212) entwickelt.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 105

Greift man auf Modelle der Naturästhetik zurück (Böhme 1989; Seel 199112), kön
nen die Protagonist:innen in leiblich-kontemplativer Naturbeziehung perzipiert und
interpretiert werden. Ihre aisthesis ist hierbei ein »sinnliches Sichbefinden« (Böhme
1989: 10) in einem leiblich gespürten See (ebd.: 31–36). Diese wird aber in einem Spiel
gestört, dessen ernste Dimension in einer Art Wettbewerb auf Leben und Tod be
steht, also den »Akt der kontemplativen Abwendung von den Geschäften des Lebens«
(Seel 1991: 18) rigoros negiert. Gerade weil das Atmen selbst so sehr leiblich ist, wird
hier ein Spannungsfeld erzeugt, für das der zunächst noch geteilte naturutopische
Moment (da zuerst noch eine andere, eine schwebende Zeit gilt, deren Ewigkeit sich
sodann als endlich entpuppt) audiovisuell gestaltet wird. Weitere Informationen
zum Film sind nicht notwendig (man kann sie, wenn man möchte, aber mitteilen;
auch weitere passende Sequenzen können gezeigt werden). Als eine rhizomatische
Vernunftform freut sich die kinematographische ggf. auch über mögliche interme
diale Verknüpfungen, die hier u.a. in jenem berühmten Aphorismus Sur l’eau aus
Theodor W. Adornos Minima Moralia (1951) liegen könnten, wo es heißt:

Rien faire comme une bête, auf dem Wasser liegen und friedlich in den Himmel

schauen, ›sein, sonst nichts, ohne alle weitere Bestimmung und Erfüllung‹ könnte
an die Stelle von Prozeß, Tun, Erfüllen treten […] (1969: 207f.).

3.2 Terrence Malick: Knight of Cups (US 2015)

Die ersten gut vier Minuten des Intros dieses sogenannten ›Los-Angeles-Films‹
von Terrence Malick eröffnen nicht nur ein ca. zweistündiges Panorama, in dessen
Verlauf jene Metropole durch eine mit Handkamera gedrehte und oft selbst im
pulsiv wirkende Serie verfeinerter Architektur-/Landschaftsaufnahmen umgeben
von kalifornischer Wüste gezeigt sowie durch einen gehobenen Soundtrack unter
malt wird. Es gibt zwar ebenso ein wenig Handlung mit humanen Akteur:innen,
doch scheint sie nur den mythologisch-essayartig eingefangenen ›natürlichen
Americana‹ zu dienen.

Im Intro wird der Protagonist eingeführt, der zuerst außerhalb jener Stadt,
deserted, neben einem Highway wandelt (Abb. 5) und danach, diskontinuierlich, eine
wilde Party besucht. Die kinematographische Vernunft vernimmt einen Diskurs,
der zwischen dem christlich-spirituellem Kommentar und inneren Monolog der
Hauptfigur changiert; es gibt einen Song aus Ralph Vaughan Williams’ Oper The
Pilgrims Progress, wodurch das einleitende Motiv der riskanten Reise auch akustisch
von Hanan Townshend unterstützt wird. Nach der Wüsten-Szene folgt ein Rück

12 Zum leiblichen bzw. zum ästhetischen Naturverhältnis: Kirchhoff/Karafyllis u.a. 2020: 176–185
bzw. 186–195.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

blick auf die frühe Kindheit aus einer kosmischen Perspektive (Abb. 6); es schließen
sich recht versnobte urbane Szenen im Auto und auf jener Party an (Abb. 7).

Abb. 5–8: Psychologisch-korrespondierendes Naturverhältnis (Malick 2015: bis 0:04:30)

Eigene Screenshots; für das Plakat: © Broad Green Pictures

Der Protagonist wirkt sehr labil, die Wüste ist hier ein ›abweisendes Terrain‹,
keine ›schöne Gegend‹ (Seel 1991: 89–97); während dies wahrzunehmen ist, gilt fürs
Interpretieren der psychologische Verdacht, dass sein Inneres und Äußeres vage
miteinander korrespondieren. Der Weg an den Rand der Wüste kehrt als Leitmotiv
des Films wieder, ist ein »Akt der korresponsiven Vergegenwärtigung der eigenen
Lebenssituation« (ebd.: 18), der von Beginn an zusätzlich durch die Motivik von Ta
rot-Karten mitgeprägt wird, wobei der Hauptfigur die ebenfalls titelgebende Rolle
des Ritters der Kelche zufällt, d.h. die des Traumtänzers.13 Seine Situation einer Su
che und der Halt- bzw. Orientierungslosigkeit wird dadurch betont. Ein Filmplakat
(Abb. 814), das ikonische Horizonte (Palmen; Berge) der Stadtgrenzen von Los Ange

13 Auch darum neigt Malick selbst, mehr als andere, dem Kitsch zu (vielleicht hilft hier – ausge
rechnet – die Brigitte: https://tinyurl.com/rvm3b4y7 [15.02.2025]).

14 Zitiert nach: https://tinyurl.com/5n8k37a7 [30.10.24].

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/rvm3b4y7
https://tinyurl.com/5n8k37a7
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://tinyurl.com/rvm3b4y7
https://tinyurl.com/5n8k37a7


Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 107 

les und die Melancholie (als ein umgekehrter Kopf/Mond; Thomas 2020) des Prot
agonisten bezeugt, ist ferner intermedial ggf. ebenso relevant. Hier ist jemand hef
tig zerrissen zwischen Wüste und Stadt, zwischen Natur und Kultur oder zwischen 
Schwermut und Exzess.15 

3.3 Hayao Miyazaki: Mein Nachbar Totoro (J 1988) 

Auch die beiden Filme von Gröning und Malick sind Kunstwerke, doch für Hayao 
Miyazakis so berühmten Anime-Film und seine Stilistik gilt die These, dass es sich 
um einen Ausdruck des künstlerisch-imaginativen Naturverhältnisses handelt, um
so mehr. ›Totoro‹ ist eine shintoistisch geprägte Hauptfigur, die den Wald beschützt. 
Sie tritt simultan in drei Verkörperungen auf und wohnt in einem großen Baum. Im 
Film spielt Totoro nur in wenigen Szenen mit; dies wird jeweils als ein ausdrucks
starkes Geschehen inszeniert, das die Handlung sekundär werden lässt. Totoro steht 
für viele naturnahe Anime-Figuren (ein weiterer, wenn auch gänzlich anderer ›Hü
ter des Waldes‹ ist z.B. Der Lorax; Regie: Chris Renaud u.a. US 201216), die im be
sonderen Maße ein audiovisuelles Sinnbild sind in ihrer jeweiligen Verkörperung 
der Natur. Totoro selbst, so ließe sich hier mit Seel (1991: 18) sagen, ist ein »Akt der 
imaginativen Deutung des Seins in der Welt« und in seiner so unnachahmlichen Kon
kretion (s.u.) ein »Kunstgriff einer Naturalisierung der Imagination« (ebd.: 139). 

Bei seinem allerersten Auftritt wird das Mädchen Mei von Totoro hinter dem 
Wurzelwerk (Abb. 9) in eine Baumhöhle geführt, wo Totoro selbst (gleichzeitig) 
schlummert (Abb. 10). Mei nimmt auditiv und taktil mit dem Wesen Kontakt auf, 
das sich nur nonverbal, d.h. leiblich, artikuliert (Abb. 11). Ob leiblicher Ausdruck 
und Diskurs zusammenfinden, bleibt offen, die Relevanz der Frage wird indirekt 
kritisch kommentiert, indem die Sequenz vorerst – visuell wie auditiv – idyllisch 
endet (Abb. 12). Totoro steht hier in toto für eine Natur, die weich, warm, wanstig ist, 
hypersensibel wirkt, und wozu jeder Mensch sich u.a. spirituell17 in Beziehung setzt 
bzw. setzen sollte. Totoro ist anthropomorph und befremdlich gestaltet, zwischen 
Mensch und Tier; ihm scheint zwar zu trauen zu sein, doch er bleibt unheimlich 
(Abb. 11). Die humane Sprache erreicht diese Natur nur bedingt, doch es entsteht 
ein Bündnis aus Waldgeist und Kindern. Diese Thematik ist auf intermediale Weise 

15 Zur Vertiefung könnte beispielsweise auf einen Nature-Writing-Klassiker wie Desert Solaire. 
A Season in the Wilderness (1968) von Edward Abbey eingegangen werden; für den weiteren 
Filmverlauf, in der die Hauptfigur nicht nur Konflikte mit Frauen, sondern auch mit Bruder 
und Vater in einem in erster Linie ›heteronormativen‹ Zusammenhang hat, könnte ebenso der 
Abschnitt zum geschlechtlichen Naturverhältnis hilfreich sein in: Kirchhoff/Karafyllis u.a. 2020: 
239–247. 

16 Informationen dazu: https://en.wikipedia.org/wiki/The_Lorax_(film) [15.02.2025]; für den 
Hinweis auf diesen Film danke ich Kira Meyer. 

17 Zu religiösen Naturverhältnissen: Kirchhoff/Karafyllis u.a. 2020: 232–238. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/The_Lorax_
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Lorax_


108 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

u.a. mit Debatten zur Metaphorik der ›Kitzligkeit‹ des Erdplaneten im Sinne einer
resonanten ›Gaia‹ zu verbinden (Wobser 2024d: 231–239).

Abb. 9–12: Künstlerisch-imaginatives Naturverhältnis (Miyazaki 1988: 0:29:00-0:34:08)

Eigene Screenshots

4. Fazit

Die kinematographische Form der Vernunft erfreut sich an jeder Cineastik. Das liegt
u.a. an deren Formvielfalt, die Filmbildung samt ihrer beiden Prinzipien des Wahr
nehmbarmachens und Sensibilisierens unterstützen kann. Solche Perspektivwech
sel in audiovisuelle Formgestaltungen fordern und fördern ein sensibles Denken, das
für das heuristische Zusammenspiel aus aisthesis und semiosis ebenso geeignete di
daktisch-methodische Verfahren entwickelt. Diese Neuerungen bleiben weiterhin
der Problemorientierung verpflichtet, indem sich anhand der drei Beispiele oben
ausgehend von der Naturästhetik auch naturethische Fragen stellen, zugleich aber
in der Natur- und Medienästhetik besonders Fragen der Formen auch des Philo
sophierens selbst aufgeworfen werden, womit Problemorientierung sowohl in dis
kursiven als auch präsentativen Hinsichten aktualisiert wird. Anhand von drei Fil
men wurden konkrete Sequenzen ansatzweise didaktisiert, indem primär die ih
rer Filmizität verpflichteten ökophilosophischen Probleme indirekt auch ethisch ge
würdigt wurden, die sekundär ebenso inhaltlich kontroverse Aspekte der Debatte

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 109 

betreffen. Dazu zählen erstens ethische Fragen nach Kontemplation oder Wettbe
werb bzw. nach einer Gewichtung von Passivität und Aktivität, zweitens die phi
losophisch strittige Natur-Kultur-Grenze bzw. eine mögliche wilderness (äußerlich 
wie innerlich, hier auch als Melancholie) und drittens Thematisierungen der Kunst- 
Natur-Ästhetik, des Idylls, des Nicht-/Anthropomorphismus und der Funktion der 
Sprache als problematisierende Bezüge, die sowohl für phänomenologisches Wahr
nehmen als auch für das kritische Reflektieren hergeleitet wurden und in konventio
nellen Lehr-Lern-Settings vertieft werden könnten. Nach jenem Modell des Nature 
Writing ist in diesem Sinne also die exemplarische Filmstilistik des Nature Filming 
dazu geeignet, ausgewählte anthropozäne Kontexte (Wobser 2024a), sei es ästhetisch, 
leibphänomenologisch oder sei es naturphilosophisch, mit Hilfe von formal attrak
tiven Filmequenzen fürs Denken zu eröffnen, so dass in mediensensiblen Miniaturen 
Natur- und Kunstästhetik sinnlich zusammenprallen. 

Literatur und Filme 

Abbey, Edward (1968), Desert Solaire. A Season in the Wilderness, New York. 
Bergala, Alain (2006), Kino als Kunst. Filmvermittlung an der Schule und anderswo, Bonn. 
Böhme, Gernot (1989), Für eine ökologische Naturästhetik, Frankfurt a.M. 
Chion, Michel (2012), Audio-Vision. Ton und Bild im Kino, Berlin. 
Deleuze, Gilles (1997), Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Frankfurt a.M. 
Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (2003), Was ist Philosophie?, Frankfurt a.M. 
Elsaesser, Thomas/Hagener, Malte (2013), Filmtheorie zur Einführung, 4. Aufl., Ham

burg. 
Ethik & Unterricht 2/2009: Film. 
Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston. 
Gefert, Christian (2005), »Philosophieren als embodiment – Zur Relevanz verkör

perten Gebrauchswissens in philosophischen Bildungsprozessen«, in: Johannes 
Rohbeck (Hg.), Anschauliches Denken. Dresden, S. 75–94. 

Gefert, Christian (2008), »Kompetenzmodelle für philosophische Bildungsprozes
se«, in: Johannes Rohbeck/Urs Thurnherr/Volker Steenblock (Hg.), Empirische 
Unterrichtsforschung und Philosophiedidaktik, Dresden, S. 16–26. 

Gefert, Christian/Tiedemann, Markus (2012), »Diskursive und präsentative Symbo
le. Eine Kneipendiskussion«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 
2, S. 152–159. 

Godard, Jean-Luc (1960), À bout de souffle (F). 
Gröning, Philip (2018), Mein Bruder heißt Robert und ist ein Idiot (D/F/CH). 
Jost, Leif Marvin (2017), Methodik des Philosophierens mit Filmen. Mediumadäquate, fach

spezifische und situative Filmarbeit im Philosophieunterricht, Münster. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Kirchhoff, Thomas/Karafyllis, Nicole C. u.v.a. (Hg.) (2020), Naturphilosophie. Ein Lehr- 
und Studienbuch, 2. Aufl., Tübingen.

Klant, Michael/Spielmann, Raphael (2008), Grundkurs Film 1. Kino, Fernsehen, Video
kunst, Paderborn.

Kluge, Alexander/Reitz, Edgar/Reinke, Wilfried (1980), »Wort und Film«, in: Klaus
Eder/Alexander Kluge (Hg.), Ulmer Dramaturgien. Reibungsverluste, München/
Wien, S. 9–27.

Krebs, Angelika (2021), Das Weltbild des Igels. Naturethik einmal anders, Basel.
Kubrick, Stanley (1968), 2001: A Space Odyssey (GB/US).
Maeger, Stefan (2013), Umgang mit Bildern. Bilddidaktik in der Philosophie, Paderborn

u.a.

Malick, Terrence (2015), A Knight of Cups (US).
Miyazaki, Hayao (1988), Mein Nachbar Totoro (J).
Peters, Martina/Peters, Jörg/Bernd, Rolf (2006), Philosophie im Film, Bamberg.
Renaud, Chris u.a. (2012), The Lorax (US).
Rohbeck, Johannes (2016), »Literarische Formen des Philosophierens im Unter

richt«, in: Ders., Didaktik der Philosophie und Ethik, 4. Aufl., Dresden, S. 199–221.
Rölli, Marc (2012), Gilles Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empirismus, 2. Aufl.,

Wien/Berlin.

Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lehren und Lernen, Paderborn.
Sanders, Olaf (2020), Deleuzes Pädagogiken. Die Philosophie von Deleuze und Deleuze/

Guattari nach 1975, Hamburg.
Seel, Martin (1991), Eine Ästhetik der Natur, Frankfurt a.M.
Sistermann, Rolf (2004): »Audiovisuelle Gedankenexperimente. Musikvideos als

neue Medien im Philosophie- und Ethikunterricht. Ein Beispiel aus Klasse 9«,
in: Ethik & Unterricht, 1, S. 29–33.

Steenblock, Volker (2013), Philosophieren mit Filmen, Tübingen.
Thomas, Philipp (2020), Von der Tiefe des Lebens. Ein Wörterbuch der Melancholie, Zug.
Wobser, Florian (2021), »Zeitdauer, -wahrnehmung und -reflexion im Adoleszenz-

Film Mein Bruder heißt Robert und ist ein Idiot (D/F/CH 2018) von Philip Grö
ning. Didaktische Überlegungen zur Kompetenzbildung mittels Filmizität und
Heterochronie«, in: Sebastian Bernhardt/Johanna Tönsing (Hg.), Zeitnutzung in
der aktuellen Kinder- und Jugendliteratur. Literaturwissenschaftliche und -didaktische
Perspektiven, Berlin, S. 151–176.

Wobser, Florian (Hg.) (2024a), Anthropozän. Interdisziplinäre Perspektiven und philoso
phische Bildung, Frankfurt a.M./New York.

Wobser, Florian (2024b), Interviews und audiovisueller Essayismus Alexander Kluges. Ein
ästhetisch-performatives Bildungsprojekt und seine Relevanz für Philosophie- und Ethik
unterricht, Berlin.

Wobser, Florian (2024c), »Mensch-Natur-Beziehungen im Anthropozän. Ideen für
Bildung und Didaktik im Fach Philosophie/Ethik«, in: Ders. (Hg.), Anthropozän.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft 111 

Interdisziplinäre Perspektiven und philosophische Bildung, Frankfurt a.M./New York, 
S. 193–216. 

Wobser, Florian (2024d), »Sensible Begegnung und Gemeinschaft im Anthropozän – 
mediendidaktische Überlegungen zum Anime-Klassiker ›Mein Nachbar Totoro‹ 
(1988) von Hayao Miyazaki«, in: Nils Lehnert (Hg.), Idyllen und Sehnsuchtsorte in 
Kinder- und Jugendliteratur/-medien. Fachwissenschaftliche Analysen – fachdidaktische 
Modellierungen. Weinheim/Basel, S. 227–244. 

Wobser, Florian ([2025]), »Filme von Kelly Reichardt (›Old Joy‹ 2006; ›Meek’s Cu
toff‹ 2010; ›First Cow‹ 2019) als populäres Experimentierfeld von Männlichkeit«, 
in: Katja Kauer (Hg.), Gender-Obsessionen. Vom exzessiven Glauben an das Geschlecht 
[im Erscheinen]. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klangwelten der Vernunft: Musik 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören? 

Überlegungen an der Schnittstelle von Erkenntnistheorie, 

analytischer Kunstphilosophie und Philosophiedidaktik 

Constanze Tinawi 

1. Einleitung 

Die folgenden Überlegungen entwickeln mögliche Antworten auf die Frage, welche 
Erkenntnisse wir erlangen, während wir Musik hören. Gedankliche Grundlage ist 
die These, dass Erkenntnisse durch musikalische Bezugnahmen entstehen – einer
seits jene, die innerhalb eines Werkes bestehen und andererseits solche, die auf et
was abseits musikalischer Strukturen, auf die Dinge in der Welt und unser Selbst 
erfolgen. Verweise musikalischer Strukturen bestehen innerhalb der Musik, wenn 
tonsystematisch Hörbares eine Bezugnahme auf Gegenstände innerhalb des Wer
kes erfüllt und dadurch musikalischer Sinn entsteht (Hindrichs 2014: 189). Entfalten 
sich umfassendere Erkenntnisse über innermusikalische Bezugnahmen erst bei ei
nem tiefergehenden Musikverständnis, so sollen im Zentrum der folgenden Überle
gungen musikalische Bezugnahmen zu Gegenständen außerhalb der Musik stehen, 
also musikalische Strukturen, die zu Außermusikalischem in Beziehung gesetzt, dort 
wiedergefunden oder auf sie strukturierend übertragen werden. Trifft Musik auf et
was außerhalb ihrer, besteht unser Erkennen aus gedanklichen Verknüpfungen, die 
dann auch mit der Umstrukturierung dieses anderen einhergehen. Bei den folgen
den – freilich verbalsprachlich-skripturalen – Ausführungen zum Erkenntnischa
rakter der Musik besteht zunächst die entscheidende Herausforderung in der Über
setzungsleistung zwischen dem vorweisenden, vorzeigenden Sinnsystem der Mu
sik und einer verweisenden Verbalsprache (Mahrenholz 2000: 219). Geht die Über
tragung musikalischer Strukturen in die Wortsprache stets mit immensen erkennt
nistheoretischen Verlusterscheinungen einher, so erweist sich die Symboltheorie 
des analytischen Philosophen Nelson Goodman in Languages of Art (1968) als befruch
tend, um auf überzeugende Weise semantische Bedeutungsebenen zu ersetzen. 

Schließlich sollen aber auch erkenntnistheoretische Grenzen Goodmans Sym
boltheorie, das grundsätzlich Unerfasste hinter seinen metaphorischen Exemplifika
tionen, offengelegt werden, um sich diesem Verborgenen nicht mehr formal-analy

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Klangwelten der Vernunft: Musik

tisch, sondern auf philosophisch-kognitivistischer Grundlage, im Sinne des Enakti
vismus, anzunähern. Denn es ist insbesondere auch jenes gedanklich Nicht-Fassbare
in der Musik, das die Musikästhetik und Musikphilosophie für Philosophie-Lernen
de und -Lehrende gedanklich so anziehend zu machen vermag.

Die Darlegungen argumentieren am Ende dafür, Musik als ästhetisches und
erkenntnistheoretisches Phänomen in der Fachdidaktik der Philosophie und Ethik
geltend zu machen, anstatt sie wie bisher – indes äußerst vereinzelt – lediglich
als gedankliches Werkzeug für problemorientierte Einstiege oder die Analyse vom
Textgehalt eines Musik-(Video-)Clips nutzbar zu machen. In der Fachphiloso
phie fest verankert, sollten die Musikphilosophie und Musikästhetik auch in den
fachdidaktischen Kanon aufgenommen werden.

2. Musik als holistisch konstituiertes Sinnsystem nimmt jederzeit Bezug

»Was soll die Musik? Sie blickt auf den, der sie anhört, mit leeren Augen, […] bis man
lernt […]: dass einzig derjenige Musik enträtselt, welcher Musik richtig spielt, als
ein Ganzes« (Adorno 1984: 154). Musik nimmt jederzeit Bezug, sowohl innerhalb als
auch außerhalb der Musik. Einerseits werden musikalische Verweise innerhalb ihrer
Strukturen vollzogen: Entsprechend dem Holismus eines wortsprachlichen Sinn
systems – der im Gegensatz zum Holismus in der Musik nicht werkspezifisch be
grenzt ist – erhält auch in der Musik jeder Ton, jedes Motiv, jede musikalische Phra
sierung Sinnhaftigkeit niemals isoliert, sondern erst durch die Bezugnahme auf an
dere Töne, Motive und Phrasierungen, letztlich also auch durch die Bezugnahme
auf den Gesamtzusammenhang des musikalischen Werkes.1 Bezugnahmen inner
musikalischer Strukturen entstehen also, sobald sich durch tonsystematisch Hörba
res ein Verweis innerhalb eines Werkes vollzieht, was auch Voraussetzung dafür ist,
dass wir von musikalischem Sinn sprechen. Innermusikalische Bezugnahmen auf
andere Klänge können etwa Wiederholung, Variation, Augmentation, Diminution,
Kontrastbildung oder Verzerrung bedeuten. Diese Bezugnahmen liegen indes auch

1 Robert Brandoms semantischer Aussage-Holismus meint, dass eine sprachliche Aussage nur
dann Bedeutung hat, wenn viele andere Aussagen Bedeutung haben. Brandoms Theorieent
wicklung steht in der Analyse sprachlicher Bedeutung für eine Abkehr von rein vertikaler Be
trachtung von Sprache. So treten Beziehungen zwischen Wörtern und Elementen der nicht
sprachlichen Welt zurück zugunsten einer horizontalen Betrachtung, derjenigen, zwischen
Wörtern und anderen sprachlichen Elementen (Bertram 2011: 172). Will dieser Text zwar für
keinen sprachlichen Charakter von Musik argumentieren (das Sinnsystem Musik kann nicht
mit der wortsprachlichen Eigenschaft eines semantischen Inferentialismus konkurrieren), so
decken sich jedoch Brandoms Ausführungen zum Aussage-Holismus durchaus mit sinnsys
temischen Bedeutungszuweisungen innermusikalischer Bezugnahmen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören? 117 

dann vor, wenn wir es mit der Explikation eines Einzeltones zu tun haben, wenn et
wa serielle Musik bzw. aleatorische Kompositionsverfahren die Grundlage bilden. 
In diesem Fall, eben wenn ein Ton die Funktion eines Einzeltons expliziert, handelt 
es sich insofern ebenso um Bezugnahme, als diese durch Negieren bzw. Auflösen der 
Beziehung auf andere Klänge entsteht, weil diese anderen Klänge als Bezugspunkte 
jener Klänge trotzdem anwesend sind (Hindrichs 2014: 191). Sinnsystemische Be
deutung in der Musik ist also insofern immer mit einer geistigen Perspektive ver
bunden, als musikalische Ausdrücke in Zusammenhängen mit anderen sinnsyste
mischen Ausdrücken der Musik stehen, die vom reflexiven Subjekt Mensch jederzeit 
explizit gemacht werden können. 

Nun werden neben solchen innermusikalischen Bezugnahmen musikalische 
Strukturen auch zu Außermusikalischem in Beziehung gesetzt, werden dort ›wie
dergefunden‹ oder auf sie strukturierend übertragen. Dies kann beispielsweise 
ein In-Beziehung-Setzen von musikalischen Ereignissen zu optischen oder emo
tionalen Bereichen oder zu Körperbewegungen bedeuten. So wäre es ein Beispiel 
für das In-Beziehung-Setzen zu optischen Bereichen, wenn wir als Zuhörende 
bei einem mit einer Vernissage verbundenen Jazz-Konzert verstrickte komplexe 
Rhythmen zu miteinander konkurrierenden Formen eines Bildes der Ausstellung 
in Relation setzten. Oder wenn bei einem klassischen Konzert in einem moder
nen Gebäude homophone, langsame Musik mit transparenter Rhythmik und 
eingängiger Harmonik die eckige, kantige und mit verschiedenen grellen Farben 
inszenierte Architektur abrundete zu einer durch die zurückhaltende musikalische 
Relationsbildung insgesamt weicheren Atmosphäre. 

Musikalische Strukturen weisen also stets über ihre eigenen Strukturen hinaus. 
Sie werden damit analog zu nonverbalen Prädikaten auf Anderes projiziert und die
ses Andere wird reorganisiert, verändert aufgeschlossen. Wenn wir Musik hören, 
besteht unser Erkennen also aus gedanklichen Verknüpfungen, die dann mit der 
Umstrukturierung des Anderen einhergehen. Das Verstehen »von« Musik fällt da
mit partiell zusammen mit dem Verstehen »durch« Musik (Mahrenholz 2000: 222). 

Da aber bei jeder Übersetzung ins Wort wesentliche musikalische Aussagen ver
loren gehen – diese Verlusterscheinungen werden hier im Folgenden noch expliziert 
– kann das Symbolsystem Musik im eigentlichen Sinne nur aus ihm selbst heraus 
begriffen werden. Um die Zusammenhänge als Ganzes zu verstehen, bedarf es also 
der musikalischen Praxis. Die vorliegenden Überlegungen sind nun aber eine ver
bal-skripturale Untersuchung. Und so bedarf es einer Theorie, mit der Überlegun
gen an der Schnittstelle zwischen Musik, Ästhetik und Erkenntnis trotz der notwen
digen Übersetzungsleistungen mit nur minimalen Verlusterscheinungen gelingt. 
Von dem US-amerikanischen analytischen Philosophen Nelson Goodman erschien 
1968 Languages of Art, eine Kunst und Wissenschaft zusammenführende Symbol-Lo
gik, die überzeugend semantische Bedeutungsebenen ersetzt. Goodman verbindet 
in seiner Symboltheorie die Geschichte des Logischen Positivismus (u.a. Carnaps) 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Klangwelten der Vernunft: Musik

mit der zeichentheoretischen Tradition von Peirce-Morris-Cassirer-Langer, sowie
über Cassirer indirekt auch die Philosophien Kants und Baumgartens. Abgesehen
von wenigen Anmerkungen wird Musik in Goodmans Theorie nicht thematisiert,
sie wird lediglich in notierter Form, also als Partitur, berücksichtigt. Ausdrücklich
und überzeugend auf Musik angewandt wurde Goodmans Theorie aber von Simone
Mahrenholz (1998, 2000).

3. Musik und Erkenntnis auf der Grundlage von Nelson Goodmans
analytischer Kunstphilosophie

Ziel von Nelson Goodmans Ausführungen in Languages of Art ist es, die Sprach-Ana
lyse auf alle Symbolsysteme auszuweiten, mittels derer wir uns über uns und die
Welt verständigen. Neben Worten sind das etwa Bilder, Geräusche, Gestik, Mimik
und wesentlich auch die Musik. Wie erfolgt bei musikalischen Klängen eine Bezug
nahme, reference, auf etwas außerhalb ihrer selbst?

Goodman beschreibt einerseits die in musikalischen Strukturen eher seltene de
notation als Bezugnahme des Darstellens, Stehens-Für, des zutreffenden Bezeich
nens. Hier geht es um das Verhältnis zwischen einem Zeichen und demjenigen,
worauf es sich direkt bezieht (Goodman 1976: 3–5). Ist die denotation als musikali
sche Bezugnahme selten anzutreffen, so ist sie aber für gegenständliche Malerei ty
pisch. Denotation in der Musik wäre etwa die Beziehung zwischen Partitur und Auf
führung, zwischen Noten und Klang, auch zwischen Leitmotiven und denjenigen
Personen, Orten etc., für die sie stehen.

Zentraler für die Musik ist aber Goodmans Bezugnahme der exemplification als
Exempel, Beispiel oder Probe. Die exemplification nimmt im Gegensatz zur denota
tion nicht zeigend auf etwas Bezug, sondern sie zeigt eigene Eigenschaften an, sie
zeigt vor, sie stellt aus, indem sie selbst ein Beispiel für etwas ist (ebd.: 53).Den Un
terschied zwischen denotation und exemplification macht Goodman anhand der ver
balsprachlichen Beziehung der Worte ›Churchill‹ und ›man‹ deutlich:

In ordinary language, the reference of ›man‹ to Churchill, and of ›word‹ to ›man‹ is,
unequivocally denotation; while if Churchill symbolizes ›man‹, and ›man‹ symbol

izes ›word‹ the reference is unequivocally exemplification (Goodman 1976: 57f.).

Auf der Ebene innermusikalischer Bezugnahmen kann eine Musikpassage etwa ihren
eigenen speziellen Rhythmus exemplifizieren, ihre Instrumentierung, Klangfarbe,
Aspekte der Harmonie oder Melodie. Das Wesen der exemplification wird auch durch
Goodmans Beispiel einer Stoffprobe verständlich:

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören? 119 

Consider a tailor’s booklet of small swatches of cloth. These function as samples, 
as symbols exemplifying certain properties. But a swatch does not exemplify all 
its properties; it is a sample of color, weave, texture, and pattern, but not of size, 
shape, or absolute weight or value. Nor does it even exemplify all the properties 
– such as having been finished on a Tuesday – that it shares with the given bolt or 
run of material. Exemplification is possession plus reference (Goodman 1976: 53). 

Es reicht also für die Bezugnahme der exemplification nicht aus, dass eine klangliche 
Struktur eine Eigenschaft besitzt, sie selbst muss ein Beispiel für diese Eigenschaft 
sein. Die Klangstruktur ist dann für diese Eigenschaften ein sample, eine Probe, ein 
Muster. Werden samples exemplifiziert, heißen sie label (ebd.: 52ff.). Label sind Etiket
te, denen gewisse musikalische Erscheinungen, Eigenschaften untergeordnet wer
den. Als nonverbale Prädikate sind label an anderen Phänomenen wiederzufinden, 
etwa an Motiven oder Themen, bestimmten harmonischen Wendungen oder Rhyth
men. Label stammen aus potentiell allen verbalen und non-verbalen Bereichen, sie 
können Gefühlsprädikate ausdrücken, aber auch Farben, Linien, Muster, Struktu
ren, Bewegung oder Zeitlichkeit. 

Wird eine exemplifizierte Eigenschaft nicht buchstäblich, sondern metapho
risch besessen und ausgestellt, so handelt es sich um eine metaphorische Exem
plifikation, um expression (Ausdruck). So ist beispielsweise etwas, das Traurigkeit 
ausdrückt, metaphorisch traurig, denn es wird denotiert durch eine übertragende 
Anwendung eines traurig umfassenden Etiketts, Labels. Eine musikalische Wen
dung wird von Labeln wie adagio, pizzicato oder c-Moll buchstäblich denotiert, von 
Labeln wie explosiv jedoch metaphorisch. Metaphorische Exemplifikation liegt 
demnach immer dann vor, wenn das Medium gewechselt, also etwa von Klängen 
auf Gefühle, auf Farben oder Architektur Bezug genommen wird. 

Für diese Ausführungen ist besonders von Belang, dass Label demnach Prädi
kate sind, die Außermusikalisches, also die Wahrheiten und Möglichkeiten der Welt 
sowie unseres Selbst, formen. Sie wirken gleichsam Brillen, mit denen die Welt und 
das Selbst anders strukturiert werden, um andere Aspekte der Wahrnehmung auf
zuzeigen (Mahrenholz 1998: 85f.). Ein solches musikalisches Label-Vokabular kann 
nicht aufgelistet werden wie etwa in Lexika, sondern es wird ›verkörpert‹. Hören 
wir ein musikalisches Label, also, hören wir diesen Rhythmus, diese spezielle In
strumentierung, diese harmonische Wendung, so wird die Übertragung der hier 
individuell verkörperten Label auf Anderes immer bereits mitgedacht (Mahrenholz 
2000: 225f.). 

Goodman führt mit seiner Theorie der exemplification logisch aus, wie musikali
sche Strukturen Bezug nehmen auf die Welt. Nun könnte man aber gegen den er
kenntnistheoretischen Gehalt der Bezugnahmen auch argumentieren, Musik ›wei
se‹ lediglich bestimmte Strukturen ›auf‹, ›verweise‹ aber nicht auf sie, Exemplifika
tionen gründeten schlichtweg auf dem Belieben der Rezipienten. Man könnte ein

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Klangwelten der Vernunft: Musik

wenden, was ein Musikstück exemplifiziert und ausdrückt, hänge vom Belieben der
Hörenden ab. Goodman unterscheidet aber klar zwischen Eigenschaften und Struk
turen, die ein Kunstwerk tatsächlich exemplifiziert, und solchen, die es lediglich be
sitzt. Folgendes Argument kann den Einwand der Beliebigkeit von musikalischen Ex
emplifikationen entkräften (Goodman 1976: 54):

Der in Athen über Philosophie diskutierende Sokrates ist
1. ein vernunftbegabtes Wesen

2. ein federloser Zweifüßler
3. ein lachendes Säugetier

Die Tatsache, dass Sokrates die erste Eigenschaft exemplifiziert, bedeutet nicht,
dass dies auch auf die anderen beiden Eigenschaften zutrifft. ›Besitzt‹ der Philo
soph Sokrates zwar auch die Merkmale 2. und 3., so ›fungiert er als Beispiel‹ jedoch
nur für die Eigenschaft, ein vernunftbegabtes Wesen zu sein, er ›exemplifiziert‹
also nur diese erste Eigenschaft.2 Anders müsste man schließen, hätte Goodman
etwa den ›Menschen Sokrates‹ als Beispiel genommen. In diesem Falle hätte die
Exemplifikation bei allen drei Eigenschaften zugetroffen. Welche Eigenschaften
also in der Musik exemplifiziert und welche lediglich besessen werden, dies ent
scheidet der Kontext – und keinesfalls das Belieben der Hörenden. Wie jedes andere
Kunstwerk besitzt auch die Musik unzählige Eigenschaften, von denen aber immer
nur ganz bestimmte in einem spezifischen Kontext exemplifiziert werden und da
mit ihre erkenntnistheoretische Geltung erlangen. Innerhalb der exemplifizierten
Eigenschaften wiederum gibt es natürlich auch Unterschiede hinsichtlich ihrer
Wichtigkeit. Wie bei jeder anderen musikalischen Untersuchung jedoch hängt
eine schlüssige Analyse davon ab, bei den werkinhärenten Eigenschaften zwischen
den jeweils relevanten und irrelevanten zu unterscheiden. Dies ist aber kein Vor
gang, der dem subjektiven Belieben der Rezipienten überlassen ist, sondern er
ist bedingt durch die Eigendynamik und Eigenlogik des musikalischen Werkes.
Zentral ist dennoch, dass Goodman innerhalb seiner Symboltheorie nicht vorsieht,
die Gründe für metaphorische Exemplifikationen zu erklären. Eine Erklärung da
für, warum bestimmte musikalische strukturelle Eigenschaften einen bestimmten
Ausdruck hervorrufen und bestimmte metaphorische Verweise nach sich ziehen,
steht für seine formallogische Argumentation nicht im Fokus (Mahrenholz 2000:
231). Und so nennt Goodman als einzigen Unterschied zwischen der Kunst und der

2 Die Frage lautet an dieser Stelle, für welche Eigenschaft Sokrates in seiner speziellen Funkti
on als Philosoph ein Beispiel darstellt. Da die Vernunft notwendige Bedingung des Philoso
phen darstellt, so exemplifiziert Sokrates ein vernunftbegabtes Wesen. Für die Eigenschaften
2. und 3. stellt Sokrates jedoch in seiner speziellen Rolle als Philosoph keine Exemplifikation

dar. Denn treffen diese Eigenschaften auch auf ihn zu, so sind sie doch nicht für sein Dasein
als Philosoph signifikant.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören? 121 

Wissenschaft die unterschiedliche Gewichtung bestimmter Charakteristika von 
Symbolen: 

The difference between art and science is not that between feeling and fact, in
tuition and inference, delight and deliberation, synthesis and analysis, sensation 
and cerebration, concreteness and abstraction, passion and action, mediacy and 
immediacy, or truth and beauty, but rather a difference in domination of certain 
specific characteristics of symbols (Goodman 1976: 264). 

Mit Fokus auf außermusikalische Bezugnahmen der Musik, insbesondere Goodmans 
Terminus der metaphorischen Exemplifikation, sei Goodman hier deutlich widerspro
chen: Nimmt Musik metaphorisch Bezug, ist Languages of Art im Formkorsett einer 
rein logisch-symboltheoretisch aufgestellten Erkenntnistheorie zu begrenzt. Wer 
also bei der Frage nach dem Erkenntnischarakter außermusikalischer Bezugnah
men auch das Unaussprechliche hinter Goodmans metaphorischen Exemplifika
tionen zu bedenken sucht, muss additiv auf andere philosophische Denkansätze 
zurückgreifen, um Goodmans rein formale Analyse sinnig zu überschreiten. Des
halb wird im folgenden Abschnitt aus philosophisch-kognitivistischer Perspektive 
des Enaktivismus untersucht, welche Antworten es auch auf ein Warum hinter Good
mans metaphorischen Exemplifikationen geben kann. 

4. Musik nimmt Bezug – jenseits Goodmans formallogischer Grenzen 

Die These, dass wir grundlegende Erkenntnisse über Musik erst durch ihre Praxis er
langen können, war bereits Eingang meiner Überlegungen. Musik bekommt ihr Da
sein und ihre Berechtigung erst durch das praktische Erleben der Welt (Heidegger 
2006: 133).3 Wenn musikalische Praxis notwendiges Kriterium für eine umfassende 
Erkenntnistheorie der Musik ist, dann bedarf es neben Goodmans formallogischer 
Erklärung außermusikalischer Bezugnahmen, insbesondere hinsichtlich metapho
rischer Exemplifikationen, additiver Überlegungen, um die weniger fassbaren Pa
rameter dieses ›In der Welt Seins‹ umfassender zu verstehen. In die Rezeptionslinie 
Heideggers lässt sich die philosophisch-kognitionswissenschaftliche Strömung des 
Enaktivismus einordnen, die den Menschen als complete agent, als Einheit von Geist 
und körperlicher Interaktion mit seiner Umwelt, betrachtet: 

In The promise of artificial intelligence (2019) argumentiert der US-amerikanische 
Philosoph und Kognitionswissenschaftler Brian Cantwell Smith, Erkenntnis könne 

3 Heideggers Ausführungen zu Sprache und Welt seien hier als Argumentationsstütze für das 
Verhältnis von Musik und Welt geltend gemacht, obgleich Musik – wenn auch in vielerlei 
Hinsicht mit Sprachcharakter – keine Sprache ist, wie bereits eingangs verdeutlicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Klangwelten der Vernunft: Musik

nicht erlangt werden, indem man den zu verstehenden Gegenstand in viele einzel
ne, ordentlich aufgespaltene, ontologisch separate Bestandteile ›zerhacke‹. Smith
führt in Anlehnung an Hubert Dreyfus und John Haugeland aus, menschliches (ana
lytisches) Denken und Intelligenz bestünden eben nicht aus klar abgrenzbaren lo
gischen Folgerungen, sondern vielmehr aus der geschickten Bewältigung von man
nigfachen individuellen, komplexen sozialen Umgebungen, mit denen sich der auf
die Welt geworfene Mensch konfrontiert sieht. Denken bestehe nun darin, sich ein
gebettet in diesen verschiedensten sozialen Verstrickungen durch konkretes Han
deln zu orientieren (Smith 2019: 27). Menschliche Intelligenz ist nach Smith verkör
pert, sie ist komplex eingebunden, umschlossen und erweiterungsfähig – vor allem
bedeutet sie nicht das Nachdenken ›über‹ die Welt, sondern sie ist eingebettet ›in‹
die Welt und versucht aus ihr heraus, sie besser zu verstehen.

Auf dieser Grundlage lässt sich überzeugend argumentieren, dass das Wesen
sinniger außermusikalischer Bezugnahmen nicht ausschließlich als Abfolge klar arti
kulierter Schritte verstanden werden kann, sondern in der Aktualität menschlicher
Musikpraxis, in einem komplexen Prozess des Aktiv-in-der-Welt-musikalischen-
Sinn-Machens. Stützen kann man diese Aussage durch den enaktivistischen Ansatz
des US-amerikanischen Philosophen und Kognitionswissenschaftlers Alva Noë.
In Strange Tools (2016) führt Noë dazu aus, die Begeisterung für Musik sei dem
Menschen gegeben, da Musik eine menschliche Handlung darstelle. Das Wesen der
Musik läge somit in der menschlichen Praxis, dem Umstand des Musikmachens.
»Musik ist eine menschliche Handlung und dadurch wahr« (Noë 2016: 190). Sich
für Musik zu begeistern bedeute, uns für uns selbst, als Menschen, zu begeistern.
Bedeutsam für die hier erfolgenden Überlegungen ist, dass nach Noë Klänge auch
in sozialer Hinsicht Bezug nehmen: Aktual musizierende Menschen beziehen
sich auf ihre gegenwärtigen und vergangenen musikalischen Ideen, auf die Ideen
ihrer mitmusizierenden Kolleg:innen. Musiker:innen nehmen Bezug auf ihre Ver
gangenheit, Kindheit, Familien, auf das, was ihnen im Leben wichtig ist und auf
das, was ihnen ganz selbstverständlich erscheint (Noë 2016:182ff.) Somit ist Musik
ein klanglicher Körper aus menschlicher Einsicht, menschlicher Verständigung
und Übereinkunft. Und Noë spitzt es noch zu: Musik ist kollektive menschliche
Stimmung, sie ist menschliche Erkenntnis.

5. Relevanz für die Philosophie- und Ethikdidaktik

In der Fachphilosophie sind Musikphilosophie und Musikästhetik spätestens seit
der Aufklärung feste Disziplinen. In der Philosophie- und Ethikdidaktik jedoch hat
eine Erkenntnistheorie der Musik, zumal wie hier in analytischer Herangehenswei
se, bisher keine Berücksichtigung erfahren. Wurde Musik bisher überhaupt thema
tisiert, dann entweder im Rahmen der allgemeinen Diskussion über präsentative

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören? 123 

und diskursive Symbole (Gefert/Tiedemann 2012) oder Musik wurde lediglich als 
problemorientiertes Werkzeug genutzt, um innerhalb konkreter Unterrichtsmate
rialien z.B. Textebenen von Musik- oder Video-Clips problemorientiert zu vermit
teln. 

In der Erkenntnistheorie fragen wir, wie wir Erkenntnisse über die Welt erlan
gen und welche Rolle dabei unser Selbst spielt. Wie im Vorigen verdeutlicht wur
de, sind diese erkenntnistheoretischen Fragen neu zu bewerten, wenn man gerade 
Musik hört. Wie erkenne ich die Welt, während ich Musik höre und welche Rolle spielt mein 
Selbst dabei? So könnte die Frage einer Unterrichtsreihe zu N. Goodmans Languages of 
Art im Philosophieunterricht der Oberstufe lauten. Anhand konkreter Musik könnte 
dann in ein bis zwei Einheiten nach außermusikalischen Bezugnahmen, insbeson
dere metaphorischen Exemplifikationen, gesucht werden. Ein solches Projekt eig
net sich gut als Zusammenarbeit zwischen Musik- und Philosophiekurs. 

Um symboltheoretische Fragen zur Musik auch für jüngere Lerngruppen didak
tisch zu reduzieren, können philosophische Problemreflexionen kurzfristig auch 
innerhalb alternativer Symbolsysteme durchgeführt werden, anstatt ausnahmslos 
in der Wortsprache zu philosophieren. Wie bereits zu Beginn dieses Artikels ange
sprochen: Das Sinnsystem Musik kann nicht mit der wortsprachlichen Eigenschaft 
eines semantischen Inferentialismus konkurrieren. Dennoch ist es nicht zuletzt 
im Sinne Goodmans Languages of Art für viele Erkenntnisprozesse im Philosophie- 
und Ethikunterricht fruchtbar, den herkömmlichen verbalsprachlichen Rahmen 
zeitweise zu entgrenzen. Drückt man beispielsweise Eigenschaften einer moral
philosophischen Tugend wie Mitleid im Sinnsystem Musik als eigens arrangierte 
Klangsequenz oder Komposition aus, so wird der Gewinn gegenüber der auf einem 
begrenzt differenzierten Alphabet gründenden Verbalsprache offensichtlich. Mu
sik eröffnet durch unendlich differenzierte Klangqualitäten mit facettenreichsten 
melodischen und rhythmischen Subtilitäten auch verborgene Facetten von Mitleid. 
Die unendlich differenzierten musikalischen Nuancen sind durch die notationell 
präzise beherrschbaren und messbaren Parameter einer Verbalsprache schlichtweg 
nicht darstellbar. Und so sehen sich Menschen häufig durch Musik zutreffender 
ausgedrückt als durch die Verbalsprache, erschließt Musik Wirklichkeiten, die auf 
besondere Weise fürs Leben relevant sind. 

Nicht zuletzt im Sinne der Problemorientierung als notwendiges Kriterium 
sinnvollen Fachunterrichts, sei abschließend noch betont, dass Musik wichtiger Be
standteil unseres Alltags ist. Oftmals als Praxis bewusst gewählt, ständig aber auch 
unbewusst begleitend bzw. berieselnd, stets wirkmächtig in diversen Bereichen der 
Gesellschaft: Orchester, Popkonzerte, Filmmusik, Tanz, jedoch nicht zuletzt auch 
kommerziell oder gar emotional manipulativ wie etwa in Modegeschäften, in der 
Werbung, Politik oder bei Tik Tok. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Klangwelten der Vernunft: Musik

6. Resümee

Erkenntnisse, die wir haben, wenn wir Musik hören, entstehen einerseits durch
innermusikalische, andererseits durch jenseits musikalischer Strukturen erfolgen
de Bezugnahmen. Goodmans Symboltheorie, insbesondere seine Bezugnahme der
exemplification, macht diese Form des Verweisens auf Dinge innerhalb und außer
halb der Musik, auf die Welt und uns selbst begreiflich. Bei außermusikalischen
Bezugnahmen sind es aber Goodmans metaphorische Exemplifikationen, die uns mit
der Frage des Warums ratlos zurücklassen, grenzen sie doch an den Bereich des
formal Nichtdarstellbaren der Musik, einer Sphäre zwischen analytischer Philo
sophie, Ästhetik und Erkenntnistheorie, die nicht vollends greifbar ist. Es ist das,
was die Musik als unbegrenztes, komplexestes, weil differenziertestes Symbolsys
tem wesentlich auszeichnet, das, was über logische Strukturen hinaus geht: das
Unaussprechliche hinter jeder metaphorischen Exemplifikation. Enaktivistische
Positionen im Sinne von Noë machen begreiflicher, worin dieses Unaussprechbare
liegen könnte. Aber abschließende, zumal verbalsprachliche Antworten darauf,
warum Musik metaphorisch Bezug nimmt, gibt es auch hier nicht. In diesem Zu
sammenhang sei auch nochmals auf das Defizit dieses Textes hingewiesen: Wenn
wir über (nonverbale) musikalische label sprechen, wird dies davon überschattet, dass
sich die Label einer abschließenden Verbalisierung entziehen. Nonverbale musika
lische Charakteristika lassen sich nicht in ihrer Ganzheit in Worte übersetzen sowie
man auch ein spezielles Pink nur zeigen kann (Mahrenholz 1998: 144).

Das Weite, das Unbegrenzte ist es, was durch den Klang der Musik befördert
wird. Mag das Ende dieser Überlegungen für manche auch metaphysisch verkitscht
anmuten: Musik bringt das Unaussprechbare unseres Menschseins zutage. Nicht
zuletzt auf der gedanklichen Grundlage der hier dargelegten enaktivistischen Posi
tionen, ist der Mensch vernünftig durch die Art und Weise, wie er lebt. Der Mensch
ist folglich ein Lebewesen, das auch durch musikalische Praxis vernünftig ist. Musik
ist aber mehr als das, was offensichtlich ist (Feige 2022: 292f.). Durch musikalische
Praxis wird über den bloßen musikalischen Klang hinaus das Verborgene unseres
Menschseins auf besondere Weise einsehbar.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1984), »Über das gegenwärtige Verhältnis von Philosophie und
Musik«; in: Ders., Musikalische Schriften, Frankfurt a.M., S. 154.

Bertram, Georg (2011), Sprachphilosophie zur Einführung, Hamburg.
Feige, Daniel M. (2022), Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthropologie, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören? 125 

Gefert, Christian/Tiedemann, Markus (2012), »Diskursive und Präsentative Symbo
le. Eine Kneipendiskussion«; in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 2, 
S. 152–159. 

Goodman, Nelson (1976), Languages of Art, 2. Aufl., Indianapolis/Cambridge. 
Heidegger, Martin (2006), Sein und Zeit, 19. Aufl., Tübingen. 
Hindrichs, Gunnar (2014), Die Autonomie des Klangs, Berlin. 
Mahrenholz, Simone (1998), Musik und Erkenntnis. Eine Studie im Ausgang von Nelson 

Goodmans Symboltheorie, Stuttgart/Weimar. 
Mahrenholz, Simone (2000), »Musik-Verstehen jenseits der Sprache. Zum Metaphorischen 

in der Musik«; in: Michael Polth/Oliver Schwab-Felisch (Hg.), Klang – Struktur – 
Metapher. Musikalische Analyse zwischen Phänomen und Begriff, Stuttgart/Weimar, 
S. 219–236. 

Noë, Alva (2016), Strange Tools. Art and human nature, New York. 
Smith, Brian Cantwell (2019), The promise of artificial intelligence, Massachusetts. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹ 

Die (Post-)Autonomie der Kunst und ihre Bedeutung für die 

philosophische Bildung 

Ben Moll 

1. Einleitung 

Während der in vielerlei Hinsicht inspirierenden und bereichernden Tagung an der 
Pädagogischen Hochschule Weingarten, die der Ausgangspunkt dieses Bandes war, 
ging mir immer wieder ein Gedanke durch den Kopf, den ich Alan Watts zugeord
net hatte: ›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren.‹ Auch wenn er diesen 
nicht genau so formuliert hat, pointiert er meiner Meinung nach das Dilemma des 
Philosophierens über bzw. durch künstlerische Erfahrung und deren Integration in 
die philosophische Bildung. »Wenn wir über Erfahrung nachdenken, versuchen wir 
sie in starre Formen und Ideen zu bringen. Es ist das alte Problem, zu versuchen, 
Wasser in Pakete zu schnüren oder den Wind in einer Schachtel zu fangen« (Watts 
2014: 59f.). Nun stellt dieser Band den Versuch dar, einem solchen reduktionisti
schem Zugriff auf unsere Lebenserfahrung durch die Philosophie entgegenzuwir
ken, indem der Begriff der Vernunft u.a. auf den Bereich der Künste erweitert wird. 
Doch stellt sich mir hierbei nicht zuletzt als Musiker die Frage, ob dadurch künst
lerische Ausdrucksformen nicht unzulässig rationalisiert, homogenisiert und auf 
bestimmte Funktionen reduziert werden, wodurch schlussendlich deren Status als 
›Kunst‹ gefährdet sein kann. In der philosophiedidaktischen Debatte zur Verwen
dung und Bewertung präsentativer Methoden im Philosophie- und Ethikunterricht 
wurde bisher häufig kritisiert, dass eine Gleichberechtigung von diskursiven und 
präsentativen Ausdrucksformen zu einem Verlust der Essenz philosophischer Bil
dung führt, welche vielmehr in der abstrakten Arbeit am Begriff gesehen wird (u.a. 
Henke 2012; Tiedemann 2014). Ich möchte im vorliegenden Beitrag hingegen dar
stellen, dass eine unreflektierte Integration von künstlerischen Ausdrucksformen 
sowohl in rezipierender als auch in gestaltender Form immer auch das Risiko in sich 
trägt, die Künste kognitivistisch zu verengen und somit deren konstitutive Funkti
on (s.u.) zu unterminieren. Wenn alles Philosophie ist, ist nichts mehr Kunst – und 
umgekehrt. Darauf aufbauend plädiere ich dennoch dafür, dass künstlerische Me

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Klangwelten der Vernunft: Musik

thoden in vielen Bereichen der Philosophie und der philosophischen Bildung eine
Notwendigkeit darstellen, insofern man die Philosophie als eine mit der Lebenswelt
verbundene Disziplin anerkennt.

2. Autonomie und Funktionalität der Kunst

Im Kontext dieses Textes ist es nicht möglich, eine differenzierte Analyse der um
fangreichen Debatte über die Autonomie der Kunst zu leisten. Dennoch soll durch eine
Gegenüberstellung von ›autonomer‹ und ›funktionaler‹ Kunst gezeigt werden, wie
die Rolle der Kunst interpretiert werden kann, und welche potenziellen Folgen sich
daraus sowohl für gesamtgesellschaftliche als auch für fachdidaktische Debatten
ergeben. Es sei betont, dass es sich hierbei lediglich um ein Deutungsangebot im
Kontext philosophischer Bildung und nicht um eine kulturphilosophische Analyse
handelt.

In öffentlichen Debatten über Themen wie Cancel Culture oder Kulturelle Aneig
nung wird häufig auch auf die Freiheit bzw. die Autonomie der Kunst verwiesen,
um beispielsweise politische oder moralische Forderungen an den Kunstbetrieb zu
rückzuweisen (Freund 2022; Lotter 2015). Eine solche Sonderstellung der Kunst als
ein Bereich, in dem andere Regeln und Ansprüche gelten, ist zum einen durch den
Artikel 5 Absatz 3 des deutschen Grundgesetzes begründbar. Noch entscheidender
scheint jedoch zum anderen die geistesgeschichtliche Genese des zugrundelie
genden Begriffs der Autonomie der Kunst und das damit einhergehende populäre
(Selbst-)Verständnis von Kunst zu sein. Dieses findet in Kants bekannter Beschrei
bung der Kunst als ›Zweckmäßigkeit ohne Zweck‹ seinen Ursprung und prägt
trotz vielfältiger Kritik und zeitweiliger Popularität anderer Theorien das heutige
Kunstverständnis (Karstein/Zahner 2017). Hierbei gilt es zwei Bezugspunkte der
Autonomie zu unterscheiden. So kann damit einerseits die relative Unabhängigkeit
der Künstler:in von den traditionellen Auftraggebern wie der Kirche und den da
mit verbundenen Vorgaben und Normen beschrieben werden, die unter anderem
durch die Herausbildung eines Kunstmarktes entstanden ist. Andererseits wird
damit auch die Autonomie der Kunst von sämtlichen außerkünstlichen Zwecken
beschrieben. Dieses Verständnis der Kunst gilt in der philosophischen Ästhetik
als die vorherrschende Position. Unabhängig davon, was Kunst ist – sie ist nicht
dazu da, einem bestimmten Zweck zu dienen (Schmücker 2023: 1–3). Einer der
populärsten Rekurse auf dieses Autonomieverständnis findet sich Mitte des 20.
Jahrhunderts in der Dialektik der Aufklärung von Adorno und Horkheimer. Im Kapitel
Kulturindustrie wird hier durchaus überzeugend dargestellt, wie Kunst auf ihren
Tauschwert reduziert wird und dadurch ihre scheinbar konstitutive Autonomie
verliert (Adorno/Horkheimer 2017: 128–176). Bemerkenswert ist dabei die rigorose
Unterteilung in autonome (wahre) Kunst und Produkte der Kulturindustrie, wo

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ben Moll: ›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹ 129 

durch u.a. Kunstwerken der Popkultur das Kunstdasein abgesprochen wird. Eine 
differenzierte Auseinandersetzung mit diesem Kapitel ist an dieser Stelle nicht 
möglich, aber es soll dadurch ein gängiges Phänomen der Debatten über die Be
deutung und die Verwendung von Kunst exemplifiziert werden: Die Annahme, man 
könne den Zweck, für den ein künstlerisches Produkt geschaffen wurde, abschlie
ßend beurteilen und daraus allgemeingültige Wahrheiten ableiten. Auch Adornos 
normative Einschränkung des Kunstbegriffs basiert auf dieser Annahme, indem er 
zu wissen glaubt, trennscharf zwischen der Zwecklosigkeit (autonom) und Zweck
mäßigkeit (nicht-autonom) für Marktzwecke unterscheiden zu können (Hindrichs 
2017: 76). Eine solche Abgrenzung der Kunst von den Funktionen und Zwecken 
anderer Lebensbereiche erscheint aufgrund der offensichtlichen Überschneidun
gen sowie der Mannigfaltigkeit bestehender Kunstwerke und Kunstschaffender 
unplausibel. Es stellt sich die Frage, ob es sich bei der Reduzierung der Kunst auf 
die einzigartige Funktion der Funktionslosigkeit nicht um einen bloßen Mythos 
handelt (Karstein/Zahner 2017). 

Verschiedene Gegenentwürfe zur skizzierten Autonomiethese lassen sich unter 
dem Sammelbegriff des kunstphilosophischen Kognitivismus zusammenfassen. Mit je
weils graduell verschiedenen Ausprägungen werden hier unterschiedliche kogniti
ve Potenziale der Kunst postuliert. Diese reichen von der Annahme, dass Kunst ko
gnitive Funktionen besitzen kann, über die Auffassung, dass jede Kunst kognitive 
Funktionen erfüllt und dadurch erst zur Kunst wird, bis hin zu der These, dass Aus
sagen über die bzw. der Kunst objektiv und damit intersubjektiv begründbar sind 
(Bahr 2013; Young 2001: 17–22). Wolfgang Ullrich (2022) sieht in ähnlicher Weise ei
ne Entwicklung hin zum Funktionalen. Er spricht selbst von einem Ende der künst
lerischen Autonomie und stellt anhand vielfältiger Beispiele dar, »dass Kunst heu
te dann besonders geschätzt wird, wenn sie zugleich etwas anderes ist. Zwischen 
Kunstwerken [, politischer Positionierung] und Konsumprodukten wird kaum noch 
getrennt« (ebd.: 9). Gemeinsam ist allen Positionen (mit Ausnahme der zurückhal
tenden Formen des Kognitivismus) die Annahme, dass man sicher objektiv beurtei
len könne, was Kunst ist, und was sie uns sagen will bzw. soll – auch wenn dieses 
Urteil im Zweifel nur dazu dient, dass (wie etwa bei Adorno) einigen Kunstformen 
der Kunstcharakter abgesprochen wird. 

Ohne in die Tiefen der kunstphilosophischen Debatten abtauchen zu können, 
soll an dieser Stelle ein Vorschlag von Reinold Schmücker aufgegriffen und im An
schluss für die philosophische Bildung fruchtbar gemacht werden. Dieser kann dem 
funktionalen Moment der Kunst gerecht werden, ohne dabei kognitivistisch zu sein. 
Er ist darüber hinaus in der Lage, verschiedene Kunstdefinitionen und Definitio
nen der ästhetischen Erfahrung zuzulassen. Im Sinne einer Minimaldefinition wird 
Kunst hier zunächst durch deren konstitutive Funktion beschrieben. Die konstitutive 
Funktion von Kunstwerken besteht demnach darin, eine ästhetische Erfahrung aus
zulösen. Diese Erfahrung möchte und kann in einem Verstehen münden, welches 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Klangwelten der Vernunft: Musik

jedoch niemals abschließend gelingt (Schmücker 2023: 5). Diese Minimaldefiniti
on verlassend schlägt Schmücker vor, Kunstwerke als Medien »diskontinuierlicher
Kommunikationsprozesse« (Schmücker 2014: 283) zu beschreiben:

Unter diskontinuierlicher Kommunikation können wir eine Form medialer Inter
aktion verstehen, die strukturell weder auf die Erzielung eines intersubjektiven
Einverständnisses noch überhaupt auf eine Verständigung der Interaktanten an
gelegt ist. Bei dieser Kommunikationsform separiert das Medium der Kommuni

kation die Kommunikanten. Ihre für das Gelingen der Verständigung in alltags
sprachlichen Kommunikationsprozessen so notwendige Verbindung ist aber un
terbrochen, ohne daß dies der Ausdruck eines zu vermeidenden Defekts des kom

munikativen Prozesses wäre (ebd.: 282).

Das Wesen der Kunst besteht demnach darin, dass Kunstwerke nicht repräsentieren
oder symbolisieren, sondern vielmehr etwas Bestimmtes auf eine sehr sonderbare
Weise vermitteln. Nämlich so, »daß der, dem die Mitteilung gilt, weil er das Werk äs
thetisch erfährt, lediglich mitgeteilt bekommt, daß ihm eine bestimmte Mitteilung
gilt, ohne daß er deren Inhalt definitiv zu bestimmen vermöchte« (ebd.: 283). Da
mit wird der als unplausibel bezeichneten Annahme, dass sich die Bedeutung von
Kunstwerken durch Repräsentation oder Symbole in die Alltagssprache übersetzen
ließe und dadurch eine intersubjektive Verständigung ermögliche, widersprochen,
ohne der Kunst jedoch Funktionen abzusprechen, die über ihre konstitutive Funkti
on hinausgehen (ebd.: 277). In diese Kategorie der »potentiellen Kunstfunktionen«
(Schmücker 2023: 6) fallen unter anderem dispositive Funktionen (z.B. das Erzeugen
von Gefühlen, Verwendung in der Therapie), die Unterhaltungsfunktion, die identitäts
bildende Funktion, die ethisch-explorative Funktion, ideologische Funktionen sowie die
Funktion der Erkenntnis (ebd.: 3–4). Diese potentiellen Funktionen eines Kunstwer
kes lassen sich jedoch nicht abschließend klären und sind stetigem Wandel unter
worfen. Beispielsweise hatte das Lied Bella Ciao schon weit vor dem Zweiten Welt
krieg unterschiedliche Funktionen und wurde dann im Zuge des italienischen Wi
derstands zu einem Partisanenlied. Im Laufe der letzten Jahrzehnte avancierte es
dann zur vielzitierten Referenz der Popmusik, deren vorläufiger Höhepunkt wohl
die Funktion als Titelsong der spanischen Netflix-Serie Haus des Geldes ist. Gleich
zeitig wird es aber weiterhin als politischer Protestsong verwendet (Löhrer 2023).
Kunstwerken können also zu unterschiedlichen, aber ebenfalls zu gleichen Zeiten
divergierende Funktionen zugeschrieben werden, ohne dass sie dadurch ihren Sta
tus als Kunst verlieren. Zusammenfassend kann festgehalten werden: Die konstitu
tive Funktion der Kunst (ästhetische Erfahrung) führt dazu, dass wir uns mit Kunst
werken beschäftigen, während ihre potentiellen Funktionen ausschlaggebend dafür
sind, mit welcher Kunst wir uns beschäftigen (Schmücker 2023: 4). In dem alltägli

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ben Moll: ›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹ 131 

chen Kunstbetrieb spielen die potentiellen Funktionen in ihrer Gesamtheit vermut
lich eine wichtigere Rolle. 

Die hier nur grob skizzierte kunstphilosophische Debatte über die Autonomie 
und die Funktionen der Kunst weist darauf hin, dass sich der philosophiedidakti
sche Diskurs über die Verwendung von präsentativen und künstlerischen Methoden 
im Philosophie- und Ethikunterricht bisher vornehmlich auf die Erkenntnisfunkti
on der Kunst1 bezieht und damit womöglich der Kunstphilosophie und der vielfälti
gen Welt der Künste nicht gerecht wird. Ob dies in Anbetracht der notwendigen Be
grenzung der Fächergruppe eine legitime Einschränkung darstellt, soll weiter un
ten noch einmal aufgegriffen werden. Vorher soll jedoch dargestellt werden, dass 
die hier beschriebenen unterschiedlichen Positionen zu den Funktionen der Kunst 
nicht nur eine Denkübung im Elfenbeinturm darstellen, sondern eine tatsächliche 
Relevanz für gesellschaftliche und politische Debatten und deren philosophische 
Durchdringung besitzen. Womöglich lässt sich dadurch bereits eine Bedeutsamkeit 
der künstlerischen Methoden für die philosophische Bildung ableiten. 

3. Gesellschaftliche Relevanz 

Wie oben bereits angedeutet, sind populär diskutierte Themen wie Cancel Culture 
und Kulturelle Aneignung eng mit dem zugrundeliegenden Kunst- und Kulturbegriff 
verknüpft. In diesem Abschnitt soll dieser Umstand anhand des Beispiels der Kultu
rellen Aneignung aufgezeigt werden. 

Unter dem Begriff der Kulturellen Aneignung werden verschiedenste Handlungs
weisen subsumiert, die dadurch charakterisiert sind, dass Menschen kulturelle 
Praktiken aus Kulturräumen übernehmen, denen sie selbst nicht angehören. Das 
wird als (ethisch) problematisch angesehen, wenn es sich bei der aneignenden 
Person um das Mitglied einer gesellschaftlich dominanten Gruppe handelt, die 
sich Kulturgüter einer marginalisierten Gruppe aneignet – also dann, wenn der 

1 Die Erkenntnisfunktion der Kunst ist Gegenstand besonders intensiver Diskussionen in der 
Kunstphilosophie und ist dabei eng mit den Theorien des Kognitivismus verbunden. Im 
Fokus steht dabei die Frage, welche Form von Wissen (propositional vs. nicht-propositio
nal/praktisch) durch Kunst vermittelbar ist. Zusammenfassend ist dabei festzuhalten, dass 
der Kunst ein Erkenntnisgewinn auf propositionaler und nicht-propositionaler/praktischer 
Ebene zugesprochen wird. Doch selbst kognitivistisch argumentierende Autor:innen wie Ja
mes O. Young betonen, dass dieser Erkenntnisgewinn trotz Überschneidungen mit philoso
phischer Erkenntnis von dieser abzugrenzen ist. Vielmehr handelt es sich um eine notwendi
ge und hilfreiche Ergänzung bzw. um eine eigenständige Form der Erkenntnis. So kann bei
spielsweise ein literarisches Werk zur Übung moralischer Urteilskraft beitragen, aber es kann 
darin keine metaethische Theorie formuliert werden (Schmücker 2023: 4; Young 2001: 94- 
104). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Klangwelten der Vernunft: Musik

Aneignungsprozess durch Machtgefälle geprägt ist, das u.a. auf strukturelle Unge
rechtigkeiten (z.B. Rassismus, Antisemitismus) zurückzuführen ist. Dem Begriff
werden sowohl die Aneignung haptischer Artefakte wie beispielsweise der Besitz
und die Ausstellung von Beutekunst durch die ehemaligen Kolonialmächte als auch
abstrakte Aneignungsprozesse wie die Übernahme von musikalischen Stilelemen
ten oder indigenen Stoffmustern sowie Erzählungen über marginalisierte Gruppen
durch Nicht-Mitglieder zugeordnet (Young 2010: 5–9). Die Gemeinsamkeit bei all
diesen Aneignungsprozessen ist, so die Kritik, dass dadurch bestehende Macht- 
und Ungerechtigkeitsstrukturen reproduziert werden und sich so beispielsweise
weiße Musiker:innen durch die Musik Schwarzer Musiker*innen profilieren und
bereichern, wodurch diese sowohl ökonomisch als auch in ihrer künstlerischen
Reputation geschädigt würden (Tate 2003).

Nun sind mit dieser, in Deutschland vornehmlich noch im Feuilleton oder in So
zialen Medien geführten, Debatte eine Vielzahl begrifflicher Probleme verbunden,
die an anderer Stelle ausführlicher skizziert (Moll 2025) und in Teilen von James O.
Young (2010) und Jens Balzer (2022) kompetent und umfangreich bearbeitet wur
den. Zentral sind dabei zwei Fragen:

1) Wie können problematische Aneignungsprozesse analysiert werden, ohne auf
kulturessentialistische Kategorien zurückzugreifen?;
2) Worin besteht der konkrete Schaden, der durch problematische Kulturelle An
eignung zu befürchten ist (Matthes 2016)?

Vor allem die Aneignung bestimmter Kunstformen durch die privilegierten Künst
ler:innen führt dabei immer wieder zu prominent geführten Kontoversen (Freund
2022: 20–23). Unabhängig davon, dass diese Debatten meist sehr oberflächlich
und im »Modus der Verbotsrede« (Balzer 2022: 17) geführt werden, ist auffal
lend, dass auch in einigen durchaus reflektierten Beiträgen die Frage nach der
Funktion der Kunst häufig nicht oder nur beiläufig thematisiert bzw. implizit ein
bestimmtes Vorverständnis davon vorausgesetzt wird. Diesem Desiderat kann ich
an dieser Stelle keineswegs gerecht werden. Allerdings ist es dadurch möglich, die
gesellschaftliche und somit auch die philosophiedidaktische Relevanz dieser kunst
philosophischen Frage herauszustellen. Dies soll hier anhand eines bekannten
Beispiels der deutschen Popkultur geschehen.

Der Sänger Peter Fox, der durch seine Band Seed und sein Soloalbum Stadtaffe
zu internationaler Berühmtheit gekommen ist, veröffentlichte im Oktober 2022 zu
sammen mit der Sängerin Inéz die Single Zukunft Pink, die stark durch den südafri
kanischen Musikstil Amapiano inspiriert ist. Auch wenn Peter Fox bereits im Pres
sematerial zur Veröffentlichung auf den Einfluss west- und südafrikanischer Musik
hinweist, wurde ihm problematische Kulturelle Aneignung vorgeworfen. So kommen
tierte der Journalist Malcolm Ohanwe auf X: »Peter Fox wird sich jetzt eine goldene

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ben Moll: ›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹ 133 

Nase verdienen mit südafrikanischem Amapiano, während Schwarze Menschen in 
den Clubs, wo genau dieser Song rauf und runter gespielt wird, an der Tür abge
wiesen werden« (zitiert nach: Gaida 2022). Unabhängig davon, dass sich auch hier 
die oben genannten zentralen Fragen stellen, kann untersucht werden, wie unter
schiedliche Kunstbegriffe diese Debatte prägen. Hierzu sei vorangestellt, dass Ama
piano unter anderem in südafrikanischen Townships entstanden ist und ihm da
her auch die Funktion zugeschrieben wird, »der Soundtrack zur Emanzipation der 
Schwarzen Bevölkerung Südafrikas zu sein« (Wünsch 2023). Wendet man auf die
ses Fallbeispiel nun die oben dargestellte Autonomiethese an, so wird deutlich, dass 
der Vorwurf der problematischen Kulturellen Aneignung gar nicht aufgegriffen wer
den kann, da die Kunst scheinbar über den Dingen schwebt und daher auch nicht in 
Zusammenhang mit Kämpfen gegen Unterdrückung und bestehenden Machtstruk
turen gebracht wird. Eine Forderung nach Zurückhaltung bzw. Unterlassung wird 
daher als ein Angriff auf die Kunstfreiheit interpretiert (Freund 2022: 1–3). Anderer
seits kann vielen prominenten Kritiker:innen von Kultureller Aneignung durchaus ein 
starker kunstphilosophischer Kognitivismus unterstellt werden, da postuliert wird, 
die Funktion oder die Absicht eines Kunstwerks könne objektiv festgestellt werden. 
Implizit oder explizit werden dann bestimmte Funktionen als konstitutiv für ein 
Kunstwerk interpretiert und normativ gegenübergestellt. Im hier dargestellten Bei
spiel wäre das die emanzipative Funktion für die Menschen der Townships einerseits 
und die ökonomische Funktion für Peter Fox andererseits. 

Erkennt man die oben skizzierte Theorie der diskontinuierlichen Kommunikation 
der Kunstwerke und damit die Unmöglichkeit abschließender Urteile über die po
tentiellen Funktionen von Kunst an, so wird wiederum deutlich, dass streng kogni
tivistisch begründete Argumentationen generell und hier nicht überzeugen können. 
Gleichzeitig ergibt sich daraus ein enormes Potenzial für die Debatte um Kulturel
le Aneignung, da die Vielfalt der potentiellen Funktionen, die einem Kunstwerk zu
gesprochen werden, offengelegt und damit eine fundierte Diskussionsgrundlage 
geschaffen werden kann. Für Peter Fox mag der Song unterschiedliche potentiel
le Funktionen von ökonomisch bis identitätsstiftend einnehmen. Das gleiche gilt 
für die Hörer:innen des Songs. Ein abschließendes Urteil darüber erscheint daher 
unmöglich. Dies ist jedoch nicht mit der Unmöglichkeit ästhetischer Urteile zu ver
wechseln. Selbstverständlich kann Musik nach bestimmten Kriterien beurteilt wer
den und es kann ihr unter der Bedingung höchster intellektueller Demut eine be
stimmte Funktion zugesprochen werden. Beispielsweise kann gut begründet unter
stellt werden, dass dem Werbespot eines großen Autokonzerns in erster Linie eine 
ökonomische Funktion zukommt und damit auch der verwendeten Musik. Womög
lich ist es jedoch für die Produzentin dieses Werbespots ein Ausdruck ihrer künst
lerischen Identität. Abschließende Urteile über Kunstwerke sind demnach mit Vor
sicht zu genießen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Klangwelten der Vernunft: Musik

Dieser Abschnitt hat gezeigt, dass Fragen der Kunstphilosophie auch in gesell
schaftlichen Debatten relevant sein können. Es erscheint naheliegend, dass sich
daraus auch Relevanz für lebensweltbezogene und problemorientierte philosophi
sche Bildung ergibt.

4. Konsequenzen für die philosophische Bildung

Ausgehend von der oben dargestellten Differenzierung des Kunstbegriffs ist festzu
stellen, dass sich die Debatte um künstlerische und präsentative Ausdrucksformen
und Methoden in der Philosophiedidaktik größtenteils auf drei Funktionen bezieht:
Erkenntnis, Motivation und Lebensweltbezug. Die letzten beiden Funktionen sind re
lativ unumstritten und man kann durchaus vom Konsens eines »philosophischen
Aufschwungs« (Tiedemann 2014: 100) sprechen:

Anlauf und Motivation sollen aus der anschaulichen Lebenswelt der Schülerinnen
und Schüler gewonnen werden. Was jedoch hinaufführt, ist die Technik der Abs
traktion. […] Zu dieser philosophischen Turnübung gehört es auch […] wieder in
der Lebenswelt zu landen (ebd.).

Dieser Konsens spiegelt sich (möglicherweise verkürzt) unter anderem in dem
(zumindest in Bayern) sehr beliebten Einstieg mit Bildern, Comics, Memes, Songs
u.v.m. in Lehrwerken und Unterrichtsreihen wider. Allerdings ist ein Arbeitsauftrag
dazu wie: »Beschreibe die Spiele der Kinder auf den Bildern. Wo hättest du spontan
Lust mitzuspielen? Begründe« (Applis u.a. 2017: 76) keine Auseinandersetzung mit
der Kunstform Fotografie, sondern Instrumentalisierung dieser zum ›didaktischen
Steigbügelhalter‹ (Vogler 2015).

Nun ist das aus philosophiedidaktischer Perspektive zunächst nicht verwerflich,
da diese Bilder lediglich als Repräsentanten für bestimmte Situationen stehen und
ein Hineinversetzen der Schüler:innen in dieselben ermöglichen sollen. Fragwür
dig wird ein solches Vorgehen allerdings dann, wenn man sich in Erinnerung ruft,
dass der Kunst selbst eine lebensweltliche Relevanz zukommt, die weder unumstrit
ten noch eindeutig ist und die darüber hinaus jedes Kunstwerk (und hierzu zählt
eben nicht nur sogenannte Hochkulturen, sondern auch populäre Kunst wie Co
mics) mehrere Funktionen und damit auch divergierende Botschaften und Bedeu
tungen annehmen kann. Nimmt man den zuvor skizzierten kunstphilosophischen
Diskurs und dessen gesellschaftliche (also lebensweltliche) Relevanz ernst, so wird
ein Philosophie- und Ethikunterricht, der sich auf die instrumentelle Verwendung
von Kunst beschränkt, diesem nicht gerecht.

Eine andere Form der Einbindung von künstlerischen Formen stellt Christian
Geferts (2017) Konzept des theatralen Philosophierens dar. Dieses zielt in erster

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ben Moll: ›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹ 135 

Linie auf die Funktion der Erkenntnis und stellt den Versuch dar, den philosophi
schen Bildungsprozess um performatives Denken zu erweitern, indem auch die 
Kunst als eine im weiteren Sinne rationale Ausdrucksform beschrieben wird. Ohne 
dieses Konzept beurteilen zu wollen, soll darauf hingewiesen werden, dass hier das 
– bereits in der Einleitung angesprochene – Risiko des kunstphilosophischen Ko
gnitivismus besteht. Denn insofern die Verwendung künstlerischer Methoden auf 
eine intersubjektiv vermittelbare Erkenntnis oder Übersetzung der Kunst abzielt 
(Vogler 2015), beraubt sie die Kunst ihrer konstitutiven Funktion, die darin besteht, 
trotz allen Bemühens niemals abschließend verstanden werden zu können (s.o.). 
Ein solcher Umgang mit Kunst käme also tatsächlich dem Versuch gleich, ›den 
Wind in ein Paket zu schnüren‹. Das bedeutet, auch Vorschläge, die Kunst zunächst 
aufwerten wollen und eine Ergänzung der etablierten philosophischen Methoden 
für die ganzheitliche Urteilskraft (Dresdner Konsens 2016) anstreben, können zu 
einem reduktionistischen Kunstverständnis führen.2 Dies bedeutet jedoch keines
falls, dass künstlerische Methoden im Philosophie- und Ethikunterricht keine Rolle 
spielen sollten – ganz im Gegenteil. 

Wenn Kunst eine prägende Rolle in der Lebenswelt der Lernenden spielt, dann 
gilt es diese im Fach Philosophie/Ethik ernst zu nehmen und sie adäquat zu behan
deln. In Anlehnung an Bettina Bussmanns wissenschaftsorientierten Ansatz (2019) 
kann eine lebensweltprägende und auch für Fachphilosophie bedeutende Disziplin 
in der Fächergruppe weder ignoriert noch auf verkürzte und unreflektierte Art und 
Weise behandelt werden. Dies gilt meines Erachtens für Kunst ebenso wie für die 
Wissenschaft, insofern eine selektive und szientistische Philosophiedidaktik abge
lehnt wird. Nun lässt sich Kunst aber nicht allein durch die Methoden der Philo
sophie in Gänze erfassen. Vielmehr gilt, dass das Philosophieren über Kunst im
mer schon tatsächliche Erfahrung mit ihr voraussetzt. Andernfalls handelt es sich um 
selbstreferentielles Philosophieren im Lehnstuhl (Moll 2025). Es spricht eine Reihe 
von Gründen dagegen, dass der Philosophie- und Ethikunterricht diesem Anspruch 
gerecht werden kann. Dazu gehören neben den (möglicherweise strittigen) konzep
tionellen Überzeugen zur Essenz der Philosophie auch pragmatische Gründe wie 
die Qualifikation der Lehrkräfte, zeitliche Ressourcen und institutionelle Vorgaben 
(Henke 2012). 

Ich möchte daher mit einem Plädoyer für interdisziplinäre Projekte zwischen 
Kunst und Philosophie enden. Will man beiden Disziplinen gerecht werden, so halte 
ich dieses Vorgehen für erfolgsversprechender, als die bestehenden Gemeinsamkei
ten und Überlappungen durch die Auflösung oder Verhärtung disziplinärer Gren
zen zu negieren. So kann das oben genannte Beispiel der Kulturellen Aneignung etwa 

2 Auf eine Darstellung der philosophiedidaktischen Reaktion auf Konzepte dieser Art wird hier 
verzichtet. Diese finden sich u.a. bei Tiedemann (2014), Henke (2012) und Tichy (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Klangwelten der Vernunft: Musik

durch ein interdisziplinäres Projekt der Fächer Philosophie/Ethik und Musik behan
delt werden. In einem solchen betreiben die Lernenden zunächst selbst kulturel
le Aneignung, indem sie mit Hilfe von Samples eigene Musikstücke produzieren.
Anschließend wird das Vorgehen unter Rückgriff auf philosophische Konzepte re
flektiert und bewertet. Diese Reflexion fließt dann in die abschließende Überarbei
tung der Musikstücke ein. Das tatsächliche Musizieren ist dabei dann nicht nur ›di
daktischer Steigbügelhalter‹ (s.o.), sondern macht den Prozess der Kulturellen Aneig
nung erlebbar und generiert im besten Fall eine Erkenntnis, die im wechselseitigen
Zusammenspiel mit der philosophischen Reflexion letztlich zur Ausbildung einer
ganzheitlichen Urteilsfähigkeit beitragen kann.3

Die methodische Vielfalt in der Philosophie- und Kunstgeschichte hat immer
wieder gezeigt, dass die Übergänge zwischen den Disziplinen fließend sind. Wenn
aber der verbindende Fluss zur geradlinigen Straße wird, gehen die Synergieeffekte
ebenso verloren, wie wenn wir ihn nie betreten würden.

Literatur

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max (2017), Dialektik der Aufklärung. Philosophische
Fragmente, 25. Aufl., Frankfurt a.M.

Applis, Stefan/Kemmerzell, Anja/Michaelis, Christiane u.a. (2017), Ethikos 5, Mün
chen.

Bahr, Amrei (2013), »Funktionen der Kunst«, in: kubionline, letzter Zugriff:
20.09.2024, https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Ku
nstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption

%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt.

Balzer, Jens (2022), Ethik der Appropriation, 2. Aufl., Berlin.
Bussmann, Bettina (2019), »Der wissenschaftsorientierte Ansatz«, in: Martina Pe

ters/Jörg Peters (Hg.), Moderne Philosophiedidaktik. Basistexte, 3. Aufl., Hamburg,
S. 165–174.

Fachverband Philosophie/Fachverband Ethik/Forum für Didaktik der Philosophie
und Ethik (2016), »Dresdner Konsens«, letzter Zugriff: 17.02.2024, https:/philo
sophiedidaktik.files.wordpress.com/2017/03/dresdner_konsens.pdf.

Freund, Urs (2022), »L’autonomie de l’art mise à nu par ses disciples, même. (Die
Autonomie der Kunst von ihren Jüngern entblößt, sogar)«, in: Mythos-Magazin
Dezember, letzter Zugriff: 27.09.2024, https://mythos-magazin.de/erklaerende
hermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf.

Gaida, Laura (2022), »Kulturelle Aneignung? Peter Fox’ neuer Song scharf kriti
siert«, in: utopia, letzter Zugriff: 29.09.2024,

3 Für eine ausführlichere Darstellung und Begründung solch eines Vorgehens: Moll (2025).

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf


Ben Moll: ›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹ 137 

https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kr 
itisiert_410506/. 

Gefert, Christian (2017), »Theatrales Philosophieren – performatives Denken in phi
losophischen Bildungsprozessen«, in: Julia Nida-Rümelin/Irina Spiegel/Markus 
Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik. Band 1: Didaktik und Methodik, 
2. Aufl., Paderborn, S. 240–244. 

Henke, Roland (2012), »Ende der Kunst oder Ende der Philosophie? Ein Beitrag zur 
Diskussion um den Stellenwert präsentativer Materialien in Philosophie- und 
Ethikunterricht«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 59–66. 

Hindrichs, Gunnar (2017), »Kulturindustrie«, in: Ders. (Hg.), Max Horkheimer/ 
Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Berlin/Boston, S. 61–79. 

Karstein, Uta/Zahner, Nina Tessa (2017), »Autonomie der Kunst? – Dimensionen 
eines kunstsoziologischen Problemfeldes«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner 
(Hg.), Autonomie der Kunst? Zur Aktualität eines gesellschaftlichen Leitbildes, Wiesba
den, S. 1–48. 

Löhrer, Andreas (2023), Bella Ciao: Auf den Spuren eines Partisanenliedes, Berlin. 
Lotter, Maria-Sibylla (2015), Kunst als Medium moralischer Reflexion und Bildung, in: 

Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 3, S. 3–10. 
Matthes, Erich Hatala (2016), »Cultural Appropriation Without Cultural Essential

ism?«, in: Social Theory and Practice, 42(2), S. 343–366. 
Moll, Ben (2025), »Kulturelle Aneignung. Reflexives Unbehagen als Bildungspro

zess«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 59–72. 
Schmücker, Reinold (2014), Was ist Kunst? Eine Grundlegung, Frankfurt a.M. 
Schmücker, Reinold (2023), »Wozu Kunst – und warum heute immer noch?«, in: My

thos-Magazin Dezember, letzter Zugriff: 27.09.2024, 
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/rs_wozu-kunst.pdf. 

Tate, Greg (2003), »Nigs R Us: Or, how Blackfolk Became Fetish Objects«, in: Ders. 
(Hg.), Everything but the burden: what white people are taking from Black culture, New 
York, S. 1–14. 

Tichy, Matthias (2011), »Bilderdenken. Zu Tiedemanns Kritik an der Verselbstständi
gung präsentativer Formen im Philosophieunterricht«, in: Zeitschrift für Didaktik 
der Philosophie und Ethik, 3, S. 244–251. 

Tiedemann, Markus (2014), »Zwischen blinden Begriffen und leerer Anschauung«, 
in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 95–102. 

Ullrich, Wolfgang (2022), Die Kunst nach dem Ende ihrer Autonomie, Berlin. 
Vogler, Hans-Joachim (2015), »Präsentative Materialen und Philosophie – eine Kon

troverse«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 97–103. 
Watts, Alan (2014), Weisheit des ungesicherten Lebens, München. 
Wünsch, Silke (2023), »World Music aus Deutschland: Peter Fox singt Love Songs«, 

in: dw, letzter Zugriff: 29.09.2024, https://www.dw.com/de/world-music-aus- 
deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kritisiert_410506/
https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kritisiert_410506/
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/rs_wozu-kunst.pdf
https://www.dw.com/de/world-music-aus-deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265
https://www.dw.com/de/world-music-aus-deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kritisiert_410506/
https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kritisiert_410506/
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/rs_wozu-kunst.pdf
https://www.dw.com/de/world-music-aus-deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265
https://www.dw.com/de/world-music-aus-deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265


138 Klangwelten der Vernunft: Musik

Young, James O. (2001), Art and Knowledge, New York.
Young, James O. (2010), Cultural Appropriation and the Arts, West Sussex.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Atmosphären bilden 

Künstlerisches Denken durch melancholische Klangverfilmung 

in den Fächern Musik und Ethik/Philosophie 

Andreas Höftmann 

Bisweilen mag in der Melancholie der 
schulische  Alltag  überhaupt  erst  erträglich  
scheinen. 
(Höftmann 2022: 40) 

Auftakt 

Wie können wir in der Schule und Hochschule dem Sinnlichen von Atmosphären 
eine tiefergehende Aufmerksamkeit schenken?1 Indem wir, so mein Vorschlag, 
räumliche Gestimmheiten zum Thema künstlerischen Denkens machen. Genauer 
gesagt lautet meine Idee, eigene ›Sound-Ansichten‹ herzustellen: Schüler:innen 
und Student:innen gestalten aus lautlichen Eindrücken ihrer Umgebung einen 
Klangstrom und verwandeln diesen Hörfluss in einen assoziativen Kurzfilm. Es 
geht darum, tönende ›Zuständlichkeiten‹ (Otto Friedrich Bollnow) abseits der Logik 
von Action-Clips oder rollendramatischem Storytelling zu interpretieren, nämlich 
als affektiv aufgeladene Bewegtbilder, als Momente emotionaler und metaphorischer 
Bedeutungsfindung. Das Ziel ist es, im (Nach-)Hall unserer Gegenwart »symboli
sche und synästhetische Übertragungen« zu erzeugen, »die vom Gehörten Brücken 
zum gefühlsmäßigen und atmosphärischen Spüren schlagen« (Hasse 2022: 132). 

Eine besondere Rolle für die Visualisierung von raumklanglichen Ambienten 
spielen Geräusche, etwa diffuse akustische Begebenheiten des Wehens, Raschelns, 

1 In Anlehnung an Hermann Schmitz (2014: 30) fasse ich Atmosphären als räumlich ergossene 
Präsenzverhältnisse auf, »die den Menschen mit affektivem Betroffensein ergreifen, indem 
sie ihn leiblich spürbar in Bann ziehen«. Als Halbdinge bzw. Quasi-Objekte sind Atmosphä

ren psychophysische Tatsachen (und nicht bloße Einbildung) und zugleich an die anfällige 
Reichweite (›Ekstase‹) von Gerüchen, Farben, Formen, Lauten etc. gebunden; dazu Böhme 
(2022: 236–242). Zur zeitlichen Kapazität von Atmosphären siehe Löffler (2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Klangwelten der Vernunft: Musik

Surrens oder Knisterns.2 Als Signaturen aus dem Off verweilen geräuschhafte
Schwebungen flimmernd in der Luft, »ohne auf einen Verankerungsbereich zu
rückgeführt werden zu können« (ebd.: 111). Schwirrende ›Nebenklänge‹ zeichnen
sich – kurzum – durch Unbestimmtheit und richtungslose Tiefenwirkung aus.
Das Rauschen und Flattern in seiner Vagheit cineastisch ernst zu nehmen hat den
Reiz, unsere Hör- und Seh-Gewohnheiten auf das Eigentümliche des Unschein
baren hin zu öffnen und flüchtige wie schwankende Qualitäten von Wirklichkeit
audiovisuell zum Erscheinen zu bringen. Aber nicht nur Geräusche eignen sich
für eine assoziative Soundverfilmung, sondern auch Melodien, Beats oder har
monische Wendungen als ›Spurenelemente‹ alltagsweltlicher Fügungen. In Frage
kommen etwa Kindergesänge auf einem Marktplatz, Fan-Rhythmen während einer
Sportveranstaltung oder Jazz-Instrumentals aus einer Hotellobby. Die sozialen
und emotionalen Dimensionen, die sich in den genannten ›Verlautbarungen‹ äu
ßern, lassen sich mit wenigen filmischen Stilmitteln atmosphärisch ergründen.
Ein sparsamer Lichteinfall, eine schlichte Szenenanordnung, ein geringes Schnitt-
Tempo oder eine zurückhaltende Kamerabewegung reichen aus, um den »Vitalton«
(Dürckheim 2005: 39) der Musik für das (Kino-)Auge zum Leben zu erwecken.

Vor dieser grob schraffierten Folie möchte ich das (Sich-)Bilden von und in fil
misch aktualisierten Klang-Atmosphären gedanklich weiterverfolgen. Ich tue das
in drei Schritten:

1. Praxis: Ich werde zunächst musikvideographische Beispiele aus der Lehramts
ausbildung vorstellen. Studierende der Pädagogischen Hochschule Weingarten
wagten 2024 den Versuch, mehrdeutig schillernde Umgebungsklänge in expres
sive Motion Pictures zu konvertieren. Wie haben die jeweiligen Drehteams in ih
ren Oeuvres musikalische und bildliche Konfigurationen aufeinander bezogen
und dadurch atmosphärische Felder der Melancholie kreiert?

2. Reflexion: In einem zweiten Gang befasse ich mich aus übergeordneter Sicht mit
einem ausschlaggebenden Punkt für die ästhetische Transformation von Ton
in Film: mit dem Sachverhalt korresponsiven Hörsehens. Inwiefern beruht die
Eigenart relationalen Lauschens und Schauens auf implizitem Wahrnehmungs

2 Man beachte: Im ätherischen (Geräusch-)Wesen von Umgebungen liegt der wissenschafts
geschichtliche Ursprung des Wortes Atmosphäre. Als begriffliche Neuschöpfung des 17.
Jahrhunderts definierte atmosphaera (›Dunstkreis‹) die (damals angenommene) Gas- (und
Lärm-)Hülle von Planeten; siehe dazu z.B. das Digitale Wörterbuch der deutschen Sprache, Art.
Atmosphäre, URL: https://www.dwds.de/wb/Atmosph%C3%A4re [05.01.2025]. Im interkul
turellen und kulturhistorischen Kontext ist der (Schall-)Dunst oder Wind eine wichtige atmo

sphärische Kategorie; vgl. die ostasiatische Denkfigur des Qi bzw. Ki oder das antike Konzept
der Anhauchung (Ruach oder Pneuma) in der Bibel oder in Platons Timaios; Ogawa 2021; ferner
einführend Wang 2024: 31–34; 59–70.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Atmosph%C3%A4re
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Atmosph%C3%A4re


Andreas Höftmann: Atmosphären bilden 141 

wissen und auf außersprachlichen Fähigkeiten, Stimmungen zu gewärtigen 
und mit zu beeinflussen? 

3. Transfer: Zum Schluss meines Beitrags lege ich nahe, Klangverfilmungsvorhaben 
als integrative Projekte der Fächer Musik und Ethik/Philosophie anzustoßen, 
um latente Orts-Atmosphären von Lernstätten künstlerisch-konstruktiv ins 
Bewusstsein von Unterricht zu rufen. Welche Relevanz fällt diesbezüglich 
der Schwermut für die Anbahnung einer ästhetisch forschenden schulischen 
›Stimmungslehre‹ zu? 

1. Praxis: Vom lautlichen zum klangbildlichen Stimmungsraum 

Ich beginne mit zwei experimentellen Musikverfilmungen. Die Ausgangslage für 
die in Rede stehenden Fallbeispiele bilden auf die Ortschaft Weingarten (Württem
berg) bezogene Sounds. Ein zehnköpfiges Ensemble um den PH-Studenten Bene
dikt Schwab arrangierte im Jahr 2022 eine Tonspur, in der akustische ›Atmo‹-Signa
le3 an spezifische Geräusch-Eigenschaften der oberschwäbischen Mittelstadt erin
nern: So sind in den ersten Sekunden der Aufnahme charakteristische Tropfen zu 
hören, die auf das jahrhundertealte, für Weingarten typische Bewässerungssystem 
des ›Stillen Bachs‹ hinweisen. Gegen Ende des Klangmosaiks treten Litanei-artige 
Sequenzen einer Brassband und eines Männerchores auf – eine hörbare Referenz 
auf das ehemalige Benediktinerkloster Weingarten als eine wichtige religiöse Kult
stätte im Süden Deutschlands. 

Der ca. einminütige Audiotrack umfasst noch andere lautliche Aktionen, vor al
lem markante Schlag-Impulse in der Mitte und am Schluss der Musik. Insgesamt 
ergibt sich folgende Struktur der Komposition (Abb. 1): 

3 Die in der Filmmusik übliche Vokabel ›Atmo‹ beinhaltet »Tonaufzeichnungen allgemeiner 
Umweltgeräusche – Straßenverkehr, Vogelgezwitscher und dergleichen […]. Sie werden zur 
späteren Ergänzung szenischer Stimmung eingesetzt. Atmo-Töne sind darum Geräusche und 
Töne, die beim Drehen aufgezeichnet oder aus Soundbibliotheken, Sounddateien, Kompila

tionen, Geräusch-CDs, digitalen Samples aus Datenbanken etc. entnommen werden. Laute 
und Geräusche sind filmische Elemente, die vom Zuschauer eher unbewusst wahrgenom

men werden. Sie tragen aber entscheidend dazu bei, eine Atmosphäre und damit den Zu
sammenhalt der einzelnen Einstellungen zu kreieren« (zu Hüningen/Leffers 2022). – Außer
halb der Filmmusik haben Umgebungsklänge (wenn auch nicht unter dem Label ›Atmo‹) 
in kompositorische Strömungen wie Aleatorik, Musique concrète, Ambient Music und Sound 
Art Eingang gefunden; siehe hierzu Katschthaler 2022: 223–244 mit dem Schwerpunkt auf 
Soundscaping. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Klangwelten der Vernunft: Musik

Abb. 1: Audiotrack mit Verweisen auf Weingartener Umgebungsklänge

Quelle: Andreas Höftmann; eigene Darstellung

Im Frühling 2024 haben sieben Musikstudentinnen der Pädagogischen Hoch
schule Weingarten die oben beschriebene Umwelt-Collage verfilmt. Die Kommilito
ninnen wussten nichts von den im Hörbeispiel enthaltenen Anspielungen auf lokale
Klangquellen, um sich in der eigenen künstlerischen Freiheit nicht an Vorgaben von
›richtig‹ und ›falsch‹ gebunden zu fühlen. Innerhalb eines Monats entstanden zwei
filmische Miniaturen, welche die Musik in poetische Bildwelten voller Melancholie
adaptieren.

Die erste Regiearbeit namens Sadness präsentiert eine Synthese aus mehreren
Trauer-Umfeldern.4 Das Fallbeispiel von Katharina Klotz, Samira Viellieber und Pia
Wüst nutzt das anfängliche Träufeln der Audio-Aufzeichnung, um ein verebben
des Kreisen von Wellen auf der Wasseroberfläche eines Teiches zu veranschauli
chen und damit gleichsam ein Porträt aquatischer Vergänglichkeit zu skizzieren.
Von einem Paukenwirbel begleitet, kommt jetzt der Schriftzug einer Gedenktafel
zu Gesicht und lenkt das Interesse der Kamera zoomend auf die Lettern ›Tod‹. Ana
log zum Metallhämmern in Minute 01:46 stoppt ein abrupter Blackscreen die bedrü
ckende Eingangsphase des Films. Nach diesem harten Bruch setzt ein zweiter trüb
sinniger Einfühlungsabschnitt ein: Eine Reihe von Nahaufnahmen zeigt Augenli
der, die visuell im Einklang mit den abwärts zielenden Klage-Figuren der Blech
bläser und des Chorgesangs kraftlos zufallen. Jenes sichtbare Ermatten wird durch
wiederkehrende Schwarzblenden phrasiert und mündet zum Fade-Out der Film
musik in ein dunkles Nichts auf dem Bildschirm. Sadness stellt die »lautlich-atmo
sphärischen Umwölkungen« (Hasse 2022: 12) der Klangvorlage einem resignativen
Anwesenheitsbewusstsein (Stimmungsfeld 1) und einer existenziellen Abschieds-
Empfindung (Stimmungsfeld 2) gegenüber. Die immer wiederkehrenden optischen
Unterbrechungen verstärken in ihrer Monotonie die schwermütige Aura des Films
(Abb. 2).

4 https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4 [01:12-02:16; 05.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4


Andreas Höftmann: Atmosphären bilden 143

Abb. 2: Ton-Bild-Verhältnisse im Film Sadness

Quelle: Andreas Höftmann; eigene Darstellung

Auch das nächste Fallbeispiel entwirft ein zweigliedriges Tableau elegischer
Sinngehalte.5 Der Spot Memento von Isabel Eberle, Jasmin Fehrenbach, Katarina
Kerk und Silke Neff zählt speziell auf die Polarität von Schwarzweiß- und Farb-
Handhabungen sowie auf die Opposition von Zeitlupen-Einstellung und fotogra
fischem Stillleben. Das Plätschern zu Beginn des Audiotracks aufgreifend, startet
Memento mit einer Slow-Motion-Serie von grau dargestellten Regen-Phänome
nen. Überraschend leitet der perkussive Höhepunkt der Musik (02:58-03:01) zu
einem Kameraschwenk auf ein blaustichig verklärtes Gipfelkreuz über. Nach dem
emotional aufwühlenden Bilderreigen des ersten Parts beruhigt sich die Film
erzählung und verharrt in Augenblicken schal ausgemalter Naturmediationen.
Mit den Tiefenfrequenzen des Männerchores setzt sodann ein zeitlich gedehntes
Intermezzo ein, in dem ein Kind einen Drachen aufsteigen lässt, bevor die warmen
Nuancen einer Abenddämmerung den Film beschließen. Dank unterschiedlicher
Bildtempi und dem Widerstreit von bleichen und bunten Tönungen dramatisiert
Memento die Klangregionen des Originals nach dem Muster einer auf- und abstei
genden Spannungskurve. Eine überwiegend schattige Kolorierung unterstreicht
die ›Schwarzgalligkeit‹ (melancholía) des sonoren Basismaterials (Abb. 3).

5 https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4 [02:24-03:28; 05.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4


144 Klangwelten der Vernunft: Musik

Abb. 3: Ton-Bild-Verhältnisse im Film Sadness

Quelle: Andreas Höftmann; eigene Darstellung

2. Reflexion: Sinnliche Sinnstiftung durch korresponsives Hörsehen

Nach diesen Fallbeobachtungen gehe ich dazu über, assoziatives Musikverfilmen
auf einer abstrakteren Ebene zu beleuchten. Ich richte den Blick insbesondere
auf die sinnliche Sinnstiftung mittels ›ambientaler‹ Klangbild-Werdung. Wie die
geschilderten Features Sadness und Memento verdeutlichen, erfordert das Transpo
nieren von augen- in ohrenscheinliche Gefühlsumstände ein begegnendes Hörsehen
(nach Hasse 2022: 49). Für die Urheberinnen von Sadness und Memento hieß das,
sich von naturnahen ›Atmo-›Geräuschen, perkussiven Akzenten und melodischen
Bitt-Formeln horchend berühren zu lassen, um daraus synästhetische Dispositive
des Melancholischen zu erschaffen. In Anknüpfung an Martin Seel drückt sich
hier ein korresponsives Spüren atmosphärischer Erscheinungen aus: Das Lauschen einer
gestimmten Umgebung verquickt sich mit Prozessen eines assoziationsreichen
Schauens, so dass »eine andere Gegenwart phantasiert oder in Erinnerung gerufen
wird […], etwa wenn [wir; A. H.] eine Landschaft zugleich als Landschaftsbild oder
eine städtische Szene zugleich als theatralische Inszenierung [wahrnehmen; A.
H.]« (Seel 2022: 154f.).6

6 Hermann Schmitz zufolge wurzelt ästhetische Korrespondenz in leiblicher Kommunikation.

Schmitz (1989: 31f.) schreibt: »Von leiblicher Kommunikation will ich immer dann sprechen,
wenn jemand von etwas in einer für ihn leiblich spürbaren Weise so betroffen und heimge

sucht wird, daß er mehr oder weniger in dessen Bann gerät und mindestens in Versuchung

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Andreas Höftmann: Atmosphären bilden 145 

Das korresponsive Hörsehen in tönend-bildlichen Emotional Spaces (Griffero 
2014) vollzieht sich jenseits von Worten oder Propositionen. Musikverfilmung ist 
epi-logisch: Ihr außer- oder nichtbegrifflicher Zugang zur Wirklichkeit gewinnt erst 
im Nachhinein terminologische Konturen.7 Der Philosoph Dieter Mersch diskutiert 
in diesem Zusammenhang ein »Denken in, mit und durch Kunst«. Mersch versteht 
darunter die Entfaltung von 

Möglichkeiten allein im Medium von Handlungen und Dingen oder von Praktiken 
ihrer Zusammenstellung, Assoziierung und Verbindung […], um aus Körpern, Licht, 
Material und Klang komplette Bauwerke alternativer ›Argumentationen‹ zu er
richten […] Behauptet sei damit, dass es eine nichtdiskursive oder nichtpropositionale 
Form der Erkenntnis gibt, die die Ökonomie des Redens herausfordert – dass es also 
ein Denken gibt, das sich außerhalb seiner sprachlichen Rahmungen offenbart, 
ein ›Anders-als-diskursives-Denken‹ […] (Mersch 2019: 251f.; kursiv im Original; dazu 
ebenso Gabriel 2015: 57–70 und die Idee eines analogen Denkens als Erkenntnis 
durch Kunst bei Brandstätter 2013). 

Das nichtpropositionale Denken in, mit und durch environmentale(r) Musikverfil
mung fußt dabei auf einem jahrelangen ›Einleiben‹ (Hermann Schmitz) in audio- 
und videographisch modellierte Milieus. Dank medienkultureller Vermittlung via 
TikTok, YouTube, DVD, TV, Kino etc. gehört es zu Ritualen unserer Gegenwart, zu
mindest auf rezeptive Weisen akustische und optische Gefühlsräume miteinander 
in Beziehung zu setzen. Dieses vernetzte Wahrnehmen konsolidiert sich über die 
Zeit zu einem ›stillen Wissen‹ (tacit knowledge) und wird zu einer inneren Ressour
ce für subjektive wie intersubjektive atmosphärische Verständigkeit (Griffero 2020: 
88–96; 131f.; ferner auch Albrecht 2020 und Böhme 2022: 36 nach Polanyi 1985). Der 
Medienwissenschaftler Hans Jürgen Wulff (2012: 119) bemerkt dazu: 

Atmosphären sind Assoziationen, die aus […] milieuspezifischen Kodifikationen 
des Alltagslebens resultieren, sie sind Implikationen, aber sie sind wissensbasiert. 
[…] Zwar werden sie in als subjektiv empfundener Assoziativität erlebt; aber sie 

ist, sich unwillkürlich danach zu richten und sich davon für sein Befinden und Verhalten 
in Erleiden und Reaktion Maß geben zu lassen.« Zum Korrespondenz-Charakter von Atmo

sphären siehe Reinhard Knodt (2020: 197): Danach bewirken Weisen des ›Wirhandelns‹ »ein 
Zusammenwirken verschiedener Beziehungspole psychischer und physischer Art, das Situa
tionen, Milieus und Atmosphären zu einem sich fortzeugenden stimulierenden Geschehen 
zwischen Menschen, aber auch zwischen Menschen und Tieren und Menschen und Dingen 
macht und in Gang hält«. 

7 Auch das kollektive verbale Aushandeln von (musik-)filmbezogenen Entscheidungen inner
halb eines Drehteams geht von der Eigengeltung sinnlicher Erfahrung und ihrer nichtdiskur
siven »Dingsprache« (Mersch 2019: 244 nach Walter Benjamin) aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Klangwelten der Vernunft: Musik

basieren auf Außenwirkungen von Dingen, Szenen und Figuren, die zum allge
meinen Ausdrucksrepertoire von Kulturen gehören. Darum auch sind die Atmo

sphären intersubjektiv relativ stabil: weil sie letztlich der semiotischen Sphäre zu
gehören. Man kann verschiedene Urteile abgeben, zum Beispiel eine Kitsch-At
mosphäre ablehnen; aber man muss sie erfahren haben und erfahren können,
muss sie so beherrschen, wie man eine Sprache beherrscht.

Wie eine intersubjektive atmospheric literacy cineastisch zum Tragen kommen kann,
wird exemplarisch in den Spots Sadness und Memento erkennbar. Durch gezielte Affi
zierung mobilisieren die sieben studentischen Film-Autorinnen in ihren Short Mo
vies ein relationales »Hintergrundwissen« (Kraus 2021: 18), das für den Phänome
nologen Gernot Böhme allgemein unser Mit-Sein im Atmosphärischen prägt: Dies
betrifft die ästhetische Situation der Verschmelzung (Ingression) und der Irritation
(Diskrepanz).

1) Sadness und Memento schließen uns Räume des Eingestimmt-Werdens auf. Das
gilt vorzugsweise für die andächtige Introduktion in Sadness (01:12-01:46) und
für die Zeitlupen-Passage in Memento (02:43-02:58). In beiden Episoden verei
nen sich die leisen Beiklänge der Musik mit visuellen Anmutungen der Lang
samkeit und erlauben es den Zuschauenden, in melancholische Horizonte ein
zutauchen. Böhme (2001: 46f.) bezeichnet solche zur Immersion einladenden
atmosphärischen Geschehnisse als Ingression (von lat. ingredi: betreten, einstei
gen; dazu auch Grabbe 2013: 85). Wir kennen derartige Erlebnisse einer ›Gast
lichkeit‹ aus unzähligen medialen Inszenierungen, etwa wenn uns Fantasyfilme
mit mystischen Sounds in erhabene Zonen eines abgeschiedenen Gebirgszuges
oder einer mächtigen Stadtanlage entführen wollen.

2) Daneben stechen Konstellationen in Sadness und Memento hervor, die nicht
raumleibliche Resonanz-Hergänge, sondern – im Gegenteil – querständige
Begegnungen mit Atmosphären anbelangen. Gerade die plötzliche Wucht des
Schlagwerks in der Mitte der Tonwiedergabe hat in beiden Filmen einen jeweils
radikalen Schnitt zur Folge und reißt die Betrachtenden drastisch aus ihrer fik
tionalen Perspektive. Böhme verwendet für die Kluft zwischen Ich-Achse und
einem umliegend ›temperierten‹ Radius den Begriff Diskrepanz (2001: 47–49;
siehe Grabbe 2013: 88). In audiovisuellen Gebrauchszusammenhängen sind
uns Diskrepanz-Techniken wie brüske Ton-Bild-Zäsuren z.B. aus Thrillern,

Actionszenen und Cartoons bestens geläufig.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Andreas Höftmann: Atmosphären bilden 147 

3. Transfer: Frequenzen der Schule im Musik- und Ethik/Philosophie- 
Unterricht enthüllen 

Im letzten Teil meiner Überlegungen möchte ich meine bisherigen Ausführungen 
über umgebungssensible Klangverfilmung in die Realität von Unterricht holen. 
Konkret werbe ich dafür, Projekte in der Sekundarstufe I und II zu initiieren, die 
das lautliche und bildliche Aufscheinen von Schulatmosphären zum ›Gegenstand‹ 
sinnlich-sinnstiftenden Lernens erheben.8 Dazu rege ich eine Kooperation der 
Fächer Musik und Ethik/Philosophie an (allgemein dazu Kivi 2022). Auf diese Weise 
wirken zwei Disziplinen kreativ zusammen, in denen sich didaktische Stimmen – 
wenn auch vereinzelt – für eine fächerverbindende Förderung ›kinematographi
scher Vernunft‹ (Wobser in diesem Band) bzw. für die Stärkung ›filmgestaltenden 
Musikverstehens‹ (Höftmann 2019) stark machen. 

Die Tonspuren für die empfohlenen Klangverfilmungsprojekte produzieren die 
Schüler:innen im Musikunterricht. Sie nehmen mit Handy, Tablet oder Fieldrecor
der akustische Nah- und Fernbeziehungen eines Klassenzimmers oder Fachsaals, des 
Foyers oder Sportgeländes, der Mensa oder Aula etc. auf. Wie hören sich Schritte, 
Sprachtimbres, Gelächter, Flüstergeräusche, Amplituden der Schulglocke, Schwin
gungen des Getränkeautomaten oder Lärmpegel des Pausenhofs in unmittelbarer 
›Tuchfühlung‹, aber auch in der Distanz des Raumes oder Platzes an? Welche Er
lebnisdichte (Ingression) verraten diese ›Vibes‹ an einem Unterrichtsmorgen oder 
-nachmittag, an einem Montag oder Freitag? Aus ihren sonoren ›Fundstücken‹ fer
tigen die Jugendlichen Soundtexturen von nicht länger als einer Minute an. Ana
log zum Weingartener Audiotrack aus Kapitel 2 (s.o.) arbeiten sie in die Mitte ih
res Klangbandes eine ruckartige Störung (Diskrepanz) ein, z.B. eine übertriebene 
Signalverzerrung oder eine Spanne intensiver Ruhe. Im Ethik/Philosophie-Unter
richt verfilmen die Heranwachsenden anschließend ihre auditiven Samples, indem 
sie die Schallereignisse mit Kamerabildern vom Flair ihrer Schule in Verbindung 
bringen. Kinematographisch reflektieren sie die Aufenthaltsqualität ihres vertrau
ten pädagogischen »Herumgefüge[s]« (Dürckheim 2005: 32): die Ausstrahlung von 
nackten Fassaden, geschmückten Wänden oder Graffiti-Botschaften, die Einrich
tung und das Design von den Gebäudetrakten und Freiflächen oder den shabby chic 
von beschädigten Winkeln und vermüllten Lost Places. Welche ›Schönheit‹ offenbart 

8 Beispiele für die audiovisuelle Auseinandersetzung mit schulischen Atmosphären liefert das 
oberschwäbische Education-Vorhaben Wolfsgesänge vom Frühjahr 2023: Kinder der Klassen
stufe 6 (!) haben zeitgenössische Musik von Sarah Nemtsov im Lichte unbelebter und karger 
›Dunstkreise‹ des Gymnasiums Weingarten verfilmt; https://www.weit-weingarten.de/educ 
ation-2; mit einer Video-Dokumentation unter https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcj 
ZCM&t=9s [05.01.2025]. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.weit-weingarten.de/education-2;
https://www.weit-weingarten.de/education-2;
https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcjZCM&t=9s
https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcjZCM&t=9s
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.weit-weingarten.de/education-2;
https://www.weit-weingarten.de/education-2;
https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcjZCM&t=9s
https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcjZCM&t=9s


148 Klangwelten der Vernunft: Musik

sich in solchen »Zeigungen« (Mersch 2019: 246)? Welchen Charme gibt das audiovi
suell bespiegelte ›Wohnklima‹9 des Lernorts Schule preis – zumal im Wechselspiel
zwischen intimen bzw. schroffen musikalischen Effekten und entsprechenden Cuts
und Lichtvarianten im Film (Höftmann 2017, 2022: 40–47)?

Im Modus korresponsiven Denkens in, mit und durch Kunst wenden sich die
Fächer Musik und Ethik/Philosophie etwas didaktisch Grundsätzlichem zu. Sie
enthüllen, was jedes Lernen im Unterricht hör- und sichtbar grundiert: die Le
benswirklichkeit schulräumlicher Atmosphären. ›Ästhetische Musikverfilmungs-
Bildung‹ (nach Zahn 2012) tritt dabei keineswegs für eine naive Welt-Verkitschung
ein, sondern plädiert für angewandte Zivilisationskritik. Denn sie entlarvt einen
rationalistischen Dingkosmos, der sich in der nüchtern-effizienten Büro-Architek
tur vieler Lernstätten manifestiert und die sozialdisziplinierende Zurichtung des
Intellekts, nicht aber die leibliche Entwicklung des ganzen Menschen fördert. Der
Stadtforscher, Geograph und Pädagoge Jürgen Hasse (2022: 52) notiert:

Darüber hinaus schlummert in […Geräusch-Atmosphären und ihren künstle
rischen Transformationen; A.H.] eine antizivilisatorisch-progressive Aufgabe.
Wo sich die allgemeine Bildung unter dem Druck systemischer Nützlichkeits
erwartungen zur rudimentären Vermittlung basaler Skills hinreißen lässt, wird
die kritische Reflexion des eigenen Selbst und seiner Weltverhältnisse zu einer
Brache. Die Unempfindlichkeit spätmoderner Wahrnehmungsroutinen (nicht
unwesentlich durch szientistisch-simplifizierende Dressuren allgemeinbilden

der Schulen verschärft) ist Produkt einer seit zweitausend Jahren anhaltenden
›Verwechslung des Lebens mit dem Geist, des vitalen Vorgangs mit der Tätig
keit des Willens‹ [Ludwig Klages; A.H.] und anderer gegenüber der sinnlichen
Wirklichkeit desensibilisierender Lektionen.

Als Projektionsfläche für ein gegenwartskritisches klangfilmerisches Spüren von
schulischen Atmosphären bietet sich paradigmatisch die Melancholie an. Die
Schwermut verrückt und entrückt das Gewohnte in Fühlungen, »worin wir noch
nicht waren, ja uns nicht einmal vorstellen konnten, zu sein« (Mersch 2019: 259).
Sie verwickelt uns in eine für Widerfahrnisse offene (pathische) Ästhetik (Griffero
2019), um »anders mit [… uns selbst; A. H.] identisch zu sein« (Thomas 2020: 104;
mit Bezügen zur Musikgeschichte Lettgen 2010: 27–168). Als Erfahrungsraum der
Erschütterung, des Widerspruchs, Staunens, Zweifelns und Träumens birgt die
Melancholie das Potenzial in sich, »uns performativ […] selbst zu begründen, ei
nen Platz in der Welt zu schaffen und dabei zu verändern, was Normalität heißt«

9 Zur Kultivierung von Atmosphären im Sinne eines mitweltlichen Sich-Einwohnens äußerte
sich Martin Heidegger (2000: 45): »Der Bezug des Menschen zu Orten und durch Orte zu Räu
men beruht im Wohnen. Das Verhältnis von Mensch und Raum ist nichts anderes als das we
sentlich gedachte Wohnen.«

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Andreas Höftmann: Atmosphären bilden 149 

(Thomas 2020: 107). Die Betrübnis als Leitmotiv für Klangverfilmungen von päd
agogischen Umgebungsverhältnissen schärft hernach Prozesse einer Entnorma
lisierung oder ›Entselbstverständlichung‹ (Hans Blumenberg). Wenn Jugendliche 
etwa die leibfeindliche Funktionsarchitektur von schulischen Surroundings in ge
tragenen Musik-Bewegtbild-Ingressionen und -diskrepanzen herauslösen oder 
›ex-zentrieren‹ (nach Mersch 2019: 256), avanciert melancholisches Hörsehen zu 
einem konstruktiv prüfenden Zer-hörsehen (Friedrichs 2022). Trübsal als Sujet für as
soziative Soundverfilmung verändert unsere Wahrnehmung von Schule, indem sie 
die affektiven Kraftfelder der um uns aufgespannten Lernsettings im Gegenklang 
und Widerschein eines pathischen, entselbstverständlichenden ›Stimmungwe
bens‹ (Jung 2020) re-artikuliert. Wäre es daher nicht an der Zeit, dass der Musik- 
und Ethik/Philosophie-Unterricht zu zwei Ermöglichern einer in diesem Sinne 
Melancholie-freundlichen Atmosphäragogik10 werden? 

Literatur 

Albrecht, Clemens (2020), »Implizites Wissen über Atmosphären«, in: Barbara Wolf/ 
Christian Julmi (Hg.), Die Macht der Atmosphären, Freiburg/München, S. 201–219. 

Besse, Nicole (2022), Musizieren als Kunst der Begegnung. Auragogik – Reflexivität und 
Intersubjektivität in musikalischen Bildungsprozessen, Münster. 

Böhme, Gernot (2001), Aisthetik. Vorlesungen über Ästhetik als allgemeine Wahrneh
mungslehre, München. 

Böhme, Gernot (2022 [1995]), Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, 5. Aufl., Frankfurt 
a.M. 

Brandstätter, Ursula (2013), Erkenntnis durch Kunst. Theorie und Praxis der ästhetischen 
Transformation, Köln. 

Dürckheim, Karlfried Graf von (2005 [1932]), Untersuchungen zum gelebten Raum, hg. 
v. J. Hasse, Frankfurt a.M. 

Friedrichs, Werner (2022), »Die Welt zer-hören. Politische Weltzugänge im Anthro
pozän bilden«, in: Christoph Stange/Werner Friedrichs/Sven Rößler/Andreas 
Höftmann/Lukas Barth (Hg.), Pendelbewegungen. Erkundungen im Spannungsfeld 
musikalischer und politischer Bildung, Münster, S. 59–74. 

Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston. 
Grabbe, Lars C. (2013), »Phänomenale Präsenz der Atmosphären im Film. Ein Diver

genzphänomen zwischen immersivem Potenzial und Diskrepanzerfahrung«, 
in: Jahrbuch immersiver Medien 2013, S. 82–95. 

10 Den Begriff entlehne ich Nicole Besses Konzept einer musikalischen Bildung als ›Auragogik‹ 
(2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Klangwelten der Vernunft: Musik

Griffero, Tonino (2014 [ital. 2010]), Atmospheres. Aesthetics of Emotional Spaces, übers.
v. S. de Sanctis, Farnham.

Griffero, Tonino (2019), Places, Affordances, Atmospheres. A Pathic Aesthetics, London/
New York.

Griffero, Tonino (2020), »Was kann eine Gefühlsatmosphäre tun? Atmosphären zwi
schen Immersion und Emersion«, in: Barbara Wulf/Christian Julmi (Hg.), Die
Macht der Atmosphären, Freiburg/München, S. 77–96.

Hasse, Jürgen (2022), Das Geräusch der Stadt. Phänomenologie des Lauten und Leisen, Ba
den-Baden.

Heidegger, Martin (2000 [1951]), »Bauen Wohnen Denken«, in: Eduard Führ (Hg.),
Bauen und Wohnen. Martin Heideggers Grundlegung einer Phänomenologie der Archi
tektur, Münster, S. 31–49.

Höftmann, Andreas (2017), »Verwandlung von Neuer Musik in Film«, in: Musik und
Unterricht 127, S. 28–37.

Höftmann, Andreas (2019), »Schüler verfilmen Boulez’ Notations – Überlegungen
zum filmgestaltenden Verstehen von Musik«, in: Jürgen Oberschmidt/Stefan
Zöllner-Dressler (Hg.), Musik – Bild – Bewegung – Sprache. Zu Theorie und Praxis der
ästhetischen Transformation, Essen, S. 125–140.

Höftmann, Andreas (2022), Musik verfilmen. Von Stop Motion bis Lyric Video, Mainz.
Jung, Julia (2020), Stimmungen weben. Eine unterrichtswissenschaftliche Studie zur Gestal

tung von Atmosphären, Wiesbaden.
Katschthaler, Karl (2022), Zwischen Atmosphäre und Narration. Zum Verhältnis von Mu

sik, Sprache und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert, Bielefeld.
Kivi, Alexis (2022), Diesseits und jenseits des Fachübergreifenden. Perspektiven und Grenzen

fachübergreifenden Musikunterrichts, Augsburg.
Knodt, Reinhard (2020), »Von der Macht der Atmosphären. Eine korrespondenz

theoretische Studie«, in: Barbara Wulf/Christian Julmi (Hg.), Die Macht der At
mosphären, Freiburg/München, S. 187–198.

Kraus, Anja (2021), »Einführung«, in: Anja Kraus/Jürgen Budde/Maud Hietzge/
Christoph Wulf (Hg.), Handbuch Schweigendes Wissen. Erziehung, Bildung, Sozia
lisation und Lernen, 2. Aufl., Weinheim, S. 18–28.

Lettgen, Daniel (2010), »… und hat zu retten keine Kraft.« Die Melancholie der Musik,
Mainz.

Löffler, Davor (2013), »Leben im Futur II Konjunktiv. Über das Phänomen Atmo
sphäre und dessen Bedeutung im Zeitalter der technischen Immersion«, in:
Jahrbuch immersiver Medien 2013, S. 23–37.

Mersch, Dieter (2019), »Ästhetisches Denken: Kunst als Theoria«, in: Ders./Sylvia
Sasse/Sandro Zanetti (Hg.), Ästhetische Theorie, Zürich, S. 241–259.

Ogawa, Tadashi (2021), Phenomenology of Wind and Atmosphere (Atmospheric Spaces),
Mailand.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Andreas Höftmann: Atmosphären bilden 151 

Polanyi, Michael (1985 [engl. 1966]), Implizites Wissen, übers. v. H. Brühmann, Frank
furt a.M. 

Schmitz, Hermann (1989 [1978]), System der Philosophie. Bd. III: Der Raum. Teil 5: Die 
Wahrnehmung, Bonn. 

Schmitz, Hermann (2014), Atmosphären, Freiburg/München. 
Seel, Martin (2022 [2000]), Ästhetik des Erscheinens, 7. Aufl., Frankfurt a.M. 
Thomas, Philipp (2020), Von der Tiefe des Lebens. Ein Wörterbuch der Melancholie, Zug/ 

Schweiz. 
Wang, Zhuofei (2024), Atmosphären-Ästhetik. Die Verflochtenheit von Natur, Kunst und 

Kultur, Baden-Baden. 
Wulff, Hans J. (2012), »Prolegomena zu einer Theorie des Atmosphärischen im 

Film«, in: Philipp Brunner/Jörg Schweinitz/Margrit Tröhler (Hg.), Filmische At
mosphären, Marburg, S. 109–123. 

Zahn, Manuel (2012), Ästhetische Film-Bildung. Studien zur Materialität und Medialität 
filmischer Bildungsprozesse, Bielefeld. 

zu Hüningen, James/Leffers, Nicola (2022), »Atmo«, in: Universitäten Hagen u.a. 
(Hg.), Lexikon der Filmbegriffe, letzter Zugriff: 05.01.2025, https://filmlexikon.un 
i-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273
https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273
https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Praktiken der Vernunft: Performativitäten 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Denken und Zeigen 

Die spürende Erkenntnis der Kunst 

Emanuel Seitz 

1. Denken und Zeigen 

Erkenntnis ist doppeldeutig. Es scheint, als könne der Mensch den Menschen vor 
allem auf zwei Weisen etwas lehren: durch Zeigen oder durch Reden – durch die Geste 
oder das Wort. Es ist schon erstaunlich. Eigentlich lernen alle Schüler alles gleich. 
Entweder werden sie beredet – oder ihnen wird etwas gezeigt. Entweder zeigen sie, 
dass sie etwas gelernt haben, indem sie anders reden, als sie es taten, bevor der Leh
rer sie beredet hatte – oder sie lassen ihre Taten sprechen und tun die Dinge anders, 
als sie es taten, bevor der Lehrer ihnen gezeigt hatte, wie sie es tun müssen. Das Er
gebnis scheint am Ende aber immer das Gleiche zu sein: Den Schülern werden die 
Köpfe und Herzen, die Gefühle und Überzeugungen verdreht, bis sie auf Ähnliches 
ähnlich wie ihr Lehrer reagieren und ähnliche Worte gebrauchen und Ähnliches tun, 
um auf die gelernte Weise die Probleme zu lösen. Lernen heißt: Anderswerden – bei 
Kindern genauso wie bei Erwachsenen. 

Böse Zungen könnten jetzt behaupten: Wenn jede Art der Lehre auf diese Weise 
geschieht, dann lernt doch eigentlich kein Mensch je irgendetwas. Was der Mensch 
›Lernen‹ nennt, wäre dann doch eigentlich nichts weiter als die stumpfe Nachah
mung eines Vorbildes, die dann besonders gut gelingt, wenn zwischen Vorbild und 
Nachbild kaum noch unterschieden werden kann. Das Lernen gelänge dann – für 
Leute, die so denken –, wenn der Lehrer möglichst getreue Kopien seiner selbst 
züchtet, aus Gleichrednern und Gleichmachern seiner selbst, am besten äußerst 
zahlreich, um möglichst kräftig und nachhaltig in der Welt wirken zu können. Ich 
bin mir sicher, den geschätzten Lesern dieser Zeilen fallen sofort einige Exemplare 
solcher Meister im Dressieren und Abrichten ein. Sie leisten der Menschheit keinen 
geringen Dienst als abschreckende Beispiele, wie man lieber nicht lehren sollte. Ih
re Schüler richten sie auf Schlüsselreize ab, so dass sich von selbst die Reaktionen 
einstellen, als geistloser Instinkt und Automatismus. Die Ausdrücke des Vorbildes 
werden im wahrsten Sinn des Wortes nachgeäfft, denn ein dressierter Affe würde 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

dasselbe tun: Er fühlt etwas und reagiert auf das Gefühlte durch unwillkürliche und
unbedachte Ansteckung – vielleicht sinnvoll, aber nicht verstehend.

Doch Anstecken und Abrichten sind für einen Menschen nicht dasselbe wie Ler
nen. Echtes Lernen heißt vielmehr: anders Anderswerden. Die menschlichere Art
des Lehrens vermittelt eine Erkenntnis, durch das Reden oder das Zeigen. Ohne die
se Erkenntnis, ohne eine bestimmte Art der Einsicht, bliebe alles Gelernte äußerlich
und aufgesetzt. Diese Einsichten ermöglichen den Lernenden, den Sinn des Ge
lernten zu ergreifen, ohne sich zum Affen zu machen, als eine Form der bewussten
Gewissheit. Diese Form der Gewissheit kann die Gestalt eines schlüssigen Wissens
annehmen, aber sie besteht auch aus den sicheren Ahnungen und einem treffenden
Gespür für den Sinn durch das Sich-Zeigende. Nicht mitdenkend wird erkannt, was
es zu verstehen gilt, sondern mitfühlend. Es scheint, als gebe es eine geistige Art des
Spürens, die mehr tut, als bloß geistlos anzustecken und abzurichten. Sie zeigt sich
und wird gespürt – ohne dass diese Erkenntnis logisch wäre. Sie ist das Werk der
Kunst. Kunst ist das Sich-Zeigende.

2. Mundwerk und Handwerk

Machen wir uns über die erkennende Einsicht zunächst Folgendes klar: Eine Ein
sicht, die durch Zeigen vermittelt wird, ist etwas anderes als eine Einsicht, die durch
Reden erlangt wird.

Diese Feststellung ist einfach und banal – und sie wäre auch nicht weiter der Re
de wert, wenn sofort klar wäre, worin der Unterschied zwischen beiden Einsichten
bestünde. Klar ist aber eigentlich nur, dass es gewisse Erkenntnisse gibt, bei denen
der Mensch vor allem das zeigende und vormachende Vorbild braucht – etwa in den
Handwerken, im Sport und den Künsten – und andere Erkenntnisse, die vor allem
durch die gedankenreiche Rede entstehen. Ich nenne solche Erkenntnisse, die durch
Sätze entstehen, der Einfachheit halber vorläufig die Disziplinen des Mundwerks.

Dass es einen Unterschied zwischen Mundwerk und Handwerk, also zwischen
Sagen und Zeigen gibt, wird kaum jemand bestreiten. Der Alltagsverstand weiß,
dass man bei gewissen Techniken lieber den Gebrauch vorführt, anstatt den Ge
brauch lange zu erklären und zu beschreiben. Gebrauchsanweisungen mit Bildern
sind einfacher und prägnanter als deren Übersetzung in präzise Begriffe und Anlei
tungen. Umgekehrt gibt es einige Phänomene, die sich wirklich beim besten Willen
nicht zeigen lassen: Das Sein, die Vergangenheit oder den kategorischen Impera
tiv etwa kann niemand zeigen. Solche allgemeinen Begriffe existieren als Gedanke
– und dieser Gedanke muss nachgedacht werden, damit die Menschen seinen Sinn
begreifen. Dieses Denken und Nachdenken geschieht auf eine sprachliche Weise,
durch Gespräche, Ansprachen, Lektüren oder stumme Monologe.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Emanuel Seitz: Denken und Zeigen 157

3. Denken zeigen

Eine erste Vermutung über den Unterschied von Zeigen und Sprechen könnte viel
leicht lauten: Was gedacht werden kann, das lässt sich nicht zeigen; und was sich zeigen lässt,
das ist kein Gedanke und kein Denken.

Hier würde allerdings sofort die Kunst Einspruch erheben. Denken Sie nur an
den Denker von Auguste Rodin. Oder noch besser, schauen Sie ihn sich auf der un
tenstehenden Abbildung an (Abb. 1)!

Abb. 1: Auguste Rodin: Le Penseur (1880–82)

© National Gallery of Victoria, Melbourne.

Was Rodin hier darstellt, ist das Denken eines Denkenden. Ein Mann sitzt, in
innerlicher Anspannung, auf einem Felsblock, die Hand an den Mund gelegt, und

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

tut nichts, außer sich geistig anzustrengen. Er ist in sich versunken. Seine Mus
keln ruhen. Auf dieses Detail möchte ich Sie besonders hinweisen. Rodin hat als
Modell für die Skulptur einen Boxer genommen, der gerne im Rotlichtlichtviertel
seine Prügelkünste feilbot (Gabriel 2020: 101). Dieser Boxer mit Namen Jean Baud –
diese unwiderlegliche Vermutung sei mir als Unterstellung erlaubt, bis mir jemand
das Gegenteil beweist – wird sicher nicht zu den intellektuellsten Menschen seiner
Zeit gehört haben. Er war ein Meister der Körperbeherrschung, aber nicht der Kopf
beherrschung. Sein Körper spricht davon; er zeigt es in jeder wohldefinierten Linie
seines Fleisches, in jedem Muskel, jeder Sehne, in jedem Anzeichen von Kraft und
Energie und Training. Und doch ruht diese grobe Kraft und wird ruhig gestellt durch
das Denken. Der Mensch schweigt. Er tut nichts. Er denkt.

Was sich in diesem ungeheuerlichen Kontrast zwischen der Ruhe und Kraft ei
nes Leibes zeigt, ist mehr als eine bloße Empfindung. Es gibt eine Einsicht über die
Erfahrung des Denkens selbst und die geistige Atmosphäre, in der sich Denken voll
zieht: Das nackte Denken ist stumm, anstrengend und einsam, eine Biegung nach
innen, das Horchen in die eigene Tiefe. »Sein Leib ist Schädel geworden und alles
Blut in seinen Adern Gehirn«, schreibt Rilke (1955: 39). Hinter dem Denker sieht
man, was ihn martert: die Hölle des Höllentors, das sind die Bilder seiner eigenen
Phantasie.

4. Gedanken zeigen

Nun stellt sich natürlich die Frage: Denkt Rodin hier das Denken? Die Antwort lau
tet: Natürlich nicht. Wenn wir das Denken denken, dann betreiben wir Metaphysik
und fragen nach den Grundlagen des Denkens überhaupt – nach dem Begriff des
Wesens, der Möglichkeit und dem Sinn von Sein. All das tut Rodin mit seiner Sta
tue offensichtlich nicht. Über solche Grundbegriffe des Denkens kann man denkend
lange Bücher schreiben, lange Gespräche führen und lange selber nachsinnen, nicht
anders, wie es der Denker Rodins tut. Wenn wir das Denken denken, dann sprechen
wir – mit uns selbst oder mit anderen – und wollen durch Sprache erkennen, was das
Denken ist. Rodin aber denkt das Denken nicht – er zeigt das Denken.

Diese Form, das Denken zu zeigen, vermittelt den Menschen eine Einsicht über
das Denken, die sie nie und nimmer haben können, wenn sie das Denken nur durch
denken würden. Im Durchdenken des Denkens kommt schließlich der Denkende
gar nicht vor, sofern es rein logisch geschieht und nicht auf die Existenz abzielt.
Schlüsse haben keinen Denkenden – sonst wären die zuverlässig schließenden Ma
schinen zum Philosophieren fähig. Für die Logik ist gleichgültig, wer sie gebraucht.

Was hingegen Rodin vermittelt, ist etwas Analoges. Die Unterscheidung zwi
schen einer logischen und einer analogischen Erkenntnis geht zurück auf Gottfried
Gabriel (1991, 1997, 2015). Er unterschied zwei Arten des Wissens, ein propositio

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Emanuel Seitz: Denken und Zeigen 159

nales und ein nicht-propositionales Wissen. Das praktisch-technische Können der
Kunst sei demnach eine analoge Erkenntnis, die durch Zeigen vermittelt wird,
während alle Formen des Mundwerks auf eine logische Erkenntnis zielen, die durch
Proposition und Schlussfolgerung entsteht. Die analoge Erkenntnis der Kunst
besteht in einer metaphorischen oder symbolischen Erkenntnis.

Betrachten wir hierzu Rodins Skulptur La Pensée émergeant de la matière (›Der Ge
danke, der Materie entsteigend‹) und vergleichen seine Auffassung des Denkens mit
seiner Auffassung des Gedankens.

Abb. 2: Auguste Rodin: La pensée émergeant de la matière (1890)

© Paris, Musée Rodin, Inv. 2837.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

Die Skulptur La Pensée émergeant de la matière ist das Gesicht einer zarten Frau,
die mit verhülltem Haar dem rohen Stein entsteigt. Symbolisch zeigt sich das Auf
kommen eines Gedankens in Gestalt einer sanften Begegnung. Die Figur trägt die
Züge seiner jungen Geliebten Camille Claudel, die den Blick senkt und ganz bei sich
bleibt. Für die Darstellung des Denkens wählt Rodin also in Le Penseur die grobe Kraft,
für den Gedanken in La Pensée aber die schüchterne Anmut.

Die symbolische Ausdeutung der beiden Personifikationen fällt nicht schwer,
wenn man die Gestalt der Leiber, ihre Geste und ihre Körperhaltung als etwas
nimmt, das auf eine gewisse Weise mit dem Erlebnis der Gedankenarbeit ver
gleichbar sei: Das Denken ist harte Arbeit, eine unbequeme Tortur, nicht aber der
Gedanke. Der Gedanke kommt, wenn er kommt, scheu und schön.

5. Das Gezeigte zur Sprache bringen

Allerdings möchte ich Ihnen eine Schwierigkeit bei der ganzen Sache nicht ver
schweigen. Wenn ich das Dargestellte, den Sinn oder die Idee eines Kunstwerkes
derart zum Sprechen bringe, hat das Aussprechen des Sinnes einen analogen
Zweck, ist aber selbst nicht analog. Die analoge Wirkung der Anmut ist unmittelbar
– ihre symbolische Ausdeutung allerdings erst ein mittelbares und vermittelndes
Zur-Sprache-Bringen des Sinns. Meine Ansprache soll Ihnen beim Sehen helfen
und eine Anschauung der Skulpturen lehren. Die Ekphrasis ist wie ein Zeigefinger
aus Worten für verständige Augen; sie geschieht aber durch die Ohren.

Die Wahrnehmung der Skulptur ist eine Erfahrung, die selbst nicht sprachlich
ist – und auch nicht sein kann. Wenn ich die Idee eines Kunstwerkes benenne, las
se ich Sie vielmehr eine Analogie entdecken zwischen meinen Erinnerungen und
der erlebten Empfindung des Kunstwerkes. Wenn wir die Anstrengungen des Den
kens schon kennen, werden wir wahrscheinlich auch wiedererkennen, dass der ge
krümmte Leib des Denkers die Qualen der Gedankensuche widerspiegelt. Genau
so ist der schüchterne Kopf aus dem rohen Stein ein prägnanter Ausdruck für das
zögerliche, doch willkommene Sich-Einfinden des geliebten Gedankenfundes. Was
Rodin zeigen kann, ist nicht das Denken des Denkens, sondern die Erfahrung des Den
kens.

Die sinnliche Erfahrung des Denkens durch das Kunstwerk bleibt dabei keines
wegs beschränkt auf eine Erinnerung an Vergangenes und eigene Erlebnisse. Man
kann auch nach vorne Spüren in Hinsicht auf das Noch-nicht-Gewusste. Gerade
dann, wenn die Erfahrung neu ist und ungewohnt, ringen wir um Worte für den pas
senden Ausdruck für das Unsagbare dieser Erfahrung, die sprachlos war. Wo keine
Sprache war, finden wir nicht gleich die nötigen Worte. Stotternd beginnt die Su
che nach einer Sprache der Dinge und nach einem treffenden Wort für das, was sich
zeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Emanuel Seitz: Denken und Zeigen 161 

Durch eine sprachliche Ausformulierung verwandelt sich nämlich eine intui
tive Erfahrung des Kunstwerkes in eine diskursfähigen Satz. Sobald die Analogie 
sprachlich klar gemacht wurde, ist der Sinn des Gezeigten zum Gegenstand des 
Denkens geworden. Der geistige Gehalt oder die Idee des Kunstwerkes kann jetzt als 
Obersatz eines Syllogismus verwendet werden, aus dem sich weitere Schlüsse zie
hen lassen. Über den Sinn des Kunstwerkes kann man jetzt mit anderen Menschen 
Diskurse führen und diesen vermeinten Sinn in Aufsätzen, Reden und Rezensionen 
verarbeiten – er kann zum Gegenstand der Gelehrsamkeit werden, zum Untersu
chungsobjekt der Kunstwissenschaft. 

Für die Kunst und das Schaffen von Kunstwerken wird damit aber nichts mehr 
gewonnen. Der Künstler führt eben keinen gedanklichen Diskurs, sondern setzt ei
nen Gedanken analog ins Werk. Das Ins-Werk-Setzen eines Gedankens oder einer 
Idee ist etwas ganz anderes als diesen Gedanken zu denken. 

6. Technik mit und ohne Sprache 

Die Trennung zwischen Mundwerk und Handwerk – und damit zwischen logischer 
und analogischer Erkenntnis, zwischen Ideen denken und Ideen zeigen – kann bis in 
die Antike zurückverfolgt werden. In Platons Gorgias (450c-451a) unterteilt Sokrates 
die menschlichen Techniken insgesamt in drei Arten. Das entscheidende Kriterium 
ist der Anteil von Sprache (logos) und Ins-Werk-Setzen (ergasia) bei der Erkenntnis. 

Die erste Art von Technik ist reines Ins-Werk-Setzen ohne Sprache – dazu ge
hören die Bildhauerei und die Malerei. Die zweite Art von Technik ist vor allem Ins- 
Werk-Setzen und nur zu einem geringen Teil Sprache – dazu gehören Sport und 
Medizin. Und die dritte Art sind die Techniken der reinen Sprache ohne Ins-Werk- 
Setzen – dazu zählt Platon die Rhetorik, die Mathematik und die philosophisch noch 
immer weitgehend unterschätzte Kunst des Brettspiels. Zur Sicherheit zeige ich die 
Aufteilung auch noch einmal in folgender Tabelle. 

Tab. 1: Aufteilung der Techniken im Gorgias 

Techniken 
reine ergasia ohne logos viel ergasia, wenig logos reiner logos ohne ergasia 
Malerei 
Bildhauerei 

Sport 
Medizin 

Rhetorik 
Mathematik 
Brettspiele 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

Eine solche Liste ist natürlich keine absurde, beliebige, aus irgendwelchen sozia
len Kontingenzen entstandene Ordnung, deren Standard nach heutigen Maßstäben
überholt wäre. Im Gegenteil, sie versucht vom Wesen der Sache her zu durchden
ken, was die eigentliche Fähigkeit dieser Disziplinen ausmacht: Manche Techniken
setzen etwas materiell ins Werk und brauchen die reine Erfahrung ohne Worte, wie
eben die Künste. Andere Techniken haben eigentlich nichts, was sie in diesem stren
gen Sinn des Wortes ins Werk setzen; sie reden nur und sind denkend tätig.

Scheinbar so heterogene Techniken wie Rhetorik, Mathematik und das Brett
spiel gehören nach diesem Schema in dieselbe Gattung, weil sie sprachliche Tech
niken sind, die eine reine Denkfertigkeit ausbilden.

Die Rhetorik bildet eine Denkfertigkeit aus, die es zum Handeln und Führen
der Menschen braucht, und die Mathematik eine andere Denkfertigkeit, die wir
zur formalen Durchdringung der Welt benötigen. Auch die hohe Kunst des Brett
spiels gehört zu einer solchen reinen Denktätigkeit. Schach besteht nicht aus Bret
tern und Figuren, sondern aus Regeln, die sich programmieren lassen. Um Rhetorik
auszuüben, um Mathematik zu lernen oder um ein Brettspiel zu spielen, braucht der
Mensch nichts weiter als einen Stift und ein Blatt Papier – und nicht einmal diese
Hilfsmittel sind notwendig. Wenn jemand ein gutes Gedächtnis hat, kann er sogar
einfach auf jedes Ding verzichten und die Positionen der Schachzüge, den Rechen
weg oder die spontane Rede einem anderen Menschen einfach zurufen.

Solche rein denkenden Fertigkeiten haben erstens kein Ding und kein greifbares
Werk als ihr Ergebnis. Wenn sie nicht aufgezeichnet und notiert werden, bleibt jedes
Spiel, jede Rede und jede Rechnung bloß die Äußerung eines Mundwerks, die ohne
Spur verloren geht. Die Dinglichkeit ist für ihr Gelingen gleichgültig – das Mund
werk entsteht durch Sprache.

Ganz anders sieht es zweitens bei Techniken aus, die etwas ins Werk setzen.
Stellen Sie sich einen Arzt vor, der sie gesund reden will und nur Papier und Blei
stift bei seiner Arbeit verwendet – aber keine Medikamente und Operationen. Einen
solchen Arzt würde alle Welt sofort als Kurpfuscher bezeichnen – denn er zeigt sein
Können nur durch Sprache und nicht durch die Tat. So jemand wäre kaum ein gern
gesehener Gast im Haus eines Kranken.

Zweifellos muss ein Arzt auch denken können – er braucht eine Kenntnis von
den Wirkstoffen und deren Dosierung, von den motorischen und chemischen Pro
zessen im Körper, von den Krankheitsverläufen und den operativen Möglichkeiten
mit Skalpell und Knochensäge –, aber all diese theoretischen Kenntnisse wären völ
lig nutzlos, wenn sie am Ende nicht eine Heilung durch eine Therapie ins Werk set
zen würden. Der Arzt ist im Besitz eines solchen praktisch-therapeutischen Wis
sens, das ihm ermöglicht, auf eine bestimmte Form von Krankheiten mit angemes
senen Maßnamen reagieren zu können. Das Wissen des Arztes zeigt sich dann ana
log am und im Leib seiner Patienten. Das Gleiche gilt für das Trainingswissen eines
Sportlehrers. Ohne sinnliche Wirkung wäre alles nur Geschwätz.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Emanuel Seitz: Denken und Zeigen 163 

Die dritte Art des Könnens besteht nun im reinen Handwerk. Malerei und Bild
hauerei sind schweigende Künste, die ohne Sprache auskommen. Ihr Werk ist das 
Ins-Werk-Setzen von Dingen, deren Sinn in der Sinnlichkeit liegt und nicht in der 
Sprache. Die Menschen können, so viel sie möchten, ein Bild oder eine Skulptur be
schreiben; am Ende müssen Sie die Dinge aber sehen. Auch ein Gedicht ist in diesem 
Sinne übrigens vor allem ein Ding, ein ›Tonding‹ nämlich, eine Musik aus Ideen und 
Gedanken, die kein logischsprachliches Denken sind (Seitz 2023: 167). Und auch ein 
platonischer Dialog zeigt seine Ideen analog in den sprachlosen Haltungen, Gefüh
len und Reaktionen der Personen, die am Diskurs teilnehmen oder erwähnt werden. 
Die Erschaffung von zeigender Kunst kann zwar Ideen ins Werk setzen, aber diese 
Ideen sind Vorstellungen der Phantasie, die hervorgerufen werden durch eine sinn
liche Empfindung. Wenn also Kunst tatsächlich ein Ins-Werk-Setzen der Wahrheit 
bedeutet, wie schon Heidegger (2003) vermutet hat, dann scheint diese Wahrheit in 
einer Empfindung des Wahren zu liegen. 

7. Gedanken fühlen 

Bei Rodin haben wir das Glück, dass er diesen Umstand selbst formuliert hat. In den 
Gesprächen mit Paul Gsell sagt er über seine Statue La pensée: 

Aus Themen solcher Art, kann, glaube ich, der Gedanke mühelos herausgelesen 
werden. Sie beleben ohne fremde Hilfe die Einbildungskraft des Beschauers und 
regen die Phantasie, ohne sie einzuengen, zu freier Betätigung an. Das ist mei

ner Meinung nach die Aufgabe der Kunst. Alles, was sie schafft, muss dem Gefühl 
nur einen Vorwand liefern, sich in unbestimmter Weise zu entwickeln (Rodin 1979: 
156). 

Rodin hat offensichtlich seinen Kant gelesen. Der Zweck der Kunst sei nicht der logi
sche Diskurs, sondern eine Anregung des »freien Spiels der Einbildungskraft« (Kant 
1957: § 51) durch sinnliche Empfindung. Das, was der Künstler ins Werk setzt, ist ein 
Gefühl – und dieses Gefühl provoziert unwillkürlich den entsprechenden Gedan
ken; die Empfindsamen können ihn spüren. Dieser Gedanke stellt sich ein als ein 
klarer Begriff, als etwas Benennbares, das weiter bedacht werden kann, wenn man 
möchte. Es ist gleichsam eine bestimmte Unbestimmtheit, die durch das Gefühl die 
Schwelle des Geistes übertritt. 

Ob dieses Gefühl im Kunstwerk vorhanden ist, liegt nun gerade nicht im Auge 
des Betrachters. Wir denken uns keinen Denker zu Rodins Denker hinzu, vielmehr 
nehmen wir einen solchen Denkenden ganz unmittelbar wahr (hier: contra Gabriel 
2020: 101). Wir kennen schließlich die Gebärde der inneren Anstrengung, die Rodin 
so meisterhaft ins Werk gesetzt hat. Vielleicht liegt es im Auge des Betrachters, ob 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

sich ein solches Gefühl und eine solche Wahrnehmung in der Seele des Betrachters
einstellt, aber das hat nur etwas mit dessen Empfindungsvermögen zu tun und nicht
mit dem Ausgedrückten selbst. Ein ästhetisch abgestumpftes Wesen mag in die
ser Statue nur einen Haufen Metall erkennen und für die Wirkung empfindungslos
bleiben. Das wäre bedauerlich, aber nicht weiter von Belang – schließlich würde nie
mand den geistigen Gehalt in einer Zeitung leugnen, wenn jemand nicht lesen kann
und das Papier stattdessen zum Anfeuern des Kaminofens verwendet. Genauso we
nig macht es Sinn, das Vorhandensein der Empfindung im Kunstwerk zu leugnen
und auf die Empfindungsfähigkeit des mehr oder weniger stumpfen Betrachters zu
schieben. Der Sinn wird nicht konstruiert, er wird gezeigt – er zeigt sich als Gebärde
in der Sache selbst.

Eine solche Gebärde kann durch das Gefühl erschlossen werden, auch wenn es
manchen Geistern dafür leider an Sensibilität fehlt. Tatsächlich ist das Zeigen und
Erscheinen-Lassen von Gefühlen bei Rodin sogar sein Kriterium für Wahrheit in
der Kunst. An junge Künstler gerichtet, mahnt er: »Die Kunst beginnt erst bei der
inneren Wahrheit! Alle eure Formen, alle eure Farben sollen Gefühle wiedergeben«
(Rodin 1979: 9). Und prompt erkennt man, wie viel falsche Kunst in den Museen her
umhängt.

8. Gedanken ohne Denken

Lassen Sie mich, bevor ich weitergehe, den Gedankengang bis hierhin noch ein
mal zusammenfassen: Wenn der Unterschied zwischen einer Erkenntnis durch Re
de und einer Erkenntnis durch Zeigen im Unterschied zwischen einer logischen und
einer analogen Erkenntnis besteht und wenn die logische Erkenntnis ein Denken ist,
die analoge Erkenntnis aber kein Denken ist, sondern das Sich-Zeigen, etwa eines
Gefühls, einer Gebärde oder einer Empfindung, die einen Gedanken evoziert, dann
haben wir jetzt die logisch unschöne Lage, dass wir der Kunst einen Gedanken ohne
Denken zuschreiben müssten, der sich durch das Gefühl einstellt und nicht durch
die logische Analyse von Begriffen. Wir stehen also plötzlich vor der Frage: Gibt es
Gedanken ohne Denken?

Dass es solche Gedanken ohne Denken geben muss, die bloß sinnlich vermittelt
werden, lässt sich am Kunsttrieb der Tiere zeigen. Tiere haben eine unglaubliche
handwerkliche Geschicklichkeit und verfertigen mit sicherem Instinkt, ohne son
derliche Übung und Unterweisung zarte Spinnennetze, stabile Nester und weitläu
fige Termitenbauten. Die erbkoordinierten Fähigkeiten sind so erstaunlich, dass sie
sich der Mensch zum Vorbild für seine Erfindungen nimmt. Die Bionik ist nichts
anderes als eine Ingenieurskunst zur Nachahmung der Natur, die allen Witz und
Scharfsinn dafür aufwendet, erst die Baupläne der Natur zu entschlüsseln, um sie
anschließend analog in anderen Materialien als technische Geräte nachzubilden.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Emanuel Seitz: Denken und Zeigen 165 

Die analog im Tierprodukt vorhandene Technik wird mit den Mitteln der Logik erst 
zur Sprache des Menschen gebracht und dann in Prinzipien für eine menschliche 
Bautechnik übersetzt. Die Technik muss als ein wissbarer Gedanke in den Werken 
der Tiere selber stecken, sonst wäre eine derartige Imitation durch den Menschen 
gar nicht möglich. 

Dieser Gedanke in den Dingen wurde aber von den Tieren gedankenlos ins Werk 
gesetzt. Natürlich denkt das Tier nicht; jedenfalls fehlt jeder Hinweis auf ein Bera
tungsgespräch zwischen Spinnen über die bestmögliche Bauweise ihrer Fangwerk
zeuge. Man darf hier die seelischen und geistigen Fähigkeiten nicht verwechseln: 
Für eine solche Geschicklichkeit genügen als seelische Grundlage eine Wahrneh
mung der Umwelt und ein instinktives Gespür für das Richtige. Eine höhere geis
tige Fähigkeit zum Denken nach rationalen Prinzipien braucht es für die tierische 
Meisterung der Technik dagegen nicht. 

Wie wir als Menschen uns eine solche Erkenntnis des Richtigen aus Instinkt 
vorzustellen haben, hat Schopenhauer mit einer schönen Analogie verdeutlicht: Die 
Tiere gebrauchen ihre Techniken wie ein Schlafwandler, der in Trance seine Werke 
erschafft (Schopenhauer 1988: 403), ohne explizites Wissen, aber mit einer Empfin
dung der Umwelt. Die Reaktion erfolgt ohne Nachdenken, wie benommen, als ein 
vernünftiger Automatismus auf Schlüsselreize, der zu einem sinnvollen Verhalten 
führt. Wenn wir diesen Mechanismus mit einem intellektuellen Erlebnis des Men
schen vergleichen müssten, so besteht der Instinkt aus »absolut guten Einfällen« 
(Scheler 1919: 293). Er ist ein Geist, der die Naturordnung durchdringt, – aber eben 
kein Denken, es ist ein genialisch auftauchender Gedanke ohne vorhergehende Re
flexion. Wenn man Kognition nicht mit Denken gleichsetzt, sondern schlicht mit 
Erkenntnis, so ist es überhaupt kein Problem, allen Tieren, Pflanzen und Mikroben 
eine Form der Erkenntnis ohne Denken zuzuschreiben, durch Gefühl und Wahr
nehmung. Das Tier lernt oder hat den richtigen Gedanken durch Ansteckung – und 
nicht durch ein tätiges Denken. 

9. Der geistige Instinkt der Kunst 

Rodin hat ausdrücklich vor einem allzu technischen Verständnis seines Könnens ge
warnt. Er schreibt: 

Man täuscht sich übrigens ungeheuer, wenn man glaubt, dass die echten Künstler 
sich mit einer geschickten Verarbeitung des technischen Teils ihrer Aufgabe be
gnügen und auf eine geistige Verarbeitung ihres Stoffes verzichten können (1979: 
147). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

Rodin hat das Ins-Werk-Setzen der Kunst, diese nicht geistlos-technische Geschick
lichkeit des Artisten, so beschrieben, als sei die Herstellung etwas Ähnliches wie
die Einpflanzung eines geistigen Instinkts in die Dinge selbst: »Kunst ist Vergeis
tigung«, sagt er,

sie bedeutet die höchste Freude des Geistes, der die Natur durchdringt und in ihr
den gleichen Geist ahnt, von dem auch sie beseelt ist. […] Kunst ist die erhabenste
Aufgabe des Menschen, weil sie eine Übung für das Denken ist (ebd.: 14).

Diese analoge Übung für das Denken zeigt gleichsam die andere Seite des Geistes
auf, die irrationale, die phantastische, die empfindende und fühlende Seite.

Eine solche Geistigkeit ihres Könnens nehmen im Übrigen nicht allein Künstler
für sich in Anspruch, die konkrete Dinge ›realistisch‹ darstellen wie Auguste Rodin.
In der abstrakten Malerei ist das Problem dasselbe. Wassily Kandinsky bestimmte
die Kunst als geistige Nahrung, die durch Stimmungen und geistige Atmosphären
feinere Gefühle im Menschen wecken sollte. Der Künstler solle die »in Steinen ste
ckende schwere Karre der Menschheit mit sich vor- und aufwärts« ziehen (Kandin
sky 2016: 31), als Prophet und Seher der Zukunft.

Der eigentliche Gehalt der Kunst liegt nicht in der abstrakten oder realistischen
Darstellung von Menschen, Schuhen oder Steinen. Was sich zeigt, ist vielmehr das
Ungreifbare als Übung für das Denken. Im Penseur wird nicht Jean Baud, in La Pensée
nicht Camille Claudel dargestellt, sondern etwas Geistiges ins Werk gesetzt, das ge
nauso abstrakt ist wie jede Impression Kandinskys. Günther Anders hat es prägnant
auf den Punkt gebracht: »Rodins Figuren ›machen‹ keine Gebärden; sie sind ihre Ge
bärden« (1994: 23). Der Denker ist die Gebärde des Denkens, eine geistige Gebärde
– und nichts weiter.

Wenn man unter Vernunft – wie es gewöhnlich geschieht – nur das logische
Denken versteht, wären solche geistigen Gebärden ein Ding der Unmöglichkeit,
schließlich bräuchte dann der reine Geist, der bloße Gedanke, kein körperliches
Korrelat. Ganz anders sieht die Sache aus, wenn wir in die umgekehrte Richtung
denken: Der Geist muss sich gebärden. Es gibt kein Denken ohne Gebärde. Die
Gebärde ist ein sicheres Anzeichen für die Tätigkeit. Deswegen haben Tiere eben
Gedanken ohne zu denken, deswegen können sich in der Kunst Gedanken zeigen,
die nicht gedacht wurden. Ein solches Spüren des Denkbaren lässt sich als eine
andere Form der Vernunft beschreiben, wenn man Vernunft im Sinne Nietzsches
versteht als eine Vernunft des Leibes, die über die kleinere Vernunft des Denkens
regiert. Erst wenn der Geist Teil des Leibes ist, kann durch die Gebärde und das
Sinnliche auch ein Gedanke ohne Denken erkannt werden. Es gibt noch einen
geistigen Instinkt jenseits der denkenden Vernunft.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Emanuel Seitz: Denken und Zeigen 167 

10. Die andere Wahrheit über den Menschen 

Die Gebärde, die Haltung, die Gefühle, die Stimmung, die sinnlichen Eindrücke, die 
Träume und Einbildungen der freien Phantasie – all das sind Empfindungen, mit 
denen der Mensch das geistig Vorhandene in der Welt erkennt. Der gesenkte Blick 
ist die Schüchternheit des Leibes. Der Mut zeigt sich im Widerstand. In der Freu
de bemerken wir, wer wir wirklich sind. In den Träumen kommt unsere Fähigkeit 
zum Ausdruck, Nichtseiendes zu denken. Betreten wir einen Raum, schlägt uns ei
ne Stimmung entgegen, eine Atmosphäre der Wände und Menschen. Sinnliche Ein
drücke, die uns täglich begleiten, werden zum Genuss, wenn sie abgestimmt aufein
ander unseren Ohren, Augen, Nasen, Zungen oder Fingern schmeicheln. Auch der 
gute Geschmack ist eine scharfe geistige Durchdringung des Seienden, nur eben 
nicht weniger eine analoge und keine logische Weise. 

All diese Dinge kann die Kunst darstellen und ihnen eine schöne oder erschre
ckende Form geben. Die Mittel hierzu sind die Komposition und Assoziation, das 
Reich der Analogie und Ähnlichkeit, mit dem wir zwar nichts logisch beweisen, mit 
dem wir aber trotzdem den Geist bewegen und Geistiges ins Werk setzen können. 
Jenseits der denkenden Vernunft blüht die intuitive Schau der Ideen. In Wahrheit 
braucht es für Weisheit wohl weniger das logische Denken als einen möglichst 
scharfen Geschmack für all das Denkbare jenseits des sprachlich-logischen Den
kens, das die Menschen ins Staunen versetzt. Den Hass auf das Wunderbare zu 
bekämpfen, ist Teil des Seelenhandwerks der Kunst, die – nicht anders wie die 
Philosophie – auf ’s Ganze geht. Das war auch Rodins Arbeit: »Zu seinem Werkzeug 
kam die Welt« (Rilke 1955:66). 

Literatur 

Anders, Günther (1994), Obdachlose Skulptur. Über Rodin, München. 
Gabriel, Gottfried (1991), »Über Bedeutung in der Literatur. Zur Möglichkeit ästhe

tischer Erkenntnis«, in: Ders., Zwischen Logik und Literatur, Stuttgart, S. 2–18. 
Gabriel, Gottfried (1997), Logik und Rhetorik der Erkenntnis, Paderborn. 
Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston. 
Gabriel, Markus (2020), Fiktionen, Berlin. 
Heidegger, Martin (2003), »Der Ursprung des Kunstwerkes«, in: Ders., Holzwege, 

Frankfurt a.M., S. 1–75. 
Kandinsky, Wassily (2016), Über das Geistige in der Kunst, Zürich. 
Kant, Immanuel (1959), Kritik der Urteilskraft, Frankfurt a.M. 
Rilke, Rainer Maria (1955), Auguste Rodin, Frankfurt a.M.. 
Rodin, Auguste (1979), Die Kunst, Zürich. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

Scheler, Max (1919), »Zur Idee des Menschen« in: Ders., Vom Umsturz der Werte, Leip
zig, S. 271–312.

Schopenhauer, Arthur (1988), Die Welt als Wille und Vorstellung, Zürich.
Seitz, Emanuel (2023), Eugenio Montale. Die Knochen eines Tintenfisches, Wien.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern 

in methodischer Absicht 

Christian Klager 

1. Skepsis in der Philosophie 

Eine der wichtigsten und dennoch in der Schule vernachlässigten Methoden der 
Philosophie ist das Zweifeln. Ein Widersprechen, Zurückweisen, Widerlegen oder 
Anzweifeln gibt es weder als Operatoren in den Einheitlichen Prüfungsanforde
rungen des Abiturs noch regelmäßig als Aufgaben in Schulbüchern oder Methoden 
in den Rahmenplänen und Curricula. Das Thema der Skepsis wird philosophisch 
weitestgehend gemieden und höchstens bei denen historisch akzeptiert, welche 
die Stirn hatten, es zu ihrem Arbeitsfeld zu machen: Etwa bei Sokrates, den Pyr
rhonikern, Montaigne, Descartes, Hume, Camus, Weischedel etc. Skepsis – von der 
Isosthenie der Argumente, über das Induktionsproblem bei Hume und Popper oder 
das Münchhausentrilemma (Albert 1991) bis zur klassischen Aporie des Sokrates – 
birgt jedoch einen reichen Fundus für eine besondere philosophische Tugend und 
Haltung: bereit zu sein, zu scheitern. Das Nichtwissen und Nichtkönnen ist stets 
ein Begleiter der Philosophie (und Wissenschaft im Allgemeinen) gewesen und eine 
Triebfeder für das Neudenken, Wiederbeginnen und Umdenken. Da es sich jedoch 
wenig glänzend darstellen lässt, gescheitert zu sein, überwinden Philosophen 
die Skepsis gewöhnlich rasch, wie Descartes oder Hume es in ihren auf Zweifel 
aufbauenden Gedankengängen eindrucksvoll zeigen. 

Für die akademische Philosophie und die Schule ist dies ein Verlust. In der 
Skepsis und im Scheitern liegt philosophisches und didaktisches Potenzial: Der 
Terminus des negativen Wissens (Oser/Spychiger 2005) beschreibt psychologisch 
und pädagogisch das, was auch Sokrates (Platon: Kriton 50a) mit der Aporie zeigt 
(Martens 2015); wir können aus Fehlern und Missgeschicken durch Versuch und Irr
tum genetisch lernen (Wagenschein 1999), indem wir eine Fehlerkultur entwickeln, 
die Irrtümer nicht als Katastrophen wahrnimmt, sondern als eine Chance, die Welt 
aus einer neuen Perspektive kennenzulernen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

2. Drei Wege einer praktischen Skepsis

Die Methoden und Wege der Skepsis sind nicht unabhängig von den Tropen der an
tiken Skeptiker (Empiricus 1985) zu denken und doch geht das Methodenspektrum
der Skepsis nicht vollständig darin auf. Grundsätzlich müssen wenigstens drei gro
ße verschiedene Wege skeptischer Methoden differenziert werden:

1) Akademisch zweifeln: Das Zweifeln stellt den traditionellen Anteil der durch die
Skepsis geprägten Methoden dar und ist insbesondere als der akademische
Weg der Skepsis zu betrachten. Der Zweifel subsumiert eine ganze Reihe unter
schiedlicher Verfahren zum Hinterfragen von Gewissheiten und vermeintlichen
Erkenntnissen, die auf die antiken Tropen verweisen und auch in der philoso
phischen Argumentationslehre eine Rolle spielen. Das akademische Zweifeln
ist insbesondere ein diskursiver Akt des Verstandes und führt zu verschiedenen
weiteren, oft dialektischen, Auseinandersetzungen.

2) Dekonstruieren: Über die traditionellen Tropen und Denkakte der Skepsis hin
aus sind insbesondere die Methoden der Dekonstruktion als eine wichtige und
auch innovative Quelle methodischen Zweifelns zu begreifen. Die Dekonstrukti
on geht perspektivisch weit über das akademische Widersprechen und die Apo
rie hinaus, indem sie nicht die Ordnung von Elementen hinterfragt, sondern
gleich die Ordnung an sich in Frage stellt.

3) Performativ scheitern: Das Scheitern ist die performative Übersetzung des akade
mischen Zweifelns und des Dekonstruierens vom Erklären in das Zeigen. Es ist
dabei nicht als Ausgangspunkt oder Ergebnis des rationalen Zweifelns zu verste
hen, sondern bildet einen eigenen Zugang und eine eigene Kategorie des Verste
hens: Das Scheitern zeigt durch einen performativen Akt, wie etwas Konkretes
›nicht geht‹.

Alle drei Formen skeptischer Methoden bilden die Grundlage für das skeptische
Handeln und Denken im akademisch-philosophischen Feld, aber auch für die phi
losophische Bildung an Hochschule und Schule. Exemplarisch soll im Folgenden
das performative Scheitern genauer untersucht werden.

3. Performative Akte in philosophischer Bildung

Das performative Philosophieren als besondere Form der performativen Akte ist
in der deutschsprachigen Philosophie und Philosophiedidaktik noch verhältnis
mäßig jung. »Der Begriff Performative Philosophie knüpft an zentrale Aspekte eines
Konzeptes von Performativität an, das […] in einem interdisziplinären Diskurs zwi
schen den Sprachwissenschaften, den Kulturwissenschafte,n [sic!] insbesondere

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht 171 

der Theaterwissenschaft und der Ethnologie, aber auch der Philosophie und der 
Soziologie entwickelt worden ist« (Totzke 2019: 4). Ein wichtiger Ausgangspunkt 
des philosophisch Performativen ist die Theorie der Performativen Akte von Austin, 
die zunächst auf Sprechakte verweist, »in denen etwas sagen, etwas tun heißt; in 
denen wir etwas tun, dadurch daß wir etwas sagen oder indem wir etwas sagen« 
(Austin 2021: 35). Der Ausdruck des Performativen »stammt natürlich von ›to per
form‹, ›vollziehen‹: man ›vollzieht‹ Handlungen. Er soll andeuten, daß jemand, der 
eine solche Äußerung tut, damit eine Handlung vollzieht – man faßt die Äußerung 
gewöhnlich nicht einfach als bloßes Sagen auf« (Austin 2021: 29f.). Austin analysiert 
in seiner Theorie der Sprechakte eine Reihe weiterer Differenzierungen – zum 
Beispiel zur Aussageabsicht in illokutionären und perlokutionären Akten (ebd.: 
137–152) – die für die folgende Reflexion aber vernachlässigbar sind. Entscheidend 
ist, dass der Sprechakt als Handlung und umgekehrt die Handlung des Sprechaktes 
die Wirklichkeit verändert und eine Auswirkung auf die Welt hat. 

Kern des performativen Aktes ist es also, »dass Worte und andere Symbolsyste
me Welt nicht nur darstellen, sondern zugleich konstituieren, dass sie Wirklichkeit 
performativ hervorbringen können« (Totzke 2019: 4). Dies geht in neuerer Auffas
sung, so Rainer Totzke, in mehrfacher Hinsicht weit über den reinen Sprechakt bei 
Austin hinaus: Bestandteil des performativen Aktes sind nicht nur die kanonischen 
performativen Verben wie z.B. ernennen als Ausdruck und Teil der diskursiven Zei
chen, auch die präsentativ-symbolischen Zeichen gehören in ihrer Vielschichtigkeit 
in das Spektrum performativen Handelns. Damit zählen auch Bilder, Gemälde, Fo
tos, Kunst im Allgemeinen, Filme und Videos, Theateraufführungen, Inszenierun
gen etc. zu einem weiten Performativitätsbegriff, der insbesondere Theatralität und 
Ritualität zentral sieht (Turner 1989). Eng mit dieser theatralen Perspektive verbun
den ist der Fokus auf Präsenz und Leiblichkeit: »Es geht um das affektive leiblich- 
körperliche Erfasst-Werden von sprachlichen Performanzen […]« (Totzke 2019: 5). 

Die dazu spezifischen Methoden und Inszenierungstechniken in der publi
kumsaffinen Philosophie und in der Schule unterscheiden sich deutlich vom 
akademischen Philosophieren, wie man es gemeinhin an Universitäten kennt und 
auch erwartet. Trotz zunehmender Überschneidungen verläuft die Trennlinie zwi
schen der akademischen Philosophie und dem performativen Philosophieren nach 
wie vor auf der gleichen Grenze1 wie die Debatte um das präsentativ-symbolische 
und diskursive Philosophieren (Klager 2020: 4–6). 

1 Zwar betont Totzke richtig, dass performatives Philosophieren diese Grenze überschreitet – 
aber das gilt auch bereits für das präsentativ-symbolische Philosophieren, solange die Grenz
ziehung nicht zwischen Text und Bild oder zwischen Text und performativem Akt so strikt 
vollzogen wird, wie es Tiedemann beispielsweise versteht (Totzke 2019: 12 bzw. Tiedemann 
2011: 78f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

Was performative Philosophie sein kann, welches Potenzial sie hat, hängt […] von
dem zugrunde liegenden Philosophieverständnis ab: So kann die performative

Philosophie ein das Repertoire der herkömmlichen Methoden ergänzendes Werk

zeug der Vermittlung philosophischer Inhalte sein oder aber dazu dienen, die Be
dingungen des Philosophierens und damit die Grenzen der Philosophie selbst zu
verändern (Salaverría/Schierbaum 2019: 22).

An einem weiten Philosophie- und Handlungsbegriff orientiert, ist das Feld mögli
cher performativer Formate recht groß: Philosophie-Clubs oder Philosophische Ca
fés, Lecture Performances, Philosophie-Slam, Philosophieexperimente, philosophi
sche Bauanleitungen wie »Kant für die Hand« von Hanno Depner (Depner 2019),
die Denkwerkstatt (Bornmüller 2019), philosophische und politische Provokationen
als Mittel zur Reflexion (Wobser 2019) oder das komplexe Theatrale Philosophieren
(Gefert 2019; Stelzer 2019) gehören sicher zu diesen Formen; weitere sind darüber
hinaus jederzeit in der Entwicklung begriffen (Totzke 2019: 5–9).

4. Scheitern als performativer Akt

Ein performativer Akt der Skepsis im engeren Sinne hingegen ist in zwei Perspek
tiven sichtbar: Die Sprachhandlung ich zweifle an oder ich zweifle ist im Sinne Aus
tins bereits ein performativer Akt, wodurch die Welt, Aussagen über die Welt und
die eigene Perspektive auf die Welt auf eine bestimmte Art und Weise beurteilt wer
den. Diese Handlung als rationaler und akademischer Prozess des Zweifelns ist be
reits philosophisch bekannt. Im Folgenden soll daher das Scheitern als performative
Übersetzung der Skepsis betrachtet werden.

Die damit einhergehende Frage, wie das Scheitern überhaupt mit der Skepsis
verknüpft ist, lässt sich mit Blick auf die Struktur des Zweifels und die Tropen der
Skepsis (Empiricus 1985) beantworten: Das Ergebnis des Zweifels, des Zweifelns und
der Skepsis im Allgemeinen ist die Offenheit einer Frage und Unbestimmtheit ei
ner vermeintlichen Tatsache. In der Anwendung skeptischer Methoden und Denk
weisen kommt man stets zum Ergebnis, dass die bisher zu einer Frage gefunde
ne Antwort zu unsicher ist, dass die Fragestellung ungenau war oder dass uns als
Menschen aus ganz grundsätzlichen Perspektiven heraus ein Zugang zum Wissen
in einem bestimmten Fall oder gar im Allgemeinen verwehrt ist. Diese Offenheit ist
kein bloßes Scheitern, sondern das Ergebnis einer bewussten und bestimmten wis
senschaftlichen, philosophischen und sogar ethischen Perspektive oder Haltung zur
Welt. Ein Scheitern wird aus dieser Offenheit erst, wenn Menschen nicht in der Lage
oder nicht bereit sind, anzuerkennen, dass ein sicheres Wissen nicht erlangt werden
kann und dass wissenschaftliche Forschung in den meisten Fächern auf Theorien

und Modellen beruht, die sich im Kern eingestehen, nur experimentelle Konstruk

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht 173 

tionen zur aktuellen Beschreibung und Erkenntnis der Welt zu sein. Eine Theorie 
oder ein Experiment aber können grundsätzlich scheitern – und es gehört gar zu 
den Maßstäben von Wissenschaft, dass sie scheitern können, wie Karl Popper es am 
Beispiel der Falsifikationsregel betont (Popper 1971: 3–21). Erkenntnis und Wahrheit 
bleiben stets vorläufig und zeigen an, dass ihr Gegenstand unsicher ist.Menschen, 
die all das nicht akzeptieren können, scheitern oft genau dann, wenn das Konstrukt 
von Wahrheit, das sie vertreten, erfolgreich angezweifelt wird oder eine Irritation 
ihrer Sicht auf die Welt dafür sorgt, dass sie die Prämissen ihrer Ansichten über die 
Welt verändern müssen. 

Scheitern in Bezug auf Wissenschaft, Erkenntnis und Philosophie ist ein Ein
geständnis, dass Wissenschaft, Erkenntnis und Philosophie stets ein Wagnis sind: 
Während die Skepsis unmissverständlich klärt, dass Entscheidungen häufig unklar 
bleiben müssen, Wissen nicht zu erlangen und Wahrheit kategorisch nicht zu errei
chen ist2, wagen Wissenschaftler:innen und Philosoph:innen es dennoch und unter
nehmen einen Versuch, aus der skeptischen Zurückhaltung auszubrechen und sich 
zu positionieren. Dieser Ausbruch in die Positionierung ist ein Wagnis, ein Hand
lungsakt, der selbst scheitern kann – und dann wiederum zurückverweist auf die 
Skepsis, die genau jenes Scheitern prognostiziert, indem sie den säkularen Agnos
tizismus, die Aporie oder die Isosthenie von Argumenten ins Zentrum stellt. Etwas 
größer gefasst – und auch auf Handlungen bezogen, die nicht primär wissenschaft
lich sind – ist das Scheitern das Nichtgelingen einer Handlung, deren mögliches 
Nichtgelingen ebenfalls bereits von der Skepsis prognostiziert wird, weil aus der 
Perspektive des Zweifels eine Handlung ja grundsätzlich gelingen und nicht gelin
gen kann. Eine Soziologie des Scheiterns hält das Scheitern gar für allgegenwärtig: 

Scheitern ist ein omnipräsentes Phänomen, es kann den einzelnen Menschen, 
Gruppen, Institutionen, und Gesellschaften betreffen. Der Begriff umfasst in 
seiner Bedeutung mikro- und makrosoziale Phänomene. Er verweist jedoch 
immer auf sein dazugehörendes Zwillingskonzept: Handeln. Denn Scheitern 
setzt Handeln, zeitlich und in der Vorgabe von Intentionen, voraus. Nur wenn 
gehandelt wurde, kann gescheitert werden: an den Umständen, an Normen, an 
ungenügender Handlungsplanung, an institutionellen Regelungen, am Wollen 
anderer Akteure. Scheitern verweist auf Grenzen der Handlungsfähigkeit, auf 
einen allgegenwärtigen Grenzfall der Konstitution von Sozialität (Junge/Lechner 
2004: 8). 

Das Scheitern im philosophischen Kontext der Skepsis steht in der gleichen Tradi
tion und ist zunächst wertneutral jedes Scheitern, d.h. vom Umknicken mit dem 
Fuß beim Laufen über das Scheitern des Kinderwunsches (Onnen-Isemann 2004: 

2 An diesen absoluten Aussagen kann die Skepsis auf einer Metaebene – selbstverständlich – 
wiederum zweifeln. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

123–140) bis zum Scheitern an eigenen Lebenswünschen. Da ein umgeknickter Fuß
jedoch ebenso wie ein nie bekommenes Kind per se kein skeptisches Argument bil
den, findet sich hier eine konzeptionelle Lücke: Was hat die Skepsis zum alltägliche
Scheitern beizutragen?

Der umknickende Läufer und das kinderlose Paar scheitern in zweifacher Hin
sicht. Sie scheitern an der faktischen Handlung oder an dem Wunsch, ohne umzu
knicken zu laufen oder auf natürliche Weise ein Kind zu bekommen. Sie scheitern
gleichzeitig aber auch darin, zu generell angenommen zu haben, dass ein Laufen
ohne Umknicken wahrscheinlich ist oder dass sich liebende Paare generell Kinder
bekommen werden/können. In skeptischer Denkweise hilft der Zweifel, sich mit
dem Gedanken vertraut zu machen, dass alle Läufer:innen immer auch umknicken
können und dass Paare mit Kinderwunsch dennoch kinderlos bleiben können. Die all
tagsübliche optimistische Annahme, es werde schon gut gehen, ist eine höchst eigen
artige Form einer Vorstellung von der Welt, die schon Seneca in seinem Werk De
ira/Über die Wut dekonstruiert: Zu glauben, dass sich die Welt so verhält, wie wir es
wünschen, dass sie sich verhalten solle, ist auf Dauer unverhältnismäßig naiv und
muss zu einem Scheitern führen, aus dem dann Wut über die erfahrene Divergenz
entsteht (Seneca 2007). Der Stoiker – oder einfacher: der/die Vernünftige – nimmt
daher an, dass sich die Welt einfach so verhält, wie sie sich verhält: »Wundert sich
etwa jemand, dass ihm im Winter kalt ist oder dass er auf dem Meer seekrank oder
auf einer Fahrt durchgeschüttelt wird?« (Seneca 2007: 261). Nein, das alles ist vor
hersehbar und im Rahmen des Möglichen. Wir sollten also auch erwarten, dass sol
che Gegebenheiten und Zustände eintreten können und entsprechend darauf vorbe
reitet sein. Wut oder Aufregung ist in keinem Fall hilfreich; helfen kann jedoch die
Auseinandersetzung mit der Welt und die Vorbereitung auf Situationen, die so oder
so ausgehen können, die gelingen oder scheitern können. Wenn man die Option des
Scheiterns akzeptiert und einkalkuliert, verliert sie bereits etwas von ihrem Schre
cken: »Es gibt keinen zuverlässigeren Beweis für Größe, als dass nichts eintreten
kann, was dich in Aufregung versetzen würde« (Seneca 2007: 181). Mit Blick auf den
Zweifel und dessen Praxis müssen wir folglich wenigstens auch immer annehmen,
dass das Gegenteil einer erwarteten Handlung eintritt und unser Vorhaben miss
lingt.

Das Scheitern verweist daher performativ auf den Zweifel und die Skepsis zu
rück, indem sie den Scheiternden zeigt, dass ihr zugrundliegendes Konzept von der
Welt oder ihren Handlungen unzureichend, naiv, unvollständig oder fehlerhaft war.
Wer in diesem Sinne scheitert, der irrt auch. Er irrt über die Annahmen bezüglich
seiner Handlungen. In diesem doppelten Scheitern – faktisch in der Handlung und
auf der Metaebene in den Annahmen bezüglich der Handlung – liegt ein philoso
phischer und auch pädagogisch-didaktischer Trost: Wer scheitert, kann meist aus
seinen Fehlern lernen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht 175 

Im Hinblick auf mögliche Anwendungsdimensionen muss dieses Scheitern zu
nächst in zwei Kategorien differenziert werden: 

1) Zum einen lässt sich ein Scheitern beobachten, das im Alltäglichen, in der Wis
senschaft, in der Kultur, in der Politik oder im Krieg zu beobachten ist: Es pas
siert einfach immer dann, wenn jemandem eine Handlung nicht gelingt, ein Ziel 
nicht erreicht wird oder ein Missgeschick, Unglück oder eine Unfähigkeit einen 
Prozess behindern oder beenden. Diese erste Kategorie des Scheiterns ist au
thentisch. Menschen (und auch Tiere) scheitern, weil sie etwas nicht können und 
ihnen damit etwas nicht gelingt. Diese Form ist grundsätzlich ein offenes und 
ehrliches Missgeschick und kann von uns hin und wieder mit bzw. an uns selbst 
oder anderen erlebt und beobachtet werden. 

2) Zum anderen gibt es ein Scheitern, das von Lehrer:innen, Professor:innen, Küst
ler:innen und zum Beispiel von Sokrates absichtlich evoziert wird: Es passiert 
nicht (nur), weil jemandem eine Handlung nicht gelingt, ein Ziel nicht erreicht 
wird oder ein Missgeschick, Unglück oder eine Unfähigkeit einen Prozess be
hindern oder beenden. Dieses Scheitern wird absichtlich hervorgerufen, um je
manden scheitern zu lassen. Zwar ist das Ergebnis identisch mit der ersten Kate
gorie – jemand scheitert –, der Weg war jedoch künstlich mit Steinen gepflas
tert, über die ein:e Akteur:in zu stolpern hatte. Diese Form des Scheiterns kann 
als instrumentell-didaktisch benannt werden und kann mannigfaltige Gründe ha
ben; der Scheiternde soll vielleicht belehrt werden, er soll das Scheitern phä
nomenologisch erfahren und/oder Demut erfahren, er soll methodisch irritiert 
werden oder gar einsehen, dass der Weg zum Wissen und zur Erkenntnis gerade 
von der Aporie ausgehen kann. 

In pädagogisch-didaktischen Prozessen wie in philosophischen Bildungssituatio
nen ist der erste Weg lediglich als Beispiel verwendbar, weil ein zuverlässiges Schei
tern ohne manipulierte Rahmenbedingungen oder Experimentrahmen nicht vor
hergesagt werden kann, wenn man es gerade als Impuls für ein Gespräch, als Ver
weis für eine Argumentation oder als Gegenstand einer hermeneutischen Deutung 
bräuchte.3 Hinweise auf solche Beispiele finden sich in der Lebenserfahrung von 
Menschen: als ich durch die Führerscheinprüfung fiel, als mir der Hefekuchen nicht gelang, 
als mir die Straßenbahn vor der Nase davonfuhr, als ich mich beruflich neu orientierten musste 
etc. Aber genauso auch als präsentativ-symbolische und diskursive Zeichen in Ro
manen, Gedichten, Theaterstücken, in Kunstgalerien und Museen etc.: Faust und 

3 Unmögliche Forderungen an Probanden – laufe über das Wasser oder zaubere einen Hasen herbei 
– sollen in diesem Sinne als manipulierte Rahmenbedingungen verstanden werden, gleich
wohl es im Sinne der Skepsis ja nicht ausgeschlossen ist, dass jemand eines oder beides über
raschend gut beherrscht. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

Peer Gynt scheitern am Sinn ihres Lebens, die Hexe scheitert an Gretel, der Wolf
scheitert am siebten Geißlein und der Schreiende auf dem Schrei von Edvard Munch
scheitert an sich selbst und/oder der Gesellschaft.

Erik Kessels versteht die gesammelten Beispiele ausdrücklich als Fehler, aus de
nen man lernen kann und die auf mehr als auf sich selbst verweisen: »Die kleineren
und größeren Katastrophen, von denen ich spreche, sind nicht nur Lernerfahrun
gen – nach denen Fehler berichtigt, Instrumente neu justiert und Kurse korrigiert
werden –, sondern sie selbst sind die ersten frühen Begegnungen mit dem Erfolg«
(Kessels 2016: 5). Diesen Erfolg versteht Kessels nicht nur im herkömmlichen Sinne
als Gelingen einer Handlung oder als eine geglückte Situation: Erfolg ist eng verwo
ben mit dem Prozess des trial and error: Harte Arbeit, Versuch und Irrtum, Vorgarten
und Hinterhof (Kessels 2016: 157) säumen den oft ungeraden Weg des Erfolgs – und
es ist erneut ein interessanter anthropologischer und gesellschaftskritischer Blick
auf den modernen Menschen, dass man diese Fehler gewöhnlich nicht sieht. In den
Biografien erfolgreicher Wissenschaftler:innen stehen z.B. nur die eingeworbenen
Projekte und Drittmittel – nicht die abgelehnten – und im Museum und in der Bi
bliothek finden wir nur die erfolgreichen Gemälde und Bücher, nur selten die unver
kauften, zerrissenen und verbrannten. Kessels insistiert daher zur Einübung krea
tiver Auseinandersetzung und zur Gewinnung mannigfaltiger Ideen auf folgende
Imperative:

Wenn Sie sich nicht mindestens einmal täglich wie ein Idiot fühlen, sollten Sie
weniger arbeiten und mehr spielen. Dumme Fehler zwingen uns zu lernen, Fort
schritte zu machen, Neues zu erfinden. Sie fühlen sich gedemütigt? Gewöhnen Sie
sich daran (Kessels 2016: 129).

Oder kurz: Aus Fehlern wird man klug (Oser/Spychiger 2005)!
Im Übergang zwischen dem authentischen Scheitern und dem instrumen

tell-didaktischen Scheitern steht neben dem biografischen Philosophieren oder
dem Theatralen Philosophieren – exemplarisch – das spielerische Scheitern. Dieses
Scheitern wird in der Schule oder Hochschule durch ein besonderes Szenario
charakterisiert: Lehrkräfte inszenieren künstliche Situationen des Als-Ob, in de
nen wiederum andere Regeln gelten als in der Wirklichkeit, die wir gemeinhin
als unsere Realität anerkennen (Schmidt 2015: 3–8, Klager 2016: 34–59). Diese
Standarddefinition von Spiel hat eine weitreichende Bedeutung: Einerseits sind
die Spielenden in einer anderen und künstlich geschaffenen Wirklichkeit, so dass
man nicht mehr von einem authentischen Scheitern ausgehen kann, in dem die
Schwierigkeiten und Fallstricke nicht absichtlich von der Lehrkraft erhöht werden.
Wenn die Bedingungen, die das Scheitern hervorrufen, im Rahmen von didakti
schen Spielregeln absichtlich etabliert werden, liegt eine instrumentell gestaltete
Situation vor. Andererseits bleiben die Spielenden – selbst im Rollenspiel – immer

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht 177 

auch sie selbst. Ein Spieler scheitert daher nicht nur als Spielender im Rahmen der 
künstlich hervorgerufenen Spielsituation, er scheitert auch authentisch selbst in 
der ihn umgebenden Welt. Spielende nehmen aus einer Spielsituation daher nicht 
nur Problemlösestrategien mit in die Wirklichkeit unseres Alltags, sie nehmen auch 
die Erfahrung des Scheiterns mit und können aus dieser Erfahrung für andere 
Wirklichkeiten und neue Situationen und Anforderungen lernen und Einsichten 
gewinnen (Klager 2016: 87–92; 111–115). Aus diesem Grund ist das Spiel eine ausge
zeichnete methodische Testebene für das performative Scheitern im Philosophie- 
und Ethikunterricht (Klager 2016: 236–315). 

5. Beispiele 

5.1 Der Ich-bitte-um-Hilfe-Parcours 

Auf einer Wiese mit Bäumen (oder einem Schulhof mit Stangen oder Pfählen) wer
den Seile an den Stämmen befestigt, die einen Parcours bilden, der mit verbun
denen Augen durchlaufen werden soll. Die Spielregeln sind simpel und lauten: 1. 
Durchlaufe den Parcours, indem du dich an den Seilen entlangtastest und finde den 
Ausgang. 2. Wenn du meinst, den Ausgang gefunden zu haben, rufe laut Ausgang 
und die Spielleiter:in wird zu dir kommen und dir erklären, ob du Recht hast. Binde 
noch nicht das Tuch ab! 3. Wenn du Hilfe benötigst, rufe laut Ich bitte um Hilfe! und 
die Spielleiter:in wird zu dir kommen und dir helfen. 

Der Clou des Spiels besteht darin, dass der Parcours so erstellt wird, dass es kei
nen Ausgang gibt und das Seil, an dem man sich entlangtastet, auf verschlungenen 
Wegen im Kreis verläuft. Der Ausgang aus dem Parcours besteht allein darin, um 
Hilfe zu rufen. 

Erfahrungsgemäß ruft dieses Spiel Verwirrung und in seiner Auflösung auch 
Frustration hervor, weil gerade ältere Schüler:innen und Erwachsene nicht um Hilfe 
bitte möchten. Das Spiel bietet philosophische Anschlussmöglichkeiten in mehrfa
cher Hinsicht: In einer philosophischen Bildungssituation kann es z.B. im Bereich 
der Ethik zum Aspekt Zivilcourage oder Mündigkeit eingesetzt werden, aber auch me
taphysisch stellt sich etwa die Frage, ob der ›Ausgang‹ aus einem Seilparcours tat
sächlich in einer sprachlichen Äußerung gefunden werden kann, so dass sich sprach
philosophische Untersuchungen zum Beispiel zu Sprechakten anbieten (Klager 2016: 
326). 

5.2 Verteilungsgerechtigkeit 

Die Schüler:innen werden gebeten, Gegenstände (wie Stifte, Bonbons oder Mur
meln) gerecht in der Klasse zu verteilen. Da gerechte Verteilung im ersten Zugang 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

für viele Menschen Gleichverteilung bedeutet, arbeitet auch dieses Spiel mit einem
Trick: Es wird ein Gegenstand mehr oder ein Gegenstand weniger ausgegeben als sich
Menschen in der Gruppe befinden, so dass die Situation eines Verteilungsdilemmas
entsteht, das die Schüler:innen lösen müssen. An dieses Spiel schließt sich eine dis
kursive Auswertungsphase und eine Unterrichtseinheit zur Gerechtigkeit und Gleich
heit mit einer möglichen Spezialisierung zur Verteilungsgerechtigkeit an (Klager 2016:
325). Das zuvor unausweichliche Scheitern an der Gleichverteilung deutet an, dass
Gerechtigkeit nicht in Gleichverteilung aufgehen muss.

Beide Spiele sind so konzipiert, dass ein Scheitern an der jeweiligen Situation –
den Regeln und dem Aufbau der Spiele – notwendig passiert und die Spieler:innen
eine Erfahrung gewinnen, die anschließend in einer didaktischen Anschlusshand
lung ausgewertet wird. Anders als der programmatische Weg, sich über einen länge
ren Zeitraum das Scheitern als Teil des täglichen Lebens und Denkens vor Augen zu
führen, bringt die vereinzelte Szene der didaktisch-instrumentellen Nutzung des
performativen Scheiterns die Schüler:innen ad hoc in eine (scheinbar) aussichtlose Si
tuation, die sie nicht erfolgreich bewältigen können. Solche Verwirrungen funktio
nieren selbstredend nur einmal und sollten auch die emotionale Belastbarkeit der
Schüler:innen berücksichtigen – schließlich werden sie absichtlich für einen Unter
richtszweck spielerisch hereingelegt und könnten ernsthaft über die Instrumenta
lisierung verärgert sein.4 Sobald die Teilnehmer:innen das zugrundeliegende Prin
zip verstanden haben, entziehen sie sich der unangenehmen Situation der Irritation
durch das Scheitern; sie rufen im ersten Fall um Hilfe und lösen im zweiten Fall das
Verteilungsproblem gerecht ohne das Gleichverteilungsprinzip. In seltenen Fällen
durchschauen einige Menschen das eigentliche Problem solcher Situationen auch
recht früh und begreifen, was ihnen die Situation bzw. ihr Scheitern zeigen soll. Die
meisten aber gewinnen durch das Erlebnis des Scheiterns einen Standpunkt, der
im Alltag und in der Bildung selten ist: Sie geben zu, etwas nicht zu können oder
zu wissen. Sie geraten durch die Irritation und Perturbation ihres üblichen Hand
lungsschemas und ihrer bereits zurechtgelegten Gedanken und Argumente in den
Zustand der Aporie; sie begreifen, dass sie in diesem Moment einfach nicht weiter
wissen und neu beginnen müssen, zu denken. Nicht mehr möchte das performative
Scheitern erreichen.

4 Folgen wären unter Umständen Lernblockierungen. Es benötigt ein gewisses Fingerspitzen
gefühl, um die Schüler:innen auf solch provokante Weise zum Lernen und Reflektieren an
zuregen (Meyer 2011: 143f.).

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht 179 

Literatur 

Albert, Hans (1991), Traktat über kritische Vernunft, 5. Aufl., Tübingen. 
Austin, John L. (2021), Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words), deutsche 

Bearbeitung v. E. v. Savigny, Stuttgart. 
Bornmüller, Falk (2019): »Sich im Denken orientieren. Das Projekt Denkwerkstatt«, 

in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik (= ZDPE), 2, S. 31–37. 
Cassirer, Ernst (1994), Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil. Die Sprache, 10. 

Aufl., Darmstadt. 
Cassirer, Ernst (1997), Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, 8. Aufl., Darmstadt. 
Depner, Hanno (2019), »Erkenntnisspuren ohne didaktisches Geländer. Zur media

len Gestaltung von Performativer Philosophie«, in: ZDPE, 2, S. 38–47. 
Empiricus, Sextus (1971), Grundriß der pyrrhonischen Skepsis, eingel. u. übers. v. M. 

Hossenfelder, Frankfurt a.M. 
Gefert, Christian (2019), »Philosophie als Performance – theatrales Philosophieren in 

Bildungsprozessen«, in: ZDPE, 2, S. 23–30. 
Junge, Matthias/Lechner, Götz (2004), »Scheitern als Erfahrung und Konzept. Zur 

Einführung«, in: Dies. (Hg.), Scheitern. Aspekte eines sozialen Phänomens, Wiesba
den, S. 7–13. 

Kessels, Erik (2016), Die Kunst, hemmungslos zu scheitern. Wie aus Fehlern Ideen entstehen, 
Köln. 

Klager, Christian (2016), Spiel als Weltzugang. Philosophische Dimensionen des Spiels in 
methodischer Absicht, Weinheim/Basel. 

Klager, Christian (2020), »Mit Bildern philosophieren«, in: Praxis Philosophie und 
Ethik, 2, S. 4–6. 

Martens, Ekkehard (1999), Stechfliege Sokrates: Warum gute Philosophie wehtun muss, 
München. 

Meyer, Hilbert (2011), Unterrichtsmethoden II: Praxisband, 14. Aufl., Berlin. 
Onnen-Isemann; Corinna (2004), »Ungewollte Kinderlosigkeit als Krise – Repro

duktionsmedizin als Hilfe?«, in: Matthias Junge/Götz Lechner (Hg.), Scheitern. 
Aspekte eines sozialen Phänomens, Wiesbaden, S. 123–140. 

Oser, Fritz/Spychiger, Maria (2005), Lernen ist schmerzhaft. Zur Theorie des Negativen 
Wissens und zur Praxis der Fehlerkultur, Weinheim/Basel. 

Platon (1987), Apologie des Sokrates. Kriton, Übers., Anm. und Nachwort v. M. Fuhr
mann, Stuttgart. 

Popper, Karl R. (1971), Logik der Forschung, hrsg. v. E. Boettcher, 4. Aufl., Tübingen. 
Salaverría, Heidi/Schierbaum, Sonja (2019), »Theoretische und philosophiedidakti

sche Überlegungen zur performativen Philosophie: Blick aus zwei Richtungen«, 
in: ZDPE, 2, S. 13–22. 

Schmidt, Donat (2015), Spielend Philosophieren – Das Spiel als Medium des Philosophie
rens, in: ZDPE, 4, S. 3–8. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

Seneca, Lucius Annaeus (2007), De ira. Über die Wut, übers. u. hrsg. v. J. Wildberger,
Stuttgart.

Stelzer, Hubertus (2019), »Auf der Suche nach einem Menschen. Theatrales Philoso
phieren – ein Praxisbericht«, in: ZDPE, 2, S. 71–81.

Tiedemann, Markus (2011), »›Mal mir was!‹. Ein Zwischenruf«, in: ZDPE, 1, S. 78–80.
Totzke, Rainer (2019), »Performative Philosophie und Philosophiedidaktik. Bestim

mungen und Beispiele«, in: ZDPE, 2, S. 4–12.
Turner, Victor (1989), Vom Ritual zum Theater. Vom Ernst des menschlichen Spiels, Frank

furt a.M.
Wagenschein, Martin (1999), Verstehen lehren. Genetisch – Sokratisch – Exemplarisch,

Weinheim/Basel.

Wobser, Florian (2019), »Politisches Denken im Philosophieunterricht mittels/über
Christoph Schlingensiefs Performance ›Ausländer raus‹«, in: ZDPE, 2, S. 48–60.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zur Erzeugung von Denkatmosphären 

Über Experimente mittels performativer Gesprächssettings 

und -dramaturgien 

Rainer Totzke 

Eine Gesprächsperformance 

[KLAMMER AUF: 

Unter genau dieser oben genannten Überschrift – samt der Beschreibung des For
mats Gesprächsperformance – hatte ich meinen Beitrag auf der Tagung Philosophische 
Bildung ist mehr: zur Vielfalt der Formen der Vernunft in der Pädagogischen Hochschule 
Weingarten angekündigt – in vorausschauender Vermutung, dass sich für die meis
ten akademisch sozialisierten Philosoph:innen hier schon die erste Frage oder Irri
tation (ein)stellen dürfte: Was soll das überhaupt, auf einer philosophischen Tagung 
eine Gesprächsperformance anzukündigen und durchzuführen? 

Die Frage bzw. Irritation war/ist natürlich gewollt, und sie führt inhaltlich be
reits ins Zentrum dessen, worum es in meiner Gesprächsperformance ging und wo
mit ich und weitere Kolleg:innen aus dem Forschungszusammenhang des Expediti
on Philosophie e.V.1 uns unter dem Arbeitsbegriff Performative Philosophie seit gerau
mer Zeit praktisch-experimentell wie theoretisch beschäftigen – an der Schnittstel
le von Philosophie und performativen Künsten. Konkret geht es uns um die Erfor
schung und Befragung von performativen Präsentations- und Darstellungsformen 
der Philosophie – sowohl in der Öffentlichkeit als auch innerhalb des akademischen 
Betriebs2 Dabei werden verschiedene monologische, dialogische oder polylogische 
Mittel und Wege ausprobiert, variiert, transformiert und reflektiert, in denen Phi
losophie live ›performt‹ wird – sowohl in der Öffentlichkeit als auch in den akademi
schen Institutionen. Und dabei werden an diese Formen Fragen gestellt – z.B. diese: 
Welche kommunikativen Effekte haben welche Darstellungs-/Präsentationsformen 

1 Informationen: https://expeditionphilosophie.wordpress.com [31.01.2025]. 
2 Dazu u.a. Gauß/Totzke 2015; Totzke 2017; Tiedemann/Totzke 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://expeditionphilosophie.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://expeditionphilosophie.wordpress.com


182 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

des Philosophierens? Welcher Habitus ist mit welchen dieser Formen bzw. Forma
te jeweils verbunden? Welches Philosophieverständnis, welcher ›Geist des Philoso
phierens‹ artikuliert sich in ihnen?

Eine Gesprächsperformance als Beitrag zu einer philosophischen Fachtagung also?
– Da stellt sich gleich die nächste Irritation bzw. Frage ein: Wie kann man eine Ge
sprächsperformance so dokumentieren, dass sie als Beitrag für einen Sammelband
›funktioniert‹? Diese Frage ergibt sich hinsichtlich der Dokumentation allerdings
für jede Art von (künstlerischer) Performance – verbunden ist sie mit der Anschlussfra
ge: Wie verhält sich die Dokumentation der Performance zum Praxisvollzug der Per
formance selbst? – Zumal dann, wenn die Performance keine reine Bühnenperfor
mance gewesen ist, sondern die Besucher:innen aktiv in die Performance einzube
ziehen versucht hat? Wie lassen sich dann ggf. nicht nur die Intentionen und Selbst
erfahrungen der Performer:innen, sondern auch die der Teilnehmer:innen in einem
schriftlichen Beitrag so dokumentieren, dass das Wesentliche des Performance-Ge
schehens zumindest ansatzweise nachvollziehbar und auf dieser Grundlage auch
für Dritte reflektierbar wird? Diese Fragen stellen sich noch wesentlicher und dring
licher, wenn man sich bewusst macht, dass es im Vollzug von Performances häu
fig gerade um ›nichtpropositionale Dinge‹ geht: etwa um das Aufmerksam-werden für
Nicht-Semiotisierbares, das Erkennen durch Teilnehmen oder das Anstoßen individueller
Transformationsprozesse – etwa, indem in der oder durch die Performance Vorstellun
gen von Normalität subjektiv erweitert werden.3 –’Nichtpropositionale Dinge‹ lassen
sich eben gerade nicht so einfach in Propositionen übersetzen, die schriftlich do
kumentierbar wären.

Vor dem Hintergrund dieser Vorüberlegungen kann und will ich hier in diesem
schriftlichen Beitrag – im Vergleich zur live erfahrenen (und durch die Teilnehmer:in
nen mitgestalteten) Gesprächsperformance – bloß etwas sehr Einschränkendes tun: Ich
werde an dieser Stelle hier nur das Vorbereitungs-Manuskript der Gesprächsperfor
mance veröffentlichen. Von diesem bin ich allerdings, angepasst an die konkrete
Gesprächssituation im Laufe der Performance, punktuell abgewichen – etwa indem
ich einige Erläuterungen zum Teil abgekürzt habe, indem ich auf schon von Teilneh
mer:innen Gesagtes (und auf das WIE des Gesagten) Bezug genommen habe oder
indem ich dazu eingeladen habe, die konkrete aktuell vorliegende atmosphärische
Denksituation zu erspüren und sich darüber auszutauschen.

3 Auf wie vielen unterschiedlichen Ebenen des ›Nichtpropositionalen‹ (künstlerische) Perfor
mances ihre Wirkungen entfalten können und sollen, verdeutlichen anschaulich die Texte
von Akteur:innen aus dem Bereich Performancekunst im von Marie-Luise Lange (2006) her
ausgegebenen Sammelband Performativität erfahren. Aktionskunst lehren. Aktionskunst lernen.
Das, was sich – im gelingenden Fall – in diesen experimentellen performativ-künstlerisch- 
philosophischen Forschungspraktiken der Performativen Philosophie vollzieht, wird vor die
sem Hintergrund der künstlerischen Performativitätsforschung besser verständlich; im Kon
text philosophischer Bildung nimmt hierauf Thomas (2022) Bezug.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 183 

… – KLAMMER ZU] 

Hier nun also 

Das Performance-Manuskript 

Raumsituation: größerer Seminarraum, Roundtable-Sitzanordnung, vorne neben der Tür 
steht eine Moderationswand 

TEIL 1: EINLASS-SITUATION; 
BEGINN DER GESPRÄCHSPERFORMANCE 

1) Ich begrüße an der Tür alle Hereinkommenden individuell und gebe jedem:je
der einen A5-Zettel und bei Bedarf einen Stift. Auf dem Zettel steht: »Das beste 
philosophische Gespräch meines Lebens:…« Und ich bitte jede:n einzelne:n Teil
nehmer:in sich einmal still für sich in den nächsten fünf Minuten zu erinnern an 
das beste philosophische Gespräch, das er:sie je mit irgendeiner anderen Person 
oder mit einer Gruppe zusammen hatte. Ich bitte jede:n darum, aus der Erin
nerung heraus auf dem Zettel für sich selbst so genau wie möglich zu notieren, 
was ihm:ihr von diesem Gespräch noch im Gedächtnis ist: Was waren die Inhalte 
des Gesprächs, worum ging es? Aber auch: Was waren die äußeren Umstände: 
Ort, Raum, Tageszeit…? Wie war die Situation insgesamt? Wie waren die an
deren Gesprächspartner:innen gestimmt? Was geschah vor dem Gespräch, was 
war nachher? Wie war die Atmosphäre? – Ich bitte alle Teilnehmer:innen beim 
individuellen Erinnern darüber nachzudenken, warum die jeweilige Gesprächs
situation möglicherweise so eindrücklich war. Und ich versichere allen, dass der 
ausgeteilte A5-Zettel wirklich nur für sie privat zum Notieren ihrer Erinnerun
gen ist und dass sie den Zettel behalten können. 

2) Im zweiten Schritt lade ich alle Teilnehmer:innen dazu ein, jeweils der Sitznach
bar:in am Tisch von diesem ›besten philosophischen Gespräch‹ des eigenen Le
bens zu erzählen – und zwar drei Minuten lang (ich habe dafür symbolisch, aber 
auch zu dem Zweck der Regulierung, eine Sanduhr mitgebracht, die ich herun
terlaufen lasse). Nach drei Minuten wechseln die Gesprächspartner:innen die 
Rollen und der:die jeweils andere hat danach die Möglichkeit, von seinem:ihrem 
›besten philosophischen Gespräch‹ zu erzählen. 

3) Im dritten Schritt teile ich Moderationskarten und Stifte aus, und bitte alle Teil
nehmer:innen mit Bezug auf das gerade von der Gesprächspartner:in Gehörte 
und mit Bezug auf das Selbsterlebte jeweils einzelne Stichworte auf die Mode
rationskarten zu notieren zu der Frage: Was sind die Gelingensbedingungen für 
›das beste philosophische Gespräch‹? Dafür sind fünf Minuten vorgesehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

4) Im nächsten Schritt sind alle Teilnehmer:innen dann eingeladen, ihre Modera
tionskarten vorn an der Moderationswand anzupinnen – und zwar sortiert nach
›innerphilosophischen‹ Gelingensbedingungen (linke Seite) und ›außerphiloso
phischen‹ Gelingensbedingungen (rechte Seite). Schon bei der Erläuterung der
Aufgabe sind kritische Rückfragen und eine gemeinsame Diskussion darüber
erwünscht (und sollen sogar provoziert werden), was mit der Unterscheidung
von ›innerphilosophischen‹ bzw. ›außerphilosophischen‹ Gelingensbedingun
gen eigentlich gemeint sein könnte und ob diese Unterscheidung überhaupt
sinnvoll ist.

Abb. 1: Gelingensbedingungen (linke Seite des Mappings) für das beste…

Eigenes Foto

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 185

Abb. 2: …philosophische Gespräch (rechte Seite; Weingarten 13.04.2024)

Eigenes Foto

5) Im fünften Schritt lese ich in der Round-Table-Situation alle Moderationskar
ten nacheinander laut vor, biete Raum für Rückfragen und Erläuterungen zum
besseren Verständnis – ggf. auch dazu, warum die jeweilige Karte jeweils links,
rechts oder in der Mitte der Moderationswand angepinnt wurde. Dabei kann
bzw. soll sich schon ein erstes gemeinsames Gruppengespräch zum Thema er
geben.

6) Zum Abschluss dieses ersten Gruppengespräches (und des ersten Teils der Ge
sprächsperformance) stelle ich allen die (rhetorisch gemeinte) Frage:

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

»Warum habe ich diese Performance mit diesem Mapping zum besten philosophi
schen Gespräch eröffnet?«
Und ich gebe selbst eine erste vorgreifende Antwort:

»ERSTENS habe ich zu dem Mapping eingeladen, weil sich mit Blick auf die in
diesem heuristischen Prozess konstellierten Begriffe bereits zentrale Motive und
Motivationslagen für die Beschäftigung mit Performativer Philosophie verständlich
machen lassen: Im Forschungsfokus der Performativen Philosophie stehen häu
fig solche Dinge, die beim Begriffs-Mapping hier eher auf der Seite des ›Außer
philosophischen‹ notiert worden sind. Und im Forschungsfokus steht zugleich das
Verhältnis von sogenannten ›inner-‹ und ›außerphilosophischen‹ Gelingensbedin
gungen. ZWEITENS habe ich hier dieses Mapping gemacht, weil ich – im nunmehr

kollektiven Bewusstsein dafür, was alles nötig sein könnte für ein solches bestes
philosophisches Gespräch – zusammen mit Ihnen/Euch ausprobieren möchte, jetzt
tatsächlich das beste philosophische Tagungsgespräch Ihres/Eures und meines Le
bens zu kreieren – oder zumindest ein halbwegs gelingendes Gespräch, das Sie/
Ihr in nachdrücklicher philosophischer Erinnerung behalten/behaltet.«

TEIL 2: IMPULSVORTRAG

Zur Erzeugung von Denkatmosphären. Über Experimente mittels performativer Ge
sprächssettings und -dramaturgien

Damit komme ich jetzt zu dem zweiten Teil dieser Gesprächsperformance, der Prä
sentation von ein paar Erfahrungsimpulsen aus meiner Arbeit:

Unter dem Arbeitsbegriff der ›Performativen Philosophie‹ beschäftigen sich
einige Kolleg:innen u.a. Hanno Depner, Katrin Felgenhauer, Eva Maria Gauß,
Christian Gefert, Alice Lagaay, Veronika Reichl, Heidi Salaverría, Sonja Schier
baum, Florian Wobser und ich seit knapp 15 Jahren praktisch-experimentell wie
theoretisch mit der Erweiterung der Präsentations- und Darstellungsformen der
Philosophie in der Öffentlichkeit. Dabei wird auch nach der möglichen Relevanz
dieser Experimente und Überlegungen für den akademischen Betrieb der Philoso
phie gefragt. Im Zentrum Performativer Philosophie steht die Arbeit mit und an
den performativen ›Live-Formen‹ des Philosophierens. Dabei wurden und werden
verschiedene monologische, dialogische oder polylogische Mittel und Wege des
Philosophierens ausprobiert und erforscht, in denen Philosophie ›performt‹ wird
bzw. werden kann – sowohl in der Öffentlichkeit als auch in den akademischen
Institutionen. Dabei stellen sich Fragen wie: Welcher Habitus ist mit welchen
Formen und Formaten jeweils verbunden und welches Philosophieverständnis,
welcher ›Geist der Philosophierens‹ artikuliert sich in ihnen? Zu den performativen
Formen des Philosophierens in der Öffentlichkeit gehören etwa neben dem Thea

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 187 

tralen Philosophieren (Gefert 2022), Formate wie der ›Club der toten Philosophen‹, 
philosophische Lecture Performances, Philosophie-Slams und philosophische 
Gesprächsinstallationen oder Denkspaziergänge. 

Meine Kolleg:innen und ich erprob(t)en diese Formate u.a. im Rahmen von phi
losophisch-künstlerischen Salonreihen und Festivals4: u.a. dem Festival ›[soundcheck 
philosophie]‹, dem Festival ›Leipzig denkt‹ bzw. ›Was wäre, wenn…‹ und dem ›Sound
check-Philosophie-Salon‹. 

Zunächst möchte ich den Begriff ›Performative Philosophie‹ kurz erläutern: 

1. ›Performative Philosophie‹ verweist zum einen darauf, dass Philosophie-Akte 
schon immer im Sinne von Austin als jeweils intervenierende Vollzüge zu den
ken sind. Auch philosophische Sprechakte haben eine performative Dimension 
in dem Sinne, dass man mit ihnen etwas tut, indem man etwas sagt, und auch 
in der Art und Weise, wie man etwas sagt. Dies lenkt die Aufmerksamkeit auf 
Darstellungsformen von Philosophie. ›Performative Philosophie‹ lenkt den Blick 
verstärkt auf diejenigen bisher wenig reflektierten (›Normal‹-)Formen des Phi
losophierens, die gerade nicht als geschriebener Text verfasst sind. Es geht et
wa um situative und mündliche (Standard-)Formen des Philosophierens. Dazu 
zählen das dialogische Gespräch, das Streitgespräch, der öffentliche Vortrag, die 
Vorlesung, die akademische Tagung oder die Seminardiskussion. 

2. Mit ›Performativer Philosophie‹ bezeichnen wir zweitens ebenso diejenigen phi
losophischen Darstellungsexperimente, die unter Nutzung von und in Abarbei
tung an Techniken und Theorien der Performancekunst und des Theaters (aber 
auch anderer Künste) gezielt versuchen, neue Formen und Formate des Philoso
phierens zu erproben, etablierte Formen des Philosophierens zu verfremden, sie 
zu de- und rekontextualisieren, sie dadurch an ihre Grenzen zu bringen (an ihre 
Grenzen hin zur Kunst) und sie von dort her neu sichtbar und befragbar werden 
zu lassen. Dazu gehören neben dem Theatralen Philosophieren (Gefert 2022), 
Formate wie der Club der toten Philosoph:innen, bei dem lebende Philosoph:innen 
in die Rolle bekannter toter Philosoph:innen der Vergangenheit schlüpfen und 
vor den Augen und Ohren des Publikums im Rahmen öffentlicher Veranstaltun
gen eine konkrete gesellschaftlich oder lebensweltlich relevante Frage mitein
ander diskutieren, Lecture Performances, bei denen Performer:innen ein jeweili
ges philosophisches Thema nicht rein akademisch, sondern zugleich auch un
ter Nutzung von ästhetischen Mitteln, Medien und Methoden aus unterschied
lichen Künsten präsentieren und dabei Prozesse des Sagens und Zeigens auf 
kreative Art verschränken, Philosophie-Slams, philosophische Gesprächsinstallatio
nen und Denkspaziergänge mit Publikum im öffentlichen Raum. 

4 Die Festivals und der ›Soundcheck-Philosophie-Salon‹ sind dokumentiert auf: https://www.le 
ipzig-denkt.de bzw. https://www.soundcheckphilosophie.de; zum Salon auch: Wobser 2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.leipzig-denkt.de
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.soundcheckphilosophie.de;
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.soundcheckphilosophie.de;


188 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

3. ›Performative Philosophie‹ ist für uns darüber hinaus zum dritten das Titelwort
für die Praxis der systematischen Reflexion darüber, wie das Verhältnis von den
den genannten etablierten akademischen Normal-Formen des Philosophierens
(in Text, Gespräch etc.) unter (1.) zu genannten Formen des Philosophierens (mit
künstlerischen Mitteln und Medien) unter (2.) zu denken ist.

Vor dem Hintergrund dieser Idee von Performativer Philosophie möchte ich hier
und heute den Schwerpunkt auf das (performativ inszenierte) philosophische Ge
spräch legen und auf die Frage, welche Atmosphäre5 es braucht, damit sich in einem
konkreten Raum ein gemeinsames philosophisches Denkgespräch zwischen Men
schen entwickeln kann:

Welche räumlichen und sonstigen ›Settings‹ müssen ›gebaut‹ bzw. welche ge
sprächsdramaturgischen Mittel eingesetzt werden, damit sich in einem philosophi
schen Gespräch – sei es öffentlich, in der Universität oder in der Schule – tatsächlich
kreative Denkatmosphären erzeugen lassen? Zu den notwendigen philosophischen
›Skills‹ – so meine Erfahrung – gehört nicht nur die Fähigkeit zur Arbeit am Be
griff, sondern immer auch die zur Arbeit an der jeweiligen Gesprächsatmosphäre –
sowohl dann, wenn es um heikle und politisch oder existentiell aufgeladene philo
sophische Fragen geht, als auch, wenn es um auf den ersten Blick scheinbar lang
weilige Fragen geht. Nur in einer entsprechenden Atmosphäre kann die denkende
Verständigung geschehen und ist denkerische Transformation möglich.

Den oben genannten Fragen möchte ich im Folgenden am Beispiel einer von mir
initiierten Veranstaltungsreihe – dem Soundcheck-Philosophie-Salon – nachgehen:

Der Soundcheck-Philosophie-Salon findet seit dem Jahr 2016 als öffentliche Veran
staltung mehrmals im Jahr in Leipzig an mehr oder weniger etablierten Kultur-Or
ten statt: in einem Theater-Café, in einem Café im Literaturhaus bzw. im separaten
Salon-Raum in der Kulturkneipe Noch besser leben.

In der Regel kommen zu jeder dieser Veranstaltungen zwischen 20 und 50 Besu
cher:innen6. Jeder Salonabend hat ein konkretes Thema. Zumeist ist es eine existen
tiell und/oder eine gesellschaftlich virulente Fragestellung – z.B. Demokratie UND/
ODER Revolution?, Politisch#Privat – Privater Raum und öffentlicher Raum und das Ende
der Demokratie?, Bin ich sonderbar oder sind es die anderen? – Über blinde Flecke in unseren
Beziehungen …

5 Der verwendete Begriff der Atmosphäre (bzw. der Denkatmosphären) schließt an die in der leib
phänomenologische Tradition ausgearbeiteten Überlegungen zum Atmosphären-Begriff –
etwa bei Gernot Böhme (2013) – an.

6 Das Publikum dieser Salon-Reihe ist altersmäßig erstaunlich gemischt – von Student:innen
bis zu Rentner:innen. Auch was den Bildungshintergrund angeht, ist das Publikum durchaus
heterogen, wenngleich Menschen mit akademischem Bildungshintergrund in der Mehrzahl

sind. Es kommen sowohl Besucher:innen, die eher an den philosophischen, als auch Men

schen, die eher an künstlerischen Aspekten des Themas interessiert sind.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 189 

Zu dieser Frage bzw. diesem Thema werden zu jedem der Salonabende ein oder 
zwei philosophische, performativ-philosophische bzw. künstlerische Beiträger:in
nen eingeladen. Diese können Performances, Impulsvorträge, Lecture Performan
ces, kurze Filme oder Szenen einer Lesung vorstellen. Der Fokus eines Salonabends 
liegt jedoch gerade nicht auf den Impuls-Beiträgen selbst, sondern auf dem gemein
samen Salongespräch. Das bedeutet: die jeweiligen Beiträge werden nicht einfach nur 
nacheinander ›abgespielt‹, sondern sie sind in eine Gesprächs-Gesamtdramatur
gie eingebunden und werden sozusagen als ›Wortmeldungen‹ zum jeweiligen Ge
sprächsthema des Abends in das Diskussionsgeschehen eingebaut. Ziel des Salons 
ist es in jedem Fall, ein gemeinsames Denk-Gespräch mit und unter den Anwesen
den zu eröffnen. Diese kommunikative Gesamtchoreografie und -dramaturgie für 
einen solchen Abend möchte ich jetzt in den einzelnen Schritten vorstellen und me
thodisch reflektieren: 

I. Die INTRO-Situation – Denk- und Gesprächs-WarmUp für das Publikum 

Zum choreografischen Setting jedes Soundcheck-Philosophie-Salonabends gehört 
schon die bewusst gestaltete Ankommens-Situation für das Publikum: Die Besu
cher:innen werden am Einlass von den Protagonist:innen oder den Moderator:in
nen des Abends persönlich empfangen. Dabei erhalten sie nicht nur ein Programm
heft, sondern man verwickelt die Gäste bereits hier auf leicht spielerische und je in
dividuelle Weise in ein Gespräch zum jeweiligen Thema des Abends. Dabei kommen 
oft bereits unterschiedliche Interessen und Gedanken zur Sprache, die sich für die 
Gäste mit dem Thema des Abends und dem Salonbesuch verbinden. Im (zumeist) 
gelingenden Fall stellt sich beim Publikum schon durch dieses kurze Eingangs-Ge
spräch von vornherein eine appellierende und aktivierende Anrede sowie ein Ge
fühl des jeweiligen ›Persönlich-gemeint-Seins‹ ein. Umgekehrt erhalten die Mode
rator:innen und Protagonist:innen des Abends zugleich einen Einblick in die Vor
verständnisse, Erfahrungshorizonte und die Erwartungen, die sich für die Gäste mit 
dem Thema verbinden. Diese ersten informellen ›Tür-Gespräche‹ geben bereits den 
›Ton‹ für den gesamten Abend vor und kreieren in der Regel von Anfang an eine von 
spielerischer Offenheit und von gegenseitiger Zugewandtheit geprägte Atmosphäre 
für das gemeinsame Denken in den folgenden zwei Stunden (inklusiv einer Pause). 

Zudem wird das Publikum beim Gespräch am Einlass auch bereits auf die jeweils 
verschiedenen Möglichkeiten der eigenen Partizipation während der Veranstaltung 
hingewiesen und auf unterschiedliche Weise dazu eingeladen: Zum Beispiel gibt es 
im Salonraum oft einen Tisch mit Stiften, Papier bzw. Moderationskarten, mit de
ren Hilfe jede:r, die:der möchte, das Thema des Abends vor dem Hintergrund eige
ner Erlebnisse oder Erfahrungen visualisierend darstellen oder Fragen oder Begriffe 
für die Diskussion formulieren und diese an die Pinnwand pinnen oder in einen vor
bereiteten Zettelkasten einwerfen kann. Bei manchen dieser Salonabende konfron

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

tiert jemand die Besucher:innen schon am Einlass z.B. mit einer Ad-Hoc-Umfrage
zu einem Themenaspekt des Abends. Bei anderen Salons werden die Besucher:innen
am Einlass auf eine bereits vorab von den Moderator:innen vorgenommene sichtbar
markierte Aufteilung des Salonraumes in zwei Hälften entsprechend einer Pro- oder
Contra-Positionierung zur zentralen philosophischen Frage oder These des Abends
hingewiesen, und sie müssen sich dann bereits bei der eigenen Sitzplatzwahl im
Raum entscheiden, ob sie sich Pro oder Contra zu der entsprechenden These po
sitionieren. Dadurch werden insbesondere die Besucher:innen, die gemeinsam mit
Partner:innen oder Freund:innen zur Veranstaltung gekommen sind, schon von An
fang an in gegenseitige inhaltliche Diskussionen verwickelt, da ihre jeweilige Hal
tung zur vorgegebenen Frage/These darüber entscheidet, ob sie dann in der ersten
Hälfte des Abends zusammen in derselben Raumhälfte sitzen werden (und wenn ja,
in welcher) oder eben nicht.

Wie oben erwähnt, erhalten die Gäste am Einlass meistens ein gestaltetes
Faltblatt als Programmheft in die Hand, in dem sich weitergehende Erläuterungen
zum Thema des Abends, Zitate von Philosoph:innen, Wissenschaftler:innen und
Künstler:innen oder weitergehende Fragen und Informationen zu den beteiligten
Akteur:innen befinden. Da die Einlasssituation in der Regel zeitlich ausgedehnt ist
– Gäste können sich bei Bedarf auch noch in Ruhe an der Bar ein Getränk holen
–, bleibt genug Zeit, sich in das Programmheft einzulesen und sich so für die
Diskussion inspirieren zu lassen.

Das alles führt dazu, dass, wenn dann der Abend ›offiziell‹ beginnt, fast alle im
Raum Anwesenden – idealerweise – schon längst irgendwie ins Denken und Mit
einander-Sprechen involviert sind und sich die Relevanz des Themas und seine Ver
bindung zu dem eigenen Leben für alle schon ein Stück weit erschlossen hat. Die
Hemmschwelle, sich auch aktiv an der gemeinsamen Salondiskussion zu beteiligen,
ist schon abgesenkt. Die philosophischen bzw. künstlerischen Impulsbeiträge des
Abends treffen also entsprechend auf ein Publikum, das bereits mitten im Selber-
Denken ist. Die Impulse werden so viel fokussierter aufgenommen.

II. Der ›Hauptteil‹ des Salonabends

Der ›Hauptteil‹ der Veranstaltung beginnt anschließend jeweils damit, dass die Mo
derator:innen zunächst mit den impulsgebenden Akteur:innen des Abends (den ein
geladenen Philosoph:innen oder auch Künstler:innen) ein kurzes Gespräch über de
ren persönlichen – vielleicht auch biographischen – Bezug zum Thema des Abends
führen. Diese Weise der Eröffnung regt das Publikum an, das Thema noch stärker
für sich aufzuschließen und es auch in der eigenen Lebenswelt zu verorten. Zugleich
werden die philosophischen bzw. künstlerischen Impulsgeber:innen, dadurch dass
sie vor Publikum über den persönlichen Bezug ihrer Arbeit nachdenken müssen,

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 191 

selbst noch einmal innerlich anders ›aufgeschlossen‹, sie präsentieren ihre jeweili
gen Impulse dann oft ›wacher‹ und ›lebendiger‹. 

Nach dem ersten Impulsbeitrag beginnt dann das offene moderierte Salon-Ge
spräch, bei dem die Moderator:innen und die Akteur:innen in der Regel inmitten 
des Publikums sitzen. Mitunter wird das Publikum direkt nach dem ersten Impuls
beitrag zunächst zu kurzen Zweier-Gesprächen mit dem:der jeweiligen Platznach
bar:in eingeladen – mit einer konkreten Frage, die dann den Übergang in die grö
ßere Gesprächsrunde erleichtert. 

Aufgabe der Moderator:innen ist es, im Laufe des Abends das Gespräch und das 
Miteinander-Denken in dem Raum durch inspirierende Fragen lebendig zu halten 
und es zugleich zu strukturieren. Wenn sich die Diskussion jedoch in einem Mo
ment zu verfestigen droht, etwa weil die Positionen sich allzu unversöhnlich bzw. 
unverständlich gegenüberstehen, kann das Gespräch durch unerwartete spieleri
sche Interventionen seitens der Moderator:innen produktiv irritiert werden: etwa 
durch demonstrativ-performatives Ausrollen eines rot-weißen Absperrbandes mit
ten im Salon, das den Diskussionsraum buchstäblich in zwei Hälften teilt, wobei den 
Raumhälften und den in ihnen befindlichen Besucher:innen hierbei jeweils ›dikta
torisch‹ eine jeweilige Pro- oder Contra-Position zu der gerade behandelten Frage 
zugewiesen wird. Das heißt, die Besucher:innen werden explizit aufgefordert, von 
nun an in der Diskussion nur noch für diejenige Position zu argumentieren, die 
ihnen performativ zugewiesen wurde (also unabhängig davon zu argumentieren, 
was ihre eigene wirkliche Position zu der Frage ist). Diese ›Zuweisung‹ wird, weil sie 
von den Moderator:innen auf spielerische und humorvolle Weise vorgetragen wird, 
und weil sich auch die Moderator:innen selbst offen dem (temporären) Regime des 
neuen Settings unterwerfen, von den allermeisten Anwesenden im Raum auch ger
ne und mit zunehmender Freude an diesem ›Spiel‹ befolgt (ein Spiel, das natürlich 
zeitlich begrenzt bleibt). Die Intervention erzeugt dabei eine produktive Differenz
erfahrung, ermöglicht den philosophischen Perspektivenwechsel und sorgt dafür, 
dass widerstreitende Positionen buchstäblich sichtbar und verortbar und zugleich 
tiefer verständlich werden. Manchmal reicht es sogar schon aus, wenn die Mode
rator:innen bzw. die eingeladenen Philosoph:innen und/oder Künstler:innen selbst 
nur für einen Moment ihre jeweils gerade vorgetragene argumentative Position of
fen infrage stellen – etwa indem sie selbst für einen kurzen Moment durch ange
deutete Verkleidung, Maskierung u.v.m. in eine andere Rolle schlüpfen – zum Beispiel 
in die Rolle einer bekannten Philosoph:in der Vergangenheit, aus dessen:deren Per
spektive sie nun ›gegen sich selbst‹ argumentieren. 

Eine andere Möglichkeit, als Moderator:in die Diskussion in festgefahrenen Mo
menten spielerisch etwas aufzubrechen und zu inspirieren, besteht darin, unver
mittelt eine Mehrheitsabstimmung zur gerade behandelten kontroversen Frage zu 
›erzwingen‹ und dieses Verfahren dann anschließend selbst in seiner philosophi
schen (Un-)Brauchbarkeit zur Diskussion zu stellen (wenn das Publikum dies nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

schon von sich aus tut). Weitere Möglichkeiten, das gemeinsame Denken im Ge
spräch wachzuhalten, bieten sich, wenn man spontan das Medium der Diskussion
wechselt und die Besucher:innen z.B. auffordert, mit Visualisierungen zu arbeiten
oder sich mit dem eigenen Körper im Raum zu bewegen, um körperlich ›einem Ge
dankengang zu folgen‹ oder aber wenn man sie bittet, kurz innezuhalten und die ge
rade herrschende kommunikative Atmosphäre im Raum wahrzunehmen und sich
über deren Auswirkungen auf das eigene Denken klar zu werden – und sich schließ
lich ggf. darüber auszutauschen.

Die hier geschilderte (gemeinsame) performative Arbeit an der Gesprächsatmo
sphäre scheint mir für das Gelingen eines philosophischen Salongesprächs genau
so wichtig zu sein, wie die (gemeinsame) Arbeit ›am Begriff‹, an den jeweiligen Ver
ständnissen und an den Argumenten zu einem Thema. Das gemeinsame Denken –
so meine Erfahrung – kann sich vor allem dann entfalten und in gegenseitig ›an
steckender‹ Weise ausbreiten, wenn es – auch bei schwierigen, moralisch oder po
litisch stark aufgeladenen Themen – eine offene und bis zu einem gewissen Grad
spielerische Atmosphäre im Raum gibt, in der Wertschätzung und produktive Neu
gier herrschen und keine Rechthaberei. Letzteres gelingt nur, wenn die immer vor
handenen agonalen Momente philosophischen Miteinander-Streitens in irgendei
ner Weise auch spielerisch ›eingehegt‹ werden bzw. wenn sie für sämtliche Beteilig
ten bis zu einem gewissen Grad in dem spielerischen Modus wahrnehmbar bleiben.
Es geht vielleicht um eine Art Leichtigkeit und Unvoreingenommenheit des gemein
samen Denkens, die John Cage (1995: 147) einmal in seiner unnachahmlich humor
vollen Weise wie folgt beschrieben hat: »Das Wichtigste ist, den Kopf beweglich zu
halten doch leer.«

III. OUTRO – Was kommt danach?

Woran lässt sich ermessen, ob ein Salon-Abend gelungen ist, ob er als performa
tiv-philosophisches und interdisziplinäres Bildungserlebnis bei den Besucher:in
nen wirklich denkerisch nachwirkt?

Eine Antwort könnte sein: sobald die Salon-Besucher:innen anschließend wei
ter über das Thema nachdenken, indem sie sich z.B. Texte der im Salongespräch er
wähnten philosophischen Autor:innen besorgen und diese lesen. Eine andere Ant
wort könnte sein: wenn sie mit anderen Menschen über das Thema weiterdisku
tieren, wenn das Thema sie also nicht ›loslässt‹. Zieht man letzteres als Gradmes
ser heran, so darf man in Bezug auf den Soundcheck-Philosophie-Salon einigerma
ßen optimistisch sein: Denn jedes Mal, wenn der offizielle Teil des Programms eines
der Salonabende zu Ende ist, verbleibt ein großer Teil der Besucher:innen noch im
Raum und diskutiert in lockerer Salonatmosphäre – an der Bar oder in kleinen Sitz
gruppen im Raum verteilt – untereinander oder mit den einzelnen Protagonist:in
nen oder Moderator:innen des Abends oft noch lange weiter.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 193 

TEIL 3: ROUND-TABLE-GESPRÄCH 

Dieses Gespräch als dritter Teil der Performance soll zu den folgenden drei Fragen geführt wer
den: 

1) ›Welche Anregungen oder Anknüpfungspunkte seht Ihr/sehen Sie in Bezug auf 
das Gesagte und in Bezug auf das Eingangsgespräch für die schulische Philoso
phiedidaktik und für die Möglichkeit zur Erzeugung von Denkatmosphären in 
schulischen Kontexten?‹ 

2) ›Welche Anregungen/Anknüpfungspunkte seht Ihr/sehen Sie in Bezug auf das 
Gesagte und in Bezug auf das Eingangsgespräch für die akademische Philoso
phie und für die Möglichkeit zur Erzeugung von Denkatmosphären in philoso
phischen Seminaren und auf philosophischen Tagungen?‹ 

3) ›Ist das Nicht-Mitreflektieren der außerphilosophischen Gelingensbedingun
gen für philosophische Gespräche und ist die ›Denkatmosphären-Vergessen
heit‹ eine Déformation Professionelle bei den akademisch ausgebildeten Phi
losoph:innen? Wenn ja: Welche nicht-intendierten negativen Effekte zeitigt sie 
in der akademischen Praxis des Philosophierens und welche nicht-intendierten 
negativen Effekte zeitigt sie beim Philosophieren mit Kindern und mit Jugendli
chen – innerhalb und außerhalb der Schule? Wie kann man als ein:e Philosoph:in 
dieser Déformation Professionelle entgegenwirken?‹7 

TEIL  4:  ABSCHLUSS-REFLEXION  

Als Einstimmung in die Abschlussreflexion dieser Gesprächsperformance bitte ich zunächst al
le Teilnehmer:innen im Raum um eine kurze Abstimmung per Handzeichen zu der Frage: 

7 Im Rahmen einer von Andrea Esser initiierten Tagung der Deutschen Gesellschaft für Philosophie 
mit dem Titel Chilly Climate wurde im Jahre 2016 eine Selbstreflexion akademischer Philo
sophie auf ihre Arbeits-, Kommunikations- und Umgangsformen angemahnt und fehlendes 
oder jedenfalls zu wenig ausgeprägtes Nachdenken über die oft unterkühlten und einseitig 
agonal orientierten Praxisformen des Philosophierens im Zuge universitären Betriebs dia
gnostiziert. In ihrem Tagungsbericht, der in Mitteilungen der DGPhil erschien, spricht sie von 
einer Haltung ›aggressiver Cleverness‹, die Student:innen der Philosophie schon während 
ihres Studiums als ein karriereförderlicher Habitus von vielen Dozent:innen anempfohlen 
wird. »Insbesondere der weibliche wissenschaftliche Nachwuchs, aber keineswegs nur die
ser, fühlt sich von den etablierten Arbeits- und Kommunikationsformen in der Philosophie 
benachteiligt, ausgeschlossen und in den Entfaltungsmöglichkeiten eingeschränkt« (Esser 
2016: 1). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Praktiken der Vernunft: Performativitäten

›War diese Gesprächsperformance hier ›das bestes philosophische Gespräch Ihres/
Eures Lebens‹ – gilt dies vor allem atmosphärisch und/oder inhaltlich?‹

Meine Folgefragen für das Abschlussgespräch sind:

1) ›Wenn ja: Warum und inwiefern?‹
2) ›Wenn nein: Was hätte es dafür gebraucht? Und was hätte es dafür vielleicht eher

nicht gebraucht?‹
3) ›Was lässt sich zukünftig aus dem Gelingen oder Scheitern dieser Gesprächsper

formance hier für die Organisation philosophischer Tagungen lernen?‹
4) ›Was lässt sich aus dem Gelingen oder Scheitern der Gesprächsperformance hier

für die Fachdidaktik der Philosophie lernen?‹

Literatur

Böhme, Gernot (2013), Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Berlin.
Cage, John (1995), Silence, Frankfurt a.M.
Esser, Andrea Marlen (2016), »Klimawandel in der Philosophie?«, in: DGPhil

(Hg.), Mitteilungen der DGPhil, 31, S. 1–4, auch online verfügbar, letzter Zugriff:
10.01.2025, https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen
/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf.

Gauß, Eva Maria/Totzke, Rainer (2015): »On Performative Philosophy – 10 impulses
for discussion from [soundcheck philosophie]«, in: Performance Philosophy Jour
nal, 1; auch online verfügbar, letzter Zugriff: 15.12.2024,
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30.

Gefert, Christian (2002), Theatrales Philosophieren. Zum Zusammenspiel argumentativ- 
diskursiver und theatral-präsentativer Verfahren bei der Texteröffnung in philosophi
schen Bildungsprozessen, Dresden.

Lange, Marie-Luise (Hg.) (2006), Performativität erfahren. Aktionskunst lehren. Aktions
kunst lernen, Berlin u.a.

Thomas, Philipp (2022): »Künstlerische Forschung und nichtszientifische philoso
phische Forschung: neue Impulse für die philosophische Bildung«, Onlineportal
der PH Weingarten, letzter Zugriff: 15.12.2024, https://hsbwgt.bsz-bw.de/front
door/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf.

Tiedemann, Markus/Totzke, Rainer (Hg.) (2019), Zeitschrift der Didaktik der Philosophie
und Ethik, 2, Performative Philosophie.

Totzke, Rainer (2017), »Alternative Formen des Philosophierens«, in: Eva Schür
mann/Héctor Wittwer/Sebastian Spanknebel (Hg.), Formen und Felder des Philo
sophierens: Konzepte, Methoden, Disziplinen. München, S. 78–97.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf


Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphären 195 

Wobser, Florian (2025): »Klimakrise, Bildung, Öffentlichkeit – Aspekte performati
ven Philosophierens über/gegen Apathie im Film Don’t look up! (2021) und im 
Soundcheck-Philosophie-Salon (2023)«, in: Martin Böhnert/Annika Rink/Maria 
Weber (Hg.), Apokalypse und Apathie. Handlungsunfähigkeiten in der Klimakrise aus 
der Perspektive der Geistes- und Kulturwissenschaften, Bielefeld, S. 159–181. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vernunft und Schule: Entalltäglichungen 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 

Skizze eines neuen Typs der Vermittlung in philosophischen 

Bildungsprozessen 

Klaus Feldmann 

1. Einleitende Überlegungen 

Die Relation von Theorie und Praxis ist eine der großen Herausforderungen in phi
losophischen Bildungsprozessen, entsprechend relevant ist auch ihre konzeptionel
le Reflexion in der Philosophie- und Ethikdidaktik (Feldmann 2022a). Sie gründet 
in der Eigenart des Bildungsgegenstandes, der Philosophie selbst. Ihr Kennzeichen 
ist Theorie mit einem hohen Maß an Abstraktion, verbunden mit möglichst allge
meinen bis zu universalen Ansprüchen ihrer Aussagen (Feldmann 2017: 9). Jedoch 
richtet sich philosophische Theorie nicht auf einen vorfindlichen Gegenstand – et
wa so wie Naturwissenschaften auf die Natur, sondern auf ein stetig sich neu kon
stituierenden Inhalt in einem praktischen Vollzug des Philosophierens.1 Auch Kant 
verdeutlicht in einer Vorlesungsankündigung zum Wintersemester in den Jahren 
1765/66 das theorie- und praxisumgreifende Verständnis philosophischer Bildungs
prozesse: »Der den Schulunterweisungen entlassene Jüngling war gewohnt zu ler
nen. Nunmehr denkt er, er werde Philosophie lernen, welches aber unmöglich ist, 
denn er soll jetzt philosophieren lernen« (1900: 306). Kants zentrale Unterscheidung 
zwischen ›Philosophieren‹ und ›Philosophie lernen‹ findet sich in der Philosophie
didaktik wieder, Martens fasst sie mit der Differenz zwischen Philosophieren als Tä
tigkeit und der Philosophie als Tatbestand (2003: 15). Der Tatbestand der Philosophie 
umfasst im Sinne theoretischen Erkennens Theorien oder Produkte der historischen 
Entwicklung der Philosophie bzw. ihrer wissenschaftlichen Fachdisziplin, das Phi
losophieren als Tätigkeit meint den praktischen Prozess des Erkennens, seine Pra
xis. Beides ist ohne das jeweils andere nicht möglich: Ohne die philosophierende 

1 Der Vergleich mit dem Naturbegriff in den Naturwissenschaften, der hier nur 
Veranschaulichungszwecken dienen soll, rekurriert lediglich auf einen naiven Naturbegriff, 
der in der Alltagspraxis empirischer Wissenschaften häufig unreflektiert bleibt. Dass auch 
der Begriff von der Natur immer wieder neu konstituiert wird, ist davon unbenommen 
(Feldmann u.a. 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Praxis des Verstehens, kritischen Prüfens und Weiterentwickelns gibt es keine Phi
losophie, diese aber prägt und formt mit ihren bestehenden Theorien und ihrem
Textbestand philosophierende Prozesse (ebd.).

Angesichts dieser unaufhebbaren reziproken Verwiesenheit von Theorie und
Praxis, von Philosophie und Philosophieren in philosophischen Bildungsprozes
sen ergibt sich für die Philosophie- und Ethikdidaktik der Bedarf von lehr- und
lernbaren Formen, die beiden Seiten in diesem Prozess gerecht werden und sie
aufeinander beziehen. Als eine mögliche Form der Vermittlung in philosophischen
Bildungsprozessen erfüllen philosophische Praktiken (z.B. ein philosophisches
Gespräch führen, ein Argument kritisch prüfen, andere begründete Positionen
anerkennen etc.) meines Erachtens diese Anforderung, denn sie haben als solche
Praktiken im Allgemeinen eine ganzheitliche Verfasstheit, sie umfassen sowohl
eine kognitiv-reflexive als auch affektiv-aktive Seite und repräsentieren damit eine
Einheit von Mentalem und Körperlichem. Zugleich stellen sie eine abgrenzbare so
wie lehr- und lernbare Vollzugseinheit, eine Praxisform der Vernunft dar. Mit ihrer
Hilfe lassen sich philosophische Theorie und philosophierende Praxis in konkreten
Kontexten der philosophischen Bildungsprozesse fachdidaktisch neuartig konsti
tuieren – so die Annahme dieses Beitrags, die im Folgenden weiter plausibilisiert
werden soll.2

2. Vermittlungstypen philosophischer Bildung

In der Philosophie- und Ethikdidaktik werden drei Vermittlungstypen zwischen
Theorie (die als fachlich-akademische Philosophie aufgefasst wird) und Praxis (als
Unterrichtspraxis mit ihrer Reflexion in der Fachdidaktik) diskutiert (Rohbeck
2008; 2015): Der erste orientiert sich an der Theorie und verfolgt das Konzept der
Vermittlungspraxis durch Vereinfachung – im Alltagsjargon meint das sogenanntes
Herunterbrechen – akademisch-philosophischer Diskurse und Wissensbestände und
wird daher konzeptionell als Abbilddidaktik bezeichnet. Der zweite Vermittlungstyp
ist umgekehrt konzipiert: Ausgangspunkt ist hier die Praxis, dessen Gegenstand die
Befragungen von Erfahrungen sind. Sie werden als konstitutiv für sämtliche Ver
mittlungsprozesse und die Philosophie insgesamt postuliert, so dass die dadurch
aufgeworfenen Probleme didaktisch-konzeptionell leitend für eine Auseinan
dersetzung mit den Inhalten der Philosophie sind. Der dritte stellt die reziproke
Relationalität, die wechselseitige Transformation von Theorie und Praxis, von philo
sophisch traditionellen Texten und Denkrichtungen sowie von ihrer methodischen

2 Der Beitrag stellt eine Weiterentwicklung eines von mir zuvor veröffentlichten Textes dar
(Feldmann 2022b), lehnt sich in einigen Passagen daher argumentativ an ihn an.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 201 

Verfasstheit und den Umgang mit ihnen in schulischer Praxis in den Vordergrund 
(Runtenberg 2016: 36). 

Als Ergänzung zu den drei Vermittlungstypen möchte ich im Folgenden den 
lerntheoretischen Ansatz der Core Practices – der ›zentralen Praktiken‹ oder ›Kern
praktiken‹ – vorstellen und zu einem weiteren Typ entwickeln. Mit ihm wird das 
Ziel verfolgt, die Gestaltung von Lehr-Lern-Prozessen weniger von den zu vermit
telnden Gegenständen zum einen oder von Problemstellungen zum anderen her 
zu denken. Im Unterschied dazu bietet er als solcher die Chance im Ausgang von 
konkreten Handlungssituationen bzw. -mustern im Unterricht den Lehr-Lern- 
Prozess von zentralen Praktiken her zu konzipieren. 

3. Der Ansatz der zentralen Praktiken 

Seinen Ausgangspunkt nimmt der Ansatz der zentralen Praktiken (Core Practices) 
im Kontext der Ausbildung von Lehrpersonen, er ist jedoch von der Konzeption 
her nicht darauf beschränkt. So verortet Urban Fraefel, der den Ansatz aus dem 
Anglo-Amerikanischen für den deutschen Sprachraum erschlossen hat (2020; dazu 
auch: Grossman u.a. 2009), diesen Ansatz selbst zwischen dem von der Theorie und 
wissenschaftlichem Wissen geprägten akademisch-universitären Diskurs einer
seits und dem Berufsfeld von Lehrpersonen andererseits, welches durch Praxis-, 
Erfahrungs-, Handlungs- und Interaktionsräume bestimmt ist. Der Vorschlag geht 
also von der Situation Studierender an der Schnittstelle von Hochschule und Schule 
aus, d.h. von Studierenden im Kontext der Praxisphasen in ihrem Studium. 

Praktiken werden hier lerntheoretisch als internalisierte Handlungsmuster zur 
Ausübung einer Tätigkeit von Lehrpersonen verstanden, meinen somit die verinner
lichten Handlungsweisen, die für Schüler:innen sichtbar sind, ihre Verstehens- und 
Lernprozesse so anregen und begleiten. Auch gehört dabei das möglichst erfolgrei
che Fördern von Bildungswirkungen im Lehr-Lern-Prozess zu ihrem Qualitätskri
terium, lässt sich jedoch nicht auf ein Diktum der Effizienz reduzieren. Denn die 
Eigenart der vorgeschlagenen Praktiken ist ihre umgreifende Beschaffenheit. Sie 
erwachsen als solche aus mehreren Quellen, vor allem aus Erfahrung mit der Praxis 
einerseits und mit einem Vorrat an fachlichem Wissen andererseits. In diesem Kon
zept ist also das Allgemeine nicht in den fachlichen Disziplinen und Theorien bzw. 
Wissensbeständen zu suchen, sondern zeigt sich in der Untersuchung eines kon
kreten Gegenstandes, wie er sich im Kontext der unterrichtlichen Praxis darbietet 
(Fraefel 2020). Dadurch entsteht der didaktisch-konzeptionelle Vorteil, dass dieser 
neuartige Vermittlungstyp nicht in einer Dichotomie von Theorie und Praxis ver
bleibt, sondern jenseits von Gegenstand und Prozess den bildenden Vermittlungs
vorgang realisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Allgemein lassen sich im Ansatz der Core Practices zentrale Praktiken als solche
nennen, die im Unterricht fächerübergreifend häufig vorkommen, die grundsätz
lich erlernbar sind, die der Komplexität eines Unterrichtsgegenstandes angemes
sen erscheinen und nachweislich die Lernfortschritte der Schüler:innen unterstüt
zen. Damit ist kein Rezeptwissen gemeint, auch wenn Core Practices ihrem Charakter
nach vergleichbar mit Handlungsmustern sind. Im Unterschied zu bloßen Rezepten
sind sie also eher als individuelle und professionelle Strategien zu bezeichnen, mit
denen Brücken zwischen Theoretischem und Praktischem gebaut werden können.
Entsprechend wird in einer zentralen Praktik Allgemeines konkret, Konkretes je
doch stets auf Allgemeines bezogen, beide Perspektiven greifen unauflöslich inein
ander.

»Die Zeit in der Praxis wird vernünftigerweise für das ernsthafte und gewis
senhafte Verstehen, Trainieren, Weiterentwickeln und Flexibilisieren jener
Entscheidungsprozesse und Handlungseinheit genutzt, die wir hier Praktiken
nennen« (ebd.: 143).

Es geht mit dieser Konzeption nicht um eine banale Forderung nach mehr Praxis in
der Schule und der Lehrpersonenbildung, sondern um qualitativ gemachte Erfah
rungen für Schüler:innen, um Prozesse mit bildendem Gehalt.

4. Verhältnis zur Kompetenzorientierung

Im Zuge unbefriedigender Ergebnisse bei internationalen Leistungstests und der
sich daran anschließenden empirischen Wende im Verlaufe der Nullerjahre rückte
die Kompetenzorientierung in den Fokus von Bildungsreformen in Deutschland. Im
Anschluss an den Kompetenzbegriff Franz E. Weinerts, der sowohl Motivationen,
Affekte, soziale Bereitschaften als auch Variabilität, erfolgreiches Problemlösen und
Verantwortlichkeit als Grundlagen bzw. Ziele impliziert, wurden für den Bereich
der Philosophie- und Ethikdidaktik auf dieser Basis auch spezielle Kompetenzmo
delle entwickelt (z.B. Rösch 2009; Geiss 2016). Neben vielen Kritikpunkten an die
ser Form von Kompetenzorientierung, beispielsweise der Fokussierung auf Effizi
enz und Messbarkeit, konzeptioneller Instrumentalisierung von Bildungssubjekten
sowie dem Reduktionismus des Bildungsbegriffs etc. (Feldmann 2017: 131–166) ist
für den vorliegenden Kontext vor allem ihre implizite Vereinigung und damit ein
hergehende Vermengung von Kompetenzen als Disposition einerseits und das mit
ihnen verbundene beobachtbare Verhalten andererseits in den Blick zu nehmen.
Angesichts der Differenz dieser beiden Perspektiven, der Dispositions- sowie Ver
haltensperspektive, stellen Blömeke u.a. die Frage, »ob und wie Personen, die alle
zu einem Kompetenzkonstrukt gehörenden Ressourcen besitzen, diese integrieren

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 203 

können, so dass die zugrundeliegende Kompetenz in der Performanz hervortritt« 
(zitiert nach Fraefel 2020: 7). Als Lösung schlagen Blömeke u.a. vor, zwischen der 
Kompetenz als Voraussetzung bzw. der Disposition zum einen und als sichtbares 
Handeln bzw. als Performanz zum anderen nun einen weiteren, dritten, eigenen 
Bereich als Bindeglied zu konzipieren, den der situationsspezifischen Fähigkeiten. 
Sie meinen damit spezielle Vollzüge im Prozess des Kompetenzerwerbs wie Wahr
nehmen, Interpretieren oder Entscheiden (Blömeke u.a. 2015: 9). 

Bei diesen situationsspezifischen Fähigkeiten lässt sich eine konzeptionelle 
Nähe zu den zentralen Praktiken feststellen. Die Konzeption philosophischer Prak
tiken kann so aufgefasst werden, dass sie die Differenz der im herkömmlichen 
Kompetenzbegriff enthaltenen Bereiche der Dispositionen (Kognitionen, Affekte, 
Motivationen) zum einen und die der Performanz (explizites Handeln) zum ande
ren sichtbar machen und situationsspezifisch als angewandte Fähigkeiten erfassen 
(Blömeke u.a. 2015: 9; ergänzend: Fraefel 2019). Über die Bemühungen der oben 
einleitend erwähnten drei philosophie- und ethikdidaktischen Ansätze hinaus, 
die fachspezifische Kompetenzmodelle im Rückgriff auf philosophische Inhalte 
und Methoden erweitern und ihnen eine fachliche Ausrichtung verleihen, birgt die 
Konzeptualisierung philosophischer Bildungsprozesse auf der Basis von ›zentralen 
Praktiken‹ die Möglichkeit, strukturell jenen verschiedenen Dimensionen des Kom
petenzbegriffs gerecht zu werden, so dass durch die genaue Differenzierung des 
vorgeschlagenen Ansatzes auf gewinnbringende Impulse für die philosophie- und 
ethikdidaktische Diskussion und Weiterentwicklung der Kompetenzorientierung 
gehofft werden kann. 

5. Konkrete Praktiken 

Welche Praktiken können nun aber als ›zentral‹ angesehen werden? Pam Grossman 
u.a. (2009), die die Konzeptualisierung von zentralen Praktiken (Core Practices) maß
geblich mitgestaltet haben, ziehen es vor, von einem Kanon der Praktiken Abstand 
zu nehmen und eine absichtliche Unschärfe zugunsten ihrer individuellen For
mungen beizubehalten. Im Vordergrund steht bei diesen Pädagog:innen, den Lehr- 
Lern-Prozess von der Praxis her anzulegen und diese in Auseinandersetzung mit 
der konkreten Situation und den fachlich-wissenschaftlichen Quellen als individu
elles Handlungsmuster zu entwickeln, das der eigenen Identifikation mit eigenen 
Praktiken dienen kann (auch: Fraefel 2020). Deborah Ball u.a. (o.J.) dagegen gehen 
mit ihrer TeachingWorks-Resource-Library weiter: Sie formulieren neunzehn fächer
übergreifende Praktiken, die sie High-Leverage-Practices nennen und damit ständig 
angewandte Praktiken mit einer hohen Relevanz im Unterrichtsprozess meinen. 
Inhaltlich reichen diese fächerübergreifenden Vorschläge solcher Praktiken von Ge
sprächsmoderation in unterschiedlichen Kontexten über kommunikative Beratung 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

und Erziehung bis hin zum Sichtbar- und Bewusstmachen des Denkens, Handelns
und der Erfahrung von Schüler:innen. So zielen sie beispielsweise auf die Arbeit
an dem Aufbau von respektvollen Beziehungen, das Verstehen und Transparent
machen von Regeln und Normen auch in fachlichen Diskursen, das Feedbackgeben
nach Lernprozessen und Wahrnehmen von individuellen, kulturellen oder anderen
Bedingungen bei Schüler:innen.

6. Philosophische Praktiken

Welche Verfahren lassen sich als zentrale Praktiken für den Philosophie- und
Ethikunterricht identifizieren? Im Ausgang von fächerübergreifenden Praktiken
stellt sich die Frage, welche Rolle sie spezifisch für diese besondere Fächergruppe
spielen können bzw. wie sie fachspezifisch weiterentwickelt werden können. Eine
erste, noch grobe, ohne Anspruch auf Vollständigkeit zu verstehende mögliche
Differenzierung solcher Handlungsmuster, die auch zentral für philosophisches
Lernen sind, kann in diskursiven, sozialen und Selbstpraktiken gesehen werden
(Vogelmann 2011). Diskursive Praktiken sind also u.a.: ein philosophisches Gespräch
führen, sich ein differenziertes Urteil über einen Sachverhalt jenseits von vorschnel
ler Polarisierung bilden, eine philosophische Position kritisch prüfen, begründet
eine Haltung einnehmen. Beispielsweise können soziale Praktiken folgende Tätig
keiten sein: sich reziprok Anerkennung entgegenbringen, sich ausreden lassen, die
Perspektive von anderen einnehmen, anderen Empathie entgegenbringen. Unter
Selbstpraktiken lassen sich etwa Fragen nach der eigenen Identität, der Sorge um
sich selbst sowie der Erkenntnis des Selbst subsummieren. Verbunden werden
können damit eher allgemeine und technische, jedoch für das fachspezifisch ›Philoso
phische‹ als bedeutsam angesehene Praktiken genannt werden, wie beispielsweise
Kommunizieren, Rezipieren und Produzieren. Auf der Seite des Lehrens können
die zentralen Praktiken des Kommunizierens beispielsweise sein: ein philosophi
sches Unterrichts- bzw. Seminargespräch moderieren, in einer philosophischen
Diskussion Gesprächsteilnehmer:innen das Wort erteilen, mit einer Irritation
ein philosophisch-argumentatives Streitgespräch provozieren, Austausch über
philosophisch relevante Erfahrungen und Sichtweisen initiieren usw. Praktiken
des Rezipierens könnten hier u.a. die folgenden sein: die Erarbeitung eines philo
sophischen Textes anleiten, einen philosophischen Sachverhalt erklären, etwas
Abstraktes veranschaulichen, einen philosophischen Gedanken- oder Argumen
tationsgang rekonstruieren usw. Praktiken des Produzierens sind schließlich nicht
zuletzt u.a.: Anleiten, Kritik üben, eine Befragung der Argumentationsstrategie
eines Textes anregen, zu einer philosophischen Position Stellung beziehen, das
Verfassen von philosophischen Texten und Essays begleiten usw.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 205 

Soll der bildende Gehalt solcher philosophischer Praktiken erhalten bleiben bzw. 
zum Vorschein kommen, ist es didaktisch maßgeblich, diese bzw. den zugrundelie
genden Handlungsbegriff nicht auf die instrumentelle Seite zu reduzieren, was der 
Rekurs auf die Lehr-Lerntheorie mit ihrer Betonung auf Lernergebnisse vermuten 
lässt (Arnold u.a. 2009). Ein Verweis auf Aristoteles mit seiner Abgrenzung des Her
stellens (poiesis) vom Handeln (praxis) ist hier hilfreich, um das Potenzial dieser Prak
tiken für Bildungsprozesse zu verdeutlichen: Poiesis ist als ein Machen, Herstellen oder 
Produzieren zu verstehen und bringt nach Aristoteles ein von der Handlung und von 
dem Handelnden getrenntes Werk bzw. Produkt hervor und kann auch als zweckra
tionales, strategisches Handeln interpretiert werden. Praxis hingegen ist untrenn
bar mit dem Handelnden, der Handlung und ebenso mit dem Ziel des guten Le
bens verbunden (Aristoteles 1969: 158f; 1140a9–b15). Der hier verwendete Begriff der 
Praktiken verbindet also sowohl die im aristotelischen Sinne poietische als auch die 
praktische Seite des Vollzugs. Einerseits ist daher seine äußere Form, seine Perfor
manz und andererseits seine innere Verbundenheit mit den Handelnden gegeben, 
was als solches charakteristisch für den neuen Vermittlungstyp philosophischer Bil
dung ist. 

7. Fachdidaktischer Kontext 

Praktiken sind in der gegenwärtigen philosophie- und ethikdidaktischen Diskussi
on zwar häufig implizit Teil der Überlegungen, aber sie stehen in der Regel nicht im 
Mittelpunkt der Konzeptionen. So ist beispielsweise die in der Fachdidaktik als Kon
sens postulierte Problemorientierung (Tiedemann 2015) aus Sicht des Core-Practice- 
Ansatzes mehr an Problemen interessiert, die im Sinne der Lebensweltorientierung 
(Stelzer 2015) im Bildungsprozess identifiziert werden und in seinem Fortgang zu 
fachlich-philosophischen Urteilen bei Schüler:innen genutzt werden (Thein 2020). 
Jedoch richtet sich sowohl die Lebenswelt- als auch die Problem- sowie die Wissen
schaftsorientierung (Bussmann 2014) weniger an den Handlungs- und Praxismo
menten des konkreten Bildungsprozesses aus. Konstitutiv für diese didaktischen 
Orientierungen sind hingegen fachlich begründete, aus Lebens- und Erfahrungs
welt der Schüler:innen gewonnene philosophische Probleme. Ihr philosophie- und 
ethikdidaktischer Kern fokussiert mehr ein Problematisieren und Beurteilen von 
Fachfragen im Anschluss an Schüler:innenfragen, weniger aber vollzogene zentrale 
Praktiken in Prozessen des Lehrens und Lernens als grundlegende Perspektive auf 
die Vermittlung philosophischer Bildung. Auch wenn sich beide Aspekte des Lehr- 
Lern-Prozesses nicht ausschließen, akzentuieren sie verschiedene Schwerpunkte: 
Problemorientierung betont die kognitiv-verbale Seite und lanciert sie als das zen
trale philosophische Anliegen (Tiedemann 2015: 70). Die Idee der Vermittlung der 
philosophischen Bildung mit dem Fokus auf die Praktiken hingegen würdigt die 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

kognitiv-verbale Seite des philosophischen Denkens auch, aber eingebettet in ein
Arrangement von Handlungsbezügen, die daneben auch Affekte, Leiblichkeit, Si
tuiertheit und konkrete Kontexte stärker berücksichtigen. Damit kann der vorge
schlagene Ansatz insgesamt konzeptionell in die Nähe von Ansätzen des theatralen
Philosophierens von Christian Gefert (2002) und mit ihm als eine Form performati
ven Philosophierens angesehen werden (Totzke 2019), da eine jede Praktik ebenfalls
als eine situative Form des Vollzugscharakters der philosophischen Bildung aufge
fasst werden kann.

8. Praktiken und handelndes Lernen

Neben allen genannten, elaborierten und gewinnbringenden Ansätzen für die
Philosophie- und Ethikdidaktik verfolgt die Konzeption des handelnden Lernens, ihren
Fokus auf das Handeln in fachdidaktischen Arrangements zu legen (Feldmann
2017). Diese konzeptionelle Verschiebung ermöglicht es, den für die Fachdidaktik
erschlossenen pragmatistischen Handlungsbegriff als Grundlage für die Beschrei
bung zentraler Praktiken im Philosophie- und Ethikunterricht zu verwenden. Im
Unterschied zum vergleichsweise eher abstrakten Handlungsbegriff erfasst der
Begriff der Praktik einen situativ konkret abgegrenzten Handlungszusammenhang,
der als Routine in einem lehr- und lernbaren Vollzugszusammenhang gesehen
werden kann. Durch wiederholtes Ausführen und Üben kann sich eine Praktik
habitualisieren und so verinnerlicht werden (Aristoteles 1969: 68; 1114a4-23). Bis es
im aristotelischen Sinne zu einem Haben (Aristoteles 1958: 45; 2a1-5), einer durch
Ausübung angeeigneten zweiten Natur kommt, bedarf es aber einer kontinuierlichen
Einübung. In der Folge lassen sich anhand des Begriffs der Praktik exemplarische
Verfahren und Umgangsweisen der philosophischen Aktivität in Unterrichts- 
und Bildungsprozessen entwickeln und lässt sich so auch die philosophie- und
ethikdidaktische Orientierung an Praktiken des Philosophierens elaborieren.

Es sei angemerkt: Es geht hierbei nicht darum, völlig neue Verfahren für philo
sophische Bildungsprozesse zu entwerfen, sondern die bekannten und ebenso dis
kutierten in ein neues fachdidaktisches Arrangement zu bringen und so durch die
Orientierung an zentralen Praktiken einen neuen Typ von Vermittlung als philoso
phische Bildung zu konzipieren, der sowohl aus der Perspektive des Lehrens als auch
Lernens neue gewinnbringende Impulse mit sich bringt. Im Unterschied zu den
drei oben bereits genannten Vermittlungstypen (Abbilddidaktik, Konstitutionsthe
se, Transformation) geht der soeben entwickelte Vorschlag von der Form des philo
sophischen Bildungsprozesses aus und möchte diese mit Hilfe des Begriffs der Prak
tik erfassen. Als Vorteil des neuen Verfahrens gegenüber den anderen Typen kann
seine systematische Berücksichtigung einer Performanz des Bildungsprozesses ge

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 207 

sehen werden, die daher über eine einseitige Berücksichtigung der bloß kognitiv- 
verbalen Ebene hinausgeht. 

9. Ausblick 

Um die oben beispielhaft genannten zentralen Praktiken für philosophische Bil
dungsprozesse über diese Skizze hinaus fachdidaktisch differenzierter zu entwi
ckeln, müssten sie noch weitergehend als methodische Handlungsmuster Schritt 
für Schritt beschrieben und mit konkreten Fallbeispielen verbunden werden. Die 
didaktisch relevante Struktur zentraler Praktiken ließe sich empirisch erforschen, 
ihre konzeptionelle Bedeutung könnte so auf dieser konzeptionellen Basis theore
tisch gezielter weiterentwickelt werden. Vielversprechend ist der Ansatz deshalb, 
weil die Praktiken von einer Struktur gekennzeichnet sind, die Kognitives und 
Affektives sowie Leibliches und Mentales in Bildungsprozessen umfasst. Die ge
nannten Strukturmerkmale werden im Vollzug der Praktiken in philosophischen 
Bildungsprozessen immer wieder neu und dynamisch aufeinander bezogen. Dieser 
holistische Charakter von Praktiken und die zentrale Eigenschaft der Verbindung 
von äußerer Form und bearbeitetem Inhalt bergen daher auch die Chance, einen 
neuen Vermittlungstyp in der Philosophie- und Ethikdidaktik zu etablieren, mit 
dessen Hilfe diverse, vielfältige Vernunftformen in dem Spektrum aus verbal-prä
positionalen und ästhetisch-präsentativen Verfahren mit dem Ziel philosophischer 
Bildung unverkürzt vermittelt werden können. 

Literatur 

Aristoteles, (1958), Kategorien. Lehre vom Satz (Organon I/II) Porphyrius, Einleitung in die 
Kategorien, Hamburg. 

Aristoteles (1969), Nikomachische Ethik, übers. v. F. Dirlmeier, Stuttgart. 
Arnold, Karl-Heinz/Blömeke, Sigrid/Messner, Rudolf/Schlömerkemper, Jörg 

(2009), Allgemeine Didaktik und Lehr-Lernforschung. Kontroversen und Entwicklungs
perspektiven einer Wissenschaft vom Unterricht, Bad Heilbrunn. 

Ball, Deborah, (o.J.), »High-Leverage-Practices«, letzter Zugriff: 11.01.2025, https:// 
library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/. 

Blömeke, Sigrid/Gustafsson, Jan-Eric/Shavelson, Richard (2015), »Beyond di
chotomies. Competence viewed as a continuum«, in: Zeitschrift für Psychologie, 
223, S. 3–13. 

Bussmann, Bettina (2014), Was heißt: sich an der Wissenschaft orientieren? Unter- 
suchungen zu einer lebensweltlich-wissenschaftsbasierten Philosophiedidaktik am Bei
spiel des Themas Wissenschaft, Esoterik und Pseudowissenschaft, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/


208 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Feldmann, Klaus (2017), Handelndes Lernen im Philosophieunterricht. Charles S. Peirces
pragmatische Maxime im Kontext philosophischer Bildungsprozesse, Wiesbaden.

Feldmann, Klaus (2020), »Peirces pragmatischer Handlungsbegriff als Grundlage
eines philosophiedidaktischen Konzepts des handelnden Lernens«, in: Chris
tian Thein (Hg.), Philosophische Bildung und Didaktik. Dimensionen, Vermittlungen,
Perspektiven, Wiesbaden, S. 119–133.

Feldmann, Klaus/Höppner, Nils (Hg.) (2020), Wie über Natur reden? Philosophische Zu
gänge zum Naturverständnis im 21. Jahrhundert, Freiburg/München.

Feldmann, Klaus (2022a), »Überlegungen zu einer relationalen Philosophiedidak
tik. Pragmatismus und Relativität in philosophischen Bildungsprozessen«, in:
Carolin Führer u.v.a. (Hg.), Relativität und Bildung, Fachübergreifende Herausforde
rungen und fachspezifische Grenzen, Münster/New York, S. 226–237.

Feldmann, Klaus (2022b), »Zentrale Praktiken der Vermittlung in philosophischen
Bildungsprozessen«, in: Information Philosophie, 2, S. 102–105.

Fraefel, Urban (2019), »Zentrale Praktiken des Lehrerberufs. Ein pragmatischer Zu
gang zu professionellem Handeln«, letzter Zugriff: 11.01.2025, https://journal.p
h-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698.

Fraefel, Urban (2020), Praktiken Professioneller Lehrpersonen: mit dem Aufbau zentraler
Praktiken zu erfolgreichem Handeln im Unterricht: Ein Arbeitsbuch für angehende und
berufstätige Lehrpersonen, Bern.

Gefert, Christian (2002), Didaktik theatralen Philosophierens. Untersuchungen zum Zu
sammenspiel argumentativ-diskursiver und theatral-präsentativer Verfahren bei der Tex
teröffnung in philosophischen Bildungsprozessen, Dresden.

Geiss, Paul Georg (2016), »Kompetenzorientierung im Unterricht«, in: Barbara Brü
ning (Hg.), Ethik, Philosophie, Didaktik. Praxishandbuch, 2. Aufl., Berlin.

Grossman, Pam/Hammerness, Karen/McDonald, Morva (2009), »Refining teach
ing, reimagining teacher education«, in: Teachers and Teaching: theory and practice,
15, S. 273–289.

Kant, Immanuel (1900), »Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem
Winterhalbjahre, von 1765–1766«, in: Ders., Gesammelte Werke, hrsg. v. d. König
lichen Preußischen Akademie der Wissenschaften, Band II: Vorkritische Schrif
ten II, Berlin, S. 303–313.

Martens, Ekkehard, 2003, Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Philosophieren
als elementare Kulturtechnik, 2. Aufl., Hannover.

Rösch, Anita (2009), Kompetenzorientierung im Philosophie- und Ethikunterricht. Ent
wicklung eines Kompetenzmodells für die Fächergruppe Philosophie, praktische Philoso
phie, Ethik, Werte und Normen, LER, Berlin.

Rohbeck, Johannes (2008), Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden.
Rohbeck, Johannes (2015), »Didaktische Transformation«, in: Julian Nida-Rümelin/

Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Di
daktik und Methodik, Paderborn, S. 48–56.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 209 

Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lernen und Lehren, Paderborn. 
Stelzer, Hubertus (2015), »Lebensweltbezug«, in: Julian Nida-Rümelin/Irina Spie

gel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Didaktik und 
Methodik, Paderborn, S. 79–86. 

Thein, Christian (2020), Verstehen und Urteilen im Philosophieunterricht, 2. Aufl., Opla
den/Berlin/Toronto. 

Tiedemann, Markus (2015), »Problemorientierung«, in: Julian Nida-Rümelin/Irina 
Spiegel/Ders. (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Didaktik und Methodik, 
Paderborn, S. 70–78. 

Totzke, Rainer (2019), »Performative Philosophie und Philosophiedidaktik – Bestim
mungen und Beispiele«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 2, 
S. 4–12. 

Vogelmann, Frieder (2011), »Zur Archäologie der Praktiken. Eine Komplikati
on praxeologischer Foucault-Deutungen«, Open Access LMU München DOI: 
10.5282/ubm/epub.12428 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philosophische Meditationsdidaktik 

Volker Haase 

1. Ausgangspunkte 

In jüngerer Zeit wurde von Unterrichtspraktikern wiederholt der auf persönliche 
Erfahrungen gestützte Verdacht vorgetragen, dass der Philosophie- und Ethikun
terricht in seiner Fixierung auf ein diskursives, an rationalen Kalkülen ausgerich
tetes Denken oftmals zu weit geht und damit gerade die interessiertesten und re
flexionsstärksten Schülerinnen und Schüler bis zum Abitur in einen unproduktiven 
Relativismus hineinführt, anstatt jene persönlichkeitsbildenden Orientierungen zu 
ermöglichen, für die er sich verantwortlich sieht (Sander 2021; Haase/Thomas 2022: 
128). Der vorliegende Beitrag plädiert vor diesem Hintergrund für ein erweitertes 
Verständnis der Vernunft unter besonderer Berücksichtigung bestimmter Geistes
techniken, die in Übereinstimmung mit Definitionsvorschlägen in der Psychologie 
(z.B. Pfeiffer 1988) unter dem Begriff der Meditation erfasst werden können. Nun 
hat allerdings Meditation im Kontext schulischen Lernens einen äußerst ambiva
lenten Ruf. Zum einen wird sie fächerunabhängig als Mittel der Konzentrationsför
derung und Resilienz-Steigerung, zumal in Zeiten der Polykrise, begrüßt und dabei 
in ihrer persönlichkeitsbildenden Bedeutung einseitig festgelegt. Zum anderen haf
tet ihr aber auch der Ruf esoterischer Versponnenheit an. Ansätze einer auf fachli
che Lern- und Erkenntnisziele bezogenen schulischen Meditationspraxis gibt es da
her kaum – und wenn, dann bevorzugt in der Religionspädagogik. Dort (z.B. Mendl 
2008: 162–179) geht es angesichts der zunehmenden Säkularisierung vordergründig 
um den Erwerb ›spiritueller Kompetenz‹, ohne sich auf bestimmte Gebetstraditio
nen festlegen zu müssen. Charakteristisch ist für den Großteil der entsprechenden 
Literatur eine erhebliche didaktische Unterbestimmtheit. Es bedarf daher zunächst 
einer soliden innerphilosophischen Rechtfertigung, die im Rückgriff auf Pierre Ha
dots Rezeption der antiken Lebenskunstphilosophie skizziert werden soll, bevor der 
vorliegende Beitrag vier verschiedene Perspektiven für die Ausarbeitung einer phi
losophischen Meditationsdidaktik eröffnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

2. Meditation in der Schule: Einwände und fachdidaktische
Reflexionsaufgaben

Der Ruf nach schulischen Trainingseinheiten in Meditation hat bereits seit Beginn
des Jahrtausends Konjunktur. Einzuwenden ist hier zunächst, dass neuere wissen
schaftliche Untersuchungen in Bezug auf die erhofften Wirkungen schulischer An
gebote ein widersprüchliches bis ernüchterndes Bild ergeben. So konnte z.B. eine
von der Universität Oxford betreute Studie unter Einbezug von über 8.376 Teen
agern an 84 Schulen im Zeitraum eines Jahres keine signifikanten positiven Aus
wirkungen auf die Gesundheit und das Wohlbefinden der Testpersonen feststellen
(Kuyken u.a. 2020). Dabei merken die Autorinnen und Autoren selbst an, dass die
Datenlage nicht losgelöst vom schulischen Organisationsrahmen interpretiert wer
den darf. Als Kurs, der wie im Fall dieser Datenerhebung von fortgebildeten Lehr
kräften für alle Schülerinnen und Schüler verbindlich außerhalb des Fachunterrich
tes angeboten wird, funktioniert Meditation jedenfalls nicht.

Interessant könnten daher vielleicht alternative Vorschläge sein, die eine deut
lichere Bindung an ein bestimmtes Schulfach vorsehen. In Deutschland sind solche
Ansinnen wiederholt vom Bewusstseinsphilosophen Thomas Metzinger an das
Schulsystem herangetragen worden. Neben dem Sportunterricht wurde dabei
auch die philosophisch-ethische Fächergruppe als möglicher Umsetzungsort in
den Blick genommen (Metzinger 2006). Der Achtsamkeitsmeditation wird hier ein
ebenso großer Beitrag zum Autonomie-Erwerb Heranwachsender zugeschrieben
wie dem philosophischen Argumentationstraining, und sie wird diesem, ohne Nen
nung fachdidaktisch informierter Gründe, sogar curricular um mehrere Schuljahre
vorangestellt (Metzinger 2017). Gegen solche Vorschläge, bei denen Meditations
praktiken aus ihren kulturellen Kontexten herausgelöst, ihrer philosophischen
Einbindungsmöglichkeit beraubt und dadurch umso mehr in eine bedenkliche Nä
he zur Psychotherapie gerückt werden, wurde in der Fachdidaktik der Philosophie
und Ethik erst kürzlich protestiert (Petermann 2023: 146–151).

Wenn vor diesem Hintergrund der Einsatz von Meditationspraktiken im Unter
richt der philosophischen Fächergruppe fachdidaktisch gerechtfertigt werden soll,
so muss umso plausibler aufgezeigt werden, (a) dass die entsprechenden Übungen
zu einer besonders plastischen und intensiven Auseinandersetzung mit relevanten
Inhalten des Philosophie- und Ethikunterrichtes beitragen können, oder (b) dass
sie selbst einen philosophisch relevanten Gegenstand darstellen, der vor seiner kri
tischen Reflexion aber erst eigens erfahrbar zu machen ist, oder (c) dass es sich bei
einigen von ihnen genuin um Methoden des Philosophierens, wenigstens aber um
Methoden einer bewusst gesteuerten Initiierung philosophischer Reflexionstätig
keit handelt, oder (d) dass sie neben diesen Dimensionen des inhalts- und prozess
bezogenen philosophischen Lernens einen respektablen anderen Beitrag zu aner
kannten Zielsetzungen der philosophisch-ethischen Fächergruppe leisten. Zugleich

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 213 

muss (e) in jedem dieser Fälle gewährleistet sein, dass weltanschauliche Indoktrina
tion, emotionale Überwältigung und Grenzverletzungen zum Therapeutischen un
terbleiben. Diesen Überlegungen werde ich mich im abschließenden Abschnitt die
ses Beitrages widmen, den ich zuvor auf eine philosophiegeschichtliche Grundlage 
stellen möchte. 

3. Meditationspraktiken in der Antike: Zurück zum 
philosophischen Original! 

Das aktuell vorherrschende Verständnis des Meditationsbegriffes in den westlich 
geprägten Gesellschaften stellt das Ergebnis einer semantischen Verengung dar, 
die sich insbesondere der Wirkungsmacht jener psychohygienischen Techniken 
verdankt, die im Gefolge des US-Amerikaners Jon Kabat Zinn seit den 1970er- 
Jahren im Ausgang von buddhistischen Praktiken entwickelt worden sind. An der 
Durchsetzung dieses Verständnisses ist allerdings auch ein gewisser Sonderweg 
mitverantwortlich, der sich für die europäische Geistesgeschichte nachzeichnen 
lässt und der darin besteht, dass die christliche Theologie des Mittelalters eigene 
Meditationspraktiken zwar durchaus kannte, die konkrete Beschreibung ihrer An
wendung aber weitgehend vernachlässigte, um sich stattdessen auf das mit ihnen 
angestrebte höchste Ziel einer mystischen Vereinigung mit Gott zu fokussieren. 
In der Neuzeit förderte diese Beschreibungslücke dann ein exklusives Verständnis 
von Bewusstsein, dass sich stets intentional und durch Reflexion vollzieht (Böhme 
2017: 9f.). Die Dominanz dieser von Descartes vorgetragenen bewusstseinsphi
losophischen Hypothese führte in den nachfolgenden Jahrhunderten schließlich 
zu einem Philosophieverständnis, in dem es für Meditation – anders verstanden 
denn als streng analytische Auseinandersetzung eines nachdenkenden Subjekts 
mit einem Gegenstand – keinen Ort gibt. In Vergessenheit geriet damit auch, dass 
das Philosophieren in der Antike ganz wesentlich mit Geistesübungen gleichgesetzt 
worden war, die einer Kultur der Selbstsorge entsprangen. Es war dann v.a. das 
Verdienst Pierre Hadots und Michel Foucaults, für dieses Philosophie-Verständnis 
eine neue Aufmerksamkeit herzustellen, wobei Foucaults Darstellung allerdings 
oft interpretatorisch über das Ziel hinausschießt (Kersting 2007: 21–30). Meditati
onsdidaktische Überlegungen, die diese Warnung ernstnehmen, orientieren sich 
daher sicherer an Hadot. 

In Pierre Hadots Auslegung (1991: 15–47) entspricht dem Selbstverständnis 
der antiken Philosophie eine methodisch geleitete Umwandlung des Subjekts, 
die sich im Wesentlichen als Therapie seiner Leidenschaften vollzieht und dafür 
geistige Übungen (meletai) verschiedenen Typs nutzt. Unter ihnen dienen erstens 
Meditationen in einem engeren Sinn der persönlichen Verinnerlichung einer je nach 
philosophischer Schule gearteten Grundregel, die sich bei den Stoikern in der 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Formulierung Philons von Alexandria z.B. als ›Gleichgültigkeit gegenüber gleich
gültigen Dingen‹, bezogen auf äußere Lebensumstände, empfiehlt. Konkret soll
die in dieser und vergleichbaren Formeln zum Ausdruck gebrachte innere Haltung
insbesondere durch regelmäßige Exerzitien gefestigt werden, die denkbare Übel
wie z.B. den Tod geliebter Angehöriger antizipieren (praemeditatio malorum), um
sich ihnen gegenüber für den Fall ihres tatsächlichen Eintretens mental zu im
munisieren. Eine ritualisierte Selbstprüfung am Morgen und am Abend soll Fort- 
und Rückschritte in dem auf diese Weise betriebenen Selbstumwandlungspro
zess konstatieren, indem die emotionalen Reaktionen auf die anstehenden oder
zurückliegenden Herausforderungen des Tages mit dem Ideal der Apathie abge
glichen werden. Ebenso gelten seelische Bewegungen in Träumen als Anlass und
Gegenstand meditativer Selbstsorge. Hinzu kommen Praktiken eines psychagogi
schen Sprechens und Schreibens, in denen – dem Mantra der hinduistischen und
buddhistischen Tradition vergleichbar – ausgewählte Sentenzen, Maximen oder
Beweisführungen (epilogismoi), die die Grundformel stützen, repetiert werden.

Die Frage, aus welcher Quelle diese Texte zu beziehen sind, verweist auf die
zweite von insgesamt vier Arten der geistigen Übung, die Hadot in Orientierung an
entsprechenden Exerzitien-Listen aus der Feder Philons unter der Bezeichnung der
intellektuellen Übungen zusammenfasst und an denen sich in zweiten Fall am deut
lichsten der Übergang zwischen Meditation und philosophischer Auseinanderset
zung aufzeigen lässt. Übungen dieses Typs zielen auf eine Reflexion der Grundre
gel im Ausgang von Lektüreerlebnissen oder Vorträgen und Gesprächen. Gleichgül
tigkeit gegenüber gleichgültigen Dingen erweist sich hier zudem als eine Frage der
Perspektive, die sich gezielt trainieren lässt durch die Techniken der gründlichen
Prüfung von Sachverhalten (skepsis) im Modus ihrer Zerlegung in ihre einzelnen Ele
mente und der physikalischen Untersuchung (zetesis) im Sinne einer distanzieren
den Einordnung alltäglicher Dinge in räumlich und zeitlich größere, letztlich kos
mische Daseinszusammenhänge.

Allerdings setzen solche anspruchsvolleren geistigen Betätigungen die Seelen
ruhe, auf die sie abzielen, ein Stück weit selbst bereits voraus. Diesem Widerspruch
begegnet der dritte Typ der Geistesübungen, den Hadot als Wachsamkeitsübungen
(prosoche) charakterisiert. Hierbei handelt es sich um Techniken einer basalen Re
gulierung der innerpsychischen Spannung (tonos). Im Fall der stoischen Denk- und
Lebensweise laufen sie vor allem auf eine permanente Geistesgegenwart im Wort
sinn hinaus, indem Vergangenes und Zukünftiges, weil es Potenzial für ein Wie
deraufleben von Erregungen bzw. für Angsterzeugung durch Unsicherheit enthält,
konsequent ausgeblendet wird. Eine Nähe zu bestimmten aktuellen Achtsamkeits
praktiken ist hier unverkennbar.

Meditationsübungen im engeren Sinn, Wachsamkeitsübungen und intellektu
elle Übungen stellen zusammen zugleich Voraussetzungen für den vierten und letz
ten Typus der geistigen Exerzitien dar, die Hadot als praktische Übungen bezeichnet

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 215 

und in denen sich ein Übergang in die Ethik vollzieht. Auf der Basis der Grund
regel soll der Meditierende offensichtlich nicht nur zum Lebenskünstler durch in
nere Einstellung gegenüber den ihn umgebenden Dingen werden, sondern auch 
Gewohnheiten annehmen, aus denen heraus es ihm leichtfällt, gegenüber anderen 
Menschen die Selbstbeherrschung (enkrateia) zu bewahren und in seinem äußeren 
Verhalten soziale Pflichten zu erfüllen. Stellvertretend verweist Hadot hier auf die 
zahlreichen Abhandlungen Plutarchs und Senecas über die Beherrschung von Zorn, 
Neid, Hass und Habgier, über die Abwendung falscher Scham, über die Liebe zu den 
Freunden, Geschwistern und eigenen Kindern und über das Vollbringen von Wohl
taten. 

Die dargestellte Typologie wendet Hadot daraufhin auch auf die philoso
phischen Schulen des Epikureismus an, wobei er zugleich auf charakteristische 
Verschiedenheiten in der inhaltlichen Ausrichtung der Übungen hinweist: So die
nen z.B. die Wachsamkeitsübungen hier nun nicht der An-, sondern vielmehr der 
Entspannung sowie der Erzeugung von Heiterkeit, verbunden mit Gefühlen der 
Dankbarkeit, und zu diesen Zwecken weitet sich auch der Aufmerksamkeitsfo
kus über die Gegenwart hinaus auf Vergangenes und Zukünftiges aus, sofern von 
diesem auf dem Weg der Erinnerung und Imagination ein freudvolles Erleben 
ausgehen kann. 

Zusammenfassend formulieren lassen sich auf der Basis dieser Analyse nun fol
gende Erkenntnisse in Bezug auf die Geistesübungen der Antike, verstanden als Me
ditationstechniken in engerem und weiterem Sinn: Zum einen zeigen sich an ver
schiedenen Stellen deutliche Parallelen zum Meditationsverständnis in der Traditi
on der östlichen Religionen und gegenwärtigen Achtsamkeitspraktiken. Zum ande
ren unterbleibt aber jene Entkernung philosophisch-weltanschaulicher Inhalte und 
ethischer Ziele, die für die Buddhismus-Rezeption in der aktuellen Mindfulness-Be
wegung charakteristisch ist. Beide Aspekte zusammen machen die antiken Geis
tesübungen zu einem idealen Bezugspunkt für die unterrichtspraktische Beschäf
tigung mit Meditation in den bereits weiter oben, am Ende des ersten Abschnittes, 
bezeichneten Lernzieldimensionen. Nachfolgend sollen diese jeweils etwas genauer 
skizziert werden. 

4. Perspektiven für die konzeptionelle Ausarbeitung 
einer philosophischen Meditationsdidaktik 

4.1 Meditationsübungen als besondere Zugänge 
zu philosophischen Unterrichtsthemen 

In der ersten Zieldimension werden Meditationserfahrungen zum erlebnisge
sättigten Material einer intentional gerichteten, rational-diskursiven Bearbei

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

tung. In dieser Hinsicht ließe sich im Anschluss an Philipp Thomas etwa darüber
nachdenken, wie sich meditative Achtsamkeitspraktiken in philosophischen Bil
dungsprozessen ertragreich nutzen lassen, wenn es um identitätstheoretische und
transzendentalphilosophische Selbstverständigung sowie um naturästhetische
und religionsphilosophische Fragestellungen geht (Thomas 2022: 32–37). Solche
»unüblichen Zugänge« (ebd.: 32) versprechen nicht nur Motivationszugewinne
durch unterrichtsmethodischen Abwechslungsreichtum, sondern unterbreiten
zusätzliche philosophische Reflexionsangebote, die sich auf die Möglichkeit und
den Wert nichtintentionalen Wissens und Erschließens von Lebenswelten beziehen
und so auch in eine grundsätzlichere, auf bestimmte Unterrichtsthemen bezogene
Kulturkritik einmünden können.

Zuweilen kann der Ethikunterricht bei solchen Unterfangen auf bereits ausge
arbeitete Vorschläge aus anderen Bildungskontexten zurückgreifen; z.B. existieren
im Bereich der Umweltbildung Materialien für meditative Übungen zur Wahrneh
mung von und zur emotionalen Bindung an Natur (Umweltbundesamt Österreich
o.J.). Diese eignen sich auch für Philosophie- und Ethikstunden, in denen es um
den intrinsischen Wert der Natur gehen soll, der erfahrungsgemäß für viele Schüle
rinnen und Schüler der Mittelstufe mit rein kognitiven Mitteln unerreichbar bleibt.
Dabei folgen die entsprechenden Angebote häufig der These einer zunehmenden
Naturentfremdung der Heranwachsenden, die sich innerhalb der weiteren unter
richtlichen Auseinandersetzung mit der Lerngruppe kontrovers diskutieren lässt
(Kleinhückelkotten/Neitzke 2022). Gearbeitet habe ich im thematischen Kontext der
Philosophie des Geistes selbst auch schon in Oberstufenkursen mit einer Meditati
on, in der die Schülerinnen und Schüler dazu angeleitet werden, ihre Aufmerksam
keit zunächst in liegender Position auf verschiedene Teile des Körpers zu lenken,
um daraufhin mit dem Zeitpunkt zu spielen, in dem sie ihren Entschluss umset
zen, aufzustehen. Anschließend entwickelte die Lerngruppe eigene Vorschläge zur
Lösung des Leib-Seele-Problems, die schließlich mit prominenten philosophischen
Positionen abgeglichen wurden. Größer angelegte meditative Selbstversuche könn
ten darüber hinaus z.B. darin bestehen, jeweils eine Woche lang das Alltagserleben
nach stoischem und epikureischem Vorbild unter gezielter Anwendung der vier Ar
ten von Geistesübungen zu beeinflussen. Am Ende mündet dieses – am besten von
einem philosophischen Tagebuch begleitete – Experiment in eine evidenzbasierte
Beurteilung der antiken Vorschläge ebenso wie in eine persönliche Standortbestim
mung: Welcher philosophischen Schule ordne ich mich (in bestimmten Situationen)
selbst eher zu?

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 217 

4.2 Meditationspraktiken als Gegenstand kritischer Reflexion 
im Ethikunterricht 

Dass Meditation zivilisationskritische Potenziale enthält, wurde oben bereits mit 
Bezug auf die Überlegungen von Philipp Thomas angedeutet. Darüber hinaus 
können und sollten Meditationspraktiken und -verständnisse aber in emanzipa
torischer Absicht auch selbst Gegenstand der Problematisierung eines kulturre
flexiv wirksamen Philosophie- und Ethikunterrichts sein. Eine solche Zielsetzung 
entspricht der Programmatik eines erneuerten Humanismus, lebensweltlich er
fahrbare Praktiken der Gegenwartsgesellschaft nach ihrer Bedeutung in Bezug auf 
Freiheit, Verantwortung, Gerechtigkeit und persönlichem Glück als Leitbegriffen 
menschlicher Lebensgestaltung zu hinterfragen (Nida-Rümelin 2015), die inzwi
schen auch curricular maßgeblich geworden ist (Remme 2017). Im konkreten Fall 
könnte dies z.B. bedeuten, dass Schülerinnen und Schüler im Verlauf einer Unter
richtsreihe repräsentativ ausgewählte kostenlose Probeeinheiten kommerzieller 
Podcasts oder Apps absolvieren und diese anschließend, auch unter Hinzuzie
hung von Stimmen aus der Philosophie und relevanten Bezugswissenschaften, 
gesellschafts- und insbesondere kapitalismuskritisch hinterfragen. Ähnliches ist 
an anderer Stelle bereits für den Umgang mit Fitness-Apps vorgeschlagen worden 
(Vollmann 2016). In die Auseinandersetzung würden sich auch publizierte Berichte 
über entsprechende Selbstversuche von Journalistinnen und Journalisten ein
bringen lassen (z.B. Breit 2017; Hecht 2023). Ebenso wäre es im Anschluss denkbar, 
ursprüngliche religiös-kulturelle Hintergründe mit Hilfe eingeladener Expertinnen 
und Experten in religionsphilosophischer und ethischer Perspektive zu rekonstru
ieren. Auch hier bestünde ein wesentliches Ziel in der Reflexion der instrumentellen 
Zurichtungen von Meditation in den westlichen Konsumgesellschaften. 

Nun lassen sich allerdings auch Verkürzungen feststellen, die in der bisheri
gen Praxis des Ethikunterrichtes die meditativen Elemente in der Philosophie selbst 
betreffen. So werden in Unterrichtsreihen, die eine Auseinandersetzung mit Ver
ständnissen von Glück oder mit Verhaltensweisen in existenziellen Situationen zum 
Gegenstand haben, zwar häufig einschlägige antike Positionen herangezogen. Oft 
kommt es hierbei allerdings zu didaktischen Reduktionen, die sich als problema
tisch erweisen, weil sie Gefahr laufen, das jeweilige Philosophieverständnis in ih
rem geistigen Zentrum fehlerhaft zu erfassen. Dies ist z.B. dann der Fall, wenn die 
Argumentation in Epikurs Brief an Menoikeus nicht in den Kontext der praemeditatio 
malorum eingeordnet und auf diese Weise als rein theoretisch geführte Einzelfall
betrachtung verstanden wird oder wenn die praemeditatio malorum zwar als Übung 
zur Kultivierung der Gefühle thematisiert wird, aber diese wiederum ohne das seit 
Platons Phaidon präsente Motiv des universellen und objektiven Sehens verstanden 
werden soll. Im Ergebnis solcher Ausblendungen missverstehen Schülerinnen und 
Schüler die stoische und epikureische Philosophie dann regelmäßig als individua

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

listische Glückslehren. Ein bewusster Zugriff auf Hadots Analyse kann Lehrkräften
dabei helfen, solche Fehlrezeptionen zu vermeiden und das lebenskunstphilosophi
sche Proprium der antiken Schulen in seiner Attraktivität als persönliches Orientie
rungswissen zu verdeutlichen.

4.3 Meditationstechniken zur Initiierung und Ausführung
philosophischer Denkbewegungen

Während es bei den bisherigen beiden Vorschlägen um die inhaltliche Auseinan
dersetzung mit Meditation im Ethikunterricht ging, wende ich mich nun ihren
methodischen Potenzialen zu. Insbesondere lassen sich, ausgehend von den
oben genannten antiken intellektuellen Übungen der skepsis und zetesis, bestimm
te Formen der Wahrnehmungssteuerung genauer bestimmen, die für aktuelle
Mindfulness-Praktiken und für philosophische Betrachtungen gleichermaßen cha
rakteristisch sind, und insofern die Möglichkeit einer im meditativen Selbstversuch
einzuholenden philosophischen Proto-Methodik eröffnen. Konkret sind hier drei
Paare gegenläufiger perspektivischer Einstellungen zu unterscheiden (Schmid
1998). So lassen sich zunächst durch Verfeinerung Details wahrnehmen, während
Vergröberung bedeutet, Vielfalt zu reduzieren, kategoriale Abgrenzungen vorzu
nehmen und Begriffe zu bilden. Ferner läuft Erweiterung auf eine Ausdehnung der
Sorge über den unmittelbaren Horizont des Selbst hinaus, die durch Eingrenzung
wieder zurückgenommen wird. Und schließlich ist als Achtsamkeit die fühlende
Zuwendung sich selbst oder einem Anderen gegenüber zu erproben, während
Außerachtlassen umgekehrt eine gezielte Herabsetzung der Empfindungsfähig
keit bedeutet. In einem gemeinsamen Ausprobieren und Reflektieren typischer
Meditationstexte verdeutlicht sich die Trainierbarkeit dieser für das Selbst- und
Weltverhältnis grundlegenden mentalen Ausrichtungen, was nachfolgend kurz an
einem mehr oder weniger wahllos herausgegriffenen Beispiel (Frickel 1981: 123f.)
demonstriert werden soll:

Schließen Sie die Augen. Lassen Sie sich auf den Stuhl ein, auf dem Sie sitzen.
Konzentrieren Sie sich ganz auf diese Berührung: mit der Sitzfläche – mit der Rü
ckenlehne – mit dem Boden. Denken und spüren Sie nichts als diese Berührung.
Achten Sie auf die verschiedene Dichte der Berührung. Fühlen Sie, werden Sie in
ne: Ich bin berührt und berühre. Ich bin in Berührung.
Nehmen Sie nun wahr: ich bin getragen – ich bin gehalten. Lassen Sie sich ganz
auf diese Wirklichkeit ein, lassen Sie die Tatsache zu: Ich bin getragen – gehalten.
Wiederholen Sie: getragen – gehalten – getragen – gehalten.
Sie können daher loslassen, alle Spannung loslassen: auf der Stirn – im Gesicht –
im Nacken – in den Schultern. Sie können sich ganz auf den Stuhl einlassen – Sie
sind getragen und gehalten. Sie können sich auf den Stuhl verlassen. Im Hier und
Jetzt sind Sie getragen und gehalten. Bleiben Sie dabei: Ich bin getragen und ge

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 219 

halten. Ich kann loslassen – mich einlassen – mich verlassen. Und wiederum neu: 
getragen – gehalten – hier und jetzt – in dieser Berührung – getragen, gehalten … 
Lassen Sie jetzt langsam die Aufmerksamkeit los – lösen Sie sich aus Ihrem Sinnen 
– kehren Sie jetzt zurück in die Umwelt dieses Raumes und der Menschen darin … 

Nach der praktischen meditativen Verwendung wird eine Interpretation anhand 
der von Wilhelm Schmid vorgeschlagenen Unterscheidungen ergeben, dass der Text 
stark auf Verfeinerung und Achtsamkeit setzt, eingegrenzt auf das meditierende 
Subjekt selbst. Ein solcherart spielerisch-experimentell erfahrbar gemachtes, ge
zieltes Ausrichten des Bewusstseins lässt sich nachfolgend leicht in Schreibprojek
ten fortsetzen, die dem Paradigma des Autobiografischen Philosophierens (Haase 
2018; Albus/Haase 2024) folgen. Verschiedene Textsorten verbinden dabei zugleich 
Fremdes und Eigenes im Denken in jeweils charakteristischer Weise. So gelangen 
philosophische Tagebücher in Rückverständigung mit der antiken Schreibpraxis 
der hypomnemata vom alltäglich Erfahrenen, Gehörten und Gelesenen zu persön
lichen Überzeugungen und Maximen, die in Essays in der analytischen Tradition 
Bacons (Thomalla 2015) wiederum zum Ausgangspunkt der kritischen Reflexion 
gemacht werden können. 

4.4 Meditation im Dienst anderer anerkannter Zielsetzungen 
der philosophischen Fächergruppe 

Nach Pierre Hadots Analyse steht im Mittelpunkt der antiken Philosophie die Idee 
der Selbstsorge und Persönlichkeitstransformation, die bei einer Arbeit an den 
Gefühlen ansetzt. Deutliche Impulse zur Wiederentdeckung dieses Themas gin
gen vom englischsprachigen Raum vor allem seit den 1980ern aus. Sie erreichten 
die Philosophie in Deutschland zeitversetzt, in der es zu einer publizistischen 
Konjunkturphase in den Nullerjahren kam. Die Fachdidaktik der Philosophie und 
Ethik hat auf diese Entwicklung ihrerseits verzögert reagiert, so dass sich in der 
Konsequenz die Beschäftigung mit Gefühlen in der Unterrichtspraxis noch immer 
zu weitgehend auf eine analytische Auseinandersetzung mit prominenten gefühls
ethischen Positionen beschränkt (Haase 2021). Eine der Ausnahmen stellt in diesem 
Zusammenhang ein Vorschlag dar, nach dem gerade auch Achtsamkeitsübungen 
angeboten werden sollen, um Emotionen in Bezug auf das im Unterricht jeweils 
verhandelte Problem zu kontrollieren und auf diese Weise bewusste, rationale, 
multiperspektivische moralisch-ethische Urteilsprozesse zu stärken (Roew/Kriesel 
2017: 105f., 242–248). Werden solche Praktiken im Philosophie- und Ethikunterricht 
zum wiederkehrenden Ritual, so ist für die Schülerinnen und Schüler ein Erkennt
nisgewinn in Bezug auf eigene Persönlichkeitsmuster möglich, was wiederum zum 
Anstoß einer kritischen Arbeit an sich selbst werden kann. Von dieser emanzipa
torischen Zwecksetzung ist auch die Forderung Roland Reichenbachs nach einer 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

›Erziehung der Gefühle‹ getragen (2018: 141–158). Entsprechende Übungen zielen
bei ihm darauf ab, dass die Schülerinnen und Schüler sich eigene und fremde
Gefühlsreaktionen vorstellen (Imagination), einen bestehenden Gefühlsausdruck
versuchsweise in der Qualität oder Intensität modulieren (Imitation) oder eine Si
tuation und die Angemessenheit der Gefühlsreaktion überdenken (Neubewertung).
Dabei können die entsprechenden Situationen real gegeben sein oder die Übungen
haben einen simulatorischen Charakter.

4.5 Vermeidung von therapeutischem Lehrerhandeln, Indoktrination
und Überwältigung

Zuletzt ist nun noch dem Einwand zu begegnen, dass die von mir skizzierten Unter
richtsideen gefährlich sein könnten. Hier ist zunächst zu entgegnen, dass die psy
chischen Risiken für disponierte Schülerinnen und Schüler gering sein dürften, weil
sich negative Effekte wie Depressionen und Dissoziationen erst infolge einer konti
nuierlicheren, länger andauernden Praxis nachweisen lassen (Farias u.a. 2020; Bri
ton u.a. 2021). Selbstredend sollte die Lehrkraft auch beim punktuellen Einsatz von
Meditationsübungen sensibel auf entsprechende Signale achten. Berührt ist damit
aber ein grundsätzlicherer Punkt im professionellen Rollenbewusstsein von Lehre
rinnen und Lehrern der Fächergruppe Philosophie/Ethik, der auch andere Szenari
en betrifft. Vergleichbares gilt ebenso für die Vermeidung von Tendenzen der Indok
trination (Goergen 2016). Gegeben wären sie dann, wenn es eine Lehrkraft an Gele
genheit zur kritischen Reflexion von Meditationspraktiken mangeln lässt oder wenn
sie im Verbund mit ihnen bestimmte Grundregeln, Glaubensgrundsätze und Welt
anschauungen sogar explizit nahelegt. Die von mir unterbreiteten Vorschläge ver
meiden solche Fehlformen von Philosophie- und Ethikunterricht erkennbar, indem
sie meditative Übungen in emanzipatorischer Absicht stets konsequent selbst zum
Gegenstand der Auseinandersetzung machen. Schwieriger gestaltet sich demge
genüber naturgemäß eine sichere Vermeidung emotionaler Überwältigungseffekte,
wobei allerdings in Frage steht, ob der Begriff an dieser Stelle überhaupt taugt, da
er im engeren Sinn für eine zielgerichtete Einwirkung auf Einstellungen steht. Dass
Meditationsübungen unbeabsichtigte emotionale Reaktionen hervorrufen können,
die sich auf die weitere Auseinandersetzung mit einem Unterrichtsgegenstand aus
wirken und dabei weniger zu antizipieren sind als in anderen Unterrichtsszenarien,
mag zutreffen. Umgekehrt gibt es aber auch Hinweise aus der psychologischen For
schung darauf, dass sich unerwünschte Priming-Effekte durch Meditation erfolg
reich reduzieren lassen (Schindler 2019). In diesem Bereich, der nicht zuletzt das Ar
beitsgebiet der interdisziplinär arbeitenden Experimentellen Philosophie berührt,
steckt die Philosophie- und Ethikdidaktik noch in den Kinderschuhen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 221 

Literatur 

Albus, Vanessa/Haase, Volker (2024), Autobiographisches Philosophieren in Schule und 
Hochschule, Münster. 

Böhme, Gernot (2017), Bewusstseinsformen, 3. Aufl., Paderborn. 
Breit, Lisa (2017), »Was Meditation bringt: Ein Selbstversuch«, in: Der Standard, letz

ter Zugriff: 26.07.2024, https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was 
-meditation-bringt-ein-selbstversuch. 

Briton, Willoghby B. u.a. (2021), »Defining and measuring meditation-related ad
verse effects in mindfulness-based programs«, in: Clinical Psychological Science, 
6, S. 1185–1204, https://doi.org/10.1177/2167702621996340. 

Farias, Miguel u.a. (2020), »Adverse events in meditation practices and meditation- 
based therapies: a systematic review«, in: Acta Psychiatrica Scandinaivia, H. 5, 
S. 374–393, https://doi.org/10.1111/acps.13225. 

Frickel, Michael E. (1981), »Themenzentrierte Meditation oder: Lebendiger Umgang 
mit Lernstoffen«, in: Albert Biesinger (Hg.), Meditation im Religionsunterricht. 
Theoretische und schulpraktische Perspektiven, Düsseldorf, S. 123–143. 

Haase, Volker (2018), Philosophie und Autobiografie. Untersuchung in fachdidaktischer Per
spektive, Dresden. 

Haase, Volker (2021), »Emotionen im Philosophie- und Ethikunterricht«, in: Zeit
schrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 2, S. 3–9. 

Haase, Volker/Thomas, Philipp (2022), »Wie kann der Ethikunterricht den Wertre
lativismus vermeiden?«, in: Information Philosophie, 3/4, S. 128–133. 

Hadot, Pierre (1991), Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike, Berlin. 
Hecht, Benjamin (2023), »Ich habe 100 Tage lang täglich meditiert – das ist mit mir 

passiert«, in: UTOPIA, letzter Zugriff: 26.07.2024, https://utopia.de/ich-habe-1 
00-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596. 

Kersting, Wolfgang (2007), »Die Gegenwart der Lebenskunst«, in: Ders./Claus Lang
behn (Hg.), Kritik der Lebenskunst, Frankfurt a.M., S. 10–88. 

Kleinhügelkotten, Silke/Neitzke, Hans-Peter (2022), »Jugend und Natur: Naturver
bundenheit und Naturschutzengagement junger Bürgerinnen und Bürger«, in: 
Bundeszentrale für politische Bildung, letzter Zugriff: 28.07.2024, https://www.bp 
b.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverb 
undenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger. 

Kuyken, Willem u.a. (2022), »Effectiveness and cost-effectiveness of universal 
school-based mindfulness training compared with normal school provision in 
reducing risk of mental health problems and promoting well-being in adoles
cence«, in: Mental Health, letzter Zugriff: 12.12.2023, https://mentalhealth.bmj.c 
om/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf. 

Mendl, Hans (2008), Religion erleben. Ein Arbeitsbuch für den Religionsunterricht. 20 Pra
xisfelder, München. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://doi.org/10.1177/2167702621996340
https://doi.org/10.1111/acps.13225
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://doi.org/10.1177/2167702621996340
https://doi.org/10.1111/acps.13225
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf


222 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Metzinger, Thomas (2006), Neurobics für Anfänger, in: Gehirn & Geist, 6, S. 68–71.
Metzinger, Thomas (2017), »Autonomie durch Achtsamkeit und Argumentations

training«, in: BPJMAKTUELL, 4, S. 13f.
Nida-Rümelin, Julian (2015), »Bildungsziele des erneuerten Humanismus«, in: Juli

an Nida-Rümelin/Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie
und Ethik, Bd. 1, Paderborn, S. 18–22.

Petermann, Hans-Bernhard (2023): »Achtsamkeit. Eine neue pädagogische Tugend?
Kritische Anmerkungen aus philosophischer Sicht«, in: Karl-Heinz Dammer/
Anne Kirschner (Hg.): Pädagogisches Neusprech. Zur Kritik aktueller Leitbegriffe,
Stuttgart, S. 143–168.

Pfeiffer, Wolfgang M. (1988), »Meditation und Trance«, in: Roland Asanger/Gerd
Wenninger (Hg.), Handwörterbuch der Psychologie. München/Weinheim, 4. Aufl.,
S. 428–435.

Reichenbach, Roland (2018), Ethik der Bildung und Erziehung. Paderborn.
Remme, Marcel (2017), »Country Report: Germany (Baden-Württemberg) – Teach

ing Ethics Based on the New Curricula 2016«, in: Journal of Didactics of Philosophy,
Bd. 1, S. 44–48, Zugriff: 15.12.2023, https://doi.org/10.46586/JDPh.2017.9429.

Roew, Rolf/Kriesel, Peter (2017), Einführung in die Fachdidaktik des Ethikunterrichts, Bad
Heilbrunn.

Sander, Clemens (2021), »›Know nothing‹ als Resultat des Philosophie- und Ethik
unterrichts?«, in: praefaktisch, letzter Zugriff: 28.07.2024, https://praefaktisch.d
e/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts.

Schmid, Wilhelm (1998), Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Frankfurt
a.M..

Thomalla, Klaus (2015): »Der argumentierende Essay«, in: Julian Nida-Rümelin/
Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1, Pa
derborn, S. 261–270.

Thomas, Philipp (2022), »Mindfulness in der philosophisch-ethischen Bildung«, in:
Dirk Paul Bogner/Martin Harant (Hg.), Bildung und Achtsamkeit. Wiesbaden,
S. 29–43.

Umweltbundesamt Österreich (o.J.): »Übungen zur Wahrnehmung der Natur«, letz
ter Zugriff: 28.07.2024, https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruene
n-band/naturwahrnehmung.

Vollmann, Morris (2016): »We get your body in shape. Körperkult und Selbstoptimie
rung als Gegenstand einer ideologiekritischen Auseinandersetzung im Ober
stufenunterricht«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 3, S. 47–56.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.46586/JDPh.2017.9429
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.46586/JDPh.2017.9429
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung


›Against all odds…‹ 

Ein Zoom-Gespräch zum Philosophieren auf Irrwegen 

im schulischen Alltag 

Christian Gefert, Florian Wobser 

Anmerkung: Das hier folgende Gespräch basiert auf der Transkription der Aufzeichnung eines 
Zoom-Meetings zwischen Hamburg und Weingarten von etwa 45 Minuten am 13.04.24. Es 
wurde behutsam redigiert, leicht gekürzt und auch um einzelne Zusätze ergänzt. 

Florian Wobser (FW) 
Für dieses Gespräch über philosophische (Schul-)Bildung, lieber Christian, hast Du 
das Motto ›against all odds – allen Widrigkeiten zum Trotz‹ gewählt, und ich freue mich, 
dass ich mit Dir in diesem Rahmen darüber sprechen kann – an welche Widrigkeiten 
denkst Du? 

Christian Gefert (CG) 
Zunächst habe ich den Titel gewählt, weil ich denke, dass sich das Philosophieren 
an Schulen im Moment in einer aus meiner Sicht sehr defensiven Rolle befindet, 
wenn ich das hier einmal als Philosophiedidaktiker – so verstehe ich mich hier, und 
nicht primär als Schulleiter – sagen darf. Wir sind mit Philosophie/Ethik ja immer 
schon in der Rolle des Nebenfachs gewesen, das im Fächerkanon auch vielfach als 
bloße Alternative zum Fach Religion begriffen wird, und da gibt es momentan auf
grund der Fixierung auf die PISA-Ergebnisse und den ›zweiten PISA-Schock‹ durch 
die unlängst veröffentlichte Resultate eine wirkliche Gefahr: Nämlich, dass das Fach 
Philosophie/Ethik, so wie viele andere Fächer, immer stärker an die Peripherie des 
– so möchte ich das einmal nennen – Bildungskanons in der Schule rückt. Es ergibt 
sich aktuell, dass die Frage gestellt wird, welche Fächer neben Deutsch, Mathema
tik und Englisch noch legitim sind und worum es überhaupt als schulische Bildung 
gehen soll. Durch die Fixierung auf Vergleichsstudien im Rahmen der PISA-Eva
luation rücken dabei jene sogenannten Kernfächer immer stärker in die Aufmerk
samkeit. Vielleicht spielen etwa Geschichte oder Politik auch am Rande noch eine 
Rolle, wenn man es mit aufgeklärten Menschen zu tun hat, aber das Fach Philoso

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

phie/Ethik selbst läuft gerade durchaus Gefahr, in den nächsten Jahren massiv an
Bedeutung zu verlieren.

Das ist für mich der Anlass, darüber nachzudenken, wie man dieser Entwick
lung entgegenwirken kann, und welche Argumente man finden kann, um das Philo
sophieren an Schulen zu stärken. Dazu möchte ich hier noch einmal betonen, dass
mich das beschäftigt, weil ich denke, dass es gute Argumente dafür gibt, dass die
Philosophie/Ethik eigentlich eher ein Kernfach ist. Genau dies sollte auch öffentlich
deutlich gemacht werden!

FW

Mich interessiert auch, wie sich Dein Trotz dazu verhält – eine Frage, die ich auf
grund der Nähe des performativen Philosophierens zum Gefühl, ja, zum Affekt, stel
le. Um das etwas zu kontextualisieren: Du bist aufgrund Deiner Berufsbiographie
und aktuellen Positionen privilegiert und könntest gerade als Schulleiter auf diese
aktuelle heikle Lage reagieren. Wie schätzt Du Deine Möglichkeiten in dem von Dir
kritisch beschriebenen Prozess ein?

CG

Hier und heute sehe ich mich ja – wie gesagt – nicht primär als Schulleiter. Als
ein solcher hätte ich hier in Hamburg aufgrund des Prinzips der selbstverantwort
lichen Schule auch Möglichkeiten, bis zu einem gewissen Maße die Stundentafel
einer Schule mitzugestalten und dem Philosophieren mehr Raum und Gewicht zu
geben. Doch dann würde ich meine Rolle da nicht klar verstehen: Ich glaube, dass
es gerade als Schulleiter wichtig ist, nicht einseitig im Sinne einer fachdidaktischen
Überzeugung zu agieren: Es kann also nicht sein, dass ich als Schulleiter so handle,
wie ich handle, nur weil ich z.B. Philosophiedidaktiker bin. Partizipation der gesam
ten Schulgemeinschaft ist eine wichtige Grundlage für die Legitimation von Ent
scheidungen. Gerade als Schulleiter muss dieser Aspekt im Mittelpunkt des Han
delns stehen und deshalb gilt es, keine einseitige fachdidaktische Perspektive ein
zunehmen. Insofern geht es mir allgemeiner um gute Gründe bezüglich der Bewer
tung des Faches Philosophie/Ethik.

Ich würde mittlerweile auch so weit gehen, darüber nachzudenken, ob es viel
leicht nicht immer um die Philosophie selbst, sondern um das Prinzip des Philo
sophierens auch in anderen Fächern gehen kann. Ich will unser Fach ja gar nicht
abgeschottet von anderen verstehen. Dagegen ist Klientelpolitik, die das jeweils ei
gene Fach einfach besser ausstatten will, nach dem Motto ›noch zehn Stunden mehr
Philosophie‹, nicht meine Sache und so habe ich mich nie verstanden. Völlig unab
hängig davon, dass mir Philosophie sehr am Herzen liegt. Als Leiter einer Schule
kann ich so auch nicht agieren, vielmehr geht es mir um jene guten Argumente, die
gerade auch heute dafür sprechen, die Reflexion- und Urteilkompetenz von Schü
ler:innen durch das ethische Philosophieren in der Schule zu stärken.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 225 

FW 
Es fällt auf, dass Du gleich in den ersten Antworten betonst, dass es jetzt aus sehr 
guten Gründen Zeit ist für die Stärkung unseres Faches in der Schule. Das weckt 
nicht allein generell das Bedürfnis nach Solidarität mit Deiner Position, sondern 
führt dazu, dass ich Dich bitte, diesen Hinweis zu erklären – warum ist es an der 
Zeit, philosophische (Schul-)Bildung zu stärken? 

CG 
Der Prozess des Philosophierens in der Schule lässt sich für mich als Reflexions
kompetenz beschreiben, die drei Kompetenzbereiche umfasst: Erstens den Bereich 
der Wahrnehmungs- und Deutungskompetenz, der die Fähigkeit charakterisiert, 
philosophische Implikationen differenziert zu beschreiben bzw. sich selbst zu 
philosophischen Fragen und Erkenntnissen in Beziehung zu setzen. Zweitens um
fasst solch ein Philosophieren Argumentations- und Urteilskompetenz, die Fähigkeiten 
meinen, Begriffe, Gedankengänge und Argumentationsstrategien bzw. deren Vor
aussetzungen und Konsequenzen zu vergleichen und kritisch zu prüfen sowie eine 
eigenständige Position in einer philosophischen Problemreflexion begründet zu 
entwickeln. Drittens fordert und fördert das Philosophieren auch eine Darstellungs
kompetenz, die Fähigkeiten umschreibt, philosophische Reflexionen angemessen 
auszudrücken und hierbei passende diskursive oder präsentative Ausdrucksweisen 
für die eigenen Ideen zu entwickeln. Diese Kompetenzen halte ich also für eminent 
wichtig, um sich in einer komplexen, globalen und digital dominierten Welt zu 
orientieren und zu verorten – aber die genauere Begründung meiner These würde 
uns vielleicht etwas zu weit vom Thema wegführen… 

FW 
Zum Thema PISA fällt ja auf, dass in fachdidaktischen Grundlagenschriften, den 
›prägenden Theorien‹ nach dem Handbuch der Philosophie und Ethik, Volker Steen
block und Johannes Rohbeck schon auf die früheren PISA-Ergebnisse des Jahres 
2002 Bezug genommen haben. Rohbeck verleiht 2008 seiner Befürchtung Aus
druck, dass die empirisch ausgerichtete Allgemeinpädagogik und -didaktik (wobei 
letztere ohnehin im Rückzug begriffen zu sein scheint) die Fachdidaktiken zu sehr 
dominieren könnten. Dabei müssten Fachdidaktiken nach Rohbeck gerade zuguns
ten eines kritischen Einbezugs der PISA-Resultate gestärkt werden. Wir befinden 
uns nun etwa 20 Jahre nach dem ersten ›PISA-Schock‹ – würdest Du selbst dieser 
Einschätzung von Rohbeck zustimmen? 

CG 
Das ist sehr interessant, weil wir mit den PISA-Ergebnissen des Jahres 2022 ja gera
de das Scheitern bildungspolitischer Anstrengungen gesehen haben, die öffentlich 
immer wieder mit empirischen Ergebnissen begründet wurden. Wir haben also, um 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

es einmal ganz deutlich zu sagen, mit der empirischen Wende in der Allgemein
pädagogik und -didaktik keineswegs eine Erfolgsstory für das deutsche Bildungs
system begründet. Ich würde daher auch die damalige Einschätzung von Rohbeck
teilen, wonach es ehemals eine große – ich kann mich daran noch gut erinnern – Be
fürchtung gab; dann hat es aber diese empirische Wende tatsächlich gegeben. Viele
prominentere Bildungswissenschaftler:innen, die sich öffentlich äußern, argumen
tieren heute auf empirische Ergebnisse bezogen. Im Bereich der Theoriebildung,

die für die Bildungswissenschaften und gerade für die Fachdidaktik Philosophie/
Ethik fundamental wichtig ist, herrscht hingegen eine große Flaute – um es einmal
eher norddeutsch zu formulieren. Wann gab es in der Fachdidaktik beispielsweise
zuletzt eine Kontroverse, die mit der Martens-Rehfus-Kontroverse in den 1980er-
Jahren im letzten Jahrhundert vergleichbar wäre? Interessanterweise hat es die em
pirische Wende auch im Schulsystem gegeben. An den äußerst durchwachsenen Er
gebnissen der Bemühungen im Bildungssystem hat es jedoch nichts geändert: Die
Bilanz des deutschen Bildungssystems ist katastrophal – in Deutschland sanken die
Leistungen in Mathematik, Naturwissenschaften und im Lesen 2022 auf das nied
rigste Niveau seit Beginn der PISA-Erhebung im Jahr 2000.

Philosophisch könnte man das bildungspolitische Problem, das durch diese em
pirische Wende in den Bildungswissenschaften entstanden ist, als naturalistischen
Fehlschluss kritisieren, denn wir können letztlich nicht vom ›Sein‹ auf das ›Sollen‹
schließen: Uns wird durch empirische Studien oftmals lediglich vor Augen geführt,
was in der Schule schlecht läuft und wir erhalten nur wenige Hinweise darauf, wie es
in der Schule besser laufen könnte. Deshalb ist es also richtig, was Rohbeck sagt – die
Fachdidaktiken haben eine wichtige Aufgabe: Diese sind nach Möglichkeit auf der
Ebene von Theoriebildung und damit des ›Sollens‹ unterwegs, sie finden also gute
Begründungen dafür, wie sich Unterricht an der einen oder anderen Stelle weiter
entwickeln soll. Empirische Studien können dann lediglich untersuchen, ob metho
dische oder didaktische Veränderungen eine Wirkung gezeigt haben. Deshalb hilft
uns der Blick auf empirische Vergleichsstudien, gegen die ich gar nichts habe, allein
nicht weiter. Wir brauchen also vielmehr eine starke Renaissance der Didaktiken als
Theoriebildung, um deutlich zu machen, was sich verändern soll. Das gilt nicht nur
für die Philosophie.

FW

Genau um dieses Ziel zu erreichen, müssten ja Schulen und Universitäten sehr gut
strukturell ›verzahnt‹ werden! Hierzu zitiere ich einmal Rohbeck ursprünglich aus
dem Jahre 2008 im Vorwort seiner Fachdidaktik (2016: 9):

»Schule und Universität sind in Deutschland zwei vollkommen verschiedene Wel

ten, zwischen denen es kaum Übergänge gibt. Es ist erschreckend zu beobach
ten, wie wenig sich die Mehrheit der deutschen Hochschullehrer dafür interes

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 227 

siert, was von ihrem Forschungsgegenstand wie Eingang in schulische Lehrpläne 
und Schulbücher findet.« 

Ich könnte zu diesem Zitat viele Anekdoten aus Bayern berichten. Das ist durchaus 
sehr frustrierend. Du selbst hast nie an der Uni gearbeitet, bist aber – wie viele hier 
in Weingarten oder auch anderswo – eine Art Grenzgänger zwischen diesen ›zwei 
Kulturen‹, wie Rohbeck das kurz zuvor an derselben Stelle im recht polemischen Kon
text nennt. Meine Frage an Dich lautet dazu: Lebt man Deiner Erfahrung nach als 
Lehrkraft, egal ob an der Schule oder Uni, letztlich nur in einer von zwei getrennten 
Welten? 

CG 
Das ist eine sehr spannende Frage, wobei ich in der Tat hier momentan ja stärker auf 
der einen Seite der Schule stehe. Ich habe mich persönlich ja ganz bewusst dazu ent
schieden, mich in der Schule weiterzuentwickeln. Was ich dort feststelle, ist in der 
Tat, dass wir uns insgesamt fragen müssen, inwiefern wir an bestimmten Stellen, 
unser eigenes Handeln hinterfragen und es auch reflektieren. Also es gibt ja Ansätze, 
zum Beispiel mit der Aktionsforschung im Rahmen des CARN D.A.CH.-Netzwerks1, 
in deren Sinne versucht wird, Lehrkräfte zu Erforscher:innen ihres eigenen Han
delns zu machen und sie dabei zu unterstützen. Ich glaube aber, dass solche Ansät
ze die Ausnahme bilden. Viele Lehrkräfte sind leider im schulischen Alltag so tief 
verwurzelt, dass sie einen verkürzten Praxis-Begriff als zentrale Grundlage für ihre 
Arbeit unhinterfragt akzeptieren. Sie haben zudem – das muss man auch deutlich 
sagen – zu wenig Ressourcen für Kooperation und für Kommunikation mit ande
ren Lehrkräften zur Verfügung. Diese Ressourcen wären aber die Grundlage für ein 
Forschungshandeln an Schulen. So lange wir folglich das Handeln von Lehrer:innen 
über die Pflichtunterrichtsstunden definieren und wirklich über notwendige Res
sourcen der Professionalisierung des eigenen Tuns sprechen, wird sich das nicht 
ändern. 

In Bezug auf die Universität wirst Du selbst die Probleme besser beurteilen kön
nen als ich – mein Eindruck von außen ist, dass dort oftmals die Zeit eher doch ste
hen geblieben ist, auch und gerade hochschuldidaktisch in der Lehre. Außerdem ist 
die Praxisrelevanz in der Forschung nicht immer gegeben, was im Übrigen auch für 
die Fachdidaktiken gilt. Insofern kann ich nur sagen, dass die von Rohbeck erläu
terte Kluft zwischen Schulen und Universitäten bzw. Hochschulen aus meiner Sicht 
noch immer sehr groß ist. 

1 Für Informationen zu diesem internationalen Netzwerk der Aktionsforschung: 
https://aktionsforschung.net/[20.01.2025]. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://aktionsforschung.net/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://aktionsforschung.net/


228 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

FW

Wie bei Rohbeck die fachdidaktische ›Transformation‹, so spielt als auch hier auf
unserer Konferenz der transformative Ansatz philosophischer Bildung eine zentrale
Rolle – zugespitzt gefragt: Was sollte aus deiner Sicht in der heutigen Schule (man
ches hast Du bereits angedeutet) sofort transformiert werden und mit welchen Mit
teln?

CG

Oh, also in Bezug auf die Schule ist das ein sehr großes Feld. Da müsste man den
Lernbegriff wirklich erst einmal neu definieren und die Selbstständigkeit und Par
tizipation der Lernenden in Hinblick auf ihren eigenen Lernprozess massiv stär
ken. Es ist nicht dadurch ›Philosophieunterricht‹, dass ich jetzt in den Raum komme
und sage ›Es ist jetzt Philosophieunterricht‹, sondern nur dadurch, dass diejenigen,
die da sitzen, ein philosophisches Problem wahrnehmen, das sie interessiert und an
dem sie sich weiterentwickeln wollen.

So müssten wir an dieses Thema herangehen und das ist jetzt nicht die alte Mar
tens-Rehfus-Kontroverse, ob nun mit Kant oder mit der Bildzeitung als Impuls gu
ter Philosophieunterricht gelingt, sondern es geht um die grundsätzliche Frage, wie
selbst gesteuerte Lernprozesse im schulischen Raum modelliert werden können. Da
gibt es gerade in der digitalen Sphäre mittlerweile sehr viele Möglichkeiten – gera
de im Hinblick auf den Einsatz von KI auch im Philosophie- und Ethikunterricht.
Ich glaube darüber hinaus, dass wir die philosophisch-ethische Kompetenzorien
tierung des Unterrichts massiv in den Vordergrund der fachdidaktischen Theorie

bildung rücken sollten.
Wenn wir über philosophische Bildung sprechen, dann ist mein Vorschlag fer

ner, dass wir uns im Hinblick auf mögliche Lerngegenstände ganz genau überlegen
müssen, an welcher Stelle wir jüngere Menschen im Augenblick erreichen und wel
che Themen für sie eine große Rolle spielen. Ich wünschte mir einen Unterricht, der
die Orientierungsprobleme der Lernenden aufgreift und thematisiert und der die
Urteilskompetenz der Schüler:innen stärkt. Wenn Du mich jetzt fragst, wie exakt
das methodisch realisiert werden sollte, dann würde ich nach wie vor die Erweiterung
des Rationalitätsparadigmas (Gefert 2002: 68–107) ins Gespräch bringen. Ich möchte
das Denken eben nicht nur diskursiv, sondern ebenso präsentativ begreifen, und
das gesamte Spektrum der präsentativen Ausdrucksformen, wenn man das im Sin
ne Ernst Cassirers und Susanne Langers formulieren will, mit in den Philosophie- 
und Ethikunterricht einbeziehen – und zwar nicht nur rezeptiv, sondern auch auf
produktive Weisen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 229

Abb. 1: Christian Gefert am 13.04.2024 via Zoom

Eigener Screenshot

Also, dieser ›Denker‹ hier hinter mir2 ist nicht nur eine Bezugnahme auf das
berühmte Original von Auguste Rodin, sondern auch präsentativer Ausdruck der Be
schäftigung mit der Bedeutung des Denkens aus heutiger Sicht – und er ist eben
als solches nicht nur Einstiegsimpuls, nicht nur ein ›Steigbügel‹, um dann über die
Frage ›Was ist das Denken?‹ philosophische Texte zu lesen und darüber zu sprechen.
Sondern er ist an sich schon Ausdruck einer Idee und einer Vorstellung (vom Den
ken). Solche (präsentativen) Verkörperungen von Ideen zeigen sich momentan an
vielen gesellschaftlich relevanten Stellen – beispielsweise, wenn es darum geht, dass
Haltungen von Influencer:innen für junge Menschen orientierend wirken, oder sie
ihre Urteilskompetenz in digitalen Räumen u.a. bei Instagram oder Tik Tok, in Aus
einandersetzung mit diesen Haltungen realisieren. Wir sollten deshalb auch im Phi
losophie und Ethikunterricht mit Haltungen experimentieren – ich schlage selbst vor,
im Unterricht ebenso performativ zu arbeiten und glaube, dass wir die Praxis des Phi
losophierens in dieser Hinsicht methodisch stark erweitern können. Im Hinblick
auf diese Erweiterung stehe ich letztlich jedoch nicht auf der Seite des Präsentati
ven: Es geht also nicht allein darum, lediglich Figuren experimentell zu verkörpern.
Sondern ich selbst stehe für das Wechselspiel zwischen den diskursiven und präsen
tativen Formen. Performativ zu und im Dialog über Themen lässt sich in philoso
phischen Bildungsprozessen sehr produktiv arbeiten.

FW

Deine Ausführungen bringen mich jetzt zu einem meiner Lieblingsaspekte, Chris

2 Der Hintergrund zeigt einen Ausschnitt eines Mannheimer Murals (Wandmalerei) des Künst
lers Dmitri Aske mit dem Titel The Modern Thinker aus dem Jahre 2014. Für mehr Informatio

nen dazu: https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/ [15.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/


230 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

tian – zum ›Orientierungsfetisch‹, wie ich das einmal nennen möchte. Was meine ich
damit? Seit ich vor vielen Jahren begonnen habe, mich mit Bildung und Didaktik zu
beschäftigen, lese und höre ich immer wieder, dass es uns – vor allem aber jüngeren
Menschen – an Orientierung mangele. Dass Orientierung sich in der Krise befinde,
nicht zuletzt aufgrund einer Krisenkaskade oder Polykrise, wie es heute im Kontext
des Anthropozäns heißt.

Ist das nicht eine Lüge? Es ist natürlich die Frage, welche Haltung ich haben will!
Mir hängt es aus den Ohren heraus, dieser Imperativ, dass wir uns alle besser ori
entieren müssten! Ist es nicht vielmehr so, wenn wir etwa an die von Dir erwähnte
zuckersüße Welt der Influencer:innen denken, dass heute viel zu viele Menschen –
egal welchen Alters – viel zu gut ›orientiert‹ sind, ja, im Sinne einer narzisstischen
Fixierung auf die eigene ›Meinung‹ etc., gerade im Netz. Wenn ich diese These be
anspruche, komme ich vielmehr zu der Frage, ob man statt Orientierung nicht viel
mehr künstlerische Versuche der Desorientierung aufwerten sollte, wodurch etwa die
Perspektivwechsel tatsächlich hervorgelockt werden, und die wie in Beton gegosse
ne Meinung ›Verflüssigung‹ erfährt, wie Alexander Kluge das formulieren könnte.

CG

Wir müssten den Begriff ›Orientierung‹ hier in der Tat etwas genauer fassen: Wenn
›orientieren‹ lediglich meint, sich kognitiv passiv den Meinungen von Influencer:in
nen anzupassen, gebe ich dir Recht. Ich verstehe jedoch unter Orientierung immer
einen kognitiv aktiven Prozess: Orientierung entsteht demnach als kognitive Leis
tung des Subjekts. Sie ist eine Erkenntnis, die das Subjekt aktiv, handelnd im ›flüssi
gen‹ Umgang mit der Umwelt gewinnt und die auch nur in diesem Zusammenhang
ihre Funktion hat. Dazu gehört immer auch die Fähigkeit zum experimentellen Per
spektivwechsel als Basis dafür, eigene Standpunkte bzw. individuelle Orientierung
konsistent zu begründen – das heißt vielmehr nachvollziehbar zu urteilen und da
durch eine Haltung zu einem (philosophischen) Thema zu gewinnen.

FW

Also, Christian, jetzt doch noch einmal mit Bezug auf das Anliegen dieser Konferenz
zugespitzt und über die Reflexions- und Orientierungskompetenz hinaus gefragt:
Für unsere Konzeption spielt ja die leibphänomenologische Tradition eine gewisse,
eine gute und wichtige Rolle, auf die Du Dich – wenn ich mich richtig erinnere – in
der Konzeption performativen Philosophierens auch beziehst. Welche Rolle spielt
denn eigentlich der Leib – Christian [spielerisch, herausfordernd], welche Rolle spielt
Dein Leib?

CG

[Schmunzelt] Ich bin der Meinung, dass der Leib auch Möglichkeiten bietet, mit Hal

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 231 

tungen zu experimentieren und damit gewisse Dinge zum Ausdruck zu bringen, die 
sich rein diskursiv nicht zum Ausdruck bringen lassen. 

Aber die Frage, die Du gestellt hast, ist ja eigentlich viel grundsätzlicher: Wie ge
lingt es mir überhaupt, meinen Leib oder leibliche Impulse in meine philosophische 
Tätigkeit einzubringen? Da merke ich, dass ich trotz all der Jahre fachdidaktischer 
Reflexion immer noch irritiert bin über die Enge und die Verengung auf diskursiv- 
argumentatives Denken in manchen fachdidaktischen Ansätzen. Ich glaube nicht, 
dass es möglich ist, die jüngeren (oder auch älteren) Menschen da abzuholen, wo 
pure Diskursivität gepredigt wird. Ich ärgere mich deshalb auch gerade über Men
schen, die mit Ansätzen der analytischen Philosophie Bildungspläne überfrachten. 

FW 
Vielleicht liegt es ja auch [humorvoll] am frühen Samstagmorgen, dass man bei Dir 
die Affekte gerade ein wenig herauskitzeln muss. 

CG 
Ja, vielleicht. 

FW 
Also meine letzte Frage würde ich doch zurückstellen, um das Gespräch jetzt gerne 
zu öffnen… 

Frage 1 – Philipp Thomas (PH Weingarten) 
Also ich möchte Dich jetzt einmal bitten, Christian, einfach aus einem Workshop 
zum performativen Philosophieren zu berichten, weil viele sich damit vielleicht 
nicht so auskennen. Was meinst Du genau, etwa mit jenem Ziel, sich an Haltungen 
abzuarbeiten? Oder was könnte man als konkretes Beispiel für den Unterricht 
anführen? 

CG 
Also, ich selbst habe auch an größeren performativen Projekten gearbeitet, die über 
ein halbes oder ganzes Jahr gingen – und das ist ja für die Schule so einfach nicht 
praxisnah und auch nicht realisierbar. 

Wenn es aber darum gehen soll, möglichst praxisnah, etwa für eine Doppelstun
de Philosophie, diese Frage zu beantworten, dann ist beispielsweise die Arbeit mit 
Standbildern eine ganz einfache Möglichkeit, um einmal an bestimmten Stellen im 
Unterricht Gedanken performativ modelliert sichtbar zu machen. Also u.a. den Ka
tegorischen Imperativ als Standbild darzustellen und weiterzuentwickeln – das ist 
eine reizvolle Aufgabe! 

Ein anderes Beispiel: Ich arbeite gerade in der Oberstufe gerne an Descartes’ Me
ditationen. Dieser Text selbst ist ja auf eine großartige Weise performativ. Er ist wie 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

ein Monolog auf der Bühne geschrieben. Jetzt wäre es interessant, einen Dialogpart
ner dazu zu erfinden! Wer antwortet auf Descartes – oder wer stellt ihm die Fragen?
Welche Personen treffen sich dort gerade und wie unterhalten diese sich? Oder wir
holen z.B. Descartes in einer Improvisation aus seinem Kaminzimmer heraus und
setzen ihn auf einen Bahnsteig. Wem begegnet er dort denn so und wie reagieren die
Leute auf ihn? – Das sind alles einfache und kleine Impulse, mit denen philosophi
sche Haltungen erlebbar werden und auch in Klassenräumen sehr schnell perfor
mativ experimentiert werden kann. Und sie bieten – jetzt komme ich zum Wechsel
spiel zwischen diskursiven und präsentativen Formen – Anlass, philosophisch, auch
problemorientiert (aber nicht nur), darüber zu sprechen.

Kommentar/Frage 2 – Michael Orlowsky (PH Weingarten)
Also, ich bin doch so ein bisschen verwundert, weil ich in Baden-Württemberg so
ausgebildet worden bin, dass ich wirklich alles, was Sie hier sagen, unterschreiben
könnte. Jeder meiner Fachleiter hat aber alles auch so an uns weitergegeben. Ich
habe diese Freiheitsbeschränkungen, die Sie hier in den Raum stellen, nie erlebt.

Eine Frage ergibt sich für mich aus der Beobachtung, dass Schule sich jetzt auf
anhand empirischer Forschung gemessene Standards kanalisieren muss aufgrund
der PISA-Ergebnisse. Wir sehen, dass im oberen Bereich der ›PISA-Skala‹ Länder
wie Singapur stehen. Wenn wir Dokus über diese Länder anschauen, nehmen wir ei
nen großen Leistungsdruck wahr, der bewirkt, dass dortige Schüler:innen drei Jah
re Vorsprung haben in Mathematik vor unseren. Sie haben ja aber von Qualitäten
jenseits solcher Messbarkeit gesprochen. Ich denke, dass je freier wir den Unter
richt machen, desto schwieriger wird es, ihn wieder auf einen gemeinsamen Stan
dard zurückzuführen. Das ist also das erste große Spannungsfeld. Zweitens gilt das
ebenfalls für die Notwendigkeit an Zeit. Der fachdidaktisch bevorzugte Unterricht
braucht sehr viel Zeit, wir müssen aber auch sehr viel vermitteln. Wie könnte man
in diesem Spannungsfeld Qualitäten jenseits der empirischen Messbarkeit vertei
digen?

CG

Grundsätzlich freue ich mich zunächst einmal darüber, dass Sie sich in Ihrem Un
terricht nicht auf der Seite des eingeschränkten Bildes sehen, das ich beschrieben
habe, sondern dass Sie sich mit der entsprechenden Freiheit ausgestattet sehen.

Aber nicht zuletzt mit dem Zeitproblem kommen Sie natürlich auf den Punkt,
der entscheidend ist: Ich möchte ja gar nicht anzweifeln, dass es in der Fachdidaktik
auch im Verlauf der jeweiligen Ausbildung spannende Ansätze gibt. Doch die Frage
ist dann, was im Rahmen von den zwei Unterrichtsstunden gemäß der vereinheit
lichten Bildungsstandards übrig bleibt. Wenn ich also dann ein Kerncurriculum ab
zuarbeiten habe, und dies und dies und dies zu machen habe, dann ist jede Arbeit an
Standbildern, die produktionsorientierte Arbeit am Text von Descartes – wie ich sie

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 233 

gerade skizziert habe – eigentlich nur ein Zeitfresser. Und das ist die heimliche Didak
tik, die an den Schulen eine Rolle spielt. Wie viel Zeit habe ich noch zur Verfügung, 
um die philosophische Entwicklung von jungen Menschen in einem Wechselspiel 
zwischen diskursiven und präsentativen Ausdrucksformen zu begleiten? Und war
um ist es so, warum haben wir also immer weniger Zeit? Das liegt daran, dass die er
höhte Standardisierung von Bildungsprozessen eine merkwürdige Vorstellung von 
Effizienz in die Schule hineinbringt, indem man dann sagt: Es muss möglichst viel 
›Stoff‹ geschafft werden! Wenn Sie sich dieses Problem einmal auf dem ganz ande
ren Feld der Naturwissenschaften und speziell die Bildungsstandards dort betrach
ten, dann läuft es Ihnen kalt den Rücken herunter! Die Kolleg:innen, die diese Fä
cher unterrichten, haben aufgrund der hohen fachlichen Standardisierung des Un
terrichts keine Chance mehr zu experimentieren und zu forschen – also das zu tun, 
was Naturwissenschaften spannend macht. 

Die fachdidaktisch transformierten Forschungsperspektiven, auch weitere Ex
perimente aller Art, sind nicht nur in diesem Bereich, sondern in vielen Fächern im 
Alltag oftmals viel zu sehr verloren gegangen. In der Schule wird vielfach irgendein 
›Stoff ‹ durchgepaukt, den alle wieder vergessen haben, wenn sie die Schule verlas
sen. Diese Stofffixierung wird oftmals dadurch begründet, dass schulische Leistun
gen so besser messbar wären. Abgesehen davon, dass dies im Hinblick auf die Be
stimmung von Fachkompetenzen schon nicht stimmt, ist es interessant, dass sich 
auch empirisch ganz andere Dinge testen lassen. ›PISA 2022‹ ermöglichte beispiels
weise, die Fähigkeit, kreativ zu denken, empirisch zu messen; es gibt sicher auch die 
Möglichkeit, die Urteilskompetenz empirisch zu messen. Wenn wir also den Fokus 
ein wenig erweitern würden, dann muss empirische Standardisierung gar nicht da
zu führen, dass der Unterricht stofffixiert gestaltet wird. Es ist vielmehr die Frage, 
was wir messen, und warum wir eigentlich die Zeit, die wir zur Vertiefung und zu 
der anregenden Gestaltung des Unterrichts zur Verfügung haben, immer mehr re
duzieren, weil wir immer mehr Inhalte in die Schulen hineinsteuern. Das ist mein 
Problem. 

Frage 3a – Klaus Feldmann (Universität Wuppertal) 
Meine erste Frage ist eher terminologischer Art: Es ist vorhin gesagt worden, dass 
es um eine Art Weiterentwicklung gehe, vom ›Theatralen‹ zum ›Performativen‹. Da 
würde mich interessieren, was genau die Weiterentwicklung ist. Liegt darin nur 
eine Ausdehnung möglicher präsentativer Formen oder ist performatives Philoso
phieren qualitativ ein neuer Ansatz? 

CG 
Dazu ließe sich sicher eine ganze Menge sagen. Ich persönlich würde sagen, dass 
mich der Begriff des Performativen im Augenblick stärker interessiert, weil er den 
Blick ebenso über die Grenzen der Theaterbühne hinaus weitet, um beispielsweise 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

auch zur Bildenden Kunst oder zu dem gesamten Thema ›Virtuelle Realität‹ eine Brü
cke zu schlagen und diese auch methodisch mit in den Blick zu nehmen. Dadurch
würde also mit dem Begriff ›performativ‹ – u.a. im Anschluss an das Performance-
Konzept von Erika Fischer-Lichte – in der Philosophie/Ethik bzw. in der Fachdidak
tik ein erweiterter Horizont abgesteckt. Mir geht es also darum, dass wir uns mit
vielen performativen Ansätzen im Philosophie- und Ethikunterricht auseinander
setzen. Es geht mir nicht nur um die Erfahrung, selbst auf einer Theaterbühne zu
stehen und einen Text philosophisch-ethisch zu interpretieren. Es kann u.a. auch
darum gehen, eine Figur in einem Computerspiel zu animieren, die experimentell
auch eine fachlich relevante Haltung verkörpert. Ich meine also solche Erweiterun
gen zum ›Performativen‹, aber das heißt nicht, dass ich den engeren Begriff des
›Theatralen‹ aufgeben würde. Es geht mir damit eher um eine Erweiterung, keine
völlige Neuausrichtung.

Frage 3b – Klaus Feldmann (Universität Wuppertal)
Danke! Meine zweite Frage bezieht sich auf den Kompetenzbegriff. Das hat mich
etwas irritiert, dass Sie sich für Kompetenzschulung ausgesprochen haben. Wenn
man andererseits hört, was Sie zu Risiken des empirischen Ansatzes gesagt haben,
muss man doch festhalten, dass gerade der Kompetenzbegriff ein wichtiger Be
standteil dieses Paradigmas ist. Da sehe ich folglich einen Widerspruch zwischen
einem am Messen von Kompetenzen ausgerichteten und einem transformativen
Bildungsverständnis – in dieser Hinsicht wäre es interessant zu erfahren, welch
einen Kompetenzbegriff Sie vertreten.

CG

Natürlich haben Sie damit Recht, dass der Kompetenzbegriff nach Franz E. Weinert
eng an das empirische Paradigma gekoppelt ist, weil er Messbarkeit der menschli
chen Fähigkeiten und Fertigkeiten ermöglichen soll. Ich habe das vorhin hoffentlich
auch nicht zu einseitig dargestellt: Mir ging es nicht darum zu sagen, dass man in
der Schule gar nichts messen sollte. Ich denke jedoch, dass es wichtig ist zu verdeut
lichen, dass das eigentliche Problem der empirischen Wende in den Bildungswis
senschaften darin besteht, dass mit dieser Wende in der schulischen Praxis keinerlei
Stärkung der Kompetenzorientierung des Unterrichts, sondern eher eine Fixierung
auf vermeintlich klar messbares Wissen als ›Standards‹ einherging. Ich wollte also
sagen, dass das, was wir bislang messen, viel zu eng ist. Wir müssen ganz andere
Themen messen als lediglich gewisse Teilkompetenzen der Fächer Deutsch, Mathe
matik, Englisch und der Naturwissenschaften.

Frage 4 – Jens Wimmers (Universität Bamberg)
Vorhin wurde versucht, Sie über die Frage nach dem Leib im Ausdrucksspektrum et
was auf die Seite des ›Präsentativen‹ zu rücken – darauf möchte ich Bezug nehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 235 

Der Witz der Leiblichkeit ist doch der, dass Leiblichkeit immer da ist. Also selbst im 
›Diskursiven‹. Wir benötigen nur die Aufmerksamkeit für sie. Als ich das theatrale 
Philosophieren kennengelernt habe, hatte ich den Eindruck, dass es ja doch stark ra
tional beginnt. Da werden erst Primärtexte zur Kenntnis genommen, danach wird 
darüber diskutiert, und dann kommt die Umsetzung ins Theater. Genauso waren 
Ihre heutigen Beispiele: Zuerst ist der Kategorische Imperativ da oder der Gedanke 
Descartes’ – und dann ist das Ganze theatral oder performativ umsetzen. Was sa
gen Sie aber zu dem umgekehrten Weg? Das heißt etwa, dass wir uns vorstellen, 
gar keinen Text zu haben, sondern die Schüler:innen stellen dar, wie sie sich gerade 
fühlen, also improvisierend, oder auf eine Befindlichkeit reagierend – wenn wir aus 
dem Dargestellten also ohne Textbezug philosophische Inhalte interpretieren? Ist 
das ebenfalls in Ihrem Sinne oder widerspricht das dem theatralen Philosophieren? 

CG 
Das, was Sie ansprechen, ist auch insofern eine wichtige Frage, als dass ich mit Men
schen aus dem Bereich des Philosophierens mit Kindern spreche, die genau das Pro
blem haben, das Sie beschreiben – allerdings aus ganz anderen Gründen: Warum 
muss ich beispielsweise nämlich erst philosophische Texte mit Zweit- oder Dritt
klässler:innen lesen, damit die auch in die produktive Theaterarbeit kommen? Das 
geht bei dieser Alterskohorte doch auch so und Textarbeit an komplexen philosophi
schen Texten eben nicht. Ihre Frage zielt meines Erachtens in eine ähnliche Rich
tung… 

Lassen Sie mich dazu gerne etwas sagen: Ich habe keinen Einwand gegen die 
Idee, von Befindlichkeiten der theatral Philosophierenden im Rahmen einer philo
sophischen Problemreflexion auszugehen. Ich habe auch selbst schon so gearbei
tet – meine Erfahrung sagt mir aber, dass die Texte in einer performativ erweiter
ten Reflexion eines Problems eine wichtige Funktion haben können. Sie schaffen 
nämlich in einem gemeinsamen Arbeitsprozess an abstrakten Inhalten einen kon
kreten gemeinsamen Nenner. Also, wenn Sie z.B. zum Thema ›Liebe‹ performativ 
arbeiten und von den Präkonzepten der Schüler:innen ausgehen und gleich anfan
gen und sagen, so, wir arbeiten jetzt mit Standbildern, dann ist die Frage ›Was ist 
Liebe?‹ im Raum und das ist ja auch gut. Sie müssen jedoch immer wieder fragen, 
welche Dimension des Begriffs gerade im Mittelpunkt des gemeinsamen Deutungs
prozesses steht: Sind wir jetzt bei der Liebe zwischen Geschwistern, sind wir aktuell 
bei der erotischen Liebe oder etwa vielmehr bei der Liebe zu Eltern? Der Begriff ist 
so vielfältig, so schimmernd, deshalb ist es ein rein pragmatisches Argument, den 
gemeinsamen Bezug auf einen Text beizubehalten, der den Begriff jeweils diskur
siv skizziert und eingrenzt – beispielsweise auf die Bedeutung der erotischen Liebe 
in Platons Symposion. Der gemeinsame Textbezug dient also als ein Referenzpunkt, 
d.h. als gemeinsamer Nenner, wie ich es bereits gesagt habe. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Ich gebe Ihnen aber völlig Recht, theoretisch ist es auch denkbar, auf diesen Re
ferenzpunkt zu verzichten. In dieser Hinsicht bin ich dann vielleicht etwas altmo
disch, wenn ich immer wieder die Frage stelle, worüber reden wir denn eigentlich
gerade? Welchen Aspekt der Liebe thematisieren wir denn jetzt gerade (um das vor
herige Beispiel noch einmal aufzugreifen)? Es ist meiner Überzeugung nach wich
tig, sich auf diskursive Weise immer wieder um den gemeinsamen Gegenstand zu
bemühen, damit der Arbeitsprozess nicht zerfasert. Aber diese Anstrengung muss
nicht zwangsläufig in eine Textarbeit münden. Ich habe bei Arbeitsprozessen ohne
Referenztext allerdings selbst oft den Eindruck gehabt, dass die Gruppe ihren Fokus
doch mehr und mehr verliert. Dann landet man zu schnell bei Klischees und man
kann sich nicht mehr gemeinsam in der philosophischen Problemreflexion weiter
entwickeln, weil wir über unsere Präkonzepte hinaus gar keine neuen Denkimpul
se zur Verfügung haben, um uns weiterzuentwickeln. Zumal wir eben mit unseren
Gedanken oftmals auch ganz woanders sind – ich selbst bin vielleicht gerade bei der
Liebe zu meiner Partnerin und jemand anders ist gerade eher bei der Elternliebe.
Dann haben wir keinen gemeinsamen Gegenstand mehr für die philosophisch-ethi
sche Problemreflexion und das macht schließlich das gemeinsame Philosophieren
mühsam.

FW

Christian, der gemeinsame Nenner in der Vielfalt der Formen der Liebe ist ein wun
derbarer Abschluss! Wir danken Dir alle noch einmal herzlich dafür, dass Du Dir
diese Zeit genommen hast [Klopfen!]. Vielen Dank!

CG

Sehr gerne! Ich danke für die Aufmerksamkeit!

Literatur

Gefert, Christian (2002), Didaktik theatralen Philosophierens. Untersuchungen zum Zu
sammenspiel argumentativ-diskursiver und theatral-präsentativer Verfahren bei der Tex
teröffnung in philosophischen Bildungsprozessen, Dresden.

Nida-Rümelin, Julian/Spiegel, Irina/Tiedemann, Markus (2017) (Hg.), Handbuch Phi
losophie und Ethik, Bd. 1 Didaktik und Methodik, 2. Aufl., Paderborn.

Rohbeck, Johannes (2016), Didaktik der Philosophie und Ethik, 4. Aufl., Dresden.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 

Indigenes Gutes Leben (Sumak Kawsay) als Wissens- und 

Bildungsprinzip 

David Cortez, Heike Wagner 

1. Einleitung 

In Ecuador wurden im Zuge der neuen Verfassung des Jahres 2008 die Prinzipien 
Gutes Leben (auf Spanisch: Buen Vivir; auf Kichwa: Sumak Kawsay) und Interkultura
lität zu zentralen Konzepten der neuen Bildungs- und Wissenspolitik des Staates. 
Bildung wurde als Voraussetzung für ein gutes Leben definiert. Dass Bildung wich
tig ist für ein gutes, gelingendes Leben, ist sicherlich leicht konsensfähig. Interes
sant wird es jedoch, wenn hinter die Begriffe, Konzepte und Praxis geschaut wird: 
Was heißt eine »Bildung für Gutes Leben«? Was wird in Ecuador unter Gutem Leben, 
Buen Vivir und Sumak Kawsay verstanden? Und letztlich: Worauf zielt Bildung? Was 
sollten Zielhorizonte und Kriterien für Wissen und Bildung sein? 

Darum soll es im Folgenden gehen und die Ausführungen sollen schließlich in 
der Beantwortung der Frage münden, inwieweit die Auseinandersetzung mit dem 
indigenen guten Leben aus Ecuador auch Impulse für die Bildungsarbeit in Europa 
bieten kann. 

2. Sumak Kawsay – Indigenes Gutes Leben aus den Anden 

Die Debatten und Reflexionen zum andinen Guten Leben haben in den letzten Jahren 
weltweit eine große Reichweite und Rezeption erfahren. Es liegen viele Systemati
sierungen und Ausdifferenzierungen vor (Acosta 2015; Cubillo Guevara 2018; Cortez 
2021). Allen gemeinsam ist das Grundverständnis, wie es auch in der ecuadoriani
schen Verfassung steht: Ein Leben in Fülle, in Harmonie zwischen den Menschen 
und mit der Natur. In der Präambel heißt es beispielsweise: 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

Decidimos construir una nueva forma de convivencia ciudadana, en diversidad y
armonía con la naturaleza, para aclanzar el buen vivir, el sumak kawsay.
(Präambel der ecuadorianischen Verfassung 2008)

Wir haben uns dafür entschieden, eine neue Form des gesellschaftlichen Zusam

menlebens zu schaffen, in Diversität und Harmonie mit der Natur, um das gute
Leben, das Sumak Kawsay zu erlangen.
(eigene Übersetzung)1

Sumak Kawsay ist Kichwa, die indigene Sprache, die neben dreizehn weiteren am
meisten in Ecuador gesprochen wird. In der ecuadorianischen Verfassung von 2008
erhielt sie den Status einer »Amtssprache für interkulturelle Beziehungen« (Con
stitución Ecuatoriana, Art. 2). Kawsay heißt übersetzt Leben; sumak ist ein Adjektiv
und kann übersetzt werden mit schön, ganzheitlich, vollkommen. Weiter unten im
Text wird darauf noch näher eingegangen. Für den Moment ist zunächst wichtig,
dass die ecuadorianische Verfassung von 2008 das Gute Leben zu einem zentralen
Grundprinzip machte.

In den Artikeln der Verfassung, die speziell der Bildung gewidmet sind (Artikel
26–29), heißt es beispielsweise: »Sie [die Bildung] stellt einen vorrangigen Bereich
der öffentlichen Politik und der staatlichen Investitionen dar, einen Garanten für
Gleichheit und soziale Inklusion und eine unabdingbare Voraussetzung für ein Gu
tes Leben« (Art. 26). Es geht also um eine Bildung für ein Gutes Leben.

3. Eine kurze Genealogie der Bildung für ein Gutes Leben

Der Paradigmenwechsel in der Bildungs- und Wissenspolitik in Ecuador geht auf
die Kämpfe und gemeinschaftlichen Widerstandspraktiken indigener Völker Ecua
dors gegen Ende der 1980er und 1990er Jahre zurück. Zu dieser Zeit erlangte die
indigene Bewegung immer größere politische Bedeutung. Eine ihrer wichtigsten
Forderungen an den Staat zielte auf eine entkolonialisierte Bildung. Bildung sollte
ihren konkreten sozialen und kulturellen Realitäten entsprechen, ihre eigenen Wis
sens- und Lebensprinzipien widerspiegeln, diese vermitteln und somit letztlich ihre
Kulturen respektieren. Es ging somit um die Forderung nach Interkulturalität in der
Bildungspolitik.

Die indigene Bewegung wird in dieser Zeit zur Hauptakteurin in den Prozessen
und Programmen der interkulturellen zweisprachigen Bildung (Inuca Lechón 2017).
Diese entstand u.a. als Kritik an der staatlichen Bildungs- und Wissenspolitik, wel
che sich innerhalb der westlichen Vorstellungen von Entwicklung verortete und Bil

1 Alle Übersetzungen ins Deutsche sind eigene.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 241 

dung sowie Wissen ökonomischen Prinzipien unterordnete. Dies war insbesondere 
Anfang der 1990er Jahre bei der aggressiven Umsetzung neoliberaler Entwicklungs
modelle zu beobachten, welche gekennzeichnet waren durch Ökonomismus, Priva
tisierung und Technokratisierung. 

In ihrem Beitrag zur verfassunggebenden Versammlung schrieb die ecuadoria
nische Indigenenorganisation CONAIE (Confederación de Nacionalidades Indíge
nas del Ecuador) wie folgt: 

»Ecuador erlebt derzeit einen historischen Moment von großer Bedeutung. Ein 
Moment tiefer Hoffnung für die große Mehrheiten des Landes, die wir für den 
Aufbau einer postkapitalistischen und postkolonialen Gesellschaft kämpfen, eine 
Gesellschaft, die das gute Leben fördert, das von Generation zu Generation durch 
unsere Taitas und Mamas2 überliefert wurde, eine Gesellschaft, die die Lehren ih
rer indigenen Völker wiedererlangen und in Harmonie mit unserer Pacha Mama3 
[Mutter Kosmos] leben kann« (Conaie 2007: 1). 

Die indigene Bewegung ist also eine zentrale Akteurin in diesem Kontext und auch 
das Konzept des Buen Vivir bzw. Sumak Kawsay bezieht sich auf indigene Traditio
nen. Was genau ist nun unter diesen Begrifflichkeiten zu verstehen? 

4. Grundlegende Prinzipien des indigenen Guten Lebens 

In der ecuadorianischen Verfassung von 2008 finden sich sowohl die Begriffe Sumak 
Kawsay als auch Buen Vivir. Ersterer ist den Kiwcha-Traditionen entnommen; letzte
rer ist die spanische Übersetzung, wenn auch nicht inhaltlich notwendigerweise das 
Äquivalent. Kawsay bedeutet auf Kichwa Leben und das Adjektiv Sumak drückt den 
Sinn für Ganzheitlichkeit, Vollkommenheit oder auch vollkommene Schönheit aus. In der 
Kombination miteinander bezieht sich der Ausdruck Sumak Kawsay auf ein erfülltes 
Leben als Leben in Gemeinschaft, das geprägt ist von harmonischen Beziehungen 
zwischen den Menschen und mit ihrer natürlichen Mitwelt (Chuji u.a. 2023). 

Im Prolog der Verfassung wird darunter eine Lebensweise »in Vielfalt und Har
monie mit der Natur« verstanden. In derselben Verfassung lässt sich jedoch erken
nen, dass Sumak Kawsay und Buen Vivir nicht immer das Gleiche ausdrücken und 

2 Taita ist Vater auf Kichwa; Mama Mutter. Hier sind auf liebevolle Art die Vorfahren gemeint. 
3 Im deutschsprachigen Raum ist oft von Pachamama als ›Mutter Erde‹ die Rede, was das Kon

zept von ›Pacha‹ jedoch viel zu eng setzt. Mutter Erde im Sinne des Bodens, der unter unseren 
Füßen ist, wäre ›Allpa Mama‹. ›Pacha‹ hat vielmehr vielfältigere Dimensionen, bildet als Ad
jektiv z.B. einen Superlativ bei ›sumakpacha‹ für ›sehr schön‹, bezeichnet aber auch Raum- 
und Zeitdimensionen, weshalb ›pacha‹ besser als Kosmos oder mit ähnlichen Begriffen über
setzt werden sollte. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

vielmehr in verschiedenen Artikeln in sehr unterschiedlichen Diskursen verankert
sind. Uns interessiert im Folgenden vor allem das Konzept des indigenen Guten Le
bens und weniger das verfassungsmäßige Buen Vivir und dessen politische Umset
zung.

Zunächst sei betont, dass es natürlich nicht das eine indigene Gute Leben gibt,
genauso wenig wie sich eine homogene Gruppe von Indigenen oder eine indige
ne Essenz von Praktiken oder Vorstellungen finden lassen. Es können aber gewis
se handlungsweisende Grundprinzipien benannt werden, die das Miteinander der
Kichwa im ecuadorianischen Hochland und auch darüber hinaus im Tiefland so
wie anderer indigener Gruppen prägen (Macas 2011; Viteri Gualinga 2003). Zentral
ist dabei, dass das Selbstverständnis nicht anthropozentrisch, also vom Menschen
her und auf den Menschen hin, verstanden wird. Im Zentrum steht vielmehr das
Leben – alles Leben, nicht nur das der Menschen. Vielmehr ist alles beseelt, mitein
ander verbunden und letztlich Leben (Estermann 1998). Es geht dabei um ein kos
misches Prinzip: Alles steht in Beziehung zueinander. In der Beziehung, verstanden
auch als Dialog unter allen Lebewesen, wird das Leben erhalten. Die Bedeutung der
Begriffe Leben und Lebewesen geht dabei weit über ein europäisches, westlich-natur
wissenschaftliches Verständnis hinaus. Beispielsweise können auch Vulkane, Flüsse
u.v.m. in diesem ethisch relevanten Sinne lebendig sein. Als Teil und in kosmischer
Verbundenheit allen Lebens ist nicht der Mensch das Zentrum allen Denkens und
Handelns inklusive Wirtschaftens, sondern die Gemeinschaft allen Lebens ist zen
tral. Estermann fasst dies in ein ethisches Axiom, welches etwas abgewandelt wie
folgt formuliert werden kann: ›Handle so, dass Du als Teil der kosmischen Ordnung
zu deren Bewahrung und zum Fortbestehen der vitalen Beziehungen beiträgst und
Störungen dieser Ordnung vermeidest‹ (in Abwandlung von Estermann 1998: 258).
Dieser Imperativ bedeutet auch, sich aus der Gemeinschaft allen Lebens heraus und
nicht als Individuum zu verstehen sowie entsprechend zu handeln, und zwar so,
dass alles Leben erhalten und immer aufs Neue wiederhergestellt wird. Dies zeigt
sich ganz deutlich in den sogenannten Marchas por la Vida, die die indigenen Be
wegungen seit den 1980er Jahren im Widerstand gegenüber Politiken als Proteste
durchführen, wann immer lebensfeindliche Politiken geplant bzw. realisiert wer
den. Erhalt und Widerstand sind dabei innig verknüpft, da es letztlich um ein Ver
ständnis des Lebens geht, das auch die Menschen innerhalb des Kosmos und somit
zu seiner Mitwelt, der Natur, und zwischen den Menschen untereinander in Bezie
hung verortet (Cortez/Wagner 2010). In diesem Verständnis von Welt und Leben als
Gegenseitigkeit erscheint Ausbeutung und Zerstörung der Natur ebenso absurd wie
Armut unter den Menschen, da beides dem Grundprinzip widerspricht: ›Geben, um
zu nehmen. Nehmen, um zu geben‹, wie Estermann (1998) treffend das Prinzip der
Reziprozität in ein ethisches Axiom fasst.

Lebenserhalt, Pflege, Widerstand und Erinnern daran, dass Leben mehr ist und
dass auch heute noch andere Formen des Lebens gewürdigt werden und möglich

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 243 

sind, geschieht zudem auch im Feiern. Im Feiern wird die Einheit allen Lebens im 
Sinne des Guten Lebens wiederhergestellt. Dies zeigt sich z.B. darin, dass Feste und 
Rituale Elemente der Reziprozität, des Verteilens von Lebensmitteln, des gemein
schaftlichen Helfens und des Miteinanders beinhalten. Auch werden beispielsweise 
Tänze in verschiedenen Himmelsrichtungen oder in Kreisen und Zirkeln und so
mit in unterschiedlichen Raumdimensionen vollzogen. Zudem erfolgt das Feiern in 
Kommunikation mit allen Lebewesen – Vulkane und andere Seinsformen inklusive. 

Was bedeutet dies nun für die Bildungsarbeit? Warum stellt das Gute Leben 
samt seiner soeben erläuterten Praktiken eine zentrale Forderung der indigenen 
Bewegungen seit Ende der 1980er Jahre dar? 

5. Bildung und Weisheit für das Leben 

Die Bildungspolitik in Ecuador ist grundsätzlich auch bis heute kaum weniger 
von den anthropozentrischen und rationalistischen Prinzipien geprägt, die für die 
durch den dominanten Globalen Norden geprägte Moderne charakteristisch sind. 
Dies wird unten noch näher ausgeführt. Die Bildungspläne sind von den Prinzi
pien her den europäischen Bildungsplänen sehr ähnlich: Im Zentrum steht der 
Mensch, in der Regel wird er als ein Individuum betrachtet, welches vornehmlich 
über den Vernunftgebrauch (quasi in einem Klassenzimmer sitzend, hörend und 
nachdenkend) Wissen erlangt. Die Natur wird hingegen als ein externes Objekt 
analysiert, welches im Sinne einer Ressource mit Hilfe des Wissens zur Erfüllung 
der Bedürfnisse der Menschen genutzt werden soll. Ökologische Elemente, auch 
die Problematik der Umweltzerstörung und Ideen von Nachhaltigkeit, sind zwar 
präsent, Kritik daran wird jedoch innerhalb der Logik des Anthropozentrismus, der 
Nutzenlogik und der Natur als externer Entität artikuliert. 

Hier setzt die Forderung nach einer interkulturellen und nach einer Bildung im 
Sinne des Sumak Kawsay an: Im indigenen Ansatz, welcher das Leben selbst holis
tisch ins Zentrum stellt, und auf ein schönes, erfülltes, ganzheitlich gutes Leben in 
Vielfalt und Harmonie allen Lebens zielt, sind die Menschen hingegen in Beziehung 
mit ihrer Mitwelt, in Beziehung mit dem Kosmos (pacha). Auch das Lernen und die 
Bildung im Umgang mit der Natur bzw. Mitwelt sind in diesem Sinne holistisch zu 
begreifen: Es verbindet das Verständnis von Sein im Sinne der indigenen Kosmo
logie mit den oben erläuterten ethischen Prinzipien und den verschiedenen Wis
sensformen, die einen Gegenstand multiperspektivisch erfassen. Diese Bildungs
idee zielt darauf, in Gemeinschaft und in Harmonie mit der Mitwelt leben zu lernen, 
wobei Wissen sowohl des Denkens als auch des Fühlens, Herz und Vernunft, bedarf, 
um ein Gleichgewicht im Leben und somit im Zusammenleben zwischen Menschen 
und Mitwelt zu erlangen (Escobar 2014). Es geht um ein ganzheitliches Lernen in 
Gemeinschaft für ein Wissen, das die Gemeinschaft unter den Menschen und mit 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

der Mitwelt ermöglicht. Lernen und Lehren hat daher eine genuin soziale Dimen
sion, die auch über die Menschenwelt hinausreicht. Wissen wird in Gemeinschaft
erlangt und der Gemeinschaft allen Lebens auch wieder zur Verfügung gestellt. In
diesem Sinne geht es auch um Fragen der Ethik, was genau auch im Konzept des
Sumak Kawsay grundgelegt ist.

Wir wollen dies am konkreten Beispiel der indigenen Universität Amawtay Wasi4
(›Haus des Wissens‹) etwas näher verdeutlichen. Sie stellt ein paradigmatisches
Beispiel dar für eine Bildungspraxis in Ecuador, in der die indigene Kosmologie,
die ethische Perspektive eines Guten Lebens und die Dimension des Wissens zu
sammenkommen. Es handelt sich um eine staatlich anerkannte Universität mit
Abschlüssen z.B. in Agrarökologie und Ernährungssouveränität oder in sozialer
Kommunikation und neuen Kommunikationstechnologien. Die westlichen Wis
senschaften werden dabei nicht abgelehnt. Es geht vielmehr um einen Dialog des
Wissens und der verschiedenen Wissensformen zugunsten einer Perspektive der
Interkulturalität, Diversität und Pluralität, immer im Horizont eines Dialogs in Ge
meinschaft der Menschen untereinander und mit allen Lebensformen im Kosmos.
Der Unterschied besteht somit in der Verortung der Lernenden und Lehrenden in
nerhalb ihrer Gemeinschaften und innerhalb des Kosmos, den ethischen Prinzipien
und Zielen des Wissens.5

6. Kritik am konventionellen Bildungs- und Wissensbegriff

Die Entstehung einer Bildung für ein Gutes Leben erfolgt somit in deutlicher Di
stanzierung vom zivilisatorischen und eurozentrischen Erbe, mit dem die latein
amerikanischen Nationalstaaten seit Beginn des 19. Jahrhunderts gegründet wur
den. Es geht daher auch um Fragen von Kolonialität im Bildungssystem. Sumak Kaw
say und Buen Vivir stellen einen alternativen Bildungsvorschlag zur modernen kon
ventionellen Bildung dar (Walsh 2010).

4 https://uaw.edu.ec/

5 Es gibt mehrere Vorschläge zur Bildung zum Guten Leben, die mit einigen der zentralen The
sen des Kompetenzansatzes in Dialog treten: die aktive Rolle des Einzelnen, die Interaktion
mit der Umwelt und die Relevanz der sozialen Dimension (Heckhausen 1976). So folgen bei
spielsweise die Universitäten Amawtay Wasi und die Nationale Universität für Bildung der
Konzeption, dass der Kompetenzansatz mit drei zentralen Prinzipien einer Bildung zum Gu
ten Leben vereinbar ist: mit einer relationalen Weltsicht, mit dem Prinzip der Interkulturali
tät und mit dem Prinzip des Wissensdialogs (García 2004; Collado u.a. 2018). In den indige
nen Traditionen wird jedoch davon ausgegangen, dass Wissen sowohl Denken als auch Füh
len umfasst, weshalb eine Bildung des Guten Lebens eine relationale Vision beinhaltet, die
nicht mit einer lediglich anthropozentrischen Interpretation des Kompetenzansatzes kom

patibel ist.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://uaw.edu.ec/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://uaw.edu.ec/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 245 

Buen Vivir und Sumak Kawsay setzen sich kritisch mit dem Gegensatz zwischen 
Natur und Kultur auseinander, der die vorherrschende Sicht des Menschen und 
der Welt der modernen Kultur prägt. Das anthropozentrische Gegensatz-Axiom 
der Subjekt-Objekt-Relation, das dem wissenschaftlich-technischen Wissen der 
Moderne zugrunde liegt, wird in Frage gestellt und insbesondere das mit diesem 
Wissensparadigma verbundene ökologische und soziale Defizit angeprangert. Die 
ökologischen und sozialen Krisen der Gegenwart gelten als historisches Scheitern 
dieser Axiome der Moderne. 

Mit diesen Ansätzen wird das Paradigma positivistischer und grundsätzlich 
auch der aufgeklärten (humanistischen) Bildung und des Wissens kritisiert, das 
mit der Gründung von Nationalstaaten in lateinamerikanischen Gesellschaften 
institutionalisiert wurde. In diesem Sinne stehen Sumak Kawsay und Buen Vivir 
nicht nur für eine Auseinandersetzung mit dem eurozentrischen Ideal von mo
derner Kultur und dem darin etablierten Wissen, sondern auch mit der Form der 
politischen Subjektivität des Liberalismus des 19. Jahrhunderts. Im Grunde werden 
die Annahmen der vorherrschenden Lebensweise im zeitgenössischen Neolibera
lismus in Frage gestellt: Ökonomismus, Individualismus, Technokratisierung und 
Patriarchat. Sumak Kawsay präsentiert somit eine ganzheitliche, kosmologische 
und gemeinschaftliche Perspektive, die sich deutlich von der anthropozentri
schen (Individualismus), kapitalistischen (Ökonomismus) und instrumentellen 
(Rationalismus) Vision des modernen westlichen Guten Lebens unterscheidet. 
Darüber hinaus beinhaltet es eine Kritik am kolonialen und neokolonialen Erbe 
konventioneller Entwicklungsdiskurse (Escobar 1998). 

Mit der Aufnahme der Prinzipien des Sumak Kawsay und Buen Vivir in die ecua
dorianische Verfassung und auch der staatlichen Bildungspolitik als eine Bildung 
für ein Gutes Leben erfolgte also eine Aufnahme von Forderungen der indigenen, 
aber auch sozialen und ökologischen Bewegungen6 und ein Paradigmenwechsel auf 
konzeptioneller Ebene. Wie schaut daher die konkrete Umsetzung der staatlichen 
Bildungspolitik für ein Gutes Leben in Ecuador aus? Wird mittlerweile also eine an
dere Bildungspolitik in Ecuador durchgeführt? 

7. Bildungspolitik für ein Gutes Leben in Ecuador 
– die konkrete Umsetzung 

Mit der neuen Verfassung aus dem Jahr 2008 übernahm die damalige ecuadoriani
sche Regierung von Allianza País vom Jahr 2007 bis zum Jahr 2017 unter dem Topos 
der Revolución Ciudadana (›Revolution der Bürger und Bürgerinnen‹) das Gute Leben 

6 Für eine detaillierte Analyse der verschiedenen Akteur:innen und deren Forderungen und 
Beiträge bei der verfassungsgebenden Versammlung auch: Cortez/Wagner 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

als übergeordnetes Regierungsziel und somit auch als Ziel der Bildungspolitik. Un
sere Analyse bezieht sich daher auch auf diesen Zeitraum.

In der ecuadorianischen Verfassung finden sich mehrere Artikel zum Recht auf
Bildung, zu Interkulturalität (Art. 26 und 28), zu Entkolonisierung und Dekolonia
lität des Wissens, Anerkennung und Bewahrung der Traditionen und des Wissens
der Vorfahren (Indigene und Afroamerikaner:innen) (Art. 385). In der bildungspo
litischen Umsetzung zeigt sich auch klar eine bis dahin nicht gekannte Option für
Bildung: Zum ersten Mal in der Geschichte Ecuadors wurden große Investitionen im
Bildungsbereich getätigt. Zu den sichtbarsten gehören Bildungsreformen, die Stär
kung der Infrastruktur (Schulen und neue Universitäten – auch in ländlichen Re
gionen) sowie Stipendienprogramme für Studien im Ausland. Ein klarer Verdienst
dieser Politik war der Rückgang der Analphabeten- und Unterernährungsrate sowie
die Professionalisierung des Lehrpersonals an weiterführenden und universitären
Hochschulen. Investitionen in die Bildungspolitik machen einen Unterschied. Dies
ist in Ecuador deutlich gezeigt worden.

Die inhaltliche Umsetzung als Bildungspolitik für ein Gutes Leben im Sinne
des Buen Vivir oder Sumak Kawsay ist jedoch bei Weitem differenzierter und auch
kritischer zu betrachten: Bei der Implementierung der Bildungspolitik für das
Gute Leben kam es nämlich zu einer Verdrängung der indigenen, alternativen
Prinzipien des Sumak Kawsay und zu einer Umdeutung des guten Lebens mit
neo-aristotelischen und neo-strukturalistischen Entwicklungskonzepten (etwa im
Sinne von Nussbaum/Sen 1993). Sumak Kawsay und Buen Vivir wurden in diesem
Zusammenhang schließlich immer mehr des kritischen, dekolonialen, indigenen
Gehalts entleert und vielmehr als Regierungsdispositive eingesetzt, um die Prä
senz indigener und afroecuadorianischer Organisationen im Bildungsbereich zu
kontrollieren. Konkret hieß dies beispielsweise, dass die interkulturelle zweispra
chige, kultursensible Bildung verdrängt wurde. Durch die Umdeutung von Buen
Vivir und die Übernahme einzelner, gut in die bestehenden Paradigmen integrier
barer Elemente wie die Betonung der Bedeutung von Gemeinschaft und Natur,
wurden die indigenen und afroecuadorianischen Bewegungen ihrer Forderungen
und Kriterien und dadurch ihrer kritischen Kraft beraubt (Cortez 2017). Eine Folge
dieser politischen Steuerung war die problematische Exotisierung und Folklorisie
rung indigener und afroamerikanischer Traditionen. Auf diese Weise wurden die
interkulturelle Perspektive und der angestrebte Wissensdialog einer technokrati
schen Logik untergeordnet, welche von der wissenschaftlich-technischen Vision
des modernen Wissens monopolisiert wird (Walsh 2010). Die oben beschriebenen
indigenen Inhalte des verfassungsmäßigen Buen Vivir bzw. Sumak Kawsay wurde
immer mehr verwaschen, zurückgenommen und in folkloristischen Engführungen
ihres ursprünglichen indigenen und interkulturellen Inhalts entleert. Kurzum: Die
konkrete Umsetzung der öffentlichen Bildung für ein Gutes Leben ist in Ecuador
ambivalent zu betrachten. Dies gilt neben dem Bildungssektor auch allgemein für

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 247 

die Politiken des Guten Lebens (Senplades 2007, 2009; Cortez 2021; Cortez/Wagner 
2021). 

8. Beitrag von Sumak Kawsay und Gutem Leben in den Bildungsdebatten 
in Europa 

Was könnte aus den Debatten, Ansätzen und indigenen Praktiken rund um das Gu
te Leben nun für die Bildungsdebatten in Europa fruchtbar sein? Hier ein paar Vor
schläge: 

1) Die ganzheitliche und relationale Sicht der Welt (Ontologie) bietet ein Diskussi
onsszenario, in dem die Themen und Fragen für eine erneuerte Bildungsphilo
sophie überdacht werden können. Die kosmozentrische Perspektive indigener 
Traditionen stellt im Allgemeinen die anthropozentrische und rationalistische 
Matrix moderner Bildungskonzepte des Globalen Nordens in Frage. 

2) Das Lebenskonzept indigener Traditionen eröffnet Debatten über das Verständ
nis von Natur als Mitwelt und kann somit die Integration und das Eingebunden
sein des menschlichen Lebens in seine natürliche Mitwelt erleichtern. Philoso
phisch gesprochen geht es um ein Umdenken bezüglich der theoretischen Re
flexionen und praktischen Gestaltungen der Beziehungen zwischen Kultur und 
Natur bzw. Mitwelt. Hierzu bietet sich auch ein interkultureller Dialog des Wis
sens mit europäischen Traditionen an, die ebenso die Mensch-Mitwelt-Bezie
hung, etwa im Sinne der Annahmen von Rosi Braidottis Posthumanismus (oder 
z.B. mit ausgewählten Ideen von Nietzsche), nicht anthropozentrisch verstehen 
und eine Philosophie des Lebens formulieren. Damit könnte eine Kritik an den 
dominanten Prinzipien der Moderne geübt werden, die Ursachen der derzeiti
gen multiplen Krise bzw. letztlich der Zivilisationskrise des westlichen moder
nen Denkens und Lebensstils sind. 

3) Zu dieser Alternative gehört auch das Verständnis des sozialen Miteinanders 
aus einer Perspektive der Gemeinschaft, die sowohl das Leben der Menschen 
untereinander als auch das Leben aller Lebensformen in Gemeinschaft betrifft. 
Sprich: Das indigene Denken ermöglicht Gemeinschaft zu denken, ohne einen 
Bruch mit der Natur aufgrund von Unterordnungs-, Unterwerfungs- und/oder 
Zerstörungsverhältnissen anzunehmen. Das Gemeinschaftsleben drückt sich 
in diesem Denken in der Gemeinschaft einer Vielfalt möglicher Daseinsformen 
aus. Zur Gemeinschaft gehören daher nicht nur Menschen, sondern auch an
dere Lebewesen, welche ebenso als lebendig und beseelt betrachtet werden und 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

das Recht auf Leben haben wie beispielsweise Flüsse, Berge oder Tiere.7 Leh
rende und Lernende sind Teil dieser Gemeinschaft. Bildung ist im Miteinander
des Lebens verortet und zielt auf dessen Erhalt.

4) Die Vielfalt als zentrales Element von Leben und somit auch Bildung ermöglicht
eine Perspektive des Wissens (Erkenntnistheorie), die offen ist für Dialoge und
kulturellen Austausch. Dies stellt ein Bekenntnis zu einem Wissensdialog dar,
der sich kritisch mit seiner eigenen komplexen Beziehung zur Macht und den
Institutionen des Wissens auseinandersetzt. Die Entkolonisierung und Deko
lonialität des Wissens ist dafür Voraussetzung und Inspiration zugleich.

Auch wenn in der Umsetzung der staatlichen Bildungspolitik des Guten Lebens in
Ecuador der kritische Gehalt immer mehr in den Hintergrund geriet und sogar zu
einer Entmachtung bis hin zur Ausgrenzung der indigenen und afroecuadoriani
schen Bewegungen in den Bildungspolitiken führte, ist der Impuls, der aus den in
digenen Ansätzen des Wissens und der Bildung des Guten Lebens kommt, dadurch
nicht geringer geworden. Es lohnt sich, sich auch in Europa damit auseinanderzu
setzen, sich inspirieren zu lassen, zu lernen und vor allem auch zu ›ver-lernen‹8. Im
interkulturellen Dialog des Wissens geht es nämlich nicht nur darum, voneinander
zu lernen, sondern auch offen zu sein, über die eigenen Voraussetzungen und Prin
zipien des Denkens wie Wissens kritisch nachzudenken. Im aktuellen Kontext der
multiplen Krisen kann in dieser Hinsicht das holistische und kosmische Verständnis
eines ›Lebens in Beziehung‹, des In-Beziehung-Seins mit dem Leben/Kosmos, ein
guter Impuls für die Frage nach den Prinzipien von Bildung sein: Es zielt auf eine
Bildung für ein ganzheitliches, schönes, gutes Leben für alle in Harmonie miteinan
der, darauf dieses zu lehren und sich dafür einzusetzen; es leistet Widerstand gegen
lebensfeindliche Praktiken, feiert gleichzeitig das Leben und erinnert dabei daran,
dass Leben mehr ist als kapitalistische Gewinnmaximierung, als Individualismus,
Anthropo- und Technozentrismus. Im Dialog der Wissensformen und Lebensprak
tiken kann Neues und Zukunft erwachsen und damit auch eine Bildung, die Leben
schafft und erhält.

Literatur

Acosta, Alberto (2015), Buen Vivir. Vom Recht auf ein gutes Leben, München.
Asamblea Nacional del Ecuador (2008), Constitución 2008. Dejemos el pasado atrás, Con

stitución publicada en el Registro Oficial N.º 449: 20 de octubre de 2008, Quito.

7 Zu Debatten rund um das Thema der Rechte der Natur: z.B. Gutmann 2021 und die Website:

https://www.rechte-der-natur.de/de/.

8 Giuliano/Berisso 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rechte-der-natur.de/de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rechte-der-natur.de/de/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 249 

Braidotti, Rosi (2014), Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen, Frankfurt a.M./ 
New York. 

Chuji, Monica/Rengifo, Grimaldo/Gudynas, Eduardo (2023), »Buen Vivir (Gutes 
Leben)«, in: Ashish Kothari/Ariel Salleh/Arturo Escobar/Federico Demaria/ 
Alberto Acosta (Hg.), Pluriversum. Ein Lexikon des guten Lebens für alle, Neu-Ulm, 
S. 129–131. 

Collado, Javier/Madroñero, Mario/Álvarez Freddy (2018), »Educación transdisci
plinar: formando en competencias para el buen vivir«, Ensaio: aval. Pol. Públ. 
Educ., Bd. 26, n. 100, Rio de Janeiro, S. 619–644. 

CONAIE (2007), Propuesta de la CONAIE frente a la Asamblea Constituyente, Principios y 
lineamientos para la nueva constitución del Ecuador. Por un Estado Plurinacional, Uni
tario, Soberano, Incluyente, Equitativo y Laico, Quito. 

Cortez, David (2013), »El ›buen vivir‹ – Ein alternatives Entwicklungsparadigma?«, 
in: Hans-Jürgen Burchardt/Kristina Dietz/Rainer Ölschläger (Hg.), Umwelt und 
Entwicklung in Lateinamerika. Impuls und Analysen aus Lateinamerika, Baden-Ba
den, S. 61–78. 

Cortez, David (2017), »Der Übergang von ›Sumak Kawsay‹ zum neoextraktivisti
schen ›Buen Vivir‹«, in: Stefan Peters/Hans-Jürgen Burchardt (Hg.), Umwelt und 
Entwicklung in globaler Perspektive. Ressourcen-Konflikte-Degrowth, Frankfurt a.M./ 
New York, S. 205–222. 

Cortez, David (2021), Sumak kawsay y buen vivir, ¿dispositivos del desarrollo? Ética ambi
ental y gobierno global, Quito. 

Cortez, David/Wagner, Heike (2010), »Zur Genealogie des indigenen ›guten Lebens‹ 
(›sumak kawsay‹) in Ecuador«, in: Leo Gabriel/Herbert Berger (Hg.), Lateiname
rikas Demokratien im Umbruch, Wien, S. 167–200. 

Cortez, David/Wagner, Heike (2021), »Gutes Leben zwischen indigener Alternati
ve und Regierungspolitik«, in: Christian Tauchner (Hg.), Gutes Leben. Zwischen 
Machbarkeit und Verletzlichkeit, Bd. 42, Siegburg, S. 87–109. 

Cubillo-Guevara, Ana Patricia/Vanhulst, Julien/Hidalgo-Capitán, Antonio Luis/ 
Beling, Adrián (2018), »Die lateinamerikanischen Diskurse zu buen vivir. Ent
stehung, Institutionalisierung und Veränderung«, in: Peripherie, Nr, 149. Jg. 38, 
S. 8–28. 

Escobar, Arturo (1998), La invención del Tercer Mundo. Construcción y deconstrucción del 
desarrollo, a. d. Engl. v. D. Ochoa, Bogotá. 

Escobar, Arturo (2014). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio 
y diferencias, Medellín. 

Estermann, Josef (1998), Filosofía andina. Estudio intercultural de la sabiduría autóctona 
andina, Quito. 

García, Jorge (Hg.) (2004), Sumak yachaypi, alli kawsaypipash yachakuna = Aprender en 
la sabiduría y el buen vivir = Learning wisdom and the good way to live, Quito. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

Giuliano, Facundo/Berisso, Daniel (2014), »Educación y decolonialidad: aprender a
desaprender para poder re-aprender. Un diálogo geopolítico-pedagógico con
Walter Mignolo«, in: Revista Del IICE/35, S. 61–71.

Gutmann, Andreas (2021), »Der globale Trend zu Rechten der Natur: Entsteht ein
dekoloniales und ökologisches Recht von unten?«, in: Frank Adloff/Tanja Busse
(Hg.), Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, Frankfurt a.M./
New York, S. 133–146.

Heckhausen, Heinz (1976), »Kompetenz«, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer
(Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4: I-K, Basel, S. 922f.

Inuca Lechón, José Benjamín (2017), Yachay tinkuy o encuentro y confrontación de saberes:
genealogía de la interculturalidad y del buen vivir en la educación de los pueblos kichwas
del Ecuador desde mediados del siglo XX, Quito.

Macas, Luis (2011), »El Sumak Kawsay«, in: Gabriela Weber (Hg.), Debates sobre coop
eración y modelos de desarrollo. Perspectivas desde la Sociedad Civil del Ecuador, Quito,
S. 47–60.

Netzwerk Rechte der Natur, letzter Zugriff: 10.02.2025,
https://www.rechte-der-natur.de.

Nussbaum, Martha/Sen, Amartya (1993), The quality of life, New York.
SENPLADES (Secretaría Nacional de Planificación y Desarrollo) (2007), Plan Na

cional de Desarrollo 2007–2010, Quito.
SENPLADES (2009), Plan Nacional para el buen vivir 2009–2013. Construyendo un Estado

Plurinacional e Intercultural, Quito.
Viteri Gualinga, Carlos (2003), Súmak Káusai. Una respuesta viable al desarrollo. Tesis de

licenciatura en Antropología Aplicada, Quito.
Walsh, Catherine (2009), Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)coloniales de

nuestra época, Quito.
Walsh, Catherine (2010), »Development as Buen Vivir: Institutional arrangements

and (de)colonial entanglements«, in: Development, Jg. 53, H.1, S. 15–21.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rechte-der-natur.de
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rechte-der-natur.de


Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 

XI. Tagung für Praktische Philosophie am 20.09.2024 

Patrizia Breil, Hanno Depner, Philipp Thomas, Christian Wilhelm, Anna Zschauer 

1. Konzeption 

Vor dem Hintergrund der Fokussierung der jüngeren Philosophie- und Ethikdidak
tik auf Forschung an der Begrifflichkeit im engeren Sinne sowie mittels empirischer 
Untersuchungen gehen die fünf Akteur:innen des Runden Tischs von der These aus, 
dass philosophische Bildung im Kern den Umgang mit Vielfalt der Formen der Ver
nunft betrifft. Diese Einschätzung wird von allen fünf beteiligten Philosoph:innen 
geteilt, so dass diese aus unterschiedlichen philosophischen Perspektiven begrün
det werden soll. Aus dem Publikum, das früh (versprochen!) miteinbezogen werden 
wird, sind hingegen nicht nur Zusprüche, sondern auch Widersprüche herzlich will
kommen. 

• Patrizia Breil (Ruhr-Universität Bochum) geht von leibphänomenologisch situier
ter Vernunft und deren feministischer Relevanz bei Simone de Beauvoir und Don
na Haraway aus und denkt über den damit verbundenen politischen Zusam
menhang nach. 

• Hanno Depner (Universität Rostock) eröffnet dieses Gespräch mit einer kleinen 
Show und ist der Überzeugung, dass je situativ ausgewählte nicht-diskursive Prak
tiken des Philosophierens besonders im Zuge der Digitalisierung bedeutsam blei
ben. 

• Philipp Thomas (Pädagogische Hochschule Weingarten) ist ein differenzierter 
Blick auf das Verhältnis zwischen propositionalem und nicht-propositionalem 
Wissen wichtig, was auch das Infragestellen der traditionell das propositionale Wissen 
bevorzugenden Hierarchie einschließe. 

• Christian Wilhelm (Pädagogische Hochschule Heidelberg) macht sich u.a. im 
Anschluss an Iris Murdoch auf die Spuren der Komplexität des inneren Selbst, wo
mit sehr vielfältige Gefühle und psychische Vorgänge philosophisch zu stärken 
und hemmende Ego-Verhärtungen hingegen zu überschreiten seien. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

• Anna Zschauer (Hildesheim) nimmt am Beispiel Japans eine postkoloniale Sicht ein
und schließt an vormoderne Ideen (nicht zuletzt Europas) an, die das Selbst
kultivieren statt Wissen, Verweisen statt Widerlegen und die inneren statt die
äußeren Beziehungsqualitäten würdigten.

2. Gespräch

Florian Wobser (FW)

Ich begrüße Euch zum Runden Tisch zu der Vielfalt der Formen der Vernunft, der das
zweitägige Panel zur Bildungsphilosophie und Fachdidaktik dieses Jahres beschlie
ßen wird und gebe sofort ab an Hanno Depner.

Hanno Depner (HD)
Dann führe ich hiermit gerne in unser Thema der ›Vielfalt der Formen der Vernunft
ein‹ – ich spreche auch von den ›Dimensionen‹ der Vernunft. Mit einer kleinen Bas
telshow werde ich hier meinen Bausatz Kant für die Hand (Depner 2011) vorstellen.
Das ist zum einen eine Einführung in die Kritik der reinen Vernunft (und als solche
werde ich den Bausatz in den nächsten fünf Minuten vorstellen) und zum anderen
ein ernst gemeinter Versuch, das Denken oder den Vernunftgebrauch zu kultivie
ren. Dafür, dass Basteln dafür geeignet ist, werde ich später argumentieren.

Also: dieser Bausatz hat zunächst die Form eines Buches, und wenn man das
aufschlägt, dann sieht man im vorderen Teil erklärende Texte auf den linken Seiten,
die in Kontexte des Werkes von Kant problemorientiert einführen. Auf den rechten
Seiten wird das noch ergänzt durch eine Bastel-Anleitung, die sich auf 32 Bastelbö
gen im hinteren Teil bezieht [gibt das Buch herum]. Jetzt werde ich den Bastelprozess
kurz nachstellen:

Zusammengeklebt werden Schritt für Schritt die verschiedenen Erkenntnisver
mögen wie Kant sie im ersten Teil der Kritik der reinen Vernunft darstellt: Zunächst
das Anschauungsvermögen mit den Formen ›Raum‹ und ›Zeit‹ (eine sich öffnende
Pforte mit den zwei symbolischen Formen eines Quadrats und eines Kreises); dann
das Begriffsvermögen mit den zwölf Kategorien und den entsprechenden Grundsät
zen (als bewegliche Schubladen umgesetzt), schließlich das Vermögen der Schlüsse
mit den Ideen ›Seele‹, ›Welt‹ und ›Gott‹ (filigrane, jeweils ineinander verschlungene
Türmchen). Zuletzt folgt der zweite Teil: vier Kapitel der Transzendentalen Elementar
lehre.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 253

Abb. 1: Zusammenbauen des Kantwürfels (Bauanleitung)

Abb. 2: Vollständiges Ausklappen des Kantwürfels (Bedienungsanleitung)

Penguin Hardcover. Abdruck mit freundlicher Genehmigung des Verlags

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

Zusammengesetzt entsteht ein dreidimensionales Modell der Kritik der reinen
Vernunft, anhand dessen man auch den Erkenntnisprozess nachspielen kann, so wie
Kant ihn sich vorstellt: Die noch unbegriffliche Wahrnehmung oder Vorstellung ei
nes (nur nachträglich anzunehmenden) ›Dings an sich‹ ist schon räumlich und zeit
lich gegliedert. Sie wird von der Urteilskraft begrifflich als ein ›Urteil‹ bestimmt und
gemäß der Grundsätze stimmig mit anderen Urteilen koordiniert. Alle Erkenntnis
se werden drei Ideen der Vernunft zugeordnet, über die es zwangsläufig zu Miss
verständnissen kommt, wenn man sie analog zu Objekten der Erfahrungswelt be
urteilt. Dieses metaphysische Denken gerät in ein schwankendes Kreisen der Ideen-
Türmchen [stupst die Ideen-Türmchen an], wenn man es in theoretischer Hinsicht be
treibt. In einer praktischen Hinsicht jedoch ist Metaphysik möglich. Philosophie
muss allerdings bescheidenere Ansprüche haben, kann aber gerade dann nützlich
sein und verbindliche Erkenntnis bereitstellen.

Die Frage, die sich hier stellt, ist, ob dieses Modell auch dazu geeignet ist, dazu
anzuregen, sich mit Kant und Philosophie auseinanderzusetzen, oder ob das eher
eine Trivialisierung ist, so dass jemand sagen könnte: ›So, jetzt habe ich Kant schnell
verstanden und jetzt kann das weg in die Vitrine.‹ Setzt man die verschiedenen Di
mensionen der Vernunft gleichzeitig in Gang, entsteht ein Spannungsfeld, d.h. hier
z.B. zwischen Unterhaltung, Didaktik und Kunst – und für mich geht es darum, Ba
lance zu halten, damit dieses Spannungsfeld nicht kippt – und dann mein Bausatz
beispielsweise bloß als Unterhaltung wahrgenommen wird!

FW

Vielen Dank, Hanno – für diese kleine Show! [Klopfen…] Es folgt eine Runde kurzer
Kommentare zum soeben Wahrgenommenen und als nächsten Teilnehmer würde
ich gerne Dich, Philipp, um ein kurzes Statement bitten.

Philipp Thomas (PhTh)

Sehr gerne, ich bin total fasziniert, ich habe selbst das Nachfolgeprojekt, den Trac
tatus-Turm (Depner 2019)1 von einem Nachbarn geschenkt bekommen. Ich habe bei
der Show gerade u.a. daran gedacht, dass die Vernunft auch im Körper steckt. Für
mich sind die Leibphänomenologie bzw. -philosophie ein zentrales Thema. Kant er
klärt uns ja in der Kritik der reinen Vernunft, wie Sieben und Fünf addiert werden,
und das macht er mit dem Bild, dass wir im Raum fortschreiten, in der Anschau
ung und ganz konkret mit unserem Körper, nämlich mit unseren Fingern, wie Kant
sagt. Hieran dachte ich bei dem Bausatz, es geht dabei um ein Verstehen als Fort
schreiten im leiblich erschlossenen Raum.

1 Zum Tractatus-Turm liegt ebenfalls ein durch Depner gestalteter Trailer vor:
https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s [15.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 255 

FW 
Danke, Philipp – dann als nächste Person Christian Wilhelm. 

Christian Wilhelm (CW) 
Danke, ich bin auch sehr fasziniert – und frage mich, ob dieses bastelnde Philo
sophieren etwas sein soll, was man dann tatsächlich auch im Unterricht mit Schü
ler:innen macht – und haben diese überhaupt die Geduld so etwas zu machen? 

HD 
Also, dieses konkrete Format ist nicht für den Schulalltag vorgesehen, aber es gibt 
verschiedene Adaptionen für den Unterricht. Meine Bausätze können eher in Pro
jektwochen mit viel Zeit zum Einsatz kommen. Oder man kann diese Bastelbögen 
arbeitsteilig verwenden, dann spart man natürlich Zeit. Oder Schüler:innen entwi
ckeln selbst ihre eigenen Formen und Bastelbögen. Was mich aus den Schulen an 
Rückmeldungen erreicht hat, ist, dass die grundsätzliche Idee, ›Kant‹ zu ›basteln‹, 
gut ankommt und auf verschiedene Weisen funktioniert. 

CW 
Ok, dann noch die Ergänzung, dass wie so oft die Gefahr besteht, dass wir zwar Klar
heit und Ordnung wollen, aber ob nicht dann, wenn ich das Gebastelte verfügbar 
habe, ich doch eher – wie Du ja oben selbst angemerkt hast – zu schnell, zu frühzei
tig denke, dass ich jetzt alles genauso verstanden habe, wie Kant sich das so gedacht 
hat… 

FW 
Danke, als Nächstes dann Patrizia Breil, bitte. 

Patrizia Breil (PB) 
Ich habe mich gefragt, was wir verstehen, wenn wir diesen Würfel basteln. Ob das 
etwas Anderes ist im Vergleich zur Kant-Lektüre – etwa so wie das theatrale Philo
sophieren auch als ein anderer Zugang gilt, bei dem es um andere Aspekte geht. Ist 
das beim ›Basteln‹ auch so oder bleibt der ›Kant‹ derselbe? 

HD 
Wir verstehen etwas anderes, wenn wir auf andere Weise verstehen, würde ich sa
gen – darauf gehe ich gleich noch ein. Aber was wir genau verstehen: Darauf hätte 
ich auch gerne eine Antwort von jemandem, der sich das zutraut. Zunächst einmal 
grundsätzlich zu den Rezeptionsarten des Bausatzes: Es kann auch nur gebastelt 
werden, ohne die erklärenden Texte zu Beginn zu lesen, aber dann kommt vielleicht 
nicht viel an. Keine Ahnung, was da dann ankommt, aber vielleicht macht das trotz
dem Spaß und befördert auch eine gewisse Offenheit oder Neugier… Ansonsten ist 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

das Lesen der erklärenden Texte ja in den Bastelprozess selbst integriert, wenn man
dieses Angebot wahrnehmen möchte. Und ich hoffe, dass dies vielleicht dann da
zu anregt, sich den Originaltext vorzunehmen. Die Lektüre und das Basteln spielen
im Bausatz eben ineinander. Dass man beides aber nicht so einfach trennen kann –
darin besteht vielleicht der Witz des Bausatzes.

FW

Danke, dann bitte noch Anna Zschauer.

Anna Zschauer (AZ)
Ja, also vielen Dank zuerst für solch ein Projekt, das tatsächlich einmal die Meta
pher des Denkgebäudes in die Realität überführt und auch unserem räumlichen
Denken eine gewisse Würdigung verleiht. Also ich bin jemand, der sich die Dinge
auch räumlich merkt, durch ihre Position auf der Seite zum Beispiel. Und mir geht
es so, dass ich beim Kant-Lesen jedes Mal so ein bisschen von Neuem anfange, weil
ich die große Struktur dazu noch nicht im Kopf habe. Und mir persönlich würde
es total helfen, de facto eine gewisse Räumlichkeit, auch die leibliche Erfahrung des
Bastelns zu haben, um dann die komplexeren Inhalte daran zurückzuknüpfen, die
mir helfen, mir selbst das zugänglich zu machen. Das ist eine ganz faszinierende
Zugangsweise.

FW

Hanno, möchtest Du darauf noch reagieren?

HD

Ja, also, Anna, ich hoffe natürlich, dass das so funktioniert – das war schon auch ei
ne Idee bei der Motivation zu dem Würfel (aber eben nicht die einzige). Was mir bei
Deinem Interessengebiet Japan noch eingefallen ist, dass – wie ich aus dem Internet
weiß – ein japanischer Dozent das Kant-Buch offenbar auch für interessant erach
tete, ohne Deutsch zu können. Derjenige hat das bestellt, gebastelt und auch wohl
teilweise für sich übersetzt und dann einen japanischen Text darüber, was er davon
verstanden hat, geschrieben, den wiederum ich nicht verstehen konnte.2 Aber mir
scheint sein Verständnis meines Bausatzes doch angemessen, und zwar besonders
deshalb, weil er im Anschluss eine Kant-Gymnastik dazu gemacht und verfilmt hat.3
Außerdem hat er das gebastelte Ding auch noch auf eine Schaukel gestellt und auch
auf einem Geländer fotografiert. [Lachen] Das als Nachtrag dazu, was man über
haupt dabei lernt: schon irgendetwas, was genau jedoch, das weiß ich nicht – solan

2 Dazu ein Blog-Post: https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550 [15.01.2025].
3 https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE [15.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550
https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550
https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 257 

ge man damit aber irgendetwas macht und den Kantwürfel eben nicht hinter Glas 
stellt oder sonstwie archiviert und abhakt. 

FW 
Gut, also unser Ziel besteht auf jeden Fall in einer frühen Öffnung zum Publikum 
hin.4 Aber bevor wir das tun, schieben wir eine weitere Runde dazwischen. Das war 
bislang vorerst eher eine kreative Hinführung, die man noch zu einzelnen früheren 
Vorträgen – wie etwa zur fachdidaktischen Relevanz der Perturbation, von der wir 
im Vortrag Christian Klagers hörten – in Beziehung setzen könnte. 

Das eigentliche Motto unseres Runden Tisch ist aber Philosophische Bildung und 
die Vielfalt der Formen der Vernunft und wir werden jetzt von allen fünf Gästen nachein
ander noch einmal ihre eigene Position aus den jeweiligen Arbeitskontexten heraus 
vorgestellt bekommen. Lasst uns die Reihenfolge einfach einmal umdrehen – Anna, 
könntest Du das gemeinsame Thema hier aus Deiner Sicht bitte einmal kommen
tieren. 

AZ 
Ich bin hier in Passau, wie schon angedeutet worden ist, als Repräsentantin des ost
asiatischen Denkens. Das heißt nicht, dass ich Euch jetzt hier alle davon überzeugen 
möchte, dass wir Meditation und Yoga machen müssen an der Schule. Das würde 
ich zwar für eine Bereicherung halten, aber es geht mir in erster Linie um etwas 
Anderes. Dazu beginne ich einmal kurz mit drei zentralen Kernelementen des ost
asiatischen Denkens. 

Erstens: Bildung ist Selbstkultivierung – und nicht in erster Linie Wissenser
werb. Das heißt auch, dass Bildung immer holistisch zu verstehen ist, also körper
lich, mental, emotional und kreativ. Zweitens spielt im Argumentieren auch die Ver
weisung – statt der Widerlegung – eine größere Rolle. Das heißt, es ›gewinnt‹ – 
nein, das ist schon das falsche Wort, also vielmehr: Es bleibt diejenige Meinung üb
rig, die am ehesten in der Lage ist, sämtliche der sich widersprechenden Meinungen 
zu umschließen. Und das heißt dann, dass der Widerspruch auf einem degradierten 
Niveau im Grunde stehen bleibt. Das ist also die argumentative Herangehenswei
se. Der dritte Punkt wäre letztlich, dass man sich das Lernen als innere – statt als 
äußere – Relation vorstellt. Sozusagen nicht als ein kognitives Kontrollieren eines 
bestimmten Themas, sondern mehr im Sinne eines Kennen-Lernens, ein Sich-be
kannt-Machen-mit. Das geschieht auch mehr auf ›mediale‹ Weise, das heißt nicht 
zwingend in einem aktiven Modus, sondern vielmehr in einer Position zwischen der 

4 Hinweis zur Situation: Es war gegen Ende der Passauer Konferenz nur noch eine reduzierte 
Gruppe an Teilnehmer:innen vor Ort, so dass es insgesamt nur eine kleine Anzahl an Fragen 
und Kommentaren gab (s.u.). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

Aktivität und Passivität (zu den drei Momenten der japanischen Philosophie: Hei
sig/Kasulis/Maraldo 2011: 23–38).

Hinsichtlich dieser drei Aspekte würde ich zwei Besonderheiten noch einmal
hervorheben. Die erste liegt darin, dass Euch das Bisherige wahrscheinlich gar nicht
so sehr überrascht hat. Diese drei Elemente sind durchaus nicht exklusiv und aus
schließlich ostasiatisch, sondern man kann sie im Prinzip auch in der europäischen
Tradition finden – das würde ich aber gerade als einen positiven Aspekt hervorhe
ben, weil es uns die doppelte Legitimation gibt dafür, warum es Relevanz hat, über
diese Aspekte auch zu reden und sie wieder zu rehabilitieren. Der zweite Aspekt,
den ich hervorheben würde, ist, dass hinter allen drei genannten Kernelementen
eine Sache steht, die ich für dieses Unternehmen einer Rehabilitierung anderer For
men der Vernunft ganz zentral finde, und das bezeichne ich einmal als Ambiguitäts
toleranz.

Mit Ambiguitätstoleranz (Bauer 2018) ist hier aber mehr gemeint als nur die
theoretische Akzeptanz anderer Formen des Denkens, sondern es ist auch ein ›Ste
henlassenkönnen‹ damit gemeint. Und das Wichtige ist, dass eine Ambiguitätstole
ranz nichts ist, was wir einmalig verstehen, sondern es ist eher eine ständige Übung,
die wir betreiben müssen. Diese Übung ist in allen drei jener Elemente vorhanden,
in Bildung als Selbstkultivierung, weil das für eine:n jede:n Schüler:in, wenn wir
hier jetzt auf den Schulkontext schauen, etwas Anderes bedeutet und Schüler:innen
zum Beispiel auch die Verzichtübung leisten müssen, sich zu vergleichen. Im Ar
gumentieren als Verweisen ist es auch enthalten, weil der Widerspruch ja ungelöst
stehen bleibt, was ich selbst individuell ertragen können muss. Beim Lernen im Sin
ne innerer Relation wiederum muss sich auch die Lehrperson in letzter Konsequenz
enthalten, zu glauben, sie habe eine letztgültige Antwort gefunden. Es gibt mehre
re mögliche Lösungen, wenn man von einem Kennen-Lernen spricht, das kann auf
ganz unterschiedlichen Wegen gelingen, zum Beispiel auch – mit Blick auf die Bas
telshow gerade – räumlich-kreativ, und da gibt es dann eben nicht die eine Lösung.

Wie könnte man das jetzt – womit ich schließen möchte – umsetzen? Erstens ist
es dabei äußerst wichtig, dass wir als eine Person lernen und von einer Person lernen.
Also auch die Lehr-Person sollte de facto als Person anwesend sein, indem sie sich
u.a. zugesteht, eine lernende Person zu sein. Lehrer:innen und Schüler:innen soll
ten also eine Sache gemeinsam entdecken. Die zweite und letzte Betonung gilt noch
einmal dem Umstand, dass man das nicht als Zen-Meditation auf dem Schulhof ma
chen muss. Man kann auch ›minimalinvasiv‹ beginnen, etwa mit dem Lesen eines
zenphilosophischen Textes im Unterricht, den man sich gemeinsam erschließt und
bei dem man dann übt, sich widerstrebende Deutungen einfach stehenzulassen und
sich mit dieser Widersprüchlichkeit quasi zu befrieden.

PB

Ich werde ebenso versuchen, mich so perfekt an die fünf Minuten zu halten. In der

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 259 

Kognitionswissenschaft spricht man jetzt mittlerweile schon seit Jahrzehnten vom 
Vier-E-Ansatz, der besagt, dass der Geist embodied, extended, enactive und embededd 
ist, d.h. also verkörpert, ausgeweitet, in Interaktion mit der Welt und eingebettet 
bzw. situiert. Solchen der Philosophie nahen Ansätzen ist u.a. die Vorstellung wich
tig, dass geistige Fähigkeiten, also u.a. Denken, Erinnern, aber auch rationale Ent
scheidungsfindungen nicht auf das Gehirn alleine beschränkt werden können. Da
mit geht, das wäre jetzt mein Weiterdenken dieses Kontextes, auch eine Vernunft 
einher, die abhängig ist von einer Verkörperung, einer Umwelt, von Situationen. 
Diese Position ist nicht nur die der Kognitionswissenschaft, sondern sie ist auch 
immer schon philosophisch informiert, nicht zuletzt mit Maurice Merleau-Ponty 
(2010), nach dessen Phänomenologie das leibliche In-der-Welt-Sein die letztgültige 
Bedingung ist für Wahrnehmung und Erkenntnis überhaupt. 

Diese leibliche Positionierung in der Welt und zur Welt, die wird in feministi
schen Theoriebildungen gerne einmal ergänzt durch den Hinweis darauf, dass diese 
Situierung eben auch individuell ist. Dass es folglich keine übergreifende Leiblich
keit gibt, von der wir alle ausgehen können, sondern dass sich diese immer jeweils 
unterschiedlich gestaltet. Dazu jetzt nur zwei ganz kleine Schlaglichter, einmal zu 
Simone de Beauvoirs großer Studie (2018) zur Situation der Frau. In Reaktion auf 
die Idee radikaler Freiheit von Jean-Paul Sartre verweist Beauvoir darauf, dass der 
Mensch, hier: die Frau, eben nicht radikal frei ist, sondern immer geprägt ist durch 
ihre sozial-historische Situation, d.h. dass die Gesamtheit ihrer Umstände, inklu
sive ihres Körpers, in denen sie sich befindet, ihre Handlungen zwar nicht vorbe
stimmt, aber doch sehr stark beeinflussen kann. Zu dieser jeweiligen Situation ge
hören immer auch andere, die ihre bzw. konsequenterweise auch meine Freiheit in 
gewisser Form einschränken können. Aber zu deren Situation – das ist in der Ethik 
von Beauvoir wichtig – ebenso ich gehöre. Auch ich selbst bedinge, inwiefern all die 
anderen situiert sind. Das zweite Konzept ist das ›situierte Wissen‹ (situated know
ledge) von Donna Haraway, womit es darum geht, dass diese Situiertheit auch auf 
epistemische Praktiken einwirkt. Also, auch, was ich weiß oder wissen kann, ist ab
hängig von der Situation, in der ich mich befinde bzw. davon, wie ich situiert bin in 
der Welt, auch im Vergleich zu anderen Menschen und Nicht-Menschen. Praktiken 
des Wissenserwerbs und der Wissensproduktion müssen vor diesem Hintergrund 
ebenso in der Schule – wenn wir davon ausgehen, dass dort diese Praktiken aktuali
siert werden – immer aus einer intersektionalen Perspektive betrachtet werden. Da
mit wird Rücksicht darauf genommen, welche Hindernisse es vielleicht gibt, wenn 
ich mir Wissen aneignen will. Das bedeutet, dass wenn den Schüler:innen ein be
stimmtes Wissen vorgestellt wird, bedingt durch die Situierung ihrer selbst nicht 
notwendigerweise alle der Schüler:innen denselben Zugang zu diesem Wissen ha
ben. Das bedeutet umgekehrt aber genauso, dass auch die Lehrperson keinen An
spruch hat auf Objektivität oder Universalität ihres Wissens, da auch das ›Lehrer:in
nen-Wissen‹ Produkt deren eigener Situierung ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

CW

Ich habe ein gewisses Unbehagen bezüglich der Vorstellung des Philosophierens im
Unterricht, wonach es vor allem darum gehe, Gründe zu geben und zu überprüfen.
Das ist ein bestimmtes Verständnis von Vernunft und mein Unbehagen dabei be
zogen auf Unterricht oder auch Fachdidaktik drückt sich darin aus, dass in das,
was uns als Menschen ausmacht, bei Schüler:innen, auch bei Lehrpersonen, viel,
viel mehr hineinspielt als in jener Vorstellung. Der Bereich, der mich da interes
siert, kann man verschiedentlich benennen, aber ich bezeichne den hier einmal als
den emotional-affektiven oder auch psychologischen Bereich (dazu auch: Wilhelm
2025). Dazu könnte man also fragen, was alles zum Geist dazugehört – nur als ein
Beispiel: Es gibt eine Mannheimer Kollegin von mir, die Professorin der Psychologie
Corina Aguilar-Raab, sie hat mit ihrem Team das sogenannte ›SEE-learning‹ aus den
USA nach Deutschland übertragen5, das meint soziales, emotionales und ethisches
Lernen. Darauf bin ich aufmerksam geworden, weil es mit diesem Modell darum
geht, die Emotionen der Schüler:innen wahrzunehmen, damit umzugehen, aber
auch mit Blick auf compassion bzw. Mitgefühl, anderen zu helfen, und sich zu fragen,
welche ethischen Implikationen das alles hat. Das betrifft also ebenfalls unseren Be
reich, weil ich häufig sowohl in der Fachwissenschaft als auch -didaktik das Gefühl
habe, dass Emotionen, vielmehr der gesamte psychologische Bereich, noch unter
repräsentiert ist. Wenn man sich z.B. die beiden großen Handbücher – die hier auf
der Passauer Tagung auch immer wieder zitiert wurden – genauer anschaut, dann
findet man z.B. im Glossar keinen Eintrag zu Emotionen, was ich für sehr fragwür
dig halte!

Vor diesem Hintergrund bin ich dann ebenfalls auf Iris Murdoch gekommen, die
sich erst einmal sehr stark mit Kant auseinandersetzt, der ebenso ihrer Lesart nach
die saubere, reine Vernunft vom Chaos der empirischen Psyche abgrenzen will. Da
gegen betont Murdoch (2023), dass es aber starke psychologische Prozesse gebe, die
auch in uns stattfänden. Wir haben zum Beispiel ein starkes Ego, das sich immer
wieder auf verschiedene Weisen Ausdruck verschafft u.a. als Selbstmitleid, Selbst
gerechtigkeit und Phantasie, Träume oder Wünsche, die allesamt den Blick auf die
Wirklichkeit beeinträchtigen. Dabei gehe es darum, sich mit gerechter und liebe
voller Aufmerksamkeit auf die jeweils Anderen zu konzentrieren und zu versuchen,
zumindest immer wieder einmal von diesem Ego wegzukommen. Das erscheint mir
insofern spannend, dass sie von Platon und Simone Weil ausgehend psychologische
Prozesse aufgreift. Bezogen auf diesen Bereich gibt es bei Heiner Hastedt (2005)
diese schöne Unterscheidung – im Anschluss an Humes Frage nach Vernunft, Ver
stand und Gefühl – zwischen einerseits ›Vernunft 1‹, die man eigentlich als Verstand
begreifen könnte, andererseits die Gefühle, dabei ist die ›Vernunft 2‹, das Reflexi
onsvermögen, das sich auf die Gefühle oder den Verstand bezieht. Das erscheint

5 Weitere Informationen: https://www.see-learning.ch [15.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.see-learning.ch
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.see-learning.ch


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 261

mir als ein geeignetes gefühlaffines Modell, über das wir später vielleicht sprechen
könnten.

FW

Danke, Christian, sehr schön auch, dass der Name Heiner Hastedt hier heute noch
gefallen ist, einem langjährigen Mentor von mir, dessen kompaktes und gut lesbares
Reclam-Heft Gefühle nicht zuletzt auch für die Arbeit zu diesem Thema in älteren
Jahrgängen in der Schule gewiss sehr zu empfehlen ist.

Philipp, Du bist jetzt bitte dran… Du wünschst Dir die Einblendung einer Folie,
was hiermit erledigt wird, Deine fünf Minuten, Philipp.

PhTh

Danke. Dieser Runde Tisch bietet ja die Variationen eines Themas, nämlich die Viel
falt der Formen der Vernunft, und meine Variation bezieht sich auf die Wissensfor
men ›propositional‹ und ›nicht-propositional‹.

Abb. 3: Der Erkenntnisprozess zum nach-propositionalen Wissen

Eigene Darstellung (PhTh)

Wir fangen hier (Abb. 3) links unten an. Es beginnt also mit der Erfahrung des
vor-propositionalen Wissens. Diese ist qualitativ reich, aber noch ohne Begriff, sie ist
unexakt und subjektiv. Wenn wir das auf den Baden-Württembergischen Bildungs

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

plan6, Klasse 10, Thema Endlichkeit, Sterben und Tod beziehen, dann können wir
sagen: Als eine Angehörige gestorben ist, war das eine konkrete Situation, die als
eine unglaublich reiche Erfahrung ungeordnet und subjektiv bleibt. Typisch für den
schulischen Bildungsauftrag ist dann, was der erste Pfeil anzeigt und was ich mit
dem Linguisten Hans Peter Ortner (2017) ›Semantisierung‹ nenne. Dazu möchte ich
gleich kritisch gegen den üblichen schulischen Kontext sagen, dass dieser Schritt im
Grunde auch alles das ist, was die Schule dem Bildungsplan nach möchte: Alles, was
auf meiner Folie danach kommt – oder im Rahmen dieses Runden Tischs als Viel
falt der Formen der Vernunft Thema ist – wird im Vergleich dazu marginalisiert. Also,
›Semantisierung‹ heißt, den richtigen Begriff zu finden, um etwas als etwas zu iden
tifizieren. Diese Bestimmung ist immer eine Vereindeutigung. Die positive Funk
tion dieser Vereindeutigung liegt darin, dass dadurch argumentativ intersubjektiv
gültige Begründungen möglich werden. Das ist ein wichtiges Ziel im Philosophie- 
und Ethikunterricht, doch reicht es schon aus? Bezüglich dieses terminologisch als
propositional gefassten Wissens wäre ein Beispiel die Pro-und-Kontra-Debatte zur
Frage der Sterbehilfe. Mit solch einer Debatte ist primär das Ziel der logisch-be
grifflichen, argumentativen, also – etwa nach Habermas – rationalen Universalität
verbunden.

Doch ich möchte gerne mit Hanspeter Ortner einen Schritt weitergehen und je
ne Vereindeutigung ›verflüssigen‹. Dieser Schritt kann ›Semiotisierung‹ genannt wer
den. Am Beispiel der Literatur fasst Ortner diesen Prozess als das Vermögen der
poetischen Sprache, unbewusste Erfahrungen zugänglich zu machen und diesen
Ausdruck zu verschaffen. Unbewusst ist nicht psychologisch gemeint, sondern es
geht um die ›Rückseite‹ des deklarativen bzw. propositionalen Wissens. Dazu be
nötigen wir gerade Metaphern, Bilder etc. Das Bestreben, uns von der Fokussierung
auf die hohe Klarheit der Begriffe zu lösen und das Phänomen selbst erneut zu wür
digen, das ist vielmehr ein hermeneutisch-phänomenologischer Prozess des Phi
losophierens. Ich nenne das hier (Abb. 1; oben links) ein phänomenologisches Dif
ferenzieren unserer Erfahrung. Und das Wissen kann ein nach-propositionales Wissen
genannt werden. Bei dem Beispiel des Umgangs mit Endlichkeit könnte man hier an
literarische Zeugnisse denken, ggf. aber auch an visuelle Formen bildender Künste.7
In diesen Fällen ist es kein Wissensgewinn im propositionalen Sinne – und doch ist
es ein Wissensgewinn. Hier geht es nicht um eine begrifflich-rationale, sondern um
eine anthropologische oder eine humane Universalität, die conditio humana, könnte
man sagen.

6 Ministerium für Kultus, Jugend und Sport Baden-Württemberg, Bildungspläne Baden-Würt

temberg, Sekundarstufe I Ethik, online abrufbar unter [15.01.2025]:
https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/SEK1/ETH.

7 Dazu Thomas in diesem Band S. 71–82; im Kontext der Literatur ebenfalls: Krebs 2021: speziell
71, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bildungsplaene-bw.de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildungsplaene-bw.de/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 263 

FW 
Vielen Dank, Philipp! Hanno, was möchtest Du an dieser Stelle jetzt noch zu Deinem 
schon performativ vorgestellten und von Dir wie auch den anderen kommentierten 
Ansatz ergänzen? 

HD 
Mit Blick auf die bisherigen Impulse und Ausführungen glaube ich nicht, dass wir 
uns hier streiten werden – außerhalb dieses Raums wäre man aber vielleicht viel 
kritischer. Meine These, für die ich vorhin zu argumentieren angekündigt habe, lau
tet ja: Basteln ist ernst zu nehmen – nicht nur als eine motorische Übung für Kin
der, sondern ebenso philosophisch, auch politisch im Sinne von Aufklärungsarbeit. 
Das gilt besonders – hierin liegt mein Punkt – in Zeiten des digitalen Medienwan
dels, weil im Basteln das Wissen seine Dimensionen der Körperlichkeit und der Zeit
lichkeit wieder zurückerhält, die durch die Digitalisierung verdrängt werden. Diese 
›Unsichtbarmachung‹ ist ja durchaus auch ein Vorteil, und Digitalisierung ist nicht 
zuletzt erfolgreich, so denke ich, weil sie das geschafft hat: Denn in jenen Dimensio
nen steckt auch viel Problematisches – und zwar so etwas wie Reibung, Tücken des 
Materials, Widerstände, Missverständnisse: was anstrengend ist. Ohne diese Rei
bung ›flutscht‹ das Wissen, genau wie im Internet Informationen. Und das ist schon 
etwas Gutes – auch im Sinne von Aufklärung und Demokratie –, weil es zur Schnel
ligkeit der Kommunikation und zur Transparenz der Informationen beiträgt. Aber: 
die Verdrängung jener Dimensionen ist für Aufklärung und Demokratie eben auch 
gefährlich, weil in Körperlichkeit und Zeitlichkeit auch die Chancen für Verantwort
lichkeit zu finden sind – das ist mein Punkt! 

Um es an einem Beispiel zu illustrieren: Wenn man in eine Bibliothek geht und 
dort recherchiert, steht man vor einem Regal und muss sich dort Bücher aussuchen. 
Da überlegt man sich genau, welche der Bücher man mitnimmt, weil man die alle 
nach Hause tragen muss und die sind schwer. Dagegen ist es wesentlich leichter 
und viel schneller, wenn man zu Hause sitzen bleibt, um sich als Ergebnis einer In
ternet-Recherche PDFs herunterzuladen. Aber in diesem Fall muss man sich nicht 
entscheiden, welche man sich ›zieht‹, man lädt einfach alle herunter und ist viel 
schneller fertig. Die Digitalisierung erleichtert es uns also, Verantwortung nicht zu 
übernehmen, etwa für eine sorgfältige Auswahl der relevanten Bücher und Infor
mationen. Der Einwand, der hier oft kommt, ist, dass es aber nicht so sein müs
se! Man kann ja auch sehr verantwortungsvoll umgehen mit Digitalität bzw. PDFs, 
und das stimmt natürlich auch – das Internet selbst macht uns per se nicht dumm, 
wir können es vernünftig benutzen. Aber zu beobachten ist gegenwärtig eben doch, 
dass die Verantwortung eher abnimmt im öffentlichen Diskurs. Ich glaube, dieser 
Einschätzung muss man zustimmen. 

Das zeigt sich auch in einem Zurückweichen der sogenannten gate keeper. Die 
Redaktionen oder Lektorate werden abgebaut, aus finanziellen Gründen, aber sie 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

werden im Allgemeinen nicht vermisst – jedenfalls nicht so sehr, dass man sie wie
der bezahlen möchte. Die Aufgaben, die sie traditionellerweise übernommen ha
ben, sollten eigentlich die Leser:in selbst übernehmen oder die Instanz, die publi
ziert. Alle sollten ihre eigene Redakteur:in sein; das macht nur eben niemand oder
kaum jemand. Sogar diejenigen, die eine verantwortungsvolle Redaktion dann doch
vermissen oder das Gefühl haben, dass sie dies selbst tun sollten, haben in vielen Fäl
len nicht die Zeit dafür (und können sie sich auch nicht nehmen, weil es alle anderen
auch nicht tun).

So entsteht ein Teufelskreis, in welchem Wissen immer weiter zugespitzt wird
auf Informationen, bis die Spitze sozusagen ständig abbricht. Ohne die zwei Di
mensionen der Körperlichkeit und der Zeitlichkeit ist ›Wissen‹ bloße Information –
zwar mit allen Vorteilen von Schnelligkeit und von leichter Verfügbarkeit, aber weil
Informationen so schnell und ohne echte Verantwortlichkeit hergestellt und ver
breitet werden, wie es mittlerweile geschieht, nimmt man sie nicht mehr so richtig
ernst. Sie erfahren einen Glaubwürdigkeitsverlust und Geringschätzung. Das führt
so weit, dass – hier eher salopp gesprochen – keiner mehr weiß, was Sache ist. Umso
mehr benötigt man Wissen, um aus dieser Situation herauszukommen. ›Wissen‹ ist
dann aber oft nur eine neue Information, der man misstraut usw. Und dann kommt
es zum Beispiel dazu, dass eine faktenverachtende populistische Regierung gewählt
wird, die von einer Expert:innen-Regierung abgelöst wird, der dann wieder eine po
pulistische Regierung folgt.

Man sollte die Dimensionen von Körper und Zeit also in die Wissensprozesse
wieder einfügen, zum Beispiel mit der Hilfe des Bastelns. Wichtige Punkte meiner
Begründung gehen so: Erstens verlangsamt Basteln den ganzen Prozess der Wis
sensherstellung und der -rezeption; zweitens erfordert Basteln Anstrengung; drit
tens zeigt das Basteln, dass der Erkenntnisprozess auch scheitern kann und ver
gänglich ist – wenn man sich verklebt oder verbastelt, dann ist das Ding eben kaputt
und man muss wieder von Vorne anfangen. ›Gutes‹ Wissen ist also nicht selbstver
ständlich, deshalb gilt schließlich auch: Nicht jedes Basteln bzw. jedes Wissen ist
gleich gut. Wichtig erscheint mir, dass der Bastel-Prozess auch eine gewisse Regel
haftigkeit hat und ich hoffe, dass ich sie in meinen Bausätzen gut umgesetzt habe
u.a. dadurch, dass es Bausätze sind, die ein klares, vorgegebenes Ziel mit sich brin
gen. Es ist keine ›bricolage‹ (Lévi-Strauss 1968: 29ff.) im Sinne von ›ich bastel‹ mal
was!‹. Nein, es ist ein geleitetes Basteln, das eine Gestaltung umsetzt, die eine ge
wisse Sperrigkeit aufweist. Wenn ich nach der Regelhaftigkeit von ›gutem‹ Basteln
schaue, ist die so ähnlich wie die ästhetischen Regeln in der Kunst: Es ist allen klar,
dass es welche gibt und geben muss, aber sie sind wandelbar und umstritten. Am
Beispiel des Bausatzes gilt, dass die Formen und Farben nicht optimiert sind für
den Genuss der Sinne, anders als z.B. bei den kurzen audiovisuellen Schnipseln aus
dem Internet, die man sich reinzieht, weil sie so krass und lustig sind: Dafür ist der
Bausatz nämlich zu komplex und er fordert zu viel Geduld und Einsatz. Die Farben

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 265 

und Formen sind aber auch nicht nur einer instrumentellen Funktion unterworfen 
wie etwa bei der Infografik, die ausschließlich Übersicht verschaffen soll, sondern 
sie lenken auch ab und sie irritieren. Diese Irritation des Bausatzes soll folglich wie
derum produktiv sein, sie soll kreativ anregen. Nach dem Motto: ›Ich kann damit 
auf den ersten Blick vielleicht nichts anfangen, und doch reizt es mich, damit et
was anfangen zu können‹. Das alles gemeinsam macht letztlich ein gutes Basteln 
gegenüber einem beliebigen Basteln aus. 

FW 
So, jetzt danken wir erst einmal allen [Klopfen!] – für dieses Panorama an so vielen 
Aspekten. Die Idee ist nun, dass ab sofort erst einmal das Publikum Vorrang hat, 
mit Fragen, Kommentaren und Bemerkungen. Also, bitte sehr… 

Christian Klager (CK) 
Also, ich habe zwei Fragen an unterschiedliche Personen. Einmal an Anna Zschauer 
bezogen auf den ersten Beitrag – ich frage mich, ob ich Zen-Texte mit einer euro
päisch sozialisierten Form der Vernunft überhaupt verstehen kann. Also, ich beob
achte das bei mir, dass sobald ich etwa daoistische Texte lese, dann wirken die auf 
mich wie Paradoxien, und ich glaube, dass das wohl weniger am Dao liegt als an mir. 
Diesen Effekt befürchte ich analog auch für Zen-Texte. Macht das nix oder muss ich 
japanischer werden? Oder weniger zugespitzt gesagt: Wenn wir Bruchstücke ande
rer Kulturen lesen, aber die eher nicht verstehen – was bedeutet das? 

AZ 
Also, es geht mir hier tatsächlich nicht um ein irgendwie kriteriengeleitetes richti
ges Verstehen. Ich bin zugleich eine Gegnerin der Annahme, dass es verschiedene 
kulturelle ›Vernünfte‹ gibt. Auch der Zen-Buddhismus agiert vielmehr mit vernünf
tigen Gedanken, behandelt diese aber ganz anders. Wenn man solch einen Text liest 
und – das gilt auch für Schüler:innen – dadurch enorm vor den Kopf gestoßen wird, 
dann ist das ein erster wichtiger Schritt zur Selbsterkenntnis – das meint überhaupt 
einmal die Grenzen des logischen europäischen Denkens zu spüren. Zugleich ist die 
Anerkennung wichtig, dass das kein Blödsinn ist, der da steht, sondern es ist eine 
andere Umgangsweise mit Logik. So kann man sich Zen-Konzeptionen durchaus 
annähern. Also allein schon nach Gründen dafür zu suchen, dass ich all das jetzt mit 
meinem Denken nicht so einfach verstehe. Wenn man es schafft, dies zu begründen, 
dann ist das ja schon viel… Das sehe ich überhaupt nicht als Problem an. 

CK 
Aber das basiert dann schon auf der Prämisse, dass wir uns grundsätzlich verstehen 
können. Das ist ja nicht selbstverständlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

AZ

Ja, richtig, aber davon gehe ich selbst aus.

PhTh

Eine Frage: Du hast das ja schon gemacht in der Schule, Anna, richtig?

AZ

In der Schule habe ich bislang noch keine Zen-Texte lesen lassen, aber in einem
Workshop für Student:innen, bei dem wir auch genug Zeit für dieses Experiment
hatten. Da konnte man gut über das erste Moment des heuristischen Schockiert
seins noch hinausgehen. Wir konnten uns über verschiedene Interpretationen des
Textes austauschen und uns fragen, welche davon wem jeweils zusagt. Das ist das
Wichtige, dass man die Student:innen oder analog Schüler:innen dazu bringt, zu
akzeptieren: Wenn Du für Dich einen Zugang zu diesem Text gefunden hast, dann
ist das in Ordnung. Und der muss dann weder anderen noch der Lehrer:in gefallen.
Aber das ist natürlich schwierig, diese große Offenheit verschiedener Erlebnisse als
Lehrperson zuzulassen. Im schulischen Rahmen würden wir wohl viel weiter auch
nicht kommen, aber – wie gesagt – das ist schon viel.

Christian Klager
Meine zweite Frage stelle ich an Hanno Depner. Du hast ja zuletzt gesagt, dass eine
gewisse Regelhaftigkeit wichtig sei bei Deinen Bastelbögen zu Kant und zu Wittgen
stein und dass der jeweilige Prozess nicht beliebig sein solle. Bevor Du das sagtest,
hatte ich so schöne Ideen wie, heute kneten wir uns ein Mängelwesen oder morgen
basteln wie den Präferenzutilitarismus. Und ich habe auch sofort Gedanken dazu,
was ich tun würde, wenn ich die Aufgabe gestellt bekäme, z.B. beim Letzteren gibt
es irgendwie Interessen, die sich widersprechen, die einander gegenüber stehen,
die dürfen sich nicht berühren oder so… Daher die Frage, warum es dann überhaupt
den Bausatz geben muss – geht es nicht auch ganz offen einfach so?

HD

Ich glaube, dass die Situation im Unterricht eine andere ist als bei diesem Buch/
Bausatz. Sobald Du im Unterricht sagst, dass wir heute basteln oder kneten, gibst
Du als Lehrer:in Regeln vor, die außerhalb der Schule eben der Bausatz vorgibt, Du
gestaltest also die Auseinandersetzung mit etwas auch diskursiv mittels Feedback
an Schüler:innen etc. Das ist dann die Rahmung, die im Bausatz eben anders ist, weil
ich ja als Autor nicht dabei bin oder nicht immer dabei, wenn das jemand bastelt.
Deshalb braucht dieser Bausatz auch eine andere Rahmung.

David Lanius (Paris Lodron Universität Salzburg)
Ich habe eine Frage an die gesamte Runde: Mir erscheint das sehr interessant, dass

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 267 

durch Euch die partiell stark vereinfachten Ansätze in der Fachdidaktik erweitert 
werden sollen. Genau, das leuchtet mir total ein, das brauchen wir auch. Zugleich 
habe ich mich bei fast allen fünf Beiträgen gefragt, ob man das allen jeweils Überge
ordnete ebenso noch ein wenig konkretisieren kann – also wozu brauchen wir das al
les, z.B. diese Selbstkultivierung aus der japanischen Tradition oder auch das nach- 
propositionale Wissen, was wollen wir damit wirklich vermitteln? Sind das auch 
spezielle Fähigkeiten oder geht es dabei um Charakterbildung? 

Das habe ich mich schließlich beim Basteln gefragt, weil das ›Entleiblichen‹ im 
Rahmen der Digitalisierung wirklich ein Problem ist, dazu ist das Fach Philosophie/ 
Ethik häufig zusätzlich auch so dermaßen ›verkopft‹, dass die Ausdehnung ins Kör
perliche total wichtig ist, aber kann man das, was wir damit am Ende bildungsphi
losophisch und fachdidaktisch erreichen wollen, auch noch etwas genauer fassen? 

CW 
Also in der Philosophie- und Ethikdidaktik geht es ja unabhängig von einem kon
kreten Lehrplan immer auch darum, dass die Schüler:innen einen eigenen Lebens
entwurf entwickeln. Speziell bei moralischer Bildung ist der Selbstbezug wichtig. 
Wie will ich mein eigenes Leben und die individuellen Ziele überprüfen, wenn ich 
mich nur mit einer logischen Vernunft diskursiv überprüfe. Sondern alles was die
sen Reichtum in mir ausmacht, sollte man auch insofern denken: Dass wir nämlich 
versuchen, uns die Dinge einfach klarzumachen, die zuerst einmal unübersichtlich 
erscheinen, sie in klare Strukturen zu bringen, und gleichzeitig das aber auch aus
zuhalten, dass die Welt eben vielschichtig ist, dass es Ambivalenzen gibt, dass es 
sich nicht anders fassen lässt und dass ganz viele Sachen in uns eine Rolle spielen 
wie zum Beispiel der gesamte psychische Bereich. 

PhTh 
Du hast nach den übergeordneten Bildungszielen gefragt, und ich möchte darauf so 
antworten: Das nach-propositionale Wissen steuert eine andere Form von Univer
salität an als das propositionale Wissen. Ich habe das die anthropologische Univer
salität genannt, man könnte auch den klassischen Begriff conditio humana nennen 
– was ist daran gerade ethisch interessant? Die conditio humana zu reflektieren, in 
einer Art von ›Übersteigung‹ des Propositionalen, des Begrifflichen, das bedeutet, 
Abschied zu nehmen von der Letztbegründbarkeit semiotischer Systeme oder Sinn
entwürfe. Es geht nicht darum, die conditio humana zu definieren und sie mit Begrif
fen exakt auszudrücken (z.B. Sprachfähigkeit des Menschen), sondern wir bewegen 
uns in einem sinnlichen Erkennen. Das ist ein schöner Begriff bei Angelika Krebs 
(2021). Sinnliches Erkennen ist etwas wie Sich-bekannt-machen-mit. Was ist daran 
ethisch interessant? Z.B. zu verstehen, dass bei uns Menschen zwar irgendwie große 
Teile unseres Selbstverständnisses als ein Definieren unserer Werte, unserer Kultur 
usw. laufen, dass diese Weltanschauungen aber eigentlich nicht ableitbar sind wie 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

ein mathematischer Beweis. Damit haben wir schon ein ethisches Lernziel im Sin
ne der denkerischen Bescheidenheit. Ich würde es so auf den Punkt bringen, dass
im Bereich des Propositionalen auch die Ideologie liegen kann; die Philosophie hin
gegen findet ihr Zuhause eher im Nach-Propositionalen. Der Verstand selbst ist für
das Propositionale zuständig, für das Subsumieren von Phänomenen unter Begrif
fe. Die Gefahr besteht in der Ideologie und im Propositionalen darin, dass man die
Klarheit der Begriffe verwechselt mit der Welt. Die Vernunft hingegen ist dann eher
im Nach-Propositionalen zu Hause, hier etwa in der Einsicht: Unsere Weltanschau
ungen sind nicht letztbegründbar.

AZ

Die sinnliche Erkenntnis hätte ich jetzt, auch weil mir das Buch von Frau Krebs un
bekannt ist, zu Alexander Gottlieb Baumgartens erster Ästhetik in Beziehung ge
setzt. Im Rückblick hat ja schon dieser Begründer der Ästhetik von der sinnlichen
Erkenntnis gesprochen als der klaren und verworrenen Erkenntnis. Also als eine er
gänzende Komponente zur klaren und deutlichen, der begrifflichen Erkenntnis.8
Baumgarten hat auch bereits den Punkt betont, dass die begriffliche Erkenntnis ver
armend ist und uns immer nur eine reduzierte Variante unserer reichen Erfahrung
wiedergeben wird. Deswegen möchte ich hier also die Tradition der Ästhetik unbe
dingt einmal deutlich markieren und finde es wichtig, dass wir diesen Prozess des
Vereindeutigens auch irgendwie wieder rückgängig zu machen versuchen. Nicht
zuletzt weil unsere neoliberal beeinflusste Gesellschaft und damit leider auch all
unsere Bildungserwartungen dazu tendieren, dass es eine richtige Methode gibt,
eine richtige Antwort. Auch unsere Logik basiert ja auf dem Satz des Widerspruchs.
Meiner Auffassung nach ist es ein ganz wichtiger Bildungsauftrag, gerade auch im
Zeitalter der Digitalisierung, dass wir die Grundzüge des Humanen vermitteln, und
menschlich ist nun einmal nicht nur Vereindeutigung. Diese ist mechanisch und ef
fizient, sie ist nützlich, ja, aber sie ist nicht menschlich. Das Ziel sollte also sein, dass
sich in dieser Hinsicht Wege dafür eröffnen, die Ambiguität, die Vielfalt als das Ge
genteil der Vereindeutigung auf irgendeine Weise ebenso didaktisch realisierbar zu
machen. Dafür erscheinen mir ästhetische Zugänge sehr relevant und wichtig zu
sein.

Bezogen auf die beschränkte Richtigkeit unseres Denkens gilt zudem, wenn
man dazu auf die Zen-Texte zurückkommt, dass auch der Zen-Buddhismus die
Denkfigur des ausgeschlossenen Dritten im Prinzip umfasst. Es kann also auch
dort in einem ersten Schritt nur ›A oder Nicht-A‹ sein. Aber im Zen-Buddhismus
gilt zugleich, dass die Entscheidung, ob es ›A oder Nicht-A‹ ist, immer kontextuell
ist, sie wird immer von jemandem getroffen. In dem einen Kontext kann es also ›A‹,

8 An diesem historischen Zusammenhang knüpft auch Krebs an; in diesem Band S. 41–52 bzw.
2021: speziell 72–78.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 269 

in einem anderen ›Nicht-A‹ sein. Beide Kontexte behalten dabei – anders als in der 
traditionellen europäischen Logik – jeweils ihre Geltung. Durch dieses Mitdenken 
der vielen Stufen der Kontextualität im Zen-Buddhismus führt das irgendwann 
logisch in eine Art von Regress, den man denkerisch nicht mehr lösen, sondern mit 
dem man nur noch den Umgang einüben kann. Das mündet letztlich in Demut, in 
ein Akzeptieren des Nichtvorhandenseins einer Lösung, einer Nicht-Antwort. 

HD 
Ich würde das ähnlich sehen und auch im Sinne der Aufklärung antworten: Aus
übung von Vernunft besteht immer auch im kritischen Mitbedenken der eigenen 
Position. Anders formuliert: Die ästhetisch-leibliche Kultivierung oder Sensibilisie
rung ist deswegen notwendig, weil ansonsten diese Bereiche unkultiviert bleiben, 
und damit erscheinen die Bedingungen jedes Wissens beliebig und egal, und es 
bleibt unverstanden, was in den Bereichen der Gefühle, der Rhetorik usw. passiert. 
Dann zählt nur noch das Faktum oder nur noch Texte würden als gut beurteilt, die 
Quantifizierbares behandeln und das am besten statistisch auswerten. Die Fähig
keit, zwischen einem guten Text, auch guten Argumenten, und einem schlechten 
Text bzw. schlechten Argumenten zu unterscheiden, wird dann gar nicht erst 
ausgebildet. Das, was mindestens auch wichtig ist, was nicht selten sogar entschei
dend ist, fällt dann einfach weg. Und deshalb ist es keineswegs nebensächlich, dass 
man Kompetenzen oder wie auch immer man diese Fähigkeiten nennt, in diesen 
Bereichen kultiviert. Zudem: Wir könnten das Gute am Propositionalen oder der 
Digitalisierung nicht erfassen, wenn wir nicht wüssten, was jene anderen Bereiche 
bedeuten, also wenn wir nicht auch einen anderen Standpunkt einnehmen könn
ten. Auch mit den Vorteilen der Digitalisierung könnten wir nicht gut umgehen, 
wenn wir das Gefühl hätten, dass es nur dies gäbe. 

PB 
Ich will jetzt vielleicht noch einmal zurückgehen zur Ambiguitätstoleranz. Das wäre 
wohl auch das Bildungsziel, das ich selbst stark machen würde. Das möchte auch ich 
gerne mit der Digitalisierung verknüpfen. In den 1980er Jahren gab es diesen cyber
feministischen Traum, wobei das Internet noch ein Raum war, indem man sich kör
perlos, konsequenzlos, vorurteilslos bewegen konnte. Wenn niemand weiß, wie ich 
aussehe, dann kann ich z.B. Chat-Foren betreten und mich da völlig neu erfinden. 
Dieser Traum war schnell ausgeträumt, denn das war und ist nicht so. Wir nehmen 
die Situierung immer mit, die bestimmt weiter, wie ich mich ausdrücke oder in ak
tuellen Kontexten wie etwa dem Metaversum zeigt sich empirisch, dass wir unsere 
Avatare dann letztlich in der Tendenz doch so gestalten, wie wir tatsächlich ausse
hen. Wir könnten das, das wäre die Hoffnung, vielleicht ablegen, aber aus irgendei
nem Grund tun wir das eher nicht. Auch in diesen virtuellen Räumen gibt es dann 
etwa körperliche Übergriffe auf Avatare, die auch wirklich körperlich/leiblich affi

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

zierend und schlimm sind. Da steht die Rechtsprechung aktuell noch recht perplex
davor. Umgekehrt kann man das jetzt aber auch einfach als ein Phänomen nehmen,
das uns zeigt, dass digitale Situierung, also die digitalen Medien – ebenso fachdi
daktisch potenziell emanzipatorisch – dazu da sind, uns wiederum genau diese Si
tuierung vorzuführen. Dass diese eben mit uns mitkommt, und zwar immer, dass
wir die niemals ablegen können.

Zum Stichwort der Digitalisierung in der Schule haben wir ebenso Konzep
te wie u.a. ›digitale Ungleichheit‹. Das bedeutet jedoch eben nicht nur, dass die
Schüler:innen jeweils unterschiedliche Geräte haben, sondern dass für diese, selbst
wenn alle die gleiche technische Ausstattung hätten, auch zu Hause, sich immer
noch der jeweils spezifische, habituelle Zugang zu den Geräten ändert. Wir haben
alle verschiedene epistemische Zugänge zu der Technik – ich kann entweder ein
Tablet zu Bildungszwecken kompetent verwenden, oder ich kann es eben nicht, und
das hat etwas mit meinem sozialen Hintergrund zu tun. Oder dieser soziologische
Hintergrund führt dazu, dass ich z.B. algorithmisch diskriminiert werde, d.h.
dass mir in der Onlinewerbung nur die Geräte angeboten werden, die Menschen
mit meinem Bildungsstand und meiner finanziellen Kapazität sich leisten können
oder eben nicht. Oder es wird anhand meiner IP-Adresse festgelegt, was für mich
relevant ist oder sein wird. Das sind Faktoren, die uns alle einschränken und uns
zeigen, dass auch in der sogenannten digitalen Welt, die vermeintlich – wie vorhin
auch schon gehört – raum- und körperlos ist, durchaus unsere leibliche Situierung
sehr bedeutsam bleibt. Ambiguitätstoleranz ist also auch auf das Spannungsfeld
zwischen Digitalem und Nicht-Digitalem (hierzu auch: Breil/Wobser 2023) bezogen
weiterhin von sehr großer Bedeutung.

AZ

Ich versuche gerade, das irgendwie zusammenzudenken, wie wir von dem einen
Ende zu dem anderen kommen. Das eine Ende ist in dieser Hinsicht nämlich, dass
wir uns einig sind, dass wir die Dimension der Leiblichkeit stärker mit in den Unter
richt tragen und als eine Bildungsaufgabe verstehen. Und das andere Ende ist, dass
die Ambiguitätstoleranz, auch wenn ich selbst sage, dass man sie nicht einfach nur
als logisches Konzept verstehen kann, sondern diese Haltung auf besondere Weise
lernen muss, ja dennoch in erster Linie eine kognitive Aufgabe ist. Ich bin überzeugt,
dass es dazwischen einen Konnex gibt, aber ich sehe ihn noch nicht… Kurz gesagt:
Wie kommen wir von leiblich-körperlichen Erfahrungsräumen zu einer Ambigui
tätstoleranz?

PB

Es gibt diese Rede von der empathy machine. Dieses Modell wird immer wieder her
genommen (Bollmer 2017; Barbot/Kaufmann 2020), sobald man aktuell von virtual
reality spricht. Man kann sich so eine Brille aufsetzen und sich dann in irgendeine

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 271 

Perspektive von jemandem oder in etwas hineinversetzen lassen, z.B. in einen Baum 
oder auch einen Menschen, der zwei Meter größer ist. Es gibt ebenso body-swap-An
wendungen, bei denen sich zwei Menschen mit VR-Brillen gegenüberstehen, aber 
was beide sehen, ist quasi vertauscht. Also ich habe plötzlich die Perspektive meines 
Gegenübers und erfahre dann einmal, wie das ist, mir selbst zu begegnen. Ich ste
he mir selbst gegenüber – und ich merke dann z.B. erst einmal, ok, ich bin ja ganz 
schön klein. So ist das also – und andersherum. Das ist also die Idee, dass wir die
se Medien dazu verwenden können, um tatsächlich Perspektiven zu wechseln. Das 
kann aber auch sehr schnell sehr problematisch werden: Wenn man das z.B. jour
nalistisch einsetzt und sagt, so, jetzt schauen wir uns das einmal an, wie es ist, etwa 
im Kriegsgebiet z.B. über die Straße zu gehen… Also, solche eventuell anmaßenden 
oder auch in gewissen Fällen ethisch verwerflichen Anwendungsversuche gibt es na
türlich auch. Das wäre jedoch die Richtung, in die man gehen könnte, sobald man 
hier dann sagt: Aber, naja, das ist schon ein Versuch, andere Perspektiven einzuneh
men mit medialen Mitteln. Ob das letztlich gelingt, weiß ich nicht. 

HD 
Das Gegenteil von Ambiguitätstoleranz, also die Ambiguitäts-Intoleranz, gibt es ei
gentlich ja nur dann, wenn man zum Beispiel verdrängt, dass alles, was heute ist, 
morgen ggf. anders ist: Dass die Umstände sich ständig ändern (obwohl sie oft sehr 
ähnlich sind), dass das Material und unsere Körper nicht immer gleich und nicht 
die gleichen sind (obwohl diese doch ›in der Regel‹ verlässlich funktionieren). Inso
fern ist das Denken, das seine Räumlichkeit und Zeitlichkeit in meinem Sinne nicht 
›weg-idealisiert‹, ebenso ein Modus, in welchem für die Ambiguität sensibilisiert 
wird. 

FW 
Gibt es noch weitere Fragen oder Anmerkungen? Ich selbst würde mich über Fra
gen oder Kommentare freuen, die nochmals einzelne Aspekte aufgreifen würden… 
Also mich beschäftigt immer noch, Patrizia, dieser Aspekt der jeweiligen Situiert
heit und ich würde einmal versuchen – unabhängig davon, wie wichtig auch mir 
der Gender-Kontext ist, in welchem Du den Aspekt eingeführt hast – diesen Zusam
menhang auf den Umstand zu beziehen, dass es hier und jetzt das Abschlusspanel 
zur Bildungsphilosophie und zu Fachdidaktik ist: Macht das Sinn, all die einzelnen 
spannenden Aspekte, die Ihr aufgeworfen habt, auf eine Art der Situiertheit in der 
Philosophie und ihrer Didaktik zu beziehen? Was würde mittels so einer Selbstan
wendungsfigur herauskommen? Es wurde ja bislang so gesprochen, als seien die 
einzelnen Punkte alle Desiderata, als würden die – noch – nicht in der Fachdidaktik 
vorkommen. Zugleich wurden Bezugspunkte genannt, sei es zum Beispiel Angelika 
Krebs, die vielleicht indirekt didaktisch denkt, die aber keine Fachdidaktikerin ist. 
Wo wären also fachdidaktische Anschlüsse oder bestehen eher Fehlanschlüsse, weil 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

es u.a. im interkulturellen Bereich oder für die Bastelei bislang keine oder wenige
Vorarbeiten gibt? Das würde mich zum Abschluss besonders interessieren.

PB

Also, ich kann einmal versuchen, darauf zu antworten. Ich selbst frage mich nämlich
auch, was man jetzt damit macht… Es wäre ja etwas leicht, zu sagen, dass wir jetzt
alle aus unseren bestimmten Standpunkten gesprochen haben, und das steht alles
nebeneinander, ohne dass wir uns widersprechen, aber wir führen das jetzt alle fort,
ggf. bis zu Schulbildungen, und dann ist das jeweils wieder etwas Eigenes. Dann
besteht etwa die Gefahr vieler kleiner fachlicher Subkulturen. Eine mögliche Ant
wort auf dieses Problem könnte ein anderes feministisches Konzept sein, nämlich
das von Karen Barad (2018), die sogenannten ›Diffraktion‹, womit they sagt, okay,
es geht jetzt darum, dass diese verschiedenen Theorien nicht nur nebeneinander
stehen bleiben, jedoch auch nicht darum, sie gegeneinander auszuspielen, sondern
sie zu nehmen und sie durcheinander zu lesen – sozusagen. Ich suche eben nach
solchen Punkten, an denen wir überhaupt miteinander in ein Gespräch kommen,
um zu gucken, was dort dann entsteht… Also das geht dann vielleicht auch in die
Richtung der Interdisziplinarität, wenn auch vor allem intradisziplinär etwa inner
halb der frühen integrativen Grundlagenmodelle (Martens 2003; Rohbeck 2008; als
Überblick auch: Runtenberg 2016) in der Fachdidaktik selbst.

AZ

Oder, vielleicht ja auch über die fachdidaktischen Ansätze hinaus. Ich habe jetzt ge
rade, als Du, Patrizia, gesprochen hast, gedacht, dass eine situierte Abhängigkeit
auch im Zen eine Rolle spielt. Da hat man klare Berührungspunkte. Davon ausge
hend könnte man das alles dann auffächern und überprüfen, inwiefern beides et
was miteinander zu tun hat. Ich bin zwar nicht gut eingelesen, aber ich kenne kaum
eine fachdidaktische Position, in der es vor allem um die Behandlung interkulturel
ler Texte geht. Ich will niemandem Unrecht tun, vielleicht gibt es das9, aber selbst
in der akademischen Fachphilosophie ist dieser Schwerpunkt ja noch selten. Das
ist vielleicht eher eine Zeitfrage, bis das ›durchgesickert‹ ist in die Didaktik. Aber
auch ich würde hier Intra- und vor allem Interdisziplinarität stark machen, denn
ich glaube, dass andere Fächer das punktuell schon gut machen. Auch wir brauchen
die anderen Fächer und Kenntnisse, wenn wir unser Unterfangen ernst nehmen; et
wa brauchen wir die Kunst, sobald wir sagen, dass wir ›handwerkliche‹ Fähigkeiten
im Sinne des Bastelns auch stärken wollen – und dafür gibt es ja schon ganz tolle
fachdidaktische Modelle (Bussmann/Breitwieser 2024; ZDPE 4/2023). Warum dann
nicht gezielt stärker in den Dialog treten?

9 Dazu eine nachträgliche Anmerkung – es gibt fast immer mehr, als man so denkt, in diesem
Kontext u.a.: Bartsch (2017); Glitza (2018); Görg (2021).

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 273 

PB 
Ich glaube, dass das ganz wichtig ist, dass es auch wirklich ein Dialog ist, und nie
mand denkt, dass Interdisziplinarität so funktioniert, dass ich mir bloß einen ande
ren Kontext einfach nur aneigne, sondern es sollte tatsächlich eine Zusammenarbeit 
sein. 

Corinna Jacobi (ALP Dillingen) 
Also von Interdisziplinarität führt das jetzt vielleicht etwas ab, aber ich habe, wenn 
ich Ethik in der Oberstufe unterrichte, immer sehr gute Gespräche mit den Phy
sik-Kolleg:innen, denn da haben wir ja Themen wie mechanistisches Weltbild oder 
Quantenphysik usw. Und ein Kollege sagt mir dann u.a., dass etwa das quanten
mechanische Weltbild in unserem Denken noch gar nicht angekommen sei, dass 
das überhaupt nicht vorkomme, in unserer philosophischen Welterklärung. Wenn 
ich jetzt auf die Diskussion vorhin, dass im Japanischen sowohl ›A‹ als auch ›Nicht- 
A‹ kontextbedingt Geltung haben, Bezug nehme, dann ist das genau das, was z.B. 
in der modernen Physik mit dem Doppelspaltexperiment10 beschrieben wurde. Ich 
habe einen Kollegen gefragt, wie Kant wohl geschrieben hätte, wenn er die Quan
tenphysik bereits gekannt hätte. Mit Blick auf Aspekte der Interdisziplinarität frage 
ich mich, wer sich denn damit überhaupt beschäftigt? 

PB 
Also, ganz konkret arbeitet tatsächlich Karen Barad ›quantenphilosophisch‹, they 
macht genau das. 

AZ 
Es gibt auch Bücher zu Physik und Zen! [Lachen] 

FW 
Okay, wenn es jetzt keine Fragen mehr gibt – wir sind ja alle jetzt auch, Quanten hin 
oder her, etwas müde [Schmunzeln] –, würde ich vorschlagen, dass alle fünf Teilneh
mer:innen unseres Runden Tischs noch ein kurzes Abschlussstatement formulieren 
zu einem ausgewählten Aspekt, der Euch noch beschäftigt. 

HD 
Puh!, ja, also ein Lieblingswort von mir ist ›Ambiguitätstoleranz‹ – und das finde ich 
jetzt noch wichtiger als vor unserem Austausch. 

10 Für einen ersten Überblick hierzu: https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment 
[15.01.2025]. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment


274 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

PhTh

Ja, mir ist der Gedanke gekommen, dass unsere Schule, ja, unsere Bildungskultur,
letztlich unsere gesamte Gesellschaft diese Vereindeutigung so stark bevorzugt. In
der Schule ist als eine Gegenrede zu vermuten: ›Das ist ja alles schön und gut, was
Ihr hier erzählt, aber wie soll man das benoten?‹ Und: ›Das kann man einmal in der
Projektwoche machen!‹ Und das ist ja auch völlig verständlich und legitim, ich weiß
das aus meiner Zeit als Lehrer: Viele schöne Dinge muss man da über Bord werfen,
weil man merkt, die institutionellen Bedingungen lassen das einfach nicht zu. Aber
wir haben hier und jetzt einen freien Raum, um über all das nachzudenken. Und da
merken wir, wie stark die Vereindeutigung und Bewertbarkeit in schulischen Bil
dungsvorstellungen verankert ist. Das ist auch ein Ausdruck unserer Situiertheit im
Bildungssystem im Allgemeinen.

FW

Wenn ich einmal kurz dazwischenfunken darf, ich würde Dir widersprechen bei sol
chen Sätzen wie, dass wir alle einer Meinung seien, das ist – denke ich – noch nicht
einmal in diesem Raum so eindeutig der Fall. Dazu gibt es auf dieser Tagung selbst
wahrlich kein überbordendes Interesse an diesen Überlegungen., Inhaltlich wie me
thodisch ist das freilich eine Ausnahme, dass wir diesen Konsens haben. Also wie
verhält sich überhaupt das, was hier jetzt stattgefunden hat, zu der Konferenz im
Ganzen oder auch zu vorherigen Beiträgen unseres Panels. Soviel zu jenem erhoff
ten Aspekt des Dialogs; also wo sind überhaupt Leute, die uns radikal widersprechen
würden… Jetzt bin ich ebenso in dieses merkwürdige ›Wir‹ hinein gestolpert, aber
das ist eine interessante Frage.

CW

Nur kurz, ich habe ja auch ein Plädoyer dafür gehalten, in der Fachdidaktik und im
Unterricht die Bereiche dessen, was verhandelt wird u.a. auf psychologische The

men auszuweiten. Ferner klingt Ambiguitätstoleranz, Vielfalt usw. natürlich erst
einmal gut, aber ich merke, wie sich in mir ein gewisser Widerstand regt und um am
Ende noch einmal etwas Öl ins Feuer zu gießen, möchte ich sagen: Wenn wir nun
einmal die Vernunft als eine gemeinsame Klammer nehmen, dann wäre für mich
immer die Verbindung zum Guten zentral. Ich weiß, dass das ein Fass ohne Boden
ist, darauf gehe ich nicht ein, aber Vernunft kann danach ohne Bezug auf das Gute
nicht gedacht werden. Und wenn wir darüber reflektieren, kommen wir eben doch
wieder in einen diskursiv-propositionalen Austausch, wobei es sich lohnt ebenso
normative Positionen zu vertreten zu Fragen des Guten oder des Schlechten. Ganz
im Gegensatz zu: Nein, es hat alles einfach irgendwie den gleichen Wert. Diese Kon
troversität eines sokratischen Philosophierens würde ich nicht aufgeben, sondern es
lohnt sich, die Haltung ausgehend von einer breiteren Erfahrungsbasis, der wir uns
hier gewidmet haben, weiter beizubehalten.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 275 

PB 
Ich weiß nicht, was ›Vernunft‹ ist und muss darüber noch länger nachdenken – ich 
bin froh, dass dazu niemand genauer nachgefragt hat. Ich selbst habe das Gefühl, 
dass wir die Kultivierung der Vernunft implizit alle zu einhellig akzeptiert haben als 
eigentliches philosophisches Bildungsziel. Ich würde weiter darüber nachdenken, 
wie zentral der Begriff der Vernunft überhaupt und ebenso in Bezug auf all das heute 
hier Besprochene letztlich ist. 

FW 
Was hast Du gegen die Vernunft, Patrizia? [Lachen] 

PB 
Naja, zumindest nichts, was hilft. [Lachen] 

CW 
Was verstehst Du überhaupt unter Vernunft, Patrizia! [Lachen] 

FW 
Du hättest auch sagen können: ›Das geht Dich gar nichts an!‹ [Schmunzeln]. Anna, 
bitte… 

AZ 
Ich schließe noch einmal an, an das, was Du gesagt hast, Florian – sind wir uns jetzt 
einig oder nicht? Aus meiner Sicht ist es schon wichtig, dass wir uns bei aller Kon
troversität auch ein gewisses Wir-Gefühl erhalten. Ich weiß nicht, woher Ihr den 
Begriff der Ambiguitätstoleranz kennt, aber ich kenne ihn von Thomas Bauer (2018) 
und der hat eben auch beschrieben, dass der reine Wille zur Diversifizierung und 
zur Pluralisierung manchmal auch in die komplett falsche Richtung wirkt, nämlich 
dann, wenn wir ihn mit der Vereindeutigung koppeln, also einfach nur die Schub
laden vervielfältigen. Denn auch wenn es ganz viele Schubladen gibt, dann sind es 
doch immer noch Schubladen! Nur weil ich sage, wir müssen aber auch noch diese 
oder jene Gruppe beachten, oder wir brauchen jetzt aber noch ein Kapitel zu Zen und 
eins zu Neurowissenschaften und eins zur Digitalisierung oder auch zur Digitali
tät, dann gewinne ich am Ende nichts. Also, der analytische Zugang will immer die 
Differenzen und die Kategorien – und wir müssen, das glaube ich schon, viel Kraft 
aufwenden, gerade auch Gemeinsamkeiten zu betonen und zu würdigen. Denn an
sonsten kommen wir wieder in diese Haltung, dass wir sagen, wir machen jetzt doch 
wieder etwas Neues, wodurch alles divers, plural und bunt wird, aber dann kommen 
wir aus jenem Grundfehler nicht heraus, den wir machen: den einer übertriebenen 
Vereindeutigung. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

FW

Vielen Dank, Euch Fünfen, aber auch allen Personen im Raum [Klopfen]!

Literatur

Barad, Karen (2018): »Diffracting diffraction: Cutting together-apart«, in: Birgit M.
Kaiser/Kathrin Thiele (Hg.), Diffractive Worlds – Diffractive Readings. Onto-Episte
mologies and the Critical Humanities, London, S. 4–23.

Barbot, Baptiste/Kaufmann, James C. (2020): »What makes immersive virtual real
ity the ultimate empathy machine? Discerning the underlying mechanisms of
change«, in: Computers in Human Behavior, 111, 106431, https://doi.org/10.1016/j.c
hb.2020.106431.

Bartsch; Markus: »Interkultureller Polylog«, in: Nida-Rümelin, Julian/Spiegel, Irina/
Tiedemann, Markus (Hg.) (2017), Handbuch Philosophie und Ethik. Bd. 1: Didaktik
und Methodik. Paderborn, 2. Aufl., S. 119–125.

Bauer, Thomas (2018), Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit
und Vielfalt, Stuttgart.

Bollmer, Grant (2017), »Empathy machines«, in: Media International Australia, 165(1),
S. 63–76, https://doi.org/10.1177/1329878X17726794.

Breil, Patrizia/Wobser, Florian (2023), »Postdigitale Bildung im Philosophie- und
Ethikunterricht? Interdisziplinäre Befunde und Deutungen zu Chancen und Ri
siken einer Entwicklung der Gegenwart«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie
und Ethik, 4, S. 95–105.

Bussmann, Bettina/Breitwieser, Anna (2024): »Bildung im Anthropozän. Epistemi
sche Kompetenz als fächerübergreifendes Lehr- und Lernziel«, in: Florian Wob
ser (Hg.): Anthropozän. Interdisziplinäre Perspektiven und philosophische Bildung.
Frankfurt a.M./New York, S. 137–154.

de Beauvoir, Simone (2018 [1949]), Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, 18.
Aufl., Reinbek bei Hamburg.

Depner, Hanno (2011), Kant für die Hand. Die ›Kritik der reinen Vernunft‹ zum Basteln und
Begreifen. Mit Anleitung und 12 Bogen Bausatz, München.

Depner, Hanno (2019): Wittgensteins Welt selbst hergestellt. Der ›Tractatus‹ als Turm zum
Basteln und Begreifen, München.

Glitza; Ralf (2018): Kulturelle Bildung in der Mitte der Gesellschaft. Zum Spannungsfeld
einer interkulturell-hermeneutischen und heterotopisch-differenzmodalen Philosophiedi
daktik am Beispiel der Ethik Immanuel Kants und traditioneller konfuzianischer Sittlich
keitskonzeptionen. Bochum.

Görg, Erdmann (2021): »Islamische Philosophen im Philosophieunterricht am Bei
spiel eines Gottesbeweises Ibn Sīnās«, in: Albus, Vanessa/Glitza, Ralf (Hg.): Kul

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1177/1329878X17726794
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1177/1329878X17726794


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 277 

turelle Phänomene und philosophische Herausforderungen. Impulse für Bildungsprozes
se in Theorie und Praxis. Bochum, S. 71–88. 

Hastedt, Heiner (2005): Gefühle. Philosophische Bemerkungen, Stuttgart. 
Heisig, James W./Kasulis, Thomas P./Maraldo, John C. (2011), Japanese Philosophy. A 

sourcebook, University of Hawai’i 2011. 
Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel. 
Lévi-Strauss, Claude (1968): Das wilde Denken, Frankfurt a.M. 
Merleau-Ponty, Maurice (2010 [1945]), Phänomenologie der Wahrnehmung, 6. Aufl., 

Berlin. 
Martens, Ekkehard (2003), Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Philosophie

ren als elementare Kulturtechnik, Hannover. 
Murdoch, Iris (2023 [1970]), Die Souveränität des Guten. Berlin. 
Ortner, Hanspeter (2017), »Semiotisierung und Semantisierung von Erfahrung, 

Weltsicht und Wissen in literarischen Texten«, in: Anne Betten/Ulla Fix/Berbeli 
Wanning (Hg.): Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin, S. 290–309. 

Rohbeck, Johannes (2008): Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden. 
Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lehren und Lernen, Paderborn. 
Wilhelm, Christian (2025), »Wie die Philosophiedidaktik von der Psychologie pro

fitieren kann«, in: Linda Merkel/Markus Tiedemann (Hg.): Probleme statt Fächer. 
Interdisziplinarität im Ethik- und Philosophieunterricht, Dresden, S. 27–42. 

Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik (ZDPE) (2023), 4, Interdisziplinarität. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Anhang 

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Über die Beiträger:innen 

Patrizia Breil, Dr. phil., ist Postdoktorandin am SFB 1567 Virtuelle Lebenswelten 
der Ruhr-Universität Bochum. Nach ihrer Promotion zu phänomenologischen und 
bildungsphilosophischen Theorien entfremdeter Körperlichkeit forscht sie nun im 
Rahmen einer Phänomenologie und Ethik der Virtualität/VR zu Fragen der digita
len Transformation, Datafizierung, Materialität und (Post)Digitalität. 

David Cortez, Dr. phil., ist Dozent an der Hochschule Ravensburg-Weingarten und 
an der Lateinamerikanischen Fakultät für Sozialwissenschaften in Quito, Ecuador. 
Seine Forschungsschwerpunkte sind Gutes Leben, Umweltethik, Interkulturelle 
Philosophie, Foucault und Nietzsche. 

Hanno Depner, Dr. phil., ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität Ros
tock im Bereich Praktische Philosophie. Seine Forschungsschwerpunkte umfassen 
Bildethik, Ästhetik und Performative Philosophie. Er war Gewinner des Berliner Sci
ence Slams. Promotion Zur Gestaltung von Philosophie (2016), philosophische Bausätze 
Kant für die Hand (2011) und Wittgensteins Welt (2019). 

Klaus Feldmann, Dr. phil, ist Akademischer Oberrat für Didaktik der Philosophie 
an der Bergischen Universität Wuppertal. Zu seinen Arbeitsschwerpunkten in For
schung und Lehre gehören Grundlagen der Philosophie- und Ethikdidaktik, Diver
sitätsdiskurse und interkulturelle Philosophie sowie Kommunikation. 

Stefano Franceschini ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Professur für Philo
sophie und ihre Didaktik der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel. Aktuelle For
schungsschwerpunkte liegen in der philosophischen Didaktik und in der Geschichte 
der modernen und gegenwärtigen Philosophie (insbesondere die Philosophien des 
Postpragmatismus). 

Christian Gefert, Dr. phil., OStD, Philosophiedidaktiker (mit dem Theorie- und 
Praxisschwerpunkt ›theatrales Philosophieren‹) und Philosophielehrer; langjähri

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Anhang

ger Akteur in schulischen und in außerschulischen Bildungsprojekten; zur Zeit als
Schulleiter eines Gymnasiums in Hamburg tätig.

Volker Haase, Dr. phil., arbeitet als Lehrkraft für Ethik und Deutsch an einem Gym
nasium, als Fachleiter für Philosophie/Ethik am Staatlichen Seminar für Aus- und
Fortbildung der Lehrkräfte und als Lehrbeauftragter für Fachdidaktik der Philoso
phie und Ethik an der Universität in Freiburg.

Andreas Höftmann, Dr. phil., verwaltet die Professur für Musikpädagogik an der
Hochschule für Musik, Theater und Medien Hannover. Seine Arbeitsschwerpunkte
umfassen postdigitales und kollaboratives Komponieren, inklusives Musikerleben,
ästhetische Transformation von Musik und Film sowie musikpädagogische Kultur
geschichte mit den Schwerpunkten Fest und Muße.

Christian Klager, Dr. phil., ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Phi
losophie der Universität Rostock. Er leitet die Philosophiefachdidaktik. Zu seinen
Arbeits- und Forschungsschwerpunkten gehören insbesondere Methoden und Me
thodologie der Philosophie, Theorien des Spiels und des Spielens, philosophische
Skepsis und das Philosophieren mit Kindern und Jugendlichen.

Angelika Krebs, Prof. Dr. phil., ist Inhaberin des Lehrstuhls für Praktische Philo
sophie an der Universität Basel. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen in der Ethik
und der Politischen Philosophie, in der Philosophie der Gefühle und der Ästhetik.
Ihr letztes Buch trägt den Titel Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders (2021).

Ben Moll (geb. Krumpen) arbeitet als Gymnasiallehrer für Ethik und Musik und als
Trainer für politische Bildung in München sowie als Lehrbeauftragter für Philoso
phiedidaktik in Salzburg. Zuvor studierte er Musik und Ethik/Philosophie auf Lehr
amt an der TU Dresden und Hochschule für Musik Dresden. Er promoviert und
forscht u.a. zu Kultureller Aneignung und rassismuskritischer Bildung.

Veronika Reichl, Dr. phil., lebt als Autorin, Illustratorin und Dozentin in Berlin. Sie
studierte Kommunikationsdesign und promovierte zur Visualisierbarkeit von theo
retischen Texten. Zuletzt erschien Das Gefühl zu denken bei Matthes & Seitz Berlin.

Emanuel Seitz, Dr. phil., ist Assistent am Lehrstuhl für praktische Philosophie in
Basel. Seine Schwerpunkte liegen in der Ethik, der politischen Philosophie, der Äs
thetik und der Metaphysik. Zuletzt erschien von ihm eine Übersetzung von Eugenio
Montale, Die Knochen eines Tintenfisches (2023). Seine Promotion an der Universiteit
van Amsterdam wurde unter dem Titel List und Form. Über Klugheit (2019) veröffent
licht.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Über die Beiträger:innen 283 

Philipp Thomas, Prof. Dr. phil., ist Professor für Philosophie/Ethik an der Pädago
gischen Hochschule Weingarten und hat zuvor an der Eberhard Karls Universität 
Tübingen gewirkt. Seine Forschungsschwerpunkte sind Phänomenologie, Negati
vitätstheorie, Melancholie, Bildungsphilosophie, Philosophiedidaktik und die Frage 
nach einem erweiterten Philosophie- und Vernunftbegriff. 

Constanze Tinawi ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Hochschule für Musik 
und Darstellende Kunst Frankfurt a.M. Von 2022 bis 2024 war sie Lehrbeauftrag
te für Philosophiefachdidaktik am Philosophischen Seminar der Johannes-Guten
berg-Universität Mainz, zuvor drei Jahre lang Seminarleiterin für Philosophie/Ethik 
in der Berliner Lehrer:innenausbildung. Schwerpunkte ihrer Forschung sind neben 
der Praktischen Philosophie auch Musikästhetik, analytische Musikphilosophie so
wie Philosophie- und Musikdidaktik. 

René Torkler, Prof. Dr. phil., ist Professor für Philosophie und ihre Didaktik an der 
Christian-Albrechts-Universität zu Kiel. Schwerpunkte seiner Forschung liegen ne
ben der Sozial- und Kulturphilosophie in der Bildungstheorie und der Philosophie
didaktik, wobei er sich besonders mit Problemen der Religion, der politischen Bil
dung und der Philosophiegeschichte sowie mit der Bedeutung von Narrativität in 
Ethik und Didaktik auseinandersetzt. 

Rainer Totzke, Dr. phil., Kultur- und Medienphilosoph, ist Autor und Performer 
sowie Kurator des Festivals Leipzig denkt. Neben der Forschung und Lehre an ver
schiedenen deutschen Universitäten realisiert er seit 15 Jahren philosophische Per
formances. Er ist Vorsitzender des Expedition Philosophie e.V. und Mitinitiator des 
Soundcheck-Philosophie-Salons und anderer Formate öffentlichen Philosophierens in 
Leipzig. 

Heike Wagner, Dr. phil., leitet den Standort Weingarten der Akademie der Diöze
se Rottenburg-Stuttgart sowie den Fachbereich Internationale Beziehungen. Zuvor 
arbeitete sie u.a. bei IOM Wien sowie IOM Quito. Sie lehrt seit vielen Jahren zu Fra
gen von Migration, Interkulturalität sowie qualitativen Forschungsmethoden. Ihre 
Themenschwerpunkte sind indigenes Leben und Wissen, Interkulturalität, Alterna
tiven der Entwicklung, Mensch-Mitwelt-Beziehung. Ihr regionaler Schwerpunkt ist 
Ecuador. 

Christian Wilhelm, Dr. phil., ist Akademischer Rat für Philosophie und ihre Didak
tik an der Pädagogischen Hochschule Heidelberg und dort in der Lehrkräftebildung 
für Philosophie/Ethik und in der schulpraktischen Betreuung tätig. Zuvor arbeite
te er einige Jahre als Philosophielehrer in Hessen und Nordrhein-Westfalen. Sei

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Anhang

ne Forschungsschwerpunkte sind Tugendethik, philosophische Moralpsychologie,
Philosophiedidaktik und Politische Philosophie.

Florian Wobser, Dr. phil., ist nach dem gymnasialen Schuldienst u.a. in Berlin
aktuell Akademischer Rat a. Z. an der Universität Passau im Bereich Philosophie.
Schwerpunkte sind Bildung/Didaktik, Medien und Ökologie. 2024 gab er den Sam
melband Anthropozän. Interdisziplinäre Perspektiven und philosophische Bildung heraus.
Er gestaltet ebenso ›dritte Orte‹ des Philosophierens wie Festivals für Kinder und
Jugendliche (z.B. ›Was wäre, wenn…‹, das er in Leipzig ko-kuratiert), Initiativen
von Bürger:innen (z.B. als Mitglied von ›Wozu Demokratie‹ in Passau) oder zuletzt
einen Lektürekreis in der Justizanstalt Suben (A).

Anna Zschauer, Dr. phil., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Philosophischen
Institut der Universität Hildesheim und Lehrerin für Philosophie am Gymnasium.
Ihre Forschungsschwerpunkte betreffen die hermeneutischen Potentiale der Ästhe
tik, die japanische Philosophie und den interkulturellen Austausch in der Philoso
phie.

https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Eine Grundidee: Vielfalt der Vernunftformen
	Vernunftbegriff
	Die Beiträge: 17 Perspektiven
	Literatur

	Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft
	Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie
	Hannah Arendt und die Vernunft der BRD
	Über den Dingen
	Denken in Figuren
	Emailgespräch zu den Erzählungen – und zum poetologischen Verhältnis von Form und Inhalt

	Kopf oder Herz
	1.These und Überblick
	2.Erkenntnis
	3.Prinzipienethik
	4.Gefühlsethik
	Literatur

	Mehr als was?
	1.Drei Fragen
	2.Was heißt ›Philosophische Bildung‹?
	3.Was wird (zu Recht) von philosophischer Bildung erwartet?
	4.Warum und wie sollte das Verständnis philosophischer Bildung erweitert werden?
	5.Didaktische Implikationen für Bildungsprozesse im Philosophie- und Ethikunterricht
	Literatur


	Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film
	Nachpropositionales Wissen als philosophisch‐ethische Bildung
	1.Mehr als Argumentation: ethische Bildung
	2.Wie sich propositionales und nichtpropositionales Wissen unterscheiden
	3.Philosophisch‐ethische Bildung: Schritte vom vorpropositionalen zum propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen
	3.1Vom vorpropositionalen Wissen zum propositionalen Wissen: ein erster Schritt philosophisch‐ethischer Bildung
	3.2Der Schritt von der Erfahrung zum begrifflichen Wissen geht mit spezifischen Verlusten einher
	3.3Vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen: ein zweiter Schritt philosophisch‐ethischer Bildung

	4.Das Thema ›Umgang mit Endlichkeit‹: sich tiefer orientieren durch nachpropositionales Wissen
	Literatur

	Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung
	1.Eine herausfordernde Hintergrundsituation
	2.Vielfältiges Verstehen: Bildung des Herakles
	3.Neuartige Wege philosophischer Bildung?
	Literatur

	Zu einer kinematographischen Form der Vernunft
	1.Cineastik und Formemphase in philosophischer Filmdidaktik?
	2.Sensibles Denken und philosophische Prozesse der Filmbildung
	3.Formaffine Verfahren anhand dreier Beispiele naturästhetisch relevanter Filmsequenzen
	3.1Philip Gröning: Mein Bruder heißt Robert und ist ein Idiot (DACH 2018)
	3.2Terrence Malick: Knight of Cups (US 2015)
	3.3Hayao Miyazaki: Mein Nachbar Totoro (J 1988)

	4.Fazit
	Literatur und Filme


	Klangwelten der Vernunft: Musik
	Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören?
	1.Einleitung
	2.Musik als holistisch konstituiertes Sinnsystem nimmt jederzeit Bezug
	3.Musik und Erkenntnis auf der Grundlage von Nelson Goodmans analytischer Kunstphilosophie
	4.Musik nimmt Bezug – jenseits Goodmans formallogischer Grenzen
	5.Relevanz für die Philosophie‐ und Ethikdidaktik
	6.Resümee
	Literatur

	›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹
	1.Einleitung
	2.Autonomie und Funktionalität der Kunst
	3.Gesellschaftliche Relevanz
	4.Konsequenzen für die philosophische Bildung
	Literatur

	Atmosphären bilden
	Auftakt
	1.Praxis: Vom lautlichen zum klangbildlichen Stimmungsraum
	2.Reflexion: Sinnliche Sinnstiftung durch korresponsives Hörsehen
	3.Transfer: Frequenzen der Schule im Musik‐ und EthikPhilosophie‐Unterricht enthüllen
	Literatur


	Praktiken der Vernunft: Performativitäten
	Denken und Zeigen
	1.Denken und Zeigen
	2.Mundwerk und Handwerk
	3.Denken zeigen
	4.Gedanken zeigen
	5.Das Gezeigte zur Sprache bringen
	6.Technik mit und ohne Sprache
	7.Gedanken fühlen
	8.Gedanken ohne Denken
	9.Der geistige Instinkt der Kunst
	10.Die andere Wahrheit über den Menschen
	Literatur

	Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht
	1.Skepsis in der Philosophie
	2.Drei Wege einer praktischen Skepsis
	3.Performative Akte in philosophischer Bildung
	4.Scheitern als performativer Akt
	5.Beispiele
	5.1Der Ich‐bitte‐um‐Hilfe‐Parcours
	5.2Verteilungsgerechtigkeit

	Literatur

	Zur Erzeugung von Denkatmosphären
	[KLAMMER AUF:
	… – KLAMMER ZU]
	Literatur


	Vernunft und Schule: Entalltäglichungen
	Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft
	1.Einleitende Überlegungen
	2.Vermittlungstypen philosophischer Bildung
	3.Der Ansatz der zentralen Praktiken
	4.Verhältnis zur Kompetenzorientierung
	5.Konkrete Praktiken
	6.Philosophische Praktiken
	7.Fachdidaktischer Kontext
	8.Praktiken und handelndes Lernen
	9.Ausblick
	Literatur

	Philosophische Meditationsdidaktik
	1.Ausgangspunkte
	2.Meditation in der Schule: Einwände und fachdidaktische Reflexionsaufgaben
	3.Meditationspraktiken in der Antike: Zurück zum philosophischen Original!
	4.Perspektiven für die konzeptionelle Ausarbeitung einer philosophischen Meditationsdidaktik
	4.1Meditationsübungen als besondere Zugänge zu philosophischen Unterrichtsthemen
	4.2Meditationspraktiken als Gegenstand kritischer Reflexion im Ethikunterricht
	4.3Meditationstechniken zur Initiierung und Ausführung philosophischer Denkbewegungen
	4.4Meditation im Dienst anderer anerkannter Zielsetzungen der philosophischen Fächergruppe
	4.5Vermeidung von therapeutischem Lehrerhandeln, Indoktrination und Überwältigung

	Literatur

	›Against all odds…‹
	Literatur


	Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen
	Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben?
	1.Einleitung
	2.Sumak Kawsay – Indigenes Gutes Leben aus den Anden
	3.Eine kurze Genealogie der Bildung für ein Gutes Leben
	4.Grundlegende Prinzipien des indigenen Guten Lebens
	5.Bildung und Weisheit für das Leben
	6.Kritik am konventionellen Bildungs‐ und Wissensbegriff
	7.Bildungspolitik für ein Gutes Leben in Ecuador – die konkrete Umsetzung
	8.Beitrag von Sumak Kawsay und Gutem Leben in den Bildungsdebatten in Europa
	Literatur

	Vernunft ist mehr… – Round Table Passau
	1.Konzeption
	2.Gespräch
	Literatur


	Anhang
	Über die Beiträger:innen


