Florian Wobser, Philipp Thomas (Hg.)

Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft

[transcript]

hitps://dol.org/1014361/0783830474044 - am 14.02.2026, 13: :35:33. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser, Philipp Thomas (Hg.)
Philosophische Bildung neu denken

Philosophie - Aufklarung - Kritik | 3

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Editorial

Die Reihe Philosophie — Aufkldrung - Kritik bietet philosophischen Publikationen
Platz, die sich in Zeiten globaler Krisen einer lebenswerten Zukunft fir alle wid-
men. Ob Klimawandel, politischer und religiéser Autoritarismus oder wachsende
soziale Ungleichheiten — die Konflikte unserer Zeit sind vielfiltig und erfordern ei-
ne Rickbesinnung auf das Vermégen der Vernunft. Im Zeichen einer neuen Aufkli-
rung initiiert die Reihe einen Dialog zwischen unterschiedlichen philosophischen
Stréomungen, die sich kritisch mit der Vergangenheit und Gegenwart befassen so-
wie die Implikationen zukunftsfihiger Alternativen ausloten. Dafiir ist sowohl eine
Auseinandersetzung mit dem philosophischen Kanon als auch dessen Revision und
Neuinterpretation nétig. Auflerdem legt die Reihe das emanzipatorische Potential
offen, das sich insbesondere aus dem Zusammenspiel von Philosophie und weite-
ren Disziplinen wie z.B. Technik oder Asthetik ergibt.

Florian Wobser, Dr. phil., ist nach dem gymnasialen Schuldienst u.a. in Berlin
aktuell Akademischer Rat a. Z. an der Universitit Passau im Bereich Philosophie.
Schwerpunkte sind Bildung/Didaktik, Medien und Okologie. Er gestaltet ebenso
>dritte Orte« des Philosophierens wie Festivals fiir Kinder und Jugendliche (z.B.
>Was wire, wenn.., das er in Leipzig ko-kuratiert), Initiativen von Biirger:innen
(z.B. als Mitglied von >Wozu Demokratie«in Passau) oder zuletzt einen Lektiirekreis
in der Justizanstalt Suben (A).

Philipp Thomas ist Professor fiir Philosophie/Ethik an der Pidagogischen Hoch-
schule Weingarten und hat zuvor an der Eberhard Karls Universitit Tibingen ge-
wirkt. Seine Forschungsschwerpunkte sind Phinomenologie, Negativititstheorie,
Melancholie, Bildungsphilosophie, Philosophiedidaktik und die Frage nach einem
erweiterten Philosophie- und Vernunftbegriff.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser, Philipp Thomas (Hg.)
Philosophische Bildung neu denken

Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft

[transcript]

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Diese Open-Access-Publikation wird gefordert durch die Universitit Passau und
die Pidagogische Hochschule Weingarten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber https
://dnb.dnb.de/ abrufbar.

D00

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die
Bearbeitung, Vervielfaltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medi-
um fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter dersel-
ben Lizenz wie das Original verbreitet wird.
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

2025 © Florian Wobser, Philipp Thomas (Hg.)
transcript Verlag | HermannstraRe 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de

Umschlaggestaltung: Maria Arndt

Umschlagabbildung: Veronika Reichl

Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen
https://doi.org/10.14361/9783839474044

Print-ISBN: 978-3-8376-7404-0 | PDE-ISBN: 978-3-8394-7404-4
Buchreihen-ISSN: 2941-8151 | Buchreihen-eISSN: 2941-816X

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.


https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839474044

Inhalt

Einleitung
Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft

Florian Wobser, Philipp TROMAS «....ooneee e

Grundierungen der Vernunft: Gefiihl und Einbildungskraft

Das Gefiihl zu denken - iiber das Lesen von Philosophie
Erzahlungen Gber Erfahrungen mit Philosophie und ein Emailgespréach dariber mit
Florian Wobser

Veronika REICHI. ... o e et

Kopf oder Herz
Das Gefiihl als Organ sittlicher Erkenntnis

ANGELIKA KrebS oo e e

Mehr als was?
Uberlegungen zu Zielen und Reichweite philosophisch-ethischer Bildungsprozesse im
Kontext moderner Gesellschaften

RENE TOTKIBE ..ttt e ettt et ettt eeiiieaes

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

PRIlIPD TROMAS . ... ettt ettt e ettt et e et eeeeiiiaaeees

Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

Stefano FranceSChini .......cooooeoeei s

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zu einer kinematographischen Form der Vernunft
Prinzipien, Verfahren, Beispiele
FIOrian WOBSEr .....c.vennee e e 97

Klangwelten der Vernunft: Musik

Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik horen?

Uberlegungen an der Schnittstelle von Erkenntnistheorie, analytischer Kunstphilosophie

und Philosophiedidaktik

CONSEANZE TINAWI. .o ee et e e e 15

>Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schniiren¢
Die (Post-)Autonomie der Kunst und ihre Bedeutung fir die philosophische Bildung
BEN MOIl. ... e 127

Atmosphéren bilden

Kiinstlerisches Denken durch melancholische Klangverfilmung in den Fachern Musik

und Ethik/Philosophie

Andreas HOFEMANN. ... .o s 139

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Denken und Zeigen
Die spirende Erkenntnis der Kunst
EManuel SBItz......onnennee e 155

Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht
ChriStian KIGQEr ... .v et e e e e et 169

Zur Erzeugung von Denkatmospharen

Uber Experimente mittels performativer Gesprachssettings und -dramaturgien
RAINEI TOIZKE «..eeeeeeee e e 181

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen
Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft

Skizze eines neuen Typs der Vermittlung in philosophischen Bildungsprozessen
Klaus Feldmann ... e 199

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophische Meditationsdidaktik

VOIKEr HAGSE .ot ettt e ettt ettt eeeens

»Against all odds...c
Ein Zoom-Gesprach zum Philosophieren auf Irrwegen im schulischen Alltag

Christian Gefert, FIorian WoBSEr.........uuueeeeiiieee i,

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?
Indigenes Gutes Leben (Sumak Kawsay) als Wissens- und Bildungsprinzip

David Cortez, Heike Wagner ...........ooouueiieiiiiiii e

Vernunft ist mehr... - Round Table Passau
XI. Tagung fiir Praktische Philosophie am 20.09.2024

Patrizia Breil, Hanno Depner, Philipp Thomas, Christian Wilhelm, Anna Zschauer

Anhang

Uber die Beitrager:innen ................cooueieeie i

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung
Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft

Florian Wobser, Philipp Thomas

Eine Grundidee: Vielfalt der Vernunftformen

Die Tradition der Philosophie- und Ethikdidaktik, wie wir sie hier explizit aufgrei-
fen, ist in ihrer Basis kulturphilosophisch gepragt (Steenblock '2000; Martens '2003;
Rohbeck '2008; diese gelten als >prigende Theorien< nach: Nida-Riimelin u.a. 2017:
41-69). Die Grundlage fiir ein jedes Nachdenken tiber die bildungsphilosophische
Frage der Vernunftformen weist nicht allein mit Ekkehard Martens auf die grie-
chische Antike zuriick, sondern Johannes Rohbeck erweitert diese um kulturwis-
senschaftliche Einfliisse. Alle fachlich relevanten Phinomene sind sowohl multimo-
dal-sinnlich wahrzunehmen als auch auf plurale Weisen zu denken, bisweilen sogar
kreativ umzugestalten. Mindestens genauso wichtig sind dabei die fiir die philoso-
phisch-ethischen Bildungsprozesse unverzichtbaren Fihigkeiten des Analysierens,
Verstehens und Kritisierens. Ein solches nicht verengtes Spektrum einer philoso-
phisch-ethischen Kompetenzorientierung sollte also besonders in der Schule seinen
Ausdruck finden, nicht zuletzt, indem Auseinandersetzungen gesucht werden mit
vielfiltigen Unterrichtsmedien, die nicht in einem engeren Verstindnis von Begriff-
lichkeit aufgehen. Vielmehr sind diese Verfahren auf produktiven und symboldidakti-
schen Pfaden der Philosophie- und Ethikdidaktik (Runtenberg 2016: 45—58), die auch
Neuerungen in der Medienlebenswelt betreffen, erschlossen und mitunter sogar er-
offnet worden. Die Klarheit begrifflicher Urteile ist wichtig, doch die Auseinander-
setzung mit der Welt, Bildung nicht zuletzt durch (ethisches) Philosophieren geht
iiber kritisches Urteilen hinaus. Zudem hat sich die Welt auch in den letzten Jahren
geindert, sie ist fir viele grofier und diverser geworden, insgesamt ebenso komple-
xer, haufig diffuser — all das muss genau wahrgenommen und treffend reflektiert
werden; all dem sollte gelegentlich ebenso spekulierend begegnet werden, damit die
Klarheit nicht schal wird. Was ist eine Klarheit wert, die immer enger wird, wenn
wir zugleich mit dem hohen Anspruch an eine >Aus-Bildung« von mannigfaltigen Welt-,
Sozial- und Selbstverhdltnissen konfrontiert sind? Fiir diesen globalen, mit einigen gar

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophische Bildung neu denken

planetarischen Raum sollte man sich Zeit nehmen, die leider im Schulalltag oder
auch auf dem Weg dahin allzu oft fehlt.

In der Didaktik der Fichergruppe Philosophie und Ethik, die allerlei solcher
pragmatischen Einschrinkungen unterliegt, ist in den letzten Jahren sehr viel
passiert — und sehr viel auch nicht. Bei aller Berechtigung des Bediirfnisses nach
didaktisch-methodischer Orientierung, einem Willen nach anleitenden Schemata
etc. gilt, dass unsere Welt, und damit auch das Soziale, jedes Selbst im hohen
MafRe komplex ist, manchmal perplex wirkt, dass der heuristische Zusammenhang
vielerlei Strukturen besitzt und allerlei Ausdrucksqualititen, denen es sich so zu
stellen gilt. Jede fachdidaktische Perspektive ist eine des Sollens beziiglich guter
Schulpraxis. In ihr sollte diese Welt mit allen Mitteln kompetenzorientierten Philosophie-
rens im Rickgriff auf geeignete Inhalte und Methoden anderer Disziplinen bzw.
Ficher multiperspektivisch zu einer jeweiligen Anschauung werden, so dass man
der Welt in Begriffen im weiten Sinne — was Metaphern und andere poetische Mittel
einschliefRt - reflektiert begegnen kann. Die zuletzt fest etablierte Problemorien-
tierung in der Fichergruppe wird wichtig bleiben. Doch dazu gilt zugleich, dass es
nicht immer um theoretische oder praktische Probleme gehen muss, dass u.a. dritte
Wege iiber die Asthetik zu gehen sind, dass diese sogar aufgewertet werden sollten, um
transformatorische Bildungsprozesse in offenen philosophisch-ethischen Horizonten
zu ermoglichen.

Vielfalt der Formen der Vernunft meint als Erganzung kritischer Anliegen genauso
affirmative Verfahren der Selbstkultivierung und Selbstartikulation sowie des hierzu
notwendigen Wahrnehmbarmachens und Sensibilisierens. Neben dem Verbessern des
philosophischen WelterschlieRens und ethischen Urteilens sind also spielerische,
mediensensible Methoden von Bedeutung, die auf Aisthesis und Performativitit ba-
sieren und durch diese zwei Modi der uneingeschrinkten Heuristik dynamische
Impulse erhalten. Diese Verfahren sind Ausdruck des Philosophierens, auch und ge-
rade in ethischer Hinsicht, sie besitzen als solche einen hohen Eigenwert fiir das seit
ihrer Entstehung weite Spektrum der Philosophie- und Ethikdidaktik.

Dieser Zusammenhang des konsequenten schulischen und auflerschulischen
Philosophierens zielt auf Zwischenbereiche professioneller und persénlicher Situa-
tivitit, aus der Ideen resultieren, und ist ein Modell fir interdisziplinire Impulse,
die nicht zuletzt dsthetische bis kiinstlerische Einfliisse betreffen. Letztere fithren zur
bzw. unterstiitzen das Aufwerten des Asthetischen gegen die hiufig iibertriebe-
ne Orientierung an den empirischen Wissenschaften, an ihrer Sachlichkeit und
ihrer Objektivitit, die zu Verengungen didaktisch-methodischer Modellbildun-
gen und passender Methoden gefithrt haben mag. Als ein Kontrapunkt zu dieser
Entwicklung ist die hier verfolgte Orientierung an der bewussten Emphase der
Heterogenitit einer Vielfalt der Formen der Vernunft ausgerichtet. Deshalb fragen wir
nach den dynamischen Varianten der Bildungsphilosophie und sinnlichen Modi der
philosophischen Bildung mittels kreativer didaktischer Modelle. Die Formen der

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung

Vernunft begriinden sich nicht zuletzt durch die hohe Sensibilitit fiir Kontexte, die in
den Kiinsten und anderen Kulturen liegen, die Phinomene im Alltag aufgreifen und
iiber den Alltag in der Schule phinomenal hinausgehen, indem viele prisentative
Unterrichtsmedien gelten gelassen werden. All das geht verloren, es kommt nicht
zur Sprache, wenn man Fachdidaktik im Vorhinein analytisch verkiirzt. Tut man
das jedoch nicht, begibt man sich in ausdrucksstarke Dimensionen der Vernunft,
die viele Chancen fiir philosophisch-ethische Bildung bieten, die nicht nur Lernen-
de motivieren, weil sie plural, individualisierend und differenzierend sein konnen,
sondern die ebenso Lehrende ergreifen sollten, da die >weichen« Modi der Vernunft als
eine Erginzung zu >harten< Griinden allen in letzter Konsequenz genauso einfach
Spafd machen konnen!

Vernunftbegriff

Verstehen wir im klassischen Sinne unter Vernunft mit Platons Theaitetos das ge-
rechtfertigte, wahre Wissen und die hochste sichere, gewisse Einsicht (z.B. nach:
Tiedemann 2023: 5£.), so resultieren aus diesem Vernunftbegriff viele Dichotomien,
die zeigen, wogegen sich Vernunft jeweils definiert und gegen was sie sich gewin-
nen soll: Als das objektive Wissen gegen subjektive Wissensformen; als ein proposi-
tionales Wissen gegen nichtpropositionale Erfahrungen; als rationale Kategorisie-
rung gegen Gefithle und Stimmungen; als theoretische Adidquatheit gegen prakti-
sche Prozesse des Gelingens; als ein diskursiver Gehalt gegen prisentative und per-
formative Ausdrucksweisen; als bewusstes Wissen gegen unbewusste Intuitionen
und Ahnungen etc. Vernunft ist dann etwas, das von threm jeweiligen Anderen még-
lichst vollstindig gereinigt ist, die Vernunft steht innerhalb von Dichotomien. An-
ders soll es sein bei einem pluralen Vernunftbegriff. Vernunft steht dann auRerhalb
jener Dichotomien, sie ist die Instanz, welche all die Dichotomien selbst denkt —
ahnlich wie die Vernunft bei Kant die Dichotomie Verstand und Sinnlichkeit denkt.
Vernunft anerkennt dabei die partielle Berechtigung beider Teile und denkt zugleich
tiber deren jeweilige Limitationen nach.

So schreibt auch Angelika Krebs, eine der im Band versammelten Stimmen,
zum Verstand und vielmehr noch zum Gefiihl, dass es gerade »Aufgabe der Ver-
nunft ist, alle Einseitigkeit oder Partikularitit zu tiberwinden, also pluralistisch
zu sein« (Krebs 2021: 50). Man konne nach ihr exemplarisch »Kants Position im
Liugenbeispiel (moralisch) rational, aber unverniinftig nennen. Denn die Vernunft
sieht das Ganze« (ebd.). Es sei folglich so, dass »Vernunft im Hin und Her der zwei
Vermégen und in der Uberwindung der Schwichen beider Seiten [besteht]« (ebd.:
49). Vernunft ist als konsequent reflektierende ebenso eine sinnliche Figur des tiber all
jenen Dichotomien >Schwebendens, die fiir Fachphilosophie nicht zuletzt im Modus
des Essays »als ein generativer Keim, der in verschiedenen Genres, Textsorten und

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

1


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophische Bildung neu denken

Darstellungsarten wirksam werden kann« (Vogl 2025: 117) und reichhaltige Per-
spektiven aus angrenzenden Disziplinen gewinnen sollte. Vielmehr ist solch eine
Vernunft gerade fiir den luftigen »Prozess des Leichtwerdens [...] Und in ihr ver-
dichtet sich schlieflich eine Realitit, die mit ihrer schwerelosen Unbestimmtheit
einen Schatten von Gliicksbereitschaft bewahrt« (ebd.: 22).

Solch ein - wenn man so will, neues altes — inklusives Abwigen ist in diesem Band
mit der Multiperspektivitit der Vielfalt der Vernunftformen gemeint. Jeder lebendi-
ge philosophisch-ethische Bildungsprozess zielt zuletzt darauf, die Welt, die Kultur,
das Leben und uns selbst auf differenzierteste Weisen verniinftig zu durchdringen.
Dazu ist ein Vernunftbegriff notig, der sich der subtilen Erkenntnisse einer Heu-
ristik der Gefiihle und der Einbildungskraft, der Kiinste (Bildende Kunst, Musik,
Literatur, Film u.a.) und zudem zugleich gegebener Praktiken bedient, etwa perfor-
mativer oder auch meditativer.

In der Didaktik der Fichergruppe Philosophie und Ethik selbst gab und gibt
es die Kontroverse um diskursive und prisentative Symbole (exemplarisch: Gefert/
Tiedemann 2012), an die in diesem Zusammenhang zu erinnern ist. Die konzeptio-
nelle Parallele zwischen den kulturellen Erkenntnismodellen ist ein direkter Hin-
weis auf Vielfalt und indirekte Replik gegen Dichotomien. An diesem historisch-
systematischen Kraftfeld richten sich, aus jeweiligen Kontexten (s.u.) heraus, die
Beitrige im Band aus — die einen zaghafter und distanzierter, andere begeben sich
direkt hinein und stiilpen um, dritte nihern sich diesem Kraftfeld sogleich in ei-
nem Modus des Dariiberhinausdenkens. Vom Ausgang der Kontroverse hingt eben-
so die Frage des Spielerischen des (ethischen) Philosophierens ab, inner- und aufler-
halb der Schule (dies ist eine weitere Dichotomie, die dabei in Frage steht). Etabliert
ist im Fach und seiner Didaktik das Gedankenexperiment; nur ein Vorteil der Me-
thode liegt darin, dass diese im Unterricht analytische und spekulative Kompeten-
zen biindelt. Dariiber hinaus stellt sich die Frage, ob nicht als mogliche Erginzung
auch Wahrnehmungsexperimente eine Rolle spielen sollten. So wire die Tradition der
Denkbilder fur solch eine Aufwertung der Aisthesis zu beanspruchen, die hiufig me-
dial (z.B. audiovisuell) vorliegen. Damit umfassen sie nicht nur einen hohen Grad an
Anschaulichkeit, sondern auch an Performativitit, was an kiinstlerischen Werken oder
Ereignissen deutlich wird, die eine Didaktik der Fichergruppe Philosophie/Ethik
bereichern kénnen und sollten.

Bevor die Beitrige im Band pointiert vorgestellt werden, um im Anschluss fir
sich selbst zu sprechen, soll ein kiinstlerischer Impuls vorgestellt werden: All die Per-
spektiven auf Vernunfiformen stofRen immer auch Wechsel in die Form hinein an. Ihre
Aufwertung und der sensible Umgang mit ihr, sei es der der Vernunft, Bildung oder
eines Unterrichtsmediums, ist vielleicht in einem Wahrnehmungsexperiment, das
kiinstlerisch motiviert in der leichten Ubertreibung erscheinen muss, anzuregen —
nehmen wir also ein Bild wahr und stellen wir uns einen Philosophie- oder Ethikun-
terricht mit viel Einbildungskraft vor, aus dem das >Tafelbild« folgen kann, das der

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung

Maler und Bildhauer Hermann Gléckner (1889-1987) zwar einfach, aber durchaus
grundsitzlich, im Jahre 1981 mittels Kreide filigran auf einer Schultafel festhielt.

Abb.1: Hermann Glockner: Kreideschwiinge auf Schultafel (1981)

Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Galerie Neue Meister®

Die Beitrage: 17 Perspektiven

Die Beitrige, mit jeweils einer neuen oder zwischenzeitlich in Vergessenheit gera-
tenen Perspektive auf die Vernunft in einer fachdidaktischen Hinsicht, sind in sechs
Abschnitte gegliedert.

Im Abschnitt (1) zu Grundierungen der Vernunfi: Gefiihl und Einbildungskraft stellt
erstens Veronika Reichl, die als Autorin inmitten von Kunst und Philosophie denkt
und schreibt, drei kompakte Erzihlungen iiber das Lesen von Philosophie vor.
Reichl, die mit ihrer Lesung die Tagung in Weingarten im April 2024 eréffnete,
macht sich in Form fantasievoller Fiktionalisierung, mit Hilfe von Personifikationen und
skizzenhaften Bildelementen auf Spuren von etwas, was sie das Gefiihl zu denken nennt.
Im nachtriglichen Gesprach wird ihr Projekt auf Chancen fir philosophische Bil-
dungsprozesse befragt. Literarisch inszeniert Reichl mit Staub und Schaum aller Art
Vernunft so, dass sie sich mit Geschlechtlichkeit, Blaubeermuffins, der Performati-
vitdt von Stimmen, Metaphern und Perspektivwechseln sowie Denkfiguren u.v.m.
kinstlerisch forschend involviert auseinandersetzt.

1 Zitiert nach: https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402 [15.02.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

13


https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402

Philosophische Bildung neu denken

Zweitens beansprucht Philosophin Angelika Krebs, die fir die Einbindung von Li-
teratur zugunsten argumentativer Differenziertheit plddiert, das Herz, das sittliche
Erkenntnis ermdgliche. Sie erweitert Wissen nicht-propositional u.a. in kiinstlerische
praktische und phinomenale Bereiche, die klassischen Prinzipienethiken widerstreiten.
Mit Max Scheler soll dabei die Gefiihlsethik ihren Ort finden. Krebs ordnet ihr Anlie-
gen ins Konzept dieses Bandes ein, der viele Vernunftformen wiirdigen will, wobei
sie sich der Fiille des Lebens widmet, die ereignishaft, plétzlich, als Epiphanie auf-
scheine. Sie geht auf die Erfahrungsethik von Sophie Grace Chappell ein und verbin-
det insgesamt das Gefithl und den Sinn in praktischen Hinsichten; das Herz werde
dem Leben ethisch gerechter als der Verstand, der klar und deutlich nur vermeint-
lich auf Einfachheit abziele. Herz statt Kopf ist bei Krebs also der Leitspruch!

Drittens spricht sich auch Philosoph und Fachdidaktiker René Torkler fiir das Ge-
fuhl aus, fur Gefihlsbildung, die fiir die multiperspektivische Haltung im ethischen Span-
nungsfeld heterogener Gesellschaften zu fordern sei. Er zielt auf Stirkung der Einbil-
dungskraft, sobald er Chancen und Risiken problemorientierter sokratischer Fach-
didaktik erértert. Alternativ nimmt Torkler eine hermeneutische Position ein, de-
ren erklirtes Ziel Verstehen in Pluralitit ist. Es sei wichtig, mittels Einbildungskraft
Ubernahmen fremder Perspektiven zuzulassen, um mit Werten der anderen gewissen-
haft umgehen zu kéonnen. Wie beiliufig bereits Krebs geht Torkler auf Hans Joas’
Ideen zur Genese und Geltung der Werte ein, verbindet sie mit politischen Uberle-
gungen von Hannah Arendt und kommt zu einer Position, wonach die Verstindi-
gung mit biographischen und literarischen Erzihlungen einzuiiben sei, damit sie mehr
als blofy Argumentieren ist. Es sollte nicht zuletzt die Imaginationsfihigkeit der
Schiiler:innen gestirkt werden.

Im Abschnitt (2) zu Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film ist es erstens
Philosoph und Fachdidaktiker Philipp Thomas, der am Beispiel von Leo Tolstoi exis-
tenzielle Gehalte der Weltliteratur wiirdigt. Diese seien Schitze fuir philosophisch-ethi-
sche Bildung, wobei mit ausgewihlten Stellen aus Krieg und Frieden relevante The-
men im Bildungsplan wie u.a. Endlichkeit modellartig anschaulich werden sollen.
Er bindet seine Ideen im Anschluss an Krebs in nicht-propositionale Erweiterun-
gen des Wissens ein, wobei er in phinomenologischer Grundhaltung noch einen Schritt
weitergeht, sobald er verdeutlicht, dass nachpropositionale Wissensformen fiir Phi-
losophie- und Ethikunterricht relevant seien. Thomas verbindet Aspekte der All-
tagssprache und literarischer Poetologie und konkretisiert beides fachdidaktisch
mittels Operatoren, die aufvielfiltigen Ausdruck der Kenntnisse zielen und die iiber
Propositionen methodisch noch hinausgehen.

Philosoph und Didaktiker der Philosophie Stefano Franceschini wertet zweitens
ebenfalls die literarische Form fiir ethisches Denken auf. Er nimmt auf die Legende
des Helden Herakles in der griechischen Mythologie Bezug. Als Figur steht Herakles
am Scheideweg zwischen Tugend und Tugendlosigkeit. Franceschini sieht darin ei-
ne Situation, die zwar aporetisch ist, jedoch nicht einem Dilemma gleicht, so dass er die-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung

sen antiken Text nutzt, um die starre Logik des Dilemmas als Ausgangsimpuls fiir
ethisches Philosophieren zu kritisieren. Er spricht sich selbst fir nicht-bindre, unse-
rer Lebenswelt nihere Zugdnge zu kontroversen Reflexionssituationen aus. Franceschi-
ni zielt auf offene, durch Literatur auch Emotionen adressierende Bildungsprozes-
se. Er geht auf den Fachdiskurs zu Dilemmata bzw. auf Uberlieferungsaspekte der
Legende ein und erdrtert mit dem Ziel, eine philosophisch >aufrichtige Methodik< zu
skizzieren, die kritische Frage, ob der antike Held in der Gegenwart vielleicht ein
demokratischer sein kénnte — oder aber nicht.

Philosoph sowie Fach- und Mediendidaktiker Florian Wobser erweitert drittens
Ideen zur Literatur um solche fiir kiinstlerische Filme. Er stellt fest, dass die Form
des Mediums, die Filmizitit, bislang in der Fachdidaktik Ethik/Philosophie nur be-
dingt gewiirdigt wurde. Fiir dieses Desiderat skizziert er einen Ansatz, aus Ganz-
spielfilmen formal attraktive Sequenzen auszuwihlen, um dadurch einseitige Bezii-
ge auf Handlung und Konflikt zu vermeiden. Philosophische Filmbildung umfasse
auch dann ethische Probleme, wie es an Filmen von Philip Gréning, Terrence Malick
und Hayao Miyazaki beispielhaft vor allem formal aufgezeigt wird. Die jeweils klei-
ne Form sei primar naturisthetisch, ziele aber auch auf ethisch-6kologische Bildung.
Cineastisch zugespitzt gehe es einer kinematographischen Vernunft, die ungewohnli-
che Inszenierungen bevorzugt, um die Sensibilisierung fiir filmische Formen, die auch
ein Modell fiir bessere Umgangsweisen mit Natur sein konne und solle.

Im Abschnitt (3) zu Klangwelten der Vernunft: Musik entwirft zu diesem nur in An-
sitzen erschlossenen Unterrichtsmedium erstens die Philosophin sowie Philoso-
phie- bzw. Musikdidaktikerin Constanze Tinawi mithilfe von Nelson Goodmans analy-
tischer Asthetik ein begriffliches Modell, um Aspekte und Ebenen des musikalischen
Ausdrucks zu erfassen. Theoretisch legt Tinawi immanente und externe Bezugnahmen
zu Grunde, die Musik bei Horer:innen spontan-assoziativ oder bewusst auslosen
kann. Die Exaktheit dieser angewandten Symboltheorie soll klanglich-prisentati-
ven Ausdruck verlustfrei diskursiv-analytisch erfassen, wobei heuristisch eine Kluft
bestehen bleibe. Dies ist ein spannungsvoller Umstand, der alle drei Musik-Texte
ausmacht. Tinawi greift mit dem Ziel, der Musik in auflermusikalischen Beziigen
gerecht zu werden, interdisziplinir auf den Enaktivismus zuriick und zieht aus me-
taphorischen Exemplifikationen anthropologische und fachdidaktische Schlisse.

Philosophiedidaktiker und Musiker Ben Moll setzt sich zweitens mit jenem Ko-
gnitivismus in der Musik, dem Tinawi zuneigt, kritisch auseinander. Ideen zu Musik
und philosophischer Bildung entfaltet er in dem Spannungsfeld der (Post-) Autonomie
der Kunst. Er folgt seiner Idee, dass eine kognitivistische Verengung musikalischen
Ausdrucks philosophischer Sicht geschuldet sein konne, und weitet Blick und Ohr
fiir andere Funktionen der Musik. Er betont eine konstitutive Funktion, die begrifflich
kaum zu erfassende dsthetische Erfahrungsriume anzeigt, die mit Musik aufgespannt
werden. Thr Eigenwert sei gegen jede >Verzweckung« zu verteidigen. Moll grenzt au-
tonome Kerne der Kiinste ab gegen praktische Funktionen und gesellschaftliche Re-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophische Bildung neu denken

levanz, indem er u.a. auf Konflikte durch Vorwiirfe Kultureller Aneignung eingeht,
die oft auf einem heiklen Essenzialismus der >Kultur< beruhen. Moll erdrtert fach-
didaktische Chancen und Risiken anhand der drei Ziele und Prinzipien Erkenntnis,
Motivation und Lebensweltbezug.

Die dritte Sicht auf die Musik trigt Musiker und Musikdidaktiker Andreas Hift-
mann bei, der ein studentisches Projekt vorstellt, bei dem Tonaufnahmen urbaner
Klinge Impulse fiir Verfilmungen sind. Musik« wird im weiten Sinne begriffen,
kann melodisch oder noise sein. Daraus folgten deutungsoffene Sound-Ansichten,
worin atmosphdrische Klangqualititen assoziativ ins (audio-)visuelle Medium trans-
formiert werden. Resultate des Projekts werden exemplarisch als korresponsives
Horsehen didaktisch reflektiert und von Hoéftmann wird ein zusitzliches Projekt
zum dsthetischen Umgang mit lirmig bis diffusen Atmosphiren in den Schul-
gebiuden vorgestellt. Beziige auf die Fichergruppe Ethik/Philosophie folgen aus
diesen interdiszipliniren Gedanken, indem betont wird, dass medienphinomeno-
logische Lernsettings ethische Urteile evozieren — in welcher Umgebung wollen wir
(nicht) lernen? Dass Verfremdung des Alltags einige heuristische Potenziale hat,
das wird am Beispiel der melancholischen Stimmung hervorgehoben.

Den Praktiken der Vernunfi: Performativititen widmet sich im Abschnitt (4) erstens
Philosoph und Ubersetzer Emanuel Seitz. Er unterscheidet Prozesse des Denkens und
Zeigens, indem er Vermittlungsweisen der Philosophie und Kiinste witrdigt und sub-
tile Differenzen erkennt. Veranschaulichend greift er zwei Skulpturen des Bildhauers
Auguste Rodin auf, wobei er das Denken und den Gedanken differenziert und bei-
de fiir philosophische Bildung relevante Formen auf epistemische und dsthetische
Gehalte priift. Dann folgt mit einer von Platon itbernommenen Ubersicht humaner
Techniken eine Erweiterung im Spektrum aus propositionalen und isthetischen Wis-
sensformen, wozu er als Ungreifbares u.a. Gefiihl, Gebirde und Empfindung zihlt.
Das Denken habe sich an klassischen Kiinsten zu iiben, die Relikte leiblicher Vernunft
seien und deren Wirkungen der Erkenntnis Ausdruck verschaffe.

Christian Klager stellt als Philosophiefachdidaktiker zweitens das Scheitern in me-
thodischer Absicht ins Zentrum, wobei er seine Uberlegungen zu einer Performativitit
derlehrreichen Erfahrungen als angewandte Skepsis benennt. Er betont, dass die Tra-
dition der Skepsis wie die Kompetenz des Zweifelns fiir die Ficher Philosophie und
Ethik bislang zu kurz gekommen sei. Dabei weif? schon der Volksmund: >Aus Fehlern
wird man klug!< Klager geht dem Topos vielseitig nach und begreift das Zweifeln als
dekonstruktive Momente, um das Scheitern als Ereignis philosophisch, pidagogisch,
didaktisch sowie methodisch zu wiirdigen. Momente oder Prozesse des Scheiterns
seien auch spielerisch zu inszenieren, damit Lernende die Erfahrungen machten, die
sie selbst doch lingst kennten: Dass nicht alles gut gehen kann - diese Alltagsein-
sicht gelte es als Aufwertung der Skepsis didaktisch zu gestalten.

Drittens denkt der Philosoph, Performer und Kurator Rainer Totzke tiber die At-
mosphidren des Denkens nach, die er zugleich gestaltet. Sein Beitrag driftet schon auf der

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung

Textoberfliche zur Form, indem dieser diskursive Text als eine Gespriachsperformance
sehr viele Gestaltungsmittel umfasst, die prasentative Ausdrucksweisen vermitteln.
Totzke begreift solche — und andere — Effekte der Form als nicht-propositional und
zeichnet deren Wechselwirkungen aus dsthetischen Irritationen und Denkimpulsen genau
nach. Hierzu geht er auf Veranstaltungen ein, die er selbst auch erfolgreich orga-
nisiert. Die Formate, die erliutert und begriindet werden, sind performativ u.a. in
dem Sinne, dass sie dffentlich — etwa in Theatern - stattfinden und eine heuristische
Spannung, die Totzke dafiir beansprucht, unter Einbezug der Leiblichkeit des Pu-
blikums sich ereignen lassen. Es sind damit andere Modelle philosophischer Bildung,
die nicht in Schule oder Hochschule, sondern an sdritten Orten< eigensinnige Riume
und Zeiten finden.

Im Abschnitt (5) zu Vernunft und Schule — Entalltiglichungen versammelt erstens
Philosoph und Fachdidaktiker Klaus Feldmann zahlreiche Praktiken aus einem All-
tag der Fichergruppe Philosophie und Ethik. Er bindet diese in eine pragmatistische
Grundlagenreflexion ein, die auf einen eigenstindigen fachdidaktischen Ansatz ab-
ziele. Feldmann, der lerntheoretisch den Ansatz der Core Practices aufgreift, geht es
darum, zentrale Praktiken in philosophisch-ethischen Kontexten konkreter Handlungs-
situationen zu biindeln. In einer gewissen Nihe zu Konzepten performativen Philo-
sophierens zielt er auf ein erneuertes Verstindnis des Zusammenspiels zwischen
Theorie und Praxis bzw. des Urteilens zu beiden Sphiren. Konsequenzen seines An-
satzes fiir die Unterrichtspraxis deutet er in Seitenblicken auf fachliche Kompeten-
zen an, wobei es ihm zuletzt um einen héheren Grad der Ausgeglichenheit zwischen der
Kognition und dem Korper bzw. Leib geht.

Zweitens wiirdigt Philosoph und Fachdidaktiker Volker Haase die Methode der Me-
ditation, die nicht nur umstritten ist, weil sie zum bisherigen Schulalltag quer steht.
Er zeichnet die Kontroverse dazu nach und wigt fachliche Positionen zum Meditie-
ren kritisch ab, wobei er ausdriicklich auf relevante Risiken hinweist. Haase schlief3t
sich der Tradition der antiken Lebenskunst u.a. nach Pierre Hadot, auf differenzierte
Weise an und entfaltet eine eigene Position zu solchen philosophischen Praxisformen.
Erbetont explizit, dass diese nicht auf esoterische New-Age-Kontexte zu reduzieren
seien. Meditation sei vielmehr ein didaktisches Moment eines erweiterten Vernunft-
verstandnisses. Als Positionierung schligt Haase vier didaktisch-methodische Einsatzfel-
der fur meditative Methoden im Unterricht vor, die den Alltag der Fichergruppe
bereichern kénnten, wobei Grenzen gegeniiber den therapeutischen Ansitzen und
Versuchen der Indoktrination kategorisch zu beachten seien.

Aus dem schulischen Alltag berichtet Christian Gefert als Fachdidaktiker des
theatral-performativen Philosophierens und Leiter eines Gymnasiums in Hamburg
im Zoom-Gesprich mit Florian Wobser. Der Blick gilt der Gegenwart, die durch die
jiingsten PISA-Ergebnisse gepragt ist. Gefert gibt diesem Gesprich das Motto >against
all odds.... wonach philosophischer Bildung im emphatischen Sinne viel Wider-
stand begegne. Die Fichergruppe werde unter Druck gesetzt, indem institutionell

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophische Bildung neu denken

Effizienzkriterien gegen Nebenflcher gerichtet wiirden; im Fachdiskurs selbst sei eben-
falls eine hemmende Verengung zu attestieren. Die kritische Reflexion praktischer
Auswirkungen dieser Umstinde wird im Dialog fachdidaktisch eingeordnet und
zum Abschluss mit dem Publikum diskutiert. Gefert betont entschieden, dass die
Philosophie- und Ethikdidaktik eine Dimension des Sollens aufweise, die sich gerade
jetzt im gezielten Zusammenspiel diskursiver und prisentativer Ausdrucksformen
entfalten sollte — gegen alle Widerstinde...

Im abschlielenden Abschnitt (6) Vervielfiltigungen: Kulturen sorgen erstens Da-
vid Cortez und Heike Wagner aus interkulturell philosophischer und sozialanthropo-
logischer Sicht fiir eine Blickwendung nach Ecuador, um fiir eine Bildung fiir ein
gutes Leben zu plidieren. Sie greifen genealogisch und diskursanalytisch auf das in-
digene Prinzip des Sumak Kawsay (Buen Vivir) als Leben in Vielfalt und Harmonie zuriick,
um sich kritisch mit philosophischen Wissens- und Bildungsprinzipien der euro-
péischen modernen Kultur auseinanderzusetzen. In Anlehnung an postkoloniale An-
sétze schlagen sie einen interkulturellen Wissensdialog vor. Das indigene Sumak Kawsay
meint hierbei eine physio-biozentrische Grundhaltung, die im Sinne einer interkultu-
rellen Philosophie mit europiischen Ansitzen wie z.B. der romantischen Idee des
Feierns mit der Natur in Dialog treten und so zu einer neuen Naturbeziehung auch im
Globalen Norden beitragen kann.

Zweitens werden die Beitrige zur Weingartener Konferenz um Stimmen und
Praktiken im Rahmen eines Round Table auf der XI. Tagung fiir Praktische Philosophie
an der Universitit Passau im September 2024 erginzt, woran als Akteur:innen die
mediale Sphdren u.a. feministisch kritisierende Philosophin Patrizia Breil, Philosoph
und diagrammatischer Bastler Hanno Depner, der fachdidaktisch auf eine stirkere Ein-
beziehung der Gefiihle abzielende Philosoph Christian Wilhelm sowie die speziell durch
japanisches Denken interkulturell geprigte Philosophin Anna Zschauer mitwirkten.
Philipp Thomas vervollstindigte dieses Quintett, Florian Wobser moderierte. Im
Austausch iiber die Vielfalt der Formen der Vernunft werden weitere Aspekte der Wein-
gartener Thematik aufgeworfen, die ein breites Perspektivspektrum aufspannen
und partiell sogar performativ Ausdruck gewinnen. Das Publikum wird mit einbe-
zogen, um neue Formen philosophisch-ethischer Bildung zu diskutieren. Dieser
Reigen von Aspekten am Runden Tisch entspinnt sich um Kritik eines cyberfemi-
nistischen Traums und Chancen von body-swap-Anwendungen, im tberraschten
Wahrnehmen der schwankenden Ideen-Tiirmchen einer Dreidimensionalitit der
Kritik der reinen Vernunft, zum empirischen Chaos der Psyche u.a. als eine hemmen-
de Ego-Verhirtung und im Bildungsziel Ambiguititstoleranz, das mit Praktiken
des Verweisens statt Widerlegens deutlich besser zu wiirdigen sei.

Eswird also anschaulich, poetisch, cineastisch, bastlerisch, es klingt und es voll-
zieht sich, es werden Perspektiven von auflen eingenommen, aber ebenso Perspekti-
ven von innen umgewendet, was Aspekte des Scheiterns genauso umfasst wie einen
Sinn fiir Atmosphirisches u.v.m. — kurz: Verstand sollte sich mit Gefiihl und Ein-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung

bildungskraft, dem Ausdrucksspektrum der Kiinste und Kulturen auseinanderset-
zen, damit dieser sich reflektierend als sinnliche Vernunft artikuliert, auf mannigfaltige
Weise noch dazu.

Wir danken zum Abschluss dieser Einleitung der Universitit Passau und der
Pidagogischen Hochschule Weingarten fiir die finanzielle Unterstiitzung bei die-
ser Open-Access-Publikation. Dieser Band ist also auch ein Ausdruck des Umstan-
des, dass der Zusammenhang aus >Philosophie, Aufklirung, Kritik« (so der Titel der
Reihe, in der er erscheint) viele Gesichter mit jeweils unterschiedlicher Mimik hat.
Ganz besonders danken wir daher schlieRlich den Beitriger:innen fiir ihre vielfil-
tigen Perspektiven, fiir Vortrige, Impulse und kritische Diskussionen und fiir die
schriftlichen Ausarbeitungen bzw. fiir die notwendige Geduld bis zur endgiiltigen
Fertigstellung unseres jetzt und hier vorliegenden Sammelbandes.

Passau und Weingarten, im Mirz 2025

Literatur

Gefert, Christian/Tiedemann, Markus (2012): »Diskursive und prisentative Symbo-
le. Eine Kneipendiskussion, in: Zeitschrift der Didaktik fir Philosophie und Ethik,
2, S. 152-159.

Krebs, Angelika (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.

Martens, Ekkehard (*2003 ["2019]): Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Phi-
losophieren als elementare Kulturtechnik, Hannover.

Rohbeck, Johannes (‘2008 [*2016]): Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden.

Runtenberg, Christa (2016): Philosophiedidaktik. Lehren und Lernen, Paderborn.

Steenblock, Volker (‘2000 ["2013]): Philosophische Bildung. Einfiihrung in die Philoso-
phiedidaktik und Handbuch: Praktische Philosophie, Berlin/Miinster.

Tiedemann, Markus (2023): Post-Aufklirungs-Gesellschaft. Was wir verlieren und was uns
bevorsteht, Paderborn.

Vogl, Joseph (2025): Meteor. Versuch iiber das Schwebende. Miinchen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Grundierungen der Vernunft:
Gefiihl und Einbildungskraft



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Gefiihl zu denken - iiber das Lesen von Philosophie
Erzahlungen dber Erfahrungen mit Philosophie und ein
Emailgesprach dartber mit Florian Wobser

Veronika Reichl

Anmerkung: Die Erzihlungen beruhen auf vertraulichen Interviews mit Philosophiele-
ser:innen (u.a. Studierende, Lehrende, Professor:innen aus verschiedenen Lindern). Sie sind
doku-fiktional: Jede Erzihlung bezieht sich auf ein Interview, enthdlt aber auch fiktionale
Elemente. Sie wurden im Jahr 2023 als Teil des Buchs Das Gefiihl zu denken bei Matthes &
Seitz, Berlin, veriffentlicht. Fiir diesen Beitrag wurden sie leicht gekiirzt.

Hannah Arendt und die Vernunft der BRD

Esist der Beginn der Strickjackenzeit: Die Sonne strahlt durch die Biume, doch die
Brise ist frisch. Verena hat einen neuen Haarschnitt, mit dem sie zupackend und
zugleich sehr jung aussieht. Mit diesem Haarschnitt sitzt sie im Park und liest Han-
nah Arendts Vita Activa. Sie sitzt, wie sie als junges Mddchen gesessen hat — das Buch
aufihren Knien —, und guckt hinein:

Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, die exis-
tierte, bevorwirin sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie eine zweite
Geburt, in der wir die nackte Tatsache des Geborenseins bestitigen, gleichsam die
Verantwortung daflir auf uns nehmen. Aber wiewohl niemand sich diesem Mi-
nimum an Initiative ganz und gar entziehen kann, so wird sie doch nicht von ir-
gendeiner Notwendigkeit erzwungen wie das Arbeiten, und sie wird auch nicht
aus uns gleichsam hervorgelockt durch den Antrieb der Leistung und die Aussicht
auf Nutzen. [...] der Antrieb scheint vielmehr in dem Anfang selbst zu liegen, der
mit unserer Geburt in die Welt kam, und dem wir dadurch entsprechen, daf wir
aus eigener Initiative etwas Neues beginnen.!

1 Arendt, Hannah (2007), Vita Activa, Minchen, S. 215.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

© Veronika Reichl

Hannah Arendts Sitze laufen im frohlichen Trab, fallen kurz in Galopp und zu-
riick in den Trab. Satz fiir Satz denkt Hannah Arendt vor, wie es ist, ihr zu folgen.
Dabei ist sie ganz bei der Idee, die sie entfaltet, und guckt doch immer wieder zu ih-
ren Leserinnen und Lesern, wie sie ihrem Gedankengang folgen. Sie nimmt Verena
an die Hand, als wire Verena zwolf und Hannah Arendt ihre geliebte, aber strenge
Taufpatin.

Verena kann ihr leicht und ohne Trotz folgen. Denn Hannah Arendt l4sst Vere-
na etwas Neues wahrnehmen, weil sie, wihrend sie Verena mit ihren Sitzen durch
ein Stiick Welt fithrt, gleichzeitig die Ungeheuerlichkeit der Welt ordnet und so ab-
fingt. So dass die Welt Verena nicht in ihrer ganzen Wucht trifft und Verena etwas
Verniinftigerem begegnet als der Welt als solcher, etwas, aus dem Sinn gemacht wer-
den kann, und vor allem etwas, was mehr Zuversicht erlaubt.

Zwei Dinge hat Hannah Arendt dabei immer im Blick: das Dritte Reich und die
Griechen. Die Erfahrung des Dritten Reichs liegt unter allem, liegt iiber allem. Auf
die Griechen kann man sich verlassen. Sie sind die, mit denen sich Hannah Arendt
die Welt erklart. Sie sind ihr Vernunft und Weitsicht. Mit dem Blick zu den Griechen
kann die Welt zur Vernunft zuriickkehren. Aber es sind nicht nur diese beiden Din-
ge, die Verena dauernd an ihre Kindheit in den Achtzigerjahren in der BRD denken
lassen.

Verena liest Hannah Arendt und sieht die dunklen, mit Biichern vollgestopften
Riume vor sich, in die sie ihre Eltern damals mitschleppten. Wihrend die Kinder
in der Sonne spielen sollten, safien die Erwachsenen in schweren Lesesesseln. Sie
rauchten, tranken Sherry und diskutierten. Wenn man still und unauffillig war,

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Reichl: Das Gefiihl zu denken - (iber das Lesen von Philosophie

konnte man dabei bleiben und zuhéren. In Verenas Erinnerung kam immer ein
Strahl Sonnenlicht durch ein Fenster und liefd den Staub in der Sonne tanzen.

Thre Eltern waren von den Sechzigern geprigt, sie waren im unbedingten Glau-
ben an Picasso, Klee, Brahms, Glenn Gould — und an die Griechen erwachsen gewor-
den. Ein Rest davon war in den Achtzigern immer noch in ihnen. Auch fir sie war
das Dritte Reich ein Bezugspunkt, den sie niemals aus den Augen verloren. Verena
sitzt auf der Wiese und wiinscht sich etwas davon zuriick. Doch sie weifd nicht, ob es
die Sehnsuchtnach demist, was an denvonihrerinnerten BRD-Intellektuellen fein-
sinnig und aus tiefstem Herzen demokratisch war, oder die Sehnsucht nach ihren
jungen Eltern, deren freundliche Vernunft eine verniinftige Weltméoglichkeit auf-
zuspannen schien, an die sie sich jetzt bei Hannah Arendt dauernd erinnert fiihlt.
Oder ob es einfach die Sehnsucht nach sich selbst mit zwolf ist, als sie darauf war-
tete, dass schon bald die richtige Person kommen, sie an der Hand nehmen und sie
in eine Welt voller Kunst und aufregender Ideen fithren wiirde.

Verena legt das Buch aus der Hand und streckt sich auf dem Gras aus.

Uber den Dingen

Mit Anfang zwanzig strandet Lenka wegen eines Sturms in einem Flughafen. Sie
sitzt auf ihrem Rucksack und liest die ganze Nacht Camille Paglias Die Masken der
Sexualitit. Paglia macht Lenka unglaublich wiitend. Die Wut ist toll. Lenka sitzt zwi-
schen ihrem Gepick auf dem Boden und ist entsetzt dariiber, was sie liest:

Sexualitdt ist nicht das Lustprinzip, sondern das dionysische Verfallensein an
Lust und Schmerz. Immer wieder ist sie darauf aus, Widerstand zu brechen,
den Widerstand des eigenen Korpers und den Widerstand der geliebten Person;
darum bleibt Vergewaltigung als Gefahr gegenwartig. Die mannliche Sexualitat
ist Zwang zur Wiederholung: Was immer ein Mann in den Kommentar seiner
phallischen Projektionen hineinschreibt, er muf es wieder und wieder hinein-
schreiben. Der sexuelle Mann ist der Zauberer, der die Dame zersigt, aber Kopf
und Schwanz der Schlange leben weiter und vereinigen sich wieder. Die Projekti-
on ist der Fluch des Mannes: standig braucht er etwas oder jemanden, damit er
vollstindig ist.”

Lenke schaut auf, holt einen zerdriickten Blaubeermuffin aus ihrem Rucksack, beifst
hinein und denkt itber Camille Paglia nach. Sie sucht ihre Griinde gegen Paglia zu-
sammen, findet sie aber nicht mehr so iiberzeugend wie vor finf Minuten. Gedan-
ken, die sie eben noch unglaublich wiitend gemacht haben, beginnen Sinn zu ma-
chen.

2 Paglia, Camille (1995), Die Masken der Sexualitit, Miinchen, S. 44.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

25


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Das ist drgerlich und groflartig zugleich. Denn es sind starke, wenn auch wei-
terhin verdichtige Gedanken. Zwischen all den wartenden Passagieren kann Lenka
nicht authéren zu lesen.

Nach Camille Paglia kommt Friedrich Nietzsche, dann Walter Benjamin, dann
Judith Butler. Die Texte schreien Lenka an. Sie stehen vor ihr, stellen sich ihr in den
Weg und schlagen ihr ins Gesicht. Die Ideen sind brandneu und versetzen sie in
Aufregung. Alles kénnte ganz anders sein, als Lenka bisher gedacht hat. Die Welt
konnte voll von iitberraschendem Sinn sein.

Die Biicher verschieben ihre Perspektive und damit alles. Lenka kénnte eine
ganz andere sein in dieser anderen Welt. Und dafiir liest sie: um durch die Texte
eine neue, wagemutige, hellwache Person in einer Welt voller unbekanntem Sinn
zu werden. Schon Paglia, Nietzsche, Benjamin und Butler haben die Welt und
Lenka enorm verindert und sie hat ja erst angefangen zu lesen. Wihrend Lenka
immer weiter liest, wihrend sie Philosophie studiert und sich von immer neuen
Texten durchschiitteln und umwerfen lisst; wihrend sie sich lesend begeistert und
emport, wihrend sie gespannt darauf wartet, herauszufinden, wer sie einmal sein
wird, wihrend alledem passiert etwas: Sie erlernt die Sprache, sie identifiziert
Eckpfeiler, sie erkennt Muster. Sie erreicht einen sicheren Stand. Fiinfzehn Jahre
nachdem sie mit Paglia am Flughafen saf}, hat Lenka zwei kleine Kinder, einen
Ehemann, einen Doktortitel, ein Habil-Projekt und eine volle Stelle. Jeder neue Text
erinnert sie sofort an Leibniz oder Hegel oder ZiZek. Sie hat einen Uberblick, auch
wenn es in ihrem Wissen iiber die Philosophiegeschichte noch immer groRe weifie
Gebiete gibt.

© Veronika Reichl

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Reichl: Das Gefiihl zu denken - (iber das Lesen von Philosophie

Die Philosophie besteht fiir sie immer noch aus ungeheuren, alles verschieben-
den Perspektiven. Doch heute hat sie die Perspektiven alle zugleich im Blick. Lenka
istin diesen finfzehn Jahren — ohne es selbst recht zu merken - zuriickgetreten aus
dem Raum, in dem die Perspektiven vor ihr lagen. Sie befindet sich nun ein Stock-
werk hoher. Sie schaut auf die Perspektiven hinab. Sie setzt sie zueinander in Per-
spektive. Sie sieht sie, wie auf einer Karte angeordnet. Die grofRen Theorien haben
alle nebeneinander ihren Platz. Dazwischen verlaufen interessante Linien.

Zum Beispiel denkt sie gerade, dass man eine spannende Linie zwischen Paglia
und ZiZek ziehen kénnte. Auch wenn Camille Paglia fiir Lenka heute ein ziemlich
unwichtiger Punkt ist, angesiedelt zwischen anderen Autorinnen eines veralteten,
merkwiirdig rechten Feminismus. Lenka hat immer noch starke Meinungen, doch
sie sieht ihre Positionen zu verschiedenen Fragestellungen selbst als Positionen im
Feld und schaut auch auf diese Positionen aus einem Ubersichtswinkel hinab.

Und obwohl Lenka es hasst, wenn Menschen die Philosophie als Literatur be-
trachten, konnte man behaupten, dass sie selbst so etwas wie eine Literaturwissen-
schaftlerin der Philosophie geworden ist.

Denken in Figuren

Immer wenn Sven sich stark konzentriert, streicht er mit Zeige- und Ringfinger
tiber sein Ohr und um sein Ohr herum. Auch jetzt, wihrend er in der Bibliothek sitzt
und Hegels Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie liest, sind die Finger die gan-
ze Zeit am Ohr. Sven versucht zu verstehen, wie Hegels Grundfigur, die berithmte
Aufhebung, funktioniert:

Etwas faltet sich auf, und zwar indem es sich in etwas Gegensitzliches, anderes
umfaltet, dabei irre Muster werfend - sich fein veristelnd, mandelbrotartig. Wah-
rend dieser Bewegung durchliuft dieses Etwas eine Geschichte und erreicht eine
andere Ebene. Sven nimmt ein zartes, organisches Gewebe wahr, das unentwegt da-
nach strebt, sich entfaltend auszubreiten und zugleich in einen neuen Nullpunkt
zuriickzuschlagen.

Dabei entsteht einerseits neues Gewebe und andererseits scheint alles zuriick-
gefaltet auf einen einzigen Punkt, der anders in der Welt steht als der Ausgangs-
punkt.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

27


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 Grundierungen der Vernunft: Gefiihl und Einbildungskraft

© Veronika Reichl

Das Ganze, so scheint es Sven, ist nur moglich, weil Hegel diese groRe Idee des
Negativen hat, das aus dem Positiven hervorgeht und doch dessen Gegenteil ist. Alle
verwickelten Ideen, die die Philosophen iiber die Jahrhunderte hinweg entwickelt
haben, kann Hegel in dieser Faltung neu erfassen und als Abfolge von aufeinander
aufbauenden Aufhebungen deuten. Das ist Hegels filigrane und zugleich brutale,
alles sich einverleibende Denkfigur. Sven beginnt mit dem nichsten Abschnitt:

Neuplatoniker

Der Skeptizismus ist Vernichtung der bestimmten Prinzipien. Im Stoizismus und
Epikureismus sahen wir die bestimmten Prinzipien in ihrer Allgemeinheit aufge-
fafdt; der eine Gegensatz ist die Quelle, das Prinzip aller Gegensatze. Der Skepti-
zismus ist das Nichts dieser als absolut aufgehobenen Gegensétze; so ist er die
Einheit, in der sie als ideelle Bestimmungen sind. Die Idee muf$ jetzt als in sich
konkrete zum Bewufitsein kommen. Dies Dritte ist nun, als das Dritte, das Resul-
tat des ganzen Vorhergehenden. Mit diesem Dritten, was das Konkrete ist, geht
eine ganz andere Epoche an. Ein ganz anderer Boden ist vorhanden, das Wegwer-
fen des Kriteriums, des subjektiven Erkennens, liberhaupt endlicher Prinzipien;
denn auf diese geht das Interesse des Kriteriums.?

Hegel, dieser Drache, kann offensichtlich gar nicht anders: Wann immer er etwas
denkt, faltet sich seine Figur auf und im Auffalten auch schon wieder zu. Sven fiihlt
kaum Trotz gegen Hegel, obwohl Hegel spricht und immer weiter spricht und gar

3 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986), Werke in 20 Binden. Bd. 19: Vorlesungen iiber die Ce-
schichte der Philosophie 2, Frankfurt a.M., S. 403f.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Reichl: Das Gefiihl zu denken - (iber das Lesen von Philosophie

nicht authort, zu sprechen. Das mag Sven eigentlich nicht. Doch Hegel scheint kei-
ne Wahl zu haben: Die Figur geht mit ihm durch und zieht ihn mit sich. Diese Ge-
triebenheit macht ihn wiederum sympathisch.

Eine Woche spiter trifft sich Sven mit Anne im Biergarten. In der Nacht ist ihm
eine grofRe Idee gekommen. Er ist so begeistert gewesen, dass er nicht schlafen
konnte und die halbe Nacht dariiber nachdenken musste. Er entschuldigt sich
schon bei der Begriifung, er werde heute vermutlich wieder einmal zu viel reden,
und Anne grinst und meint: Wenn Du morgen meine Abendschicht im Café iibernimmst,
darfst Du heute den ganzen Abend reden.

Sven sagt die Schicht zu, obwohl er morgen lieber seine Ruhe hitte. Aber er
schuldet Anne das. Sie studieren zusammen Philosophie, sie begeistern sich zusam-
men fiir Waldenfels und Derrida, sie regen sich gemeinsam dariiber auf, wie kon-
servativ ihr Institut ist. Niemand versteht so gut wie Anne, worum es Sven in der
Philosophie geht. Mit niemandem kann er besser denken als mit ihr. Wenn sie ihm
gegeniibersitzt und er ihr etwas zu erkliren versucht, kommen ihm Ideen, die er
alleine nie gehabt hitte. Dummerweise ist es aber so, dass er meist mehr redet als
sie, sogar wenn sie Annes Texte und Ideen durchsprechen. Als ob Anne ihn weniger
briuchte als er sie.

Sven fingt sofort an, Anne von Hegels dialektischer Denkfigur zu erzihlen. Wie
groflartig die sei. Wie verriickt und absurd eigensinnig es sei, dass Hegel wirklich
alles in diese Figur falte, und wie ungeheuer viel Spaf es mache, wenn diese Faltung
auf eine neue, unerwartete Weise aufgehe.

Aber jetzt komme das eigentlich Wichtige: etwas, was er schon lange vage ver-
mutet, aber niemals in voller Konsequenz zu Ende gedacht habe — nimlich, dass
Hegel seine krassen Systeme nur habe erdenken konnen, weil er diese Denkfigur ge-
habt habe. Nur weil diese Denkfigur eine Struktur vorgebe, der Hegel konsequent
habe folgen konnen, habe Hegel etwas derart Wildes und Unbedingtes entwickeln
konnen.

Weil ihm diese Struktur eigensinnige Schienen gegeben habe, auf denen er ha-
be fahren kénnen, ohne in die Konventionen des bequemen, normalen Denkens zu-
riickzuspringen, wie einem das ohne einen Halt in einer Struktur wohl fast notwen-
digerweise passiere.

Nur deshalb habe Hegel so weit aus dem Denken seiner Zeit heraustreten kon-
nen. Das kénne man bei vielen grofen Denkern beobachten: Sie nutzten eben nicht
dutzende Denkfiguren, sondern dichten immer wieder durch dieselben zwei oder
drei Figuren hindurch. Sven reibt, wihrend er spricht, die ganze Zeit an seinem Ohr.
Das Verriickte sei, dass dies nur deshalb funktioniere, weil Denkfiguren immer auch
einen formalen Aspekt hitten. Sven glaube, dass das so sein miisse: dass Hegel den
formalen Aspekt seiner Figur viel buchstiblicher zu Ende habe denken kénnen, als
es mit einer rein inhaltlichen Idee méglich gewesen wire.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

29


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Dass er eine Form konsequent angewendet habe und die Starrheit dieser hoch-
beweglichen Form habe es ihm erlaubt, etwas Neues zu denken. Denn das sei viel-
leicht Hegels grofRe Leistung: Dass er eine formale Struktur erschaffen habe, die
einerseits stabil sei, andererseits aber immer wieder neu und anders angewendet
werden konne.

Anne sagt zogernd, dass sie schon verstehe, was Sven meine, aber trotzdem
nicht sicher sei, ob man das so sagen kénne. Hegel kenne sie nicht gut genug. Bei
Zizek sehe sie drei solcher Denkfiguren. Aber bei Wittgenstein? Oder bei Kant? Sie
wolle gar nicht sagen, dass Sven unrecht habe, nur miisse man das jeweils ganz
genau an den einzelnen Texten tiberpriifen.

Sven kann nicht antworten, weil er seinen eigenen Gedankengang unbedingt
noch zu Ende fithren muss: Die Unbedingtheit der grof3en Denker bestehe also viel-
leicht darin, die Sprache in einer ungewohnlichen, extremen und einseitigen Weise
zu nutzen. Und das sei genau das, was ihre Professoren nicht verstiinden — obwohl
man es doch itberall sehen konne: dass Philosophie zuallererst eine Sprachkunst sei.
Denken sei nun einmal ein sprachlicher Vorgang und es sei verriickt, dass sich die
Philosophie um ihr eigenes Handwerkszeug so wenig kiitmmere.

Wo doch alle wiissten, wie extrem die Sprache der Philosophie oftmals sei. Kei-
ner verstehe Hegel oder Lacan auf Anhieb. Das liege nicht nur an den Begriffen, son-
dern auch an der Grammatik und so weiter. Immer werde gejammert, wie unnotig
komplex das sei, ohne dass sich die Leute klarmachten, dass diese Komplexitit eine
Funktion habe. Immerzu werde die Philosophie als Wissenschaft mit gesellschaftli-
chem Auftrag beschworen: lahmes Zeug. Als ob jemand Intelligentes wirklich glau-
ben kénne, dass das ihre Funktion sei. In Wirklichkeit sei die Philosophie die bru-
talste, extremste, feinnervigste Anwendung der Sprache iiberhaupt. Erst die extre-
me Form der Sprache mache das Denken des Neuen moglich. Nur dadurch stelle sie
neue, wilde Perspektiven her, die kein anderes Feld denken kénne. Das sei mindes-
tens genauso wichtig wie Kunst und Literatur. Aber keiner sage das. Und vermutlich
verstiinden es die meisten auch tiberhaupt nicht. Sven lisst endlich von seinem Ohr
ab. Er rede zu viel. Und vielleicht sei das ja alles banal, aber gerade rege es ihn eben
ungeheuer auf. Auflerdem wolle er damit etwas machen:

Er werde die Denkfiguren der grofien Denker sammeln und beschreiben. Und
er werde sie nutzen, um mit ihnen neue, krasse Dinge zu denken. Er werde sie in
ihrer Formelhaftigkeit auf andere Probleme anwenden und so etwas Neues denken.

Er guckt erwartungsvoll zu Anne. Sie nimmt sich Zeit, trinkt einen grofRen
Schluck, wischt sich den Mund ab und sagt dann: Sven, das haut so nicht hin ... Sven
nickt mehrmals heftig und sagt: Warte einen Moment, nur noch einen Moment!

Ihm sei genau in diesem Moment, wihrend sie getrunken habe, etwas Wichtiges
klar geworden: Diese Denkfiguren seien nichts rein Abstraktes oder Formales, sie
seien immer auch kérperliche Erfahrungen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Reichl: Das Gefiihl zu denken - (iber das Lesen von Philosophie

Bei Hegel kénne man ja dauernd wahrnehmen, dass Hegel diese Figur selbst
genauso sehr gefithlt und sinnlich wahrgenommen habe, wie er sie gedacht habe.
Hegel habe die Dialektik hochstwahrscheinlich schon in seiner Kindheit dauernd
beobachtet und dabei ihre Wahrnehmung eingeiibt. Er habe bestimmt schon als
Funfjahriger iiberall Authebungen gesehen: in den zusammenfallenden Fliigeln der
Schmetterlinge, an der Waage im Tante-Emma-Laden, vielleicht auch am Wachs-
tum und Vergehen von Pflanzen, die ihm die starken Meinungsschwankungen sei-
nes Onkels verstindlich gemacht hitten. Okay, das seien jetzt keine iiberzeugenden
Beispiele. Aber so dhnlich miisse es gewesen sein.

Jedenfalls habe Hegel immer und immer wieder beobachtet, wie das Positive das
Negative mit sich bringe und sich so aufhebe und etwas Neues hervorbringe, lange
bevor er die richtigen Worte dafiir gehabt habe.

Und nur weil Hegel das schon als Kind tausendfach beobachtet und gedacht ha-
be, lange bevor er es auch nur habe formulieren konnen, sei Hegel in der Lage ge-
wesen, das so ernst zu nehmen. Anders sei das gar nicht vorstellbar.

| "‘

'\i‘\‘m\\";

i

"'l

i
‘A.“u' "
r'i

(i
'\M 1R
p | /‘,/ Ll ,, |

!;I
i \"
/4
i ‘4’\\

/i I
/ /‘/‘n/‘f‘/‘

© Veronika Reichl

Sven selbst habe ja seinen ersten grofRen philosophischen Gedanken auch mit
sechs oder sieben Jahren gehabt: Er sei jede Nacht im Bett mit dem Zeigefinger an
der Ziegelwand entlanggefahren. Dabei habe er die Empfindung gehabt, dass die
harten Ziegelsteine seinem Finger unendlich fremd seien. Und in diesem Moment
habe er begriffen, dass er nichts von der Dingwelt wirklich begreifen kénne, eben
weil alle leblosen, materiellen Objekte unendlich fremdartig seien. Ein paar Minu-
ten spiter, wihrend er immer weiter mit dem Finger iber die Ziegel gefahren sei,

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

M


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

habe sich diese Empfindung jedoch umgedreht: Auf einmal sei sein Finger der Wand
dhnlich geworden. Er habe plotzlich wahrgenommen, dass die Wand genauso aus
Material sei wie sein Finger. So dass Sven nun einen Finger gehabt habe, der ihm
selbst fundamental fremd, aber dafiir der Welt der Materie eng verwandt gewesen
sei. Das sei ein Gedanke gewesen, aber eben zuallererst ein Gefiithl und eine Wahr-
nehmung.

Das habe ihn damals stark beschiftigt und doch habe er das nie mit seinen El-
tern oder sonst irgendwem besprechen kénnen, weil er gar keine Worte dafiir ge-
habt habe. Aber gerade deshalb sei das vielleicht die Urerfahrung, die ihn zur Philo-
sophie gebracht habe.

Sven hort endlich auf zu reden und Anne sagt: Kann ich jetzt?

Sven nickt und Anne sagt: Schreibst Du denn von dieser Finger-auf-Ziegelstein-Figur
aus?

Sven schiittelt den Kopf.

Anne: Und Du willst solche Figuren sammeln und anwenden?

Sven nicke.

Anne spricht schnell: Aber dieses Unbedingte, das Du Dir wiinschst, besteht doch eben
genau darin, nicht in fiinfzehn Figuren zu denken, sondern in einer so eigensinnig zu werden,
bis Du darin etwas Neues denken kannst, oder nicht?

Meinst Du wirklich, dass Du einfach so in den Figuren von Hegel oder Kant denken
kannst?

Hast Du mir nicht gerade erklirt, dass sich das Neue nur dadurch herstellen lisst, dass
man eine Figur unermiidlich einiibt und bis zu Ende denkt?

Sven weifd sofort, dass Anne recht hat. Und wihrend sie weiterredet und sicht-
lich Spaf daran hat, im Detail iiber Denkfiguren bei Waldenfels und Zizek nachzu-
sinnen, fillt Sven immer mehr in sich zusammen. Er wird nie etwas wirklich Kras-
ses denken. Er hat keine eigene, eigensinnige Denkfigur entwickelt, keine biegsam-
starre Form, die dem Denken um ihn herum widerstehen kénnte. Er hatte sogar ei-
nen Ansatz, doch er hat ihn nicht genutzt. Vermutlich war es schon zu Beginn seines
Studiums zu spit, vielleicht schon mit sechzehn, vielleicht schon mit neun. Denn er
hat irgendwann aufgehért, mit dem Finger an der Ziegelwand entlangzufahren, er
hat die zugehorige Denkfigur nicht weiter und weiter angewandt, hat sie nicht kon-
sequent iiber Jahre eingeiibt. Er hat sein eigenes Denken nicht ernst genug genom-
men. Er denkt im Wischiwaschi wechselnder, tiblicher Denkfiguren dahin. Was er
schreibt, wird nicht aus der Normalitit des ihn umgebenden Denkens herausragen.
Er wird nur kleine Gedanken entwickeln konnen. Dass er sich das wilde Denken so
sehr wiinscht, dndert daran tiberhaupt nichts.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Reichl: Das Gefiihl zu denken - (iber das Lesen von Philosophie

Emailgesprach zu den Erzéhlungen - und zum poetologischen Verhaltnis
von Form und Inhalt

Florian Wobser (FW)

Liebe Veronika, vielen Dank fir diese wunderbaren Geschichten iiber einige Erfah-
rungen mit der Philosophie in Lektiiren und im Zuge der Reflexionen bzw. des Aus-
tauschs dariiber. >Verena<und >Lenka« tendieren zur Melancholie; beide denken dar-
an zuriick, wie es war, bevor sie wurden, was sie sind — >Svenc« ist eher ein Macher,
ein>Schaffer¢, wie man in der Lindle-Region (in der Weingarten, der Konferenzort,
liegt) sagt, wenn auch ein scheiternder. Stimmt dieser Eindruck und ist das ggf. Zu-
fall oder nicht?

Veronika Reichl (VR)

Dasist mir bei der Auswahl gar nicht aufgefallen. >Verena< denkt mit Hannah Arendt
an ihre Kindheit, dieser neue Blick zuriick ist melancholisch, aber auch lebendig.
>Lenkac< ist voller Energie und erfolgreich an der Uni, wihrend >Sven«< noch studiert
und nicht genau weif3, was er tun wird. Ich empfinde die Frauen nicht als melan-
cholischer oder passiver als >Svenc. Lenkas Melancholie hat in jedem Falle mehr mit
ihrem Alter als mit ihrem Geschlecht zu tun: Wenn die Doktorarbeit geschafft und
eine Stelle gefunden ist, stellt sich fiir viele Menschen, die Philosophie studiert ha-
ben, die Frage nach dem Sinn ihrer Arbeit mit Philosophie neu. Jedenfalls war das
in vielen Interviews so. Oft ist das mit Melancholie verbunden. Es gibt noch einen
anderen Grund fiir Melancholie in den Erzidhlungen aus Das Gefiihl zu denken. Sie be-
schreiben Momente, in denen sich etwas dndert oder in denen der:die Protagonist:in
wahrnimmt, dass sich etwas verindert hat. Daher spielt das — tendenziell melan-
cholische — Motiv des Riickblicks oft eine Rolle. Das liegt sicher auch an den Inter-
views, auf denen die Erzihlungen beruhen: Die Interviews waren ja immer Momen-
te eines Riickblicks.

Wahrend des Schreibens hat mich die Frage nach dem Umgang mit den Ge-
schlechterdifferenzen bei Lesenden und bei Autor:innen immer wieder beschiftigt.
Ich wollte keine Stereotypen iiber Frauen und Minner reproduzieren, aber von
etwas erzdhlen, was so oder so dhnlich wahrscheinlich passieren kénnte (inklu-
sive der iiblichen Verhaltensweisen von Geschlechtern). Ich habe daher nie das
Geschlecht zwischen Interview und Erzihlung gewechselt. Auch weil ich wollte,
dass sich die Interviewpartner:innen mit den Erzihlungen wohlfithlen. In den
Interviews haben die Frauen oft personlichere Dinge erzihlt als die Manner, unter
anderem iiber Unsicherheiten und Angste. Das bildet sich in den Erzihlungen ab.
Das heif3t aber nicht, dass Frauen mehr Schwierigkeiten haben. Ich vermute eher,
dass Frauen offener iiber Schwierigkeiten sprechen. Aber ich habe mich nach der
Veroffentlichung gefragt, ob es vielleicht interessant sein konnte, hier und da einen
»>Svenc als >Svenja« zu erzihlen (und umgekehrt).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

33


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

FW

Zusitzlich ist in den Geschichten eine konkrete Situation offenbar wichtig — immer
wieder baust Du einzelne Elemente der jeweiligen Situativitit ein (u.a. die schwe-
ren Lesesessel, der zerdriickte Blaubeermuffin oder auch die Abendschicht im Café).
Warum?

VR

Die dufleren Situationen sind wichtig, weil sie dem Lesen (und dem Denken) einen
Kontext konkreter Gegebenheiten geben. Mit diesen Details kann eine Welt entste-
hen, in die ich beim Lesen der Erzihlungen eintauchen kann. In dieser Welt kann
das Beschriebene fiir einen Moment als Realitit imaginiert werden. Dafiir sind
konkrete Dinge hilfreich, die Sinneseindriicke wie zum Beispiel einen Geruch, eine
Oberfliche etc. vermitteln. Die situativen Details geben aber auch Hinweise auf die
Lebensweise und den Charakter der:des jeweiligen Protagonist:in. Diese Details
werden zudem von den Leser:innen oft zu anderen Motiven der Erzihlung, etwa
den Inhalten der Gedanken, in Verbindung gesetzt und sie kénnen darin stimmig
sein oder auch nicht, ohne dass ich selbst immer sagen konnte, woran das jeweils
genau liegt. Aber gerade da entsteht manchmal eine besondere Art einer flirrenden
Bedeutung, die in der Form der Erzihlung méglich ist.

Mich hat beim Schreiben der Erzihlungen zum einen interessiert, wie das Den-
ken und das Fithlen zusammenhingen. Und zum anderen, wie das Denken und das
Leben ineinander greifen. Erzihlungen sind eine gute Form, um dariiber nachzu-
denken. Auch deshalb habe ich sehr darauf geachtet, in welcher Weise das konkrete
Leben im Kleinen wie im Grofen in den Erzahlungen sichtbar wird. Philosophisches
Denken wird oft als gefiithlsarm und vom restlichen Leben losgelést gedacht. Doch
wihrend ich etwas lese und denke, fithle ich etwas: ich drgere mich, ich fithle mich
verstanden, ich bin aufgeregt, ich verbinde die Ideen mit meinen Erinnerungen, ich
deute meine Welt neu. Das tut etwas mit mir. Gerade wenn ein Text mich packt,
binich voller Gefiihle, und diese Gefiihle genau anzusehen, finde ich spannend. Das
heifdt nicht, dass ich gegen Rationalitit und Objektivitit wire, im Gegenteil: Ich hal-
te sie fiir wichtige Ziele im Diskurs. Aber ich glaube, dass man nichtvergessen sollte,
dass unser Denken immer in bestimmte Zustinde und Gefiithlswelten getaucht ist
und dass wir von dort aus lesen und denken.

FW

sLenka< wird von manchen philosophischen Texten, wie es an einer Stelle heif3t, re-
gelrecht angeschrien. Welch eine Wirkung der Philosophie kommt darin zum Aus-
druck — ist diese Vorstellung nicht beingstigend?

VR
Ich glaube, das ist eine Erfahrung, die so oder so dhnlich viele Philosophieleser:in-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Reichl: Das Gefiihl zu denken - (iber das Lesen von Philosophie

nen machen. Viele philosophischen Texte sind nicht harmlos: Sie betreffen zentrale
Aspekte des Seins. Manchmal fiihlt es sich so an, als wollten die Texte etwas von mir.
Die Texte behaupten Dinge, die mein Weltbild und manchmal mein Handeln und
hin und wieder sogar mich als Person verindern kénnen. Die Méglichkeit der Ver-
inderung ist grofRartig und beingstigend zugleich. Das >Anschreienchat zudem mit
einem anderen wichtigen Aspekt des Lesens zu tun: Beim Lesen begegne ich einer
Stimme. Manchmalist diese Stimme sehr auffillig, manchmal verschwindet sie fast
hinter dem Inhalt. Doch sie ist immer da und sie hat immer eine Intention: Manch-
mal mochte sie alle Leser:innen, manchmal eine bestimmte Gruppe und manchmal
vor allem sich selbst iiberzeugen. Sie ist dabei vielleicht streng oder pidagogisch
oder auch arrogant oder poetisch. Mit dieser Stimme trete ich in irgendeiner Weise
in Beziehung, wihrend ich lese.

FW

AufFillig ist nicht nur, dass die Geschichten poetologisch zwischen Literatur und
Philosophie angelegt zu sein scheinen, sondern auch Kunst nahe stehen, indem Du
Bilder, graphische Visualisierungen, die Du selbst gestaltest, darin einfiigst — wie
kommt es dazu und welche Funktion haben diese Bilder?

VR

Die Zeichnungen nehmen eine zentrale Metapher aus der Erzihlung auf und ver-
mitteln durch die Art der Darstellung dieser Metapher ein bestimmtes Gefiihl. Da-
mit beinhalten auch die Zeichnungen ein komplexes Verhiltnis von Denken und
Fithlen, hoffentlich ohne anstrengend zu sein. Mit ihnen denke ich auf einer wei-
teren Ebene iiber ein zentrales Motiv des Textes nach. Und sie geben einen Refe-
renzpunkt vor, der es fiir einige Leser:innen leichter macht, sich in den Erzihlun-
gen zurecht zu finden. Es gibt aber auch Menschen, fiir die die Zeichnungen unver-
standlich sind.

FW

sLenkas«< philosophische Professionalisierung ist durch kontinuierliche Aneignung
der Kompetenz des prismatischen Perspektiveneinnehmens und -verbindens ge-
pragt — welche Rolle spielen Perspektivwechsel fiir Dich bzw. Dein Schreiben?

VR

Lesen und Philosophielesen sind ja so toll und auch zuweilen so nervig, weil man zu-
nichst fremdartige Perspektiven nachvollziehen kann und muss. Interviews fithren
und Erzdhlungen zu schreiben haben fiir mich damit zu tun, aus dem, was die In-
terviewpartner:innen mir erzihlen, und aus meinen Beobachtungen an ihnen (und
an mir selbst), Sinn zu machen. Ich suche nach Mustern, ich stelle Zusammenhinge
her, ich drehe mein eigenes Denken herum. Ich versuche, die Perspektive der Ande-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

35


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

ren einzunehmen und ihrer inneren Logik zu folgen. Bei den Interviews zu Das Ge-
fiihl zu denken fand ich es faszinierend, dass zwischen dem jeweiligen speziellen Blick
auf Philosophie und den persénlichen Erfahrungen meiner Interviewpartner:innen
fastimmer eine enge Beziehung sichtbar war. Im Schreiben versuche ich solche Per-
spektiven und den persénlichen Bezug nachzuvollziehen. Dabei nehme ich immer
auch wahr, dass ich sie nur durch meine Brille verstehen und beschreiben kann. Et-
was an den Perspektiven der andern bleibt fiir mich immer unzuginglich. Gerade
weil es eine Herausforderung ist, macht es Freude, sich dem anderen Denken anzu-
nihern und dabei etwas zu verstehen.

FW

Die Denkfiguren, die >Sven< sammeln mochte, diese schwanken zwischen formaler
und inhaltlicher Ausrichtung - zugespitzt gefragt: Was ist wichtiger fiir die Philo-
sophie, Form oder Inhalt?

VR

Das sprachlich vermittelte Denken findet im Ineinander dieser beiden Pole statt.
Da beides untrennbar miteinander verschrinkt ist, stellt sich die Frage danach, was
wichtiger ist, so nicht. Im Philosophieunterricht an Schulen und Hochschulen und
in der Kritik von Biichern etc. konzentriert man sich meist auf die Inhalte. Aber die
Form ist eine Grundlage, die diese Inhalte mit bestimmt. Fiir kiinstlerische Arbei-
ten aller Art und fiir das Verstehen der Funktionsweise von Medien ist die Beschif-
tigung mit der Form zentral. Ich glaube, dass es auch fiir die Philosophie wichtig
sein konnte, iber die Form philosophischer Biicher, aber auch itber die Form von
Vortrigen, Gesprichen, Unterrichtsstunden oder die Form von der Sprache selbst
nachzudenken. Denn die Form ist in vielfacher Weise wirkmichtig. Ein ganz einfa-
ches Beispiel: Bei philosophischen Tagungen wird immer in einer jeweils festgeleg-
ten Abfolge der Vortrige sowie im Ton und in der Kérperhaltung von Vortragenden
und Fragenden das Machtverhiltnis zwischen den Akteur:innen ausagiert. Das ist
fir die Anwesenden mindestens genauso wichtig, wie die Inhalte, die besprochen
werden. Mit Marshall McLuhan: >The medium is the message<. Und das gilt sowohl auf
der Ebene der Konventionen von Tagungen, in der Gestaltung von Texten als auch
auf der Ebene des Satzbaus. Ich glaube, dass es sehr oft erhellend und auch philo-
sophisch interessant ist, der Form Aufmerksamkeit zu schenken.

FW
Wir kennen uns durch die gemeinsame Mitarbeit in dem Leipziger Verein Expedition

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Reichl: Das Gefiihl zu denken - (iber das Lesen von Philosophie

Philosophie,* der sich performativen Formaten des Philosophierens widmet — warum
ist das spannend?

VR

Philosophie zu betreiben ist eine korperliche und performative Titigkeit: Sie besteht
darin, zu lesen, nachzudenken, mit anderen zu sprechen und zu schreiben. Diese
Tatigkeiten haben eine Form, die selbst etwas ausdriickt, und sie haben eine Atmo-
sphire, eine Tonalitit, eine Intention und sind mit einem Ausdruck verbunden. Die-
sen performativen Aspekt des Philosophierens zu verstehen, finde ich spannend.
Auch in den Erzdhlungen interessiere ich mich fiir ihn. Zugleich finde ich Formate
spannend, die Philosophie auf die Bithne und in eine neue Form bringen und damit
bestimmte Gedanken auf eine neue Weise greifbar machen. Auch hier geht es wie-
der um Form-Inhalt-Verhiltnisse, die mit komplexen Gedanken in Zusammenhang
stehen. In der performativen Philosophie wird oft nach neuen Formen gesucht, um
auf bestimmte Gedanken zuzugreifen und sie weiterzudenken. (Wie zum Beispiel
in Eva Maria Gauf?’ Der Sprechkomplex, einer Lecture-Performance, die die Sprach-
theorie wieder mit dem Korper auf der Bithne untersucht).

FW
Welche Dimensionen philosophischer Bildung (oder gar Didaktik) fangen Deine Er-
zihlungen ein, in ihrem Plot, ihrer Rezeption?

VR

Ich glaube, dass die Erzihlungen hilfreich sein kdnnen, um das eigene Lesen und
Denken zu reflektieren. Aber eigentlich wiirde ich diese Frage gern an Dich als Re-
zipienten und Experten zuriickgeben: Was denkst Du, wie hingen die Erzihlungen
mit einzelnen Aspekten philosophischer Bildung zusammen?

FW

Nun gut; vieles hast Du ja selbst schon angedeutet: Begreift man das Philosophie-
ren an Schule oder Universitit von einer Art Maximierung der Kontexte her, des
»Zusammenhangs< wie etwa Alexander Kluge das nennen wiirde, dann sind diese
Geschichten im Grofen wie im Kleinen Beispiele fiir philosophische Bildungspro-
zesse. Solche gehen meiner Auffassung nach nicht in einem logisch giiltigen Schluss
auf, sondern sind immer mehr als ein Urteil. So ist ja auch der Call zu unserer Ta-
gung angelegt, wonach es didaktisch nicht zuletzt um die Ziele der Selbstartikulati-
on und Selbstkultivierung gehen sollte. Nach leibphianomenologischen Vorarbeiten
von Philipp Thomas ist eine individuelle Identitit immer vielgestaltig, kann aber

4 Fir mehr Informationen zu dem Verein Expedition Philosophie bei Interesse:
https://expeditionphilosophie.wordpress.com [20.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

37


https://expeditionphilosophie.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://expeditionphilosophie.wordpress.com

38

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

niemals vollstindig positiv erfasst werden. Sie umfasst ebenso Momente des Schei-
terns, die in Deinen Erzdhlungen auch sehr auffillig sind.

Die angedeuteten, zum Teil eher diffusen Bildungsprozesse fithren Deine Ge-
schichten anschaulich vor, insofern haben diese Texte selbst auch eine didaktische
Qualitit. Denkt man zuletzt an die fachdidaktische Debatte um einen diskursiven
und prisentativen Ausdruck des Philosophierens, so betreffen sie einen Kern unse-
rer Disziplin. In einem Kneipengesprich mit Markus Tiedemann hat sich Christi-
an Gefert, was bei mir bleibenden Eindruck hinterlassen hat, auf den Schaum eines
frisch gezapften Bieres bezogen. Auch dieser Schaum kann ein relevanter Teil der Si-
tuation sein, in der philosophiert wird. Der Schaum meint das Prickeln der mitunter
prima facie hiufig sinnlosen Kontexte. Es ist so wie in der Erinnerung von >Verena,
wonach — ich zitiere hier aus dem Text oben — »immer ein Strahl Sonnenlicht durch
ein Fenster [kam] und den Staub in der Sonne tanzen [liefS]«. Auch Du, Veronika,
trittst als Autorin also fiir den Schaum ein, Platzhalter von Sinnlichkeit und Gefiihl,
ja, auch von Herz, ergreifst fiir diesen Partei — stimmst Du mir zu?

VR

Dass Staub und Schaum aller Art an vielen wichtigen Prozessen beteiligt sind, und
dass das manchmal das Spannende daran sein kénnte, entspricht auf alle Fille mei-
ner Wahrnehmung. Ich glaube auch, dass Bildungsprozesse jeweils immer mit und
durch (und neben) >Bedeutungsschaumc aller Art stattfinden. Lesen und Denken ha-
ben nicht nur eine Verbindung zu Leben und Emotion, sondern auch zu allen még-
lichen sinnlichen Eindriicken. Denn wir denken in Metaphern. Und Metaphern ha-
ben oft eine sinnliche Dimension, die fiir das Denken auch eine Rolle spielt. Diese
Dimension von Empfindungen und dsthetischen Assoziationen ist Teil der Meta-
pher und kann mich auf neue Zusammenhinge bringen und mein Denken reicher
machen. Diese Aspekte sind uns in vielen Fillen aber nicht bewusst.

In Erzihlungen ist der >Staub< manchmal ein Platzhalter und manchmal nur
Staub, aber zumeist ist er beides bzw. changiert zwischen beidem. Ich habe noch
nichtverstanden, was die genauen Voraussetzungen sind, damit er auf bedeutungs-
volle Weise changiert oder flirrt, aber hier und dort tut er das. Es ist ein denkerisch-
asthetischer Effekt, den ich spannend finde, und nicht ganz durchschaue.

FW

Zum Abschluss, liebe Veronika, eine Frage, die Dir bestimmt schon hiufig gestellt
wurde: Kannst Du mir von einer Leseerfahrung berichten, die fiir Dich biographisch
wertvoll war?

VR

Dagab es selbstverstindlich einige. Mit Anfang zwanzig habe ich zum Beispiel Klaus
Theweleits Buch der Konige und seine Mdannerphantasien gelesen. Beim ihm gibt es

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Reichl: Das Gefiihl zu denken - (iber das Lesen von Philosophie

diese Verschrinkung von Persénlichem, Psychoanalytischem und Kulturtheoreti-
schem, die mich fasziniert hat. Er hat meine Perspektive darauf, wo sich Muster be-
obachten lassen, total verindert. Toni Morrison hat durch ihre Romane etwas ihn-
lich Grundsitzliches dariiber vermittelt, dass fast alle Menschen iiber sich selbst ei-
ne Art magisches Denken unterhalten. Sie hat enorm erweitert, was ich in meinem
eigenen Denken wahrnehmen kann und auch, welche Gedanken ich bei anderen ver-
mute. Die erste grofle Erfahrung mit Philosophie waren Gilles Deleuze und Félix
Guattari. Sie hat mir das Gefiithl gegeben, ein anderes Denken zu erlernen und dabei
- zumindest im Moment des Lesens — eine andere Person zu werden. Als ob ich im
Kopf ein anderes Level erreichen wiirde und mein Denken plotzlich radikal offener
wire. Ein grofRartiges und irgendwie diffus spirituelles Gefithl. Ich habe erst Jahre
spater verstanden, dass ich diese beiden Denker dabei zum Teil griindlich missver-
standen habe.

Alle diese Lektiiren® waren mit neuen Urteilen verbunden und mit einer neuen
Art, in der Welt zu sein. Und nachdem ich sie gelesen hatte konnte ich nicht mehr
zuriick in mein Sein, wie es vor den Lektiiren gewesen war. Sie hatten etwas verin-
dert, was nicht zuriickzunehmen war.

5 Ich hitte hier gern vor allem Beispiele von Autorinnen angegeben als Gegengewicht zum
mannlich gepragten Kanon der Philosophie. Aber die intensivsten Leseerfahrungen sind hiu-
fig friihe Leseerfahrungen. Und als ich studierte, wurden an meiner Hochschule —wie damals
beinahe iiberall — fast nur Manner gelesen. Das hat auch meine private Lektiire gepragt.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

39


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kopf oder Herz
Das Gefihl als Organ sittlicher Erkenntnis

Angelika Krebs

1. These und Uberblick

Die traditionelle philosophische Ethik setzt vor allem auf den Verstand als sittliches
Erkenntnisorgan. Das ist ein Fehler. Es ist nimlich in erster Linie das Gefiihl, das
uns sittliche Erkenntnis beschert. Das ist jedenfalls meine Hauptthese in diesem
Artikel.

Im ersten Teil >Erkenntnis«< (2.) entwickle ich einen vernunfttheoretischen An-
satz, welcher praktisches und phinomenales Wissen, wie es sich in der Literatur
und in anderen Kiinsten findet, dem sogenannten propositionalen Wissen, um das
sich vor allem die exakten Wissenschaften bemiihen, gleichwertig zur Seite stellt.
Ich greife dafiir auf den Ansatz des Jenaer Philosophen Gottfried Gabriel zuriick.
Im zweiten Teil>Prinzipienethik« (3.) mache ich diesen erkenntnistheoretischen An-
satz fiir die Ethik fruchtbar und fithre vor, dass die im akademischen Ethikbetrieb
tonangebende Form von Ethik, die Prinzipienethik etwa utilitaristischer oder kan-
tischer Prigung, selbst auch propositionaler Art ist und allein auf den Kopf setzt.
Im dritten und letzten Abschnitt >Gefiihlsethik« (4.) prasentiere ich eine nicht-pro-
positionale Alternative, welche hingegen das Herz stark macht. Ein Vorreiter einer
solchen Gefiihlsethik ist der Phinomenologe Max Scheler vom Anfang des letzten
Jahrhunderts. Wichtige Stichworte seines philosophischen und zugleich ethischen
Ansatzes sind die >Schichtung des emotionalen Lebens< und die »Rangordnung der
Werte< bzw. >Vorbilder«.

2. Erkenntnis

Der Jenaer Erkenntnistheoretiker und letzte Herausgeber des Historischen Worter-
buchs der Philosophie Gottfried Gabriel trifft in seinem Buch Erkenntnis aus dem Jahre
2015 eine Hauptunterscheidung. Er unterscheidet, wie das folgende Schaubild
zeigt, zwischen zwei Arten der Erkenntnis oder Vernunft und zwei dazugehérigen

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Formen der Rede. Die erste Art ist propositionale Erkenntnis, d.h. Erkenntnis typi-
scherweise in Form von Aussagesitzen bzw. >Wissen, dass.... Die zweite Art ist nicht-
propositionale Erkenntnis, d.h. nicht-aussageférmiges Zeigen bzw. >Wissen, wie...c.
In unserer Lebenswelt finden sich beide Erkenntnisarten nebeneinander und bunt
miteinander durchmischt. Als polare und nicht-dichotomische Gegensitze gehen
sie ohnehin ineinander wber. In relativer Reinform liegt propositionale Erkenntnis
wie gesagt in den exakten Wissenschaften, insbesondere der Mathematik und den
Naturwissenschaften vor. Nicht-propositionale Erkenntnis findet sich dagegen
paradigmatisch in Kunst und Literatur.

Abb. 1: Formen der Erkenntnis

Formen der Erkenntnis
(nach Gabriel 2015)

Propositionales Wissen Nicht-propositionales Wissen
Wissen in Form von Aussagen Wissen nicht in Form von Aussagen
Sagen / «Wissen, dass» Zeigen / «Wissen, wie»

Begriindeter, wahrer Glaube
(«justified, true belief»)
-> mit deutlichen Begriffen

Praktisches Wissen / Konnen / Phanomenales Wissen /Kennen /
Fertigkeit / Wissen, wie man etwas | | Wissen, wie etwas ist / 2.B. Erfassen
macht / 2.8. kérperlich: einen Salto von Qualia in der Anschauung

schlagen oder geistig: eine > mit Klaren (aber undeutlichen)
Unterscheidung treffen (als Begriffen
vorpropositionaler Rahmen fiir
propositionales Wissen)

plifikati

Prazision, Abstraktion,
Festlegung, Logik der
Unter- und Uberordnung

Prégnang, Fiille,
Offenheit, Logik von Teil
und Ganzem

N

«Erkenntnis, wie»

V.a. in der Wissenschaft
Unterscheidungswissen
V.a. in Literatur & Kunst

(uber
aber nicht als «

Anspruch (nicht in Form von
Behauptung) auf Aufweis (nicht
auf Begrindung) von
Angemessenheit

Anspruch (in Form von Behauptung)
auf Begriindung von Wahrheit

Eigene Darstellung

Wenn die philosophische Erkenntnistheorie den Begrift des Wissens oder der
Erkenntnis analysiert, hat sie meistens propositionales Wissen vor Augen. Die gingi-
ge Analyse lautet: Wissen ist begriindeter, wahrer Glaube (engl.: justified, true belief,
wobei belief oft auch mit >Uberzeugung« itbersetzt wird). Wenn eine Person etwas
weif3, muss sie also erstens wirklich glauben, was sie da denkt oder behauptet; zwei-
tens muss es zutreffen, also wahr sein; und drittens muss sie fihig sein darzulegen,
warum es stimmt, sie muss es also begriinden konnen.

Propositionales Wissen operiert mit klaren und deutlichen Begriffen. Es ist phi-
losophenlateinisch clare et distincte, was urspriinglich keine pleonastische Formulie-
rung ist. Vielmehr fungierte distincte, wie man bei Gottfried Wilhelm Leibniz genau
nachlesen kann, als wichtiger Zusatz zu clare.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Angelika Krebs: Kopf oder Herz

Leibniz unterscheidet in seinen Betrachtungen iiber die Erkenntnis, die Wahrheit und
die Ideen von 1684 zunichst dunkle von klaren Begriffen. Dunkle Begriffe erlauben es
einem, sich an etwas zu erinnern, z.B. an eine Quitte, aber nicht es verlisslich wie-
derzuerkennen und von Ahnlichem, z.B. einer Birne, zu unterscheiden, wenn es vor
einem steht. Erst klare Begriffe ermdglichen das eindeutige Identifizieren, in unse-
rem Beispiel von Quitten. Klare Begriffe konnen dann ihrerseits entweder verworren
oder deutlich sein. Sind sie deutlich, verfigt man, anders als bei verworrenen Be-
griffen, iber Kriterien ihrer Anwendung, d.h. iiber eine Definition. Als Beispiele fir
verworrene oder, etwas weniger pejorativ formuliert, undeutliche oder schwebende
Begriffe fithrt Leibniz Farbpridikate, Geriiche und 4sthetische Ausdriicke an. Nie-
mand kénne definieren, wie rot aussieht oder was kiinstlerisch gelungen ist. Die
fiir Gottfried Gabriel und unsere Zwecke entscheidende Leibniz’sche Unterschei-
dung ist die zwischen (nur) klaren und (nicht nur klaren, sondern auch) deutlichen
Begriffen. Propositionales Wissen operiert mit deutlichen Begriffen, nicht-propo-
sitionales mit (nur) klaren.

Die Stirke propositionalen Wissens besteht in seiner Prizision. Der Gegenstand
des Wissens ist deutlich bestimmt, wenn auch oft recht abstrakt, also unter Ver-
nachlissigung von unzihligen Aspekten, die auch zu ihm gehéren und ihn mitaus-
machen. Es herrscht eine Logik der Unter- und Uberordnung. Denken Sie an Be-
griftsbiume, welche Lebewesen in Fische und Siugetiere etc. unterteilen, und dann
Wale unter die Siugetiere einsortieren. Mit propositionalem Wissen geht ferner ein
in Behauptungsform erhobener starker Anspruch auf Wahrheit und ihrer zwingen-
den Begriindbarkeit einher, sei diese deduktiv-apriorisch wie in der maximal ex-
akten Mathematik oder induktiv-aposteriorisch wie in den weniger exakten Erfah-
rungswissenschaften.

Dem propositionalen Wissen stellt Gabriel komplementir und gleichwertig das
nicht-propositionale Wissen zur Seite. Auch dieses ist mit einem intersubjektiven
Anspruch verbunden, und zwar, dass man es Anderen mitteilen kann und diese es
auch einsehen und somit teilen konnen. Es geht also auch beim nicht-propositiona-
len Wissen um Vernunft im Gegensatz zu bloRer Machtausiibung oder gar Gewalt.
Das nicht-propositionale Wissen ist die »andere« Seite der Vernunft, also ein Teil
von ihr und nicht etwas Anderes als sie. Doch ist der intersubjektive Vernunft-
anspruch beim nicht-propositionalen Wissen >weicher< oder >sensibler« als beim
propositionalen Wissen. Gemif3 Gabriel tritt er nicht in Behauptungsform auf, zielt
nicht auf die Wahrheit und ihre Begriindung, sondern auf eine Angemessenheit und
ihre jeweilige Aufweisbarkeit. (Denken Sie z.B. an Kant, der in seiner Asthetik von
einem >Ansinnens, einem Appell an unseren >Gemeinsinn« spricht).

Die Stirke des nicht-propositionalen Wissens liegt in seiner Prignanz, was,
wenn man an die lateinische oder englische Bedeutung von spr(a)egnant, nimlich
schwanger, denkt, neben Treffsicherheit, auch Fiille, Plastizitit und Offenheit
beinhaltet. (Noch einmal mit Kant gesprochen, ist man veranlasst, viel zu denken.)

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

43


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Gabriel unterscheidet zwei Grundformen des nicht-propositionalen Wissens,
zum einen praktisches Wissen, das Wissen, wie man etwas macht, etwa korperliche
oder geistige Skills bzw. Kompetenzen, zum anderen das phinomenale Wissen, wie
etwas ist, wie es aussieht oder sich anfiihlt (aisthesis). In beiden Bedeutungen ist das
nicht-propositionale Wissen eine Fihigkeit: Man kann etwas tun und man kann et-
was auf eine bestimmte Weise spiiren und auffassen.

Die Gabriel'sche Kartographie der Erkenntnisformen ist, wie ich finde, grund-
solide, aber noch nicht hundertprozentig befriedigend. Meines Erachtens sollte
zum einen der Wahrheitsbegriff und mit ihm die Begriffe der Behauptung und der
Begriindung, nicht fiir propositionales Wissen reserviert bleiben. Die Rede von
>Angemessenheit« und >Anspruch auf Aufweis« (s.0.; Abb. 1) ist zu blass, um die
tiefen Einsichten oder eben Wahrheiten der Dichtung oder der Religion etwa zu
bezeichnen. Besser wire es zwischen >Aussagenwahrheit< und einfach nur >Wahr-
heit« sowie zwischen >zwingender Begriindung« (als Argumentation oder Beweis
und Nachweis) und einfach nur >Begriindung« zu unterscheiden.

Zum anderen, und das ist insbesondere fiir die Ethik wichtig, spielt das Gefiihl
bei Gabriel als Erkenntnisform keinerlei Rolle, obwohl er nicht bestreitet, dass Li-
teratur und Kunst mitunter unsere Gefithle ansprechen. Die Fihigkeit, die seiner
Meinung nach phinomenaler Erkenntnis zugrunde liegt und etwa beim Lesen von
Literatur aktiv ist, sei kognitive Empathie, also blofRes Nach- oder Einfiihlen, nicht
emotionale Sympathie, also nicht eigentliches Mitfithlen. Damit wird aber eine der
Hauptquellen nicht-propositionaler Erkenntnis, unsere Emotionalitit, aufenvor-
gelassen.

Beide Schwichen lassen sich iiberwinden, wenn wir auf einen ilteren Text des
Dilthey-Schiilers Georg Misch zuriickgreifen und auf dieser Basis Gabriels Ansatz
sozusagen aufmischen. Es handelt sich bei Mischs Text um das achte und letzte Ka-
pitel seines posthum 1994 erschienenen Werkes Der Aufbau der Logik auf dem Boden der
DPhilosophie des Lebens.

Misch gibt den Wahrheitsanspruch fiir diejenige Form der Erkenntnis, die Ga-
briel >nicht-propositional nennt, nicht auf. Ferner macht Misch in guter phinome-
nologischer Tradition das Gefiihl, den Mitvollzug, das Miterleben besonders stark,
welches er dem Verstand als propositionalem Erkenntnisorgan wiederum nur polar
gegeniiberstellt. Fiir nicht-propositionale Rede hat Misch einen schénen, positiven
Begriff. Er nennt sie >evozierende Aussages, und das Gegenteil, die propositionale
Rede, srein diskursive Feststellung« (Misch 1994: 499). Eine aufschlussreiche Illus-
tration des Gegensatzes hat er auch parat: Wenn die Chemiker Aussagen itber Was-
ser, seine Zusammensetzung als H,O und wie es sich verhilt, wenn man es erhitzt
oder mit anderen Substanzen mischt, machen, sei das eben etwas ganz Anderes,
als wenn Goethe in seiner Ballade Der Fischer »das Gefiihl des Wassers«< ausdriicke,
»das Anmutige, dessen Anblick uns im Sommer labt und lockt zu baden: >Das Was-
ser rauscht, das Wasser schwoll,/Netzt' ihm den nackten Fuf};/Sein Herz wuchs ihm

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Angelika Krebs: Kopf oder Herz

so sehnsuchtsvoll,/Wie bei der Liebsten Grufd.< — wobei Goethe nur dsthetisch >ver-
dichte<, was uns allen als lebensweltliche Bedeutsamkeit des Wassers, als seine z.B.
glitzernde Anmutung und z.B. kithlende Affordanz, bekannt ist.

Misch artikuliert den Gegensatz zwischen rein diskursiver und evozierender Re-
de auch noch als >urteilend« versus >schauend« und als >cognitio circa rem«< versus sco-
gnitio reic. Rein diskursive Rede treffe mit abstrakt-allgemeinen Begriffen Aussagen
iiber eine Sache (>circa rems), evozierende Rede hingegen operiere mit Wesensbegrif-
fen von der Sache selbst (>rei¢). Die Logik rein diskursiver Rede sei eine lineare Sub-
sumtionslogik¢, was Gabriel >Logik der Unter- und Uberordnung« nennt, im Gegen-
satz zur >zirkuliren hermeneutischen Logik« evozierender Rede, bei Gabriel >Logik
von Teil und Ganzemc (s.o0.; Abb. 1). »>Zirkulir« ist hier offensichtlich nicht abwertend
gemeint, sondern beschreibt die Vertiefung des Verstindnisses in sogenannten her-
meneutischen Zirkeln oder eher Spiralen. Anstatt auf Misch kénnten wir uns auch
auf Max Scheler, der ebenfalls an Dilthey anschliefdt, beziehen. Was Scheler >phino-
menologische Einstellung« nennt, gehort als Wesensschau, etwa von Werten durch
das Gefiihl, auf die nicht-propositionale Seite der Evokation.

In wieder anderen Diskussionskontexten — zum Beispiel auch denen der hier
versammelten Beitrage — heif3t das, was Gabriel unter >nicht-propositional, Misch
unter >evokativ< und Scheler unter >phinomenologisch« auffithrt u.a. >implizit,
sstillschweigends, >sinnlich, slebensweltlich, sverstehends, >intuitiv¢, >prisentativs,
sgefithlsmafiige, >Vertrautheits, sKennen« oder »Konnen«. Der vorliegende Sammel-
band Philosophische Bildung neu denken bringt im gesamten Spektrum seiner Beitrige
noch einmal ein ganzes Fiillhorn weiterer verwandter Bezeichnungen.

3. Prinzipienethik

Aufwelche Seite des Schaubildes (Abb. 1) gehéren unsere gelebte Sittlichkeit und die
Ethik als satz- und urteilsmifRige Formulierung dieser Sittlichkeit? Oder falls die
Ethik doch nicht ganz der einen Seite zugerechnet werden kann, auf welche Seite
gehort sie immerhin eher? Welche Antwort ich Thnen auf diese Frage geben méchte,
wissen Sie schon aus meiner Vorankiindigung. Ethik gehort eher auf die sinnliche,
nicht-propositionale Seite. Daher muss Ethik mit Literatur und anderen Kiinsten
kooperieren, will sie ihren Gegenstand nicht verfilschen oder verfehlen.
Prototypen propositionaler Ethik sind die Kant'sche Ethik, in gegenwirtiger
Form etwa die Habermas’sche Diskursethik oder die Rawls’sche Gerechtigkeits-
theorie, und die utilitaristische Ethik, heutzutage etwa bei Peter Singer.
Prototypisch propositionale Ethik funktioniert im Kern so: Man leitet das, was
im konkreten Fall sein soll (meist deutlich verkiirzt auf das, was man im konkreten
Fall tun soll), aus einem oder mehreren Prinzipien, wie dem Kategorischen Im-
perativ oder dem Nutzensummenprinzip, ab. Drei Momente lassen sich hierbei

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

45


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

unterscheiden: erstens konkrete Handlungsanweisungen, zweitens allgemeine
Prinzipien mit wohldefinierten Begriffen und drittens logische Regeln der Ab-
leitung oder Deduktion. Aus den allgemeinen Prinzipien, die ganz oben in der
propositionalen Pyramide stehen, sollen mittels Schlussregeln konsequent >top
down«konkrete Handlungsanweisungen ganz unten gewonnen werden. Es handelt
sich damit um einen hierarchischen Aufbau, eine systematische Theorie.

Ich méchte dies noch einmal in den Worten einer zeitgendssischen Seelenver-
wandten formulieren, der schottischen Philosophin Sophie Grace Chappell. In ih-
rem 2022 erschienenen Werk Epiphanies wirft Chappell den Konstrukteuren syste-
matischer Moraltheorien, also propositionaler Prinzipienethiken, eine >obsession
with simplicity« vor (Chappell 2022: 64):

What systematic moral theory offers is, at root, the project of building a single,
uniquely true, inferential-deductive structure of thought that explains, predicts,
andjustifies as much as possible of the content of normative ethics, the first-order
moral, and does so as parsimoniously as possible. (And systematic moral theorists
characteristically think a lot is possible, though not necessarily everything (ebd.).

Mit der bei Chappell angesprochenen Sparsamkeit ist bereits das Grundproblem all
dieser Ansitze markiert. Sie vergehen sich an der Fiille unseres sittlichen Lebens, sie
lassen es an dem gebithrenden Respekt fiir seine Vielfalt missen. Oder wie ich es in
meinem letzten Buch Das Weltbild der Igel von 2021 ausgedriickt habe: Die immense
Komplexitit, welche sich auftut, wenn man praktische Ethik, etwa Naturethik be-
treibt, straft

das Ansinnen Liigen, man konne all dem mit einer einzigen Theorie >Herr« wer-
den. Inden Héhen der Theorie ist die Luft zu diinn, ist die Sprache zu blass, ist der
Abstand zum gelebten Leben zu grof, als dass man damit praktisch viel anfangen
konnte (Krebs 2021: 12).

Noch einmal anders, wiederum mit Chappell gesagt: »systematic theory involves a
kind of forcing of the issue, a kind of reluctance to let things have their natural shape,
an insistence on fitting them into a predetermined framework« (202.2: 79).

Chappells eigene Alternative zur systematischen Ethik besteht in einem phi-
nomenologisch-beschreibenden Ansatz, in dessen Zentrum besonders starke Wert-
erfahrungen, >Epiphaniens, stehen. Den Begriff der Epiphanie erldutert sie iber die
folgenden neun Merkmale (Chappell 2022: 8):

An epiphany is (1) an overwhelming (2) existentially significant manifestation of
(3) value in experience, (4) often sudden and surprising, (5) which feeds the psyche,
(6) which feels like its>comes from outside<—itis something given, relative to which
| am a passive perceiver — (7) which teaches us something new, (8) which >takes us

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Angelika Krebs: Kopf oder Herz

out of ourselvess, and (9) to which there is a natural and correct response. (At least
one; possibly more) [Nummerierung im Zitat; A. K.].

Chappell beruft sich dabei u.a. auf Bernard Williams, wenn sie aus seiner Einleitung
zu Moral Luck (1981) zitiert:

By what right does [moral theory] legislate to the moral sentiments? The abstract
and schematic conceptions of srationality< which are usually deployed in this con-
nection do not even look as though they were relevant to the question —so soon,
atleast, as morality is seen as something whose real existence must consist in per-
sonal experience and social institutions, not in sets of propositions (ebd.: X).

Mit moralischen Gefithlen, smoral sentiments, bringt Williams die Gefiihlsethik als
Alternative zur propositionalen Ethik ins Spiel. Diese vielversprechende Alternative
mochte ich im nichsten Abschnitt weiter erkunden und starkmachen.

4. Gefiihlsethik

Zur Gefuhlsethik wiirde ich neben den englischen Sympathieethikern Francis
Hutcheson, David Hume und Adam Smith, den Mitleidsethiker Arthur Schopen-
hauer rechnen, den Wertethiker Max Scheler und heutzutage Martha Nussbaum,
Charles Taylor, Bernard Williams und die feministische Care-Ethik. Als Gefiihls-
ethik seien damit Ansitze begriffen, welche Gefiihle, insbesondere Emotionen und
welterschlieRende Stimmungen, als wesentliche Quelle ethischer Einsicht angesehen
werden.

Dass Gefiihle iiber ihre nicht-propositionale epistemische Kraft hinaus motiva-
tional sittlich wichtig sind, im Sinne von >Gefiihlt, getan..., wird von so gut wie allen
Ethikansitzen anerkannt und macht diese nicht zu gefiihlsethischen Ansitzen. Mit
der Variation auf >Gesagt, getan...«will ich hervorheben, dass sich Gefiihle normaler-
weise auch in entsprechendem Handeln ausdriicken (und zwar eher, als dies blof3e
Worte tun). Wer z.B. Mitleid mitjemanden hat und ihm trotzdem nichthilft, obwohl
das leicht moglich wire, empfindet nicht wirklich Mitleid oder tut es héchstens in
einer defizienten, verkitschten oder sentimentalen Variante. Sittlich intakte Gefiih-
le bringen uns auch zum Handeln, sie zeigen, bewihren, ja formen sich darin.

Auch die Anerkennung der Kommunikationskraft von Gefithlen, ala>Trinen liigen
nicht¢, macht einen Ethikansatz noch nicht zu einem gefiihlsethischen. Dass Ge-
fithle oft tief aus unserem Inneren aufsteigen und offenbaren, wie wir stickens, und
dadurch anderen Menschen, wie auch uns selbst, zeigen, woran uns wirklich liegt,
ist vielen Ethikerinnen und Ethikern natiirlich klar — und auch, dass die kommu-
nikative Ehrlichkeit von Gefiithlen (nur Schauspieler und Schauspielerinnen kénnen

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

47


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Tranen willkiirlich flief}en lassen) von entscheidender Bedeutung ist im sittlichen
Miteinander.

Ein gefithlsethischer Ansatz im eigentlichen Sinne ist aber erst dann gegeben,
wenn neben der motivationalen und kommunikativen Kraft von Gefiihlen ihre epis-
temische Kraft anerkannt ist.

Voraussetzung dafir ist freilich eine kognitive oder intentionale Auffassung von
Gefiihlen. Kants berithmt-beriichtigte Disqualifizierung fast aller Gefithle (mit Aus-
nahme der Achtung) zu blof3 blinden, passiven, launischen oder parteilichen Nei-
gungen ist dabei ein, vielleicht der Stolperstein in der Geschichte der Praktischen
Philosophie. Heutzutage macht sich u.a. Martha Nussbaum fiir den Gefiihlskogni-
tivismus stark. Thr Buch Upheavals of Thought von 2001 erdftnet sie mit dem Satz:

Emotions, | shall argue, involve judgments about important things, judgments
in which, appraising an external object as salient for our own well-being, we ac-
knowledge our own neediness and incompleteness before parts of the world that
we do not fully control (Nussbaum 2001:19).

Genauer erldutert sie diesen Punkt in ihrem Aufsatz Emotions as Judgments of Value
and Importance aus dem Jahr 2004 anhand der Emotionen Furcht und Zorn:

In order to have fear — as Aristotle already saw it — | must believe that bad events
are impending; that they are not trivially, but seriously bad; that I am notin a po-
sition to ward them off; that, on the other hand, my doom is not sealed, but there
is still some uncertainty about what may befall. In order to have anger, | must have
an even more complex set of beliefs: that there has been some damage to me or to
something or someone close to me; that the damage is not trivial but significant;
that it was done by someone; that it was done willingly; that it would be right for
the perpetrator of the damage to be punished (Nussbaum 2004: 188).

Max Scheler diirfte, ohne dass dies bisher grof wahrgenommen wird, einer der be-
redtesten Vertreter des Gefithlskognitivismus und einer darauf aufbauenden Ge-
fithlsethik sein. Der Berliner Sozialphilosoph Hans Joas befindet in seiner Studie
zur Entstehung der Werte (1997) sogar, dass »Scheler den vielleicht reflektiertesten und
komplexesten Versuch unternommen hat, unter postmetaphysischen Bedingungen
und basiert auf einer Phinomenologie der Gefiihle eine Wertethik zu begriinden
und zu entfalten« (158).

Fir Scheler liegt es vor allem an der Verkennung der Natur unserer Emotiona-
litit, dass ganze Zeitalter das Potential der Gefiihle fiir die Ethik iibersehen haben.
Das Leben der Gefiihle sei, wie er in seinem Aufsatz Vom Sinn des Leides aus dem Jahr

1 Einen Uberblick zur zeitgendssischen Gefiihlstheorie bietet die von mir gemeinsam mit Aa-
ron Ben-Ze'ev 2017 herausgegebene vierbandige Routledge-Edition Philosophy of Emotion.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Angelika Krebs: Kopf oder Herz

1916 schreibt, keine »stumme, blinde Wirklichkeit von Zustinden, die sich nach der
Regel der Kausalitit in uns folgten und verbinden« (1986 [1916]: 36). Vielmehr gibe
es zumindest eine gewisse Klasse von Gefiihlen, die im Erleben selbst

so etwas wie einen »Sinn, eine »Bedeutung, durch die das Cefiihl gewisse Wert-
unterschiede eines Seins, eines Tuns oder eines Schicksals, das uns widerfahrt,
wiedergibt oder auch schon vor deren Eintritt antizipiert und —vorzeichnet; durch
die es einladt und fordert, manches zu tun (warnt und droht,) manches zu unter-
lassen (ebd.).

Als Beispiele nennt er das Ermiidungsgefiihl, das Schwindelgefiihl, Furcht, Hoff-
nung, Scham, Appetit, Ekel und Reue:

Im Ermiidungsgefiihl liegt irgendetwas, das in der Sprache des Verstandes hiefie:
»Hore auf zu arbeiten« oder »Lege dich schlafen«. Das Schwindelgefiihl am Ab-
grund will sagen: »Tritt zuriick.« Seine Warnung mochte uns vom Fallen retten,
indem es uns das Phantom eines Fallens vorspiegelt, ehe wir faktisch zu fallen be-
ginnen. Furcht, die uns eine mogliche Lebensschidigung als »Gefahr«anzeigt, ehe
sie eintritt, und uns hierdurch die Flucht erleichtert; zur Tatigkeit spannende Hoff-
nung, in der sich uns ein Gut verspricht, ehe wir es besitzen; Scham, in deren Ge-
fithlsvollzug Leib und Seele ihren verschlossenen Eigenwert vor der Offentlichkeit
flir das Auge des Wiirdigen und die Hingabe an ihn bewahren; Appetit und Ekel, in
denen sich uns Nitzlichkeit und Schadlichkeit einer Speise fir die mogliche Auf-
nahme in den Organismus emotional darstellen; Reue, die unsere Vergangenheit
entlastet und uns frei zu neuem Guten macht, indem sie schmerzvoll reinigt und
verwirft (ebd.: 36).

Den Frauen traut Scheler iibrigens mehr Gefithl und daher seiner Ansicht nach auch
mehr Werterkenntnis und Vernunft zu als den Mannern. Scheler gehort zu den we-
nigen Freunden der Frauen, die es in der Geschichte der Philosophie gibt. Von Aris-
toteles, Kant, Schopenhauer und Nietzsche sind wir Philosophinnen da leider etwas
anderes, nimlich die Abwertung zu Vernunftwesen zweiter Klasse, gewdhnt. Es ist
deshalb eine wahre Wohltat bei Scheler in seinem Artikel Zum Sinn der Frauenbewe-
gung von 1913 zu lesen:

Ja,ich bin der Uberzeugung, dass es innerhalb der gesamten Geschichte keine ein-
zige friedliche Bewegung gegeben hat, die eine so durchgreifende Veranderung
aller menschlichen Verhiltnisse vollziehen wird wie eine siegreiche Frauenbewe-
gung (1972 [1913]: 204).

Als moégliche Grundlage der Ethik sieht Scheler u.a. in seinem Aufsatz Vorbilder und
Fiihrer zwei kontrire Grundhaltungen des Menschen zur Welt: Die eine ist die der

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

49


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Beherrschung des Chaos der Welt durch Arbeit und selbstgemachte Gesetze. Die
andere ist die der Demut und Ehrfurcht vor dem geordneten Kosmos der Welt. Die
erste freudlose, angstvolle oder tiberhebliche, aber jedenfalls der Welt gegeniiber
feindseige Haltung des Hasses charakterisiert seiner Meinung nach die moderne
Zivilisation:

Nur eine Welt, die man im Kern als >vernunft- und wertloss, als sJammertal<emp-
findet, kann den aufs Hochste gesteigerten Antrieb zur Beherrschung erwecken,
derinderBildung der modernen Zivilisation vorhanden ist (1986 [1911-1921]: 309).

Die zweite Haltung der Liebe zur Welt und ihrer eigenen Ordnung ist die, die er
selbst fir die angemessene hilt und fiir die er sich in seiner Gefithlsethik einsetzt.
In unserem Gefiihlsleben sieht er eine Schichtung, die mit einer Rangordnung der
Werte in der Welt korreliert.

Die Schichtung unseres Gefiihlslebens reiche von erstens sinnlichen Gefiihlen wie
Schmerz und Wollust itber zweitens vitale Gefithle wie Mattigkeit und Frische und
drittens seelische Gefiihle wie Freude oder Trauer iiber etwas bis hin zu viertens geis-
tigen Geftihlen wie Seligkeit oder Verzweiflung. Diesen Tiefenschichten des Gefiihls
entspreche in der Welt eine objektive Rangordnung der Werte von erstens dem Ange-
nehmen iiber zweitens dem Edlen und drittens dem Wahren, Schonen und Rechten bis
hin zu viertens dem Heiligen. »Objektiv< bedeutet dabei nicht, dass diese Werte vollig
losgelst vom Menschen in der Welt existierten, sondern nur, dass alle Menschen
im Gefiihl ttber das Vermogen verfiigen, diese Wertordnung iibereinstimmend zu
erkennen, d.h. in der aktiven Liebe diese Werte allererst zu entdecken, im aktiven
Vorziehen und Nachsetzen von Werten ihrer verschiedenen Ranghohe gewahr zu
werden, um sie im vergleichsweise passiven unmittelbaren Fithlen zu erleben. Das
Gefiihl sei beziiglich der Werte das, was das Auge beziiglich der Farben sei und das
Ohr beziiglich der Tone. Ein Mensch ohne Gefiihl sei wertblind. Der sittlich gute
Mensch habe eine Ordnung des Herzens, welche der objektiven Rangordnung der
Werte entspricht. Letztere fungiere als eine Art Polarstern. Der ordo amoris eines,
ob guten oder schlechten Menschen (oder normalerweise irgendetwas dazwischen),
liege all dem zu Grunde, was ein Mensch wahrnimmyt, fithlt, denkt und tut. Wer die-
se Ordnung kennt, >habe« den Menschen. Bei Scheler geht es in der Ethik also mit-
nichten nur um das Tun, es geht um das ganze Sein des Menschen.

Der Weg zur rechten Ordnung des Herzens fithrt bei Scheler vor allem iiber Vor-
bilder, iber deren Einladung zur freien Nachfolge. Das konnen neben realen Vor-
bildern auch fiktionale Figuren aus Literatur und Film sein. Den vier Rangstufen
der Werte entsprechen bei Scheler ebenso viele Arten und Rangstufen von Vorbil-
dern. Auf der ersten Ebene des Angenehmen nennt er den Kiinstler des Genusses (und
auf der Konsekutivebene des Niitzlichen, den fithrenden Geist der Zivilisation, sei
es der wissenschaftliche Forscher, der Techniker oder der Wirtschaftsfiithrer), auf

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Angelika Krebs: Kopf oder Herz

der zweiten Ebene des Vitalen den Helden, etwa als Staatsmann oder Feldherr, auf
der dritten Ebene des Seelischen das Genie: fiir die Schénheit den Kiinstler, fiir die
Wahrheit den Weisen oder Philosophen und fiir die Gerechtigkeit den Gesetzgeber
oder Richter, und auf der vierten Ebene des Geistigen den Heiligen, wobei fiir Scheler
selbst der heilige Franziskus von Assisi ein strahlendes Vorbild war.”

So weit und so knapp und grob von mir zusammengestellt die Gefiihlsethik von
Max Scheler. Eine kritische Frage stellt sich in unserem Kontext sofort: Handelt es
sich bei der Gefiihlsethik von Scheler mit ihren diversen hierarchisch geordneten
Schichten oder Ringen nicht doch um eine eher propositionale Ethik, eine Prinzi-
pienethik, eine systematische Theorie, nur mit Werten an der Spitze der Pyramide?
Max Scheler hat sich mit dieser Frage selbst herumgeschlagen und im Vorwort zur
ersten Auflage seines Hauptwerkes Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wert-
ethik aus dem Jahre 1916 die folgende Antwort darauf gegeben:

Es mag dort und da eine Auffassung der Phanomenologie auftauchen, nach der
sie es nur mitjeisolierten Phanomenen und Wesenheiten zu tun habe und der ge-
mafdjeder»Wille zum System ein Wille zur Liige«sei. Dieser Bilderbuchphianome-
nologie weif sich der Verfasser vollig ferne. Denn ebensoweit als die erforschba-
ren Sachen der Welt selber einen systematischen Zusammenhang bilden, ware ja
nicht der Wille zum System ein »Wille zur Lige«, sondern es mif3te im Cegenteil
der Wille, solch in den Dingen selbst gelegenen Systemcharakter nicht zu beach-
ten, als Folge eines grundlosen »Willens< zur Anarchie« angesehen werden (1980
[1916]: 10f.).

Im vier Jahre spiter verfassten Vorwort zur ersten Auflage von Vom Ewigen im Men-
schen unterscheidet Scheler demgemif3 zwischen zwei Arten von Systemen, wobei
die eine Art System aus der Vielfalt des Lebens erwachse und die andere Art System
von dem auf Einfachheit erpichten Verstand gemacht sei:

Philosophie—wie der Verfasser sie versteht—soll systematisch sein—aber ein»Sys-
temcgeben, das nicht auf der Deduktion aus wenigen einfachen Grundsitzen be-
ruht, sondern seine Nahrung und seinen Gehalt aus der eindringenden Analyse der
verschiedenen Gebiete des Daseins und des Geistigen immer neu erwirbt: Ein Sys-
tem, das nie geschlossen wichst im Leben und durch des Lebens immer neue ge-
dankenmifiige Verarbeitung. Ein System ist entweder ein Geschenk von Gnaden

2 Setzen wir in der Ethikdidaktik neben der Schulung rationaler Argumentation und Urteils-
kompetenz auch auf die epistemische Kraft von Gefiihlen —ndmlich fiir die Erschliefung des
ethischen Aufforderungscharakters einer Situation, dann gehérten Autorinnen und Autoren
wie Scheler, Nussbaum oder Chappell neben Kant, Bentham und Mill, aber eben auch neben
Hume und Schopenhauer, zum Kanon.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

51


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

der Fiille und Einheit der Person, die philosophiert, oder es ist ein kiinstliches Ge-
machte des willkirlichen Verstandes. Auf ein »System« der letzteren Arbeit wird
der Verfasser auch weiterhin verzichten (1986 [1920]: 9).

Mit der Scheler’schen Gefithlsethik liegt damit eine hochattraktive Alternative zu
der im Ethikbetrieb tonangebenden Verstandesethik vor. Wer dem Gefiihl als Ver-
mogen sittlicher Erkenntnis gerecht werden will, kommt an Max Scheler nicht vor-
bei.

Literatur

Ben-Ze'ev, Aaron/Krebs, Angelika (Hg.) (2017), Philosophy of Emotion I-1V, London.

Chappell, Sophie Grace (2022), Epiphanies. An Ethics of Experience, Oxford.

Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin.

Joas, Hans (1997), Die Entstehung der Werte, Frankfurt a.M.

Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1966 [1684]), »Betrachtungen iiber die Wahrheit, die Er-
kenntnis und die Ideenc, in: Ders., Fiinf Schriften zu Logik und Metaphysik, Stutt-
gart.

Misch, Georg (1994), Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens, Frei-
burg.

Nussbaum, Martha (2001), Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cam-
bridge.

Nussbaum, Martha (2004), »Emotions as Judgements of Value and Importancex, in:
Robert Solomon (Hg.), Thinking about Feeling, Oxford, S. 183-199.

Scheler, Max (1972 [1913]), »Zum Sinn der Frauenbewegung, in: Gesammelte Werke,
III, Bonn, S. 198-211.

Scheler, Max (1980 [1913—19161), Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik,
in: Gesammelte Werke, 11, Bonn.

Scheler, Max (1986 [1916]), »Vom Sinn des Leides«, in: Gesammelte Werke, VI, Bonn, S.
36-72.

Scheler, Max (1986 [1920]), Vom Ewigen im Menschen, in: Gesammelte Werke, V, Bonn.

Scheler, Max (1986 [1911-1921]), »Vorbilder und Fithrer«, in: Gesammelte Werke, X,
Bonn, S. 257-344.

Williams, Bernard (1981), Moral Luck, Cambridge.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Mehr als was?

Uberlequngen zu Zielen und Reichweite philosophisch-
ethischer Bildungsprozesse im Kontext

moderner Gesellschaften

René Torkler

1. Drei Fragen

>Philosophische Bildung ist mehr!< — so lautete im vergangenen Jahr der Titel einer
ambitionierten Tagung, die es sich zum Ziel gesetzt hatte, >philosophische Bildung
neu denken< und dazu verschiedenste >Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft«
erkunden zu wollen. Dem vorliegenden Beitrag, der aus einem Resiimee zu dieser
Tagung entstanden ist, soll dieses Motto als Ausgangsthese dienen, die es hier zu
priifen gilt. Denn tatsichlich ergeben sich aus diesem Titel gleich mehrere, auch
ziemlich grundsitzliche Fragen, denen im Rahmen dieses Beitrags nachgegangen
werden soll.

Da ist (I) zunichst einmal die Frage: Mehr als was eigentlich? Was ist es fir
ein Verstindnis philosophischer Bildung, von dem wir moglicherweise etwas zu
gewohnheitsmiflig ausgehen und bei dem es ratsam sein kénnte, sich nicht dar-
auf zu beschrinken? Wenn es so etwas gibt, dann stellt sich (II) die Frage, warum
wir {iber diesen etablierten common sense hinausgehen sollten, also warum dieses
herkémmliche Verstindnis philosophischer Bildung nicht reicht. Und ich méchte
dafiir argumentieren, dass es politische Erwartungen gibt, die vor dem Hintergrund
gesellschaftlicher Erfordernisse durchaus zu Recht an Philosophie- und Ethikunterricht
gestellt werden und die es nahelegen, ein umfassenderes Verstindnis philosophi-
scher Bildung zu entwickeln, als es in vielen herkémmlichen Modellen zu finden ist.
Zuletzt stellt sich vor dem Hintergrund des Tagungsthemas (I1I) die Frage: Wenn
philosophische Bildung >mehr«ist — worin konnte dieses >smehr« genauer bestehen?
Dazu mache ich im dritten Teil und im Fazit Vorschlige, die prospektiv einen
Raum erdffnen fir alternative und vielfiltige Formen von und Verfahrensweisen im
Philosophie- und Ethikunterricht.

Damit ist die Struktur des Beitrags vorgezeichnet: Ich méchte drei Fragen stel-
len und werde dazu drei Uberlegungen anbieten - von denen ich hoffe, dass sie hel-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

fen werden, eine genauere Einschitzung des ambitionierten Tagungstitels zu ge-
winnen.

2. Was heiBt >Philosophische Bildung«<?

In einem ersten Schritt méchte ich das >Was<beleuchten, das im Tagungsmotto for-
muliert wurde. Die Uberlegung, die ich zu diesem >Was< anzubieten habe, ist ei-
gentlich eher eine Beobachtung, zu deren empirischer Absicherung man weit um-
fangreichere Untersuchungen anstellen miisste, als sie im Rahmen dieses Beitrags
angeboten werden kénnen. Dennoch hoffe ich, meine Beobachtung durch das Auf-
zeigen von Ahnlichkeiten zwischen verschiedenen Positionen zur philosophischen
Bildung mindestens plausibel machen zu konnen.

Tatsichlich scheint es mir eine Art Mainstream-Verstindnis von philosophi-
scher Bildung zu geben, das sich in den verschiedenen Ansitzen der Philoso-
phiedidaktik in unterschiedlichen und unterschiedlich starken Ausprigungen
wiederfinden lisst und das als gemeinsamer Nenner so klein ist, dass man kaum
darauf kommen mag, an diesem gemeinsamen Ausgangspunkt philosophiedidak-
tischer Bemithungen in Theorie und Praxis riitteln zu wollen: Die meisten Modelle
philosophischer Bildung verstehen diese als ein problemorientiertes und dialogisches
Geschehen zur Uberpriifung von Wahrheits- und Geltungsanspriichen und ihrer vationalen
Begriindungen.

Wenn philosophische Bildungsprozesse diesem Verstindnis gerecht zu werden
vermogen, scheint schon deshalb viel gewonnen zu sein, weil Philosophieunter-
richt damit weit mehr erreichen wiirde, als manche seiner Kritiker ihm zugestehen
wollen: Im schulischen Kontext gilt Philosophie bei vielen als blof3es >Laberfach«
(z.B. Tiedemann 2014: 95). Man kann dieser Einschitzung und dem offensichtlich
etwas abschitzigen Begriffsgebrauch nun damit begegnen, dass man Abstrakti-
onsfihigkeit als zentrales Charakteristikum und entsprechend die Fihigkeit zum
Abstrahieren als eine zentrale Zielsetzung philosophischer Bildungsprozesse stark
macht (ebd.) — und die Auffassung, dass Abstraktion ein zentrales Charakteristikum
guten Philosophieunterrichts ist, lisst sich sinnvoll kaum bezweifeln. Allerdings
ist damit noch keine Entscheidung dariiber getroffen, in welcher Form Philoso-
phie- und Ethikunterricht diesem Abstraktionsanliegen auf angemessene Weise
nachkommen sollte.

Zudem scheint mir die Einschitzung des Philosophie- und Ethikunterrichts als
sLaberfach« nicht unwesentlich mit der im Grunde plausiblen Vorstellung zu korre-
spondieren, dass das Philosophieren als Titigkeit viel damit zu tun hat, philosophische
Gespriche zu fihren.

Philosophiegeschichtlich ist es bekanntlich eine ziemlich alte Uberlegung, dass
das Denken den Dialog und den wechselseitigen Austausch von Gedanken braucht

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

(Torkler 2021a). Den prominentesten Hinweis auf diese Verbindung finden wir
wohl in der Person von Sokrates selbst — fiir den Philosophieren noch gar nichts mit
Schreiben sondern vor allem mit dem miindlichen Austausch von Gedanken zu tun
hat. Bekannt ist in diesem Zusammenhang auch Platons Vergleich der sokratischen
Gesprichskunst mit der Kunst der Hebammen. Im Theaitetos erliutert Sokrates
seine Mdeutik u.a. folgendermafien:

Das Wichtigste an meiner Kunst istjedoch die Fahigkeit, mit allen Mitteln zu pri-
fen, ob die Uberlegung des jungen Mannes ein bloRes Trugbild und etwas Falsches
herausgebracht hat oder etwas Lebenskraftiges und Wahres. [...] [Ich darf] auf kei-
nen Fall etwas Falsches durchlassen und etwas Wahres verwerfen (Platon 1981: 150bf,,
151d; Kursivierung R.T.).

Fiir Sokrates ist die wichtigste Funktion des Miteinanderredens also die Uberpriifung
von Wahrheitsanspriichen. Und nicht nur das; dabei soll offenbar eine Entscheidung
herbeigefiihrt werden: Das Wahre und Begriindbare soll >durchgelassen< werden
und das Falsche wird >verworfen<. Sokrates legt hier eine Art philosophisches
Evaluationsverfahren nahe, in dem verniinftig begriindbare Auffassungen ange-
nommen und nicht rational begriindbare Meinungen aussortiert werden.

Das Vorbild des Sokrates als Gesprichspartner ist in Pidagogik und Didaktik
bekanntlich sehr einflussreich gewesen (Nelson 2002). Auch bei Gustav Heckmann
ist »das schrittweise Sich-freimachen von Irrtum, das schrittweise Uberwinden von
Zweifel als eine Annidherung an die Wahrheit« (2002: 78) ein zentrales Motiv. Das
Miteinanderreden dient also schon in der sokratischen Pidagogik der Uberpriifung
von Wahrheitsanspriichen — auch wenn Heckmann sich der Vorliufigkeit dieser
Wahrheit bewusst ist und daher meist vorsichtiger davon spricht, im Gesprich
einen Konsens anzustreben. Diese Auffassung wiederum bewegt sich mindestens
in einer gewissen Nihe zur Konsenstheorie der Wahrheit, wie sie in der Diskurs-
theorie entwickelt worden ist. Auch Jirgen Habermas geht es beim Anstreben
idealer Diskursbedingungen letztlich darum, einen Zusammenhang zwischen
Gesprichsbedingungen und Wahrheitsanspriichen herzustellen (Raupach-Strey
2002). Der Sokratische Dialog und Habermas’ idealer Diskurs sind dabei nur zwei
besonders bekannte und wirkmichtige Theoreme, die ein dialogisches Geschehen
zur Uberpriifung von Wahrheits- und Geltungsanspriichen vorschlagen und die
zudem beide didaktisch sehr breit rezipiert worden sind.

Einen dhnlichen Anspruch kann man auch in aktuelleren Modellen feststellen:
Auch wer die Prikonzepte von Schiiler:innen in einem Raum der Griinde thematisie-
ren will, um sie zu besser begriindeten Urteilen weiter zu entwickeln, bewegt sich in
einer von Habermas vorgezeichneten Bahn und hat offensichtlich einen dhnlichen
Anspruch vor Augen. Ob eine Behauptung als gilltig anerkannt wird, entscheidet
sich dann im »Spiel des Gebens und Nehmens von Griindens, welches dadurch eine

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

55


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

besondere normative Kraft entwickelt: Die Lehrkrifte und SchiilerInnen legen sich
und die Anderen auf bestimmte Thesen und Behauptungen, fir die Griinde ange-
geben werden konnen, fest« (Thein 2020: 162; Kursivierung R. T.).

Auch hier soll in einem kommunikativen Verfahren eine Entscheidung herbeige-
fithrt werden — und zwar dariiber, welche Behauptungen und Griinde als giiltig an-
erkannt werden kénnen und welche nicht. Und dabei wird ebenfalls vorausgesetzt,
dass es im Kern die Mittel eines rational-argumentativen Diskurses sind, mit denen
iber die in Frage stehenden Wahrheits- und Geltungsanspriiche entschieden wer-
den soll. Auch bei vielen anderen Autor:innen wird fir den Philosophie- und Ethik-
unterricht ein >Wahrheitsanspruch« geltend gemacht, der das nicht suspendierbare
Telos des Unterrichtsgeschehens zu sein habe (Tiedemann 2016: 1).

Nun soll hier keineswegs bestritten werden, dass die Philosophie und in der Fol-
ge auch die philosophische Bildung sich mit rationalen Begriindungen von Wahr-
heits- und Geltungsanspriichen auseinander zu setzen hat. Und dass der rational-
argumentative Diskurs dafiir das natiirliche Medium des Philosophie- und Ethik-
unterrichts ist und bleiben sollte, ist in der Philosophiedidaktik aus guten Griinden
ein weit verbreiteter Konsens. Dennoch kann man sich fragen, ob Philosophie- und
Ethikunterricht nicht mindestens auch Ziele verfolgt, bei denen diese Form des Wahr-
heitsanspruchs und auch das Verfahren rationaler Argumentation an der Sache vor-
beigehen.

3. Was wird (zu Recht) von philosophischer Bildung erwartet?

Was kénnten das fiir Bildungsanliegen sein, bei denen das Verfahren rational-ar-
gumentativer Auseinandersetzung mit Wahrheits- und Geltungsanspriichen nicht
hinreichen sollte, um das Anliegen philosophischer Bildungsprozesse vollstindig
abzubilden? Die These, die ich in Verbindung mit dieser Frage aufstellen mochte, ist
die folgende: Der rational-argumentative Diskurs reicht als Modell philosophisch-ethischer
Lern- und Bildungsprozesse in der Schule nicht aus, weil die Welt eine sehr uniibersichtliche
Angelegenheit ist - in der Bildungsprozesse fiir Orientierung sorgen sollten.

Robert Spaemann hat einmal darauf hingewiesen, dass Bildung immer im Zu-
sammenhang gedacht werden muss mit der irreduziblen Perspektivitit der Welt.
Bildung bedeute,

dafd wir wissen: es gibt aufler uns noch andere Mittelpunkte der Welt und andere
Perspektiven auf sie. Andere sind nicht nur Teil meiner Welt, ich bin auch Teil der
ihren. Gebildet ist, wen es interessiert, wie die Welt aus anderen Augen aussieht,
und wer gelernt hat, das eigene Blickfeld auf diese Weise zu erweitern (Spaemann
1994: 512).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

Wer diesem Gedanken etwas abgewinnen kann, dem werden moglicherweise erste
Zweifel kommen, ob es der philosophischen Bildung wirklich in erster Linie dar-
um gehen kann, iiber erhobene Wahrheits- und Geltungsanspriiche zu entscheiden
— oder nicht vielmehr darum, andere Perspektiven auf die Welt kennenzulernen und
zu verstehen. Denn nur so wird man in der Lage sein, mit der Uniibersichtlichkeit
der Welt angemessen umzugehen. Freilich kénnten sich Philosophie- und Ethik-
lehrer:innen auch mit dem Ziel zufrieden geben, dass Schiiler:innen schliissig ar-
gumentieren lernen, damit sie gute von schlechten Begriindungen unterscheiden
kénnen - um so die Uberzeugung nahezulegen, dass Selbst- und Weltdeutungen,
die sich argumentativ schliissig begriinden lassen, solchen vorzuziehen sind, bei
denen dies nicht in gleicher Weise der Fall ist. Doch mit Blick auf die in modernen
Gesellschaften notwendigen Vorginge der Vermittlung zwischen vielfiltigen Welt-
deutungen lisst sich die Frage stellen, ob hier neben der Fihigkeit, rational besser
begriindbare Geltungsanspriiche von schlechter begriindbaren zu unterscheiden,
nichtvor allem eine Fihigkeit gegenseitigen Verstehens gefragtist. Und dieser Anspruch
lasst sich selbst nicht vollstindig in argumentative Fihigkeiten itbersetzen.

Das Papier Zur Situation des Ethikunterrichts in Deutschland der Kultusminister-
konferenz aus dem Jahre 2008 scheint diesen Umstand (bei aller ansonsten notwen-
digen Kritik an dieser Publikation) durchaus vor Augen zu haben. Dort heif3t es:

Im Fach Ethik soll [ein] kritisches Verstandnis fiir die in der Gesellschaft wirksa-
men Wertvorstellungen und Normen sowie der Zugang zu philosophischen, welt-
anschaulichen und religiosen Fragestellungen eriffnet werden [...]. Der Ethikunter-
richt beriicksichtigt die Pluralitit der Bekenntnisse und Weltanschauungen. Dies
geschiehtin Dialog und Auseinandersetzung mitdenin unserer Gesellschaft wirk-
samen Uberzeugungen und Traditionen. Daraus sollen auf dem Wege der Begriin-
dung und Reflexion tragfihige Orientierungen fiir Denken und Handeln gewon-
nen werden (KMK 2008: 8; Kursivierung R.T.).

Hier soll es in einem grundlegenden ersten Schritt offenbar gerade noch nicht um
eine Form rationaler Argumentation oder um die Begriindung von Wahrheitsan-
spriichen gehen, sondern zunichst um ein Verstindnis der gesellschaftlich vorfindli-
chen kulturellen Pluralitit, wovon ausgehend die Lernenden eine Fahigkeit zur Ori-
entierung in modernen Gesellschaften entwickeln sollen. Angesichts der Komplexi-
tit moderner Gesellschaften darf dieses Anliegen wohl als ein sinnvoller Anspruch
an Ethik- und auch Philosophieunterricht gelten, dessen gesellschaftlich orientie-
rende Bedeutung ebenso in der Fachdidaktik nicht selten hervorgeheben worden
ist. Wo verschiedenste Formen von Selbst- und Weltdeutungen sowie korrespondie-
rende Optionen der Lebensfithrung unvermittelt aufeinandertreffen, ist zunachst
ein Verstehen der gesellschaftlich vorfindlichen Positionen erforderlich, bevor dann
in einem zweiten Schritt argumentierend abgewogen und beurteilt werden kann.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

57


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Dafiir miissen dann natiirlich Griinde und Gegengriinde ausgetauscht wer-
den. Und natiirlich sollte es am Ende darum gehen, dass die Teilnehmer:innen
dieses Prozesses fiir sich Alternativen abwigen und zu begriindeten Entscheidun-
gen kommen. Auch die Frage, welche Wahrheits- oder Geltungsanspriiche zu Recht
bestehen, kann und muss dabei gestellt werden. Aber zum einen setzt die argumen-
tative Auseinandersetzung mit den verschiedenen, gesellschaftlich vorfindlichen
Formen von Lebensfithrung eben fundierte Verstehensprozesse voraus. Und zum
anderen wire es ein fragwiirdiges Verstindnis von Urteilskraft und zudem ein
grundsitzlich verfehlter Anspruch an didaktische Prozesse, zu meinen, dass diese
auf argumentativem Wege Entscheidungen herbeifithren oder gar dazu anleiten
koénnten, Orientierungsprobleme mit Wahrheitsanspruch zu 16sen. Uberhaupt kann
man sich fragen, ob der in dem Papier angedeutete Verstindigungsprozess auf
Wahrheit abzielt und nicht vielmehr auf eine Form von intersubjektiver Verstindi-
gung, die fiir den oder die Einzelne auch dann orientierend sein kann, wenn der
Prozess insgesamt im Dissens verbleibt und nicht auf eine ibergreifende Wahrheit
hinausliuft.

Hannah Arendthatdies immer wieder fiir Prozesse politischer Deliberation her-
ausgestellt und ich denke, dass viele ihrer Uberlegungen sich in dhnlicher Weise
auch fiir die Reflexion von Bildungsprozessen eignen: Der Anspruch auf Wahrheit
fithrt an der (Pluralitit der) Welt nicht selten vorbei und ist fiir viele der Orien-
tierungsbediirfnisse, die wir in der Welt haben, nicht wirklich einlésbar. Gerade
im gesellschaftlich-politischen Bereich, wo es um freie Meinungsbildung geht, wi-
re es bei vielen Fragen schlicht ein Kategorienfehler, einen Wahrheitsanspruch er-
heben zu wollen. In der politischen Offentlichkeit sind wir immer mit einer irre-
duziblen Vielheit an Positionen konfrontiert. Arendt war der Auffassung, dass es
der Freiheitlichkeit politischer Verstindigungsprozesse widersprechen wiirde, die
Pluralitit der Menschen unter die eine Wahrheit zwingen zu wollen. Sie hielt diesen
Anspruch auf einer grundlegenden Ebene fiir verfehlt, weil er etwas Despotisches
an sich hat, das mit dem in politischen Zusammenhingen nicht suspendierbaren
Anspruch auf Freiheitlichkeit unvereinbar ist: »Jede Wahrheit erhebt den Anspruch
zwingender Giiltigkeit [...]. Vom Standpunkt der Politik gesehen ist Wahrheit despo-
tisch« (Arendt 2016: 340f.).

Der Wahrheitsanspruch war fiir Arendt deshalb grundsitzlich unpolitisch: Po-
litik kennt nie nur die eine monolithische Version der Wahrheit, sondern immer
ganz viele Perspektiven auf den gleichen Zusammenhang, die sich alle voneinander
unterscheiden. Durch diese Pluralitit verschiedener Perspektiven ist die Welt eine
ziemlich uniibersichtliche Angelegenheit. Die Herausforderung besteht nun gerade
darin, diese Pluralitit der Perspektiven sichtbar zu machen und in der politischen
Meinungsbildung angemessen zu beriicksichtigen. Und eine von Arendts zentralen
Fragen zielte genau darauf: Wie kann es gelingen, diese vielen Perspektiven >unter

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

einen Hut«zu bekommen, ohne sie mit einer fiir verbindlich erklirten Wahrheit auf
eine einzige — >wahre« — Perspektive zu verpflichten?

Das Vermogen, das fir Arendt hier die zentrale Rolle spielt, ist die Einbildungs-
kraft. Einbildungskraft im Sinne von Imaginationsfihigkeit ist notwendig, um sich
vorstellen zu konnen, wie die Welt fiir die anderen aussieht. Imaginationsfihigkeit er-
moglicht es, dass wir uns die Meinungen und Perspektiven der Anderen vor Augen
fithren. Sie macht uns die Weltsicht dieser Anderen prisent — und darum spricht
Arendt auch von einem Reprisentationsvermdgen: »Die Einbildungskraft [...] ist das
Vermégen, das gegenwirtig zu machen, was abwesend ist, das Vermdgen der Re-
prasentation« (1985:104).

Diese Imaginationsfihigkeit wird immer da benétigt, wo es darum geht, sich in
die Perspektive Anderer hineinversetzen zu kénnen. Die Einbildungskraft ermog-
licht uns also die Option eines Perspektivenwechsels — und ohne diese Fihigkeit
kann es kaum gelingen, sich in der etwas uniibersichtlichen Pluralitit der Welt ei-
ne fundierte Meinung zu bilden. Ohne diesen ersten Schritt — Arendt nennt diesen
Schritt die »Operation der Einbildung« (Arendt 1985: 92) — kénnten wir kaum ab-
gewogen und informiert urteilen, weil wir ohne Reprisentation der Anderen nur
unsere eigene Sichtweise kennen wiirden. Auf Basis der eigenen Perspektive allein
konnten wir die Meinungspluralitit in der Welt aber eben nicht angemessen beriick-
sichtigen. Wir kénnten dann ndmlich nicht dem Umstand gerecht werden, dass es
neben uns >noch andere Mittelpunkte der Welt« (s.0.) gibt, die grundsitzlich genau-
so berechtigte Weltperspektiven darstellen wie unsere eigene. Politisches Urteilen
verliuft darum Arendt zufolge stets in zwei Etappen: Der Operation der Einbildung
und der anschlief}enden Operation der Reflexion. Sie selbst gibt dafiir folgendes
Beispiel:

Nehmenwiran, ich schaue aufein bestimmtes Wohnhaus in einem Slum und neh-
me in diesem Gebaude die allgemeine Vorstellung wahr, die es nicht direkt sicht-
barmacht: die Vorstellung von Armut und Elend. Ich komme zu dieser Vorstellung,
indem ich mir vergegenwartige, wie ich mich fiihlte, wenn ich dort leben mufdte,
das heifdt, ich versuche an der Stelle eines Slum-Bewohners zu denken. Das Urteil,
das ich félle, wird keineswegs notwendigerweise dasselbe sein wie das der dort
Lebenden, welche gegeniiberihrer Lebenssituation mit der Zeit durch Hoffnungs-
losigkeit stumpf geworden sein mogen, doch wird es ein hervorragendes Beispiel
fiir mein weiteres Urteil in diesen Angelegenheiten werden (Arendt 2003: 142).

Politisch zu denken heifst fiir Arendt immer, mit der Uniibersichtlichkeit der Welt
zu rechnen und die Perspektiven der anderen in der Welt mit zu beriicksichtigen; ihre
Meinungen mit zu reprisentieren. Und in genau diesem Sinne ist politisches Den-
ken reprisentativ. Ohne dass ich mir die Perspektive des besagten Slum-Bewohners
(in einer Operation der Einbildung) vergegenwirtige, kann ich tiber Angelegenhei-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

59


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

ten, die auch seine Situation betreffen, kein reflektiertes Urteil fillen. Arendt geht
es dabei weder um Mitleid noch um Perspektiviibernahme, sondern darum, im eige-
nen Urteil moglichst viele relevante Perspektiven zu beriicksichtigen. Diese Form der Ur-
teilsbildung hat Arendt unter Riickgriff auf Kant auch als eine Erweiterung der eigenen
Denkungsart beschrieben: In der Urteilsbildung geht es darum, zu einem »allgemei-
nen Standpunkte« zu gelangen, indem man von der eigenen Perspektive abstrahiert
und »sich in den Standpunkt anderer versetzt« (Kant 1996: A 157/B 159).

Dabei werden wir nie alle relevanten Meinungen und Perspektiven beriicksich-
tigen konnen. Und wir werden auf diesem Wege auch nie bei einer abschliefienden
Wahrheit ankommen; reprisentatives Denken bleibt letztlich perspektivisch — egal
wie viele Perspektiven man sich dabei prasent macht. Aber je mehr Perspektiven ich mir
vergegenwartige, je mehr ich meine Denkungsart erweitere, desto weniger urteile ich
nur aus meiner personlichen Privatperspektive heraus und desto allgemeiner wird
mein Urteil ausfallen. Arendt selbst geht es dabei freilich im Kern um die politische
Meinungsbildung und Urteilsfihigkeit.

Diese Einbildungskraft im Sinne von Imaginationsfihigkeit benétigen wir je-
doch keineswegs nur in politischen Zusammenhingen. Wenn Spaemann Recht hat
und es in Bildungsprozessen darum geht, zu verstehen, dass es >aufier uns noch an-
dere Mittelpunkte der Welt und andere Perspektiven auf sie« gibt, dann ist die Ein-
bildungskraft in Bildungsprozessen immer beteiligt.

Darauf haben neben Arendt auch so unterschiedliche Autor:innen wie Martha
Nussbaum, Paul Ricceur oder Richard Rorty immer wieder hingewiesen: Einbil-
dungskraft oder Imaginationsfihigkeit ist das Vermégen, das wir brauchen, um
uns vorstellen zu konnen, wie die Welt fiir die anderen aussehen kinnte: »This means the
ability to think what it might be like to be in the shoes of a person different from
oneself [...]« (Nussbaum 1997: 10f.). Davon miissen wir eine Ahnung haben, wenn
wir uns in einer uniibersichtlichen Welt orientieren wollen. Und das war genau
das Anliegen, das in dem vorhin zitierten KMK-Papier als philosophisch-ethisches
Bildungsziel zu Recht eine Rolle spielte: Sich Orientierung verschaffen in einer von
Pluralitit geprigten Welt.

Es reicht daher nicht, Philosophie- und Ethikunterricht am Modell von Prozes-
sen zu verstehen, die auf die argumentative Uberpriifung von Wahrheits- und Gel-
tungsanspriichen ausgelegt sind. Gefragt ist vielmehr ein Zugrift des verstehenden
Umgangs mit gesellschaftlicher Pluralitit und ein bestimmter Modus der Kommu-
nikation.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

4. Warum und wie sollte das Verstandnis philosophischer Bildung
erweitert werden?

Hier wiren wir nun also tatsichlich bei der Frage angelangt, worin das >Mehr« be-
stehen konnte, das philosophische Bildung laut der Eingangsthese ist. Ausgehend
von der Einschitzung, dass der rational-argumentative Diskurs als alleiniges Modell
philosophisch-ethischer Lern- und Bildungsprozesse in der Schule nicht ausreicht,
mochte ich dafiir plidieren, dass der Philosophie- und Ethikunterricht ein Gesprich
anstreben sollte, das wirklich auf Wechselseitigkeit angelegt ist.

Dabei beziehe ich mich auf einen Gedanken von Hans Joas, den ich auch hier
kurz skizzieren mochte." Wenn wir uns mit Kommunikationsprozessen in moder-
nen Gesellschaften befassen, sind wir immer mit der Tatsache konfrontiert, dass
wir es mit einer groRen Vielfalt an Uberzeugungen und Traditionen zu tun haben,
die das Denken und Handeln von Menschen bestimmen. Wir kénnen nun in einem
Habermas’schen Sinne versuchen, alle Beteiligten auf die Standards eines rational-
argumentativen Diskurses zu verpflichten — und viele Modelle philosophischer Bil-
dung scheinen mir genau das anzustreben. Weltanschauliche Auffassungen und Po-
sitionen missten dann in einem formalen Sinne als Argumente reformuliert werden
konnen, um in diesem Diskurs Geltung beanspruchen zu diirfen (Habermas 2005:
1341F).

Joas gesteht zu, dass der rational-argumentative Diskurs Habermas’scher
Prigung eine der elaboriertesten und konsistentesten gegenwirtigen Theorien ge-
sellschaftlicher Kommunikation iiberhaupt darstellt (Joas 2008: 89). Er macht darin
aber auch eine Reihe von Schwichen und blinden Flecken aus (Joas 1999: 274—284).
Mit Blick auf unseren Zusammenhang besteht das Problem nicht zuletzt darin, dass
es bei vielen der »in unserer Gesellschaft wirksamen Uberzeugungen und Traditio-
nens, die oben im genannten KMK-Papier angesprochen werden, gar nicht ohne
Weiteres moglich ist, sie als Argumente in einem logischen Sinne zu formulieren,
ohne sie in ihrem Gehalt extrem zu verandern oder zu verkiirzen (Joas 2006: 20f.).
Nicht alles, wovon Menschen iiberzeugt sind und was ihnen Orientierung gibt, ist
in einem formalen Sinne als Argument rekonstruierbar. Das gilt tibrigens nicht nur
fir viele religiés oder kulturell geprigte Lebenshaltungen, sondern auch fir viele
sdkulare Konzepte guten Lebens. Menschen lassen sich in ihrem Leben de facto nicht
ausschlieflich von der Kraft des besseren Arguments in einem idealen Diskurs
leiten. Und das ist ein Umstand, mit dem gerade der Philosophie- und Ethikunter-
richt lernen muss, angemessen umzugehen. Die Wertentscheidungen, die unser

1 Ich habe diese Uberlegung etwas ausfiihrlicher bereits andernorts (Torkler 2024b) mit Blick
auf das Verhaltnis religios-sakularer Verstandigungsprozesse im Philosophie- und Ethikun-
terricht angestellt und beziehe mich im Folgenden auf die dort formulierten didaktischen
Implikationen von Joas’ Theorem der Wertegeneralisierung.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

61


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Leben bestimmen, treffen wir nicht selten aus konkreten, autobiographisch, kul-
turell und historisch geprigten Zusammenhingen heraus. Manche der tatsichlich
wirksamen Werthaltungen einzelner Diskursteilnehmer:innen wiirden mit der
Verpflichtung auf einen rational-argumentativen Diskurs also moglicherweise
sogar ausgeschlossen.

Nun kann es dafiir natiirlich gute Griinde geben. Indem wir Positionen ausschlie-
flen, weil sie theoretisch bestimmten Rationalititsstandards nicht geniigen, wiir-
den wir uns aber de facto eben weniger um ein Verstindnis gesellschaftlicher Plura-
litit bemithen. Die Verpflichtung auf einen rational-argumentativen Diskurs wird
die gesellschaftliche Pluralitit eher reduzieren, als dass sie zum Verstehen oder gar
zur Beriicksichtigung der Vielfalt méglicher Uberzeugungen und Traditionen bei-
tragt. Wir wiirden uns die Welt also eigentlich tibersichtlicher machen, indem wir
Positionen ausschliefSen, bevor wir sie hinreichend verstanden hatten — und damit
gewissermafen den zweiten Schritt vor dem ersten tun.

Die Alternative, die Joas dem Habermas’schen Diskurs entgegenhilt, ist das von
Talcott Parsons entwickelte Verfahren der Wertegeneralisierung. Dieses Verfahren
hilt er mit Blick auf innergesellschaftliche Verstindigungsprozesse insgesamt fiir
geeigneter als das Modell eines idealen Diskurses. Die Generalisierung besteht darin,
svalue-patternsc zu identifizieren, die die verschiedenen Traditionen und Selbstver-
stindnisse innerhalb einer Gesellschaft prigen und die moglichst generell sind in
dem Sinne, dass sie einen wichtigen Beitrag zur Kohision und Selbstidentifikation
der jeweiligen Gesellschaft leisten (Parsons 1977: 3071T.).

Wenn man Parsons Konzept der Wertegeneralisierung wie Joas als strukturge-
bendes Modell gesellschaftlicher Kommunikationsprozesse liest, so ergeben sich si-
gnifikante Ahnlichkeiten mit John Rawls’ Konzept einesiiberlappenden Konsenses«
(2003:219fF.) — allerdings mit wesentlichen Unterschieden: Zum einen kommt es mit
den Wertmustern, die die Pluralitit moderner Gesellschaften »durchziehen« (Par-
sons 1977: 308), zwar zu etwas, das einem Uberlappen durchaus dhnlich ist. Joas zu-
folge gleicht diese Nihe aber eher einer Konvergenz als einem Konsens. Zum anderen
geht es ihm nicht um die Feststellung eines statisch gedachten Uberlappungsbere-
iches, sondern um einen dialogischen Prozess wechselseitiger Modifikation:

»not a full consensus, but a dynamic mutual modification and stimulation toward
renewal of one’s own tradition [..], and it is not restricted to a communication
about constitutional or political principles that leaves the deeper layers of these
value systems or traditions unaffected« (Joas 2008: 94).

Nach Joas sollte im Zentrum gesellschaftlicher Verstindigungsprozesse also nicht
der Versuch stehen, einen Konsens zu erzeugen, der als Ergebnis dieses Prozesses
fiir verbindlich erklirt werden konnte. Es geht ihm vielmehr um einen Gesprichsmo-
dus, der wirkliche Gegenseitigkeit gewihrleistet und der der wechselseitigen Neu-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

interpretation anderer sowie der jeweils eigenen Traditionen, Haltungen und Uber-
zeugungen angemessen Raum gibt — was fiir eine wirkliche Verstindigung innerhalb
pluraler Gesellschaften unbedingt erforderlich ist.

Wir brauchen uns an dieser Stelle nicht mit der Frage auseinanderzusetzen, in-
wieweit Joas’ Interpretation Parsons’ urspriingliche Intention angemessen abbildet
oder ob sie an dieser moglicherweise vorbeigeht. Der Gedanke eines Gegenseitigkeit
gewihrleistenden Gesprichsmodus ist mit Blick auf eine Didaktik des Philosophie- und
Ethikunterrichts fiir moderne Gesellschaften in hohem Mafie instruktiv und dar-
um interessieren mich an dieser Stelle vor allem die Implikationen fir die gesell-
schaftliche Kommunikation iiber Uberzeugungen und Werthaltungen, die Joas aus
dem Verfahren der Wertegeneralisierung ableitet. Und er zieht fiir solche Kommu-
nikationsprozesse vor allem drei Konsequenzen, mit denen auch die philosophische
Bildung umgehen muss und denen zu begegnen fiir jeden Philosophie- und Ethik-
unterricht der oben skizzierten Ausrichtung zumindest eine Herausforderung sein
diirfte:

Erstens: »When we talk about values, a strongly affectual dimension comes in« (ebd.:
90). Die Kommunikation iiber menschliche Grundiiberzeugungen ist immer mit ei-
ner starken affektiven Dimension verbunden, die von einem rational-argumentati-
ven Diskurs nicht oder nicht hinreichend adressiert wird.

Zweitens: Das mit Weltsichten und Werthaltungen verbundene »basic feeling
of certainty is [not] shattered by [its] falsification« (ebd.). Die Bindekraft menschlicher
Grundiiberzeugungen beruht in der Regel nicht zuallererst auf empirischen oder
quasi-empirischen Fakten. Und darum sind Uberzeugungen durch die Falsifikation
solcher Fakten genauso wenig zu erschiittern wie durch formale Argumente. Fiir
Kommunikationsprozesse hat dies Joas zufolge regelmifig die Konsequenz, dass
rational begriindete Zweifel an menschlichen Grundiiberzeugungen tendenziell
nicht dazu fithren werden, die Glaubwiirdigkeit der Uberzeugungen in Zweifel zu
ziehen, sondern den Sprecher, der diese Zweifel vortragt.

Und drittens haben wir »the necessary narrativity of a communication about values«
(ebd.: 91) zu beriicksichtigen: Letztlich wurzeln die grundlegenden Uberzeugungen
von Menschen stets in narrativen Zusammenhingen, ohne die sie weder verstind-
lich zu machen noch zu verdndern sind:

»Biographical, historical, and mythological narration in this sense are not just a
matter of illustration for didactic purposes, but a necessary part of our self-under-
standing and of our communication about values« (ebd.).

In fachdidaktischer Perspektive stellt sich nun die Frage: Was folgt daraus fiir Un-
terrichtsprozesse?

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

63


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

5.

Didaktische Implikationen fiir Bildungsprozesse
im Philosophie- und Ethikunterricht

Wenn man aus Joas’ Interpretation von Parsons Modell der Wertegeneralisierung et-

was fiir die Kommunikation itber Werthaltungen und Uberzeugungen lernen kann,

dann kann man daraus moéglicherweise auch etwas dariiber lernen, wie man im Phi-

losophie- und Ethikunterricht mit gesellschaftlicher Pluralitit umgehen sollte. Und

damit wiren wir schliellich bei den didaktischen Implikationen angelangt, die sich

aus alledem ergeben.

Ausgehend von den drei genannten Aspekten gesellschaftlicher Kommunikati-

on lassen sich am Ende drei solcher Implikationen andeuten:

1

2)

Philosophie- und Ethikunterricht muss einen wirksamen Beitrag zur Gefiihlsbildung leis-
ten. Wenn es zutrifft, dass jede Auseinandersetzung iiber grundlegende Lebens-
iiberzeugungen, Welthaltungen und andere Aspekte der Selbst- und Weltdeu-
tungen, die uns in der Pluralitit moderner Gesellschaften begegnen, nie auf ei-
ner rationalen Ebene allein vor sich geht, sondern immer auch starke emotiona-
le Bindungen mit berithrt, wird Philosophie- und Ethikunterricht diesem Um-
stand in einer angemessenen Form begegnen miissen. Es gilt daher, eine kogni-
tive Verengung des Unterrichts zu vermeiden und Gefiihlsbildung als ein elemen-
tares Element philosophischer Bildung ernst zu nehmen.

Ohne Frage ist und bleibt die Einitbung begrifflich-argumentativer Verfah-
ren im Kontext menschlicher Welt- und Selbstdeutung das genuine Anliegen
des Philosophie- und Ethikunterrichts. Wenn wir philosophischer Bildung
aber auch eine Bedeutung fiir die Orientierungsfihigkeit junger Menschen
innerhalb pluraler Gesellschaften und damit auch fiir ihre Entwicklung hin zu
kommunikations- und partizipationsfihigen Biirger:innen zuschreiben wollen,
dann wire die Ausrichtung auf das Argumentierenlernen allein fir dieses An-
liegen offensichtlich zu wenig. Um mit der Vielfalt in modernen Gesellschaften
angemessen umgehen zu konnen, bedarf es iiber die Argumentationskom-
petenz hinaus auch verschiedener emotionaler Fihigkeiten wie der Fihigkeit
zur Einfithlung, zur Imagination und zum Perspektivenwechsel (Nussbaum
1997: 10ff., 85-112), aber auch zur Ambiguititstoleranz (Bauer 2018). Hier wird
Philosophie- und Ethikunterricht tiber die begrifflich-argumentative Ebene
hinaus titig werden — oder er wird seine Zielsetzung insgesamt enger fassen
miissen.

Philosophie- und Ethikunterricht muss auf gegenseitige Verstindigung abzielen und
dafiir angemessene Verfahren und Methoden bereitstellen. Auch Joas’ Uberlegung,
dass das Sicherheitsgefiihl, das sich fiir Menschen mit ihren Weltsichten und
Werthaltungen verbindet, durch argumentative Falsifikationsversuche nur sehr
schwer zu erschiittern ist, wird fiir den Philosophie- und Ethikunterricht zur

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

Herausforderung: Wenn Joas recht hat mit der Einschitzung, dass die Zweifel,
die solche >Erschiitterungsversuche« freisetzen, sich oft weniger gegen die zu
erschittternde (weil argumentativ moglicherweise nicht haltbare) Selbst- oder
Weltdeutung richten, sondern eher gegen die Initiator:innen dieser Erschiit-
terung (in der Regel: die Philosophielehrerin oder den Ethiklehrer), kann dies
nicht im Sinne eines Unterrichts sein, der auf gegenseitiges Verstehen und
Vermittlung innerhalb gesellschaftlicher Pluralitit abzielt. Philosophie- und
Ethikunterricht sollte daher nicht als eine Instanz verstanden werden, die die
Pluralitat kulturell und religios gefirbter Selbst- und Weltdeutungsansitze, die
Schiiler:innen in den Unterricht mitbringen, einer argumentativen Evaluation
unterzieht, um daraufhin diejenigen auszusortieren, die dieser Uberpriifung
nicht hinreichend gerecht werden.

Ohne Frage gibt es Positionen, die sich als Formen personenbezogener Men-
schenfeindlichkeit fiir jede Form unterrichtlicher Interaktion grundsitzlich dis-
qualifizieren — und das gilt fiir den Philosophie- und Ethikunterricht wie fir alle
anderen Ficher auch. Und natiirlich muss die Uberpriifung der argumentati-
ven Schliissigkeit solcher Positionen stets eine zentrale Rolle spielen. Da es aber
vielfach um tief verankerte Haltungen und Grundiiberzeugungen geht, die von
anwesenden Schiiler:innen méglicherweise tatsichlich vertreten werden, wi-
re eine auf einer Rationalititspriifung griitndende Einteilung in zulissige und
nicht-zulissige Positionen hier weder angemessen noch ist sie hilfreich, um ei-
ne Transformation entsprechender Haltungen zu erreichen. Philosophische Bil-
dung muss hier offensichtlich mehr leisten als gut zu argumentieren.

Wenn Joas Recht hat mit der Auffassung, dass rational begriindete Zweifel an
Uberzeugungen und Werthaltungen tendenziell nicht dazu fithren werden,
dass die Uberzeugungen in Zweifel gezogen werden, sondern der oder die Spre-
cher:in, von dem oder der diese Zweifel vorgetragen werden, dann hat das
massive Auswirkungen fiir das Selbstverstindnis des Unterrichts und seiner
Lehrkrifte. Philosophische Bildung kann hier letztlich nur Angebote machen,
die Lernenden helfen kénnen, ihnen ihre eigene Perspektive zu spiegeln, sie
auszudifferenzieren und mogliche Alternativen dazu aufzeigen, unter deren
Eindruck Lernende dann ggf. selbst eine Umorientierung vornehmen. Und es
spricht Einiges dafiir, dass diese Angebote sich nicht auf das Verfahren einer
rational-argumentativen Evaluation beschrinken sollten. Vor allem kann ei-
ne angemessene unterrichtliche Auseinandersetzung mit den authentischen
Werthaltungen von Schiiler:innen nur dann gelingen, wenn sie in einem Mo-
dus respektvoller gegenseitiger Verstindigung im bei Joas geforderten Sinne
geschieht. Es braucht also eine Form der Auseinandersetzung, bei der die
verschiedenen gesellschaftlich (und damit auch bei Schiiler:innen) wirksamen
Orientierungsweisen ernst genommen und miteinander in ein Gesprich ge-
bracht werden, das Konvergenzen zwischen ihnen sichtbar macht, ohne ihre

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

65


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Differenzen zu verwischen oder Weltzuginge blof$ auf das zu reduzieren, was
an ihnen formalisierbar ist.

3) Philosophie- und Ethikunterricht muss Fihigkeiten fordern, die Lernenden

Orientierung im Kontext gesellschaftlicher Pluralitit ermdoglichen. Wenn
das Ziel gegenseitiger Verstindigung in einer pluralen Gesellschaft keine leere
Phrase sein soll, so muss Philosophie- und Ethikunterricht einen Beitrag leisten
zum Verstehen gesellschaftlicher Vielfalt. Dafiir bedarf es notwendigerweise
der Fihigkeit, die symbolischen und narrativen Kontexte der gesellschaftlich
wirksamen Uberzeugungen und Traditionen angemessen zu interpretieren
und zu deuten (Joas 2006: 20f.) — und das kann letztlich nicht nur heifRen, sie
auf dem Wege der Formalisierung in philosophische Argumente zu transfor-
mieren. Damit auch hier kein Missverstindnis entsteht: Das sollte oder kann
philosophische Bildung natiirlich auch tun. Aber wenn philosophische Bildung
tatsichlich >mehr« ist, dann geht es ihr eben nicht nur um Argumentieren-
lernen, sondern genauso auch um ein Erzihlenlernen und um die Fihigkeit,
Erzihlungen angemessen zu deuten und zur Erzihlung des eigenen Lebens
ins Verhiltnis zu setzen (Torkler 2021b). Das schlief3t explizit die kritische Fai-
higkeit mit ein, auch das manipulative Potenzial gesellschaftlicher, politischer
oder religiéser Orientierungserzihlungen zu dechiffrieren (Torkler 2024a).
Vor allem kann der Umgang mit narrativen und symbolischen Strukturen
produktiv sein fiir die Entwicklung von Einbildungskraft und Imaginations-
fihigkeit. Wir lernen im Umgang mit Erzihlungen immer auch, besser zu
verstehen, wie die Welt fiir andere aussieht (Torkler 2018). Auf diese Funktion
von Kunst, Literatur und anderen narrativen Medien haben Nussbaum und
viele andere immer wieder hingewiesen und ein pluralititsorientierter Philoso-
phie- und Ethikunterricht sollte bestrebt sein, seine Vorgehensweisen in dieser
Richtung auszuschopfen.

Es kann am Ende natiirlich nicht darum gehen, die Bedeutung von Gefiihlsbildung
oder Imaginationsfihigkeit fiir die philosophische Bildung gegen das argumenta-
tive Probleml6sen auszuspielen. In einer umfassenden philosophischen Bildung
muss beides seinen Platz haben. Richard Rorty hat zu Recht einmal bemerkt:

»Waren wir [..] allein zur imaginativen Neubeschreibung fihig, dann lebten wir
noch heute in Hohlen. [...] Glicklicherweise konnen wir beides. Sowoh! im Leben
der Individuen als auch in dem der Gesellschaften wirken Problemlésung und
imaginative Neubeschreibung stets zusammen« (Rorty 2016: 63)

Und gerade in diesem Sinne muss man das eingangs zitierte Tagungsmotto wohl
verstehen: Philosophische Bildung ist mehr.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

Literatur

Arendt, Hannah (1985), Das Urteilen, hrsg. v. R. Beiner, Miinchen.

Arendt, Hannah (2003), Uber das Bose. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, hrsg. v. J.
Kohn, Miinchen.

Arendt, Hannah (2016), »Wahrheit und Politik, in: Dies.: Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Ubungen im politischen Denken I, hrsg. v. U. Ludz, Miinchen, S. 327-370.

Bauer, Thomas (2018), Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit
und Vielfalt, Stuttgart.

Habermas, Jiirgen (2005), »Religion in der Offentlichkeit. Kognitive Voraussetzun-
gen fiir den >6ffentlichen Vernunftgebrauch« religioser und sikularer Biirgers,
in: Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt
a.M., S. 119-154.

Heckmann, Gustav (2002), »Lenkungsaufgaben des sokratischen Gesprichsleiters«,
in: Dieter Birnbacher/Dieter Krohn (Hg.), Das sokratische Gesprich, Stuttgart,
S. 73-91.

Joas, Hans (1999), Die Entstehung der Werte, Frankfurt a.M.

Joas, Hans (2006), »Werte und Religion, in: Liz Mohn u.a. (Hg.), Werte. Was die Ge-
sellschaft zusammenhalt, Gitersloh, S. 19-31.

Joas, Hans (2008), »Value Generalization. Limitations and Possibilities of a Commu-
nication about Values, in: Zeitschrift fiir Wirtschafts- und Unternehmensethik 9(1),
S. 88-96.

Kant, Immanuel (1996), Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, hrsg. v. W. Weische-
del, Frankfurt a.M.

KMK (2008), »Zur Situation des Ethikunterrichts in der Bundesrepublik Deutsch-
land. Bericht der Kultusministerkonferenz vom 22.02.2008«; online abrufbar,
letzter Zugriff am 20.01.2025, https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/P
resseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunt
erricht-22-02-2008.pdf.

Nelson, Leonard (2002), »Die sokratische Methode, in: Dieter Birnbacher/Dieter
Krohn (Hg.), Das sokratische Gesprich, Stuttgart, S. 21-72.

Nussbaum, Martha C. (1997), Cultivating Humanity. A classical defense of reform in liberal
education, Cambridge.

Parsons, Talcott (1977), »Comparative Studies and Evolutionary Change, in: Ders.:
Social Systems and the Evolution of Action Theory, London, S. 279-320.

Platon (1981), Theitet, iibers. u. hrsg. v. E. Martens, Stuttgart.

Raupach-Strey, Gisela (2002), »Das Sokratische Paradigma und seine Beziige zur
Diskurstheorie«, in: Dieter Birnbacher/Dieter Krohn (Hg.), Das sokratische Ge-
sprich, Stuttgart, S. 106-139.

Rawls, John (2003), Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

67


https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf

68

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Rorty, Richard (2016), »Der Roman als Mittel zur Erlosung aus der Selbstbezogen-
heit«, in:Joachim Kiipper/Christoph Menke (Hg.), Dimensionen dsthetischer Erfah-
rung, Frankfurt a.M., S. 49-66.

Spaemann, Robert (2001), »Wer ist ein gebildeter Mensch? Aus einer Promotionsre-
de (1994)«, in: Grenzen. Zur ethischen Dimension des Handelns, Stuttgart, S. 512—516.

Tiedemann, Markus (2014), »Zwischen blinden Begriffen und leerer Anschauung,
in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 95-103.

Tiedemann, Markus (2016), »Vom moralischen Geschmacksurteil zur ethischen Ur-
teilsbildung Angebot und Leistung des Philosophie- und Ethikunterrichts, in:
ERG.CH. Ethik-Religionen-Gemeinschaft, letzter Zugrift: 20.01.2025,
www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch.

Thein, Christian (2020), »Prikonzepte und Griinde im lebensweltbezogenen Philo-
sophieunterricht — Zur Relevanz der Gegenwartsphilosophie fiir die fachdidak-
tische Grundbildung, in: René Torkler (Hg.), Fachlichkeit und Fachdidaktik. Bei-
trige zur Lehrerausbildung im Fach Ethik/Philosophie, Stuttgart, S. 155-169.

Torkler, René (2018), »In another persor’s shoes< — Martha Nussbaums Bedeutung
fir die interkulturelle Didaktik, in: Bettina Bussmann (Hg.), Jahrbuch fiir Didak-
tik der Philosophie und Ethik: Lebenswelt und Wissenschaft (19), S. 163 -175.

Torkler, René (2021a), »Denken im Dialog. Uber eine Grundsignatur der Philoso-
phiec, in: Petia Knebel/Rainer Wenrich (Hg.), Dialoge — Dialogues. Ein Artistic-Re-
search-Project im interdiszipliniren Dialog, Miinchen, S. 21-32.

Torkler, René (2021b): »Der narrative Ansatz, in: Jorg Peters/Martina Peters (Hg.),
Moderne Philosophiedidaktik, Hamburg, S. 193-212.

Torkler, René (2024a): »Erzahlung und Narrativ. Ambivalenzen und Perspektiven
narrativer Didaktik in den Ethikfichern«, in: Anne Burkard/Laura Martena
(Hg.): Denken ohne fachliches Gelinder? Ethik-Unterricht zwischen den Disziplinen,
Stuttgart, S. 177-193.

Torkler, René (2024b): »Uber Religion sprechen. Philosophiedidaktische Annihe-
rungsversuche an einen Problembereich«, in: Stefan Rhein/Harald Schwillus
(Hg.), Religivse Sprache ausstellen? Die Sprachen von Judentum, Christentum und Islam
im Museum kommunizieren, Berlin, S. 91-112..

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch

Verlebendigungen der Vernunft:
Literatur und Film

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nachpropositionales Wissen als philosophisch-
ethische Bildung

Philipp Thomas

Es ist eben nicht so, dass all unsere Erkenntnis
von der Welt in wortlichen Feststellungen mit
deutlichen Begriffen erfolgt.

(Krebs 2021: 75)

1. Mehr als Argumentation: ethische Bildung

Im Bereich philosophisch-ethischer Bildung wird iiblicherweise der Ubergang von
vorpropositionalem Wissen (vorbegrifflich und unbegriindet) zu propositionalem
Wissen (begrifflich und begriindet) angestrebt. So richtig dies prinzipiell ist, in die-
sem Text mochte ich zeigen, dass viele Themen einer philosophisch-ethischen Bil-
dung durch diesen Schritt nur unvollkommen erarbeitet werden. Um sie tiefer be-
handeln zu kénnen, kann es sinnvoll sein, tiber propositionales Wissen hinaus (und
im Durchgang durch dieses) auch nachpropositionales Wissen zu beachten und ein-
zubeziehen. Im Folgenden klire ich zuerst die Unterscheidung propositional und
nichtpropositional (2). Danach schlage ich ein Modell vor, in welchem die Bewegung
von einem vorpropositionalen zu einem propositionalen Wissen verlingert wird hin
zu einem nachpropositionalen Wissen (3). Schlieflich veranschauliche ich dann die-
sen Vorschlag am Thema des baden-wiirttembergischen Bildungsplans sUmgang
mit Endlichkeit« (4).

Eine Vorbemerkung zum Begriff der Vernunft: Der folgende Gedankengang identi-
fiziert Vernunft nicht mit der Fihigkeit zu begrifflicher Allgemeinheit. Letztere ist
als propositionales Wissen (also die Bestimmung von etwas als etwas) eher Sache des
Verstandes im Sinne Kants. Vernunft besteht auch nicht im vor- oder nachpropo-
sitionalen Wissen. Vernunft ist hier vielmehr die Fihigkeit unseres Denkens zur laufenden
Selbsttranszendenz. Sie ist das Momentum einer Bewegung vom vorpropositionalen
zum propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen — und schlieRlich

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

zu einer Reflexion der Potenziale und Limitationen der verschiedenen Wissensfor-
men.

2. Wie sich propositionales und nichtpropositionales
Wissen unterscheiden

Zwei Typen von Wissen: Propositionales Wissen ist begrifflich, es ist prizise, es ist auf
ein Allgemeines bezogen und es ist bestimmend und (unter einen Begriff) subsu-
mierend. Nichtpropositionales Wissen ist im Vergleich dazu anschaulicher und rei-
cher an Erfahrung, es ist prignant, voll von Bedeutung, und es ist weniger bestim-
mend und subsumierend. Propositionales Wissen driickt sich in Propositionen aus,
es ist der Inhalt eines wahren Aussagesatzes vom Typ >Es ist der Fall, dass p<. Nicht-
propositionales Wissen ist voll von Bedeutung, die selbst nicht aufgeht in wahren
Aussagesitzen (Gabriel 2015: 43-69, Ders. 2019: 15-35; Krebs 2021: 72-78).

Einige Beispiele fiir die Unterscheidung: Wenn wir also sagen >Diese Rose duftet. Es
ist die Sorte xy«, dann handelt es sich um propositionales Wissen tiber die Eigen-
schaft und die Sorte einer Rose. Wenn wir hingegen wissen, wie diese Rose duftet,
dannhandelt es sich um nichtpropositionales, um ein sogenanntes Phinomenwissen.
Betrachten wir einen anderen Bereich. Wenn wir sagen:»>Die Kurzschwung-Technik
beim Skifahren auf schwarzen Pisten setzt sich aus folgenden Bewegungen zusam-
men< und zihlen dann passende wahre Aussagen auf, dann haben wir eine prazise
Definition und Beschreibung eines Sachverhalts geliefert, es handelt sich um propo-
sitionales Wissen. Doch wenn jemand sagt:»>Ich mache die Kurzschwungtechnik au-
tomatisch und kénnte gar nicht beschreiben, wie genau ich mich da beweges, dann
handelt es sich um nichtpropositionales Wissen im Sinne praktischen Konnens. Wei-
tere Beispiele fiir nichtpropositionales Wissen sind etwa Metaphern und sprachliche
Bilder; denken wir etwa an Gedichte, in denen die poetischen Mittel sehr viel der Be-
deutung iibermitteln, ohne prizise Begriffe zu sein (Gabriel 2015: 125-145). Schlie3-
lich die Bilder (ebd.: 97—-123): Das Bild Der Schrei (1910), ein berithmtes Gemilde von
Edward Munch, zeigt wilde Verzweiflung sowohl im Gesicht der dargestellten Per-
son als auch in der hypnotischen Landschaft. Dabei ist zwar mit Hinden zu greifen,
wie die Welt mitunter zum Verzweifeln ist, doch eine begriffliche Genauigkeit fehlt
hier. Metaphern und Bilder welcher konkreten Ausformung auch immer sind alle
nur teilweise itbersetzbar in Aussagesitze.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

3. Philosophisch-ethische Bildung: Schritte vom vorpropositionalen zum
propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen

In diesem Abschnitt méchte ich deutlich machen, dass es mir keineswegs darum
geht, das Lernziel des propositionalen Wissens, also Kompetenzen des Argumen-
tierens und Begriindens (3.1), zu ersetzen durch nichtpropositionales Wissen. Viel-
mehr mochte ich zeigen, inwiefern der grofRe Gewinn des Propositionalen mit spe-
zifischen Verlusten erkauft wird (3.2). Diese Verluste zu sehen, zieht es nach sich,
nach der Moglichkeit eines weiteren Schritts zu suchen, hin zu einem nachproposi-
tionalen Wissen (3.3).

3.1 Vom vorpropositionalen Wissen zum propositionalen Wissen: ein erster
Schritt philosophisch-ethischer Bildung

Wenn es im Unterricht um thematisch-philosophische Fragen geht (z.B. sWas ist
Freundschaft?), nehmen wir in einer Anfangsdiskussion auf unsere Erfahrungen
Bezug. Unsere Erfahrungen haben groRe Anteile nichtpropositionalen Wissens, et-
wa in Form von Phinomenwissen, wenn wir genau wissen, wie sich Freundschaft an-
fithlt, oder in Form von praktischem Konnen, wenn wir eine gewisse Sicherheitim Um-
gang mit Streit und Verséhnung haben. Liuft die Anfangsdiskussion itber Freund-
schaft gut, fragen wir als Lehrer:innen bald nach Begriindungen fiir eine geduf3er-
te Meinung. Oder wir grenzen andere Formen guter Beziehungen zwischen Men-
schen ab von der besonderen, die wir Freundschaft nennen. Dabei differenzieren
wir genauer, wir definieren, bestimmen und subsumieren, kurz, wir iiberfithren
das nichtpropositionale Wissen in begrifflich-propositionales. Der Erkenntnisweg
geht von der Anschaulichkeit eines subjektiven Erfahrungsreichtums hin zur be-
grifflich-prizisen Bestimmung eines Uberindividuellen und Allgemeinen. Der erste
Schritt zu den intersubjektiv giiltigen Begriffen ist wichtig, denn Begriffe sind Vor-
aussetzung fiir alle weiteren gedanklichen Operationen. Wir méchten Freundschaft
im Rahmen bestimmter Freundschaftsbegriffe, etwa im Besonderen des aristoteli-
schen im achten Buch der Nikomachischen Ethik diskutieren: Nutzenfreundschaft,
Lustfreundschaft und wahre Freundschaft, bei der es um Tugenden geht (Aristote-
les Nik. Eth., VIII-IX). Und wir mdchten Freundschaftsformen bewerten oder die
Frage erortern, welche Formen ethisch vorzuziehen sind. Diese Diskussionen grei-
fen zwar auf Erfahrungen zuriick, doch Begriindungen geschehen begrifflich und
gehoren dem Bereich des Propositionalen an.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

13


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

3.2 Der Schritt von der Erfahrung zum begrifflichen Wissen geht mit
spezifischen Verlusten einher

Nach dem Sprachphilosophen Gareth Evans gilt, »dafd unsere erfahrungsgebunde-
nen Unterscheidungen feinkorniger sind als es die uns zu Verfiigung stehenden Be-
griffe erlauben. Wir sind beispielsweise in der Lage, sehr viel mehr Unterscheidun-
gen im Hinblick auf Farbtone zu treffen als wir Farbnamen besitzen« (Schildknecht
1999: 10, auch: Evans 1982: 122-129, 227fF.). Der Ubergang vom nichtpropositiona-
len zum propositionalen Wissen ist in bestimmten Hinsichten ein Verlust, etwa im
Bereich des Qualitativen, wenn es um das Wie unseres Fithlens und Erfahrens geht.
Was fiir die erwihnten Farbnuancen gilt, gilt auch fiir alles andere: Begriffe stellen
eine Festlegung und Reduktion von Erfahrungsreichtum dar. Unsere Erfahrung ver-
liert an Tiefe, weil Begriffe nur einen Teil der Erfahrung fassen, und sie verliert an
Ambiguitit, Opazitit, innerer Widerspriichlichkeit und Pluralitit: all das sind At-
tribute nicht zuletzt in der Freundschaft, die verlorengehen konnen, denn Begriffe
vereindeutigen und legen fest.

Ein Blick auf die Verarmung von Literatur durch die konventionelle Sprache. Der
Sprachwissenschaftler Hanspeter Ortner beschreibt einen spezifischen Verlust im
Bereich literarischer Texte in einem Aufsatz, den wir hier als Analogie verwenden
konnen. Weniger gelungene literarische Texte bedienen Klischees, sie semantisieren
lediglich (sie semiotisieren nicht, s.u.), indem sie konventionelle Bilder und Begrift-
lichkeit verwenden, um ein bestimmtes Geschehen zu bezeichnen. Ortner zitiert
hierzu den Schriftsteller Raymond Chandler: »wenn ich ein Buch aufschlage und
erblicke Wendungen wie >Ihre Erscheinung war in der Tat schockierends, >Ich spiirte
den ersten Stich der Reueg, >reiche, vollbliitige Schonheit« usw. habe ich immer den
Eindruck, daf ich eine tote Sprache lese« (Chandler 1975: 103, zitiert nach: Ortner
2017: 298). Von dieser Semantisierung, die Erfahrung klischeehaft festlegt, grenzt
Ortner die Semiotisierung ab:

Durch die Semantisierung, das ist die konventionelle Versprachlichung von
Wissen, kommt es zur Erfahrungsreduktion, manchmal zum Erfahrungsverlust.
Durch Semiotisierung, das ist die Neu-Etablierung von Zeichen- und Kommuni-
kationsverhaltnissen, soll ein neuer, lebendiger Bezug zur Erfahrung hergestellt
werden. Erfahrung ist u.a. das unbewusste Wissen, gleichsam die »Riickseite« des
deklarativen Wissens. Gute Literatur ermdéglicht Zugange zu unbewussten Erfah-
rungen. Diese 6ffnet sie dadurch, dass sie etablierte Sprachverhiltnisse aufbricht
und/oder indem sie mit genuin literarischen Mitteln, z.B. der Einfithrung von
Figuren, bisher unerschlossene Sektoren von Erfahrungsraumen nutzbar macht
(ebd.: 290).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

Gute Literatur kann durch Semiotisierung Erfahrungen bewusst machen, nimlich als
>Riickseite des deklarativen Wissens«. Deklarativ mein hier propositional. Es geht
um Aspekte von Erfahrung, die durch konventionelle Begriffe jedoch eher verdeckt
werden. Semiotisierung vermag diese Aspekte der Erfahrung zum Ausdruck zu
bringen, indem eine einfache, klischeehaft-festlegende Sprache aufgegeben wird,
die das schon Bekannte durch den wblichen, immer wieder passenden Begrift
benennt. Stattdessen werden jetzt neuartige Zeichensysteme gewihlt, die Zeichen
auf eine bislang unbekannte Weise neu kombiniert, zu Metaphern und Bilder etwa,
die noch unbekannte Aspekte unserer Erfahrung besser zuginglich machen und
uns neue Einblicke und Einsichten erméglichen.

Ubertragen wir diese sprachwissenschaftliche Unterscheidung auf philoso-
phisch-ethische Bildung. Wir kénnen diesen Vorgang der Semantisierung generell
von der eher polemischen Zuordnung zur Trivialliteratur befreien. Dann beschreibt
er positiv einfach wertfrei, was geschieht, wenn wir vorpropositionales in propo-
sitionales Wissen tiberfithren, indem wir Erfahrung begrifflich bestimmen, indem
wir etwas als etwas identifizieren. Im Philosophie- und Ethikunterricht zum Thema
Freundschaft duflert ein Schiiler in der Anfangsdiskussion ein vorpropositionales
Erfahrungswissen: >Sobald mein Freund keinen Nutzen mehr von mir hatte, war
ich ihm scheinbar egal — aber irgendwie fand ich seine Unabhingigkeit gleichzeitig
auch attraktiv<. In der anschlieRenden Erarbeitungsphase einmal mehr beispiel-
haft mit einem Text zu differenzierten Freundschaftsbegriften von Aristoteles kann
der Schiiler dann einen Teil seiner Erfahrung im Begriff der Nutzenfreundschaft
wiedererkennen (Aristoteles 1986: 253, Nik. Eth. 1162 b 15-20). Dabei subsumiert
er seine eigene Erfahrung unter einen passenden Begriff fiir alle, also ein Freund-
schaftskonzept. Mit der Hilfe dieser Semantisierung wird das Wissen exakter und
praziser. Doch mit dieser Identifizierung wird der Erfahrung hier ebenso ihr Spezi-
fisch-Individuelles genommen: Im Beispiel sah der Schiiler zwar die Nachteile der
Nutzenfreundschaft, doch zugleich war die Unabhingigkeit des Freundes attraktiv
- eine individuelle Erfahrung. Im Folgenden mdochte ich zeigen, wie sich ebenfalls
der sprachwissenschaftliche Begriff der Semiotisierung auf die philosophisch-ethi-
sche Bildung tibertragen lisst. Es geht mir nicht um Literaturunterricht, vielmehr
mochte ich den Philosophieunterricht 6ffnen fiir nachpropositionales Wissen in
den Bereichen jener Phinomene, die auch Themen seines Bildungsplans sind. Und
dazu bedarf es phinomenologisch-hermeneutischer Methoden.

3.3 Vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen: ein zweiter Schritt
philosophisch-ethischer Bildung

Semiotisierung kann im Riickgriff auf Hanspeter Ortner als der Prozess eines neu-

en, tieferen Verstehens gelten, wenn wir etwa das Phinomen Freundschaft unter-
suchen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

75


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Nachpropositionales Wissen 1: Phianomenologische Differenzierung riickt die Sache (z.B.
Freundschaft) wieder in den Mittelpunkt. In der Diskussion sagt spiter eine Schiilerin,
Aristoteles’ drei Freundschaftsbegriffe seien zwar interessant, aber irgendwie nicht
genug. Das Gefiihl der Vorfreude, wenn sie sich abends mit ihren Freundinnen in
der Stadt treffe, konne sie genau unterscheiden von jener anderen Vorfreude, die
sie hat, wenn sie z.B. mitihren Lieblingscousinen verabredet sei. So ein Unterschied
komme bei Aristoteles gar nicht vor, obwohl er doch wichtig sei, wenn man Freund-
schaft wirklich verstehen mochte. Ist die Lehrperson nur mit dem ersten Schritt phi-
losophisch-ethischer Bildung vertraut und sieht das propositionale Wissen stets als
das Ziel an, dann wird sie diesen Diskussionsbeitrag entweder (a) als Riickfall in vor-
propositionales Wissen verstehen: Die kritische Auflerung der Schiilerin fithrt wie-
der zuriick in den Bereich der Erfahrung; vielleicht denkt sie sich >dabei waren wir
doch schon weiter<. Oder sie wird (b) der Meinung sein, in der thematischen Dis-
kussion gehe es methodisch stets um Semantisierung, also letztlich immer um die
Suche nach begrifflicher Prizisierung im Feld des Propositionalen. Dann vermutet
sie eventuell auch, die Schiilerin wolle Aristoteles’ Begriffe selbst weiterdenken und
etwa innerhalb der aristotelischen Lustfreundschaft eine begriffliche Differenzie-
rung vorschlagen. Dabei hatte die Schiilerin vielleicht etwas ganz anderes im Sinn:
Das reiche Phinomen der Freundschaft lisst sich noch tiefer ausloten, doch dazu
reichen Begriffe nicht aus. Vielmehr konnte es hier weitergehen mit einer Differen-
zierung innerhalb der Erfahrungsgehalte, vielleicht genauer unterstiitzt durch Lite-
ratur, Musik und Kunst. Ist die Lehrperson offen fiir einen Schritt iiber das Begriff-
liche hinaus und kommt es ihr neben dem Analytischen auch auf das Hermeneuti-
sche an, dann erkennt und begriifit sie in jenem Diskussionsbeitrag einen phino-
menologisch-hermeneutischen und damit genuin philosophischen Fortschritt, der
auch und gerade die andere Seite des propositionalen Wissens wiirdigt. Die begriff-
liche Differenzierung hat viel Neues am Phinomen Freundschaft aufgezeigt, all das
wird keineswegs verabschiedet, sondern bleibt aktuell. Doch jetzt kann es weiterge-
hen mit einer phinomenologischen Differenzierung (im Beispiel: zwischen der Vorfreu-
de auf die Freundinnen oder auf die Lieblingscousinen) und dazu braucht es eine
Semiotisierung mithilfe von Bildern, Metaphern und mithilfe des qualitativen Reich-
tums unseres Phinomenwissens und des praktischen Konnens — all das sind Elemente
eines nachpropositionalen Wissens. Phinomenologisch-hermeneutisch sollen die
Schiiler:innen hierbei erzihlend und Differenzierungen abwigend in die Tiefe ge-
hen.

Nachpropositionales Wissen 2: Die Vereindeutigung durch Begriffe riickgiangig machen.
In 3.3.1 geht es um das positive Potenzial der phinomenologisch-hermeneutischen
Methode, die innerhalb der (notgedrungen groben) Begrifflichkeit des Propositio-
nalen nicht begrifflich, sondern phinomenologisch differenziert. Jetzt (3.3.2) geht
es um die mit dem Begrifflichen einhergehenden Verluste insgesamt und wie ei-
ne falsche Vereindeutigung zuriickgewiesen werden kann. In der Auswertung der

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

Erarbeitungsphase dufert eine weitere Schiilerin: >Am ersten Schultag auf der neu-
en Schule habe ich mich gleich mit Aylin zusammengetan, wir haben uns sozusa-
gen aneinander festgehalten, haben uns dann immer im Bus einen Platz freigehal-
ten und waren beste Freundinnen. Das war echte Freundschaft, aber der Nutzen
in diesen ersten Schulwochen stand gewiss auch im Vordergrund. Irgendwie lisst
sich das gar nicht entscheiden, welcher Freundschaftstyp das nun eigentlich war.<
Mit diesem Erfahrungsbericht hat die Schiilerin philosophisch gesehen dafiir argu-
mentiert, dass der Einzelfall eben vor allem er selbst ist, dass er etwas Individuelles
ist, das nie ginzlich aufgeht in den begrifflichen Kategorien. Die Vereindeutigung
und Identifizierung durch die allgemeine Subsumierung unter einen exakten Be-
griff entfernt uns vom Phinomen, Wirklichkeit ist vieldeutig. Weshalb scheint uns
Vereindeutigung dennoch so attraktiv? Wenn wir beim Ubergang zum propositio-
nalen Wissen den richtigen Begriff finden, verstehen wir plétzlich ganz viel, denn
je eindeutiger der Begriff, desto mehr >durchschauen« wir dadurch. Diese Erfah-
rung macht uns glauben, wir seien am Ziel. Doch vielleicht haben wir vorerst nur
die Klarheit eines begrifflichen Modells erfahren und diese mit der vermeintlichen
Klarheit des Phinomens verwechselt. Dieser kritische Gedanke selbst ist wieder ein
phinomenologischer: Wollen wir tiefer in ein Phinomen eindringen, miissen wir
die Mehrdeutigkeit zuriickgewinnen, Literatur und Kunst konnen hiufig dabei hel-
fen, insofern sie in threm Ausdruck viel offener als Argumente sind und stets ver-
schiedene Interpretationen zulassen.

Nachpropositionales Wissen 3: Praktisches Konnen geht iiber die Begriffe hinaus. Nach
den phinomenologischen Differenzierungen (3.3.1) und der Zuriickweisung der
moglichen Verluste des Vereindeutigens (3.3.2) mdochte ich jetzt (3.3.3) das Feld
des praktischen Konnens beleuchten: Dem Propositionalen entsprechen hier feste
Verhaltensregeln, dem nachpropositionalen eher ein intuitives Wissen um den
richtigen Weg. Konnen wir lernen, wie wir Freund:innen gewinnen? Jemand, der
tiberall gute Freunde findet, kénnte auf unsere Frage hin, wie er das mache, ant-
worten: >Ich kann nicht sagen, wie ich das mache, dafir hatte ich schon immer
ein Hindchen«. Hier handelt es sich um ein praktisches Kinnen (s.0.). Angenommen,
empirische Langzeit-Beobachtungsstudien ermittelten bestimmte Muster im Ver-
halten dieses und anderer >Kénner, etwa in ihrem Kommunikationsstil. Dann liefSe
sich etwas von diesem praktischen Kénnen tibersetzen in propositionales Wissen
und es konnte hierzu heiflen: >Statistisch gesehen erregt der Kommunikationsstil
xy beim Gegeniiber schneller Interesse«. Der frithere Coach Dale Carnegie hat aus
Beobachtungen dieser Art heraus schon 1937 einen Bestseller geschrieben: Wie
man Freunde gewinnt. Die Kunst, beliebt und einflussreich zu werden (Carnegie 2020).
Weshalb sind wir hier skeptisch — und denken vielleicht gar insgeheim, wer auf
solche >Regeln« setze, der habe etwas an der Freundschaft nicht verstanden? Wohl
deshalb, weil wir (a) aus Erfahrung wissen: Wer fiir etwas »ein Hindchenc hat, der
verfigt iiber ein praktisches Kénnen, das sich selbst nur teilweise tibersetzen lisst

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

77


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

in propositionales Wissen. Praktisches Kinnen geht iiber Begriffe hinaus. Und dann
auch deshalb, weil wir (b) vermuten, dass Carnegies praktisches Kénnen sich gar
nicht auf wirkliche Freundschaft bezieht, sondern auf eine Art Nutzenfreund-
schaft, eben auf das, was sich im Bereich Freundschaft iiberhaupt sherstellen< l4sst.
Vermutlich beziehen sich Carnegies Regeln im aristotelischen Sinn auf poiesis,
wahre Freundschaft aber ist praxis. Doch warum meinen wir dann immer wieder,
propositionales Wissen sei als solches in der Lage, praktisches Kénnen rational
hinreichend zu rekonstruieren? Vermutlich aufgrund derselben Attraktivitit des
Propositionalen, von der auch am Ende des letzten Absatzes die Rede war: Wenn
wir den richtigen Begriff finden (z.B. sKommunikationsstil xy<), meinen wir am
Ziel zu sein, weil wir jetzt alles Wesentliche verstiitnden. Wir schliefen von der
Klarheit eines Modells auf die Moglichkeit praktischen Kénnens. Doch die kaum
vermeidbare Einsicht, dass praktisches Konnen iiber Begriffe hinausgeht, das ist
schon ein Aspekt nachpropositionalen Wissens.

Zwischenfazit fiir die philosophisch-ethische Bildung: In den drei genannten zen-
tralen Aspekten nachpropositionalen Wissens entwickeln Schiiler:innen Kompe-
tenzen, die jenseits des Subsumierens (etwas als etwas erkennen und bestimmen)
liegen. Diese Kompetenzen verlassen den Bereich des Begrifflichen, es geht um
Fihigkeiten der Differenzierung im Phinomen selbst, auch in den jeweiligen Emp-
findungsqualititen und -nuancen und dazu dient eine anschauliche, bildhafte und
metaphorische Sprache, die nicht definiert, sondern die etwas aufzeigt, nimlich
das Qualitative und das kaum Sagbare unserer individuellen Erfahrungen, die zwar
reich sind, die wir im Austausch miteinander aber auch teilen und nachvollziehen
konnen.

4. Das Thema >Umgang mit Endlichkeit<: sich tiefer orientieren durch
nachpropositionales Wissen

Welche Lernziele sieht der baden-wiirttembergische Bildungsplan 2016 fiir das The-
ma >Umgang mit Endlichkeit« (Klasse 10) vor?

Die Schiilerinnen und Schiiler kdnnen Formen der Lebensgestaltung und Lebens-
fihrung in verschiedenen Lebensphasen unter dem Aspekt der Lebensqualitat
und der Selbstbestimmung erfassen und vergleichen. Sie kénnen sich mit der
Bedeutung der Menschenwiirde in Bezug auf Sterben und Tod auseinandersetzen.
Sie kdnnen Spielrdume der Selbstbestimmung und Verantwortung im Umgang
mit Leben, Sterben und Tod diskutieren und auftretende Konflikte analysieren
(Kultusministerium Baden-Wirttemberg 2016; Kursivivierung Ph.Th.).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

Um diese Lernziele zu erreichen, kennt der Bildungsplan vier aufeinander aufbau-
ende sprozessbezogene Kompetenzen«: also >Wahrnehmen und sich hineinversetzenc
(dies ist in unserem Sinne vorpropositional, alles andere ist dann propositional,
d.h. wie:), >Analysieren und interpretierens, >Argumentieren und reflektierenc
und >Beurteilen und (sich) entscheiden« (ebd., linke Spalte Mitte). Denselben Pro-
zess der Kompetenzentwicklung unterstiitzen die >Operatorens, die sprachlichen
Markierungen jener Fihigkeiten, welche Schiiler:innen im Unterricht einiiben; ge-
nannt werden z.B. >argumentierens, »begriindens, sbestimmens, »Stellung nehmens,
sunterscheiden< u.v.m. (ebd., linke Spalte unten, vgl. auch die Hervorhebungen
im Zitat). Die Richtung ist in allen Fillen eindeutig: Kompetenzerwerb ist der
Ubergang vom vorpropositionalen zum propositionalen Wissen. Und tatsichlich
ermoglichen ja die Begriffe wie u.a. Menschenwiirde, Selbstbestimmung, Lebens-
qualitit oder Verantwortung ein besseres Verstindnis menschlicher Endlichkeit,
denken wir hier nur an die Frage, ob eine Form von Sterbehilfe erlaubt sein soll.
Um weitere Aspekte eines Themas zu erschliefSen, sollte zugunsten philosophisch-ethischer
Bildung der Schritt hin zum Nachpropositionalen erfolgen. Wollen wir die oben schon er-
lduterten Einseitigkeiten vermeiden, konnen und sollten wir erginzend unser Phi-
nomenwissen zum Thema Endlichkeit (3.1-3.3) befragen: Wie ist es denn, einen ge-
liebten Menschen zu verlieren, wie ist es, selbst sterben zu miissen? Wie bestimmt
Endlichkeit unser Leben, welche spezifische Qualitit bringt sie in jeden Augenblick?
Und es geht auch um praktisches Konnen: Hier zeigt sich die niemals beherrschbare
Seite des Todes, wir scheitern oft auch in unseren Praktiken des Umgangs mit Ster-
ben und Trauer, denn der endgiiltige Abschied ist im Grunde viel zu viel fiir uns, da-
fiir ist unsere Seele nicht gemacht. Wir sind ohnmichtig, verstehen die ganze Welt
nicht mehr, haben sie auch nie ganz verstanden. Lebensqualitit, Selbstbestimmung
oder Verantwortung — begriffliches Wissen ist wichtig, wenn es etwa um Argumen-
te fiir oder gegen Sterbehilfe geht. Doch es gibt eben auch die >Riickseite« begriffli-
chen Wissens: den Tod selbst — als eine uns in den meisten Fillen verstérende Macht,
unverstindlich und auflerhalb jeder Art von Verfiigung, als das schlechthin >Ande-
re<. Diese Riickseite aber hat die Philosophie selbst gerade im Blick von Platon iiber
Montaigne bis hin zu Jaspers, wenn diese Tod und Endlichkeit in unser Denken zu
integrieren versuchen oder gar sagen, Philosophieren heif3e sterben lernen (Mon-
taigne 1998: 45—52). Philosophie hat hier immer schon heuristisch mit der Grenze
zu tun zwischen Propositionalem (Begrifflichem) und Nachpropositionalem (Unbe-
grifflichem, mit dem man sich der Grenzen des Begrifflichen bewusst ist). Die Ver-
nunft als Selbsttranszendenz ist die Instanz dieses Philosophierens. »Es ist eben nicht so,
dass all unsere Erkenntnis von der Welt in wortlichen Feststellungen mit deutlichen
Begriffen erfolgt« (Krebs 2021: 75). Es geht nicht immer nur um das Argumentie-
ren, Begriinden und Beurteilen (alle drei gehoren zu den etablierten >Operatoren,
s.0.). Unser Denken geht den Schritt ins Nachpropositionale, wenn es zunichst die
existenzielle Unmoglichkeit jedes Verstehens und >Meisterns< unserer Endlichkeit

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

79


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

denkt und wenn es dann versucht, hierzu bedeutsame Erkenntnisse zu formulieren
(oft erneut in einer metaphorischen Sprache), die iber Begriffe hinausgehen. Bis-
lang noch im Vergleich weniger etablierte Operatoren des Nachpropositionalen kén-
nen sein: »Erfahrungen immer genauer beschreiben, >das Erfahrene ausloten, >Er-
fahrungsqualititen immer genauer differenzierens, sdas Widerstindige benennen,
das sich jedem Verstehen entzieht<u.v.m. Solche Kompetenzen gehéren keineswegs
einfach in die Literatur, sondern sind Fihigkeiten einer reflektierten Alltagspraxis
im Rahmen einer Ethik des guten Lebens.

Nachpropositionales Wissen als ein Teil philosophisch-ethischer Bildung. Den Schritt
vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen kénnen wir als Semiotisierung
verstehen, im Philosophie- und Ethikunterricht bieten sich dabei nicht zuletzt lite-
rarische Texte an. Ein erster Aspekt: Unser Tod ist unbegreiflich. In dem Roman Krieg und
Frieden (1869) fithrt Leo Tolstoi die Figur des jugendlichen Petja Rostow ein, der im
Krieg gegen Napoleon gleichermafien iibermiitig wie militirisch sinnlos in seinen
Tod reitet. Sehen und erleben wir bei der Leseerfahrung viele Seiten lang den An-
griff auf ein von den Franzosen gehaltenes Herrenhaus direkt durch Petjas Augen,
so lisst uns Tolstoi ohne Ubergang plétzlich durch die Augen der herumstehenden
Soldaten schauen: nimlich auf den mit einem Mal merkwiirdig reitenden und dann
stiirzenden Petja — weil es Petjas Perspektive im Augenblick des ihn treffenden Kopf-
schusses gar nicht mehr gibt (Tolstoi 1989: 1435). So unverstindlich fallen wir aus unse-
rem Leben hinaus in den Tod, so unerreichbar ist jedes Sterben unserem Begreifen. Und als
dieses so vollig Unbegreifbare bestimmt und regiert >Endlichkeit< doch stindig un-
ser Leben, weil dieser >Schritt ins Nichts< uns jederzeit droht und méglich ist, nicht
immer nur so dramatisch wie bei Tolstoi, sondern auch in Form einer trivialen téd-
lichen Krankheit. Petjas Tod ldsst uns als Leser:innen verstort und dennoch belehrt
zuriick. Mit der Figur Petja haben wir nicht nur etwas tiber den Tod, sondern auch
tiber das Leben gelernt: Im Innersten unseres Seins (Leben) wohnt unser Nichtsein
(Tod). Zwar gibt es in dieser Hinsicht keinen weiteren Zuwachs an begrifflich-pri-
zisem Wissen, wir haben allerdings etwas auf sinnliche Weise erkannt (Krebs 2021:
77), eben nachpropositional.

Ein zweiter Aspekt: Vor dem Hintergrund des Todes zeigt sich die Tiefe des Lebens selbst. In
der Figur des jungen Fiirsten Andrej, an dessen Schicksal wir seit hunderten Seiten
Anteil hatten, ldsst uns Tolstoi durch dessen Augen von der Schwelle des Todes aus
auf das Leben schauen. Im Gefecht unter zigtausenden von Soldaten in der Schlacht
von Austerlitz merkt Andrej, dass er von einer Kugel getroffen und offensichtlich ge-
stitrztist, vor allem daran, dass er pl6tzlich nicht mehr geradeaus, sondern vielmehr
von unten nach oben, nimlich in den Himmel schaut.

»Wie kommt es, dafd ich frither niemals diesen Himmel gesehen habe? [...] [Allles
ist Lug und Trug, auRer diesem unendlichen Himmel. [..] Und auch den Schmerz
kannte ich bis heute noch nicht[...].Ja, nichts, nichts habe ich gekannt bis jetzt. [...]

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

[Allles, was wir verstehen, ist nichtig, und grof$ und bedeutungsvoll ist nur das,
was wir nicht begreifen« (Tolstoi 1989: 375, 388, 392).

Allzu beschrinke ist unsere iibliche Sicht auf das Leben. Es kommt Tolstoi darauf
an, aus einer vollig neuartigen Perspektive (hier von der Schwelle des Todes aus)
auf das Leben zu schauen — nimlich, um das Leben aus dieser Perspektive besser verste-
hen zu kinnen. Tolstoi semiotisiert hier, er fithrt eine Figur ein und erfindet bildhaf-
te Szenen, um unser bequemes, iibliches, konventionelles Lebens-Wissen (worauf
es im Leben angeblich ankommt) zu verstdren: »alles, was wir verstehen, ist nich-
tig« (ebd.: 392). Und dann auch, um diesem konventionellen Wissen (Semantisierung
im Sinne Ortners) aus der Perspektive des Todes eine neue Richtung zu geben (Se-
miotisierung): »bedeutungsvoll ist nur das, was wir nicht begreifen« (ebd.). Wieder
gibt es keinen Zuwachs an prizis-begrifflichem Wissen und doch hat uns die Szene
ermoglicht, etwas sinnlich zu erkennen. Gleichermafien verstort wie belehrt bleiben
wir nach der Lektiire zuriick, sobald wir beginnen, auf neue Weise >Endlichkeit< in
unser Leben zu integrieren und unser Leben neu zu befragen — und hier handelt
es sich auch um ein nachpropositionales Bildungsziel des Philosophie- und Ethik-
unterrichts, d.h. um eine sinnliche Erkenntnisform der Schiiler:innen: Was ist viel-
leicht nur scheinbar wichtig im Leben und wie kénnen wir uns an jenem unbegreif-
baren und doch so wichtigen Kern des Lebens ausrichten? Was ist wirklich wesentlich?
Die Selbstbeschrinkung des Fachunterrichts auf begriffliches Bestimmen und Ar-
gumentieren (z.B.>Pro und Contra Sterbehilfeq) fithrt dazu, dass seine existenziellen
Themen nicht in der angemessenen Tiefe erschlossen werden kénnen.

Zusammenfassend: Als zentrale Aspekte nachpropositionaler Kompetenzen habe
ich beispielhaft genannt: erstens durch Phdnomenwissen phinomenologisch zu dif-
ferenzieren (z.B. Vorfreude auf die Freundinnen bzw. auf die Cousinen), zweitens
die begriffliche Vereindeutigunyg riickgingig zu machen (die individuelle Freundschaft
passt nie ganz zu den Begriffen), drittens zu erfahren, dass praktisches Konnen iiber
Regeln hinausgeht (Anleitungen, Freund:innen zu gewinnen, haben ihre Grenzen)
sowie viertens ein mittels Semiotisierung ermdéglichtes sinnliches Erkennen, das iber
die Begriffe noch hinausgeht (als ein neuartiger Blick auf das Leben durch die In-
tegration unserer Endlichkeit). Jene Instanz in uns, die all das denkt, ist zuletzt die
Vernunft: die Gabe unseres Denkens, die verschiedenen Wissensformen nebenein-
ander in ihren Moglichkeiten, aber auch in ihren Grenzen klar zu erkennen.

Literatur
Aristoteles (1986), Die Nikomachische Ethik, iibers. v. O. Gigon, 6. Aufl., Miinchen.

Carnegie, Dale (2020), Wie man Freunde gewinnt. Die Kunst, beliebt und einflussreich zu
werden, 12. Aufl., Frankfurt a.M.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

81


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Chandler, Raymond (1975), Die simple Kunst des Mordes. Briefe, Essays, Notizen, eine Ge-
schichte und ein Romanfragment, hrsg. v. D. Gardiner u. K. S. Walker, Ziirich.

Evans, Gareth (1982): The Varieties of Reference, Oxford/New York.

Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston.

Gabriel, Gottfried (2019), Prizision und Prignanz. Logische, rhetorische, dsthetische und
literarische Erkenntnisformen, Paderborn.

Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.

Kultusministerium Baden-Wiirttemberg (2016), »Bildungsplan fir das Fach Ethik
Sekundarstufe 1«, Klasse 10, 3.2.1.3 >Umgang mit Endlichkeit«, letzter Zugriff:
09.09.2024,  https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/
SEK1/ETH/IK/10/01/03.

Montaigne, Michel de (1998), Essais, iibers. v. H. Stilett, Frankfurt a.M.

Ortner, Hanspeter (2017), »Semiotisierung und Semantisierung von Erfahrung,
Weltsicht und Wissen in literarischen Textenc, in: Anne Betten/ Ulla Fix/Berbeli
Wanning (Hg.), Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin, S. 290-309.

Schildknecht, Christiane (1999), Aspekte des Nichtpropositionalen, Bonn.

Tolstoi, Leo (1989), Krieg und Frieden, Miinchen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.bildungsplaene-bw.de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildungsplaene-bw.de/

Die Aporie des Dilemmas umdenken oder
Die herkulische Verwandlung

Stefano Franceschini

1. Eine herausfordernde Hintergrundsituation

Die ethische Diskussion von Dilemmata gilt als ein Standardverfahren der philo-
sophischen Bildung, allerdings verspiiren einige Fachdidaktiker:innen diesem Ver-
fahren gegeniiber ein gewisses Unbehagen. Dilemmadiskussionen werden oft miih-
sam, erwarten unpassenderweise eine >Losung«von den Teilnehmer:innen und ten-
dieren zu starren Positionierungen und einer blofien Auflistung von Pro-Kontra-
Argumenten, wodurch das Potenzial der Dilemmata fiir die ethische Bildung nicht
ausgeschopft wird. Unabhingig von schon in der Sache liegenden Problemen, das
heifdt, welche Beschaffenheit ein Dilemma haben soll und wie Dilemmata fiir die
philosophische Bildung sinnvoll zu verwenden sind, wird in kritischer Auseinander-
setzung mit der klassische Dilemmasituation hier folgende Ansicht vertreten: Das
Potential von ethisch herausfordernden Situationen (provisorisch auch >Scheindi-
lemmata< genannt) kann anfinglich aufgegriffen werden, und spiter dann in ein
Verfahren integriert werden, womit die Entwicklung einer kritischen Urteilskraft
durch die Offnung nicht-binirer Optionen geférdert und eine intellektuelle Sensi-
bilisierung ermoglicht wird.

Im Folgenden wird der Unterschied zwischen Dilemma und >Scheindilemmac
kurz erliutert und zugleich damit einhergehende Probleme diskutiert. Die um-
fangsreiche Literatur iiber Dilemmata im Philosophieunterricht thematisiert einer-
seits den Entwurf von Dilemmasituationen (beispielweise Pfeifer 2009: 289-308;
Levinson/Fay 2018, Peters/Peters 2020: 7-12; Raters 2020: 27—46; Blesenkemper
2020: 63—76) und andererseits das Hinterfragen von Verfahren fiir den Umgang mit
Dilemmata (O'Connor 2012: 242—255; Martena 2018: 381-407). Einige theoretische
und konstitutive Schwierigkeiten des methodischen Einsatzes von Dilemmata sind
bekannt. Fachdidaktiker:innen unterscheiden zwischen spositivems, >falschemx
und >negativemc oder rechtem« Dilemma (Peters/Peters 2020: 8f.). Nur Dilemmata,
die uns vor die konstruierte Wahl zwischen mindestens zwei sich (logisch) wi-
derstreitenden unerwiinschten Alternativen stellen, kénnen als >echt« qualifiziert

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

werden. Grundsitzlich wird mit echten Dilemmata die Erwartung verbunden, dass
keine der vorhandenen Optionen tatsichlich sinnvoll zu wihlen ist, und dass keine
ernsthafte Moglichkeit, richtig zu agieren, gegeben ist (ebd.: 9).

Traditionelle Dilemmata wie das >Trolley-Dilemmac spielen eine Rolle in der
Veranschaulichung von philosophischen Theorien (etwa dem Utilitarismus), sie
erschweren jedoch oft das Verstindnis, insofern sie im Unterricht fiir andere Ziele
(wie Moralerziehung) verwendet werden und somit selbst problematisch erschei-
nen. »Trolley Methods« sind laut James O’Connor keine »appropriate guide to real-
life moral reasoning« (O’Connor 2012: 242). Daher spricht sich Laura Martena dafir
aus, diese Szenarien an die Lebenswelt anzupassen und >realistischer< zu entwerfen
(2018: 402). Dies ist sicher ein interessanter Schritt, um sich kritisch mit Dilemma-
ta auseinandersetzen. Denn wichtiger als der Unterschied zwischen fiktiven und
realistischen Szenarien scheint die entscheidende Differenz zwischen dem, was
wir iiber ethisch herausfordernde Konfliktsituationen selbst lernen konnen, und
dem Verstindnis unseres eigenen moralischen Lebens, das sie ermoglichen. Eine
didaktische Ungereimtheit entsteht, wenn wir eine Dilemmadiskussion anhand
solcher Situationen durchfithren, die als ein Dilemma erscheinen und so genannt
werden, aber kein Dilemma im echten Sinn sind (also mit sich widerstreiten-
den, unerwiinschten Handlungsalternativen, die wir beide nicht sinnvoll wihlen
kénnen). Oft erweisen sich >Dilemmageschichten« als Scheinkonflikte zwischen
moralischen Anforderungen, die aber durchaus einen Beitrag zur Bewiltigung von
moralischen Ausweglosigkeiten leisten konnen. Sie sollten also in pidagogischer
Hinsicht zu moralischen skonflikthaften Situationenc entkrampft und erweitert
werden (Blesenkemper 2020: 65, 68).

Vorteile von Dilemmadiskussionen wie Selbstreflexion und Argumentations-
haltung konnen schwer tiberschitzt werden. Eine etablierte Urteilsweise kann
dadurch in Frage gestellt und ein differenziertes Beurteilungsschema hervorge-
bracht werden (Pfeifer 2009: 299). Kritisch zu hinterfragen aber ist, ob Dilemmata
ein verstelltes Bild von dem, was im moralischen Leben passiert, liefern. Inwiefern
istes realistisch, in literarischen Situationen wie eine Held:in moralisch zu urteilen,
wenn moralischer Heroismus nicht in die Tat umgesetzt wird oder werden kann?
(Raters 2020: 31f.). Eine mogliche Antwort ist, dass echte Dilemmata im Leben
selten vorliegen. So gesehen wire die Suche nach einer dritten guten Handlungs-
option ratsam, eine Option jenseits des strikten Entweder-Oder. Wenn es nicht nur
um Nachdenken, Hinterfragen und Uberpriifen geht, sondern um unser eigenes
moralisches Leben, dann sollte »kein irrelevantes fiktionales Beispiel« (ebd.: 12)
gewihlt werden. Mitgedacht werden sollte vielmehr eine empathische Drama-
tik, das Mitvollziehen von lebensnahen Handlungsalternativen. Die traditionelle
Diskussion ausschliefilich >echter< Dilemmata kann wohl logisch-argumentative
Fihigkeiten und eine Hinterfragung von Prinzipien entwickeln, doch eine umfas-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

sende Bildung moralischer Praktiken, die auch die Bildung der emotionalen Ebene
beriicksichtigt, wird die traditionelle Dilemmadiskussion kaum erméglichen.

Zu fragen ist daher, inwiefern ethisch herausfordernde Situationen noch ver-
stindlicher fiir unsere moralischen Lebensentwiirfe gemacht werden kénnen. Die
Pointe in dem vorliegenden Aufsatz ist, dass die vielen ethisch herausfordernde Si-
tuationen, die nur den Anschein eines »echten< Dilemmas haben (>Scheindilemma-
taq), nicht an die (methodischen) Anforderungen und Geltungsanspriiche von Di-
lemmadiskussionen gebunden sind. So wiren eine Offnung nicht-binirer Optionen
und vielfiltigere Wege von Ausdrucksformen des philosophisch-ethischen Denkens
konzipierbar. Sie hitten den Anspruch, dass die Auseinandersetzung mit der Situa-
tion einen besseren Einfluss auf das moralische Leben finden konnte.

Anhand eines ausgewihlten Beispiels aus der philosophischen Literatur werden
wir versuchen zu veranschaulichen, wie wir die leitenden MaR3stibe, die die eigenen
Lebensentwiirfe bestimmen, durch eine moralische und intellektuelle Sensibilisie-
rung erwigen und umdenken kénnen. Im Folgenden wird die legendire Heldenfigur
des Herakles als eine ambivalente Figur betrachtet, die Konventionen itberwindet.
Schliefilich werden wir diskutieren, inwiefern sich eine alternative Option zu den
iiblichen Dilemmadiskussionen skizzieren lisst. Ziel ist es, ein vielfiltiges dstheti-
sches und transformatives Verstehen und ein philosophisches Training zu schaffen,
um kritische Urteilskraft in lebenspraktischer Hinsicht zu fordern.

2. Vielfaltiges Verstehen: Bildung des Herakles

Traditionelle Dilemmadiskussionen eignen sich nur fiir die wenigen Dilemmata im
echten« Sinn (s.0.). Fiir zahlreiche weitere ethisch herausfordernde Konfliktsitua-
tionen (die im Folgenden >Scheindilemmata<genannt werden) scheinen weitere Ver-
fahren denkbar und zulissig. Im Folgenden wird angestrebt, aporetische widerstrei-
tende Situationen mit einer anderen Inszenierung zu integrieren, konkret ist dies hier
die literarische Parabel. Als Priifungsbeispiel erlaubt die Bildungsszene >sHerakles/
Herkules am Scheideweg« ein anderes Verfahren zu veranschaulichen, indem eine
antike und eine aufklirerische Version der Legende von Herakles ins Spiel gebracht
wird. Denn so kénnen Méglichkeiten der Urteilsbildung hinterfragt werden. Ziel ist
es hier, sich von der Binaritit des Dilemmas zu l6sen und eine dritte lehrreiche Op-
tion zu suchen, die Erlebnisse und Biographizitit stirker beriicksichtigen kann.
Zur Erinnerung: Das traditionelle Bild des (gewalttitigen) Kraftkerls Herakles —
so die Legende (Apollodoros: 11, 74—126) — liefert die Version eines Helden, der sich
mit vielen Monstrosititen auf der Erde messen muss und beauftragt wird, die Er-
de von Bedrohungen zu reinigen (durch die zwolf Arbeiten oder Priifungen). Eine
traditionell allegorisch gelesene agonistische Figur, die bestrebt ist, durch Training
Exzellenz zu erreichen. Diese legendire Heldenfigur hat sich im Lauf der Zeit in die

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

85


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Figur eines kiinstlerischen Tugendhelden (Schaff 2003) bzw. eines philosophischen
Helden (Bosman 2021: 332fF.; Anderson 2021: 381) verwandelt.

Bei der Herakles-Legende handelt es sich in unserem Beispiel um die Erinne-
rung von Xenophons’ Sokrates an eine vorgetragene Version einer Rede des Sophis-
ten Prodikos itber Herakles. Herakles befindet sich am Ubergang von der Kindheit
zur Adoleszenz und ist unentschlossen und nachdenklich, er ist im Begriff zu er-
wigen, welcher Lebensweg einzuschlagen ist: Der Weg der Tugend oder des Las-
ters. Zwei Gestalten erscheinen und kommen auf ihn zu, eine anziehend und ge-
schminkt, die andere anmutig und sittsam. Herakles’ Situation kann leicht mit ei-
ner Dilemmasituation verwechselt werden. Die Legende dhnelt allerdings vielmehr
einer Parabel, einer lehrreichen Erzihlung, die den Lesenden eine sich vor einer
aporetischen Situation befindende Gestalt vor Augen stellt. Wie das Wort Parabel
etymologisch sagt, findet hier eine Nebeneinanderstellung statt. Als Teil der soge-
nannten >didaktischen Literatur« zielt die Textform auf eine Erklirung durch eine
lebendige Lehre ab. Sie veranschaulicht Ereignisse auf narrative Weise durch un-
eigentliche Denkfiguren und hilft, itberholtes fremdgewordenes Verhalten kritisch
zu beurteilen sowie Neuartiges anzuerkennen (Jeske 1981: 281-289). Die komplexe
Dramatik dieser Kontroverse ist nun methodisch zu hinterfragen.

In der Version von Prodikus, die in den Memorabilia von Xenophon (2.1: 21-34)
nacherzihlt ist, finden wir einen Doppeltaspekt: die Suche nach einem tugendhaf-
ten Leben durch die Uberpriifung des scheinbar Guten und die Enttduschung von
Leitbildern. Die Parabel l6st das Tragische des »echten< Dilemmas auf, das darin
besteht, keine der moglichen Handlungsoptionen wirklich wihlen zu kénnen. Die
Streitfragen miissen jedoch nicht unerwiinschte Alternativen betreffen, sondern sie
konnen zwei teilweise wiinschenswerte, artikulierte optionale Lebensentwiirfe um-
fassen, die beide vertretbar sind und sich sogar als verschiedene Arten von Gliickse-
ligkeit anbieten: Ein Lebensweg stellt sich scheinbar als angenehm, bequem, lustvoll
und sorgenlos dar und impliziert den Genuss von Arbeit, die von anderen ausgeiibt
wird. Der andere ist scheinbar mithevoll, sorgenvoll, steht aber im Dienst der Ge-
meinschaft. Herauszufinden wire ein dritter, tugendhafter Weg: eine lustvolle tu-
gendhafte Gliickseligkeit. Treffend formuliert es Anthony C. Grayling:

There is no real dichotomy in the choice offered to Hercules. Rather, there is much
right on both sides of the putative divide, and much wrong about both. But most
importantly, there is much right about the combination of what is right in both.
And what is right is the idea of the good life they jointly suggest (Grayling 2007:
7f).

Vermutlich stammte Prodikus’ Herakles-Szene aus einem mit Horai betitelten

Werk, Stunden oder Jahrzeiten des Lebens (Mayhew 2011: xxi). Hier entwickelt sich
die Sorte von Freiheit des moralischen Akteurs, die den Titel Autarkeia trigt: die

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

intellektuelle Selbststindigkeit, die auf sich selbst angewiesen ist. Zwei gottliche
Gestalten treten zunichst als unbeurteiltes (Kakia) und ungepriiftes (Areté) Gliick
an Herakles heran, dabei ist aber nicht klar, wer eine Lasterhaftigkeit und wer eine
Tugendhaftigkeit vertritt. Die Szene ist verwirrend, es braucht eine Klirung. Beide
versuchen den Adressaten und Zuhorer Herakles zu iiberreden und zu iiberzeugen,
die eine hinterlistig und argwohnisch, die andere lauter und luzid. Kakia (Schlecht-
heit) will ein kryptisches Streitgesprich fithren, Areté (Vortrefflichkeit) stattdessen
ein einleuchtendes Bildungsgesprich. Die angreifende und verheimlichende Uber-
redung von Kakia ist unmittelbar und kurz. Die parodische und klirende Anstiftung
von Areté ist mittelbar und artikuliert.

Die attraktive Lektion von Kakia wird schlecht gestaltet: sie will als Eudaimonia
(Gliickseligkeit) getarnt auftreten; sie wirft Areté vor, diese mache den Weg unnétig
schwierig; sie korrumpiert Herakles mit einem schlechten und hisslichen Bild von
Tugendhaftigkeit, wihrend sie den verleumderischen Verdacht erzeugt, Areté wol-
le Herakles betriigen. Dazu will sie seine Bereitschaft gewinnen, fragwiirdige Mit-
tel zu gebrauchen, um schlau die gewiinschte Lebensweise zu erreichen. Areté ver-
spricht aber nicht, dass Herakles das Gliick auf ihrem Weg erreichen wird, sondern
stellt ihm eine witrdige Lebensweise vor Augen. Sie greift die Kritiken von Kakia fiir
ihre Lektion innovativ auf und es werden >Einsichtenc<in diese Lebensweise geboten.
Areté stellt die Frage nach dem Guten auf Irrwegen, unterstiitzt die Erschaffung von
schénen und guten Werken, kontrastiert Kakia mit optionalen Bildern, die auf die
Erfindung eines aufrichtigeren Bildes hinauslaufen.

Diese Gegeniiberstellung kann wie folgt verstanden werden: Als Menschen nei-
gen wir zundchst dazu, die schlechte Kritik (feindselige, vorwerfende, diskreditie-
rende) wahrzunehmen. Dies ruft unmittelbare affektive Reaktionen hervor, die Un-
verstindnis auslésen und wiederum sich leicht auch auf gute Kritik (wertschitzen-
de, inspirierende, mit der wir etwas anfangen kénnen) iibertragen. Tugendhaftig-
keit ist als die Moglichkeit zu verstehen, sich aus dieser Verwirrtheit herauszuwin-
den, indem wir gute Kritik erkennen lernen (eine Kritik also, die unsere Denk- und
Lebensweisen erneuern kann) und sie mittelbar in unser emotionales Leben neu ein-
weben. Die Schwierigkeit liegt hier in der optionalen Uberkreuzung zweier unter-
schiedlicher Wege: eines dichotomischen Gliicksweges (also entweder lustvoll oder
pflichttreu) und seiner Infragestellung im Hinblick auf die Suche nach einem tu-
gendhaften, vollkommeneren Weg. Dies wird in der Metapher des >Scheideweges«
zusammengefasst.

Xenophons Bildungsszene ist philosophie- und ethikdidaktisch aber teilweise
fragwiirdig. Denn erstens erscheint sie belehrend, zweitens problematisiert sie die
Heldenfigur nicht und drittens beriicksichtigt sie die emotionale Ebene zu wenig.
Diese drei Aspekte werden im Folgenden niher diskutiert.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

87


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

(I) Bildung, nicht Belehrung. Erst am Ende der dramatischen Steigerung des leb-
haften Disputs erreicht die Bildungsszene eine gewisse Leichtigkeit, denn die
dreifache Figuration — Herakles, Areté und Kakia — animiert den Lehrling (Aristip-
pos) zu dem Versuch, sich selbst im Verlauf der Diskussion innerlich zu priifen
und besser zu verstehen. Einerseits wird er aufgefordert, aus Herakles’ Perspektive
zwischen einem scheinirrigen und einem scheinrichtigen Verstindnis (also etwa
zwischen einem desengagierten Leben ohne Beschwerde und einem freudlosen
Leben im Dienst der Gemeinschaft) sowie zwischen einer scheinschonen und ei-
ner scheinhisslichen Lesart (also etwa zwischen einem kurzen und leichten, aber
unbeherrschten Weg und einem langen und schwierigen, aber ausgewogenen
Weg) von Gliickseligkeit zu unterscheiden. Andererseits liuft die doppelte kritische
Beurteilung von zwei poetischen Imitationen (d.h. fiktionalen Darbietungen) der
Tugend, eine schlechtere (Kakia) und eine bessere (Areté), auf die Sensibilisierung fiir
das eigentliche Tugendhafte hinaus. Herakles ist in dieser Szene kein Held. Die
philosophische Heldin der vom Schriftsteller Xenophon inszenierten Diskussion
einer erfundenen Lehre des Sophisten Prodikus ist fiir den Lehrling nicht Herakles,
sondern die bessere Tugendgestalt von Gliickseligkeit. Nach Robert Mayhew gilt:
»Virtue and Vice represent two different human inventions or conceptions of how
to live a good life« (Mayhew 2011: 215). Die Tugendgestalt unterscheidet sich durch
ihre Stimme und durch den Ton, sie spricht uns an. Sie schafft Momente der Um-
kehrung — nicht um eine in Taten umsetzbare Entscheidung zu treffen, sondern
um gute, neue begriffliche Unterscheidungen zu konzipieren (etwa zwischen dem,
was wir tugendhaft und lasterhaft beurteilen, d.h. zwischen einem fiir uns vielfil-
tigen, mit langem Training stindig zu erreichen ausgewogenen und freudenvollen
Leben in der Gemeinschaft und einer kurzatmigen, verkehrten und unaufrichtigen
Lebenswabhl).

Die Personifikationen von Schlechtheit und Vortrefflichkeit fordern Herakles
beide dazu auf, sie jeweils als Lebensleiterin zu wihlen. Die Suche nach dem Gliick
kann auf unterschiedlichen Wegen erfolgen, einer kann als besser beurteilt werden
und kann kontrastierende Gliicksvorstellungen in eine erfillendere und tibersicht-
lichere Version transformieren. Die Vortrefflichkeit (Tugendhaftigkeit) appelliert
an andere moralische Standards, d.h. an die kritische Hinterfragung dessen, was
wir uns wiinschen, und skizziert, wie dies wiirdig erreicht werden kann. Xeno-
phons Bildung von Herakles durch Areté erscheint jedoch belehrend, wobei keine
Entscheidung von ihm verlangt wird. Stattdessen lddt die sokratische Figur den
Lehrling Aristippos lediglich ein, den an Herakles veranschaulichten Weg der Vor-
trefflichkeit bzw. Tugendhaftigkeit im Gedichtnis zu bewahren. Herakles und der
Lehrling werden allerdings nicht einbezogen. Sie bleiben stumm, scheinbar ohne
Gehor und Mitsprache, stellen keine einzige Riickfrage. Was sie sich witnschen und
welche zukiinftige Lebensweise sie zu verfolgen haben, scheint schon bestimmt zu
sein. Die Entstehung von Neuartigem ist in diesem Setting schwierig. Xenophon

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

dupliziert fir den Lehrling seiner Bildungsszene das, was in der Nacherzihlung
von Herakles’ Urteil geschieht.

An dieser Stelle zeigt sich, wie sich unser Begriff der philosophischen Bildung
von der Vision des Xenophons unterscheidet. Die heroische Bildung im Dienst des
vorausbestimmten moralischen Standards der Zeit kann heute nicht imitiert wer-
den. Wir kénnen sowohl der Heraklesfigur als auch dem Lehrling Beachtung schen-
ken und beiden eine Stimme geben. Wir kénnen das, was in der Bildungsszene dar-
gelegt wird, kritisch und innovativ lesen. Der Einbezug von optionalen widrigkeits-
geladenen Lebensweisen erlaubt allerdings eine Auseinandersetzung, die nicht zur
positiven Aneignung tendiert, sondern zur Selbsterfindung einer eigenen Lebens-
weise.

(I1) Innovation des Heldenbildes. Heldenfiguren miissen heute problematisiert wer-
den. Abgezielt wird hier nicht auf die Bildung von Heroen, sondern auf ein aus-
geglichenes moralisches Leben, das zu einem realen menschlichen Leben passt. Als
geniale, mit philosophisch-adsthetischem Verstehen dotierte legendire Figuren rich-
ten sich die neu gedachten Helden gegen mangelnde Kritikfihigkeit und Empathie.
Helden und Heldinnen erscheinen heute als ambivalente Figuren, die soziale Direk-
tiven und etablierte Verhaltensmuster in Frage stellen. Heldentum kann sogar eine
Bedrohung fiir Demokratien werden, Xenophons Version der Bildung von Herakles
erscheint elitir und aristokratisch.

Nach Dieter Thomi kime einer heroischen Bildung jedoch auch in der Demo-
kratie eine gewisse Rolle zu, denn >demokratisches Heldentum« (Thomd 2019) wire
in der Lage, anderen Menschen zu zeigen, was moglich ist und wie neue Moglich-
keiten er6ffnet werden kénnen. Die Figur des puer robustus kann als eine demokrati-
sche Aktivistin imaginiert werden, als produktive Storerin. Dies funktioniert dann,
wenn wir das traditionelle méinnliche Bild des Heldens fallen lassen und dafir die
unserer Menschlichkeit férdernde Seite hervorheben (Thomi 2018: 15). Insgesamt
ist keineswegs klar, inwiefern Heldenfiguren eine philosophische Bildung fordern
konnen: Wihrend Kritikfihigkeit und Innovationsgeist, die diese Figuren inspirie-
ren kénnen und uns die Binaritit von Alternativen iiberschreiten lassen, zu begrii-
Ren sind, erscheinen andere Aspekte fragwiirdig. Es kann sich eine verdichtigende
Uberheblichkeit herausbilden, die dazu tendiert, Menschen in Dynamiken von Zu-
und Abneigung, Pro und Kontra, Koalitionen und Fronten zu verstricken sowie ei-
ne Urteilskraft ohne Verarbeitung der emotionalen Ebene zu fordern, welche eine
charakterliche Transformation erschwert.

(I11) Emotionen und moralische Bildung. In der modernen Kultur wird das Kunstmotiv
von Herkules am Scheideweg oder Hercules Prodicious (d.h. die von Prodikus erfun-
dene Heraklesszene) facettenreich wieder aufgenommen. >Herakles< wird als sHer-
kules<latinisiert und die geistige Bildung verwandelt sich musterhaft in die Kontro-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

89


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

verse zwischen (stoischer) Selbstbeherrschung und Lust (Cicero 2008: 1,118; Panof-
sky 1930: 42{%.). Die Personifikationen der Selbstbeherrschung (als Weg der Tugend)
und der Lust (als Weg des Lasters) liefern ein verwirrendes Bild des Scheidewegs,
wenn die oben erwihnte Uberlappung nicht beriicksichtigt wird. Kiinste und Kunst-
produkte kénnen poetische Medien der philosophischen Bildung werden, die den
moralischen Charakter eruieren kénnen, indem sie eine leichte und verstindliche
Veranschaulichung komplexerer Zusammenhinge erméglichen. Das Potential von
Bildern fir die Philosophie- und Ethikdidaktik ist bekannt, insbesondere von sol-
chen, die eine philosophische Theorie illustrieren.

Der sich auf dem Grand Tour (die damalige Bildungsreise) befindende aufklire-
rische schottische Philosoph Lord Shaftesbury lief nach dem Treffen mit dem Phi-
losophen Giambattista Vico in Neapel vom Maler Paolo de Matteis ein Kunstwerk
(Abb. 1) anfertigen, das sein >Konzept« des Urteils des Herkules und somit auch sei-
nen Philosophiebegriff veranschaulichen sollte (Shaftesbury 2001: 41).

Abb. 1: Paolo de Matteis (1662-1728): Herkules am Scheideweg

Zitiert nach: Universitit Bologna (https://tinyurl.com/m3a269zu)

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://tinyurl.com/m3a269zu
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://tinyurl.com/m3a269zu

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

Der Ausgangspunkt von Shaftesbury ist eine dreifache verwandelte Legende von
Herakles: Die sophistizierte Uberlieferung von Prodikus, die sokratisch unterrich-
tete Erzihlung und die von Xenophon schon moralisierte Heldenfigur kénnen (der
aufgeklirten >Moral-Sense-Theory« entsprechend) umgebildet, d.h. transformiert
werden. Diese zusitzliche begriffliche Transformation kann nach Shaftesbury auch
als The Education of Hercules tituliert werden (2001: 76). Als sorgfiltiger Ubersetzter
von Xenophons Memorabilia unterscheidet Shaftesbury (2008: 65ff.) selbst vier >no-
tions< (oder >Konzepteq), die die ethische Bildung auszeichnen kénnen: (i) zwei Got-
tinnen, die sich dem iiberraschten Herkules nihern; (ii) die Kontroverse, die sich
vor Herkules entfaltet und ihn interessiert, zwei sehr unterschiedliche Wege auf-
zeigt und ihn zweifelnd stimmyt; (iii) der sich ereignende scheinbare Sieg der Tu-
gend; und (iv) die entschlossene tugendhafte Attitiide des Herkules. Aus der Per-
spektive der philosophischen Bildung ist die vierte (iv) >notion< zunichst vielleicht
weniger relevant, die dritte (iii) zeigt nach Shaftesbury die innere Formung eines
moralischen Charakters und zeichnet die dramatische Mimik eines Herkules »agi-
tated, and torn by contrary passions«, »agonized« und in »suspense« auf (2001: 78).
Shaftesbury registriert den Moment der Abwendung (Aversion) von gewohnlichen
moralischen Verstindnissen und der innovativen Selbstitberwindung der eigenen
Leidenschaften. Der Weg zur Tugendhaftigkeit steht nicht auRerhalb der emotio-
nalen Dynamik, sondern durchquert sie. Die gefithlte Wendung der beurteilenden
Figur gilt es begrifflich zu kliren: Der aufklirerische Herkules hat Taktgeftihl und
Einsichtsfihigkeit durch das Auseinanderhalten von Laster und Tugend zu gewin-
nen, und das Tugendhafte kritisch zu beurteilen. Einsicht kann nur durch eine sinn-
liche Auffassung gewonnen werden. Das Momentum der philosophischen Bildung
liegt in der Verwandlung, der Metanoia, also des Umschlags in einen neuartigen mo-
ralischen Charakter.

3. Neuartige Wege philosophischer Bildung?

Im diesem letzten Abschnitt soll der skizzierte Vorschlag fiir das didaktische Den-
ken weiter erliutert werden. Klassische Diskussionen echter<« Dilemmata (s.0.) ha-
ben ihre Geltung, sie konnen aber in Richtung kreativerer Verfahren gesffnet und
erweitert werden. Die Besonderheit des hier vorgestellten Beispiels liegt darin, dass
eine Konfrontation mit der Ambiguitit des eigenen Geistes und mit dem Versuch,
zwischen Scheinbarem und Eigentlichem zu unterscheiden, veranschaulicht wird.
Die Unverstindlichkeit einer aporetischen herausfordernden Situation vermindert sich,
wenn wir Erlebnisse innerhalb der Fiktion kliren und musterhafte Zusammenhin-
ge schaffen. Das didaktische Denken hat Verstehensprozesse zu meistern, welche
»imitationale« und »vitale« Diskussionen kombinieren, d.h. der Ubergang von litera-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

91


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

rischen Imitationen zum moralischem Leben muss methodisch gepriift und kriti-
siert werden. Im Folgenden soll dies anhand von vier Aspekten erliutert werden:

I. Traditionelle Dilemmadiskussionen tendieren dazu, die moralische Intuition
der Teilnehmer:innen zu verengen, wenn diese die umrissene Situation oder die
konstruierten Positionen iiberschreiten. Die adaptierte Figur des Herkules evo-
ziert die vertiefte Einsicht in unser emotionales Urteil und einen intellektuel-
len Kritizismus. Emotionen konnen das Urteil dynamisieren und lassen uns die
Tugendhaftigkeit der Vernunft mitdenken. Hier entfaltet sich ein Potential phi-
losophischer Bildung, indem wir miterlebend und stimmfihig einbezogen wer-
den, und dabei selbst herausfinden, wie eine tugendhafte Lebensweise unserem
Urteil zufolge aussieht. Die philosophische Kritik von poetischen Imitationen
erlaubt die Veranschaulichung von gedanklichen Handlungen, die fir ein viel-
faltiges Verstehen offen, aber stindig weiter zu kliren sind.

II. Durch unseres Beispiel gestaltet sich keine agonistische Kraftprobe zum besse-
ren Argument, sondern ein Feld fiir das Training unserer Erfindungskraft. Lite-
rarische Gestaltungen haben eine innovative Rolle fir das moralische Leben, sie
gelten als inspirierende Figuren, wobei die Diskrepanz zwischen literarischer
Imitation und Ausfithrung von Handlungen nicht verwischt werden darf. Die
Weg-Metaphorik durchquert die philosophische Tradition (Westerkamp 2011)
und die Metapher des >Scheidewegs< weist auf das Uberschreiten von biniren
Optionen hin, um den eigenen Weg zu finden, wihrend wir tiber seine ethische
Angemessenheit urteilen. Neue moralische Intuitionen sind am Anfang fragil
und vulnerabel, unsere Idiosynkrasien sind aber nicht zu l6schen, sondern
sorgfiltig zu kliren, um zu schauen, ob aus unseren moralischen Intuitionen
schliefilich ethische Ansichten und tugendhafte Haltungen werden.

I11. Dilemmadiskussionen fordern in der Regel eine affirmative Haltung (Entwe-
der-Oder, Pro-Kontra, Akzeptanz-Widerlegung) und gehen von zwei klaren
Positionen aus. Aporetisch herausfordernde Situationen hingegen, wie die von
Herakles, verlangen keine affirmative Haltung, sondern ein Urteil, das sich
mit Entscheidungen und unsicheren Erwartungen auseinandersetzen muss.
Die veranschaulichte parabolische Situation erscheint eher >komisch« als stra-
gisch« und sie ist so konzipiert, dass begriffliche Dissonanzen und emotionale
Stimmungen auftreten konnen. Ein dsthetisches Verstehen brauchen wir, wenn
die qualitative Fiille nicht ausreichend von sprachlich formulierten Begrif-
fen aufgefasst werden kann. Ambiguitit und Unauslotbarkeit miissen nicht
reduziert werden. Vielmehr kann ein feinfithliges Gespiir fiir diese dadurch
gefordert werden, dass sie mit einem stransformativen Verstehen« (France-
schini 2023: 8ff.) geklirt werden konnen. Die Bildung von Herakles/Herkules
schligt eine moralische Lebensweise vor, die unterrichtlich hinterfragt werden
kann, indem unser Gefiihlsleben einbezogen und ermessen wird. Die beson-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

dere hinzukommende Tugendhaftigkeit, die dadurch entstehen kann, lisst
sich auch philosophische >Aufrichtigkeit< nennen. Diese kann ein moralisches
Leben charakterisieren, in welchem wir bereit sind, eine (zukiinftige und nicht
vorhersehbare) gliickliche, verniinftige und ethische Lebensweise fiir uns durch
Urteil und Selbstpriifung zu erfinden. Somit unterscheidet sich unsere Lektion
von der, die Xenophon oder Shaftesbury literarisch oder kiinstlerisch inszeniert
haben, lisst sich aber von dieser entscheidend anregen.

IV. Sowohl die >Richtigkeit innerhalb der poetischen Imitation« (oder Invention
dessen, was passieren kann) als auch die Intuition dessen, was passieren konn-
te (oder >vitale Richtigkeit) miissen in Bezug auf unsere Konzeption eines
guten, moralischen Lebens unterrichtlich kritisch beurteilt werden. Einer-
seits sollte keine unkritische Personifizierung und personliche Identifizierung
zugelassen werden. Indem wir Begrifflichkeiten veranschaulichen, bringen
wir zugleich optionale Verstindnisse hervor und kritisieren bzw. wandeln sie
innovativ um. Andererseits wird auch die >vitale Richtigkeit< iberprift, d.h.
die Entfaltung eines Innovationspotentials geht zusammen mit der kritischen
Klirung des hervorgebrachten Gedankens fiir ein moralisches Leben, das wir
ethisch gutheiflen — und somit kann eine genuine Lektion, ein unterrichtliches
Gelingen entstehen. Fiktionalitit erméglicht es, eine sinnliche, isthetische
Kritik der inneren Logik der Imitation zu gestalten. Anstatt der Verstirkung
einer Denkweise wird Diversifizierung und Nonkonformismus ermdglicht,
wihrend eine lebenspraktische Transformation des eigenen Urteils gelingen
kann. Idealerweise schafft es eine philosophische Didaktik, auch in ethischer
Hinsicht, die Komplexitit des moralischen Lebens mit der Leichtigkeit der
gedanklichen Veranschaulichung zusammenzubringen.

Die didaktische Organisation, die wir suchen, sind passende Richtlinien, die es zu-
lassen, eine Sensibilisierung fiir das menschliche moralische Leben einzurichten
und die Philosophierende zugleich in die Lage versetzen, unser Unterrichten mit
>poetischen Imitationen« als Ausgangspunkt fiir die Klirung ihrer eigenen Lebens-
entwiirfe zu begreifen. Ich wiirde zu diesem Zweck den Fachbegriff einer (philo-
sophisch) »aufrichtigen Didaktik« (siehe III) vorschlagen (ebd.: 2, 15, 20). Hier gilt
es, die Erfindung von neuartigen Gedanken zu erwigen und zu wagen — und dies
braucht auf emotionaler Ebene einen stindigen Klirungsprozess durch philosophi-
sche Kritik, um das Neue fiir das moralische Leben intelligibel zu skizzieren.

Literatur

Anderson, Graham (2021), »Heracles as a Quest Herox, in: Daniel Ogden (Hg.), The
Oxford Handbook of Heracles, New York, S. 371-387.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

93


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Apollodoros (1988), Bibliothek I1, in: Ders. Die griechische Sagenwelt. Apollodoros mytho-
logische Bibliothek, Leipzig.

Blesenkemper, Klaus (2020), »Dilemmadiskussion, in: Martina Peters/Jorg Peters
(Hg.) Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg, S. 63-76.

Bosman, Philip (2021), »The philosophical Traditiong, in: Daniel Ogden (Hg.) The Ox-
ford Handbook of Heracles, New York, S. 332—-344.

Cicero, Marcus Tullius (2008), Vom pflichtgemdifSen Handeln, Diisseldorf.

Franceschini, Stefano (2023), »Skizze einer aufrichtigen Methodik, letzter Zugriff:
25.01.2025, in: Open-Access-Publikationsserver der CAU zu Kiel,
https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417.
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3.

Grayling, Anthony C. (2007), The Choice of Hercules: Pleasure, Duty And The Good Life in
The 21 Century, Phoenix.

Jeske, Wolfgang (1981), »Die Parabelk, in: Otto Knorrich (Hg.), Formen der Literatur,
Stuttgart, S. 281-2.89.

Levinson, Maire/Fay, Jacob (2018), Dilemmas of educational ethics. Case and commen-
taires, Cambridge.

Martena, Laura (2018), »Thinking inside the Box. Concerns about Trolley Problems
in the Ethics Classroomc, in: Teaching Philosophy 41, 4, S. 381—407.

Mayhew, Robert (2011), Prodicus the Sophist: text, translations, and commentary, Oxford.

O'Connor, James (2012), »The Trolley Method of Moral Philosophyx, in: Essays in Phi-
losophy 13(1), S. 242-255.

Panofsky, Erwin (1930), Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neue-
ren Kunst, Leipzig/Berlin.

Peters, Martina/Peters, Jorg (Hg.) (2020), Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg.

Pfeifer, Volker (2009), Didaktik des Ethikunterrichts: Bausteine einer integrativen Werte-
vermittlung, Stuttgart.

Raters, Marie-Luise (2020), »Die erweiterte Dilemma-Diskussion«, in: Martina Pe-
ters/Jorg Peters (Hg.) Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg, S. 27-46.

Schaff, Hagen (2003), »Der Tugendheld — Herakles und die Philosophen, in: Rai-
mund Wiinsche (Hg.) Herakles/Herkules, Miinchen.

Shaftesbury, Anthony A. C. (2001), »Asthetik« in: Wolfram Benda u.a. (Hg.), Simt-
liche Werke, ausgewdhlte Briefe und nachgelassene Schriften, Bd. I, 5, Stuttgart-Bad
Cannstatt.

Shaftesbury, Anthony A. C. (2008), »Chartae Socraticae. Design of a Socratic History«
in: Wolfram Benda u.a. (Hg.), Samtliche Werke, ausgewchlte Briefe und nachgelassene
Schriften, Bd. 11, 5, Stuttgart-Bad Cannstatt.

Thomai, Dieter (2018), Puer robustus. Eine Philosophie des Storenfrieds, Frankfurt a.M.

Thomi, Dieter (2019), Warum Demokratien Helden brauchen. Plidoyer fiir einen zeitgemi-
f3en Heroismus, Berlin.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 95

Westerkamp, Dirk (2011), »Weg« in: Ralf Konersmann (Hg.) Warterbuch der philosophi-
schen Metaphern, Darmstadyt, S. 524—551.
Xenophon (1955), Erinnerungen an Sokrates, Berlin.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zu einer kinematographischen Form der Vernunft
Prinzipien, Verfahren, Beispiele

Florian Wobser

1. Cineastik und Formemphase in philosophischer Filmdidaktik?

Grof3es Kino rithrt von seiner Form her. Nimmt man das Prinzip des Montierens
ernst, so ist der bewegte Filmverlauf in letzter Konsequenz eine Summe der Ein-
zelbilder samt ihres Zusammenspiels mit den Tonspuren.' Filmische Inszenierung
lasst bei der kontinuierlichen Montage eine Handlung ablaufen, dann dient dieser
die Form, sie kann aber genauso auf diskontinuierlicher Montage basieren (Elsaesser/
Hagener 2013: 103-136), die nicht unsichtbar bleibt und Modus eines Wahrnehmbar-
machens der Form ist. Dadurch ist die Form gleichwertig mit der Handlung oder do-
miniert sie sogar. Filme, die als cineastisch gelten, tendieren zur letzteren Variante;
in ihnen liegt hiufig eine gewisse Formemphase vor.”

In der Philosophie/Ethik und ihrer Didaktik hat es die Form schwer. Das giltu.a.
fiir die des Films. Schaut man auf die Didaktisierungen dieses Mediums, fillt ers-
tens auf, dass Film in diesem Kontext — ebenso in anderen Fichern — fast immer
Spielfilm meint. Zweitens wurde bekanntlich Filmizitit in frithen Zugriffen »instru-
mentalisiert« (Peters u.a. 2006: 5). Problemorientierung ist so vor allem ein kriti-
scher Umgang mit Konflikten auf der Handlungsebene, deren Inszenierung iiber-
eifrig ignoriert wird — die filmaffine Lehrer:in im Fach Philosophie/Ethik war irri-
tiert, dass zu diesen diskursiven Zwecken nicht auch weiterhin argumentative und
literarische Texte genutzt werden. Fachdidaktisch besteht ficheriibergreifend zu-
dem Konsens dariiber, dass Diversitit von Unterrichtsmedien erwiinscht ist, was
sich nicht nur lernpsychologisch und methodisch, sondern durch jeweils auf spezi-
fische Weisen Ausdruck gewinnende Lebensweltbeziige legitimieren lisst. >Vielfalt
wire aber eine Mogelpackung, wenn diese Spezifika nicht gewiirdigt bzw. Vorteile
des Films auf kaum medienspezifische Aspekte wie Anschaulichkeit des Problems

1 Es wird hier angenommen, dass dies heute noch gilt; die diffizile bis unmogliche Unterschei-
dung zwischen analogen und digitalen Medien muss an dieser Stelle ignoriert werden.

2 Als modellhaftes Moment denke man an die Erfindung des jump cut, sei es in A bout de souffle
(1960) von Jean-Luc Godard, sei es in 2001: A Space Odyssey (1968) von Stanley Kubrick.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

oder Motivation der Schiiler:innen reduziert wiirden. Das haben zwischenzeitlich
Vertreter:innen philosophischer Filmdidaktik anerkannt. Volker Steenblock greift
vor zehn Jahren Vorarbeiten zu Musikvideos und Filmmusik von Klaus Draken bzw.
Rolf Sistermann auf und erklirt als fiir die Form offene Zieldimension, »dass Film
und Philosophie sich zu einer eigenen, gemeinsamen Erfahrungsweise verbinden
und verdichten kénnen« (2013: 9). Leif Marvin Jost entwickelt zu derselben Zeit ei-
ne Methodik fiir eine smediumadiquate Filmarbeits, in der >Filmphilosophie« (2017:
227-252) aufgewertet wird, wobei er nur punktuell (ebd.: 231-235, 107-115) auf die
Konzepte des Rhizoms und Plateaus nach Gilles Deleuze und Félix Guattari rekur-
riert; deren vor allem konzeptionelle Uberlegungen zum u.a. multisensorischen Philo-
sophieren werden von Jost selbst — anders als hier im Folgenden — lediglich als me-
thodische Ideen zur Filmdidaktik ausgelegt.

Wie verhilt sich folglich das Ziel, die kinematographische Form der Vernunft zu le-
gitimieren, zu dem bisherigen Fachdiskurs? Bezogen auf die Desiderata gilt gene-
rell, dass das Wiirdigen der Film-Form(en) maximiert werden soll, was zugunsten
der Sensibilisierung fiir Filmizitit mit einem Wechsel in eine formale Perspektive er-
reicht wird. Die kinematographische Vernunftform ist primdr auf Formen des Filmmediums
gerichtet. Diese sind aber — wie oben bereits angedeutet — im cineastischen Film oft
gerade sehr auffillig oder ganz subtil gestaltet. Es gilt also speziell, dass regulire
Spielfilme didaktisch begriindet zur Vielfalt der Genres tiberschritten werden soll-
ten. Greift man auf einen Film zuriick, der eine lineare Handlung um einen Kon-
flikt aufweist, sollte er zumindest auch formal attraktiv sein. Spielfilme sind so di-
vers, dass auch die Rinder der Genres ausgelotet werden sollten. Auferdem gibtes,
selbst wenn man audiovisuelle Zuspitzungen von YouTube tiber Snapchat bis zu Tik-
Tok vorerst ausklammert, sehr viele weitere (Sub-)Genres, die ebenso Versuche der
Didaktisierung verdienen.?

Um den Wechsel in die Perspektive der >Audiovision< auch im Philosophie- und
Ethikunterricht wahrscheinlicher zu machen, denke ich, dass man Spielfilme im
Schulalltag in ganzer Linge, wenn tiberhaupt, allein als Ausnahme zeigen sollte.
Lehrreich fur kinematographische Vernunft ist die kleine Form, also bei lingeren For-
maten die Sequenz. Ist diese gut ausgewihlt, gibt sie formal wie inhaltlich eine reich-
liche Anzahl an Aspekten her, denen man sich mit Schiiler:innen umso genauer wid-
men kann. Fiir so ein close watching konnte man eine drei bis fiinfminiitige Sequenz
sogar in einer Einzelstunde ein zweites Mal zeigen. Um die Wiirdigung der Form
zu steigern, sollten die Analyse und Deutung bzw. Kontextualisierung idealerwei-

3 Ich selbst habe bislang zu folgenden audiovisuellen Medien und Genre-Formen publiziert: Spiel-
filme, Anime, Kurzfilme, Dokumentationen, Essay-Filme, Kunst-Clips, Serien(episoden), In-
terviews, Fake-Gespriche, Podiumsdiskussionen, Vortrag und Lesung, Social-Media-Content
und Infotainment.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft

se primir vom Ton ausgehen und sekundir erst die Bilder miteinschliefen.* Uber
die Visualitit des audiovisuellen Mediums spricht man noch mehr als genug. Die
Auswahl eines Fragments und Uberbetonung des Sounds sind zwei Prinzipien kom-
petenzorientierter Filmbildung (Wobser 2021: 157-160), die auch close listening um-
fasst. Richtet man sich, wie in dem vorliegenden Artikel, auf Spielfilme, erméglicht
eine exakte Arbeit mit Sequenzen nicht nur »Anstéf3e zum Selber-Denken« (Peters
u.a. 2006: 6), sondern Perzepte ihrer Inszenierung haben dem Anspruch nach den-
selben Wert wie die scheinbar autonomen Konzepte, die im >Wahrnehmbarmachen«
asthetisch und performativ verstirkt werden. Filme sollten nicht allein als audiovi-
suelles Gedanken- (Sistermann 2004: 30; Jost 2017: 314f.), sondern jeweils als Wahr-
nehmungsexperiment im Riickgriff auf begrifflich-spekulative und multisensorisch-
phinomenologische Methoden kompetenzorientiert erschlossen bzw. sinnlich er-
offnet werden.

2. Sensibles Denken und philosophische Prozesse der Filmbildung

Bevor sich die hier zuerst filmdidaktisch eingeordnete kinematographische Form
der Vernunft exemplarisch auf drei konkrete Filmsequenzen richten wird, soll sie
mittels Riickgriffen auf den Fachdiskurs der Philosophie- und Ethikdidaktik vor-
erst grundsitzlicher charakterisiert werden. Im Horizont jener sehr kontroversen
Debatte (Gefert/Tiedemann 2012) um diskursive und prasentative Symbole gemif}
Ernst Cassirer und Susanne K. Langer wird fiir die kinematographische Vernunft
eine heuristische Zumutung eingefordert: Wird bislang noch immer so debattiert,
dass sich der phanomenologische Ausdruck eines Unterrichtsmediums stets an der
Qualitit des Konzepts messen lassen soll, und lassen Vertreter:innen des analyti-
schen Denkens die Perzepte aller Art, selbst rezeptionsisthetisch, nur erginzend
gelten, bringt jener heuristische Wechsel in die audiovisuelle Perspektive im Ver-
gleich einen gewissen Uberschwang mit sich.’ Indem perzeptive Qualititen des Films
betont werden, kehrt sich die Reflexionsweise um und das Wahrnehmen wird auf-
gewertet. Der transzendentale Rest jener (neu-)kantianischen Tradition bei Cassirer

4 Diese saudiophile« Haltung wird praktisch, u.a. aufgrund der Dominanz des Sehsinns, selten
durchgefiihrt, sieistjedoch mitdem (Kino-)Filmtontheoretiker Michel Chion (2012) nicht we-
niger theoretisch zu begriinden.

5 Diese schwungvolle Volte betrifft auch das im Anschluss an Cottfried Gabriel (2015) von An-
gelika Krebs (2021) dsthetisch und implizit auch didaktisch entwickelte erkenntnistheoreti-
sche Modell, worin nicht-propositionales Wissen als pragnantes, offen-reichhaltiges gegeniiber
einem prézis-abstrakten propositionalen Wissen aufzuwerten sei; dieser Ansatz wird hierals
ein Paralleldiskurs zur Debatte um diskursive und prasentative Unterrichtsmedien begriffen;
dazu auch die Beitrage von Angelika Krebs (S. 41-52) und von Philipp Thomas (S. 71-82) im
vorliegenden Band.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

99


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

und Langer wird zur Disposition gestellt, indem auf Vertreter:innen eines sensiblen
Denkens rekurriert wird, die phinomenologische und semiotische Vorarbeiten inte-
grieren. Sie stammen oft aus den Kiinsten; so heifit es in einer kritischen Auseinan-
dersetzung des philosophisch nicht gerade naiven Regisseurs Alexander Kluge mit
Immanuel Kant u.a., dass sich im Film selbst

radikale Anschauung im visuellen Teil und Begriffsmoglichkeiten in der Monta-
ge zu einer Ausdrucksform [verbinden], die ebenso wie die Sprache ein dialekti-
sches Verhiltnis zwischen Begriff und Anschauung ermdoglicht, ohne daR dieses
Verhiltnis wie in der Sprache stabilisiert ist (Kluge u.a. 1980: 16).

Die nicht zuletzt assoziativ und konnotativ wirkende audiovisuelle Dynamik, die
also sinnlicher ist als in dem linear und denotativ gerichteten Diskurs, nennt Klu-
ge selbst >Verfliissigung« (Wobser 2024b: 60—84, 95—222), wobei er explizit auditive
Ausdruckskrifte mit einschlief3t: »Das Zusammentreffen von sprachlichen, akusti-
schen und visuellen Formen und ihrer Integration in der Montage macht den Film
zu komplexeren Aussagen fihig, als dies einer dieser Formen allein méglich wire«
(Kluge u.a. 1980:16).

Fir sensibles und zugleich sensibilisierendes Denken, das im Wechselspiel mit
gleichwertiger aisthesis steht, finden sich auch anschlussfihige frithere fachliche Po-
sitionen. Christian Gefert®, der selbst eine Konzeption performativen Philosophie-
rens vertritt, steht jener >Verfliissigung« nahe, sobald er nach Jacques Derrida be-
merkt, dass »Philosophieren per se immer unabgeschlossen und vorliufig [ist], da
sich Bedeutungen (vermutlich) nicht endgiiltig fixieren lassen [...]«. Er spitzt an der-
selben Stelle den Prozess des Philosophierens weiter zu, indem er fragt,

ob iberhauptstabile Bedeutungsgefiige zwischen Signifikanten [...] und Signifika-
ten bestehen und sich der Anspruch auf iiberhistorische und kontextunabhingige
Begriffsklarungen in der Philosophie jemals realisieren liefSe (Cefert 2008: 18f.).

Wihrend Gefert das Theaterspielen als eine leibliche Praxis charakterisiert, die ge-
wisse Arten des signifikanten >embodiment« (2005) meint, greift Stefan Maeger u.a.
phinomenologische und semiotische Denkmuster auf (Wobser 2024b: 257-267), um
einen>Umgang mit Bildern«fachdidaktisch zu legitimieren. Nicht die trivialen, aber
die isthetisch reizvollen Bilder hitten deiktische und indexikalische Qualitit, die
den Sehsinn iiber die Einbildungskraft bzw. Fantasie als eine quasi-taktile Kom-
petenz herausforderten. Solche Bildungsprozesse philosophischer Art zielen nach
Maeger deshalb auf ein »spiirendes Sehen« bzw. »[a]tmosphirisches Wahrnehmen« (2013:

6 Siehe zu Gefert ebenso das Gesprach zu gegenwirtigen, die Institution Schule betreffenden
fachdidaktischen Fragen und die Diskussion dariiber (S. 223—236) im vorliegenden Band.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft

225). Gefert stellt die Ausweitung seines Ansatzes auf den Film lediglich in Aussicht,
dessen bewegte Bilder (mit Ton) Maeger streift, indem er ihren hoheren Grad einer
Immersion als intensives »Gefithlsexperiment« (ebd.: 230) umschreibt.

Eine Didaktisierung kinematographischer Vernunft schliefft hier an und sie
geht dariiber hinaus, indem audiovisuelle Filmizitit als eine dsthetische und perfor-
mative Ausdrucksweise begriffen wird und die filmische Inszenierung selbst uns Impulse
fiir das Philosophieren liefert. Ein etabliertes Modell dafiir liegt gliicklicherweise im
Fachdiskurs lingst vor — die Literatur! So ist der Begriff >Filmizitit«an >Literarizitit«
angelehnt, deren didaktische Relevanz bereits Johannes Rohbeck herausgearbeitet
hat. Er bemerkt, dass Literatur zu hiufig auf Inhalte reduziert werde, das Fach
Philosophie/Ethik aber Vorteile habe, wenn »die verschiedenen Schreibstile« (2016:
201) anerkannt wiirden. Rohbeck trennt zwischen Philosophie in der Literatur und
literarischer Philosophie, indem er moderat postmoderne Einfliisse transformiere
(ebd.: 200). Analog dazu soll an dieser Stelle die Relevanz filmischer Philosophie
unterstrichen werden, die verschiedene Film-Stile umfasst und die Domine ist, in der
sich die kinematographische Vernunftform entfaltet. Rohbeck nennt u.a. Dialoge,
Autobiographien und Erzdhlungen selbst >marginale Gattungen« (ebd.: 203-216),
die nach ihm die fiir das Philosophieren entscheidende >argumentative Funktion«
(ebd.: 203) in literarische Gestalten kleideten. Dieses Kriterium sei wichtig, damit
sich Philosophie nichtin der Literatur aufl6se. Viele Film-Genres und jeweils gezielt
ausgewihlte Stile konnen aber als in den Fichern Philosophie/Ethik (bislang noch)
marginalisiert beurteilt werden; die hier eingeforderte formale Aufwertung des
Film-Mediums basiert nicht allein auf einer argumentativen Funktion, sondern
cineastische Filme sind Modelle identititstheoretischer Bildungsprozesse. Deren ge-
nauere Didaktisierung basiert aber nicht auf einer pauschalen Gleichsetzung von
Philosophie und Film; vielmehr liefert der Ansatz kiirzere Sequenzen voller Kon-
zepte und Perzepte, die fiir ein offenes Wahrnehmen wie kritisches Reflektieren in
relevanten Themenkontexten kiinstlerischen Impulsen des Philosophierens gleichen.’

Wie die kompetenzorientierte Filmbildung in dazu geeigneten thematischen
Kontexten im Modus kinematographischer Vernunft geleistet werden kann, diese
Frage soll am Ende dieses Artikels anhand konkreter Beispiele genauer beantwortet
werden. Ihr legitimierender Grund kann erginzend auch mit Christa Runtenberg
gestirkt werden. In ihrer Einfithrung Philosophiedidaktik (2016) geht sie konsequent
auf visuelle und auditive Eigenschaften von Unterrichtsmedien und Verfahren ein

7 Rohbeck selbst dazu (2016: 204): »Hier beriihren sich Philosophie und Literatur, doch ohne
dass sich die Grenzen verwischen. Dennich gehe von ganz bestimmten philosophischen Kon-
texten aus, in denen die literarischen Formen ihre je spezifischen Funktionen erflllen«. Roh-
beck unterstellt postmodernen Philosoph:innen, dass diese solche Differenzen nichtinteres-
siert hatten; zugleich grenzt er sich mit dem eigenen harten Kriterium der>argumentativen
Funktion<von deren theorierhetorischen Versuchen klar ab.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

101


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

(ebd.: 106—212). Zudem (ebd.: 59-65) unterlegt sie der sowohl phinomenologisch
als auch psychologisch begriindeten transformativen Idee prozesshafter Bildung eine
>flitssige« Grundlage, auf der sich Selbst- und Weltverhiltnisse — etwa zwischen
Natur und Kultur — immer neuartig artikulieren. Dem iibergeordneten Ziel einer
hier entworfenen philosophisch-cineastischen Filmbildung dienen entsprechend
ebenso wahrmehmbarmachende, sensibilisierende Figuren und Gestaltungen.®

Uberlegt man sich, mit welchen philosophischen Autor:innen dieser Ansatz zu
rechtfertigen ist, liegt nicht allein, wie bei Runtenberg selbst, u.a. Michel Foucault
nahe, sondern dessen Wegbegleiter, der phinomenologische sowie semiotische Ak-
te eines Philosophierens unmittelbar direkt verkniipft hat, nach dessen differenzieller
Position Identitit und Differenz im permanenten Oszillieren sind. Gemeint ist hier
Gilles Deleuze, dessen >transzendentaler Empirismus«< (R6lli 2012) an dieser Stel-
le nicht genauer zu referieren ist. Er hat sich in zwei Binden dem Kino gewidmet
und begreift die audiovisuellen Kiinste als AuReres der Philosophie, das ihr aber zu-
gleich immanent sei (Wobser 2024b: 122-132, 142—154). Diese ebenbiirtige rhizoma-
tische Verkniipfungsweise (nicht zu verwechseln mit einer Gleichsetzung zwischen
Film und Philosophie), ist pars pro toto dessen, was Deleuze mit Félix Guattari (2003)
nicht linger als Philosophie im engeren Sinne, aber als ein - sensibles — Denken
fasst. Es weist selbst eine Nihe zu den Kiinsten auf, besonders zum Film, so dass De-
leuze vom >Kino-Denken«spricht und den doppelten Imperativ einer philosophisch-
kinstlerischen Filmbildung aufstellt, dem hier auch konzeptionell gefolgt wird, so
dass sein Beachten anhand dreier Beispielsequenzen in eine exakte audiovisual liter-
acy miindet: »All dies verlangt nach einer Pidagogik, insofern wir in einer neuarti-
gen Weise das Visuelle lesen und den Sprechakt auf neue Art héren miissen (Deleuze
1997: 316).°

3. Formaffine Verfahren anhand dreier Beispiele naturasthetisch
relevanter Filmsequenzen

Diese auf Ton- und Bildspuren abgestimmte Programmatik philosophischer Film-
bildung liefert uns das Modell einer audiovisual literacy, die formale Spezifika des

8 Runtenberg fithrt damit indirekt die Erweiterungen der Begrifflichkeit bei Steenblock fort;
zur Filmmusik meint Steenblock (2013: 25) selbst: »Mit den Bildern ist der Musik gemein, dass
sie Wirklichkeiten konstruiert und Wirkungen inszeniert [...]. Musik kann viel: Atmosphare
schaffen, Bilder integrieren, erzdhlerische Beziige herstellen, Emotionen abbilden, soziale
und kulturelle Hintergriinde vermitteln, parodieren und karikieren, Personen und Gegen-
stinde dimensionieren, ja: ein Publikum formlich konditionieren [..]«.

9 Vergleichbar hiermit ist die Filmbildung nach Alain Bergala (2006; auch: Jost 2017: 303ff.),
die jedoch filmsemiotische Pramissen aufweist; speziell jenem >Kino-Denken<im Sinne von
Deleuze widmet sich Olaf Sanders (2020).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft

Filmmediums in &sthetischen und performativen Wirkungen wiirdigt. Der Film
appelliert an seine Rezipient:innen und fordert cineastisch eine sinnliche Heuristik
zwischen aisthesis und semiosis heraus. Diese Erkenntniskrifte sind philosophisch
relevant und betreffen das Medium Film und seinen technischen Grad an Sinn-
lichkeit anders, intensiver als etwa auch jene von Rohbeck genannten literarischen
Gattungen. Die Formsprache im Film hat selbst einige Varianten (Klant/Spielmann
2008) und sollte mit Hilfe von ausgewihlten Aspekten an die thematische Pro-
blemorientierung gekoppelt werden (s.u.). Im Folgenden liegt letztere speziell in
naturisthetischer Reflexion vor, wobei 6kophilosophische Grundlagen von Gernot
Bohme (1989) und von Martin Seel (1991) aufgegriffen werden. Dafiir werden Se-
quenzen ausgewahlt, in denen natiirliche Riume und Zeiten audiovisuell verfremdet
gezeigt werden. Dieses Merkmal ist nicht nur ein Hinweis auf Cineastik, in der sich
kinematographische Vernunft wohl fithlt, weil sie viele Impulse erhilt, sondern
diese drei konkreten Szenen liegen hier auch deshalb vor, weil deren selbstreflexive
Implikationen ein »atmospharisches Wahrnehmenc erfordern. Der Strom aus as-
soziativ bzw. konnotativ verstirkten Gedanken zur >Audiovision« wird hier immer
blof} vorliufig als eine naturisthetische Deutung gestoppt. Die Filmsequenzen
sind formal und inhaltlich different, sie teilen aber den Umstand, dass alle drei
Inszenierungen jeweils die eines heterotopen und heterochronen Ortes sind, was
fir Nature Filming (fiir Nature Writing: Krebs 2021: 124—128) durchaus ebenso sehr
naheliegend ist. In diesen drei Beispielen ist es also mehr oder weniger Fremdes,
das phinomenologisch erschlossen sowie semiotisch eréffnet werden sollte, um
dadurch sinnliche philosophische Filmbildungsprozesse zu ermoglichen.

Offene identititstheoretische Bildungsprozesse gehen von diesen Sequenzen
zweifach aus: Zum einen werden die Protagonist:innen in naturnahen Situationen
gezeigt, die auf je andere Weisen filmisch inszeniert werden, woraus ebenso diffe-
renzierte isthetische Deutungen folgen; zum anderen sind die Ausziige auch drei
Film-Modelle, deren performative Wirkungen der Rezipient:in das Wahrnehmen
und das kritische Reflektieren der Mensch-Natur-Verhiltnisse abfordern, die zwar
als sekundire Erfahrungen vorliegen, die aber zur eigenen Identitit im Transfer in
Beziehung zu setzen sind. Der Ausdruck in diesen Szenen umfasst u.a. Momente
der Selbstartikulation und Selbstkultivierung'® in der Natur, womit sich fiir die
Rezipient:in jeweils zugleich zugunsten 6kophilosophischer Bildung die Frage nach
der eigenen, individuellen Naturbeziehung dreifach auf eine jeweils audiovisuelle
Weise stellt.”

10  Esseianden Call for Abstracts unserer Tagungin Weingarten im April 2024 erinnert, dersolche
ethischen Praktiken neben dem Wahrnehmbarmachen und Sensibilisieren herausstellte: ht
tps://tinyurl.com/sn8kegmr [15.02.2025].

11 Die hier gebotene Kompaktheit erlaubt allein den vergleichenden Uberblick zu den drei Film-
sequenzen, keine methodische Aufbereitung derselben; in separaten Aufsiatzen habe ich

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

103


https://tinyurl.com/5n8ke9mr
https://tinyurl.com/5n8ke9mr
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://tinyurl.com/5n8ke9mr
https://tinyurl.com/5n8ke9mr

104

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

3.1 Philip Groning: Mein Bruder heiBt Robert und ist ein Idiot (D/A/CH 2018)

Die kinematographische Form der Vernunft hitte mit diesem dreistiindigen Spiel-
film von Philip Groning, der das Thema Zeit auch performativ avantgardistisch auf-
zeigt, mehr als genug zu tun. Gegen Ende des ersten Drittels gehen die Zwillinge,
Schwester und Bruder, nackt im Waldsee baden. Der Ton ist als Bildfon nur on-screen
zu héren und besteht allein aus einer soundscape der natiirlichen Umgebung; visuell
wird dieses Mensch-Natur-Verhiltnis dsthetisch sehr attraktiv eingefangen, indem
die Kamera das Wasser meditativ nah zeigt, wobei zunichst nur sein Sichkriuseln
auf die Menschen verweist (Abb. 1), die dann ruhig in totaler Draufsicht auf dem bzw.
halbnah unter Wasser gleiten (Abb. 2/3). Als beide plétzlich auftauchen, ist eine An-
derung der Atmosphire zu bemerken — der Bruder hat das spontane Spiel, wer lin-
ger die Luft anhalten kann, offenbar >gewonnens, wie er laut ruft (0:51:35), wihrend
er bei seinem dynamischen Auftauchen mit Siegerpose nah gezeigt wird (Abb. 4).

Abb. 1-4: Leiblich-kontemplatives Naturverhdltnis; Storung (Groning 2018: 0:50:15-0:51:45)

Eigene Screenshots

jedoch fiir zwei der drei Filme iber kompetenzorientierte Aufgabenstellungen nachgedacht
(2021: 165—170, 2024d: 240ff.). Alle drei Filme kénnen auch insofern als cineastisch gelten,
dass die Regisseure jeweils preisgekront und kiinstlerisch anerkannt wurden. Zuletzt habe
ich dhnliche Positionen zu Spielfilmen von Kelly Reichardt ([2025]) und 6kologischen Doku-
mentationen von Lisa Eder und Carmen Losmann (2024c: 207-212) entwickelt.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft

Greift man auf Modelle der Naturisthetik zuriick (Bdhme 1989; Seel 1991*%), kén-
nen die Protagonist:innen in leiblich-kontemplativer Naturbeziehung perzipiert und
interpretiert werden. Ihre aisthesis ist hierbei ein »sinnliches Sichbefinden« (Bchme
1989: 10) in einem leiblich gespiirten See (ebd.: 31-36). Diese wird aber in einem Spiel
gestort, dessen ernste Dimension in einer Art Wettbewerb auf Leben und Tod be-
steht, also den »Akt der kontemplativen Abwendung von den Geschiften des Lebens«
(Seel 1991: 18) rigoros negiert. Gerade weil das Atmen selbst so sehr leiblich ist, wird
hier ein Spannungsfeld erzeugt, fiir das der zunichst noch geteilte naturutopische
Moment (da zuerst noch eine andere, eine schwebende Zeit gilt, deren Ewigkeit sich
sodann als endlich entpuppt) audiovisuell gestaltet wird. Weitere Informationen
zum Film sind nicht notwendig (man kann sie, wenn man machte, aber mitteilen;
auch weitere passende Sequenzen kdnnen gezeigt werden). Als eine rhizomatische
Vernunftform freut sich die kinematographische ggf. auch iitber mogliche interme-
diale Verkniipfungen, die hier u.a. in jenem berithmten Aphorismus Sur l'eau aus
Theodor W. Adornos Minima Moralia (1951) liegen konnten, wo es heifit:

Rien faire comme une béte, auf dem Wasser liegen und friedlich in den Himmel
schauen, >sein, sonst nichts, ohne alle weitere Bestimmung und Erfillung<kénnte
an die Stelle von Prozef, Tun, Erfillen treten [..] (1969: 207f.).

3.2 Terrence Malick: Knight of Cups (US 2015)

Die ersten gut vier Minuten des Intros dieses sogenannten >Los-Angeles-Films«
von Terrence Malick eréffnen nicht nur ein ca. zweistiindiges Panorama, in dessen
Verlauf jene Metropole durch eine mit Handkamera gedrehte und oft selbst im-
pulsiv wirkende Serie verfeinerter Architektur-/Landschaftsaufnahmen umgeben
von kalifornischer Wiiste gezeigt sowie durch einen gehobenen Soundtrack unter-
malt wird. Es gibt zwar ebenso ein wenig Handlung mit humanen Akteur:innen,
doch scheint sie nur den mythologisch-essayartig eingefangenen snatiirlichen
Americana« zu dienen.

Im Intro wird der Protagonist eingefithrt, der zuerst auflerhalb jener Stadt,
deserted, neben einem Highway wandelt (Abb. 5) und danach, diskontinuierlich, eine
wilde Party besucht. Die kinematographische Vernunft vernimmt einen Diskurs,
der zwischen dem christlich-spirituellem Kommentar und inneren Monolog der
Hauptfigur changiert; es gibt einen Song aus Ralph Vaughan Williams” Oper The
Pilgrims Progress, wodurch das einleitende Motiv der riskanten Reise auch akustisch
von Hanan Townshend unterstiitzt wird. Nach der Wiisten-Szene folgt ein Riick-

12 Zum leiblichen bzw. zum dsthetischen Naturverhdltnis: Kirchhoff/Karafyllis u.a. 2020: 176—185
bzw. 186—195.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

105


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106  Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

blick auf die frithe Kindheit aus einer kosmischen Perspektive (Abb. 6); es schlieRen
sich recht versnobte urbane Szenen im Auto und auf jener Party an (Abb. 7).

Abb. 5-8: Psychologisch-korrespondierendes Naturverhdltnis (Malick 2015: bis 0:04:30)

- - PR——

i

WAITTEN AND DIFETED WY
TERRENCE MALICK

CHRISTIAN BALE CATE BLANCHETT NATALIE PORTMAN
KNIGHT ofF CUPS

ENIGHT

Eigene Screenshots; fiir das Plakat: © Broad Green Pictures

Der Protagonist wirkt sehr labil, die Wiiste ist hier ein >abweisendes Terrains,
keine >schéne Gegend« (Seel 1991: 89—97); wihrend dies wahrzunehmen ist, gilt fiirs
Interpretieren der psychologische Verdacht, dass sein Inneres und Aufleres vage
miteinander korrespondieren. Der Weg an den Rand der Wiiste kehrt als Leitmotiv
des Films wieder, ist ein »Akt der korresponsiven Vergegenwirtigung der eigenen
Lebenssituation« (ebd.: 18), der von Beginn an zusitzlich durch die Motivik von Ta-
rot-Karten mitgeprigt wird, wobei der Hauptfigur die ebenfalls titelgebende Rolle
des Ritters der Kelche zufillt, d.h. die des Traumtinzers.” Seine Situation einer Su-
che und der Halt- bzw. Orientierungslosigkeit wird dadurch betont. Ein Filmplakat
(Abb. 8", das ikonische Horizonte (Palmen; Berge) der Stadtgrenzen von Los Ange-

13 Auch darum neigt Malick selbst, mehr als andere, dem Kitsch zu (vielleicht hilft hier—ausge-
rechnet — die Brigitte: https://tinyurl.com/rvm3b4y7 [15.02.2025]).
14 Zitiert nach: https://tinyurl.com/5n8k37a7 [30.10.24].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://tinyurl.com/rvm3b4y7
https://tinyurl.com/5n8k37a7
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://tinyurl.com/rvm3b4y7
https://tinyurl.com/5n8k37a7

Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft

les und die Melancholie (als ein umgekehrter Kopf/Mond; Thomas 2020) des Prot-
agonisten bezeugt, ist ferner intermedial ggf. ebenso relevant. Hier ist jemand hef-
tig zerrissen zwischen Wiiste und Stadt, zwischen Natur und Kultur oder zwischen
Schwermut und Exzess.”

3.3 Hayao Miyazaki: Mein Nachbar Totoro (J 1988)

Auch die beiden Filme von Gréning und Malick sind Kunstwerke, doch fiir Hayao
Miyazakis so berithmten Anime-Film und seine Stilistik gilt die These, dass es sich
um einen Ausdruck des kiinstlerisch-imaginativen Naturverhiltnisses handelt, um-
so mehr. >Totoro«ist eine shintoistisch geprigte Hauptfigur, die den Wald beschiitzt.
Sie tritt simultan in drei Verkérperungen auf und wohnt in einem grofen Baum. Im
Film spielt Totoro nur in wenigen Szenen mit; dies wird jeweils als ein ausdrucks-
starkes Geschehen inszeniert, das die Handlung sekundir werden l4sst. Totoro steht
fir viele naturnahe Anime-Figuren (ein weiterer, wenn auch ginzlich anderer >Hii-
ter des Waldes« ist z.B. Der Lorax; Regie: Chris Renaud u.a. US 2012'), die im be-
sonderen Maf3e ein audiovisuelles Sinnbild sind in ihrer jeweiligen Verkérperung
der Natur. Totoro selbst, so lief3e sich hier mit Seel (1991: 18) sagen, ist ein »Akt der
imaginativen Deutung des Seins in der Welt« und in seiner so unnachahmlichen Kon-
kretion (s.u.) ein »Kunstgriff einer Naturalisierung der Imagination« (ebd.: 139).
Bei seinem allerersten Auftritt wird das Middchen Mei von Totoro hinter dem
Wurzelwerk (Abb. 9) in eine Baumhohle gefithrt, wo Totoro selbst (gleichzeitig)
schlummert (Abb. 10). Mei nimmt auditiv und taktil mit dem Wesen Kontakt auf,
das sich nur nonverbal, d.h. leiblich, artikuliert (Abb. 11). Ob leiblicher Ausdruck
und Diskurs zusammenfinden, bleibt offen, die Relevanz der Frage wird indirekt
kritisch kommentiert, indem die Sequenz vorerst — visuell wie auditiv — idyllisch
endet (Abb. 12). Totoro steht hier in toto fiir eine Natur, die weich, warm, wanstig ist,

17 in Beziehung setzt

hypersensibel wirkt, und wozu jeder Mensch sich u.a. spirituel
bzw. setzen sollte. Totoro ist anthropomorph und befremdlich gestaltet, zwischen
Mensch und Tier; ihm scheint zwar zu trauen zu sein, doch er bleibt unheimlich
(Abb. 11). Die humane Sprache erreicht diese Natur nur bedingt, doch es entsteht

ein Biindnis aus Waldgeist und Kindern. Diese Thematik ist auf intermediale Weise

15 Zur Vertiefung konnte beispielsweise auf einen Nature-Writing-Klassiker wie Desert Solaire.
A Season in the Wilderness (1968) von Edward Abbey eingegangen werden; fiir den weiteren
Filmverlauf, in der die Hauptfigur nicht nur Konflikte mit Frauen, sondern auch mit Bruder
und Vater in einem in erster Linie sheteronormativen< Zusammenhang hat, konnte ebenso der
Abschnitt zum geschlechtlichen Naturverhdltnis hilfreich sein in: Kirchhoff/Karafyllis u.a. 2020:
239-247.

16  Informationen dazu: https://en.wikipedia.org/wiki/The_Lorax_(film) [15.02.2025]; fiir den
Hinweis auf diesen Film danke ich Kira Meyer.

17 Zureligiosen Naturverhiltnissen: Kirchhoff/Karafyllis u.a. 2020: 232—238.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

107


https://en.wikipedia.org/wiki/The_Lorax_
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Lorax_

108

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

u.a. mit Debatten zur Metaphorik der >Kitzligkeit« des Erdplaneten im Sinne einer
resonanten >Gaia« zu verbinden (Wobser 2024d: 231-239).

Abb. 9-12: Kiinstlerisch-imaginatives Naturverhiltnis (Miyazaki 1988: 0:29:00-0:34:08)

Eigene Screenshots

4. Fazit

Die kinematographische Form der Vernunft erfreut sich an jeder Cineastik. Das liegt
u.a. an deren Formvielfalt, die Filmbildung samt ihrer beiden Prinzipien des Wahr-
nehmbarmachens und Sensibilisierens unterstiitzen kann. Solche Perspektivwech-
sel in audiovisuelle Formgestaltungen fordern und férdern ein sensibles Denken, das
fiir das heuristische Zusammenspiel aus aisthesis und semiosis ebenso geeignete di-
daktisch-methodische Verfahren entwickelt. Diese Neuerungen bleiben weiterhin
der Problemorientierung verpflichtet, indem sich anhand der drei Beispiele oben
ausgehend von der Naturdsthetik auch naturethische Fragen stellen, zugleich aber
in der Natur- und Medienisthetik besonders Fragen der Formen auch des Philo-
sophierens selbst aufgeworfen werden, womit Problemorientierung sowohl in dis-
kursiven als auch prasentativen Hinsichten aktualisiert wird. Anhand von drei Fil-
men wurden konkrete Sequenzen ansatzweise didaktisiert, indem primir die ih-
rer Filmizitat verpflichteten 6kophilosophischen Probleme indirekt auch ethisch ge-
wiirdigt wurden, die sekundir ebenso inhaltlich kontroverse Aspekte der Debatte

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft

betreffen. Dazu zihlen erstens ethische Fragen nach Kontemplation oder Wettbe-
werb bzw. nach einer Gewichtung von Passivitit und Aktivitit, zweitens die phi-
losophisch strittige Natur-Kultur-Grenze bzw. eine mégliche wilderness (duflerlich
wie innerlich, hier auch als Melancholie) und drittens Thematisierungen der Kunst-
Natur-Asthetik, des Idylls, des Nicht-/Anthropomorphismus und der Funktion der
Sprache als problematisierende Beziige, die sowohl fiir phinomenologisches Wahr-
nehmen als auch fir daskritische Reflektieren hergeleitet wurden und in konventio-
nellen Lehr-Lern-Settings vertieft werden konnten. Nach jenem Modell des Nature
Writing ist in diesem Sinne also die exemplarische Filmstilistik des Nature Filming
dazu geeignet, ausgewihlte anthropozine Kontexte (Wobser 2024a), sei es dsthetisch,
leibphinomenologisch oder sei es naturphilosophisch, mit Hilfe von formal attrak-
tiven Filmequenzen fiirs Denken zu er6ffnen, so dass in mediensensiblen Miniaturen
Natur- und Kunstisthetik sinnlich zusammenprallen.

Literatur und Filme

Abbey, Edward (1968), Desert Solaire. A Season in the Wilderness, New York.

Bergala, Alain (2006), Kino als Kunst. Filmvermittlung an der Schule und anderswo, Bonn.

Bohme, Gernot (1989), Fiir eine kologische Naturdsthetik, Frankfurt a.M.

Chion, Michel (2012), Audio-Vision. Ton und Bild im Kino, Berlin.

Deleuze, Gilles (1997), Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Frankfurt a.M.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (2003), Was ist Philosophie?, Frankfurt a.M.

Elsaesser, Thomas/Hagener, Malte (2013), Filmtheorie zur Einfiihrung, 4. Aufl., Ham-
burg.

Ethik & Unterricht 2/2009: Film.

Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston.

Gefert, Christian (2005), »Philosophieren als embodiment — Zur Relevanz verkor-
perten Gebrauchswissens in philosophischen Bildungsprozessen, in: Johannes
Rohbeck (Hg.), Anschauliches Denken. Dresden, S. 75-94.

Gefert, Christian (2008), »Kompetenzmodelle fiir philosophische Bildungsprozes-
se«, in: Johannes Rohbeck/Urs Thurnherr/Volker Steenblock (Hg.), Empirische
Unterrichtsforschung und Philosophiedidaktik, Dresden, S. 16—26.

Gefert, Christian/Tiedemann, Markus (2012), »Diskursive und prisentative Symbo-
le. Eine Kneipendiskussion, in: Zeitschrift fir Didaktik der Philosophie und Ethik,
2, S. 152-159.

Godard, Jean-Luc (1960), A bout de souffle (F).

Groning, Philip (2018), Mein Bruder heif3t Robert und ist ein 1diot (D/F/CH).

Jost, Leif Marvin (2017), Methodik des Philosophierens mit Filmen. Mediumadiquate, fach-
spezifische und situative Filmarbeit im Philosophieunterricht, Miinster.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

109


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Kirchhoff, Thomas/Karafyllis, Nicole C. u.v.a. (Hg.) (2020), Naturphilosophie. Ein Lehr-
und Studienbuch, 2. Aufl., Tibingen.

Klant, Michael/Spielmann, Raphael (2008), Grundkurs Film 1. Kino, Fernsehen, Video-
kunst, Paderborn.

Kluge, Alexander/Reitz, Edgar/Reinke, Wilfried (1980), »Wort und Filmc, in: Klaus
Eder/Alexander Kluge (Hg.), Ulmer Dramaturgien. Reibungsverluste, Miinchen/
Wien, S. 9-27.

Krebs, Angelika (2021), Das Weltbild des Igels. Naturethik einmal anders, Basel.

Kubrick, Stanley (1968), 2001: A Space Odyssey (GB/US).

Maeger, Stefan (2013), Umgang mit Bildern. Bilddidaktik in der Philosophie, Paderborn
u.a.

Malick, Terrence (2015), A Knight of Cups (US).

Miyazaki, Hayao (1988), Mein Nachbar Totoro (J).

Peters, Martina/Peters, Jorg/Bernd, Rolf (2006), Philosophie im Film, Bamberg.

Renaud, Chris u.a. (2012), The Lorax (US).

Rohbeck, Johannes (2016), »Literarische Formen des Philosophierens im Unter-
richt«, in: Ders., Didaktik der Philosophie und Ethik, 4. Aufl., Dresden, S. 199-221.

Rolli, Marc (2012), Gilles Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empirismus, 2. Aufl.,
Wien/Berlin.

Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lehren und Lernen, Paderborn.

Sanders, Olaf (2020), Deleuzes Pidagogiken. Die Philosophie von Deleuze und Deleuze/
Guattari nach 1975, Hamburg.

Seel, Martin (1991), Eine Asthetik der Natur, Frankfurt a.M.

Sistermann, Rolf (2004): »Audiovisuelle Gedankenexperimente. Musikvideos als
neue Medien im Philosophie- und Ethikunterricht. Ein Beispiel aus Klasse 9«,
in: Ethik & Unterricht, 1, S. 29—-33.

Steenblock, Volker (2013), Philosophieren mit Filmen, Tibingen.

Thomas, Philipp (2020), Von der Tiefe des Lebens. Ein Worterbuch der Melancholie, Zug.

Wobser, Florian (2021), »Zeitdauer, -wahrnehmung und -reflexion im Adoleszenz-
Film Mein Bruder heif3t Robert und ist ein Idiot (D/F/CH 2018) von Philip Gré-
ning. Didaktische Uberlegungen zur Kompetenzbildung mittels Filmizitit und
Heterochroniec, in: Sebastian Bernhardt/Johanna Tonsing (Hg.), Zeitnutzung in
der aktuellen Kinder- und Jugendliteratur. Literaturwissenschaftliche und -didaktische
Perspektiven, Berlin, S. 151-176.

Wobser, Florian (Hg.) (2024a), Anthropozin. Interdisziplindre Perspektiven und philoso-
phische Bildung, Frankfurt a.M./New York.

Wobser, Florian (2024b), Interviews und audiovisueller Essayismus Alexander Kluges. Ein
dsthetisch-performatives Bildungsprojekt und seine Relevanz fiir Philosophie- und Ethik-
unterricht, Berlin.

Wobser, Florian (2024c), »Mensch-Natur-Beziehungen im Anthropozin. Ideen fiir
Bildung und Didaktik im Fach Philosophie/Ethik, in: Ders. (Hg.), Anthropozin.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Florian Wobser: Zu einer kinematographischen Form der Vernunft

Interdisziplindre Perspektiven und philosophische Bildung, Frankfurt a.M./New York,
S.193-216.

Wobser, Florian (2024d), »Sensible Begegnung und Gemeinschaftim Anthropozin -
mediendidaktische Uberlegungen zum Anime-Klassiker -Mein Nachbar Totoro«
(1988) von Hayao Miyazaki«, in: Nils Lehnert (Hg.), Idyllen und Sehnsuchtsorte in
Kinder- und Jugendliteratur/-medien. Fachwissenschaftliche Analysen — fachdidaktische
Modellierungen. Weinheim/Basel, S. 227-244.

Wobser, Florian ([2025]), »Filme von Kelly Reichardt (-:Old Joy< 2006; »Meek’s Cu-
toff« 2010; >First Cow« 2019) als populires Experimentierfeld von Miannlichkeitc,
in: Katja Kauer (Hg.), Gender-Obsessionen. Vom exzessiven Glauben an das Geschlecht
[im Erscheinen].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

m


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klangwelten der Vernunft: Musik

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik héren?
Uberlegungen an der Schnittstelle von Erkenntnistheorie,
analytischer Kunstphilosophie und Philosophiedidaktik

Constanze Tinawi

1. Einleitung

Die folgenden Uberlegungen entwickeln mégliche Antworten auf die Frage, welche
Erkenntnisse wir erlangen, wihrend wir Musik héren. Gedankliche Grundlage ist
die These, dass Erkenntnisse durch musikalische Bezugnahmen entstehen — einer-
seits jene, die innerhalb eines Werkes bestehen und andererseits solche, die auf et-
was abseits musikalischer Strukturen, auf die Dinge in der Welt und unser Selbst
erfolgen. Verweise musikalischer Strukturen bestehen innerhalb der Musik, wenn
tonsystematisch Horbares eine Bezugnahme auf Gegenstinde innerhalb des Wer-
kes erfiillt und dadurch musikalischer Sinn entsteht (Hindrichs 2014:189). Entfalten
sich umfassendere Erkenntnisse iiber innermusikalische Bezugnahmen erst bei ei-
nem tiefergehenden Musikverstindnis, so sollen im Zentrum der folgenden Uberle-
gungen musikalische Bezugnahmen zu Gegenstinden aufSerhalb der Musik stehen,
also musikalische Strukturen, die zu Auflermusikalischem in Beziehung gesetzt, dort
wiedergefunden oder auf sie strukturierend tibertragen werden. Trifft Musik auf et-
was auflerhalb ihrer, besteht unser Erkennen aus gedanklichen Verkniipfungen, die
dann auch mit der Umstrukturierung dieses anderen einhergehen. Bei den folgen-
den - freilich verbalsprachlich-skripturalen — Ausfithrungen zum Erkenntnischa-
rakter der Musik besteht zunichst die entscheidende Herausforderung in der Uber-
setzungsleistung zwischen dem vorweisenden, vorzeigenden Sinnsystem der Mu-
sik und einer verweisenden Verbalsprache (Mahrenholz 2000: 219). Geht die Uber-
tragung musikalischer Strukturen in die Wortsprache stets mit immensen erkennt-
nistheoretischen Verlusterscheinungen einher, so erweist sich die Symboltheorie
des analytischen Philosophen Nelson Goodman in Languages of Art (1968) als befruch-
tend, um auf itberzeugende Weise semantische Bedeutungsebenen zu ersetzen.
SchlieRlich sollen aber auch erkenntnistheoretische Grenzen Goodmans Sym-
boltheorie, das grundsitzlich Unerfasste hinter seinen metaphorischen Exemplifika-
tionen, offengelegt werden, um sich diesem Verborgenen nicht mehr formal-analy-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Klangwelten der Vernunft: Musik

tisch, sondern auf philosophisch-kognitivistischer Grundlage, im Sinne des Enakti-
vismus, anzundhern. Denn es istinsbesondere auch jenes gedanklich Nicht-Fassbare
in der Musik, das die Musikisthetik und Musikphilosophie fiir Philosophie-Lernen-
de und -Lehrende gedanklich so anziehend zu machen vermag.

Die Darlegungen argumentieren am Ende dafiir, Musik als dsthetisches und
erkenntnistheoretisches Phinomen in der Fachdidaktik der Philosophie und Ethik
geltend zu machen, anstatt sie wie bisher — indes duflerst vereinzelt — lediglich
als gedankliches Werkzeug fiir problemorientierte Einstiege oder die Analyse vom
Textgehalt eines Musik-(Video-)Clips nutzbar zu machen. In der Fachphiloso-
phie fest verankert, sollten die Musikphilosophie und Musikisthetik auch in den
fachdidaktischen Kanon aufgenommen werden.

2. Musik als holistisch konstituiertes Sinnsystem nimmt jederzeit Bezug

»Was soll die Musik? Sie blickt auf den, der sie anhort, mit leeren Augen, [...] bis man
lernt [...]: dass einzig derjenige Musik entratselt, welcher Musik richtig spielt, als
ein Ganzes« (Adorno 1984: 154). Musik nimmt jederzeit Bezug, sowohl innerhalb als
auch auflerhalb der Musik. Einerseits werden musikalische Verweise innerhalb ihrer
Strukturen vollzogen: Entsprechend dem Holismus eines wortsprachlichen Sinn-
systems — der im Gegensatz zum Holismus in der Musik nicht werkspezifisch be-
grenzt ist — erhilt auch in der Musik jeder Ton, jedes Motiv, jede musikalische Phra-
sierung Sinnhaftigkeit niemals isoliert, sondern erst durch die Bezugnahme aufan-
dere Tone, Motive und Phrasierungen, letztlich also auch durch die Bezugnahme
auf den Gesamtzusammenhang des musikalischen Werkes.! Bezugnahmen inner-
musikalischer Strukturen entstehen also, sobald sich durch tonsystematisch Horba-
res ein Verweis innerhalb eines Werkes vollzieht, was auch Voraussetzung dafiir ist,
dass wir von musikalischem Sinn sprechen. Innermusikalische Bezugnahmen auf
andere Klinge kénnen etwa Wiederholung, Variation, Augmentation, Diminution,
Kontrastbildung oder Verzerrung bedeuten. Diese Bezugnahmen liegen indes auch

1 Robert Brandoms semantischer Aussage-Holismus meint, dass eine sprachliche Aussage nur
dann Bedeutung hat, wenn viele andere Aussagen Bedeutung haben. Brandoms Theorieent-
wicklung steht in der Analyse sprachlicher Bedeutung fiir eine Abkehr von rein vertikaler Be-
trachtung von Sprache. So treten Beziehungen zwischen Woértern und Elementen der nicht-
sprachlichen Welt zuriick zugunsten einer horizontalen Betrachtung, derjenigen, zwischen
Wortern und anderen sprachlichen Elementen (Bertram 2011: 172). Will dieser Text zwar fir
keinen sprachlichen Charakter von Musik argumentieren (das Sinnsystem Musik kann nicht
mitderwortsprachlichen Eigenschaft eines semantischen Inferentialismus konkurrieren), so
decken sich jedoch Brandoms Ausfithrungen zum Aussage-Holismus durchaus mit sinnsys-
temischen Bedeutungszuweisungen innermusikalischer Bezugnahmen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik héren?

dann vor, wenn wir es mit der Explikation eines Einzeltones zu tun haben, wenn et-
wa serielle Musik bzw. aleatorische Kompositionsverfahren die Grundlage bilden.
In diesem Fall, eben wenn ein Ton die Funktion eines Einzeltons expliziert, handelt
essichinsofern ebenso um Bezugnahme, als diese durch Negieren bzw. Auflésen der
Beziehung auf andere Klinge entsteht, weil diese anderen Klinge als Bezugspunkte
jener Klinge trotzdem anwesend sind (Hindrichs 2014: 191). Sinnsystemische Be-
deutung in der Musik ist also insofern immer mit einer geistigen Perspektive ver-
bunden, als musikalische Ausdriicke in Zusammenhingen mit anderen sinnsyste-
mischen Ausdriicken der Musik stehen, die vom reflexiven Subjekt Mensch jederzeit
explizit gemacht werden kénnen.

Nun werden neben solchen innermusikalischen Bezugnahmen musikalische
Strukturen auch zu Auflermusikalischem in Beziehung gesetzt, werden dort >wie-
dergefunden< oder auf sie strukturierend tibertragen. Dies kann beispielsweise
ein In-Beziehung-Setzen von musikalischen Ereignissen zu optischen oder emo-
tionalen Bereichen oder zu Kdrperbewegungen bedeuten. So wire es ein Beispiel
fiir das In-Beziehung-Setzen zu optischen Bereichen, wenn wir als Zuhérende
bei einem mit einer Vernissage verbundenen Jazz-Konzert verstrickte komplexe
Rhythmen zu miteinander konkurrierenden Formen eines Bildes der Ausstellung
in Relation setzten. Oder wenn bei einem klassischen Konzert in einem moder-
nen Gebiude homophone, langsame Musik mit transparenter Rhythmik und
eingingiger Harmonik die eckige, kantige und mit verschiedenen grellen Farben
inszenierte Architektur abrundete zu einer durch die zuriickhaltende musikalische
Relationsbildung insgesamt weicheren Atmosphire.

Musikalische Strukturen weisen also stets iiber ihre eigenen Strukturen hinaus.
Sie werden damit analog zu nonverbalen Pridikaten auf Anderes projiziert und die-
ses Andere wird reorganisiert, verindert aufgeschlossen. Wenn wir Musik horen,
besteht unser Erkennen also aus gedanklichen Verkniipfungen, die dann mit der
Umstrukturierung des Anderen einhergehen. Das Verstehen »von« Musik fillt da-
mit partiell zusammen mit dem Verstehen »durch« Musik (Mahrenholz 2000: 222).

Da aber bei jeder Ubersetzung ins Wort wesentliche musikalische Aussagen ver-
loren gehen — diese Verlusterscheinungen werden hier im Folgenden noch expliziert
— kann das Symbolsystem Musik im eigentlichen Sinne nur aus ihm selbst heraus
begriffen werden. Um die Zusammenhinge als Ganzes zu verstehen, bedarf es also
der musikalischen Praxis. Die vorliegenden Uberlegungen sind nun aber eine ver-
bal-skripturale Untersuchung. Und so bedarf es einer Theorie, mit der Uberlegun-
gen an der Schnittstelle zwischen Musik, Asthetik und Erkenntnis trotz der notwen-
digen Ubersetzungsleistungen mit nur minimalen Verlusterscheinungen gelingt.
Von dem US-amerikanischen analytischen Philosophen Nelson Goodman erschien
1968 Languages of Art, eine Kunst und Wissenschaft zusammenfithrende Symbol-Lo-
gik, die iiberzeugend semantische Bedeutungsebenen ersetzt. Goodman verbindet
in seiner Symboltheorie die Geschichte des Logischen Positivismus (u.a. Carnaps)

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n8

Klangwelten der Vernunft: Musik

mit der zeichentheoretischen Tradition von Peirce-Morris-Cassirer-Langer, sowie
iiber Cassirer indirekt auch die Philosophien Kants und Baumgartens. Abgesehen
von wenigen Anmerkungen wird Musik in Goodmans Theorie nicht thematisiert,
sie wird lediglich in notierter Form, also als Partitur, beriicksichtigt. Ausdriicklich
und iberzeugend auf Musik angewandt wurde Goodmans Theorie aber von Simone
Mahrenholz (1998, 2000).

3. Musik und Erkenntnis auf der Grundlage von Nelson Goodmans
analytischer Kunstphilosophie

Ziel von Nelson Goodmans Ausfithrungen in Languages of Art ist es, die Sprach-Ana-
lyse auf alle Symbolsysteme auszuweiten, mittels derer wir uns iiber uns und die
Welt verstindigen. Neben Worten sind das etwa Bilder, Gerdusche, Gestik, Mimik
und wesentlich auch die Musik. Wie erfolgt bei musikalischen Klingen eine Bezug-
nahme, reference, auf etwas aulerhalb ihrer selbst?

Goodman beschreibt einerseits die in musikalischen Strukturen eher seltene de-
notation als Bezugnahme des Darstellens, Stehens-Fiir, des zutreffenden Bezeich-
nens. Hier geht es um das Verhiltnis zwischen einem Zeichen und demjenigen,
worauf es sich direkt bezieht (Goodman 1976: 3—5). Ist die denotation als musikali-
sche Bezugnahme selten anzutreffen, so ist sie aber fiir gegenstindliche Malerei ty-
pisch. Denotation in der Musik wire etwa die Beziehung zwischen Partitur und Auf-
fihrung, zwischen Noten und Klang, auch zwischen Leitmotiven und denjenigen
Personen, Orten etc., fiir die sie stehen.

Zentraler fiir die Musik ist aber Goodmans Bezugnahme der exemplification als
Exempel, Beispiel oder Probe. Die exemplification nimmt im Gegensatz zur denota-
tion nicht zeigend auf etwas Bezug, sondern sie zeigt eigene Eigenschaften an, sie
zeigt vor, sie stellt aus, indem sie selbst ein Beispiel fiir etwas ist (ebd.: 53). Den Un-
terschied zwischen denotation und exemplification macht Goodman anhand der ver-
balsprachlichen Beziehung der Worte >Churchill« und sman« deutlich:

In ordinary language, the reference of sman<to Churchill, and of >word<to>mancis,
unequivocally denotation; while if Churchill symbolizes>man, and >man<symbol-
izes >word«the reference is unequivocally exemplification (Goodman 1976: 57f.).

Auf der Ebene innermusikalischer Bezugnahmen kann eine Musikpassage etwa ihren
eigenen speziellen Rhythmus exemplifizieren, ihre Instrumentierung, Klangfarbe,
Aspekte der Harmonie oder Melodie. Das Wesen der exemplification wird auch durch
Goodmans Beispiel einer Stoffprobe verstandlich:

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik héren?

Consider a tailor’s booklet of small swatches of cloth. These function as samples,
as symbols exemplifying certain properties. But a swatch does not exemplify all
its properties; it is a sample of color, weave, texture, and pattern, but not of size,
shape, or absolute weight or value. Nor does it even exemplify all the properties
—such as having been finished on a Tuesday — that it shares with the given bolt or
run of material. Exemplification is possession plus reference (Goodman 1976: 53).

Es reicht also fiir die Bezugnahme der exemplification nicht aus, dass eine klangliche
Struktur eine Eigenschaft besitzt, sie selbst muss ein Beispiel fiir diese Eigenschaft
sein. Die Klangstruktur ist dann fiir diese Eigenschaften ein sample, eine Probe, ein
Muster. Werden samples exemplifiziert, heifRen sie label (ebd.: 52ff.). Label sind Etiket-
te, denen gewisse musikalische Erscheinungen, Eigenschaften untergeordnet wer-
den. Als nonverbale Pridikate sind label an anderen Phinomenen wiederzufinden,
etwa an Motiven oder Themen, bestimmten harmonischen Wendungen oder Rhyth-
men. Label stammen aus potentiell allen verbalen und non-verbalen Bereichen, sie
konnen Gefithlspridikate ausdriicken, aber auch Farben, Linien, Muster, Struktu-
ren, Bewegung oder Zeitlichkeit.

Wird eine exemplifizierte Eigenschaft nicht buchstablich, sondern metapho-
risch besessen und ausgestellt, so handelt es sich um eine metaphorische Exem-
plifikation, um expression (Ausdruck). So ist beispielsweise etwas, das Traurigkeit
ausdriickt, metaphorisch traurig, denn es wird denotiert durch eine tibertragende
Anwendung eines traurig umfassenden Etiketts, Labels. Eine musikalische Wen-
dung wird von Labeln wie adagio, pizzicato oder c-Moll buchstiblich denotiert, von
Labeln wie explosiv jedoch metaphorisch. Metaphorische Exemplifikation liegt
demnach immer dann vor, wenn das Medium gewechselt, also etwa von Klingen
auf Gefiihle, auf Farben oder Architektur Bezug genommen wird.

Fir diese Ausfithrungen ist besonders von Belang, dass Label demnach Pridi-
kate sind, die Aufermusikalisches, also die Wahrheiten und Méglichkeiten der Welt
sowie unseres Selbst, formen. Sie wirken gleichsam Brillen, mit denen die Welt und
das Selbst anders strukturiert werden, um andere Aspekte der Wahrnehmung auf-
zuzeigen (Mahrenholz 1998: 85f.). Ein solches musikalisches Label-Vokabular kann
nicht aufgelistet werden wie etwa in Lexika, sondern es wird >verkdrpert<«. Horen
wir ein musikalisches Label, also, horen wir diesen Rhythmus, diese spezielle In-
strumentierung, diese harmonische Wendung, so wird die Ubertragung der hier
individuell verkérperten Label auf Anderes immer bereits mitgedacht (Mahrenholz
2000: 225f.).

Goodman fithrt mit seiner Theorie der exemplification logisch aus, wie musikali-
sche Strukturen Bezug nehmen auf die Welt. Nun kénnte man aber gegen den er-
kenntnistheoretischen Gehalt der Bezugnahmen auch argumentieren, Musik >wei-
se<lediglich bestimmte Strukturen >aufs, sverweise« aber nicht auf sie, Exemplifika-
tionen griindeten schlichtweg auf dem Belieben der Rezipienten. Man kénnte ein-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

9


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Klangwelten der Vernunft: Musik

wenden, was ein Musikstiick exemplifiziert und ausdriickt, hinge vom Belieben der
Hoérenden ab. Goodman unterscheidet aber klar zwischen Eigenschaften und Struk-
turen, die ein Kunstwerk tatsichlich exemplifiziert, und solchen, die es lediglich be-
sitzt. Folgendes Argument kann den Einwand der Beliebigkeit von musikalischen Ex-
emplifikationen entkriften (Goodman 1976: 54):

Der in Athen iiber Philosophie diskutierende Sokrates ist
1. ein vernunftbegabtes Wesen

2. ein federloser Zweifiifller

3. ein lachendes Sdugetier

Die Tatsache, dass Sokrates die erste Eigenschaft exemplifiziert, bedeutet nicht,
dass dies auch auf die anderen beiden Eigenschaften zutrifft. >Besitzt< der Philo-
soph Sokrates zwar auch die Merkmale 2. und 3., so >fungiert er als Beispiel< jedoch
nur fir die Eigenschaft, ein vernunftbegabtes Wesen zu sein, er >exemplifiziert«
also nur diese erste Eigenschaft.” Anders miisste man schlieflen, hitte Goodman
etwa den >Menschen Sokrates«< als Beispiel genommen. In diesem Falle hitte die
Exemplifikation bei allen drei Eigenschaften zugetroffen. Welche Eigenschaften
also in der Musik exemplifiziert und welche lediglich besessen werden, dies ent-
scheidet der Kontext — und keinesfalls das Belieben der Hérenden. Wie jedes andere
Kunstwerk besitzt auch die Musik unzihlige Eigenschaften, von denen aber immer
nur ganz bestimmte in einem spezifischen Kontext exemplifiziert werden und da-
mit ihre erkenntnistheoretische Geltung erlangen. Innerhalb der exemplifizierten
Eigenschaften wiederum gibt es natiirlich auch Unterschiede hinsichtlich ihrer
Wichtigkeit. Wie bei jeder anderen musikalischen Untersuchung jedoch hingt
eine schliissige Analyse davon ab, bei den werkinhirenten Eigenschaften zwischen
den jeweils relevanten und irrelevanten zu unterscheiden. Dies ist aber kein Vor-
gang, der dem subjektiven Belieben der Rezipienten tiberlassen ist, sondern er
ist bedingt durch die Eigendynamik und Eigenlogik des musikalischen Werkes.
Zentral ist dennoch, dass Goodman innerhalb seiner Symboltheorie nicht vorsieht,
die Griinde fiir metaphorische Exemplifikationen zu erkliren. Eine Erklirung da-
fiir, warum bestimmte musikalische strukturelle Eigenschaften einen bestimmten
Ausdruck hervorrufen und bestimmte metaphorische Verweise nach sich ziehen,
steht fir seine formallogische Argumentation nicht im Fokus (Mahrenholz 2000:
231). Und so nennt Goodman als einzigen Unterschied zwischen der Kunst und der

2 Die Frage lautet an dieser Stelle, fir welche Eigenschaft Sokrates in seiner speziellen Funkti-
on als Philosoph ein Beispiel darstellt. Da die Vernunft notwendige Bedingung des Philoso-
phen darstellt, so exemplifiziert Sokrates ein vernunftbegabtes Wesen. Fiir die Eigenschaften
2. und 3. stellt Sokrates jedoch in seiner speziellen Rolle als Philosoph keine Exemplifikation
dar. Denn treffen diese Eigenschaften auch auf ihn zu, so sind sie doch nicht fiir sein Dasein
als Philosoph signifikant.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik héren?

Wissenschaft die unterschiedliche Gewichtung bestimmter Charakteristika von
Symbolen:

The difference between art and science is not that between feeling and fact, in-
tuition and inference, delight and deliberation, synthesis and analysis, sensation
and cerebration, concreteness and abstraction, passion and action, mediacy and
immediacy, or truth and beauty, but rather a difference in domination of certain
specific characteristics of symbols (Goodman 1976: 264).

Mit Fokus auf aufSermusikalische Bezugnahmen der Musik, insbesondere Goodmans
Terminus der metaphorischen Exemplifikation, sei Goodman hier deutlich widerspro-
chen: Nimmt Musik metaphorisch Bezug, ist Languages of Art im Formkorsett einer
rein logisch-symboltheoretisch aufgestellten Erkenntnistheorie zu begrenzt. Wer
also bei der Frage nach dem Erkenntnischarakter auflermusikalischer Bezugnah-
men auch das Unaussprechliche hinter Goodmans metaphorischen Exemplifika-
tionen zu bedenken sucht, muss additiv auf andere philosophische Denkansitze
zuriickgreifen, um Goodmans rein formale Analyse sinnig zu iiberschreiten. Des-
halb wird im folgenden Abschnitt aus philosophisch-kognitivistischer Perspektive
des Enaktivismus untersucht, welche Antworten es auch auf ein Warum hinter Good-
mans metaphorischen Exemplifikationen geben kann.

4. Musik nimmt Bezug - jenseits Goodmans formallogischer Grenzen

Die These, dass wir grundlegende Erkenntnisse iber Musik erst durch ihre Praxis er-
langen kénnen, war bereits Eingang meiner Uberlegungen. Musik bekommt ihr Da-
sein und ihre Berechtigung erst durch das praktische Erleben der Welt (Heidegger
2006: 133).> Wenn musikalische Praxis notwendiges Kriterium fiir eine umfassende
Erkenntnistheorie der Musik ist, dann bedarf es neben Goodmans formallogischer
Erklirung aufiermusikalischer Bezugnahmen, insbesondere hinsichtlich metapho-
rischer Exemplifikationen, additiver Uberlegungen, um die weniger fassbaren Pa-
rameter dieses >In der Welt Seins< umfassender zu verstehen. In die Rezeptionslinie
Heideggers lasst sich die philosophisch-kognitionswissenschaftliche Stromung des
Enaktivismus einordnen, die den Menschen als complete agent, als Einheit von Geist
und korperlicher Interaktion mit seiner Umwelt, betrachtet:

In The promise of artificial intelligence (2019) argumentiert der US-amerikanische
Philosoph und Kognitionswissenschaftler Brian Cantwell Smith, Erkenntnis kénne

3 Heideggers Ausfiihrungen zu Sprache und Welt seien hier als Argumentationsstiitze fir das
Verhdltnis von Musik und Welt geltend gemacht, obgleich Musik — wenn auch in vielerlei
Hinsicht mit Sprachcharakter — keine Sprache ist, wie bereits eingangs verdeutlicht.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

121


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Klangwelten der Vernunft: Musik

nicht erlangt werden, indem man den zu verstehenden Gegenstand in viele einzel-
ne, ordentlich aufgespaltene, ontologisch separate Bestandteile >zerhacke«. Smith
fithrtin Anlehnung an Hubert Dreyfus und John Haugeland aus, menschliches (ana-
lytisches) Denken und Intelligenz bestiinden eben nicht aus klar abgrenzbaren lo-
gischen Folgerungen, sondern vielmehr aus der geschickten Bewiltigung von man-
nigfachen individuellen, komplexen sozialen Umgebungen, mit denen sich der auf
die Welt geworfene Mensch konfrontiert sieht. Denken bestehe nun darin, sich ein-
gebettet in diesen verschiedensten sozialen Verstrickungen durch konkretes Han-
deln zu orientieren (Smith 2019: 27). Menschliche Intelligenz ist nach Smith verkor-
pert, sie ist komplex eingebunden, umschlossen und erweiterungsfihig — vor allem
bedeutet sie nicht das Nachdenken iiber< die Welt, sondern sie ist eingebettet >in«
die Welt und versucht aus ihr heraus, sie besser zu verstehen.

Auf dieser Grundlage lisst sich iiberzeugend argumentieren, dass das Wesen
sinniger aufSermusikalischer Bezugnahmen nicht ausschliefllich als Abfolge klar arti-
kulierter Schritte verstanden werden kann, sondern in der Aktualitit menschlicher
Musikpraxis, in einem komplexen Prozess des Aktiv-in-der-Welt-musikalischen-
Sinn-Machens. Stiitzen kann man diese Aussage durch den enaktivistischen Ansatz
des US-amerikanischen Philosophen und Kognitionswissenschaftlers Alva Noé.
In Strange Tools (2016) fithrt Noé dazu aus, die Begeisterung fiir Musik sei dem
Menschen gegeben, da Musik eine menschliche Handlung darstelle. Das Wesen der
Musik lige somit in der menschlichen Praxis, dem Umstand des Musikmachens.
»Musik ist eine menschliche Handlung und dadurch wahr« (Noé 2016: 190). Sich
fiir Musik zu begeistern bedeute, uns fiir uns selbst, als Menschen, zu begeistern.
Bedeutsam fiir die hier erfolgenden Uberlegungen ist, dass nach Noé Klinge auch
in sozialer Hinsicht Bezug nehmen: Aktual musizierende Menschen beziehen
sich auf ihre gegenwirtigen und vergangenen musikalischen Ideen, auf die Ideen
ihrer mitmusizierenden Kolleg:innen. Musiker:innen nehmen Bezug auf ihre Ver-
gangenheit, Kindheit, Familien, auf das, was ithnen im Leben wichtig ist und auf
das, was ihnen ganz selbstverstindlich erscheint (Noé 2016:182ff.) Somit ist Musik
ein klanglicher Korper aus menschlicher Einsicht, menschlicher Verstindigung
und Ubereinkunft. Und Noé spitzt es noch zu: Musik ist kollektive menschliche
Stimmunyg, sie ist menschliche Erkenntnis.

5. Relevanz fiir die Philosophie- und Ethikdidaktik

In der Fachphilosophie sind Musikphilosophie und Musikasthetik spitestens seit
der Aufklirung feste Disziplinen. In der Philosophie- und Ethikdidaktik jedoch hat
eine Erkenntnistheorie der Musik, zumal wie hier in analytischer Herangehenswei-
se, bisher keine Berticksichtigung erfahren. Wurde Musik bisher iiberhaupt thema-
tisiert, dann entweder im Rahmen der allgemeinen Diskussion tiber prisentative

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik héren?

und diskursive Symbole (Gefert/Tiedemann 2012) oder Musik wurde lediglich als
problemorientiertes Werkzeug genutzt, um innerhalb konkreter Unterrichtsmate-
rialien z.B. Textebenen von Musik- oder Video-Clips problemorientiert zu vermit-
teln.

In der Erkenntnistheorie fragen wir, wie wir Erkenntnisse iiber die Welt erlan-
gen und welche Rolle dabei unser Selbst spielt. Wie im Vorigen verdeutlicht wur-
de, sind diese erkenntnistheoretischen Fragen neu zu bewerten, wenn man gerade
Musik hort. Wie erkenne ich die Welt, wihrend ich Musik hore und welche Rolle spielt mein
Selbst dabei? So konnte die Frage einer Unterrichtsreihe zu N. Goodmans Languages of
Artim Philosophieunterricht der Oberstufe lauten. Anhand konkreter Musik kénnte
dann in ein bis zwei Einheiten nach auflermusikalischen Bezugnahmen, insbeson-
dere metaphorischen Exemplifikationen, gesucht werden. Ein solches Projekt eig-
net sich gut als Zusammenarbeit zwischen Musik- und Philosophiekurs.

Um symboltheoretische Fragen zur Musik auch fiir jiingere Lerngruppen didak-
tisch zu reduzieren, kénnen philosophische Problemreflexionen kurzfristig auch
innerhalb alternativer Symbolsysteme durchgefithrt werden, anstatt ausnahmslos
in der Wortsprache zu philosophieren. Wie bereits zu Beginn dieses Artikels ange-
sprochen: Das Sinnsystem Musik kann nicht mit der wortsprachlichen Eigenschaft
eines semantischen Inferentialismus konkurrieren. Dennoch ist es nicht zuletzt
im Sinne Goodmans Languages of Art fiir viele Erkenntnisprozesse im Philosophie-
und Ethikunterricht fruchtbar, den herkommlichen verbalsprachlichen Rahmen
zeitweise zu entgrenzen. Driickt man beispielsweise Eigenschaften einer moral-
philosophischen Tugend wie Mitleid im Sinnsystem Musik als eigens arrangierte
Klangsequenz oder Komposition aus, so wird der Gewinn gegeniiber der auf einem
begrenzt differenzierten Alphabet griindenden Verbalsprache offensichtlich. Mu-
sik erdffnet durch unendlich differenzierte Klangqualititen mit facettenreichsten
melodischen und rhythmischen Subtilititen auch verborgene Facetten von Mitleid.
Die unendlich differenzierten musikalischen Nuancen sind durch die notationell
prézise beherrschbaren und messbaren Parameter einer Verbalsprache schlichtweg
nicht darstellbar. Und so sehen sich Menschen hiufig durch Musik zutreffender
ausgedriickt als durch die Verbalsprache, erschliefRt Musik Wirklichkeiten, die auf
besondere Weise fiirs Leben relevant sind.

Nicht zuletzt im Sinne der Problemorientierung als notwendiges Kriterium
sinnvollen Fachunterrichts, sei abschlieRend noch betont, dass Musik wichtiger Be-
standteil unseres Alltags ist. Oftmals als Praxis bewusst gewihlt, stindig aber auch
unbewusst begleitend bzw. berieselnd, stets wirkmachtig in diversen Bereichen der
Gesellschaft: Orchester, Popkonzerte, Filmmusik, Tanz, jedoch nicht zuletzt auch
kommerziell oder gar emotional manipulativ wie etwa in Modegeschiften, in der
Werbung, Politik oder bei Tik Tok.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Klangwelten der Vernunft: Musik

6. Resiimee

Erkenntnisse, die wir haben, wenn wir Musik héren, entstehen einerseits durch
innermusikalische, andererseits durch jenseits musikalischer Strukturen erfolgen-
de Bezugnahmen. Goodmans Symboltheorie, insbesondere seine Bezugnahme der
exemplification, macht diese Form des Verweisens auf Dinge innerhalb und aufler-
halb der Musik, auf die Welt und uns selbst begreiflich. Bei aufermusikalischen
Bezugnahmen sind es aber Goodmans metaphorische Exemplifikationen, die uns mit
der Frage des Warums ratlos zuriicklassen, grenzen sie doch an den Bereich des
formal Nichtdarstellbaren der Musik, einer Sphire zwischen analytischer Philo-
sophie, Asthetik und Erkenntnistheorie, die nicht vollends greifbar ist. Es ist das,
was die Musik als unbegrenztes, komplexestes, weil differenziertestes Symbolsys-
tem wesentlich auszeichnet, das, was iiber logische Strukturen hinaus geht: das
Unaussprechliche hinter jeder metaphorischen Exemplifikation. Enaktivistische
Positionen im Sinne von Noé machen begreiflicher, worin dieses Unaussprechbare
liegen konnte. Aber abschliefende, zumal verbalsprachliche Antworten darauf,
warum Musik metaphorisch Bezug nimmyt, gibt es auch hier nicht. In diesem Zu-
sammenhang sei auch nochmals auf das Defizit dieses Textes hingewiesen: Wenn
wir iiber (nonverbale) musikalische label sprechen, wird dies davon iiberschattet, dass
sich die Label einer abschlief}enden Verbalisierung entziehen. Nonverbale musika-
lische Charakteristika lassen sich nicht in ihrer Ganzheit in Worte iibersetzen sowie
man auch ein spezielles Pink nur zeigen kann (Mahrenholz 1998: 144).

Das Weite, das Unbegrenzte ist es, was durch den Klang der Musik beférdert
wird. Mag das Ende dieser Uberlegungen fiir manche auch metaphysisch verkitscht
anmuten: Musik bringt das Unaussprechbare unseres Menschseins zutage. Nicht
zuletzt auf der gedanklichen Grundlage der hier dargelegten enaktivistischen Posi-
tionen, ist der Mensch verniinftig durch die Art und Weise, wie er lebt. Der Mensch
ist folglich ein Lebewesen, das auch durch musikalische Praxis verniinftig ist. Musik
ist aber mehr als das, was offensichtlich ist (Feige 2022: 292f.). Durch musikalische
Praxis wird itber den blofRen musikalischen Klang hinaus das Verborgene unseres
Menschseins auf besondere Weise einsehbar.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1984), »Uber das gegenwirtige Verhiltnis von Philosophie und
Musike; in: Ders., Musikalische Schriften, Frankfurt a.M., S. 154.

Bertram, Georg (2011), Sprachphilosophie zur Einfilhrung, Hamburg.

Feige, Daniel M. (2022), Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthropologie, Berlin.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Constanze Tinawi: Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik héren?

Gefert, Christian/Tiedemann, Markus (2012), »Diskursive und Prisentative Symbo-
le. Eine Kneipendiskussion«; in: Zeitschrift fir Didaktik der Philosophie und Ethik, 2.,
S. 152-159.

Goodman, Nelson (1976), Languages of Art, 2. Aufl., Indianapolis/Cambridge.

Heidegger, Martin (2006), Sein und Zeit, 19. Aufl., Tiibingen.

Hindrichs, Gunnar (2014), Die Autonomie des Klangs, Berlin.

Mahrenholz, Simone (1998), Musik und Erkenntnis. Eine Studie im Ausgang von Nelson
Goodmans Symboltheorie, Stuttgart/Weimar.

Mahrenholz, Simone (2000), »Musik-Verstehen jenseits der Sprache. Zum Metaphorischen
in der Musik«; in: Michael Polth/Oliver Schwab-Felisch (Hg.), Klang — Struktur —
Metapher. Musikalische Analyse zwischen Phinomen und Begriff, Stuttgart/Weimar,
S. 219-236.

Noé, Alva (2016), Strange Tools. Art and human nature, New York.

Smith, Brian Cantwell (2019), The promise of artificial intelligence, Massachusetts.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schniirenc
Die (Post-)Autonomie der Kunst und ihre Bedeutung fir die
philosophische Bildung

Ben Moll

1. Einleitung

Wihrend der in vielerlei Hinsicht inspirierenden und bereichernden Tagung an der
Pidagogischen Hochschule Weingarten, die der Ausgangspunkt dieses Bandes war,
ging mir immer wieder ein Gedanke durch den Kopf, den ich Alan Watts zugeord-
net hatte: >Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schniiren.< Auch wenn er diesen
nicht genau so formuliert hat, pointiert er meiner Meinung nach das Dilemma des
Philosophierens iitber bzw. durch kiinstlerische Erfahrung und deren Integration in
die philosophische Bildung. »Wenn wir itber Erfahrung nachdenken, versuchen wir
sie in starre Formen und Ideen zu bringen. Es ist das alte Problem, zu versuchen,
Wasser in Pakete zu schniiren oder den Wind in einer Schachtel zu fangen« (Watts
2014: 59f.). Nun stellt dieser Band den Versuch dar, einem solchen reduktionisti-
schem Zugriff auf unsere Lebenserfahrung durch die Philosophie entgegenzuwir-
ken, indem der Begriff der Vernunft u.a. auf den Bereich der Kiinste erweitert wird.
Doch stellt sich mir hierbei nicht zuletzt als Musiker die Frage, ob dadurch kiinst-
lerische Ausdrucksformen nicht unzulissig rationalisiert, homogenisiert und auf
bestimmte Funktionen reduziert werden, wodurch schlussendlich deren Status als
»Kunst« gefihrdet sein kann. In der philosophiedidaktischen Debatte zur Verwen-
dung und Bewertung prisentativer Methoden im Philosophie- und Ethikunterricht
wurde bisher hiufig kritisiert, dass eine Gleichberechtigung von diskursiven und
préasentativen Ausdrucksformen zu einem Verlust der Essenz philosophischer Bil-
dung fithrt, welche vielmehr in der abstrakten Arbeit am Begriff gesehen wird (u.a.
Henke 2012; Tiedemann 2014). Ich méchte im vorliegenden Beitrag hingegen dar-
stellen, dass eine unreflektierte Integration von kiinstlerischen Ausdrucksformen
sowohl in rezipierender als auch in gestaltender Form immer auch das Risiko in sich
tragt, die Kiinste kognitivistisch zu verengen und somit deren konstitutive Funkti-
on (s.u.) zu unterminieren. Wenn alles Philosophie ist, ist nichts mehr Kunst — und
umgekehrt. Darauf aufbauend pladiere ich dennoch dafiir, dass kiinstlerische Me-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Klangwelten der Vernunft: Musik

thoden in vielen Bereichen der Philosophie und der philosophischen Bildung eine
Notwendigkeit darstellen, insofern man die Philosophie als eine mit der Lebenswelt
verbundene Disziplin anerkennt.

2. Autonomie und Funktionalitat der Kunst

Im Kontext dieses Textes ist es nicht méglich, eine differenzierte Analyse der um-
fangreichen Debatte iiber die Autonomie der Kunst zu leisten. Dennoch soll durch eine
Gegeniiberstellung von sautonomer< und »funktionaler« Kunst gezeigt werden, wie
die Rolle der Kunst interpretiert werden kann, und welche potenziellen Folgen sich
daraus sowohl fir gesamtgesellschaftliche als auch fiir fachdidaktische Debatten
ergeben. Es sei betont, dass es sich hierbei lediglich um ein Deutungsangebot im
Kontext philosophischer Bildung und nicht um eine kulturphilosophische Analyse
handelt.

In 6ffentlichen Debatten iiber Themen wie Cancel Culture oder Kulturelle Aneig-
nung wird hiufig auch auf die Freiheit bzw. die Autonomie der Kunst verwiesen,
um beispielsweise politische oder moralische Forderungen an den Kunstbetrieb zu-
riickzuweisen (Freund 2022; Lotter 2015). Eine solche Sonderstellung der Kunst als
ein Bereich, in dem andere Regeln und Anspriiche gelten, ist zum einen durch den
Artikel 5 Absatz 3 des deutschen Grundgesetzes begriindbar. Noch entscheidender
scheint jedoch zum anderen die geistesgeschichtliche Genese des zugrundelie-
genden Begriffs der Autonomie der Kunst und das damit einhergehende populire
(Selbst-)Verstindnis von Kunst zu sein. Dieses findet in Kants bekannter Beschrei-
bung der Kunst als >Zweckmifigkeit ohne Zweck« seinen Ursprung und pragt
trotz vielfiltiger Kritik und zeitweiliger Popularitit anderer Theorien das heutige
Kunstverstindnis (Karstein/Zahner 2017). Hierbei gilt es zwei Bezugspunkte der
Autonomie zu unterscheiden. So kann damit einerseits die relative Unabhiangigkeit
der Kiinstler:in von den traditionellen Auftraggebern wie der Kirche und den da-
mit verbundenen Vorgaben und Normen beschrieben werden, die unter anderem
durch die Herausbildung eines Kunstmarktes entstanden ist. Andererseits wird
damit auch die Autonomie der Kunst von simtlichen auflerkiinstlichen Zwecken
beschrieben. Dieses Verstindnis der Kunst gilt in der philosophischen Asthetik
als die vorherrschende Position. Unabhingig davon, was Kunst ist — sie ist nicht
dazu da, einem bestimmten Zweck zu dienen (Schmiicker 2023: 1-3). Einer der
populirsten Rekurse auf dieses Autonomieverstindnis findet sich Mitte des 20.
Jahrhunderts in der Dialektik der Aufklirung von Adorno und Horkheimer. Im Kapitel
Kulturindustrie wird hier durchaus tiberzeugend dargestellt, wie Kunst auf ihren
Tauschwert reduziert wird und dadurch ihre scheinbar konstitutive Autonomie
verliert (Adorno/Horkheimer 2017: 128-176). Bemerkenswert ist dabei die rigorose
Unterteilung in autonome (wahre) Kunst und Produkte der Kulturindustrie, wo-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ben Moll: >Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schniirenc

durch u.a. Kunstwerken der Popkultur das Kunstdasein abgesprochen wird. Eine
differenzierte Auseinandersetzung mit diesem Kapitel ist an dieser Stelle nicht
moglich, aber es soll dadurch ein gingiges Phinomen der Debatten iiber die Be-
deutung und die Verwendung von Kunst exemplifiziert werden: Die Annahme, man
konne den Zweck, fiir den ein kiinstlerisches Produkt geschaffen wurde, abschlie-
Rend beurteilen und daraus allgemeingiiltige Wahrheiten ableiten. Auch Adornos
normative Einschrinkung des Kunstbegriffs basiert auf dieser Annahme, indem er
zu wissen glaubt, trennscharf zwischen der Zwecklosigkeit (autonom) und Zweck-
miRigkeit (nicht-autonom) fiir Marktzwecke unterscheiden zu kénnen (Hindrichs
2017: 76). Eine solche Abgrenzung der Kunst von den Funktionen und Zwecken
anderer Lebensbereiche erscheint aufgrund der offensichtlichen Uberschneidun-
gen sowie der Mannigfaltigkeit bestehender Kunstwerke und Kunstschaffender
unplausibel. Es stellt sich die Frage, ob es sich bei der Reduzierung der Kunst auf
die einzigartige Funktion der Funktionslosigkeit nicht um einen blofen Mythos
handelt (Karstein/Zahner 2017).

Verschiedene Gegenentwiirfe zur skizzierten Autonomiethese lassen sich unter
dem Sammelbegriff des kunstphilosophischen Kognitivismus zusammenfassen. Mit je-
weils graduell verschiedenen Ausprigungen werden hier unterschiedliche kogniti-
ve Potenziale der Kunst postuliert. Diese reichen von der Annahme, dass Kunst ko-
gnitive Funktionen besitzen kann, iiber die Auffassung, dass jede Kunst kognitive
Funktionen erfiillt und dadurch erst zur Kunst wird, bis hin zu der These, dass Aus-
sagen iiber die bzw. der Kunst objektiv und damit intersubjektiv begriindbar sind
(Bahr 2013; Young 2001: 17-22). Wolfgang Ullrich (2022) sieht in dhnlicher Weise ei-
ne Entwicklung hin zum Funktionalen. Er spricht selbst von einem Ende der kiinst-
lerischen Autonomie und stellt anhand vielfiltiger Beispiele dar, »dass Kunst heu-
te dann besonders geschitzt wird, wenn sie zugleich etwas anderes ist. Zwischen
Kunstwerken [, politischer Positionierung] und Konsumprodukten wird kaum noch
getrennt« (ebd.: 9). Gemeinsam ist allen Positionen (mit Ausnahme der zuriickhal-
tenden Formen des Kognitivismus) die Annahme, dass man sicher objektiv beurtei-
len konne, was Kunst ist, und was sie uns sagen will bzw. soll — auch wenn dieses
Urteil im Zweifel nur dazu dient, dass (wie etwa bei Adorno) einigen Kunstformen
der Kunstcharakter abgesprochen wird.

Ohne in die Tiefen der kunstphilosophischen Debatten abtauchen zu kdnnen,
soll an dieser Stelle ein Vorschlag von Reinold Schmiicker aufgegriffen und im An-
schluss fir die philosophische Bildung fruchtbar gemacht werden. Dieser kann dem
funktionalen Moment der Kunst gerecht werden, ohne dabei kognitivistisch zu sein.
Er ist dariiber hinaus in der Lage, verschiedene Kunstdefinitionen und Definitio-
nen der dsthetischen Erfahrung zuzulassen. Im Sinne einer Minimaldefinition wird
Kunst hier zunichst durch deren konstitutive Funktion beschrieben. Die konstitutive
Funktion von Kunstwerken besteht demnach darin, eine dsthetische Erfahrung aus-
zulosen. Diese Erfahrung mochte und kann in einem Verstehen miinden, welches

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

129


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Klangwelten der Vernunft: Musik

jedoch niemals abschlieflend gelingt (Schmiicker 2023: 5). Diese Minimaldefiniti-
on verlassend schligt Schmiicker vor, Kunstwerke als Medien »diskontinuierlicher
Kommunikationsprozesse« (Schmiicker 2014: 283) zu beschreiben:

Unter diskontinuierlicher Kommunikation kdnnen wir eine Form medialer Inter-
aktion verstehen, die strukturell weder auf die Erzielung eines intersubjektiven
Einverstandnisses noch (iberhaupt auf eine Verstandigung der Interaktanten an-
gelegt ist. Bei dieser Kommunikationsform separiert das Medium der Kommuni-
kation die Kommunikanten. lhre fiir das Gelingen der Verstandigung in alltags-
sprachlichen Kommunikationsprozessen so notwendige Verbindung ist aber un-
terbrochen, ohne daf dies der Ausdruck eines zu vermeidenden Defekts des kom-
munikativen Prozesses ware (ebd.: 282).

Das Wesen der Kunst besteht demnach darin, dass Kunstwerke nicht reprisentieren
oder symbolisieren, sondern vielmehr etwas Bestimmtes auf eine sehr sonderbare
Weise vermitteln. Namlich so, »daf’ der, dem die Mitteilung gilt, weil er das Werk 4s-
thetisch erfihrt, lediglich mitgeteilt bekommyt, dafd ihm eine bestimmte Mitteilung
gilt, ohne daf} er deren Inhalt definitiv zu bestimmen vermdéchte« (ebd.: 283). Da-
mit wird der als unplausibel bezeichneten Annahme, dass sich die Bedeutung von
Kunstwerken durch Reprisentation oder Symbole in die Alltagssprache iibersetzen
lief3e und dadurch eine intersubjektive Verstindigung ermégliche, widersprochen,
ohne der Kunstjedoch Funktionen abzusprechen, die iiber ihre konstitutive Funkti-
on hinausgehen (ebd.: 277). In diese Kategorie der »potentiellen Kunstfunktionen«
(Schmiicker 2023: 6) fallen unter anderem dispositive Funktionen (z.B. das Erzeugen
von Gefithlen, Verwendung in der Therapie), die Unterhaltungsfunktion, die identitits-
bildende Funktion, die ethisch-explorative Funktion, ideologische Funktionen sowie die
Funktion der Erkenntnis (ebd.: 3—4). Diese potentiellen Funktionen eines Kunstwer-
kes lassen sich jedoch nicht abschliefdend kliren und sind stetigem Wandel unter-
worfen. Beispielsweise hatte das Lied Bella Ciao schon weit vor dem Zweiten Welt-
krieg unterschiedliche Funktionen und wurde dann im Zuge des italienischen Wi-
derstands zu einem Partisanenlied. Im Laufe der letzten Jahrzehnte avancierte es
dann zur vielzitierten Referenz der Popmusik, deren vorliufiger Héhepunkt wohl
die Funktion als Titelsong der spanischen Netflix-Serie Haus des Geldes ist. Gleich-
zeitig wird es aber weiterhin als politischer Protestsong verwendet (Lohrer 2023).
Kunstwerken konnen also zu unterschiedlichen, aber ebenfalls zu gleichen Zeiten
divergierende Funktionen zugeschrieben werden, ohne dass sie dadurch ihren Sta-
tus als Kunst verlieren. Zusammenfassend kann festgehalten werden: Die konstitu-
tive Funktion der Kunst (isthetische Erfahrung) fihrt dazu, dass wir uns mit Kunst-
werken beschiftigen, wihrend ihre potentiellen Funktionen ausschlaggebend dafiir
sind, mit welcher Kunst wir uns beschiftigen (Schmiicker 2023: 4). In dem alltigli-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ben Moll: >Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schniirenc

chen Kunstbetrieb spielen die potentiellen Funktionen in ihrer Gesamtheit vermut-
lich eine wichtigere Rolle.

Die hier nur grob skizzierte kunstphilosophische Debatte itber die Autonomie
und die Funktionen der Kunst weist darauf hin, dass sich der philosophiedidakti-
sche Diskurs iiber die Verwendung von prisentativen und kiinstlerischen Methoden
im Philosophie- und Ethikunterricht bisher vornehmlich auf die Erkenntnisfunkti-
on der Kunst' bezieht und damit woméglich der Kunstphilosophie und der vielfilti-
gen Welt der Kiinste nicht gerecht wird. Ob dies in Anbetracht der notwendigen Be-
grenzung der Fichergruppe eine legitime Einschrinkung darstellt, soll weiter un-
ten noch einmal aufgegriffen werden. Vorher soll jedoch dargestellt werden, dass
die hier beschriebenen unterschiedlichen Positionen zu den Funktionen der Kunst
nicht nur eine Denkiibung im Elfenbeinturm darstellen, sondern eine tatsichliche
Relevanz fiir gesellschaftliche und politische Debatten und deren philosophische
Durchdringung besitzen. Womdglich lisst sich dadurch bereits eine Bedeutsambkeit
der kiinstlerischen Methoden fiir die philosophische Bildung ableiten.

3. Gesellschaftliche Relevanz

Wie oben bereits angedeutet, sind populir diskutierte Themen wie Cancel Culture
und Kulturelle Aneignung eng mit dem zugrundeliegenden Kunst- und Kulturbegrift
verkniipft. In diesem Abschnitt soll dieser Umstand anhand des Beispiels der Kultu-
rellen Aneignung aufgezeigt werden.

Unter dem Begriff der Kulturellen Aneignung werden verschiedenste Handlungs-
weisen subsumiert, die dadurch charakterisiert sind, dass Menschen kulturelle
Praktiken aus Kulturriumen itbernehmen, denen sie selbst nicht angehdren. Das
wird als (ethisch) problematisch angesehen, wenn es sich bei der aneignenden
Person um das Mitglied einer gesellschaftlich dominanten Gruppe handelt, die
sich Kulturgiiter einer marginalisierten Gruppe aneignet — also dann, wenn der

1 Die Erkenntnisfunktion der Kunst ist Gegenstand besonders intensiver Diskussionen in der
Kunstphilosophie und ist dabei eng mit den Theorien des Kognitivismus verbunden. Im
Fokus steht dabei die Frage, welche Form von Wissen (propositional vs. nicht-propositio-
nal/praktisch) durch Kunst vermittelbar ist. Zusammenfassend ist dabei festzuhalten, dass
der Kunst ein Erkenntnisgewinn auf propositionaler und nicht-propositionaler/praktischer
Ebene zugesprochen wird. Doch selbst kognitivistisch argumentierende Autor:innen wie Ja-
mes O. Young betonen, dass dieser Erkenntnisgewinn trotz Uberschneidungen mit philoso-
phischer Erkenntnis von dieser abzugrenzen ist. Vielmehr handelt es sich um eine notwendi-
ge und hilfreiche Ergdnzung bzw. um eine eigenstandige Form der Erkenntnis. So kann bei-
spielsweise ein literarisches Werk zur Ubung moralischer Urteilskraft beitragen, aber es kann
darin keine metaethische Theorie formuliert werden (Schmicker 2023: 4; Young 2001: 94-
104).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

131


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Klangwelten der Vernunft: Musik

Aneignungsprozess durch Machtgefille geprigt ist, das u.a. auf strukturelle Unge-
rechtigkeiten (z.B. Rassismus, Antisemitismus) zuriickzufithren ist. Dem Begriff
werden sowohl die Aneignung haptischer Artefakte wie beispielsweise der Besitz
und die Ausstellung von Beutekunst durch die ehemaligen Kolonialmichte als auch
abstrakte Aneignungsprozesse wie die Ubernahme von musikalischen Stilelemen-
ten oder indigenen Stoffmustern sowie Erzihlungen itber marginalisierte Gruppen
durch Nicht-Mitglieder zugeordnet (Young 2010: 5-9). Die Gemeinsamkeit bei all
diesen Aneignungsprozessen ist, so die Kritik, dass dadurch bestehende Macht-
und Ungerechtigkeitsstrukturen reproduziert werden und sich so beispielsweise
weifle Musiker:innen durch die Musik Schwarzer Musiker*innen profilieren und
bereichern, wodurch diese sowohl okonomisch als auch in ihrer kiinstlerischen
Reputation geschidigt wiirden (Tate 2003).

Nun sind mit dieser, in Deutschland vornehmlich noch im Feuilleton oder in So-
zialen Medien gefiihrten, Debatte eine Vielzahl begrifflicher Probleme verbunden,
die an anderer Stelle ausfithrlicher skizziert (Moll 2025) und in Teilen von James O.
Young (2010) und Jens Balzer (2022) kompetent und umfangreich bearbeitet wur-
den. Zentral sind dabei zwei Fragen:

1) Wie kdnnen problematische Aneignungsprozesse analysiert werden, ohne auf
kulturessentialistische Kategorien zuriickzugreifen?;

2) Worin besteht der konkrete Schaden, der durch problematische Kulturelle An-
eignung zu befiirchten ist (Matthes 2016)?

Vor allem die Aneignung bestimmter Kunstformen durch die privilegierten Kiinst-
ler:innen fiihrt dabei immer wieder zu prominent gefithrten Kontoversen (Freund
2022: 20-23). Unabhingig davon, dass diese Debatten meist sehr oberflichlich
und im »Modus der Verbotsrede« (Balzer 2022: 17) gefithrt werden, ist auffal-
lend, dass auch in einigen durchaus reflektierten Beitrigen die Frage nach der
Funktion der Kunst hiufig nicht oder nur beilidufig thematisiert bzw. implizit ein
bestimmtes Vorverstindnis davon vorausgesetzt wird. Diesem Desiderat kann ich
an dieser Stelle keineswegs gerecht werden. Allerdings ist es dadurch méglich, die
gesellschaftliche und somit auch die philosophiedidaktische Relevanz dieser kunst-
philosophischen Frage herauszustellen. Dies soll hier anhand eines bekannten
Beispiels der deutschen Popkultur geschehen.

Der Singer Peter Fox, der durch seine Band Seed und sein Soloalbum Stadtaffe
zu internationaler Berithmtheit gekommen ist, veroffentlichte im Oktober 2022 zu-
sammen mit der Singerin Inéz die Single Zukunft Pink, die stark durch den siidafri-
kanischen Musikstil Amapiano inspiriert ist. Auch wenn Peter Fox bereits im Pres-
sematerial zur Ver6ffentlichung auf den Einfluss west- und siidafrikanischer Musik
hinweist, wurde ihm problematische Kulturelle Aneignung vorgeworfen. So kommen-
tierte der Journalist Malcolm Ohanwe auf X: »Peter Fox wird sich jetzt eine goldene

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ben Moll: >Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schniirenc

Nase verdienen mit sitdafrikanischem Amapiano, wihrend Schwarze Menschen in
den Clubs, wo genau dieser Song rauf und runter gespielt wird, an der Tir abge-
wiesen werdenc (zitiert nach: Gaida 2022). Unabhingig davon, dass sich auch hier
die oben genannten zentralen Fragen stellen, kann untersucht werden, wie unter-
schiedliche Kunstbegriffe diese Debatte prigen. Hierzu sei vorangestellt, dass Ama-
piano unter anderem in siidafrikanischen Townships entstanden ist und ihm da-
her auch die Funktion zugeschrieben wird, »der Soundtrack zur Emanzipation der
Schwarzen Bevolkerung Siidafrikas zu sein« (Wiinsch 2023). Wendet man auf die-
ses Fallbeispiel nun die oben dargestellte Autonomiethese an, so wird deutlich, dass
der Vorwurf der problematischen Kulturellen Aneignung gar nicht aufgegriffen wer-
denkann, da die Kunst scheinbar tiber den Dingen schwebt und daher auch nicht in
Zusammenhang mit Kimpfen gegen Unterdriickung und bestehenden Machtstruk-
turen gebracht wird. Eine Forderung nach Zuriickhaltung bzw. Unterlassung wird
daher als ein Angriff auf die Kunstfreiheit interpretiert (Freund 2022:1-3). Anderer-
seits kann vielen prominenten Kritiker:innen von Kultureller Aneignung durchaus ein
starker kunstphilosophischer Kognitivismus unterstellt werden, da postuliert wird,
die Funktion oder die Absicht eines Kunstwerks konne objektiv festgestellt werden.
Implizit oder explizit werden dann bestimmte Funktionen als konstitutiv fir ein
Kunstwerk interpretiert und normativ gegeniibergestellt. Im hier dargestellten Bei-
spiel wire das die emanzipative Funktion fir die Menschen der Townships einerseits
und die dkonomische Funktion fiir Peter Fox andererseits.

Erkennt man die oben skizzierte Theorie der diskontinuierlichen Kommunikation
der Kunstwerke und damit die Unmdoglichkeit abschlief}ender Urteile iber die po-
tentiellen Funktionen von Kunst an, so wird wiederum deutlich, dass streng kogni-
tivistisch begriindete Argumentationen generell und hier nicht itberzeugen kénnen.
Gleichzeitig ergibt sich daraus ein enormes Potenzial fiir die Debatte um Kulturel-
le Aneignung, da die Vielfalt der potentiellen Funktionen, die einem Kunstwerk zu-
gesprochen werden, offengelegt und damit eine fundierte Diskussionsgrundlage
geschaffen werden kann. Fiir Peter Fox mag der Song unterschiedliche potentiel-
le Funktionen von ¢konomisch bis identititsstiftend einnehmen. Das gleiche gilt
fiir die Horer:innen des Songs. Ein abschlief}endes Urteil dariiber erscheint daher
unmoglich. Dies ist jedoch nicht mit der Unmoglichkeit dsthetischer Urteile zu ver-
wechseln. Selbstverstindlich kann Musik nach bestimmten Kriterien beurteilt wer-
den und es kann ihr unter der Bedingung héchster intellektueller Demut eine be-
stimmte Funktion zugesprochen werden. Beispielsweise kann gut begriindet unter-
stellt werden, dass dem Werbespot eines grofien Autokonzerns in erster Linie eine
dkonomische Funktion zukommt und damit auch der verwendeten Musik. Womdog-
lich ist es jedoch fiir die Produzentin dieses Werbespots ein Ausdruck ihrer kiinst-
lerischen Identitat. Abschliefiende Urteile iiber Kunstwerke sind demnach mit Vor-
sicht zu geniefSen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

133


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Klangwelten der Vernunft: Musik

Dieser Abschnitt hat gezeigt, dass Fragen der Kunstphilosophie auch in gesell-
schaftlichen Debatten relevant sein konnen. Es erscheint naheliegend, dass sich
daraus auch Relevanz fiir lebensweltbezogene und problemorientierte philosophi-
sche Bildung ergibt.

4. Konsequenzen fiir die philosophische Bildung

Ausgehend von der oben dargestellten Differenzierung des Kunstbegriffs ist festzu-
stellen, dass sich die Debatte um kiinstlerische und prasentative Ausdrucksformen
und Methoden in der Philosophiedidaktik grofitenteils auf drei Funktionen bezieht:
Erkenntnis, Motivation und Lebensweltbezug. Die letzten beiden Funktionen sind re-
lativ unumstritten und man kann durchaus vom Konsens eines »philosophischen
Aufschwungs« (Tiedemann 2014: 100) sprechen:

Anlauf und Motivation sollen aus der anschaulichen Lebenswelt der Schiilerinnen
und Schiiler gewonnen werden. Was jedoch hinauffiihrt, ist die Technik der Abs-
traktion. [...] Zu dieser philosophischen Turniibung gehért es auch [..] wieder in
der Lebenswelt zu landen (ebd.).

Dieser Konsens spiegelt sich (moglicherweise verkiirzt) unter anderem in dem
(zumindest in Bayern) sehr beliebten Einstieg mit Bildern, Comics, Memes, Songs
w.v.m. in Lehrwerken und Unterrichtsreihen wider. Allerdings ist ein Arbeitsauftrag
dazu wie: »Beschreibe die Spiele der Kinder auf den Bildern. Wo hittest du spontan
Lust mitzuspielen? Begriinde« (Applis u.a. 2017: 76) keine Auseinandersetzung mit
der Kunstform Fotografie, sondern Instrumentalisierung dieser zum »didaktischen
Steigbiigelhalter< (Vogler 2015).

Nun ist das aus philosophiedidaktischer Perspektive zunachst nicht verwerflich,
da diese Bilder lediglich als Reprasentanten fiir bestimmte Situationen stehen und
ein Hineinversetzen der Schiiler:innen in dieselben ermoglichen sollen. Fragwiir-
dig wird ein solches Vorgehen allerdings dann, wenn man sich in Erinnerung ruft,
dass der Kunst selbst eine lebensweltliche Relevanz zukommt, die weder unumstrit-
ten noch eindeutig ist und die dariiber hinaus jedes Kunstwerk (und hierzu zihlt
eben nicht nur sogenannte Hochkulturen, sondern auch populire Kunst wie Co-
mics) mehrere Funktionen und damit auch divergierende Botschaften und Bedeu-
tungen annehmen kann. Nimmt man den zuvor skizzierten kunstphilosophischen
Diskurs und dessen gesellschaftliche (also lebensweltliche) Relevanz ernst, so wird
ein Philosophie- und Ethikunterricht, der sich auf die instrumentelle Verwendung
von Kunst beschrankt, diesem nicht gerecht.

Eine andere Form der Einbindung von kiinstlerischen Formen stellt Christian
Geferts (2017) Konzept des theatralen Philosophierens dar. Dieses zielt in erster

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ben Moll: >Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schniirenc

Linie auf die Funktion der Erkenntnis und stellt den Versuch dar, den philosophi-
schen Bildungsprozess um performatives Denken zu erweitern, indem auch die
Kunst als eine im weiteren Sinne rationale Ausdrucksform beschrieben wird. Ohne
dieses Konzept beurteilen zu wollen, soll darauf hingewiesen werden, dass hier das
— bereits in der Einleitung angesprochene — Risiko des kunstphilosophischen Ko-
gnitivismus besteht. Denn insofern die Verwendung kiinstlerischer Methoden auf
eine intersubjektiv vermittelbare Erkenntnis oder Ubersetzung der Kunst abzielt
(Vogler 2015), beraubt sie die Kunst ihrer konstitutiven Funktion, die darin besteht,
trotz allen Bemiihens niemals abschliefRend verstanden werden zu kénnen (s.0.).
Ein solcher Umgang mit Kunst kime also tatsichlich dem Versuch gleich, >den
Wind in ein Paket zu schniirenc. Das bedeutet, auch Vorschlige, die Kunst zunichst
aufwerten wollen und eine Erginzung der etablierten philosophischen Methoden
fiir die ganzheitliche Urteilskraft (Dresdner Konsens 2016) anstreben, kénnen zu
einem reduktionistischen Kunstverstindnis fithren.* Dies bedeutet jedoch keines-
falls, dass kiinstlerische Methoden im Philosophie- und Ethikunterricht keine Rolle
spielen sollten — ganz im Gegenteil.

Wenn Kunst eine prigende Rolle in der Lebenswelt der Lernenden spielt, dann
gilt es diese im Fach Philosophie/Ethik ernst zu nehmen und sie adiquat zu behan-
deln. In Anlehnung an Bettina Bussmanns wissenschaftsorientierten Ansatz (2019)
kann eine lebensweltprigende und auch fiir Fachphilosophie bedeutende Disziplin
in der Fichergruppe weder ignoriert noch auf verkiirzte und unreflektierte Art und
Weise behandelt werden. Dies gilt meines Erachtens fiir Kunst ebenso wie fiir die
Wissenschaft, insofern eine selektive und szientistische Philosophiedidaktik abge-
lehnt wird. Nun lasst sich Kunst aber nicht allein durch die Methoden der Philo-
sophie in Ginze erfassen. Vielmehr gilt, dass das Philosophieren tiber Kunst im-
mer schon tatsichliche Erfahrung mit ihr voraussetzt. Andernfalls handelt es sich um
selbstreferentielles Philosophieren im Lehnstuhl (Moll 2025). Es spricht eine Reihe
von Griinden dagegen, dass der Philosophie- und Ethikunterricht diesem Anspruch
gerecht werden kann. Dazu gehoren neben den (moglicherweise strittigen) konzep-
tionellen Uberzeugen zur Essenz der Philosophie auch pragmatische Griinde wie
die Qualifikation der Lehrkrifte, zeitliche Ressourcen und institutionelle Vorgaben
(Henke 2012).

Ich mochte daher mit einem Plidoyer fiir interdisziplinare Projekte zwischen
Kunst und Philosophie enden. Will man beiden Disziplinen gerecht werden, so halte
ich dieses Vorgehen fiir erfolgsversprechender, als die bestehenden Gemeinsambkei-
ten und Uberlappungen durch die Aufldsung oder Verhirtung disziplinirer Gren-
zen zu negieren. So kann das oben genannte Beispiel der Kulturellen Aneignung etwa

2 Aufeine Darstellung der philosophiedidaktischen Reaktion auf Konzepte dieser Art wird hier
verzichtet. Diese finden sich u.a. bei Tiedemann (2014), Henke (2012) und Tichy (2011).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

135


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Klangwelten der Vernunft: Musik

durcheininterdisziplinires Projekt der Ficher Philosophie/Ethik und Musik behan-
delt werden. In einem solchen betreiben die Lernenden zunichst selbst kulturel-
le Aneignung, indem sie mit Hilfe von Samples eigene Musikstiicke produzieren.
Anschliefend wird das Vorgehen unter Riickgriff auf philosophische Konzepte re-
flektiert und bewertet. Diese Reflexion flieft dann in die abschliefende Uberarbei-
tung der Musikstiicke ein. Das tatsichliche Musizieren ist dabei dann nicht nur»di-
daktischer Steigbiigelhalter« (s.0.), sondern macht den Prozess der Kulturellen Aneig-
nung erlebbar und generiert im besten Fall eine Erkenntnis, die im wechselseitigen
Zusammenspiel mit der philosophischen Reflexion letztlich zur Ausbildung einer
ganzheitlichen Urteilsfihigkeit beitragen kann.?

Die methodische Vielfalt in der Philosophie- und Kunstgeschichte hat immer
wieder gezeigt, dass die Uberginge zwischen den Disziplinen flieRend sind. Wenn
aber der verbindende Fluss zur geradlinigen Strafle wird, gehen die Synergieeffekte
ebenso verloren, wie wenn wir ihn nie betreten wiirden.

Literatur

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max (2017), Dialektik der Aufklirung. Philosophische
Fragmente, 25. Aufl., Frankfurt a.M.

Applis, Stefan/Kemmerzell, Anja/Michaelis, Christiane u.a. (2017), Ethikos 5, Miin-
chen.

Bahr, Amrei (2013), »Funktionen der Kunst«, in: kubionline, letzter Zugrift:
20.09.2024, https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Ku
nstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption
%2.0zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt.

Balzer, Jens (2022), Ethik der Appropriation, 2. Aufl., Berlin.

Bussmann, Bettina (2019), »Der wissenschaftsorientierte Ansatz«, in: Martina Pe-
ters/Jorg Peters (Hg.), Moderne Philosophiedidaktik. Basistexte, 3. Aufl., Hamburg,
S. 165-174.

Fachverband Philosophie/Fachverband Ethik/Forum fiir Didaktik der Philosophie
und Ethik (2016), »Dresdner Konsens, letzter Zugriff: 17.02.2024, https:/philo-
sophiedidaktik.files.wordpress.com/2017/03/dresdner_konsens.pdf.

Freund, Urs (2022), »Lautonomie de l'art mise a nu par ses disciples, méme. (Die
Autonomie der Kunst von ihren Jingern entbl6f3t, sogar)«, in: Mythos-Magazin
Dezember, letzter Zugriff: 27.09.2024, https://mythos-magazin.de/erklaerende
hermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf.

Gaida, Laura (2022), »Kulturelle Aneignung? Peter Fox’ neuer Song scharf kriti-
siert«, in: utopia, letzter Zugriff: 29.09.2024,

3 Fur eine ausfihrlichere Darstellung und Begriindung solch eines Vorgehens: Moll (2025).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://www.kubi-online.de/artikel/funktionen-kunst#:~:text=Kunstphilosophische%20KognitivistInnen%20in%20einem%20engen,Rezeption%20zu%20propositionalem%20Wissen%20gelangt
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/uf_autonomie-der-kunst-entbloesst.pdf

Ben Moll: >Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schniirenc

https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kr
itisiert_410506/.

Gefert, Christian (2017), »Theatrales Philosophieren — performatives Denken in phi-
losophischen Bildungsprozessenc, in: Julia Nida-Riimelin/Irina Spiegel/Markus
Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik. Band 1: Didaktik und Methodik,
2. Aufl., Paderborn, S. 240-244.

Henke, Roland (2012), »Ende der Kunst oder Ende der Philosophie? Ein Beitrag zur
Diskussion um den Stellenwert prisentativer Materialien in Philosophie- und
Ethikunterrichts, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 59—-66.

Hindrichs, Gunnar (2017), »Kulturindustrie«, in: Ders. (Hg.), Max Horkheimer/
Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung, Berlin/Boston, S. 61-79.

Karstein, Uta/Zahner, Nina Tessa (2017), »Autonomie der Kunst? — Dimensionen
eines kunstsoziologischen Problemfeldes«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner
(Hg.), Autonomie der Kunst? Zur Aktualitit eines gesellschaftlichen Leitbildes, Wiesba-
den, S. 1-48.

Lohrer, Andreas (2023), Bella Ciao: Auf den Spuren eines Partisanenliedes, Berlin.

Lotter, Maria-Sibylla (2015), Kunst als Medium moralischer Reflexion und Bildung, in:
Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, 3, S. 3—10.

Matthes, Erich Hatala (2016), »Cultural Appropriation Without Cultural Essential-
ism?«, in: Social Theory and Practice, 42(2), S. 343—366.

Moll, Ben (2025), »Kulturelle Aneignung. Reflexives Unbehagen als Bildungspro-
zess«, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 59-72..

Schmiicker, Reinold (2014), Was ist Kunst? Eine Grundlegung, Frankfurt a.M.

Schmiicker, Reinold (2023), »Wozu Kunst — und warum heute immer noch?«, in: My-
thos-Magazin Dezember, letzter Zugriff: 27.09.2024,
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/rs_wozu-kunst.pdf.

Tate, Greg (2003), »Nigs R Us: Or, how Blackfolk Became Fetish Objectsc, in: Ders.
(Hg.), Everything but the burden: what white people are taking from Black culture, New
York, S. 1-14.

Tichy, Matthias (2011), »Bilderdenken. Zu Tiedemanns Kritik an der Verselbststandi-
gung prisentativer Formen im Philosophieunterrichtc, in: Zeitschrift fiir Didaktik
der Philosophie und Ethik, 3, S. 244—251.

Tiedemann, Markus (2014), »Zwischen blinden Begriffen und leerer Anschauung«,
in: Zeitschrift fur Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 95—-102.

Ullrich, Wolfgang (2022), Die Kunst nach dem Ende ihrer Autonomie, Berlin.

Vogler, Hans-Joachim (2015), »Prasentative Materialen und Philosophie - eine Kon-
troversex, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 97-103.

Watts, Alan (2014), Weisheit des ungesicherten Lebens, Miinchen.

Wiinsch, Silke (2023), »World Music aus Deutschland: Peter Fox singt Love Songs«,
in: dw, letzter Zugriff: 29.09.2024, https://www.dw.com/de/world-music-aus-
deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

137


https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kritisiert_410506/
https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kritisiert_410506/
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/rs_wozu-kunst.pdf
https://www.dw.com/de/world-music-aus-deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265
https://www.dw.com/de/world-music-aus-deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kritisiert_410506/
https://utopia.de/news/kulturelle-aneignung-peter-fox-neuer-song-scharf-kritisiert_410506/
https://mythos-magazin.de/erklaerendehermeneutik/rs_wozu-kunst.pdf
https://www.dw.com/de/world-music-aus-deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265
https://www.dw.com/de/world-music-aus-deutschland-peter-fox-singt-love-songs/a-65731265

138 Klangwelten der Vernunft: Musik

Young, James O. (2001), Art and Knowledge, New York.
Young, James O. (2010), Cultural Appropriation and the Arts, West Sussex.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Atmospharen bilden

Kinstlerisches Denken durch melancholische Klangverfilmung
in den Fachern Musik und Ethik/Philosophie

Andreas Hdoftmann

Bisweilen mag in der Melancholie der
schulische Alltag iiberhaupt erst ertrdglich
scheinen.

(Héftmann 2022: 40)

Auftakt

Wie konnen wir in der Schule und Hochschule dem Sinnlichen von Atmosphiren
eine tiefergehende Aufmerksambkeit schenken? Indem wir, so mein Vorschlag,
riumliche Gestimmbheiten zum Thema kiinstlerischen Denkens machen. Genauer
gesagt lautet meine Idee, eigene >Sound-Ansichten« herzustellen: Schiiler:innen
und Student:innen gestalten aus lautlichen Eindriicken ihrer Umgebung einen
Klangstrom und verwandeln diesen Horfluss in einen assoziativen Kurzfilm. Es
geht darum, ténende>Zustindlichkeiten« (Otto Friedrich Bollnow) abseits der Logik
von Action-Clips oder rollendramatischem Storytelling zu interpretieren, nimlich
als affektiv aufgeladene Bewegtbilder, als Momente emotionaler und metaphorischer
Bedeutungsfindung. Das Ziel ist es, im (Nach-)Hall unserer Gegenwart »symboli-
sche und synisthetische Ubertragungen« zu erzeugen, »die vom Gehérten Briicken
zum gefithlsmiRigen und atmosphirischen Spiiren schlagen« (Hasse 2022: 132).
Eine besondere Rolle fiir die Visualisierung von raumklanglichen Ambienten
spielen Gerdusche, etwa diffuse akustische Begebenheiten des Wehens, Raschelns,

1 In Anlehnung an Hermann Schmitz (2014: 30) fasse ich Atmosphéren als raumlich ergossene
Prasenzverhiltnisse auf, »die den Menschen mit affektivem Betroffensein ergreifen, indem
sie ihn leiblich spiirbar in Bann ziehen«. Als Halbdinge bzw. Quasi-Objekte sind Atmosphi-
ren psychophysische Tatsachen (und nicht blof3e Einbildung) und zugleich an die anfillige
Reichweite (-Ekstase<) von Geriichen, Farben, Formen, Lauten etc. gebunden; dazu Béhme
(2022: 236—242). Zur zeitlichen Kapazitit von Atmospharen siehe Loffler (2013).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Klangwelten der Vernunft: Musik

Surrens oder Knisterns.” Als Signaturen aus dem Off verweilen geriuschhafte
Schwebungen flimmernd in der Luft, »ohne auf einen Verankerungsbereich zu-
riickgefithrt werden zu kdénnen« (ebd.: 111). Schwirrende >Nebenklinge« zeichnen
sich — kurzum - durch Unbestimmtheit und richtungslose Tiefenwirkung aus.
Das Rauschen und Flattern in seiner Vagheit cineastisch ernst zu nehmen hat den
Reiz, unsere Hor- und Seh-Gewohnheiten auf das Eigentimliche des Unschein-
baren hin zu 6ffnen und fliichtige wie schwankende Qualititen von Wirklichkeit
audiovisuell zum Erscheinen zu bringen. Aber nicht nur Gerdusche eignen sich
fir eine assoziative Soundverfilmung, sondern auch Melodien, Beats oder har-
monische Wendungen als >Spurenelemente« alltagsweltlicher Fiigungen. In Frage
kommen etwa Kindergesinge auf einem Marktplatz, Fan-Rhythmen wihrend einer
Sportveranstaltung oder Jazz-Instrumentals aus einer Hotellobby. Die sozialen
und emotionalen Dimensionen, die sich in den genannten >Verlautbarungen« du-
Bern, lassen sich mit wenigen filmischen Stilmitteln atmosphirisch ergriinden.
Ein sparsamer Lichteinfall, eine schlichte Szenenanordnung, ein geringes Schnitt-
Tempo oder eine zuriickhaltende Kamerabewegung reichen aus, um den »Vitalton«
(Diirckheim 2005: 39) der Musik fiir das (Kino-)Auge zum Leben zu erwecken.

Vor dieser grob schraffierten Folie mochte ich das (Sich-)Bilden von und in fil-
misch aktualisierten Klang-Atmosphiren gedanklich weiterverfolgen. Ich tue das
in drei Schritten:

1. Praxis: Ich werde zunichst musikvideographische Beispiele aus der Lehramts-
ausbildung vorstellen. Studierende der Pidagogischen Hochschule Weingarten
wagten 2024 den Versuch, mehrdeutig schillernde Umgebungsklinge in expres-
sive Motion Pictures zu konvertieren. Wie haben die jeweiligen Drehteams in ih-
ren Oeuvres musikalische und bildliche Konfigurationen aufeinander bezogen
und dadurch atmosphirische Felder der Melancholie kreiert?

2. Reflexion: In einem zweiten Gang befasse ich mich aus iibergeordneter Sicht mit
einem ausschlaggebenden Punkt fir die dsthetische Transformation von Ton
in Film: mit dem Sachverhalt korresponsiven Horsehens. Inwiefern beruht die
Eigenartrelationalen Lauschens und Schauens auf implizitem Wahrnehmungs-

2 Man beachte: Im dtherischen (Gerdusch-)Wesen von Umgebungen liegt der wissenschafts-
geschichtliche Ursprung des Wortes Atmosphire. Als begriffliche Neuschopfung des 17.
Jahrhunderts definierte atmosphaera (-Dunstkreis<) die (damals angenommene) Gas- (und
Larm-)Hulle von Planeten; siehe dazu z.B. das Digitale Warterbuch der deutschen Sprache, Art.
Atmosphare, URL: https://www.dwds.de/wb/Atmosph%C3%A4re [05.01.2025]. Im interkul-
turellen und kulturhistorischen Kontextist der (Schall-) Dunst oder Wind eine wichtige atmo-
sphérische Kategorie; vgl. die ostasiatische Denkfigur des Qi bzw. Ki oder das antike Konzept
der Anhauchung (Ruach oder Pneuma) in der Bibel oder in Platons Timaios; Ogawa 2021; ferner
einfilhrend Wang 2024: 31-34; 59—70.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.dwds.de/wb/Atmosph%C3%A4re
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Atmosph%C3%A4re

Andreas Hoftmann: Atmosphéren bilden

wissen und auf aufersprachlichen Fihigkeiten, Stimmungen zu gewirtigen
und mit zu beeinflussen?

3. Transfer: Zum Schluss meines Beitrags lege ich nahe, Klangverfilmungsvorhaben
als integrative Projekte der Ficher Musik und Ethik/Philosophie anzustof3en,
um latente Orts-Atmosphiren von Lernstitten kiinstlerisch-konstruktiv ins
Bewusstsein von Unterricht zu rufen. Welche Relevanz fillt diesbeziiglich
der Schwermut fiir die Anbahnung einer isthetisch forschenden schulischen
>Stimmungslehre« zu?

1. Praxis: Vom lautlichen zum klangbildlichen Stimmungsraum

Ich beginne mit zwei experimentellen Musikverfilmungen. Die Ausgangslage fiir
die in Rede stehenden Fallbeispiele bilden auf die Ortschaft Weingarten (Wiirttem-
berg) bezogene Sounds. Ein zehnképfiges Ensemble um den PH-Studenten Bene-
dikt Schwab arrangierte im Jahr 2022 eine Tonspur, in der akustische >Atmo«-Signa-
le* an spezifische Gerdusch-Eigenschaften der oberschwibischen Mittelstadt erin-
nern: So sind in den ersten Sekunden der Aufnahme charakteristische Tropfen zu
héren, die auf das jahrhundertealte, fiir Weingarten typische Bewisserungssystem
des >Stillen Bachs< hinweisen. Gegen Ende des Klangmosaiks treten Litanei-artige
Sequenzen einer Brassband und eines Midnnerchores auf — eine horbare Referenz
auf das ehemalige Benediktinerkloster Weingarten als eine wichtige religiése Kult-
stitte im Siidden Deutschlands.

Der ca. einminiitige Audiotrack umfasst noch andere lautliche Aktionen, vor al-
lem markante Schlag-Impulse in der Mitte und am Schluss der Musik. Insgesamt
ergibt sich folgende Struktur der Komposition (Abb. 1):

3 Die in der Filmmusik Gbliche Vokabel >Atmo« beinhaltet »Tonaufzeichnungen allgemeiner
Umweltgerdusche — StraRenverkehr, Vogelgezwitscher und dergleichen [..]. Sie werden zur
spateren Ergdnzung szenischer Stimmung eingesetzt. Atmo-Tone sind darum Gerdusche und
Tone, die beim Drehen aufgezeichnet oder aus Soundbibliotheken, Sounddateien, Kompila-
tionen, Gerdusch-CDs, digitalen Samples aus Datenbanken etc. entnommen werden. Laute
und Gerdusche sind filmische Elemente, die vom Zuschauer eher unbewusst wahrgenom-
men werden. Sie tragen aber entscheidend dazu bei, eine Atmosphare und damit den Zu-
sammenhalt der einzelnen Einstellungen zu kreieren« (zu Hiiningen/Leffers 2022). — AuRer-
halb der Filmmusik haben Umgebungsklange (wenn auch nicht unter dem Label sAtmo<)
in kompositorische Stromungen wie Aleatorik, Musique concrete, Ambient Music und Sound
Art Eingang gefunden; siehe hierzu Katschthaler 2022: 223—-244 mit dem Schwerpunkt auf
Soundscaping.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

14


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Klangwelten der Vernunft: Musik

Abb. 1: Audiotrack mit Verweisen auf Weingartener Umgebungsklinge

Tropfen | Rauschen| Drohnen, Metallhieb, Litanei [ Litanei IT Gong
Paukenwirbel | Paukenschlag (Tromp., Pos.) (Miénnerchor)
0:00 0:08 0:14 0:34 0:37 0:56 1:02
l lokaler Bezug l lokaler Bezug l
Weingartens Bewisserungssystem Weingarten als religiose Kultstitte
des »Stillen Bachs« (Basilika mit ehemaligem Kloster)

Quelle: Andreas Hoftmann; eigene Darstellung

Im Frithling 2024 haben sieben Musikstudentinnen der Pidagogischen Hoch-
schule Weingarten die oben beschriebene Umwelt-Collage verfilmt. Die Kommilito-
ninnen wussten nichts von den im Horbeispiel enthaltenen Anspielungen auflokale
Klangquellen, um sich in der eigenen kiinstlerischen Freiheit nicht an Vorgaben von
srichtig« und »>falsch« gebunden zu fithlen. Innerhalb eines Monats entstanden zwei
filmische Miniaturen, welche die Musik in poetische Bildwelten voller Melancholie
adaptieren.

Die erste Regiearbeit namens Sadness prasentiert eine Synthese aus mehreren
Trauer-Umfeldern.* Das Fallbeispiel von Katharina Klotz, Samira Viellieber und Pia
Wiist nutzt das anfingliche Triufeln der Audio-Aufzeichnung, um ein verebben-
des Kreisen von Wellen auf der Wasseroberfliche eines Teiches zu veranschauli-
chen und damit gleichsam ein Portrit aquatischer Verginglichkeit zu skizzieren.
Von einem Paukenwirbel begleitet, kommt jetzt der Schriftzug einer Gedenktafel
zu Gesicht und lenkt das Interesse der Kamera zoomend auf die Lettern >Tod«. Ana-
log zum Metallhimmern in Minute 01:46 stoppt ein abrupter Blackscreen die bedrii-
ckende Eingangsphase des Films. Nach diesem harten Bruch setzt ein zweiter triib-
sinniger Einfithlungsabschnitt ein: Eine Reihe von Nahaufnahmen zeigt Augenli-
der, die visuell im Einklang mit den abwirts zielenden Klage-Figuren der Blech-
blidser und des Chorgesangs kraftlos zufallen. Jenes sichtbare Ermatten wird durch
wiederkehrende Schwarzblenden phrasiert und miindet zum Fade-Out der Film-
musik in ein dunkles Nichts auf dem Bildschirm. Sadness stellt die »lautlich-atmo-
sphirischen Umwolkungen« (Hasse 2022: 12) der Klangvorlage einem resignativen
Anwesenheitsbewusstsein (Stimmungsfeld 1) und einer existenziellen Abschieds-
Empfindung (Stimmungsfeld 2) gegeniiber. Die immer wiederkehrenden optischen
Unterbrechungen verstirken in ihrer Monotonie die schwermiitige Aura des Films
(Abb. 2).

4 https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FX]k4 [01:12-02:16; 05.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4

Andreas Hoftmann: Atmosphéren bilden

Abb. 2: Ton-Bild-Verhdltnisse im Film Sadness

I Tropfen, Rauschen, Drohnen [ Perkussion | Blechbliser, Mannerchor Gong

1:12 1:46 1:49 2:14

Stimmungsfeld I: Bruch: Stimmungsfeld II: Abschluss:
Wellenkreise, Schriftzug »Tod« Schwarzbild | Abschied mit schlieBenden Augen | Schwarzbild

Quelle: Andreas Hoftmann; eigene Darstellung

Auch das nichste Fallbeispiel entwirft ein zweigliedriges Tableau elegischer
Sinngehalte.” Der Spot Memento von Isabel Eberle, Jasmin Fehrenbach, Katarina
Kerk und Silke Neff zihlt speziell auf die Polaritit von Schwarzweif3- und Farb-
Handhabungen sowie auf die Opposition von Zeitlupen-Einstellung und fotogra-
fischem Stillleben. Das Plitschern zu Beginn des Audiotracks aufgreifend, startet
Memento mit einer Slow-Motion-Serie von grau dargestellten Regen-Phinome-
nen. Uberraschend leitet der perkussive Héhepunkt der Musik (02:58-03:01) zu
einem Kameraschwenk auf ein blaustichig verklirtes Gipfelkreuz iiber. Nach dem
emotional aufwithlenden Bilderreigen des ersten Parts beruhigt sich die Film-
erzihlung und verharrt in Augenblicken schal ausgemalter Naturmediationen.
Mit den Tiefenfrequenzen des Mannerchores setzt sodann ein zeitlich gedehntes
Intermezzo ein, in dem ein Kind einen Drachen aufsteigen lisst, bevor die warmen
Nuancen einer Abenddimmerung den Film beschlieRen. Dank unterschiedlicher
Bildtempi und dem Widerstreit von bleichen und bunten Ténungen dramatisiert
Memento die Klangregionen des Originals nach dem Muster einer auf- und abstei-
genden Spannungskurve. Eine iiberwiegend schattige Kolorierung unterstreicht
die >Schwarzgalligkeit« (melancholia) des sonoren Basismaterials (Abb. 3).

5 https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4 [02:24-03:28; 05.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

143


https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=xgorN-FXJk4

M

Klangwelten der Vernunft: Musik

Abb. 3: Ton-Bild-Verhdltnisse im Film Sadness

I Tropfen, Rauschen, Dréhnen I Perkussion I Blechblaser, Chor Gong

2:24 2:58 3:01 3:25

Stimmungsfeld I: Bruch: Stimmungsfeld II: Abschluss:
Regen und Sturm Gipfelkreuz | Naturmeditation, Drachenfliegen | Abendsonne

Quelle: Andreas Hoéftmann; eigene Darstellung

2. Reflexion: Sinnliche Sinnstiftung durch korresponsives Horsehen

Nach diesen Fallbeobachtungen gehe ich dazu iber, assoziatives Musikverfilmen
auf einer abstrakteren Ebene zu beleuchten. Ich richte den Blick insbesondere
auf die sinnliche Sinnstiftung mittels sambientaler< Klangbild-Werdung. Wie die
geschilderten Features Sadness und Memento verdeutlichen, erfordert das Transpo-
nieren von augen- in ohrenscheinliche Gefithlsumstinde ein begegnendes Horsehen
(nach Hasse 2022: 49). Fiir die Urheberinnen von Sadness und Memento hiefs das,
sich von naturnahen >Atmo->Gerduschen, perkussiven Akzenten und melodischen
Bitt-Formeln horchend berithren zu lassen, um daraus synisthetische Dispositive
des Melancholischen zu erschaffen. In Ankniipfung an Martin Seel driickt sich
hier ein korresponsives Spiiren atmosphirischer Erscheinungen aus: Das Lauschen einer
gestimmten Umgebung verquickt sich mit Prozessen eines assoziationsreichen
Schauens, so dass »eine andere Gegenwart phantasiert oder in Erinnerung gerufen
wird [...], etwa wenn [wir; A. H.] eine Landschaft zugleich als Landschaftsbild oder
eine stidtische Szene zugleich als theatralische Inszenierung [wahrnehmen; A.
H.]« (Seel 2022: 154f.).¢

6 Hermann Schmitz zufolge wurzelt dsthetische Korrespondenz in leiblicher Kommunikation.
Schmitz (1989: 31f.) schreibt: »Von leiblicher Kommunikation will ich immer dann sprechen,
wenn jemand von etwas in einer fiir ihn leiblich spiirbaren Weise so betroffen und heimge-
sucht wird, dafd er mehr oder weniger in dessen Bann gerdt und mindestens in Versuchung

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Andreas Hoftmann: Atmosphéren bilden

Das korresponsive Horsehen in ténend-bildlichen Emotional Spaces (Griffero
2014) vollzieht sich jenseits von Worten oder Propositionen. Musikverfilmung ist
epi-logisch: Thr aufier- oder nichtbegrifflicher Zugang zur Wirklichkeit gewinnt erst
im Nachhinein terminologische Konturen.” Der Philosoph Dieter Mersch diskutiert
in diesem Zusammenhang ein »Denken in, mit und durch Kunst«. Mersch versteht
darunter die Entfaltung von

Méglichkeiten allein im Medium von Handlungen und Dingen oder von Praktiken
ihrer Zusammenstellung, Assoziierung und Verbindung [..], um aus Korpern, Licht,
Material und Klang komplette Bauwerke alternativer >Argumentationen< zu er-
richten [...] Behauptet sei damit, dass es eine nichtdiskursive oder nichtpropositionale
Form der Erkenntnis gibt, die die Okonomie des Redens herausfordert—dass es also
ein Denken gibt, das sich aufierhalb seiner sprachlichen Rahmungen offenbart,
ein>Anders-als-diskursives-Denken«[..] (Mersch 2019: 251f.; kursivim Original; dazu
ebenso Gabriel 2015: 57—70 und die Idee eines analogen Denkens als Erkenntnis
durch Kunst bei Brandstatter 2013).

Das nichtpropositionale Denken in, mit und durch environmentale(r) Musikverfil-
mung fufdt dabei auf einem jahrelangen >Einleiben< (Hermann Schmitz) in audio-
und videographisch modellierte Milieus. Dank medienkultureller Vermittlung via
TikTok, YouTube, DVD, TV, Kino etc. gehort es zu Ritualen unserer Gegenwart, zu-
mindest auf rezeptive Weisen akustische und optische Gefithlsriume miteinander
in Beziehung zu setzen. Dieses vernetzte Wahrnehmen konsolidiert sich tiber die
Zeit zu einem sstillen Wissenc (tacit knowledge) und wird zu einer inneren Ressour-
ce fiir subjektive wie intersubjektive atmosphdrische Verstindigkeit (Griftero 2020:
88-96; 131f.; ferner auch Albrecht 2020 und Béhme 2022: 36 nach Polanyi 1985). Der
Medienwissenschaftler Hans Jirgen Wulff (2012: 119) bemerkt dazu:

Atmospharen sind Assoziationen, die aus [..] milieuspezifischen Kodifikationen
des Alltagslebens resultieren, sie sind Implikationen, aber sie sind wissensbasiert.
[..] Zwar werden sie in als subjektiv empfundener Assoziativitit erlebt; aber sie

ist, sich unwillkirlich danach zu richten und sich davon fiir sein Befinden und Verhalten
in Erleiden und Reaktion Maf geben zu lassen.« Zum Korrespondenz-Charakter von Atmo-
sphéren siehe Reinhard Knodt (2020: 197): Danach bewirken Weisen des >Wirhandelns<»ein
Zusammenwirken verschiedener Beziehungspole psychischer und physischer Art, das Situa-
tionen, Milieus und Atmosphéren zu einem sich fortzeugenden stimulierenden Geschehen
zwischen Menschen, aber auch zwischen Menschen und Tieren und Menschen und Dingen
macht und in Gang hélt«.

7 Auch das kollektive verbale Aushandeln von (musik-)filmbezogenen Entscheidungen inner-
halb eines Drehteams geht von der Eigengeltung sinnlicher Erfahrung und ihrer nichtdiskur-
siven »Dingsprache« (Mersch 2019: 244 nach Walter Benjamin) aus.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Klangwelten der Vernunft: Musik

basieren auf Aufienwirkungen von Dingen, Szenen und Figuren, die zum allge-
meinen Ausdrucksrepertoire von Kulturen gehéren. Darum auch sind die Atmo-
spharenintersubjektiv relativ stabil: weil sie letztlich der semiotischen Sphéare zu-
gehoren. Man kann verschiedene Urteile abgeben, zum Beispiel eine Kitsch-At-
mosphire ablehnen; aber man muss sie erfahren haben und erfahren kénnen,
muss sie so beherrschen, wie man eine Sprache beherrscht.

Wie eine intersubjektive atmospheric literacy cineastisch zum Tragen kommen kann,

wird exemplarisch in den Spots Sadness und Memento erkennbar. Durch gezielte Affi-

zierung mobilisieren die sieben studentischen Film-Autorinnen in ihren Short Mo-

vies ein relationales »Hintergrundwissen« (Kraus 2021: 18), das firr den Phinome-

nologen Gernot Béhme allgemein unser Mit-Sein im Atmosphirischen pragt: Dies

betrifft die dsthetische Situation der Verschmelzung (Ingression) und der Irritation
(Diskrepanz).

1

2)

Sadness und Memento schlief}en uns Riume des Eingestimmt-Werdens auf. Das
gilt vorzugsweise fiir die andichtige Introduktion in Sadness (01:12-01:46) und
fiir die Zeitlupen-Passage in Memento (02:43-02:58). In beiden Episoden verei-
nen sich die leisen Beiklinge der Musik mit visuellen Anmutungen der Lang-
samkeit und erlauben es den Zuschauenden, in melancholische Horizonte ein-
zutauchen. Bdhme (2001: 46f.) bezeichnet solche zur Immersion einladenden
atmosphirischen Geschehnisse als Ingression (von lat. ingredi: betreten, einstei-
gen; dazu auch Grabbe 2013: 85). Wir kennen derartige Erlebnisse einer >Gast-
lichkeit<aus unzihligen medialen Inszenierungen, etwa wenn uns Fantasyfilme
mit mystischen Sounds in erhabene Zonen eines abgeschiedenen Gebirgszuges
oder einer michtigen Stadtanlage entfithren wollen.

Daneben stechen Konstellationen in Sadness und Memento hervor, die nicht
raumleibliche Resonanz-Herginge, sondern — im Gegenteil — querstindige
Begegnungen mit Atmosphiren anbelangen. Gerade die plotzliche Wucht des
Schlagwerks in der Mitte der Tonwiedergabe hat in beiden Filmen einen jeweils
radikalen Schnitt zur Folge und reifdt die Betrachtenden drastisch aus ihrer fik-
tionalen Perspektive. Bochme verwendet fiir die Kluft zwischen Ich-Achse und
einem umliegend >temperierten< Radius den Begriff Diskrepanz (2001: 47—49;
sieche Grabbe 2013: 88). In audiovisuellen Gebrauchszusammenhingen sind
uns Diskrepanz-Techniken wie briiske Ton-Bild-Zisuren z.B. aus Thrillern,
Actionszenen und Cartoons bestens geliufig.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Andreas Hoftmann: Atmosphéren bilden

3. Transfer: Frequenzen der Schule im Musik- und Ethik/Philosophie-
Unterricht enthiillen

Im letzten Teil meiner Uberlegungen méchte ich meine bisherigen Ausfithrungen
iiber umgebungssensible Klangverfilmung in die Realitit von Unterricht holen.
Konkret werbe ich dafiir, Projekte in der Sekundarstufe I und II zu initiieren, die
das lautliche und bildliche Aufscheinen von Schulatmosphdiren zum >Gegenstand«
sinnlich-sinnstiftenden Lernens erheben.® Dazu rege ich eine Kooperation der
Ficher Musik und Ethik/Philosophie an (allgemein dazu Kivi 2022). Auf diese Weise
wirken zwei Disziplinen kreativ zusammen, in denen sich didaktische Stimmen —
wenn auch vereinzelt — fiir eine ficherverbindende Férderung >kinematographi-
scher Vernunft« (Wobser in diesem Band) bzw. fiir die Stirkung >filmgestaltenden
Musikverstehens< (Héftmann 2019) stark machen.

Die Tonspuren fiir die empfohlenen Klangverfilmungsprojekte produzieren die
Schiiler:innen im Musikunterricht. Sie nehmen mit Handy, Tablet oder Fieldrecor-
der akustische Nah- und Fernbeziehungen eines Klassenzimmers oder Fachsaals, des
Foyers oder Sportgelindes, der Mensa oder Aula etc. auf. Wie horen sich Schritte,
Sprachtimbres, Gelachter, Flistergerdusche, Amplituden der Schulglocke, Schwin-
gungen des Getrinkeautomaten oder Lirmpegel des Pausenhofs in unmittelbarer
>Tuchfiihlungs, aber auch in der Distanz des Raumes oder Platzes an? Welche Er-
lebnisdichte (Ingression) verraten diese >Vibes< an einem Unterrichtsmorgen oder
-nachmittag, an einem Montag oder Freitag? Aus ihren sonoren »Fundstiickenc fer-
tigen die Jugendlichen Soundtexturen von nicht linger als einer Minute an. Ana-
log zum Weingartener Audiotrack aus Kapitel 2 (s.0.) arbeiten sie in die Mitte ih-
res Klangbandes eine ruckartige Stérung (Diskrepanz) ein, z.B. eine tibertriebene
Signalverzerrung oder eine Spanne intensiver Ruhe. Im Ethik/Philosophie-Unter-
richt verfilmen die Heranwachsenden anschliefiend ihre auditiven Samples, indem
sie die Schallereignisse mit Kamerabildern vom Flair ihrer Schule in Verbindung
bringen. Kinematographisch reflektieren sie die Aufenthaltsqualitit ihres vertrau-
ten pidagogischen »Herumgefuige[s]« (Ditrckheim 2005: 32): die Ausstrahlung von
nackten Fassaden, geschmiickten Winden oder Graffiti-Botschaften, die Einrich-
tung und das Design von den Gebaudetrakten und Freiflichen oder den shabby chic
von beschidigten Winkeln und vermiillten Lost Places. Welche >Schénheit« offenbart

8 Beispiele fiir die audiovisuelle Auseinandersetzung mit schulischen Atmospharen liefert das
oberschwibische Education-Vorhaben Wolfsgesdnge vom Friithjahr 2023: Kinder der Klassen-
stufe 6 (!) haben zeitgendssische Musik von Sarah Nemtsov im Lichte unbelebter und karger
>Dunstkreise«<des Gymnasiums Weingarten verfilmt; https://www.weit-weingarten.de/educ
ation-2; mit einer Video-Dokumentation unter https://www.youtube.com/watch?v=h]lejkcj
ZCM&t=9s [05.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

147


https://www.weit-weingarten.de/education-2;
https://www.weit-weingarten.de/education-2;
https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcjZCM&t=9s
https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcjZCM&t=9s
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.weit-weingarten.de/education-2;
https://www.weit-weingarten.de/education-2;
https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcjZCM&t=9s
https://www.youtube.com/watch?v=hJlejkcjZCM&t=9s

148

Klangwelten der Vernunft: Musik

sich in solchen »Zeigungen« (Mersch 2019: 246)? Welchen Charme gibt das audiovi-
suell bespiegelte sWohnklima<® des Lernorts Schule preis — zumal im Wechselspiel
zwischen intimen bzw. schroffen musikalischen Effekten und entsprechenden Cuts
und Lichtvarianten im Film (Héftmann 2017, 2022: 40-47)?

Im Modus korresponsiven Denkens in, mit und durch Kunst wenden sich die
Ficher Musik und Ethik/Philosophie etwas didaktisch Grundsitzlichem zu. Sie
enthiillen, was jedes Lernen im Unterricht hor- und sichtbar grundiert: die Le-
benswirklichkeit schulriumlicher Atmosphiren. >Asthetische Musikverfilmungs-
Bildung« (nach Zahn 2012) tritt dabei keineswegs fir eine naive Welt-Verkitschung
ein, sondern plidiert fiir angewandte Zivilisationskritik. Denn sie entlarvt einen
rationalistischen Dingkosmos, der sich in der niichtern-effizienten Biiro-Architek-
tur vieler Lernstitten manifestiert und die sozialdisziplinierende Zurichtung des
Intellekts, nicht aber die leibliche Entwicklung des ganzen Menschen férdert. Der
Stadtforscher, Geograph und Pidagoge Jirgen Hasse (2022: 52) notiert:

Dariiber hinaus schlummert in [..Gerdusch-Atmosphiren und ihren kinstle-
rischen Transformationen; A.H.] eine antizivilisatorisch-progressive Aufgabe.
Wo sich die allgemeine Bildung unter dem Druck systemischer Niitzlichkeits-
erwartungen zur rudimentiren Vermittlung basaler Skills hinreifien ldsst, wird
die kritische Reflexion des eigenen Selbst und seiner Weltverhiltnisse zu einer
Brache. Die Unempfindlichkeit spatmoderner Wahrnehmungsroutinen (nicht
unwesentlich durch szientistisch-simplifizierende Dressuren allgemeinbilden-
der Schulen verschéarft) ist Produkt einer seit zweitausend Jahren anhaltenden
>Verwechslung des Lebens mit dem Geist, des vitalen Vorgangs mit der Tatig-
keit des Willens< [Ludwig Klages; A.H.] und anderer gegeniiber der sinnlichen
Wirklichkeit desensibilisierender Lektionen.

Als Projektionsfliche fir ein gegenwartskritisches klangfilmerisches Spiiren von
schulischen Atmosphiren bietet sich paradigmatisch die Melancholie an. Die
Schwermut verriickt und entriickt das Gewohnte in Fithlungen, »worin wir noch
nicht waren, ja uns nicht einmal vorstellen konnten, zu sein« (Mersch 2019: 259).
Sie verwickelt uns in eine fiir Widerfahrnisse offene (pathische) Asthetik (Griffero
2019), um »anders mit [... uns selbst; A. H.] identisch zu sein« (Thomas 2020: 104;
mit Beziigen zur Musikgeschichte Lettgen 2010: 27-168). Als Erfahrungsraum der
Erschiitterung, des Widerspruchs, Staunens, Zweifelns und Triumens birgt die
Melancholie das Potenzial in sich, »uns performativ [..] selbst zu begriinden, ei-
nen Platz in der Welt zu schaffen und dabei zu verindern, was Normalitit heif3t«

9 Zur Kultivierung von Atmospharen im Sinne eines mitweltlichen Sich-Einwohnens duferte
sich Martin Heidegger (2000: 45): »Der Bezug des Menschen zu Orten und durch Orte zu Rau-
men beruhtim Wohnen. Das Verhiltnis von Mensch und Raum ist nichts anderes als das we-
sentlich gedachte Wohnen.«

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Andreas Hoftmann: Atmosphéren bilden

(Thomas 2020: 107). Die Betriibnis als Leitmotiv fiir Klangverfilmungen von pid-
agogischen Umgebungsverhiltnissen schirft hernach Prozesse einer Entnorma-
lisierung oder >Entselbstverstindlichung« (Hans Blumenberg). Wenn Jugendliche
etwa die leibfeindliche Funktionsarchitektur von schulischen Surroundings in ge-
tragenen Musik-Bewegtbild-Ingressionen und -diskrepanzen herauslosen oder
»ex-zentrieren< (nach Mersch 2019: 256), avanciert melancholisches Horsehen zu
einem konstruktiv priifenden Zer-horsehen (Friedrichs 2022). Tritbsal als Sujet fir as-
soziative Soundverfilmung verindert unsere Wahrnehmung von Schule, indem sie
die affektiven Kraftfelder der um uns aufgespannten Lernsettings im Gegenklang
und Widerschein eines pathischen, entselbstverstindlichenden >Stimmungwe-
bens« (Jung 2020) re-artikuliert. Wire es daher nicht an der Zeit, dass der Musik-
und Ethik/Philosophie-Unterricht zu zwei Ermoglichern einer in diesem Sinne
Melancholie-freundlichen Atmosphéragogik' werden?

Literatur

Albrecht, Clemens (2020), »Implizites Wissen iiber Atmosphirenc, in: Barbara Wolf/
Christian Julmi (Hg.), Die Macht der Atmosphiiren, Freiburg/Miinchen, S. 201-219.

Besse, Nicole (2022), Musizieren als Kunst der Begegnung. Auragogik — Reflexivitit und
Intersubjektivitit in musikalischen Bildungsprozessen, Miinster.

Béhme, Gernot (2001), Aisthetik. Vorlesungen iiber Asthetik als allgemeine Wahrneh-
mungslehre, Miinchen.

Béhme, Gernot (2022 [1995]), Atmosphire. Essays zur neuen Asthetik, 5. Aufl., Frankfurt
a.M.

Brandstitter, Ursula (2013), Erkenntnis durch Kunst. Theorie und Praxis der dsthetischen
Transformation, Koln.

Ditrckheim, Karlfried Graf von (2005 [1932]), Untersuchungen zum gelebten Raum, hg.
v. ]. Hasse, Frankfurt a.M.

Friedrichs, Werner (202.2), »Die Welt zer-horen. Politische Weltzuginge im Anthro-
pozin bildenk, in: Christoph Stange/Werner Friedrichs/Sven Rofller/Andreas
Hoftmann/Lukas Barth (Hg.), Pendelbewegungen. Erkundungen im Spannungsfeld
musikalischer und politischer Bildung, Miinster, S. 59—74.

Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston.

Grabbe, Lars C. (2013), »Phinomenale Prisenz der Atmosphiren im Film. Ein Diver-
genzphinomen zwischen immersivem Potenzial und Diskrepanzerfahrungs,
in: Jahrbuch immersiver Medien 2013, S. 82—95.

10 Den Begriff entlehne ich Nicole Besses Konzept einer musikalischen Bildung als >Auragogik«
(2022).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

149


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Klangwelten der Vernunft: Musik

Griffero, Tonino (2014 [ital. 2010]), Atmospheres. Aesthetics of Emotional Spaces, tibers.
v. S. de Sanctis, Farnham.

Griffero, Tonino (2019), Places, Affordances, Atmospheres. A Pathic Aesthetics, London/
New York.

Griffero, Tonino (2020), »Was kann eine Gefithlsatmosphire tun? Atmosphiren zwi-
schen Immersion und Emersiong, in: Barbara Wulf/Christian Julmi (Hg.), Die
Macht der Atmosphiiren, Freiburg/Miinchen, S. 77-96.

Hasse, Jiirgen (2022), Das Gerdusch der Stadt. Phanomenologie des Lauten und Leisen, Ba-
den-Baden.

Heidegger, Martin (2000 [1951]), »Bauen Wohnen Denken, in: Eduard Fithr (Hg.),
Bauen und Wohnen. Martin Heideggers Grundlegung einer Phinomenologie der Archi-
tektur, Miinster, S. 31-49.

Hoéftmann, Andreas (2017), »Verwandlung von Neuer Musik in Film, in: Musik und
Unterricht 127, S. 28-37.

Hoéftmann, Andreas (2019), »Schiiler verfilmen Boulez' Notations — Uberlegungen
zum filmgestaltenden Verstehen von Musike, in: Jiirgen Oberschmidt/Stefan
Zollner-Dressler (Hg.), Musik — Bild — Bewegung — Sprache. Zu Theovie und Praxis der
dsthetischen Transformation, Essen, S. 125-140.

Hoéftmann, Andreas (2022), Musik verfilmen. Von Stop Motion bis Lyric Video, Mainz.

Jung, Julia (2020), Stimmungen weben. Eine unterrichtswissenschaftliche Studie zur Gestal-
tung von Atmosphiren, Wiesbaden.

Katschthaler, Karl (2022), Zwischen Atmosphdre und Narration. Zum Verhiltnis von Mu-
sik, Sprache und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert, Bielefeld.

Kivi, Alexis (2022), Diesseits und jenseits des Fachiibergreifenden. Perspektiven und Grenzen
fachiibergreifenden Musikunterrichts, Augsburg.

Knodt, Reinhard (2020), »Von der Macht der Atmosphiren. Eine korrespondenz-
theoretische Studie, in: Barbara Wulf/Christian Julmi (Hg.), Die Macht der At-
mosphdren, Freiburg/Miinchen, S. 187-198.

Kraus, Anja (2021), »Einfithrung«, in: Anja Kraus/Jiirgen Budde/Maud Hietzge/
Christoph Wulf (Hg.), Handbuch Schweigendes Wissen. Erziehung, Bildung, Sozia-
lisation und Lernen, 2. Aufl., Weinheim, S. 18—-28.

Lettgen, Daniel (2010), »... und hat zu retten keine Kraft.« Die Melancholie der Musik,
Mainz.

Loffler, Davor (2013), »Leben im Futur II Konjunktiv. Uber das Phinomen Atmo-
sphire und dessen Bedeutung im Zeitalter der technischen Immersiong, in:
Jahrbuch immersiver Medien 2013, S. 23—37.

Mersch, Dieter (2019), »Asthetisches Denken: Kunst als Theoria, in: Ders./Sylvia
Sasse/Sandro Zanetti (Hg.), Asthetische Theorie, Ziirich, S. 241-259.

Ogawa, Tadashi (2021), Phenomenology of Wind and Atmosphere (Atmospheric Spaces),
Mailand.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Andreas Hoftmann: Atmosphéren bilden

Polanyi, Michael (1985 [engl. 1966]), Implizites Wissen, iibers. v. H. Brithmann, Frank-
furta.M.

Schmitz, Hermann (1989 [1978]), System der Philosophie. Bd. I11: Der Raum. Teil 5: Die
Wahrnehmung, Bonn.

Schmitz, Hermann (2014), Atmosphdren, Freiburg/Miinchen.

Seel, Martin (2022 [2000]), Asthetik des Erscheinens, 7. Aufl., Frankfurt a.M.

Thomas, Philipp (2020), Von der Tiefe des Lebens. Ein Worterbuch der Melancholie, Zug/
Schweiz.

Wang, Zhuofei (2024), Atmosphiren-Asthetik. Die Verflochtenheit von Natur, Kunst und
Kultur, Baden-Baden.

Wulft, Hans J. (2012), »Prolegomena zu einer Theorie des Atmosphirischen im
Film, in: Philipp Brunner/Jorg Schweinitz/Margrit Trohler (Hg.), Filmische At-
mosphdiren, Marburg, S. 109-123.

Zahn, Manuel (2012), Asthetische Film-Bildung. Studien zur Materialitiit und Medialitit
filmischer Bildungsprozesse, Bielefeld.

zu Hiiningen, James/Leffers, Nicola (2022), »Atmox, in: Universititen Hagen u.a.
(Hg.), Lexikon der Filmbegriffe, letzter Zugriff: 05.01.2025, https://filmlexikon.un
i-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

151


https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273
https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273
https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/a:atmo-2273

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Denken und Zeigen
Die spirende Erkenntnis der Kunst

Emanuel Seitz

1. Denken und Zeigen

Erkenntnis ist doppeldeutig. Es scheint, als konne der Mensch den Menschen vor
allem auf zwei Weisen etwas lehren: durch Zeigen oder durch Reden — durch die Geste
oder das Wort. Es ist schon erstaunlich. Eigentlich lernen alle Schiiler alles gleich.
Entweder werden sie beredet — oder ihnen wird etwas gezeigt. Entweder zeigen sie,
dass sie etwas gelernt haben, indem sie anders reden, als sie es taten, bevor der Leh-
rer sie beredet hatte — oder sie lassen ihre Taten sprechen und tun die Dinge anders,
als sie es taten, bevor der Lehrer ihnen gezeigt hatte, wie sie es tun miissen. Das Er-
gebnis scheint am Ende aber immer das Gleiche zu sein: Den Schiilern werden die
Kopfe und Herzen, die Gefiihle und Uberzeugungen verdreht, bis sie auf Ahnliches
dhnlich wie ihr Lehrer reagieren und dhnliche Worte gebrauchen und Ahnliches tun,
um auf die gelernte Weise die Probleme zu 16sen. Lernen heif3t: Anderswerden — bei
Kindern genauso wie bei Erwachsenen.

Bose Zungen konnten jetzt behaupten: Wenn jede Art der Lehre auf diese Weise
geschieht, dann lernt doch eigentlich kein Mensch je irgendetwas. Was der Mensch
>Lernen«< nennt, wire dann doch eigentlich nichts weiter als die stumpfe Nachah-
mung eines Vorbildes, die dann besonders gut gelingt, wenn zwischen Vorbild und
Nachbild kaum noch unterschieden werden kann. Das Lernen gelinge dann — fiir
Leute, die so denken —, wenn der Lehrer moglichst getreue Kopien seiner selbst
ziichtet, aus Gleichrednern und Gleichmachern seiner selbst, am besten duflerst
zahlreich, um méglichst kriftig und nachhaltig in der Welt wirken zu kénnen. Ich
bin mir sicher, den geschitzten Lesern dieser Zeilen fallen sofort einige Exemplare
solcher Meister im Dressieren und Abrichten ein. Sie leisten der Menschheit keinen
geringen Dienst als abschreckende Beispiele, wie man lieber nicht lehren sollte. Th-
re Schiiler richten sie auf Schliisselreize ab, so dass sich von selbst die Reaktionen
einstellen, als geistloser Instinkt und Automatismus. Die Ausdriicke des Vorbildes
werden im wahrsten Sinn des Wortes nachgeifft, denn ein dressierter Affe wiirde

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

dasselbe tun: Er fithlt etwas und reagiert auf das Gefiihlte durch unwillkiirliche und
unbedachte Ansteckung - vielleicht sinnvoll, aber nicht verstehend.

Doch Anstecken und Abrichten sind fiir einen Menschen nicht dasselbe wie Ler-
nen. Echtes Lernen heif3t vielmehr: anders Anderswerden. Die menschlichere Art
des Lehrens vermittelt eine Erkenntnis, durch das Reden oder das Zeigen. Ohne die-
se Erkenntnis, ohne eine bestimmte Art der Einsicht, bliebe alles Gelernte duflerlich
und aufgesetzt. Diese Einsichten ermoglichen den Lernenden, den Sinn des Ge-
lernten zu ergreifen, ohne sich zum Affen zu machen, als eine Form der bewussten
Gewissheit. Diese Form der Gewissheit kann die Gestalt eines schliissigen Wissens
annehmen, aber sie besteht auch aus den sicheren Ahnungen und einem treffenden
Gespiir fiir den Sinn durch das Sich-Zeigende. Nicht mitdenkend wird erkannt, was
es zuverstehen gilt, sondern mitfiithlend. Es scheint, als gebe es eine geistige Art des
Spiirens, die mehr tut, als blof3 geistlos anzustecken und abzurichten. Sie zeigt sich
und wird gespiirt — ohne dass diese Erkenntnis logisch wire. Sie ist das Werk der
Kunst. Kunst ist das Sich-Zeigende.

2. Mundwerk und Handwerk

Machen wir uns iiber die erkennende Einsicht zunichst Folgendes klar: Eine Ein-
sicht, die durch Zeigen vermittelt wird, ist etwas anderes als eine Einsicht, die durch
Reden erlangt wird.

Diese Feststellung ist einfach und banal - und sie wire auch nicht weiter der Re-
de wert, wenn sofort klar wire, worin der Unterschied zwischen beiden Einsichten
bestiinde. Klar ist aber eigentlich nur, dass es gewisse Erkenntnisse gibt, bei denen
der Mensch vor allem das zeigende und vormachende Vorbild braucht - etwa in den
Handwerken, im Sport und den Kiinsten — und andere Erkenntnisse, die vor allem
durch die gedankenreiche Rede entstehen. Ich nenne solche Erkenntnisse, die durch
Sitze entstehen, der Einfachheit halber vorliaufig die Disziplinen des Mundwerks.

Dass es einen Unterschied zwischen Mundwerk und Handwerk, also zwischen
Sagen und Zeigen gibt, wird kaum jemand bestreiten. Der Alltagsverstand weif3,
dass man bei gewissen Techniken lieber den Gebrauch vorfiihrt, anstatt den Ge-
brauch lange zu erkliren und zu beschreiben. Gebrauchsanweisungen mit Bildern
sind einfacher und prignanter als deren Ubersetzung in prizise Begriffe und Anlei-
tungen. Umgekehrt gibt es einige Phinomene, die sich wirklich beim besten Willen
nicht zeigen lassen: Das Sein, die Vergangenheit oder den kategorischen Impera-
tiv etwa kann niemand zeigen. Solche allgemeinen Begriffe existieren als Gedanke
- und dieser Gedanke muss nachgedacht werden, damit die Menschen seinen Sinn
begreifen. Dieses Denken und Nachdenken geschieht auf eine sprachliche Weise,
durch Gesprache, Ansprachen, Lektiiren oder stumme Monologe.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen 157

3. Denken zeigen

Eine erste Vermutung iiber den Unterschied von Zeigen und Sprechen konnte viel-
leicht lauten: Was gedacht werden kann, das ldsst sich nicht zeigen; und was sich zeigen ldsst,
das ist kein Gedanke und kein Denken.

Hier wiirde allerdings sofort die Kunst Einspruch erheben. Denken Sie nur an
den Denker von Auguste Rodin. Oder noch besser, schauen Sie ihn sich auf der un-
tenstehenden Abbildung an (Abb. 1)!

Abb. 1: Auguste Rodin: Le Penseur (1880-82)

© National Gallery of Victoria, Melbourne.

Was Rodin hier darstellt, ist das Denken eines Denkenden. Ein Mann sitzt, in
innerlicher Anspannung, auf einem Felsblock, die Hand an den Mund gelegt, und

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

tut nichts, aufler sich geistig anzustrengen. Er ist in sich versunken. Seine Mus-
keln ruhen. Auf dieses Detail mochte ich Sie besonders hinweisen. Rodin hat als
Modell fur die Skulptur einen Boxer genommen, der gerne im Rotlichtlichtviertel
seine Priigelkiinste feilbot (Gabriel 2020: 101). Dieser Boxer mit Namen Jean Baud -
diese unwiderlegliche Vermutung sei mir als Unterstellung erlaubt, bis mir jemand
das Gegenteil beweist — wird sicher nicht zu den intellektuellsten Menschen seiner
Zeit gehort haben. Er war ein Meister der Korperbeherrschung, aber nicht der Kopf-
beherrschung. Sein Korper spricht davon; er zeigt es in jeder wohldefinierten Linie
seines Fleisches, in jedem Muskel, jeder Sehne, in jedem Anzeichen von Kraft und
Energie und Training. Und doch ruht diese grobe Kraft und wird ruhig gestellt durch
das Denken. Der Mensch schweigt. Er tut nichts. Er denkt.

Was sich in diesem ungeheuerlichen Kontrast zwischen der Ruhe und Kraft ei-
nes Leibes zeigt, ist mehr als eine blofle Empfindung. Es gibt eine Einsicht iiber die
Erfahrung des Denkens selbst und die geistige Atmosphire, in der sich Denken voll-
zieht: Das nackte Denken ist stumm, anstrengend und einsam, eine Biegung nach
innen, das Horchen in die eigene Tiefe. »Sein Leib ist Schidel geworden und alles
Blut in seinen Adern Gehirn, schreibt Rilke (1955: 39). Hinter dem Denker sieht
man, was ihn martert: die Holle des Hollentors, das sind die Bilder seiner eigenen
Phantasie.

4. Gedanken zeigen

Nun stellt sich natiirlich die Frage: Denkt Rodin hier das Denken? Die Antwort lau-
tet: Natiirlich nicht. Wenn wir das Denken denken, dann betreiben wir Metaphysik
und fragen nach den Grundlagen des Denkens tiberhaupt — nach dem Begriff des
Wesens, der Moglichkeit und dem Sinn von Sein. All das tut Rodin mit seiner Sta-
tue offensichtlich nicht. Uber solche Grundbegriffe des Denkens kann man denkend
lange Biicher schreiben, lange Gesprache fithren und lange selber nachsinnen, nicht
anders, wie es der Denker Rodins tut. Wenn wir das Denken denken, dann sprechen
wir — mit uns selbst oder mit anderen — und wollen durch Sprache erkennen, was das
Denken ist. Rodin aber denkt das Denken nicht - er zeigt das Denken.

Diese Form, das Denken zu zeigen, vermittelt den Menschen eine Einsicht iiber
das Denken, die sie nie und nimmer haben konnen, wenn sie das Denken nur durch-
denken witrden. Im Durchdenken des Denkens kommt schlieflich der Denkende
gar nicht vor, sofern es rein logisch geschieht und nicht auf die Existenz abzielt.
Schliisse haben keinen Denkenden — sonst wiren die zuverlissig schlief}enden Ma-
schinen zum Philosophieren fihig. Fir die Logik ist gleichgiiltig, wer sie gebraucht.

Was hingegen Rodin vermittelt, ist etwas Analoges. Die Unterscheidung zwi-
schen einer logischen und einer analogischen Erkenntnis geht zuriick auf Gottfried
Gabriel (1991, 1997, 2015). Er unterschied zwei Arten des Wissens, ein propositio-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

nales und ein nicht-propositionales Wissen. Das praktisch-technische Kénnen der
Kunst sei demnach eine analoge Erkenntnis, die durch Zeigen vermittelt wird,
wihrend alle Formen des Mundwerks auf eine logische Erkenntnis zielen, die durch
Proposition und Schlussfolgerung entsteht. Die analoge Erkenntnis der Kunst
besteht in einer metaphorischen oder symbolischen Erkenntnis.

Betrachten wir hierzu Rodins Skulptur La Pensée émergeant de la matiére (>Der Ge-
danke, der Materie entsteigend<) und vergleichen seine Auffassung des Denkens mit
seiner Auffassung des Gedankens.

Abb. 2: Auguste Rodin: La pensée émergeant de la matiére (1890)

© Paris, Musée Rodin, Inv. 2837.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Die Skulptur La Pensée émergeant de la matiére ist das Gesicht einer zarten Frau,
die mit verhiilltem Haar dem rohen Stein entsteigt. Symbolisch zeigt sich das Auf-
kommen eines Gedankens in Gestalt einer sanften Begegnung. Die Figur tragt die
Ziige seiner jungen Geliebten Camille Claudel, die den Blick senkt und ganz bei sich
bleibt. Fiir die Darstellung des Denkens wihlt Rodin also in Le Penseur die grobe Kraft,
fiir den Gedanken in La Pensée aber die schiichterne Anmut.

Die symbolische Ausdeutung der beiden Personifikationen fillt nicht schwer,
wenn man die Gestalt der Leiber, ihre Geste und ihre Korperhaltung als etwas
nimmt, das auf eine gewisse Weise mit dem Erlebnis der Gedankenarbeit ver-
gleichbar sei: Das Denken ist harte Arbeit, eine unbequeme Tortur, nicht aber der
Gedanke. Der Gedanke kommt, wenn er kommt, scheu und schon.

5. Das Gezeigte zur Sprache bringen

Allerdings mochte ich Thnen eine Schwierigkeit bei der ganzen Sache nicht ver-
schweigen. Wenn ich das Dargestellte, den Sinn oder die Idee eines Kunstwerkes
derart zum Sprechen bringe, hat das Aussprechen des Sinnes einen analogen
Zweck, ist aber selbst nicht analog. Die analoge Wirkung der Anmut ist unmittelbar
— ihre symbolische Ausdeutung allerdings erst ein mittelbares und vermittelndes
Zur-Sprache-Bringen des Sinns. Meine Ansprache soll Ihnen beim Sehen helfen
und eine Anschauung der Skulpturen lehren. Die Ekphrasis ist wie ein Zeigefinger
aus Worten fiir verstindige Augen; sie geschieht aber durch die Ohren.

Die Wahrnehmung der Skulptur ist eine Erfahrung, die selbst nicht sprachlich
ist — und auch nicht sein kann. Wenn ich die Idee eines Kunstwerkes benenne, las-
se ich Sie vielmehr eine Analogie entdecken zwischen meinen Erinnerungen und
der erlebten Empfindung des Kunstwerkes. Wenn wir die Anstrengungen des Den-
kens schon kennen, werden wir wahrscheinlich auch wiedererkennen, dass der ge-
kriimmte Leib des Denkers die Qualen der Gedankensuche widerspiegelt. Genau-
so ist der schiichterne Kopf aus dem rohen Stein ein prignanter Ausdruck fir das
zogerliche, doch willkommene Sich-Einfinden des geliebten Gedankenfundes. Was
Rodin zeigen kann, ist nicht das Denken des Denkens, sondern die Erfahrung des Den-
kens.

Die sinnliche Erfahrung des Denkens durch das Kunstwerk bleibt dabei keines-
wegs beschriankt auf eine Erinnerung an Vergangenes und eigene Erlebnisse. Man
kann auch nach vorne Spiiren in Hinsicht auf das Noch-nicht-Gewusste. Gerade
dann, wenn die Erfahrung neuist und ungewohnt, ringen wir um Worte fiir den pas-
senden Ausdruck fiir das Unsagbare dieser Erfahrung, die sprachlos war. Wo keine
Sprache war, finden wir nicht gleich die nétigen Worte. Stotternd beginnt die Su-
che nach einer Sprache der Dinge und nach einem treffenden Wort fiir das, was sich
zeigt.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

Durch eine sprachliche Ausformulierung verwandelt sich nimlich eine intui-
tive Erfahrung des Kunstwerkes in eine diskursfihigen Satz. Sobald die Analogie
sprachlich klar gemacht wurde, ist der Sinn des Gezeigten zum Gegenstand des
Denkens geworden. Der geistige Gehalt oder die Idee des Kunstwerkes kann jetzt als
Obersatz eines Syllogismus verwendet werden, aus dem sich weitere Schliisse zie-
hen lassen. Uber den Sinn des Kunstwerkes kann man jetzt mit anderen Menschen
Diskurse fithren und diesen vermeinten Sinn in Aufsitzen, Reden und Rezensionen
verarbeiten — er kann zum Gegenstand der Gelehrsamkeit werden, zum Untersu-
chungsobjekt der Kunstwissenschaft.

Fiir die Kunst und das Schaffen von Kunstwerken wird damit aber nichts mehr
gewonnen. Der Kinstler fithrt eben keinen gedanklichen Diskurs, sondern setzt ei-
nen Gedanken analog ins Werk. Das Ins-Werk-Setzen eines Gedankens oder einer
Idee ist etwas ganz anderes als diesen Gedanken zu denken.

6. Technik mit und ohne Sprache

Die Trennung zwischen Mundwerk und Handwerk — und damit zwischen logischer
und analogischer Erkenntnis, zwischen Ideen denken und Ideen zeigen — kann bis in
die Antike zuriickverfolgt werden. In Platons Gorgias (450c-451a) unterteilt Sokrates
die menschlichen Techniken insgesamt in drei Arten. Das entscheidende Kriterium
ist der Anteil von Sprache (logos) und Ins-Werk-Setzen (ergasia) bei der Erkenntnis.

Die erste Art von Technik ist reines Ins-Werk-Setzen ohne Sprache — dazu ge-
horen die Bildhauerei und die Malerei. Die zweite Art von Technik ist vor allem Ins-
Werk-Setzen und nur zu einem geringen Teil Sprache — dazu gehéren Sport und
Medizin. Und die dritte Art sind die Techniken der reinen Sprache ohne Ins-Werk-
Setzen — dazu zihlt Platon die Rhetorik, die Mathematik und die philosophisch noch
immer weitgehend unterschitzte Kunst des Brettspiels. Zur Sicherheit zeige ich die
Aufteilung auch noch einmal in folgender Tabelle.

Tab. 1: Aufteilung der Techniken im Gorgias

Techniken
reine ergasia ohne logos viel ergasia, wenig logos reiner logos ohne ergasia
Malerei Sport Rhetorik
Bildhauerei Medizin Mathematik
Brettspiele

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

161


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Eine solche Liste ist natiirlich keine absurde, beliebige, aus irgendwelchen sozia-
len Kontingenzen entstandene Ordnung, deren Standard nach heutigen Maf3stiben
tiberholt wire. Im Gegenteil, sie versucht vom Wesen der Sache her zu durchden-
ken, was die eigentliche Fihigkeit dieser Disziplinen ausmacht: Manche Techniken
setzen etwas materiell ins Werk und brauchen die reine Erfahrung ohne Worte, wie
eben die Kiinste. Andere Techniken haben eigentlich nichts, was sie in diesem stren-
gen Sinn des Wortes ins Werk setzen; sie reden nur und sind denkend titig.

Scheinbar so heterogene Techniken wie Rhetorik, Mathematik und das Brett-
spiel gehoren nach diesem Schema in dieselbe Gattung, weil sie sprachliche Tech-
niken sind, die eine reine Denkfertigkeit ausbilden.

Die Rhetorik bildet eine Denkfertigkeit aus, die es zum Handeln und Fithren
der Menschen braucht, und die Mathematik eine andere Denkfertigkeit, die wir
zur formalen Durchdringung der Welt benétigen. Auch die hohe Kunst des Brett-
spiels gehort zu einer solchen reinen Denktitigkeit. Schach besteht nicht aus Bret-
tern und Figuren, sondern aus Regeln, die sich programmieren lassen. Um Rhetorik
auszuiitben, um Mathematik zu lernen oder um ein Brettspiel zu spielen, braucht der
Mensch nichts weiter als einen Stift und ein Blatt Papier — und nicht einmal diese
Hilfsmittel sind notwendig. Wenn jemand ein gutes Gedichtnis hat, kann er sogar
einfach aufjedes Ding verzichten und die Positionen der Schachziige, den Rechen-
weg oder die spontane Rede einem anderen Menschen einfach zurufen.

Solche rein denkenden Fertigkeiten haben erstens kein Ding und kein greifbares
Werk als ihr Ergebnis. Wenn sie nicht aufgezeichnet und notiert werden, bleibtjedes
Spiel, jede Rede und jede Rechnung blof} die Auflerung eines Mundwerks, die ohne
Spur verloren geht. Die Dinglichkeit ist fir ihr Gelingen gleichgiiltig - das Mund-
werk entsteht durch Sprache.

Ganz anders sieht es zweitens bei Techniken aus, die etwas ins Werk setzen.
Stellen Sie sich einen Arzt vor, der sie gesund reden will und nur Papier und Blei-
stift bei seiner Arbeit verwendet — aber keine Medikamente und Operationen. Einen
solchen Arzt wiirde alle Welt sofort als Kurpfuscher bezeichnen — denn er zeigt sein
Konnen nur durch Sprache und nicht durch die Tat. So jemand wire kaum ein gern
gesehener Gast im Haus eines Kranken.

Zweifellos muss ein Arzt auch denken kénnen - er braucht eine Kenntnis von
den Wirkstoffen und deren Dosierung, von den motorischen und chemischen Pro-
zessen im Korper, von den Krankheitsverliufen und den operativen Méglichkeiten
mit Skalpell und Knochensige —, aber all diese theoretischen Kenntnisse wiren vol-
lig nutzlos, wenn sie am Ende nicht eine Heilung durch eine Therapie ins Werk set-
zen wiirden. Der Arzt ist im Besitz eines solchen praktisch-therapeutischen Wis-
sens, das ihm erméglicht, auf eine bestimmte Form von Krankheiten mit angemes-
senen Mafinamen reagieren zu konnen. Das Wissen des Arztes zeigt sich dann ana-
log am und im Leib seiner Patienten. Das Gleiche gilt fiir das Trainingswissen eines
Sportlehrers. Ohne sinnliche Wirkung wire alles nur Geschwitz.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

Die dritte Art des Kénnens besteht nun im reinen Handwerk. Malerei und Bild-
hauerei sind schweigende Kiinste, die ohne Sprache auskommen. Thr Werk ist das
Ins-Werk-Setzen von Dingen, deren Sinn in der Sinnlichkeit liegt und nicht in der
Sprache. Die Menschen kénnen, so viel sie méchten, ein Bild oder eine Skulptur be-
schreiben;am Ende miissen Sie die Dinge aber sehen. Auch ein Gedichtistin diesem
Sinne tibrigens vor allem ein Ding, ein>Tonding<ndmlich, eine Musik aus Ideen und
Gedanken, die kein logischsprachliches Denken sind (Seitz 2023:167). Und auch ein
platonischer Dialog zeigt seine Ideen analog in den sprachlosen Haltungen, Gefiih-
len und Reaktionen der Personen, die am Diskurs teilnehmen oder erwihnt werden.
Die Erschaffung von zeigender Kunst kann zwar Ideen ins Werk setzen, aber diese
Ideen sind Vorstellungen der Phantasie, die hervorgerufen werden durch eine sinn-
liche Empfindung. Wenn also Kunst tatsichlich ein Ins-Werk-Setzen der Wahrheit
bedeutet, wie schon Heidegger (2003) vermutet hat, dann scheint diese Wahrheit in
einer Empfindung des Wahren zu liegen.

7. Gedanken fiihlen

Bei Rodin haben wir das Gliick, dass er diesen Umstand selbst formuliert hat. In den
Gesprachen mit Paul Gsell sagt er iiber seine Statue La pensée:

Aus Themen solcher Art, kann, glaube ich, der Gedanke miihelos herausgelesen
werden. Sie beleben ohne fremde Hilfe die Einbildungskraft des Beschauers und
regen die Phantasie, ohne sie einzuengen, zu freier Betdtigung an. Das ist mei-
ner Meinung nach die Aufgabe der Kunst. Alles, was sie schafft, muss dem Gefiihl
nureinen Vorwand liefern, sich in unbestimmter Weise zu entwickeln (Rodin1979:
156).

Rodin hat offensichtlich seinen Kant gelesen. Der Zweck der Kunst sei nicht der logi-
sche Diskurs, sondern eine Anregung des »freien Spiels der Einbildungskraft« (Kant
1957: § 51) durch sinnliche Empfindung. Das, was der Kiinstler ins Werk setzt, ist ein
Gefiihl — und dieses Gefiihl provoziert unwillkiirlich den entsprechenden Gedan-
ken; die Empfindsamen kénnen ihn spiiren. Dieser Gedanke stellt sich ein als ein
klarer Begriff, als etwas Benennbares, das weiter bedacht werden kann, wenn man
mochte. Es ist gleichsam eine bestimmte Unbestimmtheit, die durch das Gefiihl die
Schwelle des Geistes iibertritt.

Ob dieses Gefithl im Kunstwerk vorhanden ist, liegt nun gerade nicht im Auge
des Betrachters. Wir denken uns keinen Denker zu Rodins Denker hinzu, vielmehr
nehmen wir einen solchen Denkenden ganz unmittelbar wahr (hier: contra Gabriel
2020:101). Wir kennen schliefilich die Gebarde der inneren Anstrengung, die Rodin
so meisterhaft ins Werk gesetzt hat. Vielleicht liegt es im Auge des Betrachters, ob

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

163


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

sich ein solches Gefithl und eine solche Wahrnehmung in der Seele des Betrachters
einstellt, aber das hat nur etwas mit dessen Empfindungsvermégen zu tun und nicht
mit dem Ausgedriickten selbst. Ein dsthetisch abgestumpftes Wesen mag in die-
ser Statue nur einen Haufen Metall erkennen und fiir die Wirkung empfindungslos
bleiben. Das wire bedauerlich, aber nicht weiter von Belang — schlief3lich wiirde nie-
mand den geistigen Gehalt in einer Zeitung leugnen, wenn jemand nicht lesen kann
und das Papier stattdessen zum Anfeuern des Kaminofens verwendet. Genauso we-
nig macht es Sinn, das Vorhandensein der Empfindung im Kunstwerk zu leugnen
und auf die Empfindungsfihigkeit des mehr oder weniger stumpfen Betrachters zu
schieben. Der Sinn wird nicht konstruiert, er wird gezeigt — er zeigt sich als Gebirde
in der Sache selbst.

Eine solche Gebirde kann durch das Gefiihl erschlossen werden, auch wenn es
manchen Geistern dafiir leider an Sensibilitit fehlt. Tatsichlich ist das Zeigen und
Erscheinen-Lassen von Gefiihlen bei Rodin sogar sein Kriterium fiir Wahrheit in
der Kunst. An junge Kiinstler gerichtet, mahnt er: »Die Kunst beginnt erst bei der
inneren Wahrheit! Alle eure Formen, alle eure Farben sollen Gefithle wiedergeben«
(Rodin 1979:9). Und prompt erkennt man, wie viel falsche Kunst in den Museen her-
umhingt.

8. Gedanken ohne Denken

Lassen Sie mich, bevor ich weitergehe, den Gedankengang bis hierhin noch ein-
mal zusammenfassen: Wenn der Unterschied zwischen einer Erkenntnis durch Re-
de und einer Erkenntnis durch Zeigen im Unterschied zwischen einerlogischen und
einer analogen Erkenntnis besteht und wenn die logische Erkenntnis ein Denken ist,
die analoge Erkenntnis aber kein Denken ist, sondern das Sich-Zeigen, etwa eines
Gefiihls, einer Gebirde oder einer Empfindung, die einen Gedanken evoziert, dann
haben wir jetzt die logisch unschone Lage, dass wir der Kunst einen Gedanken ohne
Denken zuschreiben miissten, der sich durch das Gefiihl einstellt und nicht durch
die logische Analyse von Begriffen. Wir stehen also plétzlich vor der Frage: Gibt es
Gedanken ohne Denken?

Dass es solche Gedanken ohne Denken geben muss, die blof3 sinnlich vermittelt
werden, ldsst sich am Kunsttrieb der Tiere zeigen. Tiere haben eine unglaubliche
handwerkliche Geschicklichkeit und verfertigen mit sicherem Instinkt, ohne son-
derliche Ubung und Unterweisung zarte Spinnennetze, stabile Nester und weitliu-
fige Termitenbauten. Die erbkoordinierten Fihigkeiten sind so erstaunlich, dass sie
sich der Mensch zum Vorbild fir seine Erfindungen nimmt. Die Bionik ist nichts
anderes als eine Ingenieurskunst zur Nachahmung der Natur, die allen Witz und
Scharfsinn dafiir aufwendet, erst die Baupline der Natur zu entschliisseln, um sie
anschliefRend analog in anderen Materialien als technische Gerite nachzubilden.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

Die analog im Tierprodukt vorhandene Technik wird mit den Mitteln der Logik erst
zur Sprache des Menschen gebracht und dann in Prinzipien fiir eine menschliche
Bautechnik tibersetzt. Die Technik muss als ein wissbarer Gedanke in den Werken
der Tiere selber stecken, sonst wire eine derartige Imitation durch den Menschen
gar nicht moglich.

Dieser Gedanke in den Dingen wurde aber von den Tieren gedankenlos ins Werk
gesetzt. Natiirlich denket das Tier nicht; jedenfalls fehlt jeder Hinweis auf ein Bera-
tungsgesprich zwischen Spinnen iiber die bestmégliche Bauweise ihrer Fangwerk-
zeuge. Man darf hier die seelischen und geistigen Fihigkeiten nicht verwechseln:
Fiir eine solche Geschicklichkeit gentigen als seelische Grundlage eine Wahrneh-
mung der Umwelt und ein instinktives Gespiir fiir das Richtige. Eine hohere geis-
tige Fihigkeit zum Denken nach rationalen Prinzipien braucht es fir die tierische
Meisterung der Technik dagegen nicht.

Wie wir als Menschen uns eine solche Erkenntnis des Richtigen aus Instinkt
vorzustellen haben, hat Schopenhauer mit einer schénen Analogie verdeutlicht: Die
Tiere gebrauchen ihre Techniken wie ein Schlafwandler, der in Trance seine Werke
erschafft (Schopenhauer 1988: 403), ohne explizites Wissen, aber mit einer Empfin-
dung der Umwelt. Die Reaktion erfolgt ohne Nachdenken, wie benommen, als ein
verniinftiger Automatismus auf Schliisselreize, der zu einem sinnvollen Verhalten
fithrt. Wenn wir diesen Mechanismus mit einem intellektuellen Erlebnis des Men-
schen vergleichen miissten, so besteht der Instinkt aus »absolut guten Einfillenc
(Scheler 1919: 293). Er ist ein Geist, der die Naturordnung durchdringt, — aber eben
kein Denken, es ist ein genialisch auftauchender Gedanke ohne vorhergehende Re-
flexion. Wenn man Kognition nicht mit Denken gleichsetzt, sondern schlicht mit
Erkenntnis, so ist es itberhaupt kein Problem, allen Tieren, Pflanzen und Mikroben
eine Form der Erkenntnis ohne Denken zuzuschreiben, durch Gefiithl und Wahr-
nehmung. Das Tier lernt oder hat den richtigen Gedanken durch Ansteckung — und
nicht durch ein titiges Denken.

9. Der geistige Instinkt der Kunst

Rodin hat ausdriicklich vor einem allzu technischen Verstindnis seines Kénnens ge-
warnt. Er schreibt:

Man tauscht sich iibrigens ungeheuer, wenn man glaubt, dass die echten Kiinstler
sich mit einer geschickten Verarbeitung des technischen Teils ihrer Aufgabe be-
gniigen und auf eine geistige Verarbeitung ihres Stoffes verzichten kénnen (1979:
147).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

165


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Rodin hat das Ins-Werk-Setzen der Kunst, diese nicht geistlos-technische Geschick-
lichkeit des Artisten, so beschrieben, als sei die Herstellung etwas Ahnliches wie
die Einpflanzung eines geistigen Instinkts in die Dinge selbst: »Kunst ist Vergeis-
tigung, sagt er,

sie bedeutet die hochste Freude des Ceistes, der die Natur durchdringt und in ihr
den gleichen Geist ahnt, von dem auch sie beseeltist. [...] Kunst ist die erhabenste
Aufgabe des Menschen, weil sie eine Ubung fiir das Denken ist (ebd.: 14).

Diese analoge Ubung fiir das Denken zeigt gleichsam die andere Seite des Geistes
auf, die irrationale, die phantastische, die empfindende und fithlende Seite.

Eine solche Geistigkeit ihres Kénnens nehmen im Ubrigen nicht allein Kiinstler
fur sich in Anspruch, die konkrete Dinge >realistisch« darstellen wie Auguste Rodin.
In der abstrakten Malerei ist das Problem dasselbe. Wassily Kandinsky bestimmte
die Kunst als geistige Nahrung, die durch Stimmungen und geistige Atmosphiren
feinere Gefithle im Menschen wecken sollte. Der Kiinstler solle die »in Steinen ste-
ckende schwere Karre der Menschheit mit sich vor- und aufwirts« ziehen (Kandin-
sky 2016: 31), als Prophet und Seher der Zukunft.

Der eigentliche Gehalt der Kunst liegt nicht in der abstrakten oder realistischen
Darstellung von Menschen, Schuhen oder Steinen. Was sich zeigt, ist vielmehr das
Ungreifbare als Ubung fiir das Denken. Im Penseur wird nicht Jean Baud, in La Pensée
nicht Camille Claudel dargestellt, sondern etwas Geistiges ins Werk gesetzt, das ge-
nauso abstrakt ist wie jede Impression Kandinskys. Giinther Anders hat es pragnant
auf den Punkt gebracht: »Rodins Figuren smachen<keine Gebirden; sie sind ihre Ge-
barden« (1994: 23). Der Denker ist die Gebirde des Denkens, eine geistige Gebirde
- und nichts weiter.

Wenn man unter Vernunft — wie es gewohnlich geschieht — nur das logische
Denken versteht, wiren solche geistigen Gebirden ein Ding der Unmdglichkeit,
schliefdlich briuchte dann der reine Geist, der blofle Gedanke, kein korperliches
Korrelat. Ganz anders sieht die Sache aus, wenn wir in die umgekehrte Richtung
denken: Der Geist muss sich gebirden. Es gibt kein Denken ohne Gebirde. Die
Gebdrde ist ein sicheres Anzeichen fiir die Titigkeit. Deswegen haben Tiere eben
Gedanken ohne zu denken, deswegen konnen sich in der Kunst Gedanken zeigen,
die nicht gedacht wurden. Ein solches Spiiren des Denkbaren lisst sich als eine
andere Form der Vernunft beschreiben, wenn man Vernunft im Sinne Nietzsches
versteht als eine Vernunft des Leibes, die iiber die kleinere Vernunft des Denkens
regiert. Erst wenn der Geist Teil des Leibes ist, kann durch die Gebirde und das
Sinnliche auch ein Gedanke ohne Denken erkannt werden. Es gibt noch einen
geistigen Instinkt jenseits der denkenden Vernunft.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

10. Die andere Wahrheit iiber den Menschen

Die Gebirde, die Haltung, die Gefiihle, die Stimmung, die sinnlichen Eindriicke, die
Traume und Einbildungen der freien Phantasie — all das sind Empfindungen, mit
denen der Mensch das geistig Vorhandene in der Welt erkennt. Der gesenkte Blick
ist die Schiichternheit des Leibes. Der Mut zeigt sich im Widerstand. In der Freu-
de bemerken wir, wer wir wirklich sind. In den Triumen kommt unsere Fihigkeit
zum Ausdruck, Nichtseiendes zu denken. Betreten wir einen Raum, schligt uns ei-
ne Stimmung entgegen, eine Atmosphire der Wande und Menschen. Sinnliche Ein-
driicke, die uns tiglich begleiten, werden zum Genuss, wenn sie abgestimmt aufein-
ander unseren Ohren, Augen, Nasen, Zungen oder Fingern schmeicheln. Auch der
gute Geschmack ist eine scharfe geistige Durchdringung des Seienden, nur eben
nicht weniger eine analoge und keine logische Weise.

All diese Dinge kann die Kunst darstellen und ihnen eine schéne oder erschre-
ckende Form geben. Die Mittel hierzu sind die Komposition und Assoziation, das
Reich der Analogie und Ahnlichkeit, mit dem wir zwar nichts logisch beweisen, mit
dem wir aber trotzdem den Geist bewegen und Geistiges ins Werk setzen konnen.
Jenseits der denkenden Vernunft blitht die intuitive Schau der Ideen. In Wahrheit
braucht es fiir Weisheit wohl weniger das logische Denken als einen moglichst
scharfen Geschmack fiir all das Denkbare jenseits des sprachlich-logischen Den-
kens, das die Menschen ins Staunen versetzt. Den Hass auf das Wunderbare zu
bekidmpfen, ist Teil des Seelenhandwerks der Kunst, die — nicht anders wie die
Philosophie — auf’s Ganze geht. Das war auch Rodins Arbeit: »Zu seinem Werkzeug
kam die Welt« (Rilke 1955:66).

Literatur

Anders, Giinther (1994), Obdachlose Skulptur. Uber Rodin, Miinchen.

Gabriel, Gottfried (1991), »Uber Bedeutung in der Literatur. Zur Moglichkeit dsthe-
tischer Erkenntnisc, in: Ders., Zwischen Logik und Literatur, Stuttgart, S. 2—18.

Gabriel, Gottfried (1997), Logik und Rhetorik der Erkenntnis, Paderborn.

Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston.

Gabriel, Markus (2020), Fiktionen, Berlin.

Heidegger, Martin (2003), »Der Ursprung des Kunstwerkes, in: Ders., Holzwege,
Frankfurta.M., S. 1-75.

Kandinsky, Wassily (2016), Uber das Geistige in der Kunst, Ziirich.

Kant, Immanuel (1959), Kritik der Urteilskraft, Frankfurt a.M.

Rilke, Rainer Maria (1955), Auguste Rodin, Frankfurt a.M..

Rodin, Auguste (1979), Die Kunst, Ziirich.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

167


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Scheler, Max (1919), »Zur Idee des Menschen« in: Ders., Vom Umsturz der Werte, Leip-
zig, S. 271-312.

Schopenhauer, Arthur (1988), Die Welt als Wille und Vorstellung, Zirich.

Seitz, Emanuel (2023), Eugenio Montale. Die Knochen eines Tintenfisches, Wien.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern
in methodischer Absicht

Christian Klager

1. Skepsis in der Philosophie

Eine der wichtigsten und dennoch in der Schule vernachlissigten Methoden der
Philosophie ist das Zweifeln. Ein Widersprechen, Zuriickweisen, Widerlegen oder
Anzweifeln gibt es weder als Operatoren in den Einheitlichen Priifungsanforde-
rungen des Abiturs noch regelmifig als Aufgaben in Schulbiichern oder Methoden
in den Rahmenplinen und Curricula. Das Thema der Skepsis wird philosophisch
weitestgehend gemieden und hochstens bei denen historisch akzeptiert, welche
die Stirn hatten, es zu ihrem Arbeitsfeld zu machen: Etwa bei Sokrates, den Pyr-
rhonikern, Montaigne, Descartes, Hume, Camus, Weischedel etc. Skepsis — von der
Isosthenie der Argumente, iber das Induktionsproblem bei Hume und Popper oder
das Minchhausentrilemma (Albert 1991) bis zur klassischen Aporie des Sokrates —
birgt jedoch einen reichen Fundus fiir eine besondere philosophische Tugend und
Haltung: bereit zu sein, zu scheitern. Das Nichtwissen und Nichtkénnen ist stets
ein Begleiter der Philosophie (und Wissenschaft im Allgemeinen) gewesen und eine
Triebfeder fiir das Neudenken, Wiederbeginnen und Umdenken. Da es sich jedoch
wenig glinzend darstellen lisst, gescheitert zu sein, iiberwinden Philosophen
die Skepsis gewo6hnlich rasch, wie Descartes oder Hume es in ihren auf Zweifel
aufbauenden Gedankengingen eindrucksvoll zeigen.

Fir die akademische Philosophie und die Schule ist dies ein Verlust. In der
Skepsis und im Scheitern liegt philosophisches und didaktisches Potenzial: Der
Terminus des negativen Wissens (Oser/Spychiger 2005) beschreibt psychologisch
und piddagogisch das, was auch Sokrates (Platon: Kriton 50a) mit der Aporie zeigt
(Martens 2015); wir konnen aus Fehlern und Missgeschicken durch Versuch und Irr-
tum genetisch lernen (Wagenschein 1999), indem wir eine Fehlerkultur entwickeln,
die Irrtiimer nicht als Katastrophen wahrnimmt, sondern als eine Chance, die Welt
aus einer neuen Perspektive kennenzulernen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

2. Drei Wege einer praktischen Skepsis

Die Methoden und Wege der Skepsis sind nicht unabhingig von den Tropen der an-
tiken Skeptiker (Empiricus 1985) zu denken und doch geht das Methodenspektrum
der Skepsis nicht vollstindig darin auf. Grundsitzlich miissen wenigstens drei gro-
f3e verschiedene Wege skeptischer Methoden differenziert werden:

1) Akademisch zweifeln: Das Zweifeln stellt den traditionellen Anteil der durch die
Skepsis geprigten Methoden dar und ist insbesondere als der akademische
Weg der Skepsis zu betrachten. Der Zweifel subsumiert eine ganze Reihe unter-
schiedlicher Verfahren zum Hinterfragen von Gewissheiten und vermeintlichen
Erkenntnissen, die auf die antiken Tropen verweisen und auch in der philoso-
phischen Argumentationslehre eine Rolle spielen. Das akademische Zweifeln
ist insbesondere ein diskursiver Akt des Verstandes und fiihrt zu verschiedenen
weiteren, oft dialektischen, Auseinandersetzungen.

2) Dekonstruieren: Uber die traditionellen Tropen und Denkakte der Skepsis hin-
aus sind insbesondere die Methoden der Dekonstruktion als eine wichtige und
auch innovative Quelle methodischen Zweifelns zu begreifen. Die Dekonstrukti-
on geht perspektivisch weit iiber das akademische Widersprechen und die Apo-
rie hinaus, indem sie nicht die Ordnung von Elementen hinterfragt, sondern
gleich die Ordnung an sich in Frage stellt.

3)  Performativ scheitern: Das Scheitern ist die performative Ubersetzung des akade-
mischen Zweifelns und des Dekonstruierens vom Erkldren in das Zeigen. Es ist
dabei nichtals Ausgangspunkt oder Ergebnis des rationalen Zweifelns zu verste-
hen, sondern bildet einen eigenen Zugang und eine eigene Kategorie des Verste-
hens: Das Scheitern zeigt durch einen performativen Akt, wie etwas Konkretes
>nicht geht«.

Alle drei Formen skeptischer Methoden bilden die Grundlage fiir das skeptische
Handeln und Denken im akademisch-philosophischen Feld, aber auch fir die phi-
losophische Bildung an Hochschule und Schule. Exemplarisch soll im Folgenden
das performative Scheitern genauer untersucht werden.

3. Performative Akte in philosophischer Bildung

Das performative Philosophieren als besondere Form der performativen Akte ist
in der deutschsprachigen Philosophie und Philosophiedidaktik noch verhiltnis-
miRig jung. »Der Begrift Performative Philosophie kniipft an zentrale Aspekte eines
Konzeptes von Performativitit an, das [...] in einem interdiszipliniren Diskurs zwi-
schen den Sprachwissenschaften, den Kulturwissenschafte,n [sic!] insbesondere

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht

der Theaterwissenschaft und der Ethnologie, aber auch der Philosophie und der
Soziologie entwickelt worden ist« (Totzke 2019: 4). Ein wichtiger Ausgangspunkt
des philosophisch Performativen ist die Theorie der Performativen Akte von Austin,
die zunichst auf Sprechakte verweist, »in denen etwas sagen, etwas tun heifdt; in
denen wir etwas tun, dadurch dafs wir etwas sagen oder indem wir etwas sagenc
(Austin 2021: 35). Der Ausdruck des Performativen »stammt natirlich von sto per-
formg, >vollziehen«: man »vollzieht« Handlungen. Er soll andeuten, dafi jemand, der
eine solche AufRerung tut, damit eine Handlung vollzieht — man fafit die Auflerung
gewohnlich nicht einfach als blof3es Sagen auf« (Austin 2021: 29f.). Austin analysiert
in seiner Theorie der Sprechakte eine Reihe weiterer Differenzierungen — zum
Beispiel zur Aussageabsicht in illokutioniren und perlokutioniren Akten (ebd.:
137-152) — die fiir die folgende Reflexion aber vernachlissigbar sind. Entscheidend
ist, dass der Sprechakt als Handlung und umgekehrt die Handlung des Sprechaktes
die Wirklichkeit verindert und eine Auswirkung auf die Welt hat.

Kern des performativen Aktes ist es also, »dass Worte und andere Symbolsyste-
me Welt nicht nur darstellen, sondern zugleich konstituieren, dass sie Wirklichkeit
performativ hervorbringen konnen« (Totzke 2019: 4). Dies geht in neuerer Auffas-
sung, so Rainer Totzke, in mehrfacher Hinsicht weit iiber den reinen Sprechakt bei
Austin hinaus: Bestandteil des performativen Aktes sind nicht nur die kanonischen
performativen Verben wie z.B. ernennen als Ausdruck und Teil der diskursiven Zei-
chen, auch die prisentativ-symbolischen Zeichen gehoren in ihrer Vielschichtigkeit
in das Spektrum performativen Handelns. Damit zihlen auch Bilder, Gemilde, Fo-
tos, Kunst im Allgemeinen, Filme und Videos, Theaterauffithrungen, Inszenierun-
gen etc. zu einem weiten Performativititsbegriff, der insbesondere Theatralitit und
Ritualitit zentral sieht (Turner 1989). Eng mit dieser theatralen Perspektive verbun-
den ist der Fokus auf Prisenz und Leiblichkeit: »Es geht um das affektive leiblich-
korperliche Erfasst-Werden von sprachlichen Performanzen [...]« (Totzke 2019: 5).

Die dazu spezifischen Methoden und Inszenierungstechniken in der publi-
kumsaffinen Philosophie und in der Schule unterscheiden sich deutlich vom
akademischen Philosophieren, wie man es gemeinhin an Universititen kennt und
auch erwartet. Trotz zunehmender Uberschneidungen verliuft die Trennlinie zwi-
schen der akademischen Philosophie und dem performativen Philosophieren nach
wie vor auf der gleichen Grenze' wie die Debatte um das prisentativ-symbolische
und diskursive Philosophieren (Klager 2020: 4-6).

1 Zwar betont Totzke richtig, dass performatives Philosophieren diese Grenze iiberschreitet —
aberdas giltauch bereits fiir das priasentativ-symbolische Philosophieren, solange die Grenz-
ziehung nicht zwischen Text und Bild oder zwischen Text und performativem Akt so strikt
vollzogen wird, wie es Tiedemann beispielsweise versteht (Totzke 2019: 12 bzw. Tiedemann
2011: 78f)

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

m


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Was performative Philosophie sein kann, welches Potenzial sie hat, hangt[..] von
dem zugrunde liegenden Philosophieverstandnis ab: So kann die performative
Philosophie ein das Repertoire der herkdémmlichen Methoden ergianzendes Werk-
zeug der Vermittlung philosophischer Inhalte sein oder aber dazu dienen, die Be-
dingungen des Philosophierens und damit die Grenzen der Philosophie selbst zu
verandern (Salaverria/Schierbaum 2019: 22).

An einem weiten Philosophie- und Handlungsbegriff orientiert, ist das Feld mogli-
cher performativer Formate recht grof3: Philosophie-Clubs oder Philosophische Ca-
fés, Lecture Performances, Philosophie-Slam, Philosophieexperimente, philosophi-
sche Bauanleitungen wie »Kant fiir die Hand« von Hanno Depner (Depner 2019),
die Denkwerkstatt (Bornmiiller 2019), philosophische und politische Provokationen
als Mittel zur Reflexion (Wobser 2019) oder das komplexe Theatrale Philosophieren
(Gefert 2019; Stelzer 2019) gehoren sicher zu diesen Formen; weitere sind dariiber
hinaus jederzeit in der Entwicklung begriffen (Totzke 2019: 5-9).

4. Scheitern als performativer Akt

Ein performativer Akt der Skepsis im engeren Sinne hingegen ist in zwei Perspek-
tiven sichtbar: Die Sprachhandlung ich zweifle an oder ich zweifle ist im Sinne Aus-
tins bereits ein performativer Akt, wodurch die Welt, Aussagen tiber die Welt und
die eigene Perspektive auf die Welt auf eine bestimmte Art und Weise beurteilt wer-
den. Diese Handlung als rationaler und akademischer Prozess des Zweifelns ist be-
reits philosophisch bekannt. Im Folgenden soll daher das Scheitern als performative
Ubersetzung der Skepsis betrachtet werden.

Die damit einhergehende Frage, wie das Scheitern iiberhaupt mit der Skepsis
verkniipft ist, lasst sich mit Blick auf die Struktur des Zweifels und die Tropen der
Skepsis (Empiricus 1985) beantworten: Das Ergebnis des Zweifels, des Zweifelns und
der Skepsis im Allgemeinen ist die Offenheit einer Frage und Unbestimmtheit ei-
ner vermeintlichen Tatsache. In der Anwendung skeptischer Methoden und Denk-
weisen kommt man stets zum Ergebnis, dass die bisher zu einer Frage gefunde-
ne Antwort zu unsicher ist, dass die Fragestellung ungenau war oder dass uns als
Menschen aus ganz grundsitzlichen Perspektiven heraus ein Zugang zum Wissen
in einem bestimmten Fall oder gar im Allgemeinen verwehrt ist. Diese Offenheit ist
kein blof3es Scheitern, sondern das Ergebnis einer bewussten und bestimmten wis-
senschaftlichen, philosophischen und sogar ethischen Perspektive oder Haltung zur
Welt. Ein Scheitern wird aus dieser Offenheit erst, wenn Menschen nicht in der Lage
oder nicht bereit sind, anzuerkennen, dass ein sicheres Wissen nicht erlangt werden
kann und dass wissenschaftliche Forschung in den meisten Fichern auf Theorien
und Modellen beruht, die sich im Kern eingestehen, nur experimentelle Konstruk-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht

tionen zur aktuellen Beschreibung und Erkenntnis der Welt zu sein. Eine Theorie
oder ein Experiment aber konnen grundsitzlich scheitern — und es gehért gar zu
den Maf3stiben von Wissenschaft, dass sie scheitern konnen, wie Karl Popper es am
Beispiel der Falsifikationsregel betont (Popper 1971: 3—21). Erkenntnis und Wahrheit
bleiben stets vorliufig und zeigen an, dass ihr Gegenstand unsicher ist.Menschen,
die all das nicht akzeptieren konnen, scheitern oft genau dann, wenn das Konstrukt
von Wahrheit, das sie vertreten, erfolgreich angezweifelt wird oder eine Irritation
ihrer Sicht auf die Welt dafiir sorgt, dass sie die Primissen ihrer Ansichten iiber die
Welt verindern miissen.

Scheitern in Bezug auf Wissenschaft, Erkenntnis und Philosophie ist ein Ein-
gestindnis, dass Wissenschaft, Erkenntnis und Philosophie stets ein Wagnis sind.:
Wihrend die Skepsis unmissverstindlich klirt, dass Entscheidungen hiufig unklar
bleiben miissen, Wissen nicht zu erlangen und Wahrheit kategorisch nicht zu errei-
chenist*, wagen Wissenschaftler:innen und Philosoph:innen es dennoch und unter-
nehmen einen Versuch, aus der skeptischen Zuriickhaltung auszubrechen und sich
zu positionieren. Dieser Ausbruch in die Positionierung ist ein Wagnis, ein Hand-
lungsake, der selbst scheitern kann — und dann wiederum zuriickverweist auf die
Skepsis, die genau jenes Scheitern prognostiziert, indem sie den sikularen Agnos-
tizismus, die Aporie oder die Isosthenie von Argumenten ins Zentrum stellt. Etwas
grofler gefasst — und auch auf Handlungen bezogen, die nicht primir wissenschaft-
lich sind - ist das Scheitern das Nichtgelingen einer Handlung, deren maégliches
Nichtgelingen ebenfalls bereits von der Skepsis prognostiziert wird, weil aus der
Perspektive des Zweifels eine Handlung ja grundsitzlich gelingen und nicht gelin-
gen kann. Eine Soziologie des Scheiterns hilt das Scheitern gar fir allgegenwirtig:

Scheitern ist ein omniprasentes Phinomen, es kann den einzelnen Menschen,
Gruppen, Institutionen, und Cesellschaften betreffen. Der Begriff umfasst in
seiner Bedeutung mikro- und makrosoziale Phinomene. Er verweist jedoch
immer auf sein dazugehorendes Zwillingskonzept: Handeln. Denn Scheitern
setzt Handeln, zeitlich und in der Vorgabe von Intentionen, voraus. Nur wenn
gehandelt wurde, kann gescheitert werden: an den Umstianden, an Normen, an
ungeniigender Handlungsplanung, an institutionellen Regelungen, am Wollen
anderer Akteure. Scheitern verweist auf Grenzen der Handlungsfihigkeit, auf
einen allgegenwartigen Grenzfall der Konstitution von Sozialitit Junge/Lechner
2004: 8).

Das Scheitern im philosophischen Kontext der Skepsis steht in der gleichen Tradi-
tion und ist zunichst wertneutral jedes Scheitern, d.h. vom Umknicken mit dem
Fufd beim Laufen iiber das Scheitern des Kinderwunsches (Onnen-Isemann 2004:

2 An diesen absoluten Aussagen kann die Skepsis auf einer Metaebene — selbstverstiandlich —
wiederum zweifeln.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

173


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

123-140) bis zum Scheitern an eigenen Lebenswiinschen. Da ein umgeknickter Fufl
jedoch ebenso wie ein nie bekommenes Kind per se kein skeptisches Argument bil-
den, findet sich hier eine konzeptionelle Liicke: Was hat die Skepsis zum alltagliche
Scheitern beizutragen?

Der umknickende Liufer und das kinderlose Paar scheitern in zweifacher Hin-
sicht. Sie scheitern an der faktischen Handlung oder an dem Wunsch, ohne umzu-
knicken zu laufen oder auf natiirliche Weise ein Kind zu bekommen. Sie scheitern
gleichzeitig aber auch darin, zu generell angenommen zu haben, dass ein Laufen
ohne Umknicken wahrscheinlich ist oder dass sich liebende Paare generell Kinder
bekommen werden/koénnen. In skeptischer Denkweise hilft der Zweifel, sich mit
dem Gedanken vertraut zu machen, dass alle Liufer:innen immer auch umknicken
konnen und dass Paare mit Kinderwunsch dennoch kinderlos bleiben kinnen. Die all-
tagsiibliche optimistische Annahme, es werde schon gut gehen, ist eine hdchst eigen-
artige Form einer Vorstellung von der Welt, die schon Seneca in seinem Werk De
ira/Uber die Wut dekonstruiert: Zu glauben, dass sich die Welt so verhilt, wie wir es
wiinschen, dass sie sich verhalten solle, ist auf Dauer unverhiltnismif3ig naiv und
muss zu einem Scheitern fithren, aus dem dann Wut iiber die erfahrene Divergenz
entsteht (Seneca 2007). Der Stoiker — oder einfacher: der/die Verniinftige — nimmt
daher an, dass sich die Welt einfach so verhilt, wie sie sich verhilt: »Wundert sich
etwa jemand, dass ihm im Winter kalt ist oder dass er auf dem Meer seekrank oder
auf einer Fahrt durchgeschiittelt wird?« (Seneca 2007: 261). Nein, das alles ist vor-
hersehbar und im Rahmen des Maglichen. Wir sollten also auch erwarten, dass sol-
che Gegebenheiten und Zustinde eintreten kinnen und entsprechend darauf vorbe-
reitet sein. Wut oder Aufregung ist in keinem Fall hilfreich; helfen kann jedoch die
Auseinandersetzung mit der Welt und die Vorbereitung auf Situationen, die so oder
so ausgehen konnen, die gelingen oder scheitern konnen. Wenn man die Option des
Scheiterns akzeptiert und einkalkuliert, verliert sie bereits etwas von ihrem Schre-
cken: »Es gibt keinen zuverlissigeren Beweis fiir Grof3e, als dass nichts eintreten
kann, was dich in Aufregung versetzen wiirde« (Seneca 2007: 181). Mit Blick auf den
Zweifel und dessen Praxis miissen wir folglich wenigstens auch immer annehmen,
dass das Gegenteil einer erwarteten Handlung eintritt und unser Vorhaben miss-
lingt.

Das Scheitern verweist daher performativ auf den Zweifel und die Skepsis zu-
riick, indem sie den Scheiternden zeigt, dass ihr zugrundliegendes Konzept von der
Welt oder ihren Handlungen unzureichend, naiv, unvollstindig oder fehlerhaft war.
Wer in diesem Sinne scheitert, der irrt auch. Er irrt iber die Annahmen beziiglich
seiner Handlungen. In diesem doppelten Scheitern — faktisch in der Handlung und
auf der Metaebene in den Annahmen beziiglich der Handlung - liegt ein philoso-
phischer und auch padagogisch-didaktischer Trost: Wer scheitert, kann meist aus
seinen Fehlern lernen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht

Im Hinblick auf mégliche Anwendungsdimensionen muss dieses Scheitern zu-

nichst in zwei Kategorien differenziert werden:

1

2)

Zum einen lisst sich ein Scheitern beobachten, das im Alltiglichen, in der Wis-
senschaft, in der Kultur, in der Politik oder im Krieg zu beobachten ist: Es pas-
sierteinfach immer dann, wenn jemandem eine Handlung nicht gelingt, ein Ziel
nicht erreicht wird oder ein Missgeschick, Ungliick oder eine Unfihigkeit einen
Prozess behindern oder beenden. Diese erste Kategorie des Scheiterns ist au-
thentisch. Menschen (und auch Tiere) scheitern, weil sie etwas nicht kénnen und
ihnen damit etwas nicht gelingt. Diese Form ist grundsitzlich ein offenes und
ehrliches Missgeschick und kann von uns hin und wieder mit bzw. an uns selbst
oder anderen erlebt und beobachtet werden.

Zum anderen gibtes ein Scheitern, dasvon Lehrer:innen, Professor:innen, Kiist-
ler:innen und zum Beispiel von Sokrates absichtlich evoziert wird: Es passiert
nicht (nur), weil jemandem eine Handlung nicht gelingt, ein Ziel nicht erreicht
wird oder ein Missgeschick, Ungliick oder eine Unfihigkeit einen Prozess be-
hindern oder beenden. Dieses Scheitern wird absichtlich hervorgerufen, um je-
manden scheitern zu lassen. Zwar ist das Ergebnis identisch mit der ersten Kate-
gorie — jemand scheitert —, der Weg war jedoch kiinstlich mit Steinen gepflas-
tert, iiber die ein:e Akteur:in zu stolpern hatte. Diese Form des Scheiterns kann
als instrumentell-didaktisch benannt werden und kann mannigfaltige Griinde ha-
ben; der Scheiternde soll vielleicht belehrt werden, er soll das Scheitern phi-
nomenologisch erfahren und/oder Demut erfahren, er soll methodisch irritiert
werden oder gar einsehen, dass der Weg zum Wissen und zur Erkenntnis gerade
von der Aporie ausgehen kann.

In pidagogisch-didaktischen Prozessen wie in philosophischen Bildungssituatio-

nen ist der erste Weg lediglich als Beispiel verwendbar, weil ein zuverlissiges Schei-

tern ohne manipulierte Rahmenbedingungen oder Experimentrahmen nicht vor-

hergesagt werden kann, wenn man es gerade als Impuls fiir ein Gesprich, als Ver-

weis fir eine Argumentation oder als Gegenstand einer hermeneutischen Deutung
briuchte.> Hinweise auf solche Beispiele finden sich in der Lebenserfahrung von
Menschen: als ich durch die Fiihrerscheinpriifung fiel, als mir der Hefekuchen nicht gelang,

als mir die StrafSenbahn vor der Nase davonfuhr, alsich mich beruflich neu orientierten musste

etc. Aber genauso auch als priasentativ-symbolische und diskursive Zeichen in Ro-

manen, Gedichten, Theaterstiicken, in Kunstgalerien und Museen etc.: Faust und

Unmogliche Forderungen an Probanden —laufe iiber das Wasser oder zaubere einen Hasen herbei
—sollen in diesem Sinne als manipulierte Rahmenbedingungen verstanden werden, gleich-
wohlesim Sinne der Skepsis ja nicht ausgeschlossen ist, dass jemand eines oder beides iiber-
raschend gut beherrscht.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

175


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Peer Gynt scheitern am Sinn ihres Lebens, die Hexe scheitert an Gretel, der Wolf
scheitert am siebten Geifllein und der Schreiende auf dem Schrei von Edvard Munch
scheitert an sich selbst und/oder der Gesellschaft.

Erik Kessels versteht die gesammelten Beispiele ausdriicklich als Fehler, aus de-
nen man lernen kann und die auf mehr als auf sich selbst verweisen: »Die kleineren
und grofleren Katastrophen, von denen ich spreche, sind nicht nur Lernerfahrun-
gen — nach denen Fehler berichtigt, Instrumente neu justiert und Kurse korrigiert
werden —, sondern sie selbst sind die ersten frithen Begegnungen mit dem Erfolg«
(Kessels 2016: 5). Diesen Erfolg versteht Kessels nicht nur im herkdmmlichen Sinne
als Gelingen einer Handlung oder als eine gegliickte Situation: Erfolg ist eng verwo-
ben mit dem Prozess des trial and error: Harte Arbeit, Versuch und Irrtum, Vorgarten
und Hinterhof (Kessels 2016: 157) siumen den oft ungeraden Weg des Erfolgs — und
es ist erneut ein interessanter anthropologischer und gesellschaftskritischer Blick
auf den modernen Menschen, dass man diese Fehler gewohnlich nicht sieht. In den
Biografien erfolgreicher Wissenschaftler:innen stehen z.B. nur die eingeworbenen
Projekte und Drittmittel — nicht die abgelehnten — und im Museum und in der Bi-
bliothek finden wir nur die erfolgreichen Gemalde und Biicher, nur selten die unver-
kauften, zerrissenen und verbrannten. Kessels insistiert daher zur Eintibung krea-
tiver Auseinandersetzung und zur Gewinnung mannigfaltiger Ideen auf folgende
Imperative:

Wenn Sie sich nicht mindestens einmal taglich wie ein Idiot fithlen, sollten Sie
weniger arbeiten und mehr spielen. Dumme Fehler zwingen uns zu lernen, Fort-
schritte zu machen, Neues zu erfinden. Sie fithlen sich gedemiitigt? Gewthnen Sie
sich daran (Kessels 2016: 129).

Oder kurz: Aus Fehlern wird man klug (Oser/Spychiger 2005)!

Im Ubergang zwischen dem authentischen Scheitern und dem instrumen-
tell-didaktischen Scheitern steht neben dem biografischen Philosophieren oder
dem Theatralen Philosophieren — exemplarisch — das spielerische Scheitern. Dieses
Scheitern wird in der Schule oder Hochschule durch ein besonderes Szenario
charakterisiert: Lehrkrifte inszenieren kiinstliche Situationen des Als-Ob, in de-
nen wiederum andere Regeln gelten als in der Wirklichkeit, die wir gemeinhin
als unsere Realitit anerkennen (Schmidt 2015: 3-8, Klager 2016: 34-59). Diese
Standarddefinition von Spiel hat eine weitreichende Bedeutung: Einerseits sind
die Spielenden in einer anderen und kiinstlich geschaffenen Wirklichkeit, so dass
man nicht mehr von einem authentischen Scheitern ausgehen kann, in dem die
Schwierigkeiten und Fallstricke nicht absichtlich von der Lehrkraft erhoht werden.
Wenn die Bedingungen, die das Scheitern hervorrufen, im Rahmen von didakti-
schen Spielregeln absichtlich etabliert werden, liegt eine instrumentell gestaltete
Situation vor. Andererseits bleiben die Spielenden — selbst im Rollenspiel — immer

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht

auch sie selbst. Ein Spieler scheitert daher nicht nur als Spielender im Rahmen der
kiinstlich hervorgerufenen Spielsituation, er scheitert auch authentisch selbst in
der ihn umgebenden Welt. Spielende nehmen aus einer Spielsituation daher nicht
nur Problemlgsestrategien mit in die Wirklichkeit unseres Alltags, sie nehmen auch
die Erfahrung des Scheiterns mit und konnen aus dieser Erfahrung fiir andere
Wirklichkeiten und neue Situationen und Anforderungen lernen und Einsichten
gewinnen (Klager 2016: 87-92; 111-115). Aus diesem Grund ist das Spiel eine ausge-
zeichnete methodische Testebene fiir das performative Scheitern im Philosophie-
und Ethikunterricht (Klager 2016: 236—315).

5. Beispiele
5.1 Der Ich-bitte-um-Hilfe-Parcours

Auf einer Wiese mit Biumen (oder einem Schulhof mit Stangen oder Pfihlen) wer-
den Seile an den Stimmen befestigt, die einen Parcours bilden, der mit verbun-
denen Augen durchlaufen werden soll. Die Spielregeln sind simpel und lauten: 1.
Durchlaufe den Parcours, indem du dich an den Seilen entlangtastest und finde den
Ausgang. 2. Wenn du meinst, den Ausgang gefunden zu haben, rufe laut Ausgang
und die Spielleiter:in wird zu dir kommen und dir erkliren, ob du Recht hast. Binde
noch nicht das Tuch ab! 3. Wenn du Hilfe benétigst, rufe laut Ich bitte um Hilfe! und
die Spielleiter:in wird zu dir kommen und dir helfen.

Der Clou des Spiels besteht darin, dass der Parcours so erstellt wird, dass es kei-
nen Ausgang gibt und das Seil, an dem man sich entlangtastet, auf verschlungenen
Wegen im Kreis verliuft. Der Ausgang aus dem Parcours besteht allein darin, um
Hilfe zu rufen.

Erfahrungsgemif? ruft dieses Spiel Verwirrung und in seiner Auflésung auch
Frustration hervor, weil gerade dltere Schiiler:innen und Erwachsene nicht um Hilfe
bitte mochten. Das Spiel bietet philosophische Anschlussmoglichkeiten in mehrfa-
cher Hinsicht: In einer philosophischen Bildungssituation kann es z.B. im Bereich
der Ethik zum Aspekt Zivilcourage oder Miindigkeit eingesetzt werden, aber auch me-
taphysisch stellt sich etwa die Frage, ob der >Ausgang« aus einem Seilparcours tat-
sichlich in einer sprachlichen Aulerung gefunden werden kann, so dass sich sprach-
philosophische Untersuchungen zum Beispiel zu Sprechakten anbieten (Klager 2016:
326).

5.2 Verteilungsgerechtigkeit

Die Schiiler:innen werden gebeten, Gegenstinde (wie Stifte, Bonbons oder Mur-
meln) gerecht in der Klasse zu verteilen. Da gerechte Verteilung im ersten Zugang

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

fiir viele Menschen Gleichverteilung bedeutet, arbeitet auch dieses Spiel mit einem
Trick: Es wird ein Gegenstand mehr oder ein Gegenstand weniger ausgegeben als sich
Menschen in der Gruppe befinden, so dass die Situation eines Verteilungsdilemmas
entsteht, das die Schiiler:innen 16sen miissen. An dieses Spiel schliefit sich eine dis-
kursive Auswertungsphase und eine Unterrichtseinheit zur Gerechtigkeit und Gleich-
heit mit einer moglichen Spezialisierung zur Verteilungsgerechtigkeit an (Klager 2016:
325). Das zuvor unausweichliche Scheitern an der Gleichverteilung deutet an, dass
Gerechtigkeit nicht in Gleichverteilung aufgehen muss.

Beide Spiele sind so konzipiert, dass ein Scheitern an der jeweiligen Situation -
den Regeln und dem Aufbau der Spiele — notwendig passiert und die Spieler:innen
eine Erfahrung gewinnen, die anschlieffend in einer didaktischen Anschlusshand-
lung ausgewertet wird. Anders als der programmatische Weg, sich iiber einen linge-
ren Zeitraum das Scheitern als Teil des tiglichen Lebens und Denkens vor Augen zu
fihren, bringt die vereinzelte Szene der didaktisch-instrumentellen Nutzung des
performativen Scheiterns die Schiiler:innen ad hoc in eine (scheinbar) aussichtlose Si-
tuation, die sie nicht erfolgreich bewiltigen konnen. Solche Verwirrungen funktio-
nieren selbstredend nur einmal und sollten auch die emotionale Belastbarkeit der
Schiiler:innen beriicksichtigen — schlieRlich werden sie absichtlich fiir einen Unter-
richtszweck spielerisch hereingelegt und konnten ernsthaft iiber die Instrumenta-
lisierung verirgert sein.* Sobald die Teilnehmer:innen das zugrundeliegende Prin-
zipverstanden haben, entziehen sie sich der unangenehmen Situation der Irritation
durch das Scheitern; sie rufen im ersten Fall um Hilfe und 16sen im zweiten Fall das
Verteilungsproblem gerecht ohne das Gleichverteilungsprinzip. In seltenen Fillen
durchschauen einige Menschen das eigentliche Problem solcher Situationen auch
recht frith und begreifen, was ihnen die Situation bzw. ihr Scheitern zeigen soll. Die
meisten aber gewinnen durch das Erlebnis des Scheiterns einen Standpunkt, der
im Alltag und in der Bildung selten ist: Sie geben zu, etwas nicht zu kénnen oder
zu wissen. Sie geraten durch die Irritation und Perturbation ihres tiblichen Hand-
lungsschemas und ihrer bereits zurechtgelegten Gedanken und Argumente in den
Zustand der Aporie; sie begreifen, dass sie in diesem Moment einfach nicht weiter-
wissen und neu beginnen miissen, zu denken. Nicht mehr mochte das performative
Scheitern erreichen.

4 Folgen wiren unter Umsténden Lernblockierungen. Es bendtigt ein gewisses Fingerspitzen-
gefiihl, um die Schiiler:innen auf solch provokante Weise zum Lernen und Reflektieren an-
zuregen (Meyer 2011: 143f.).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Klager: Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht

Literatur

Albert, Hans (1991), Traktat iiber kritische Vernunft, 5. Aufl., Titbingen.

Austin, John L. (2021), Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words), deutsche
Bearbeitung v. E. v. Savigny, Stuttgart.

Bornmiiller, Falk (2019): »Sich im Denken orientieren. Das Projekt Denkwerkstatt,
in: Zeitschrift fur Didaktik der Philosophie und Ethik (= ZDPE), 2,, S. 31-37.

Cassirer, Ernst (1994), Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil. Die Sprache, 10.
Aufl., Darmstadt.

Cassirer, Ernst (1997), Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, 8. Aufl., Darmstadt.

Depner, Hanno (2019), »Erkenntnisspuren ohne didaktisches Gelinder. Zur media-
len Gestaltung von Performativer Philosophie«, in: ZDPE, 2, S. 38—47.

Empiricus, Sextus (1971), Grundrif3 der pyrrhonischen Skepsis, eingel. u. iibers. v. M.
Hossenfelder, Frankfurt a.M.

Gefert, Christian (2019), »Philosophie als Performance — theatrales Philosophieren in
Bildungsprozessenc, in: ZDPE, 2, S. 23-30.

Junge, Matthias/Lechner, G6tz (2004), »Scheitern als Erfahrung und Konzept. Zur
Einfithrungc, in: Dies. (Hg.), Scheitern. Aspekte eines sozialen Phianomens, Wiesba-
den, S. 7-13.

Kessels, Erik (2016), Die Kunst, hemmungslos zu scheitern. Wie aus Fehlern Ideen entstehen,
Kéln.

Klager, Christian (2016), Spiel als Weltzugang. Philosophische Dimensionen des Spiels in
methodischer Absicht, Weinheim/Basel.

Klager, Christian (2020), »Mit Bildern philosophieren«, in: Praxis Philosophie und
Ethik, 2, S. 4-6.

Martens, Ekkehard (1999), Stechfliege Sokrates: Warum gute Philosophie wehtun muss,
Miinchen.

Meyer, Hilbert (2011), Unterrichtsmethoden I1I: Praxisband, 14. Aufl., Berlin.

Onnen-Isemann; Corinna (2004), »Ungewollte Kinderlosigkeit als Krise — Repro-
duktionsmedizin als Hilfe?«, in: Matthias Junge/Gotz Lechner (Hg.), Scheitern.
Aspekte eines sozialen Phanomens, Wiesbaden, S. 123-140.

Oser, Fritz/Spychiger, Maria (2005), Lernen ist schmerzhaft. Zur Theorie des Negativen
Wissens und zur Praxis der Fehlerkultur, Weinheim/Basel.

Platon (1987), Apologie des Sokrates. Kriton, Ubers., Anm. und Nachwort v. M. Fuhr-
mann, Stuttgart.

Popper, Karl R. (1971), Logik der Forschung, hrsg. v. E. Boettcher, 4. Aufl., Tibingen.

Salaverria, Heidi/Schierbaum, Sonja (2019), »Theoretische und philosophiedidakti-
sche Uberlegungen zur performativen Philosophie: Blick aus zwei Richtungenc,
in: ZDPE, 2, S. 13—-22..

Schmidt, Donat (2015), Spielend Philosophieren — Das Spiel als Medium des Philosophie-
rens, in: ZDPE, 4, S. 3-8.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

179


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Seneca, Lucius Annaeus (2007), De ira. Uber die Wut, iibers. u. hrsg. v. J. Wildberger,
Stuttgart.

Stelzer, Hubertus (2019), »Auf der Suche nach einem Menschen. Theatrales Philoso-
phieren — ein Praxisbericht, in: ZDPE, 2, S. 71-81.

Tiedemann, Markus (2011), »Mal mir was!<. Ein Zwischenruf«, in: ZDPE, 1, S. 78—80.

Totzke, Rainer (2019), »Performative Philosophie und Philosophiedidaktik. Bestim-
mungen und Beispiele«, in: ZDPE, 2, S. 4-12..

Turner, Victor (1989), Vom Ritual zum Theater. Vom Ernst des menschlichen Spiels, Frank-
furta.M.

Wagenschein, Martin (1999), Verstehen lehren. Genetisch — Sokratisch — Exemplarisch,
Weinheim/Basel.

Wobser, Florian (2019), »Politisches Denken im Philosophieunterricht mittels/iiber
Christoph Schlingensiefs Performance >Auslinder raus«, in: ZDPE, 2, S. 48—60.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zur Erzeugung von Denkatmospharen
Uber Experimente mittels performativer Gesprachssettings
und -dramaturgien

Rainer Totzke

Eine Gespriichsperformance

[KLAMMER AUF:

Unter genau dieser oben genannten Uberschrift — samt der Beschreibung des For-
mats Gesprichsperformance — hatte ich meinen Beitrag auf der Tagung Philosophische
Bildung ist mehr: zur Vielfalt der Formen der Vernunft in der Pidagogischen Hochschule
Weingarten angekiindigt — in vorausschauender Vermutung, dass sich fiir die meis-
ten akademisch sozialisierten Philosoph:innen hier schon die erste Frage oder Irri-
tation (ein)stellen diirfte: Was soll das tiberhaupt, auf einer philosophischen Tagung
eine Gesprichsperformance anzukiindigen und durchzufithren?

Die Frage bzw. Irritation war/ist natiirlich gewollt, und sie fithrt inhaltlich be-
reits ins Zentrum dessen, worum es in meiner Gespriachsperformance ging und wo-
mit ich und weitere Kolleg:innen aus dem Forschungszusammenhang des Expediti-
on Philosophie e.V.' uns unter dem Arbeitsbegriff Performative Philosophie seit gerau-
mer Zeit praktisch-experimentell wie theoretisch beschiftigen — an der Schnittstel-
le von Philosophie und performativen Kiinsten. Konkret geht es uns um die Erfor-
schung und Befragung von performativen Prisentations- und Darstellungsformen
der Philosophie — sowohl in der Offentlichkeit als auch innerhalb des akademischen
Betriebs® Dabei werden verschiedene monologische, dialogische oder polylogische
Mittel und Wege ausprobiert, variiert, transformiert und reflektiert, in denen Phi-
losophie live >performt«wird — sowohlin der Offentlichkeit als auch in den akademi-
schen Institutionen. Und dabei werden an diese Formen Fragen gestellt — z.B. diese:
Welche kommunikativen Effekte haben welche Darstellungs-/Prisentationsformen

1 Informationen: https://expeditionphilosophie.wordpress.com [31.01.2025].
2 Dazu u.a. Gauf’/Totzke 2015; Totzke 2017; Tiedemann/Totzke 2019.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://expeditionphilosophie.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://expeditionphilosophie.wordpress.com

182

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

des Philosophierens? Welcher Habitus ist mit welchen dieser Formen bzw. Forma-
te jeweils verbunden? Welches Philosophieverstindnis, welcher >Geist des Philoso-
phierens«artikuliert sich in ihnen?

Eine Gesprichsperformance als Beitrag zu einer philosophischen Fachtagung also?
— Da stellt sich gleich die nichste Irritation bzw. Frage ein: Wie kann man eine Ge-
sprachsperformance so dokumentieren, dass sie als Beitrag fiir einen Sammelband
>funktioniert« Diese Frage ergibt sich hinsichtlich der Dokumentation allerdings
fiir jede Artvon (kiinstlerischer) Performance — verbunden ist sie mit der Anschlussfra-
ge: Wie verhilt sich die Dokumentation der Performance zum Praxisvollzug der Per-
formance selbst? — Zumal dann, wenn die Performance keine reine Bithnenperfor-
mance gewesen ist, sondern die Besucher:innen aktiv in die Performance einzube-
ziehen versucht hat? Wie lassen sich dann ggf. nicht nur die Intentionen und Selbst-
erfahrungen der Performer:innen, sondern auch die der Teilnehmer:innen in einem
schriftlichen Beitrag so dokumentieren, dass das Wesentliche des Performance-Ge-
schehens zumindest ansatzweise nachvollziehbar und auf dieser Grundlage auch
fiir Dritte reflektierbar wird? Diese Fragen stellen sich noch wesentlicher und dring-
licher, wenn man sich bewusst macht, dass es im Vollzug von Performances hiu-
fig gerade um >nichtpropositionale Dinge« geht: etwa um das Aufmerksam-werden fiir
Nicht-Semiotisierbares, das Erkennen durch Teilnehmen oder das Anstofen individueller
Transformationsprozesse — etwa, indem in der oder durch die Performance Vorstellun-
gen von Normalitit subjektiv erweitert werden.> —'Nichtpropositionale Dinge« lassen
sich eben gerade nicht so einfach in Propositionen iibersetzen, die schriftlich do-
kumentierbar waren.

Vor dem Hintergrund dieser Voriiberlegungen kann und will ich hier in diesem
schriftlichen Beitrag — im Vergleich zur live erfahrenen (und durch die Teilnehmer:in-
nen mitgestalteten) Gesprichsperformance — blod etwas sehr Einschridnkendes tun: Ich
werde an dieser Stelle hier nur das Vorbereitungs-Manuskript der Gesprichsperfor-
mance verdffentlichen. Von diesem bin ich allerdings, angepasst an die konkrete
Gesprichssituation im Laufe der Performance, punktuell abgewichen — etwa indem
ich einige Erlauterungen zum Teil abgekiirzt habe, indem ich auf schon von Teilneh-
mer:innen Gesagtes (und auf das WIE des Gesagten) Bezug genommen habe oder
indem ich dazu eingeladen habe, die konkrete aktuell vorliegende atmosphirische
Denksituation zu erspiiren und sich dariiber auszutauschen.

3 Auf wie vielen unterschiedlichen Ebenen des >Nichtpropositionalen« (kiinstlerische) Perfor-
mances ihre Wirkungen entfalten konnen und sollen, verdeutlichen anschaulich die Texte
von Akteur:innen aus dem Bereich Performancekunst im von Marie-Luise Lange (2006) her-
ausgegebenen Sammelband Performativitit erfahren. Aktionskunst lehren. Aktionskunst lernen.
Das, was sich — im gelingenden Fall — in diesen experimentellen performativ-kiinstlerisch-
philosophischen Forschungspraktiken der Performativen Philosophie vollzieht, wird vor die-
sem Hintergrund der kiinstlerischen Performativititsforschung besser verstandlich; im Kon-
text philosophischer Bildung nimmt hierauf Thomas (2022) Bezug.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmospharen

... - KLAMMER ZU]

Hier nun also

Das Performance-Manuskript

Raumsituation: grifSerer Seminarraum, Roundtable-Sitzanordnung, vorne neben der Tiir

steht eine Moderationswand

TEIL1: EINLASS-SITUATION;
BEGINN DER GESPRACHSPERFORMANCE

1

2)

Ich begriifie an der Tiir alle Hereinkommenden individuell und gebe jedem:je-
der einen As-Zettel und bei Bedarf einen Stift. Auf dem Zettel steht: »Das beste
philosophische Gesprach meines Lebens:...« Und ich bitte jede:n einzelne:n Teil-
nehmer:in sich einmal still fiir sich in den nichsten fiinf Minuten zu erinnern an
das beste philosophische Gesprich, das er:sie je mitirgendeiner anderen Person
oder mit einer Gruppe zusammen hatte. Ich bitte jede:n darum, aus der Erin-
nerung heraus auf dem Zettel fiir sich selbst so genau wie moglich zu notieren,
was ihm:ihrvon diesem Gesprich noch im Gedichtnis ist: Was waren die Inhalte
des Gesprichs, worum ging es? Aber auch: Was waren die dufleren Umstinde:
Ort, Raum, Tageszeit...? Wie war die Situation insgesamt? Wie waren die an-
deren Gesprichspartner:innen gestimmt? Was geschah vor dem Gesprich, was
war nachher? Wie war die Atmosphire? — Ich bitte alle Teilnehmer:innen beim
individuellen Erinnern dariiber nachzudenken, warum die jeweilige Gesprichs-
situation moglicherweise so eindriicklich war. Und ich versichere allen, dass der
ausgeteilte As-Zettel wirklich nur fiir sie privat zum Notieren ihrer Erinnerun-
gen ist und dass sie den Zettel behalten kénnen.

Im zweiten Schrittlade ich alle Teilnehmer:innen dazu ein, jeweils der Sitznach-
bar:in am Tisch von diesem >besten philosophischen Gesprich« des eigenen Le-
bens zu erzihlen — und zwar drei Minuten lang (ich habe dafiir symbolisch, aber
auch zu dem Zweck der Regulierung, eine Sanduhr mitgebracht, die ich herun-
terlaufen lasse). Nach drei Minuten wechseln die Gesprichspartner:innen die
Rollen und der:die jeweils andere hat danach die Moglichkeit, von seinem:ihrem
>besten philosophischen Gesprach«zu erzihlen.

Im dritten Schritt teile ich Moderationskarten und Stifte aus, und bitte alle Teil-
nehmer:innen mit Bezug auf das gerade von der Gesprichspartner:in Gehorte
und mit Bezug auf das Selbsterlebte jeweils einzelne Stichworte auf die Mode-
rationskarten zu notieren zu der Frage: Was sind die Gelingensbedingungen fiir
»das beste philosophische Gesprich« Dafiir sind fiinf Minuten vorgesehen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

183


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 Praktiken der Vernunft: Performativitaten

4) Im nichsten Schritt sind alle Teilnehmer:innen dann eingeladen, ihre Modera-
tionskarten vorn an der Moderationswand anzupinnen — und zwar sortiert nach
sinnerphilosophischen« Gelingensbedingungen (linke Seite) und >auflerphiloso-
phischen« Gelingensbedingungen (rechte Seite). Schon bei der Erlduterung der
Aufgabe sind kritische Riickfragen und eine gemeinsame Diskussion dariiber
erwiinscht (und sollen sogar provoziert werden), was mit der Unterscheidung
von innerphilosophischen«< bzw. >aulerphilosophischen« Gelingensbedingun-
gen eigentlich gemeint sein kénnte und ob diese Unterscheidung tiberhaupt
sinnvoll ist.

Eigenes Foto

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmosphéren 185

Abb. 2: ...philosophische Gesprich (vechte Seite; Weingarten 13.04.2024)

T wtsptel

 VobesGleb  SEiw
Sida Geoen- 0\3@}@,\
Seikig kumm\nrd()h

Eigenes Foto

5) Im fiinften Schritt lese ich in der Round-Table-Situation alle Moderationskar-
ten nacheinander laut vor, biete Raum fiir Riickfragen und Erliuterungen zum
besseren Verstindnis — ggf. auch dazu, warum die jeweilige Karte jeweils links,
rechts oder in der Mitte der Moderationswand angepinnt wurde. Dabei kann
bzw. soll sich schon ein erstes gemeinsames Gruppengesprich zum Thema er-
geben.

6) Zum Abschluss dieses ersten Gruppengespriches (und des ersten Teils der Ge-
sprichsperformance) stelle ich allen die (rhetorisch gemeinte) Frage:

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

»Warum habe ich diese Performance mit diesem Mapping zum besten philosophi-
schen Gesprich erdffnet?«
Und ich gebe selbst eine erste vorgreifende Antwort:

»ERSTENS habe ich zu dem Mapping eingeladen, weil sich mit Blick auf die in
diesem heuristischen Prozess konstellierten Begriffe bereits zentrale Motive und
Motivationslagen fiir die Beschaftigung mit Performativer Philosophie verstandlich
machen lassen: Im Forschungsfokus der Performativen Philosophie stehen hau-
fig solche Dinge, die beim Begriffs-Mapping hier eher auf der Seite des >AufRer-
philosophischen<notiert worden sind. Und im Forschungsfokus steht zugleich das
Verhiltnis von sogenanntensinner-<und>auerphilosophischen<Celingensbedin-
gungen. ZWEITENS habe ich hier dieses Mapping gemacht, weil ich—im nunmehr
kollektiven Bewusstsein dafiir, was alles notig sein konnte fiir ein solches bestes
philosophisches Gesprich — zusammen mit lhnen/Euch ausprobieren mochte, jetzt
tatsdchlich das beste philosophische Tagungsgesprach Ihres/Eures und meines Le-
bens zu kreieren — oder zumindest ein halbwegs gelingendes Gesprach, das Sie/
Ihr in nachdriicklicher philosophischer Erinnerung behalten/behaltet.«

TEIL 2: IMPULSVORTRAG

Zur Erzeugung von Denkatmosphiren. Uber Experimente mittels performativer Ge-
sprichssettings und -dramaturgien

Damit komme ich jetzt zu dem zweiten Teil dieser Gesprichsperformance, der Pra-
sentation von ein paar Erfahrungsimpulsen aus meiner Arbeit:

Unter dem Arbeitsbegriff der >Performativen Philosophie« beschiftigen sich
einige Kolleg:innen u.a. Hanno Depner, Katrin Felgenhauer, Eva Maria Gauf3,
Christian Gefert, Alice Lagaay, Veronika Reichl, Heidi Salaverria, Sonja Schier-
baum, Florian Wobser und ich seit knapp 15 Jahren praktisch-experimentell wie
theoretisch mit der Erweiterung der Prisentations- und Darstellungsformen der
Philosophie in der Offentlichkeit. Dabei wird auch nach der méglichen Relevanz
dieser Experimente und Uberlegungen fiir den akademischen Betrieb der Philoso-
phie gefragt. Im Zentrum Performativer Philosophie steht die Arbeit mit und an
den performativen sLive-Formen« des Philosophierens. Dabei wurden und werden
verschiedene monologische, dialogische oder polylogische Mittel und Wege des
Philosophierens ausprobiert und erforscht, in denen Philosophie >performt« wird
bzw. werden kann - sowohl in der Offentlichkeit als auch in den akademischen
Institutionen. Dabei stellen sich Fragen wie: Welcher Habitus ist mit welchen
Formen und Formaten jeweils verbunden und welches Philosophieverstindnis,
welcher >Geist der Philosophierens« artikuliert sich in ihnen? Zu den performativen
Formen des Philosophierens in der Offentlichkeit gehéren etwa neben dem Thea-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmospharen

tralen Philosophieren (Gefert 2022), Formate wie der >Club der toten Philosophens,

philosophische Lecture Performances, Philosophie-Slams und philosophische

Gesprichsinstallationen oder Denkspazierginge.

Meine Kolleg:innen und ich erprob(t)en diese Formate u.a. im Rahmen von phi-

losophisch-kiinstlerischen Salonreihen und Festivals*: u.a. dem Festival>[soundcheck

philosophie]<, dem Festival >Leipzig denkt<« bzw. -Was wire, wenn...<und dem >Sound-

check-Philosophie-Salonx.

Zunichst moéchte ich den Begriff >Performative Philosophie« kurz erliutern:

sPerformative Philosophie« verweist zum einen darauf, dass Philosophie-Akte
schon immer im Sinne von Austin als jeweils intervenierende Vollziige zu den-
ken sind. Auch philosophische Sprechakte haben eine performative Dimension
in dem Sinne, dass man mit ihnen etwas tut, indem man etwas sagt, und auch
in der Art und Weise, wie man etwas sagt. Dies lenkt die Aufmerksambkeit auf
Darstellungsformen von Philosophie. >Performative Philosophie<lenkt den Blick
verstarkt auf diejenigen bisher wenig reflektierten (Normal:-)Formen des Phi-
losophierens, die gerade nicht als geschriebener Text verfasst sind. Es geht et-
wa um situative und miindliche (Standard-)Formen des Philosophierens. Dazu
zihlen das dialogische Gesprich, das Streitgesprich, der éffentliche Vortrag, die
Vorlesung, die akademische Tagung oder die Seminardiskussion.
Mit>Performativer Philosophie«bezeichnen wir zweitens ebenso diejenigen phi-
losophischen Darstellungsexperimente, die unter Nutzung von und in Abarbei-
tung an Techniken und Theorien der Performancekunst und des Theaters (aber
auch anderer Kiinste) gezielt versuchen, neue Formen und Formate des Philoso-
phierens zu erproben, etablierte Formen des Philosophierens zu verfremden, sie
zu de- und rekontextualisieren, sie dadurch an ihre Grenzen zu bringen (an ihre
Grenzen hin zur Kunst) und sie von dort her neu sichtbar und befragbar werden
zu lassen. Dazu gehéren neben dem Theatralen Philosophieren (Gefert 2022),
Formate wie der Club der toten Philosoph:innen, bei dem lebende Philosoph:innen
in die Rolle bekannter toter Philosoph:innen der Vergangenheit schliipfen und
vor den Augen und Ohren des Publikums im Rahmen offentlicher Veranstaltun-
gen eine konkrete gesellschaftlich oder lebensweltlich relevante Frage mitein-
ander diskutieren, Lecture Performances, bei denen Performer:innen ein jeweili-
ges philosophisches Thema nicht rein akademisch, sondern zugleich auch un-
ter Nutzung von dsthetischen Mitteln, Medien und Methoden aus unterschied-
lichen Kiinsten prisentieren und dabei Prozesse des Sagens und Zeigens auf
kreative Art verschrinken, Philosophie-Slams, philosophische Gesprichsinstallatio-
nen und Denkspazierginge mit Publikum im 6ffentlichen Raum.

4

Die Festivals und der>Soundcheck-Philosophie-Salon<sind dokumentiert auf: https://www.le
ipzig-denkt.de bzw. https://www.soundcheckphilosophie.de; zum Salon auch: Wobser 2025.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

187


https://www.leipzig-denkt.de
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.soundcheckphilosophie.de;
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.leipzig-denkt.de
https://www.soundcheckphilosophie.de;

188

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

3. >Performative Philosophie«ist fiir uns dariiber hinaus zum dritten das Titelwort
fiir die Praxis der systematischen Reflexion dariiber, wie das Verhiltnis von den
den genannten etablierten akademischen Normal-Formen des Philosophierens
(in Text, Gesprich etc.) unter (1.) zu genannten Formen des Philosophierens (mit
kiinstlerischen Mitteln und Medien) unter (2.) zu denken ist.

Vor dem Hintergrund dieser Idee von Performativer Philosophie méchte ich hier
und heute den Schwerpunkt auf das (performativ inszenierte) philosophische Ge-
spriich legen und auf die Frage, welche Atmosphire® es braucht, damit sich in einem
konkreten Raum ein gemeinsames philosophisches Denkgesprich zwischen Men-
schen entwickeln kann:

Welche raumlichen und sonstigen >Settings< miissen >gebaut< bzw. welche ge-
sprichsdramaturgischen Mittel eingesetzt werden, damit sich in einem philosophi-
schen Gesprich - sei es 6ffentlich, in der Universitit oder in der Schule — tatsichlich
kreative Denkatmosphiren erzeugen lassen? Zu den notwendigen philosophischen
»Skills« — so meine Erfahrung — gehért nicht nur die Fihigkeit zur Arbeit am Be-
griff, sondern immer auch die zur Arbeit an der jeweiligen Gesprachsatmosphire —
sowohl dann, wenn es um heikle und politisch oder existentiell aufgeladene philo-
sophische Fragen geht, als auch, wenn es um auf den ersten Blick scheinbar lang-
weilige Fragen geht. Nur in einer entsprechenden Atmosphire kann die denkende
Verstindigung geschehen und ist denkerische Transformation moglich.

Den oben genannten Fragen méchte ich im Folgenden am Beispiel einer von mir
initiierten Veranstaltungsreihe — dem Soundcheck-Philosophie-Salon — nachgehen:

Der Soundcheck-Philosophie-Salon findet seit dem Jahr 2016 als 6ffentliche Veran-
staltung mehrmals im Jahr in Leipzig an mehr oder weniger etablierten Kultur-Or-
ten statt: in einem Theater-Café, in einem Café im Literaturhaus bzw. im separaten
Salon-Raum in der Kulturkneipe Noch besser leben.

In der Regel kommen zu jeder dieser Veranstaltungen zwischen 20 und 50 Besu-
cher:innen®. Jeder Salonabend hat ein konkretes Thema. Zumeist ist es eine existen-
tiell und/oder eine gesellschaftlich virulente Fragestellung — z.B. Demokratie UND/
ODER Revolution?, Politisch#Privat — Privater Raum und dffentlicher Raum und das Ende
der Demokratie?, Bin ich sonderbar oder sind es die anderen? — Uber blinde Flecke in unseren
Beziehungen ...

5 Derverwendete Begriff der Atmosphire (bzw. der Denkatmosphiren) schliefRtandiein derleib-
phianomenologische Tradition ausgearbeiteten Uberlegungen zum Atmosphiren-Begriff —
etwa bei Gernot B6hme (2013) —an.

6 Das Publikum dieser Salon-Reihe ist altersmiRig erstaunlich gemischt —von Student:innen
bis zu Rentner:innen. Auch was den Bildungshintergrund angeht, ist das Publikum durchaus
heterogen, wenngleich Menschen mit akademischem Bildungshintergrund in der Mehrzahl
sind. Es kommen sowohl Besucher:innen, die eher an den philosophischen, als auch Men-
schen, die eher an kiinstlerischen Aspekten des Themas interessiert sind.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmospharen

Zu dieser Frage bzw. diesem Thema werden zu jedem der Salonabende ein oder
zwei philosophische, performativ-philosophische bzw. kiinstlerische Beitriger:in-
nen eingeladen. Diese konnen Performances, Impulsvortrige, Lecture Performan-
ces, kurze Filme oder Szenen einer Lesung vorstellen. Der Fokus eines Salonabends
liegt jedoch gerade nicht auf den Impuls-Beitrigen selbst, sondern auf dem gemein-
samen Salongesprich. Das bedeutet: die jeweiligen Beitrige werden nicht einfach nur
nacheinander »abgespielt¢, sondern sie sind in eine Gesprichs-Gesamtdramatur-
gie eingebunden und werden sozusagen als sWortmeldungen« zum jeweiligen Ge-
sprachsthema des Abends in das Diskussionsgeschehen eingebaut. Ziel des Salons
ist es in jedem Fall, ein gemeinsames Denk-Gesprich mit und unter den Anwesen-
den zu erdffnen. Diese kommunikative Gesamtchoreografie und -dramaturgie fir
einen solchen Abend méchte ich jetzt in den einzelnen Schritten vorstellen und me-
thodisch reflektieren:

I.  Die INTRO-Situation — Denk- und Gesprichs-WarmUp fiir das Publikum

Zum choreografischen Setting jedes Soundcheck-Philosophie-Salonabends gehort
schon die bewusst gestaltete Ankommens-Situation fiir das Publikum: Die Besu-
cher:innen werden am Einlass von den Protagonist:innen oder den Moderator:in-
nen des Abends personlich empfangen. Dabei erhalten sie nicht nur ein Programm-
heft, sondern man verwickelt die Giste bereits hier aufleicht spielerische und je in-
dividuelle Weise in ein Gesprich zum jeweiligen Thema des Abends. Dabei kommen
oft bereits unterschiedliche Interessen und Gedanken zur Sprache, die sich fiir die
Giste mit dem Thema des Abends und dem Salonbesuch verbinden. Im (zumeist)
gelingenden Fall stellt sich beim Publikum schon durch dieses kurze Eingangs-Ge-
sprach von vornherein eine appellierende und aktivierende Anrede sowie ein Ge-
fithl des jeweiligen >Persdnlich-gemeint-Seins«< ein. Umgekehrt erhalten die Mode-
rator:innen und Protagonist:innen des Abends zugleich einen Einblick in die Vor-
verstindnisse, Erfahrungshorizonte und die Erwartungen, die sich fiir die Giste mit
dem Thema verbinden. Diese ersten informellen >Tiir-Gespriche« geben bereits den
>Ton« fiir den gesamten Abend vor und kreieren in der Regel von Anfang an eine von
spielerischer Offenheit und von gegenseitiger Zugewandtheit geprigte Atmosphire
fiir das gemeinsame Denken in den folgenden zwei Stunden (inklusiv einer Pause).

Zudem wird das Publikum beim Gesprich am Einlass auch bereits auf die jeweils
verschiedenen Moglichkeiten der eigenen Partizipation wihrend der Veranstaltung
hingewiesen und auf unterschiedliche Weise dazu eingeladen: Zum Beispiel gibt es
im Salonraum oft einen Tisch mit Stiften, Papier bzw. Moderationskarten, mit de-
ren Hilfe jede:r, die:der mochte, das Thema des Abends vor dem Hintergrund eige-
ner Erlebnisse oder Erfahrungen visualisierend darstellen oder Fragen oder Begriffe
fiir die Diskussion formulieren und diese an die Pinnwand pinnen oder in einen vor-
bereiteten Zettelkasten einwerfen kann. Bei manchen dieser Salonabende konfron-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

189


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

tiert jemand die Besucher:innen schon am Einlass z.B. mit einer Ad-Hoc-Umfrage
zu einem Themenaspekt des Abends. Bei anderen Salons werden die Besucher:innen
am Einlass auf eine bereits vorab von den Moderator:innen vorgenommene sichtbar
markierte Aufteilung des Salonraumes in zwei Hilften entsprechend einer Pro- oder
Contra-Positionierung zur zentralen philosophischen Frage oder These des Abends
hingewiesen, und sie miissen sich dann bereits bei der eigenen Sitzplatzwahl im
Raum entscheiden, ob sie sich Pro oder Contra zu der entsprechenden These po-
sitionieren. Dadurch werden insbesondere die Besucher:innen, die gemeinsam mit
Partner:innen oder Freund:innen zur Veranstaltung gekommen sind, schon von An-
fang an in gegenseitige inhaltliche Diskussionen verwickelt, da ihre jeweilige Hal-
tung zur vorgegebenen Frage/These dariiber entscheidet, ob sie dann in der ersten
Hilfte des Abends zusammen in derselben Raumbhilfte sitzen werden (und wenn ja,
in welcher) oder eben nicht.

Wie oben erwihnt, erhalten die Giste am Einlass meistens ein gestaltetes
Faltblatt als Programmbeft in die Hand, in dem sich weitergehende Erliuterungen
zum Thema des Abends, Zitate von Philosoph:innen, Wissenschaftler:innen und
Kiinstler:innen oder weitergehende Fragen und Informationen zu den beteiligten
Akteur:innen befinden. Da die Einlasssituation in der Regel zeitlich ausgedehnt ist
— Giste konnen sich bei Bedarf auch noch in Ruhe an der Bar ein Getrink holen
—, bleibt genug Zeit, sich in das Programmbheft einzulesen und sich so fur die
Diskussion inspirieren zu lassen.

Das alles fithrt dazu, dass, wenn dann der Abend >offiziell« beginnt, fast alle im
Raum Anwesenden — idealerweise — schon lingst irgendwie ins Denken und Mit-
einander-Sprechen involviert sind und sich die Relevanz des Themas und seine Ver-
bindung zu dem eigenen Leben fiir alle schon ein Stiick weit erschlossen hat. Die
Hemmschwelle, sich auch aktivan der gemeinsamen Salondiskussion zu beteiligen,
ist schon abgesenkt. Die philosophischen bzw. kiinstlerischen Impulsbeitrige des
Abends treffen also entsprechend auf ein Publikum, das bereits mitten im Selber-
Denken ist. Die Impulse werden so viel fokussierter aufgenommen.

II. Der>Hauptteil< des Salonabends

Der>Hauptteilc der Veranstaltung beginnt anschlief}end jeweils damit, dass die Mo-
derator:innen zunichst mit den impulsgebenden Akteur:innen des Abends (den ein-
geladenen Philosoph:innen oder auch Kiinstler:innen) ein kurzes Gesprich iiber de-
ren personlichen — vielleicht auch biographischen — Bezug zum Thema des Abends
fithren. Diese Weise der Er6ffnung regt das Publikum an, das Thema noch stirker
fiir sich aufzuschlieRen und es auch in der eigenen Lebenswelt zu verorten. Zugleich
werden die philosophischen bzw. kiinstlerischen Impulsgeber:innen, dadurch dass
sie vor Publikum iiber den persénlichen Bezug ihrer Arbeit nachdenken miissen,

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmospharen

selbst noch einmal innerlich anders »aufgeschlossen, sie prisentieren ihre jeweili-
gen Impulse dann oft >wacher« und >lebendiger«.

Nach dem ersten Impulsbeitrag beginnt dann das offene moderierte Salon-Ge-
sprich, bei dem die Moderator:innen und die Akteur:innen in der Regel inmitten
des Publikums sitzen. Mitunter wird das Publikum direkt nach dem ersten Impuls-
beitrag zunichst zu kurzen Zweier-Gesprachen mit dem:der jeweiligen Platznach-
bar:in eingeladen — mit einer konkreten Frage, die dann den Ubergang in die gré-
Rere Gesprichsrunde erleichtert.

Aufgabe der Moderator:innen ist es, im Laufe des Abends das Gesprich und das
Miteinander-Denken in dem Raum durch inspirierende Fragen lebendig zu halten
und es zugleich zu strukturieren. Wenn sich die Diskussion jedoch in einem Mo-
ment zu verfestigen droht, etwa weil die Positionen sich allzu unverséhnlich bzw.
unverstindlich gegeniiberstehen, kann das Gesprich durch unerwartete spieleri-
sche Interventionen seitens der Moderator:innen produktiv irritiert werden: etwa
durch demonstrativ-performatives Ausrollen eines rot-weiflen Absperrbandes mit-
tenim Salon, das den Diskussionsraum buchstiblich in zwei Hilften teilt, wobei den
Raumbhilften und den in ihnen befindlichen Besucher:innen hierbei jeweils >dikta-
torisch« eine jeweilige Pro- oder Contra-Position zu der gerade behandelten Frage
zugewiesen wird. Das heifst, die Besucher:innen werden explizit aufgefordert, von
nun an in der Diskussion nur noch fiir diejenige Position zu argumentieren, die
ihnen performativ zugewiesen wurde (also unabhingig davon zu argumentieren,
was ihre eigene wirkliche Position zu der Frage ist). Diese >Zuweisung« wird, weil sie
von den Moderator:innen auf spielerische und humorvolle Weise vorgetragen wird,
und weil sich auch die Moderator:innen selbst offen dem (temporiren) Regime des
neuen Settings unterwerfen, von den allermeisten Anwesenden im Raum auch ger-
ne und mit zunehmender Freude an diesem >Spiel« befolgt (ein Spiel, das natiirlich
zeitlich begrenzt bleibt). Die Intervention erzeugt dabei eine produktive Differenz-
erfahrung, ermoglicht den philosophischen Perspektivenwechsel und sorgt dafiir,
dass widerstreitende Positionen buchstiblich sichtbar und verortbar und zugleich
tiefer verstindlich werden. Manchmal reicht es sogar schon aus, wenn die Mode-
rator:innen bzw. die eingeladenen Philosoph:innen und/oder Kiinstler:innen selbst
nur fiir einen Moment ihre jeweils gerade vorgetragene argumentative Position of-
fen infrage stellen - etwa indem sie selbst fiir einen kurzen Moment durch ange-
deutete Verkleidung, Maskierung u.v.m. in eine andere Rolle schliipfen — zum Beispiel
in die Rolle einer bekannten Philosoph:in der Vergangenheit, aus dessen:deren Per-
spektive sie nun >gegen sich selbst< argumentieren.

Eine andere Moglichkeit, als Moderator:in die Diskussion in festgefahrenen Mo-
menten spielerisch etwas aufzubrechen und zu inspirieren, besteht darin, unver-
mittelt eine Mehrheitsabstimmung zur gerade behandelten kontroversen Frage zu
serzwingen< und dieses Verfahren dann anschlieRend selbst in seiner philosophi-
schen (Un-)Brauchbarkeit zur Diskussion zu stellen (wenn das Publikum dies nicht

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

191


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

schon von sich aus tut). Weitere Moglichkeiten, das gemeinsame Denken im Ge-
sprach wachzuhalten, bieten sich, wenn man spontan das Medium der Diskussion
wechselt und die Besucher:innen z.B. auffordert, mit Visualisierungen zu arbeiten
oder sich mit dem eigenen Kérper im Raum zu bewegen, um korperlich >einem Ge-
dankengang zu folgen<oder aber wenn man sie bittet, kurz innezuhalten und die ge-
rade herrschende kommunikative Atmosphire im Raum wahrzunehmen und sich
iber deren Auswirkungen auf das eigene Denken klar zu werden — und sich schlieRR-
lich ggf. dariiber auszutauschen.

Die hier geschilderte (gemeinsame) performative Arbeit an der Gesprichsatmo-
sphire scheint mir fiir das Gelingen eines philosophischen Salongesprichs genau-
so wichtig zu sein, wie die (gemeinsame) Arbeit >am Begriff, an den jeweiligen Ver-
stindnissen und an den Argumenten zu einem Thema. Das gemeinsame Denken —
so meine Erfahrung - kann sich vor allem dann entfalten und in gegenseitig »an-
steckender« Weise ausbreiten, wenn es — auch bei schwierigen, moralisch oder po-
litisch stark aufgeladenen Themen — eine offene und bis zu einem gewissen Grad
spielerische Atmosphire im Raum gibt, in der Wertschitzung und produktive Neu-
gier herrschen und keine Rechthaberei. Letzteres gelingt nur, wenn die immer vor-
handenen agonalen Momente philosophischen Miteinander-Streitens in irgendei-
ner Weise auch spielerisch reingehegt«werden bzw. wenn sie fiir simtliche Beteilig-
ten bis zu einem gewissen Grad in dem spielerischen Modus wahrnehmbar bleiben.
Es gehtvielleicht um eine Art Leichtigkeit und Unvoreingenommenheit des gemein-
samen Denkens, die John Cage (1995: 147) einmal in seiner unnachahmlich humor-
vollen Weise wie folgt beschrieben hat: »Das Wichtigste ist, den Kopf beweglich zu
halten doch leer.«

1II. OUTRO - Was kommt danach?

Woran lisst sich ermessen, ob ein Salon-Abend gelungen ist, ob er als performa-
tiv-philosophisches und interdisziplinires Bildungserlebnis bei den Besucher:in-
nen wirklich denkerisch nachwirkt?

Eine Antwort konnte sein: sobald die Salon-Besucher:innen anschliefiend wei-
ter iiber das Thema nachdenken, indem sie sich z.B. Texte der im Salongesprich er-
wihnten philosophischen Autor:innen besorgen und diese lesen. Eine andere Ant-
wort kénnte sein: wenn sie mit anderen Menschen tiber das Thema weiterdisku-
tieren, wenn das Thema sie also nicht >loslisst«. Zieht man letzteres als Gradmes-
ser heran, so darf man in Bezug auf den Soundcheck-Philosophie-Salon einigerma-
8en optimistisch sein: Denn jedes Mal, wenn der offizielle Teil des Programms eines
der Salonabende zu Ende ist, verbleibt ein grofier Teil der Besucher:innen noch im
Raum und diskutiert in lockerer Salonatmosphire — an der Bar oder in kleinen Sitz-
gruppen im Raum verteilt — untereinander oder mit den einzelnen Protagonist:in-
nen oder Moderator:innen des Abends oft noch lange weiter.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmospharen

TEIL3: ROUND-TABLE-GESPRACH

Dieses Gesprich als dritter Teil der Performance soll zu den folgenden drei Fragen gefiihrt wer-
den:

1) >Welche Anregungen oder Ankniipfungspunkte seht Ihr/sehen Sie in Bezug auf
das Gesagte und in Bezug auf das Eingangsgesprich fiir die schulische Philoso-
phiedidaktik und fiir die Moglichkeit zur Erzeugung von Denkatmosphiren in
schulischen Kontexten?<

2) >Welche Anregungen/Ankniipfungspunkte seht Ihr/sehen Sie in Bezug auf das
Gesagte und in Bezug auf das Eingangsgesprich fiir die akademische Philoso-
phie und fir die Méglichkeit zur Erzeugung von Denkatmosphiren in philoso-
phischen Seminaren und auf philosophischen Tagungen?«

3) >Ist das Nicht-Mitreflektieren der auflerphilosophischen Gelingensbedingun-
gen fiir philosophische Gespriche und ist die sDenkatmosphiren-Vergessen-
heit< eine Déformation Professionelle bei den akademisch ausgebildeten Phi-
losoph:innen? Wenn ja: Welche nicht-intendierten negativen Effekte zeitigt sie
in der akademischen Praxis des Philosophierens und welche nicht-intendierten
negativen Effekte zeitigt sie beim Philosophieren mit Kindern und mit Jugendli-
chen - innerhalb und aufderhalb der Schule? Wie kann man als ein:e Philosoph:in
dieser Déformation Professionelle entgegenwirken?<’

TEIL 4: ABSCHLUSS-REFLEXION

Als Einstimmunyg in die Abschlussreflexion dieser Gesprichsperformance bitte ich zundchst al-
le Teilnehmer:innen im Raum um eine kurze Abstimmung per Handzeichen zu der Frage:

7 Im Rahmen einervon Andrea Esser initiierten Tagung der Deutschen Gesellschaft fiir Philosophie
mit dem Titel Chilly Climate wurde im Jahre 2016 eine Selbstreflexion akademischer Philo-
sophie auf ihre Arbeits-, Kommunikations- und Umgangsformen angemahnt und fehlendes
oder jedenfalls zu wenig ausgepriagtes Nachdenken tber die oft unterkiihlten und einseitig
agonal orientierten Praxisformen des Philosophierens im Zuge universitiaren Betriebs dia-
gnostiziert. In ihrem Tagungsbericht, der in Mitteilungen der DGPhil erschien, spricht sie von
einer Haltung aggressiver Clevernesss, die Student:innen der Philosophie schon wahrend
ihres Studiums als ein karriereférderlicher Habitus von vielen Dozent:innen anempfohlen
wird. »Insbesondere der weibliche wissenschaftliche Nachwuchs, aber keineswegs nur die-
ser, fiihlt sich von den etablierten Arbeits- und Kommunikationsformen in der Philosophie
benachteiligt, ausgeschlossen und in den Entfaltungsmoglichkeiten eingeschrankt« (Esser
2016:1).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

>War diese Gesprachsperformance hier>das bestes philosophische Gesprach Ihres/
Eures Lebens<—gilt dies vor allem atmosphérisch und/oder inhaltlich?

Meine Folgefragen fiir das Abschlussgesprich sind:

1) >Wenn ja: Warum und inwiefern<

2) >Wenn nein: Was hitte es dafiir gebraucht? Und was hitte es dafiir vielleicht eher
nicht gebraucht?«

3) >Waslisstsich zukiinftig aus dem Gelingen oder Scheitern dieser Gesprichsper-
formance hier fiir die Organisation philosophischer Tagungen lernen?«

4) >Waslasstsich aus dem Gelingen oder Scheitern der Gesprichsperformance hier
fiir die Fachdidaktik der Philosophie lernen?«

Literatur

Bohme, Gernot (2013), Atmosphire. Essays zur neuen Asthetik, Berlin.

Cage, John (1995), Silence, Frankfurt a.M.

Esser, Andrea Marlen (2016), »Klimawandel in der Philosophie?«, in: DGPhil
(Hg.), Mitteilungen der DGPhil, 31, S. 1-4, auch online verfugbar, letzter Zugriff:
10.01.2025, https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen
/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf.

Gauf3, Eva Maria/Totzke, Rainer (2015): »On Performative Philosophy — 10 impulses
for discussion from [soundcheck philosophiel«, in: Performance Philosophy Jour-
nal, 1; auch online verfiigbar, letzter Zugriff: 15.12.2024,
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30.

Gefert, Christian (2002), Theatrales Philosophieren. Zum Zusammenspiel argumentativ-
diskursiver und theatral-prisentativer Verfahren bei der Texterdffnung in philosophi-
schen Bildungsprozessen, Dresden.

Lange, Marie-Luise (Hg.) (2006), Performativitit erfahven. Aktionskunst lehren. Aktions-
kunst lernen, Berlin u.a.

Thomas, Philipp (2022): »Kiinstlerische Forschung und nichtszientifische philoso-
phische Forschung: neue Impulse fiir die philosophische Bildung«, Onlineportal
der PH Weingarten, letzter Zugriff: 15.12.2024, https://hsbwgt.bsz-bw.de/front
door/deliver/index/docld/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf.

Tiedemann, Markus/Totzke, Rainer (Hg.) (2019), Zeitschrift der Didaktik der Philosophie
und Ethik, 2., Performative Philosophie.

Totzke, Rainer (2017), »Alternative Formen des Philosophierens, in: Eva Schiir-
mann/Héctor Wittwer/Sebastian Spanknebel (Hg.), Formen und Felder des Philo-
sophierens: Konzepte, Methoden, Disziplinen. Miinchen, S. 78-97.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.dgphil.de/fileadmin/media/documents/mitteilungen/Mitteilungen-der-DGPhil-Nr-31.pdf
https://www.performancephilosophy.org/journal/article/view/30
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf
https://hsbwgt.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/404/file/Ph_Thomas_Kunst_und_Philosophie.pdf

Rainer Totzke: Zur Erzeugung von Denkatmospharen

Wobser, Florian (2025): »Klimakrise, Bildung, Offentlichkeit — Aspekte performati-
ven Philosophierens iiber/gegen Apathie im Film Don't look up! (2021) und im
Soundcheck-Philosophie-Salon (2023)«, in: Martin Béhnert/Annika Rink/Maria
Weber (Hg.), Apokalypse und Apathie. Handlungsunfihigkeiten in der Klimakrise aus
der Perspektive der Geistes- und Kulturwissenschaften, Bielefeld, S. 159-181.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft
Skizze eines neuen Typs der Vermittlung in philosophischen
Bildungsprozessen

Klaus Feldmann

1. Einleitende Uberlegungen

Die Relation von Theorie und Praxis ist eine der grofRen Herausforderungen in phi-
losophischen Bildungsprozessen, entsprechend relevant ist auch ihre konzeptionel-
le Reflexion in der Philosophie- und Ethikdidaktik (Feldmann 2022a). Sie griindet
in der Eigenart des Bildungsgegenstandes, der Philosophie selbst. Ihr Kennzeichen
ist Theorie mit einem hohen Maf} an Abstraktion, verbunden mit méglichst allge-
meinen bis zu universalen Anspriichen ihrer Aussagen (Feldmann 2017: 9). Jedoch
richtet sich philosophische Theorie nicht auf einen vorfindlichen Gegenstand - et-
wa so wie Naturwissenschaften auf die Natur, sondern auf ein stetig sich neu kon-
stituierenden Inhalt in einem praktischen Vollzug des Philosophierens." Auch Kant
verdeutlicht in einer Vorlesungsankiindigung zum Wintersemester in den Jahren
1765/66 das theorie- und praxisumgreifende Verstindnis philosophischer Bildungs-
prozesse: »Der den Schulunterweisungen entlassene Jiingling war gewohnt zu ler-
nen. Nunmehr denkt er, er werde Philosophie lernen, welches aber unmdoglich ist,
denn er soll jetzt philosophieren lernen« (1900: 306). Kants zentrale Unterscheidung
zwischen >Philosophierenc und >Philosophie lernen« findet sich in der Philosophie-
didaktik wieder, Martens fasst sie mit der Differenz zwischen Philosophieren als Ti-
tigkeit und der Philosophie als Tatbestand (2003: 15). Der Tatbestand der Philosophie
umfasstim Sinne theoretischen Erkennens Theorien oder Produkte der historischen
Entwicklung der Philosophie bzw. ihrer wissenschaftlichen Fachdisziplin, das Phi-
losophieren als Titigkeit meint den praktischen Prozess des Erkennens, seine Pra-
xis. Beides ist ohne das jeweils andere nicht méglich: Ohne die philosophierende

1 Der Vergleich mit dem Naturbegriff in den Naturwissenschaften, der hier nur
Veranschaulichungszwecken dienen soll, rekurriert lediglich auf einen naiven Naturbegriff,
der in der Alltagspraxis empirischer Wissenschaften hiufig unreflektiert bleibt. Dass auch
der Begriff von der Natur immer wieder neu konstituiert wird, ist davon unbenommen
(Feldmann u.a. 2020).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

Praxis des Verstehens, kritischen Priifens und Weiterentwickelns gibt es keine Phi-
losophie, diese aber prigt und formt mit ihren bestehenden Theorien und ihrem
Textbestand philosophierende Prozesse (ebd.).

Angesichts dieser unaufhebbaren reziproken Verwiesenheit von Theorie und
Praxis, von Philosophie und Philosophieren in philosophischen Bildungsprozes-
sen ergibt sich fir die Philosophie- und Ethikdidaktik der Bedarf von lehr- und
lernbaren Formen, die beiden Seiten in diesem Prozess gerecht werden und sie
aufeinander beziehen. Als eine mogliche Form der Vermittlung in philosophischen
Bildungsprozessen erfiillen philosophische Praktiken (z.B. ein philosophisches
Gesprich fithren, ein Argument kritisch priifen, andere begriindete Positionen
anerkennen etc.) meines Erachtens diese Anforderung, denn sie haben als solche
Praktiken im Allgemeinen eine ganzheitliche Verfasstheit, sie umfassen sowohl
eine kognitiv-reflexive als auch affektiv-aktive Seite und reprisentieren damit eine
Einheit von Mentalem und Korperlichem. Zugleich stellen sie eine abgrenzbare so-
wie lehr- und lernbare Vollzugseinheit, eine Praxisform der Vernunft dar. Mit ihrer
Hilfe lassen sich philosophische Theorie und philosophierende Praxis in konkreten
Kontexten der philosophischen Bildungsprozesse fachdidaktisch neuartig konsti-
tuieren — so die Annahme dieses Beitrags, die im Folgenden weiter plausibilisiert
werden soll.”

2. Vermittlungstypen philosophischer Bildung

In der Philosophie- und Ethikdidaktik werden drei Vermittlungstypen zwischen
Theorie (die als fachlich-akademische Philosophie aufgefasst wird) und Praxis (als
Unterrichtspraxis mit ihrer Reflexion in der Fachdidaktik) diskutiert (Rohbeck
2008; 2015): Der erste orientiert sich an der Theorie und verfolgt das Konzept der
Vermittlungspraxis durch Vereinfachung - im Alltagsjargon meint das sogenanntes
Herunterbrechen — akademisch-philosophischer Diskurse und Wissensbestinde und
wird daher konzeptionell als Abbilddidaktik bezeichnet. Der zweite Vermittlungstyp
ist umgekehrt konzipiert: Ausgangspunkt ist hier die Praxis, dessen Gegenstand die
Befragungen von Erfahrungen sind. Sie werden als konstitutiv fiir saimtliche Ver-
mittlungsprozesse und die Philosophie insgesamt postuliert, so dass die dadurch
aufgeworfenen Probleme didaktisch-konzeptionell leitend fiir eine Auseinan-
dersetzung mit den Inhalten der Philosophie sind. Der dritte stellt die reziproke
Relationalitit, die wechselseitige Transformation von Theorie und Praxis, von philo-
sophisch traditionellen Texten und Denkrichtungen sowie von ihrer methodischen

2 Der Beitrag stellt eine Weiterentwicklung eines von mir zuvor verdffentlichten Textes dar
(Feldmann 2022b), lehnt sich in einigen Passagen daher argumentativ an ihn an.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft

Verfasstheit und den Umgang mit ihnen in schulischer Praxis in den Vordergrund
(Runtenberg 2016: 36).

Als Erginzung zu den drei Vermittlungstypen mochte ich im Folgenden den
lerntheoretischen Ansatz der Core Practices — der >zentralen Praktiken< oder >Kern-
praktiken« — vorstellen und zu einem weiteren Typ entwickeln. Mit ihm wird das
Ziel verfolgt, die Gestaltung von Lehr-Lern-Prozessen weniger von den zu vermit-
telnden Gegenstinden zum einen oder von Problemstellungen zum anderen her
zu denken. Im Unterschied dazu bietet er als solcher die Chance im Ausgang von
konkreten Handlungssituationen bzw. -mustern im Unterricht den Lehr-Lern-
Prozess von zentralen Praktiken her zu konzipieren.

3. Der Ansatz der zentralen Praktiken

Seinen Ausgangspunkt nimmt der Ansatz der zentralen Praktiken (Core Practices)
im Kontext der Ausbildung von Lehrpersonen, er ist jedoch von der Konzeption
her nicht darauf beschrinkt. So verortet Urban Fraefel, der den Ansatz aus dem
Anglo-Amerikanischen fiir den deutschen Sprachraum erschlossen hat (2020; dazu
auch: Grossman u.a. 2009), diesen Ansatz selbst zwischen dem von der Theorie und
wissenschaftlichem Wissen gepriagten akademisch-universitiren Diskurs einer-
seits und dem Berufsfeld von Lehrpersonen andererseits, welches durch Praxis-,
Erfahrungs-, Handlungs- und Interaktionsriume bestimmt ist. Der Vorschlag geht
alsovon der Situation Studierender an der Schnittstelle von Hochschule und Schule
aus, d.h. von Studierenden im Kontext der Praxisphasen in ihrem Studium.

Praktiken werden hier lerntheoretisch als internalisierte Handlungsmuster zur
Austibung einer Titigkeit von Lehrpersonen verstanden, meinen somit die verinner-
lichten Handlungsweisen, die fiir Schiiler:innen sichtbar sind, ihre Verstehens- und
Lernprozesse so anregen und begleiten. Auch gehért dabei das moglichst erfolgrei-
che Férdern von Bildungswirkungen im Lehr-Lern-Prozess zu ihrem Qualititskri-
terium, lasst sich jedoch nicht auf ein Diktum der Effizienz reduzieren. Denn die
Eigenart der vorgeschlagenen Praktiken ist ihre umgreifende Beschaffenheit. Sie
erwachsen als solche aus mehreren Quellen, vor allem aus Erfahrung mit der Praxis
einerseits und mit einem Vorrat an fachlichem Wissen andererseits. In diesem Kon-
zept ist also das Allgemeine nicht in den fachlichen Disziplinen und Theorien bzw.
Wissensbestinden zu suchen, sondern zeigt sich in der Untersuchung eines kon-
kreten Gegenstandes, wie er sich im Kontext der unterrichtlichen Praxis darbietet
(Fraefel 2020). Dadurch entsteht der didaktisch-konzeptionelle Vorteil, dass dieser
neuartige Vermittlungstyp nicht in einer Dichotomie von Theorie und Praxis ver-
bleibt, sondern jenseits von Gegenstand und Prozess den bildenden Vermittlungs-
vorgang realisiert.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

201


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

Allgemein lassen sich im Ansatz der Core Practices zentrale Praktiken als solche
nennen, die im Unterricht ficheriibergreifend hiufig vorkommen, die grundsitz-
lich erlernbar sind, die der Komplexitit eines Unterrichtsgegenstandes angemes-
sen erscheinen und nachweislich die Lernfortschritte der Schiiler:innen unterstiit-
zen. Damitist kein Rezeptwissen gemeint, auch wenn Core Practices ihrem Charakter
nach vergleichbar mit Handlungsmustern sind. Im Unterschied zu blofRen Rezepten
sind sie also eher als individuelle und professionelle Strategien zu bezeichnen, mit
denen Briicken zwischen Theoretischem und Praktischem gebaut werden kénnen.
Entsprechend wird in einer zentralen Praktik Allgemeines konkret, Konkretes je-
doch stets auf Allgemeines bezogen, beide Perspektiven greifen unauflgslich inein-
ander.

»Die Zeit in der Praxis wird verniinftigerweise fiir das ernsthafte und gewis-
senhafte Verstehen, Trainieren, Weiterentwickeln und Flexibilisieren jener
Entscheidungsprozesse und Handlungseinheit genutzt, die wir hier Praktiken
nennen« (ebd.: 143).

Es geht mit dieser Konzeption nicht um eine banale Forderung nach mehr Praxis in
der Schule und der Lehrpersonenbildung, sondern um qualitativ gemachte Erfah-
rungen fir Schiiler:innen, um Prozesse mit bildendem Gehalt.

4. Verhaltnis zur Kompetenzorientierung

Im Zuge unbefriedigender Ergebnisse bei internationalen Leistungstests und der
sich daran anschlieRenden empirischen Wende im Verlaufe der Nullerjahre riickte
die Kompetenzorientierung in den Fokus von Bildungsreformen in Deutschland. Im
Anschluss an den Kompetenzbegriff Franz E. Weinerts, der sowohl Motivationen,
Affekte, soziale Bereitschaften als auch Variabilitit, erfolgreiches Problemlésen und
Verantwortlichkeit als Grundlagen bzw. Ziele impliziert, wurden fiir den Bereich
der Philosophie- und Ethikdidaktik auf dieser Basis auch spezielle Kompetenzmo-
delle entwickelt (z.B. Résch 2009; Geiss 2016). Neben vielen Kritikpunkten an die-
ser Form von Kompetenzorientierung, beispielsweise der Fokussierung auf Effizi-
enz und Messbarkeit, konzeptioneller Instrumentalisierung von Bildungssubjekten
sowie dem Reduktionismus des Bildungsbegriffs etc. (Feldmann 2017: 131-166) ist
fir den vorliegenden Kontext vor allem ihre implizite Vereinigung und damit ein-
hergehende Vermengung von Kompetenzen als Disposition einerseits und das mit
ihnen verbundene beobachtbare Verhalten andererseits in den Blick zu nehmen.
Angesichts der Differenz dieser beiden Perspektiven, der Dispositions- sowie Ver-
haltensperspektive, stellen Blomeke u.a. die Frage, »ob und wie Personen, die alle
zu einem Kompetenzkonstrukt gehérenden Ressourcen besitzen, diese integrieren

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft

konnen, so dass die zugrundeliegende Kompetenz in der Performanz hervortritt«
(zitiert nach Fraefel 2020: 7). Als Losung schlagen Blomeke u.a. vor, zwischen der
Kompetenz als Voraussetzung bzw. der Disposition zum einen und als sichtbares
Handeln bzw. als Performanz zum anderen nun einen weiteren, dritten, eigenen
Bereich als Bindeglied zu konzipieren, den der situationsspezifischen Fihigkeiten.
Sie meinen damit spezielle Vollziige im Prozess des Kompetenzerwerbs wie Wahr-
nehmen, Interpretieren oder Entscheiden (Blomeke u.a. 2015:9).

Bei diesen situationsspezifischen Fihigkeiten lisst sich eine konzeptionelle
Nihe zu den zentralen Praktiken feststellen. Die Konzeption philosophischer Prak-
tiken kann so aufgefasst werden, dass sie die Differenz der im herkémmlichen
Kompetenzbegriff enthaltenen Bereiche der Dispositionen (Kognitionen, Affekte,
Motivationen) zum einen und die der Performanz (explizites Handeln) zum ande-
ren sichtbar machen und situationsspezifisch als angewandte Fihigkeiten erfassen
(Blomeke u.a. 2015: 9; erginzend: Fraefel 2019). Uber die Bemithungen der oben
einleitend erwihnten drei philosophie- und ethikdidaktischen Ansitze hinaus,
die fachspezifische Kompetenzmodelle im Riickgriff auf philosophische Inhalte
und Methoden erweitern und ihnen eine fachliche Ausrichtung verleihen, birgt die
Konzeptualisierung philosophischer Bildungsprozesse auf der Basis von »zentralen
Praktiken«die Moglichkeit, strukturell jenen verschiedenen Dimensionen des Kom-
petenzbegriffs gerecht zu werden, so dass durch die genaue Differenzierung des
vorgeschlagenen Ansatzes auf gewinnbringende Impulse fiir die philosophie- und
ethikdidaktische Diskussion und Weiterentwicklung der Kompetenzorientierung
gehofft werden kann.

B. Konkrete Praktiken

Welche Praktiken kénnen nun aber als >zentralc angesehen werden? Pam Grossman
u.a. (2009), die die Konzeptualisierung von zentralen Praktiken (Core Practices) maf3-
geblich mitgestaltet haben, ziehen es vor, von einem Kanon der Praktiken Abstand
zu nehmen und eine absichtliche Unschirfe zugunsten ihrer individuellen For-
mungen beizubehalten. Im Vordergrund steht bei diesen Pidagog:innen, den Lehr-
Lern-Prozess von der Praxis her anzulegen und diese in Auseinandersetzung mit
der konkreten Situation und den fachlich-wissenschaftlichen Quellen als individu-
elles Handlungsmuster zu entwickeln, das der eigenen Identifikation mit eigenen
Praktiken dienen kann (auch: Fraefel 2020). Deborah Ball u.a. (0.].) dagegen gehen
mit ihrer TeachingWorks-Resource-Library weiter: Sie formulieren neunzehn ficher-
ibergreifende Praktiken, die sie High-Leverage-Practices nennen und damit stindig
angewandte Praktiken mit einer hohen Relevanz im Unterrichtsprozess meinen.
Inhaltlich reichen diese ficheriibergreifenden Vorschlige solcher Praktiken von Ge-
sprichsmoderation in unterschiedlichen Kontexten tiber kommunikative Beratung

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

203


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

und Erziehung bis hin zum Sichtbar- und Bewusstmachen des Denkens, Handelns
und der Erfahrung von Schiiler:innen. So zielen sie beispielsweise auf die Arbeit
an dem Aufbau von respektvollen Beziehungen, das Verstehen und Transparent-
machen von Regeln und Normen auch in fachlichen Diskursen, das Feedbackgeben
nach Lernprozessen und Wahrnehmen von individuellen, kulturellen oder anderen
Bedingungen bei Schiiler:innen.

6. Philosophische Praktiken

Welche Verfahren lassen sich als zentrale Praktiken fiir den Philosophie- und
Ethikunterricht identifizieren? Im Ausgang von ficheriibergreifenden Praktiken
stellt sich die Frage, welche Rolle sie spezifisch fiir diese besondere Fichergruppe
spielen konnen bzw. wie sie fachspezifisch weiterentwickelt werden kénnen. Eine
erste, noch grobe, ohne Anspruch auf Vollstindigkeit zu verstehende mogliche
Differenzierung solcher Handlungsmuster, die auch zentral fiir philosophisches
Lernen sind, kann in diskursiven, sozialen und Selbstpraktiken gesehen werden
(Vogelmann 2011). Diskursive Praktiken sind also u.a.: ein philosophisches Gesprich
fihren, sich ein differenziertes Urteil itber einen Sachverhalt jenseits von vorschnel-
ler Polarisierung bilden, eine philosophische Position kritisch priifen, begriindet
eine Haltung einnehmen. Beispielsweise konnen soziale Praktiken folgende Titig-
keiten sein: sich reziprok Anerkennung entgegenbringen, sich ausreden lassen, die
Perspektive von anderen einnehmen, anderen Empathie entgegenbringen. Unter
Selbstpraktiken lassen sich etwa Fragen nach der eigenen Identitit, der Sorge um
sich selbst sowie der Erkenntnis des Selbst subsummieren. Verbunden werden
konnen damit eher allgemeine und technische, jedoch fir das fachspezifisch >Philoso-
phischec als bedeutsam angesehene Praktiken genannt werden, wie beispielsweise
Kommunizieren, Rezipieren und Produzieren. Auf der Seite des Lehrens konnen
die zentralen Praktiken des Kommunizierens beispielsweise sein: ein philosophi-
sches Unterrichts- bzw. Seminargesprich moderieren, in einer philosophischen
Diskussion Gesprachsteilnehmer:innen das Wort erteilen, mit einer Irritation
ein philosophisch-argumentatives Streitgesprich provozieren, Austausch iiber
philosophisch relevante Erfahrungen und Sichtweisen initiieren usw. Praktiken
des Rezipierens konnten hier u.a. die folgenden sein: die Erarbeitung eines philo-
sophischen Textes anleiten, einen philosophischen Sachverhalt erkliren, etwas
Abstraktes veranschaulichen, einen philosophischen Gedanken- oder Argumen-
tationsgang rekonstruieren usw. Praktiken des Produzierens sind schliefilich nicht
zuletzt u.a.: Anleiten, Kritik iiben, eine Befragung der Argumentationsstrategie
eines Textes anregen, zu einer philosophischen Position Stellung beziehen, das
Verfassen von philosophischen Texten und Essays begleiten usw.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft

Sollder bildende Gehalt solcher philosophischer Praktiken erhalten bleiben bzw.
zum Vorschein kommen, ist es didaktisch mafigeblich, diese bzw. den zugrundelie-
genden Handlungsbegriff nicht auf die instrumentelle Seite zu reduzieren, was der
Rekurs auf die Lehr-Lerntheorie mit ihrer Betonung auf Lernergebnisse vermuten
ldsst (Arnold u.a. 2009). Ein Verweis auf Aristoteles mit seiner Abgrenzung des Her-
stellens (poiesis) vom Handeln (praxis) ist hier hilfreich, um das Potenzial dieser Prak-
tiken fiir Bildungsprozesse zu verdeutlichen: Poiesis ist als ein Machen, Herstellen oder
Produzieren zu verstehen und bringt nach Aristoteles ein von der Handlung und von
dem Handelnden getrenntes Werk bzw. Produkt hervor und kann auch als zweckra-
tionales, strategisches Handeln interpretiert werden. Praxis hingegen ist untrenn-
bar mit dem Handelnden, der Handlung und ebenso mit dem Ziel des guten Le-
bens verbunden (Aristoteles 1969: 158f; 1140a9-bis). Der hier verwendete Begriff der
Praktiken verbindet also sowohl die im aristotelischen Sinne poietische als auch die
praktische Seite des Vollzugs. Einerseits ist daher seine dufdere Form, seine Perfor-
manz und andererseits seine innere Verbundenheit mit den Handelnden gegeben,
was als solches charakteristisch fiir den neuen Vermittlungstyp philosophischer Bil-
dung ist.

7. Fachdidaktischer Kontext

Praktiken sind in der gegenwirtigen philosophie- und ethikdidaktischen Diskussi-
on zwar hiufig implizit Teil der Uberlegungen, aber sie stehen in der Regel nicht im
Mittelpunkt der Konzeptionen. So ist beispielsweise die in der Fachdidaktik als Kon-
sens postulierte Problemorientierung (Tiedemann 2015) aus Sicht des Core-Practice-
Ansatzes mehr an Problemen interessiert, die im Sinne der Lebensweltorientierung
(Stelzer 2015) im Bildungsprozess identifiziert werden und in seinem Fortgang zu
fachlich-philosophischen Urteilen bei Schiiler:innen genutzt werden (Thein 2020).
Jedoch richtet sich sowohl die Lebenswelt- als auch die Problem- sowie die Wissen-
schaftsorientierung (Bussmann 2014) weniger an den Handlungs- und Praxismo-
menten des konkreten Bildungsprozesses aus. Konstitutiv fiir diese didaktischen
Orientierungen sind hingegen fachlich begriindete, aus Lebens- und Erfahrungs-
welt der Schiiler:innen gewonnene philosophische Probleme. Ihr philosophie- und
ethikdidaktischer Kern fokussiert mehr ein Problematisieren und Beurteilen von
Fachfragen im Anschluss an Schiiler:innenfragen, weniger aber vollzogene zentrale
Praktiken in Prozessen des Lehrens und Lernens als grundlegende Perspektive auf
die Vermittlung philosophischer Bildung. Auch wenn sich beide Aspekte des Lehr-
Lern-Prozesses nicht ausschliefRen, akzentuieren sie verschiedene Schwerpunkte:
Problemorientierung betont die kognitiv-verbale Seite und lanciert sie als das zen-
trale philosophische Anliegen (Tiedemann 2015: 70). Die Idee der Vermittlung der
philosophischen Bildung mit dem Fokus auf die Praktiken hingegen wiirdigt die

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

205


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

kognitiv-verbale Seite des philosophischen Denkens auch, aber eingebettet in ein
Arrangement von Handlungsbeziigen, die daneben auch Affekte, Leiblichkeit, Si-
tuiertheit und konkrete Kontexte stirker beriicksichtigen. Damit kann der vorge-
schlagene Ansatz insgesamt konzeptionell in die Nihe von Ansitzen des theatralen
Philosophierens von Christian Gefert (2002) und mit ihm als eine Form performati-
ven Philosophierens angesehen werden (Totzke 2019), da eine jede Praktik ebenfalls
als eine situative Form des Vollzugscharakters der philosophischen Bildung aufge-
fasst werden kann.

8. Praktiken und handelndes Lernen

Neben allen genannten, elaborierten und gewinnbringenden Ansitzen fiir die
Philosophie- und Ethikdidaktik verfolgt die Konzeption des handelnden Lernens, ihren
Fokus auf das Handeln in fachdidaktischen Arrangements zu legen (Feldmann
2017). Diese konzeptionelle Verschiebung erméglicht es, den fiir die Fachdidaktik
erschlossenen pragmatistischen Handlungsbegrift als Grundlage fiir die Beschrei-
bung zentraler Praktiken im Philosophie- und Ethikunterricht zu verwenden. Im
Unterschied zum vergleichsweise eher abstrakten Handlungsbegriff erfasst der
Begriff der Praktik einen situativ konkret abgegrenzten Handlungszusammenhang,
der als Routine in einem lehr- und lernbaren Vollzugszusammenhang gesehen
werden kann. Durch wiederholtes Ausfithren und Uben kann sich eine Praktik
habitualisieren und so verinnerlicht werden (Aristoteles 1969: 68; 1114a4-23). Bis es
im aristotelischen Sinne zu einem Haben (Aristoteles 1958: 45; 2a1-5), einer durch
Austibung angeeigneten zweiten Natur kommt, bedarf es aber einer kontinuierlichen
Eintibung. In der Folge lassen sich anhand des Begriffs der Praktik exemplarische
Verfahren und Umgangsweisen der philosophischen Aktivitit in Unterrichts-
und Bildungsprozessen entwickeln und lasst sich so auch die philosophie- und
ethikdidaktische Orientierung an Praktiken des Philosophierens elaborieren.

Es sei angemerkt: Es geht hierbei nicht darum, vollig neue Verfahren fiir philo-
sophische Bildungsprozesse zu entwerfen, sondern die bekannten und ebenso dis-
kutierten in ein neues fachdidaktisches Arrangement zu bringen und so durch die
Orientierung an zentralen Praktiken einen neuen Typ von Vermittlung als philoso-
phische Bildung zu konzipieren, der sowohl aus der Perspektive des Lehrens als auch
Lernens neue gewinnbringende Impulse mit sich bringt. Im Unterschied zu den
drei oben bereits genannten Vermittlungstypen (Abbilddidaktik, Konstitutionsthe-
se, Transformation) geht der soeben entwickelte Vorschlag von der Form des philo-
sophischen Bildungsprozesses aus und maochte diese mit Hilfe des Begriffs der Prak-
tik erfassen. Als Vorteil des neuen Verfahrens gegeniiber den anderen Typen kann
seine systematische Beriicksichtigung einer Performanz des Bildungsprozesses ge-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft

sehen werden, die daher iiber eine einseitige Beriicksichtigung der blof$ kognitiv-
verbalen Ebene hinausgeht.

9. Ausblick

Um die oben beispielhaft genannten zentralen Praktiken fiir philosophische Bil-
dungsprozesse iiber diese Skizze hinaus fachdidaktisch differenzierter zu entwi-
ckeln, miissten sie noch weitergehend als methodische Handlungsmuster Schritt
fiir Schritt beschrieben und mit konkreten Fallbeispielen verbunden werden. Die
didaktisch relevante Struktur zentraler Praktiken lief3e sich empirisch erforschen,
ihre konzeptionelle Bedeutung konnte so auf dieser konzeptionellen Basis theore-
tisch gezielter weiterentwickelt werden. Vielversprechend ist der Ansatz deshalb,
weil die Praktiken von einer Struktur gekennzeichnet sind, die Kognitives und
Affektives sowie Leibliches und Mentales in Bildungsprozessen umfasst. Die ge-
nannten Strukturmerkmale werden im Vollzug der Praktiken in philosophischen
Bildungsprozessen immer wieder neu und dynamisch aufeinander bezogen. Dieser
holistische Charakter von Praktiken und die zentrale Eigenschaft der Verbindung
von duflerer Form und bearbeitetem Inhalt bergen daher auch die Chance, einen
neuen Vermittlungstyp in der Philosophie- und Ethikdidaktik zu etablieren, mit
dessen Hilfe diverse, vielfiltige Vernunftformen in dem Spektrum aus verbal-pri-
positionalen und isthetisch-prasentativen Verfahren mit dem Ziel philosophischer
Bildung unverkiirzt vermittelt werden kénnen.

Literatur

Aristoteles, (1958), Kategorien. Lehve vom Satz (Organon 1/11) Porphyrius, Einleitung in die
Kategorien, Hamburg.

Aristoteles (1969), Nikomachische Ethik, iibers. v. F. Dirlmeier, Stuttgart.

Arnold, Karl-Heinz/Blomeke, Sigrid/Messner, Rudolf/Schlémerkemper, Jorg
(2009), Allgemeine Didaktik und Lehr-Lernforschung. Kontroversen und Entwicklungs-
perspektiven einer Wissenschaft vom Unterricht, Bad Heilbrunn.

Ball, Deborah, (0.].), »High-Leverage-Practices, letzter Zugriff: 11.01.2025, https://
library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/.
Blomeke, Sigrid/Gustafsson, Jan-Eric/Shavelson, Richard (2015), »Beyond di-
chotomies. Competence viewed as a continuumc, in: Zeitschrift fir Psychologie,

223,S.3-13.

Bussmann, Bettina (2014), Was heif3t: sich an der Wissenschaft orientieren? Unter-
suchungen zu einer lebensweltlich-wissenschaftsbasierten Philosophiedidaktik am Bei-
spiel des Themas Wissenschafi, Esoterik und Pseudowissenschaft, Berlin.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

207


https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/

208

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

Feldmann, Klaus (2017), Handelndes Lernen im Philosophieunterricht. Charles S. Peirces
pragmatische Maxime im Kontext philosophischer Bildungsprozesse, Wiesbaden.

Feldmann, Klaus (2020), »Peirces pragmatischer Handlungsbegriff als Grundlage
eines philosophiedidaktischen Konzepts des handelnden Lernens«, in: Chris-
tian Thein (Hg.), Philosophische Bildung und Didaktik. Dimensionen, Vermittlungen,
Perspektiven, Wiesbaden, S. 119-133.

Feldmann, Klaus/Hoppner, Nils (Hg.) (2020), Wie iiber Natur reden? Philosophische Zu-
gange zum Naturverstindnis im 21. Jahrhundert, Freiburg/Minchen.

Feldmann, Klaus (2022a), »Uberlegungen zu einer relationalen Philosophiedidak-
tik. Pragmatismus und Relativitit in philosophischen Bildungsprozessenc, in:
Carolin Fithrer u.v.a. (Hg.), Relativitit und Bildung, Fachiibergreifende Herausforde-
rungen und fachspezifische Grenzen, Miinster/New York, S. 226—-237.

Feldmann, Klaus (2022b), »Zentrale Praktiken der Vermittlung in philosophischen
Bildungsprozessen, in: Information Philosophie, 2, S. 102-105.

Fraefel, Urban (2019), »Zentrale Praktiken des Lehrerberufs. Ein pragmatischer Zu-
gang zu professionellem Handelng, letzter Zugriff: 11.01.2025, https://journal.p
h-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698.

Fraefel, Urban (2020), Praktiken Professioneller Lehrpersonen: mit dem Aufbau zentraler
Praktiken zu erfolgreichem Handeln im Unterricht: Ein Arbeitsbuch fiir angehende und
berufstitige Lehrpersonen, Bern.

Gefert, Christian (2002), Didaktik theatralen Philosophierens. Untersuchungen zum Zu-
sammenspiel argumentativ-diskursiver und theatral-prisentativer Verfahren bei der Tex-
terdffnung in philosophischen Bildungsprozessen, Dresden.

Geiss, Paul Georg (2016), »Kompetenzorientierung im Unterricht, in: Barbara Brii-
ning (Hg.), Ethik, Philosophie, Didaktik. Praxishandbuch, 2.. Aufl., Berlin.

Grossman, Pam/Hammerness, Karen/McDonald, Morva (2009), »Refining teach-
ing, reimagining teacher education, in: Teachers and Teaching: theory and practice,
15, S. 273-289.

Kant, Immanuel (1900), »Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem
Winterhalbjahre, von 1765-1766«, in: Ders., Gesammelte Werke, hrsg. v. d. Konig-
lichen Preuflischen Akademie der Wissenschaften, Band II: Vorkritische Schrif-
ten I, Berlin, S. 303-313.

Martens, Ekkehard, 2003, Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Philosophieren
als elementare Kulturtechnik, 2.. Aufl., Hannover.

Rosch, Anita (2009), Kompetenzorientierung im Philosophie- und Ethikunterricht. Ent-
wicklung eines Kompetenzmodells fiir die Fichergruppe Philosophie, praktische Philoso-
phie, Ethik, Werte und Normen, LER, Berlin.

Rohbeck, Johannes (2008), Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden.

Rohbeck, Johannes (2015), »Didaktische Transformation, in: Julian Nida-Riimelin/
Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Di-
daktik und Methodik, Paderborn, S. 48-56.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698

Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft

Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lernen und Lehren, Paderborn.

Stelzer, Hubertus (2015), »Lebensweltbezug, in: Julian Nida-Riimelin/Irina Spie-
gel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Didaktik und
Methodik, Paderborn, S. 79-86.

Thein, Christian (2020), Verstehen und Urteilen im Philosophieunterricht, 2. Aufl., Opla-
den/Berlin/Toronto.

Tiedemann, Markus (2015), »Problemorientierung, in: Julian Nida-Riimelin/Irina
Spiegel/Ders. (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Didaktik und Methodik,
Paderborn, S. 70-78.

Totzke, Rainer (2019), »Performative Philosophie und Philosophiedidaktik — Bestim-
mungen und Beispiele, in: Zeitschrift fir Didaktik der Philosophie und Ethik, 2.,
S. 4-12.

Vogelmann, Frieder (2011), »Zur Archiologie der Praktiken. Eine Komplikati-
on praxeologischer Foucault-Deutungen«, Open Access LMU Miinchen DOI:
10.5282/ubm/epub.12428

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

209


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophische Meditationsdidaktik

Volker Haase

1. Ausgangspunkte

In jingerer Zeit wurde von Unterrichtspraktikern wiederholt der auf personliche
Erfahrungen gestiitzte Verdacht vorgetragen, dass der Philosophie- und Ethikun-
terricht in seiner Fixierung auf ein diskursives, an rationalen Kalkillen ausgerich-
tetes Denken oftmals zu weit geht und damit gerade die interessiertesten und re-
flexionsstirksten Schiilerinnen und Schiiler bis zum Abitur in einen unproduktiven
Relativismus hineinfiihrt, anstatt jene personlichkeitsbildenden Orientierungen zu
ermoglichen, fiir die er sich verantwortlich sieht (Sander 2021; Haase/Thomas 2022:
128). Der vorliegende Beitrag plidiert vor diesem Hintergrund fur ein erweitertes
Verstindnis der Vernunft unter besonderer Beriicksichtigung bestimmter Geistes-
techniken, die in Ubereinstimmung mit Definitionsvorschligen in der Psychologie
(z.B. Pfeiffer 1988) unter dem Begriff der Meditation erfasst werden kénnen. Nun
hat allerdings Meditation im Kontext schulischen Lernens einen duflerst ambiva-
lenten Ruf. Zum einen wird sie ficherunabhingig als Mittel der Konzentrationsfor-
derung und Resilienz-Steigerung, zumal in Zeiten der Polykrise, begriifst und dabei
inihrer persénlichkeitsbildenden Bedeutung einseitig festgelegt. Zum anderen haf-
tet ihr aber auch der Ruf esoterischer Versponnenheit an. Ansitze einer auf fachli-
che Lern- und Erkenntnisziele bezogenen schulischen Meditationspraxis gibt es da-
her kaum — und wenn, dann bevorzugt in der Religionspiadagogik. Dort (z.B. Mendl
2008:162-179) geht es angesichts der zunehmenden Sikularisierung vordergriindig
um den Erwerb »>spiritueller Kompetenz, ohne sich auf bestimmte Gebetstraditio-
nen festlegen zu miissen. Charakteristisch ist fiir den Grof3teil der entsprechenden
Literatur eine erhebliche didaktische Unterbestimmtheit. Es bedarf daher zunachst
einer soliden innerphilosophischen Rechtfertigung, die im Riickgriff auf Pierre Ha-
dots Rezeption der antiken Lebenskunstphilosophie skizziert werden soll, bevor der
vorliegende Beitrag vier verschiedene Perspektiven fiir die Ausarbeitung einer phi-
losophischen Meditationsdidaktik eréffnet.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

2. Meditation in der Schule: Einwande und fachdidaktische
Reflexionsaufgaben

Der Ruf nach schulischen Trainingseinheiten in Meditation hat bereits seit Beginn
des Jahrtausends Konjunktur. Einzuwenden ist hier zunichst, dass neuere wissen-
schaftliche Untersuchungen in Bezug auf die erhofften Wirkungen schulischer An-
gebote ein widerspriichliches bis erniichterndes Bild ergeben. So konnte z.B. eine
von der Universitit Oxford betreute Studie unter Einbezug von iiber 8.376 Teen-
agern an 84 Schulen im Zeitraum eines Jahres keine signifikanten positiven Aus-
wirkungen auf die Gesundheit und das Wohlbefinden der Testpersonen feststellen
(Kuyken u.a. 2020). Dabei merken die Autorinnen und Autoren selbst an, dass die
Datenlage nicht losgeldst vom schulischen Organisationsrahmen interpretiert wer-
den darf. Als Kurs, der wie im Fall dieser Datenerhebung von fortgebildeten Lehr-
kriften fiir alle Schiilerinnen und Schiiler verbindlich auf3erhalb des Fachunterrich-
tes angeboten wird, funktioniert Meditation jedenfalls nicht.

Interessant konnten daher vielleicht alternative Vorschlige sein, die eine deut-
lichere Bindung an ein bestimmtes Schulfach vorsehen. In Deutschland sind solche
Ansinnen wiederholt vom Bewusstseinsphilosophen Thomas Metzinger an das
Schulsystem herangetragen worden. Neben dem Sportunterricht wurde dabei
auch die philosophisch-ethische Fichergruppe als moglicher Umsetzungsort in
den Blick genommen (Metzinger 2006). Der Achtsamkeitsmeditation wird hier ein
ebenso grofRer Beitrag zum Autonomie-Erwerb Heranwachsender zugeschrieben
wie dem philosophischen Argumentationstraining, und sie wird diesem, ohne Nen-
nung fachdidaktisch informierter Griinde, sogar curricular um mehrere Schuljahre
vorangestellt (Metzinger 2017). Gegen solche Vorschlige, bei denen Meditations-
praktiken aus ihren kulturellen Kontexten herausgeldst, ihrer philosophischen
Einbindungsmdglichkeit beraubt und dadurch umso mehr in eine bedenkliche Na-
he zur Psychotherapie geriickt werden, wurde in der Fachdidaktik der Philosophie
und Ethik erst kiirzlich protestiert (Petermann 2023: 146—151).

Wenn vor diesem Hintergrund der Einsatz von Meditationspraktiken im Unter-
richt der philosophischen Fichergruppe fachdidaktisch gerechtfertigt werden soll,
so muss umso plausibler aufgezeigt werden, (a) dass die entsprechenden Ubungen
zu einer besonders plastischen und intensiven Auseinandersetzung mit relevanten
Inhalten des Philosophie- und Ethikunterrichtes beitragen kénnen, oder (b) dass
sie selbst einen philosophisch relevanten Gegenstand darstellen, der vor seiner kri-
tischen Reflexion aber erst eigens erfahrbar zu machen ist, oder (c) dass es sich bei
einigen von ihnen genuin um Methoden des Philosophierens, wenigstens aber um
Methoden einer bewusst gesteuerten Initiierung philosophischer Reflexionstitig-
keit handelt, oder (d) dass sie neben diesen Dimensionen des inhalts- und prozess-
bezogenen philosophischen Lernens einen respektablen anderen Beitrag zu aner-
kannten Zielsetzungen der philosophisch-ethischen Fichergruppe leisten. Zugleich

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik

muss () in jedem dieser Fille gewihrleistet sein, dass weltanschauliche Indoktrina-
tion, emotionale Uberwiltigung und Grenzverletzungen zum Therapeutischen un-
terbleiben. Diesen Uberlegungen werde ich mich im abschlieBenden Abschnitt die-
ses Beitrages widmen, den ich zuvor auf eine philosophiegeschichtliche Grundlage
stellen mochte.

3. Meditationspraktiken in der Antike: Zuriick zum
philosophischen Original!

Das aktuell vorherrschende Verstindnis des Meditationsbegriffes in den westlich
geprigten Gesellschaften stellt das Ergebnis einer semantischen Verengung dar,
die sich insbesondere der Wirkungsmacht jener psychohygienischen Techniken
verdankt, die im Gefolge des US-Amerikaners Jon Kabat Zinn seit den 1970er-
Jahren im Ausgang von buddhistischen Praktiken entwickelt worden sind. An der
Durchsetzung dieses Verstindnisses ist allerdings auch ein gewisser Sonderweg
mitverantwortlich, der sich fir die europdische Geistesgeschichte nachzeichnen
lasst und der darin besteht, dass die christliche Theologie des Mittelalters eigene
Meditationspraktiken zwar durchaus kannte, die konkrete Beschreibung ihrer An-
wendung aber weitgehend vernachlissigte, um sich stattdessen auf das mit ihnen
angestrebte hochste Ziel einer mystischen Vereinigung mit Gott zu fokussieren.
In der Neuzeit forderte diese Beschreibungsliicke dann ein exklusives Verstindnis
von Bewusstsein, dass sich stets intentional und durch Reflexion vollzieht (B6hme
2017: 9f.). Die Dominanz dieser von Descartes vorgetragenen bewusstseinsphi-
losophischen Hypothese fithrte in den nachfolgenden Jahrhunderten schlieflich
zu einem Philosophieverstindnis, in dem es fiir Meditation — anders verstanden
denn als streng analytische Auseinandersetzung eines nachdenkenden Subjekts
mit einem Gegenstand — keinen Ort gibt. In Vergessenheit geriet damit auch, dass
das Philosophieren in der Antike ganz wesentlich mit Geistesitbungen gleichgesetzt
worden war, die einer Kultur der Selbstsorge entsprangen. Es war dann v.a. das
Verdienst Pierre Hadots und Michel Foucaults, fiir dieses Philosophie-Verstindnis
eine neue Aufmerksambkeit herzustellen, wobei Foucaults Darstellung allerdings
oft interpretatorisch tiber das Ziel hinausschief3t (Kersting 2007: 21-30). Meditati-
onsdidaktische Uberlegungen, die diese Warnung ernstnehmen, orientieren sich
daher sicherer an Hadot.

In Pierre Hadots Auslegung (1991: 15-47) entspricht dem Selbstverstindnis
der antiken Philosophie eine methodisch geleitete Umwandlung des Subjekts,
die sich im Wesentlichen als Therapie seiner Leidenschaften vollzieht und dafir
geistige Ubungen (meletai) verschiedenen Typs nutzt. Unter ihnen dienen erstens
Meditationen in einem engeren Sinn der personlichen Verinnerlichung einer je nach
philosophischer Schule gearteten Grundregel, die sich bei den Stoikern in der

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

23


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

Formulierung Philons von Alexandria z.B. als >Gleichgiiltigkeit gegeniiber gleich-
giltigen Dingen¢, bezogen auf duflere Lebensumstinde, empfiehlt. Konkret soll
die in dieser und vergleichbaren Formeln zum Ausdruck gebrachte innere Haltung
insbesondere durch regelmifiige Exerzitien gefestigt werden, die denkbare Ubel
wie z.B. den Tod geliebter Angehoriger antizipieren (praemeditatio malorum), um
sich ihnen gegeniiber fiir den Fall ihres tatsichlichen Eintretens mental zu im-
munisieren. Eine ritualisierte Selbstpriifung am Morgen und am Abend soll Fort-
und Riickschritte in dem auf diese Weise betriebenen Selbstumwandlungspro-
zess konstatieren, indem die emotionalen Reaktionen auf die anstehenden oder
zuriickliegenden Herausforderungen des Tages mit dem Ideal der Apathie abge-
glichen werden. Ebenso gelten seelische Bewegungen in Triumen als Anlass und
Gegenstand meditativer Selbstsorge. Hinzu kommen Praktiken eines psychagogi-
schen Sprechens und Schreibens, in denen — dem Mantra der hinduistischen und
buddhistischen Tradition vergleichbar — ausgewihlte Sentenzen, Maximen oder
Beweisfithrungen (epilogismoi), die die Grundformel stiitzen, repetiert werden.

Die Frage, aus welcher Quelle diese Texte zu beziehen sind, verweist auf die
zweite von insgesamt vier Arten der geistigen Ubung, die Hadot in Orientierung an
entsprechenden Exerzitien-Listen aus der Feder Philons unter der Bezeichnung der
intellektuellen Ubungen zusammenfasst und an denen sich in zweiten Fall am deut-
lichsten der Ubergang zwischen Meditation und philosophischer Auseinanderset-
zung aufzeigen lisst. Ubungen dieses Typs zielen auf eine Reflexion der Grundre-
gel im Ausgang von Lektiireerlebnissen oder Vortrigen und Gesprichen. Gleichgiil-
tigkeit gegeniiber gleichgiiltigen Dingen erweist sich hier zudem als eine Frage der
Perspektive, die sich gezielt trainieren lisst durch die Techniken der griindlichen
Priifung von Sachverhalten (skepsis) im Modus ihrer Zerlegung in ihre einzelnen Ele-
mente und der physikalischen Untersuchung (zetesis) im Sinne einer distanzieren-
den Einordnung alltiglicher Dinge in raumlich und zeitlich grof3ere, letztlich kos-
mische Daseinszusammenhinge.

Allerdings setzen solche anspruchsvolleren geistigen Betitigungen die Seelen-
ruhe, auf die sie abzielen, ein Stiick weit selbst bereits voraus. Diesem Widerspruch
begegnet der dritte Typ der Geistesiibungen, den Hadot als Wachsamkeitsiibungen
(prosoche) charakterisiert. Hierbei handelt es sich um Techniken einer basalen Re-
gulierung der innerpsychischen Spannung (fonos). Im Fall der stoischen Denk- und
Lebensweise laufen sie vor allem auf eine permanente Geistesgegenwart im Wort-
sinn hinaus, indem Vergangenes und Zukiinftiges, weil es Potenzial fiir ein Wie-
deraufleben von Erregungen bzw. fiir Angsterzeugung durch Unsicherheit enthilt,
konsequent ausgeblendet wird. Eine Nihe zu bestimmten aktuellen Achtsambkeits-
praktiken ist hier unverkennbar.

Meditationsitbungen im engeren Sinn, Wachsamkeitsiibungen und intellektu-
elle Ubungen stellen zusammen zugleich Voraussetzungen fiir den vierten und letz-
ten Typus der geistigen Exerzitien dar, die Hadot als praktische Ubungen bezeichnet

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik

und in denen sich ein Ubergang in die Ethik vollzieht. Auf der Basis der Grund-
regel soll der Meditierende offensichtlich nicht nur zum Lebenskiinstler durch in-
nere Einstellung gegeniiber den ihn umgebenden Dingen werden, sondern auch
Gewohnheiten annehmen, aus denen heraus es ihm leichtfillt, gegeniiber anderen
Menschen die Selbstbeherrschung (enkrateia) zu bewahren und in seinem duferen
Verhalten soziale Pflichten zu erfilllen. Stellvertretend verweist Hadot hier auf die
zahlreichen Abhandlungen Plutarchs und Senecas iiber die Beherrschung von Zorn,
Neid, Hass und Habgier, iiber die Abwendung falscher Scham, iiber die Liebe zu den
Freunden, Geschwistern und eigenen Kindern und iiber das Vollbringen von Wohl-
taten.

Die dargestellte Typologie wendet Hadot daraufthin auch auf die philoso-
phischen Schulen des Epikureismus an, wobei er zugleich auf charakteristische
Verschiedenheiten in der inhaltlichen Ausrichtung der Ubungen hinweist: So die-
nen z.B. die Wachsambkeitsitbungen hier nun nicht der An-, sondern vielmehr der
Entspannung sowie der Erzeugung von Heiterkeit, verbunden mit Gefithlen der
Dankbarkeit, und zu diesen Zwecken weitet sich auch der Aufmerksamkeitsfo-
kus tiber die Gegenwart hinaus auf Vergangenes und Zukiinftiges aus, sofern von
diesem auf dem Weg der Erinnerung und Imagination ein freudvolles Erleben
ausgehen kann.

Zusammenfassend formulieren lassen sich auf der Basis dieser Analyse nun fol-
gende Erkenntnisse in Bezug auf die Geistesitbungen der Antike, verstanden als Me-
ditationstechniken in engerem und weiterem Sinn: Zum einen zeigen sich an ver-
schiedenen Stellen deutliche Parallelen zum Meditationsverstindnis in der Traditi-
onder dstlichen Religionen und gegenwirtigen Achtsamkeitspraktiken. Zum ande-
ren unterbleibt aber jene Entkernung philosophisch-weltanschaulicher Inhalte und
ethischer Ziele, die fir die Buddhismus-Rezeption in der aktuellen Mindfulness-Be-
wegung charakteristisch ist. Beide Aspekte zusammen machen die antiken Geis-
tesiibungen zu einem idealen Bezugspunkt fiir die unterrichtspraktische Beschif-
tigung mit Meditation in den bereits weiter oben, am Ende des ersten Abschnittes,
bezeichneten Lernzieldimensionen. Nachfolgend sollen diese jeweils etwas genauer
skizziert werden.

4. Perspektiven fiir die konzeptionelle Ausarbeitung
einer philosophischen Meditationsdidaktik

4.1 Meditationsiibungen als besondere Zugange
zu philosophischen Unterrichtsthemen

In der ersten Zieldimension werden Meditationserfahrungen zum erlebnisge-
sdttigten Material einer intentional gerichteten, rational-diskursiven Bearbei-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

215


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

tung. In dieser Hinsicht lieRe sich im Anschluss an Philipp Thomas etwa dariiber
nachdenken, wie sich meditative Achtsamkeitspraktiken in philosophischen Bil-
dungsprozessen ertragreich nutzen lassen, wenn es um identititstheoretische und
transzendentalphilosophische Selbstverstindigung sowie um naturisthetische
und religionsphilosophische Fragestellungen geht (Thomas 2022: 32-37). Solche
»unitblichen Zuginge« (ebd.: 32) versprechen nicht nur Motivationszugewinne
durch unterrichtsmethodischen Abwechslungsreichtum, sondern unterbreiten
zusitzliche philosophische Reflexionsangebote, die sich auf die Moglichkeit und
den Wert nichtintentionalen Wissens und Erschlief3ens von Lebenswelten beziehen
und so auch in eine grundsitzlichere, auf bestimmte Unterrichtsthemen bezogene
Kulturkritik einmiinden kénnen.

Zuweilen kann der Ethikunterricht bei solchen Unterfangen auf bereits ausge-
arbeitete Vorschlige aus anderen Bildungskontexten zuriickgreifen; z.B. existieren
im Bereich der Umweltbildung Materialien fiir meditative Ubungen zur Wahrneh-
mung von und zur emotionalen Bindung an Natur (Umweltbundesamt Osterreich
0.].). Diese eignen sich auch fiir Philosophie- und Ethikstunden, in denen es um
den intrinsischen Wert der Natur gehen soll, der erfahrungsgemif fiir viele Schiile-
rinnen und Schiller der Mittelstufe mit rein kognitiven Mitteln unerreichbar bleibt.
Dabei folgen die entsprechenden Angebote hiufig der These einer zunehmenden
Naturentfremdung der Heranwachsenden, die sich innerhalb der weiteren unter-
richtlichen Auseinandersetzung mit der Lerngruppe kontrovers diskutieren lisst
(Kleinhiickelkotten/Neitzke 2022). Gearbeitet habe ich im thematischen Kontext der
Philosophie des Geistes selbst auch schon in Oberstufenkursen mit einer Meditati-
on, in der die Schiilerinnen und Schiiler dazu angeleitet werden, ihre Aufmerksam-
keit zunichst in liegender Position auf verschiedene Teile des Korpers zu lenken,
um daraufthin mit dem Zeitpunket zu spielen, in dem sie ihren Entschluss umset-
zen, aufzustehen. AnschliefRend entwickelte die Lerngruppe eigene Vorschlige zur
Losung des Leib-Seele-Problems, die schliefilich mit prominenten philosophischen
Positionen abgeglichen wurden. GroRer angelegte meditative Selbstversuche konn-
ten dariiber hinaus z.B. darin bestehen, jeweils eine Woche lang das Alltagserleben
nach stoischem und epikureischem Vorbild unter gezielter Anwendung der vier Ar-
ten von Geistesitbungen zu beeinflussen. Am Ende miindet dieses — am besten von
einem philosophischen Tagebuch begleitete — Experiment in eine evidenzbasierte
Beurteilung der antiken Vorschlige ebenso wie in eine personliche Standortbestim-
mung: Welcher philosophischen Schule ordne ich mich (in bestimmten Situationen)
selbst eher zu?

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik

4.2 Meditationspraktiken als Gegenstand kritischer Reflexion
im Ethikunterricht

Dass Meditation zivilisationskritische Potenziale enthilt, wurde oben bereits mit
Bezug auf die Uberlegungen von Philipp Thomas angedeutet. Dariiber hinaus
konnen und sollten Meditationspraktiken und -verstindnisse aber in emanzipa-
torischer Absicht auch selbst Gegenstand der Problematisierung eines kulturre-
flexiv wirksamen Philosophie- und Ethikunterrichts sein. Eine solche Zielsetzung
entspricht der Programmatik eines erneuerten Humanismus, lebensweltlich er-
fahrbare Praktiken der Gegenwartsgesellschaft nach ihrer Bedeutung in Bezug auf
Freiheit, Verantwortung, Gerechtigkeit und personlichem Gliick als Leitbegriffen
menschlicher Lebensgestaltung zu hinterfragen (Nida-Riimelin 2015), die inzwi-
schen auch curricular mafigeblich geworden ist (Remme 2017). Im konkreten Fall
konnte dies z.B. bedeuten, dass Schiilerinnen und Schiiler im Verlauf einer Unter-
richtsreihe reprisentativ ausgewihlte kostenlose Probeeinheiten kommerzieller
Podcasts oder Apps absolvieren und diese anschliefend, auch unter Hinzuzie-
hung von Stimmen aus der Philosophie und relevanten Bezugswissenschaften,
gesellschafts- und insbesondere kapitalismuskritisch hinterfragen. Ahnliches ist
an anderer Stelle bereits fiir den Umgang mit Fitness-Apps vorgeschlagen worden
(Vollmann 2016). In die Auseinandersetzung wiirden sich auch publizierte Berichte
iiber entsprechende Selbstversuche von Journalistinnen und Journalisten ein-
bringen lassen (z.B. Breit 2017; Hecht 2023). Ebenso wire es im Anschluss denkbar,
urspriingliche religiés-kulturelle Hintergriinde mit Hilfe eingeladener Expertinnen
und Experten in religionsphilosophischer und ethischer Perspektive zu rekonstru-
ieren. Auch hier bestiinde ein wesentliches Ziel in der Reflexion der instrumentellen
Zurichtungen von Meditation in den westlichen Konsumgesellschaften.

Nun lassen sich allerdings auch Verkiirzungen feststellen, die in der bisheri-
gen Praxis des Ethikunterrichtes die meditativen Elemente in der Philosophie selbst
betreffen. So werden in Unterrichtsreihen, die eine Auseinandersetzung mit Ver-
stindnissen von Gliick oder mit Verhaltensweisen in existenziellen Situationen zum
Gegenstand haben, zwar hiufig einschligige antike Positionen herangezogen. Oft
kommt es hierbei allerdings zu didaktischen Reduktionen, die sich als problema-
tisch erweisen, weil sie Gefahr laufen, das jeweilige Philosophieverstindnis in ih-
rem geistigen Zentrum fehlerhaft zu erfassen. Dies ist z.B. dann der Fall, wenn die
Argumentation in Epikurs Brief an Menoikeus nicht in den Kontext der praemeditatio
malorum eingeordnet und auf diese Weise als rein theoretisch gefithrte Einzelfall-
betrachtung verstanden wird oder wenn die praemeditatio malorum zwar als Ubung
zur Kultivierung der Gefiihle thematisiert wird, aber diese wiederum ohne das seit
Platons Phaidon prisente Motiv des universellen und objektiven Sehens verstanden
werden soll. Im Ergebnis solcher Ausblendungen missverstehen Schiilerinnen und
Schiiler die stoische und epikureische Philosophie dann regelmiRig als individua-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

listische Gliickslehren. Ein bewusster Zugriff auf Hadots Analyse kann Lehrkriften
dabei helfen, solche Fehlrezeptionen zu vermeiden und das lebenskunstphilosophi-
sche Proprium der antiken Schulen in seiner Attraktivitit als personliches Orientie-
rungswissen zu verdeutlichen.

4.3 Meditationstechniken zur Initiierung und Ausfiihrung
philosophischer Denkbewegungen

Wihrend es bei den bisherigen beiden Vorschligen um die inhaltliche Auseinan-
dersetzung mit Meditation im Ethikunterricht ging, wende ich mich nun ihren
methodischen Potenzialen zu. Insbesondere lassen sich, ausgehend von den
oben genannten antiken intellektuellen Ubungen der skepsis und zetesis, bestimm-
te Formen der Wahrnehmungssteuerung genauer bestimmen, die fiir aktuelle
Mindfulness-Praktiken und fiir philosophische Betrachtungen gleichermafRen cha-
rakteristisch sind, und insofern die Moglichkeit einer im meditativen Selbstversuch
einzuholenden philosophischen Proto-Methodik eréffnen. Konkret sind hier drei
Paare gegenliufiger perspektivischer Einstellungen zu unterscheiden (Schmid
1998). So lassen sich zunichst durch Verfeinerung Details wahrnehmen, wihrend
Vergroberung bedeutet, Vielfalt zu reduzieren, kategoriale Abgrenzungen vorzu-
nehmen und Begriffe zu bilden. Ferner liuft Erweiterung auf eine Ausdehnung der
Sorge tiber den unmittelbaren Horizont des Selbst hinaus, die durch Eingrenzung
wieder zuriickgenommen wird. Und schlief3lich ist als Achtsamkeit die fithlende
Zuwendung sich selbst oder einem Anderen gegeniiber zu erproben, wihrend
Auflerachtlassen umgekehrt eine gezielte Herabsetzung der Empfindungsfihig-
keit bedeutet. In einem gemeinsamen Ausprobieren und Reflektieren typischer
Meditationstexte verdeutlicht sich die Trainierbarkeit dieser fir das Selbst- und
Weltverhiltnis grundlegenden mentalen Ausrichtungen, was nachfolgend kurz an
einem mehr oder weniger wahllos herausgegriffenen Beispiel (Frickel 1981: 123f.)
demonstriert werden soll:

SchliefRen Sie die Augen. Lassen Sie sich auf den Stuhl ein, auf dem Sie sitzen.
Konzentrieren Sie sich ganz auf diese Berithrung: mit der Sitzflache — mit der Ri-
ckenlehne — mit dem Boden. Denken und spiiren Sie nichts als diese Berithrung.
Achten Sie auf die verschiedene Dichte der Beriihrung. Fiihlen Sie, werden Sie in-
ne: Ich bin beriihrt und beriihre. Ich bin in Berithrung.

Nehmen Sie nun wahr: ich bin getragen —ich bin gehalten. Lassen Sie sich ganz
auf diese Wirklichkeit ein, lassen Sie die Tatsache zu: Ich bin getragen —gehalten.
Wiederholen Sie: getragen — gehalten — getragen — gehalten.

Sie konnen daher loslassen, alle Spannung loslassen: auf der Stirn —im Gesicht —
im Nacken —in den Schultern. Sie kdnnen sich ganz auf den Stuhl einlassen — Sie
sind getragen und gehalten. Sie kdnnen sich auf den Stuhl verlassen. Im Hier und
Jetzt sind Sie getragen und gehalten. Bleiben Sie dabei: Ich bin getragen und ge-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik

halten. Ich kann loslassen —mich einlassen — mich verlassen. Und wiederum neu:
getragen —gehalten—hier und jetzt—in dieser Berithrung — getragen, gehalten ...
Lassen Siejetzt langsam die Aufmerksamkeit los—16sen Sie sich aus lhrem Sinnen
—kehren Sie jetzt zurlick in die Umwelt dieses Raumes und der Menschen darin ...

Nach der praktischen meditativen Verwendung wird eine Interpretation anhand
dervon Wilhelm Schmid vorgeschlagenen Unterscheidungen ergeben, dass der Text
stark auf Verfeinerung und Achtsambkeit setzt, eingegrenzt auf das meditierende
Subjekt selbst. Ein solcherart spielerisch-experimentell erfahrbar gemachtes, ge-
zieltes Ausrichten des Bewusstseins ldsst sich nachfolgend leicht in Schreibprojek-
ten fortsetzen, die dem Paradigma des Autobiografischen Philosophierens (Haase
2018; Albus/Haase 2024) folgen. Verschiedene Textsorten verbinden dabei zugleich
Fremdes und Eigenes im Denken in jeweils charakteristischer Weise. So gelangen
philosophische Tagebiicher in Riickverstindigung mit der antiken Schreibpraxis
der hypomnemata vom alltiglich Erfahrenen, Gehorten und Gelesenen zu person-
lichen Uberzeugungen und Maximen, die in Essays in der analytischen Tradition
Bacons (Thomalla 2015) wiederum zum Ausgangspunkt der kritischen Reflexion
gemacht werden kénnen.

4.4 Meditation im Dienst anderer anerkannter Zielsetzungen
der philosophischen Fachergruppe

Nach Pierre Hadots Analyse steht im Mittelpunkt der antiken Philosophie die Idee
der Selbstsorge und Personlichkeitstransformation, die bei einer Arbeit an den
Gefithlen ansetzt. Deutliche Impulse zur Wiederentdeckung dieses Themas gin-
gen vom englischsprachigen Raum vor allem seit den 1980ern aus. Sie erreichten
die Philosophie in Deutschland zeitversetzt, in der es zu einer publizistischen
Konjunkturphase in den Nullerjahren kam. Die Fachdidaktik der Philosophie und
Ethik hat auf diese Entwicklung ihrerseits verzogert reagiert, so dass sich in der
Konsequenz die Beschiftigung mit Gefithlen in der Unterrichtspraxis noch immer
zu weitgehend auf eine analytische Auseinandersetzung mit prominenten gefiihls-
ethischen Positionen beschrinkt (Haase 2021). Eine der Ausnahmen stellt in diesem
Zusammenhang ein Vorschlag dar, nach dem gerade auch Achtsamkeitsitbungen
angeboten werden sollen, um Emotionen in Bezug auf das im Unterricht jeweils
verhandelte Problem zu kontrollieren und auf diese Weise bewusste, rationale,
multiperspektivische moralisch-ethische Urteilsprozesse zu stirken (Roew/Kriesel
2017:105f., 242—-248). Werden solche Praktiken im Philosophie- und Ethikunterricht
zum wiederkehrenden Ritual, so ist fiir die Schiilerinnen und Schiiler ein Erkennt-
nisgewinn in Bezug auf eigene Personlichkeitsmuster moglich, was wiederum zum
Anstof§ einer kritischen Arbeit an sich selbst werden kann. Von dieser emanzipa-
torischen Zwecksetzung ist auch die Forderung Roland Reichenbachs nach einer

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

219


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

»Erziehung der Gefiihle« getragen (2018: 141-158). Entsprechende Ubungen zielen
bei ihm darauf ab, dass die Schiilerinnen und Schiiler sich eigene und fremde
Gefiihlsreaktionen vorstellen (Imagination), einen bestehenden Gefithlsausdruck
versuchsweise in der Qualitit oder Intensitit modulieren (Imitation) oder eine Si-
tuation und die Angemessenheit der Gefithlsreaktion iiberdenken (Neubewertung).
Dabei kénnen die entsprechenden Situationen real gegeben sein oder die Ubungen
haben einen simulatorischen Charakter.

4.5 Vermeidung von therapeutischem Lehrerhandeln, Indoktrination
und Uberwaltigung

Zuletzt ist nun noch dem Einwand zu begegnen, dass die von mir skizzierten Unter-
richtsideen gefihrlich sein konnten. Hier ist zunichst zu entgegnen, dass die psy-
chischen Risiken fiir disponierte Schiilerinnen und Schiiler gering sein diirften, weil
sich negative Effekte wie Depressionen und Dissoziationen erst infolge einer konti-
nuierlicheren, linger andauernden Praxis nachweisen lassen (Farias u.a. 2020; Bri-
ton u.a. 2021). Selbstredend sollte die Lehrkraft auch beim punktuellen Einsatz von
Meditationsiitbungen sensibel auf entsprechende Signale achten. Beriihrt ist damit
aber ein grundsitzlicherer Punkt im professionellen Rollenbewusstsein von Lehre-
rinnen und Lehrern der Fichergruppe Philosophie/Ethik, der auch andere Szenari-
en betrifft. Vergleichbares gilt ebenso fiir die Vermeidung von Tendenzen der Indok-
trination (Goergen 2016). Gegeben wiren sie dann, wenn es eine Lehrkraft an Gele-
genheit zur kritischen Reflexion von Meditationspraktiken mangeln lisst oder wenn
sie im Verbund mit ihnen bestimmte Grundregeln, Glaubensgrundsitze und Welt-
anschauungen sogar explizit nahelegt. Die von mir unterbreiteten Vorschlige ver-
meiden solche Fehlformen von Philosophie- und Ethikunterricht erkennbar, indem
sie meditative Ubungen in emanzipatorischer Absicht stets konsequent selbst zum
Gegenstand der Auseinandersetzung machen. Schwieriger gestaltet sich demge-
geniiber naturgemaf? eine sichere Vermeidung emotionaler Uberwiltigungseffekte,
wobei allerdings in Frage steht, ob der Begriff an dieser Stelle iiberhaupt taugt, da
er im engeren Sinn fiir eine zielgerichtete Einwirkung auf Einstellungen steht. Dass
Meditationsitbungen unbeabsichtigte emotionale Reaktionen hervorrufen konnen,
die sich auf die weitere Auseinandersetzung mit einem Unterrichtsgegenstand aus-
wirken und dabei weniger zu antizipieren sind als in anderen Unterrichtsszenarien,
mag zutreffen. Umgekehrt gibt es aber auch Hinweise aus der psychologischen For-
schung darauf, dass sich unerwiinschte Priming-Effekte durch Meditation erfolg-
reich reduzieren lassen (Schindler 2019). In diesem Bereich, der nicht zuletzt das Ar-
beitsgebiet der interdisziplinir arbeitenden Experimentellen Philosophie berithrt,
steckt die Philosophie- und Ethikdidaktik noch in den Kinderschuhen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik

Literatur

Albus, Vanessa/Haase, Volker (2024), Autobiographisches Philosophieren in Schule und
Hochschule, Miinster.

Bohme, Gernot (2017), Bewusstseinsformen, 3. Aufl., Paderborn.

Breit, Lisa (2017), »Was Meditation bringt: Ein Selbstversuchc, in: Der Standard, letz-
ter Zugriff: 26.07.2024, https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was
-meditation-bringt-ein-selbstversuch.

Briton, Willoghby B. u.a. (2021), »Defining and measuring meditation-related ad-
verse effects in mindfulness-based programsc, in: Clinical Psychological Science,
6, S. 11851204, https://doi.org/10.1177/2167702621996340.

Farias, Miguel u.a. (2020), »Adverse events in meditation practices and meditation-
based therapies: a systematic reviews, in: Acta Psychiatrica Scandinaivia, H. 5,
S. 374-393, https://doi.org/10.1111/acps.13225.

Frickel, Michael E. (1981), »Themenzentrierte Meditation oder: Lebendiger Umgang
mit Lernstoffen«, in: Albert Biesinger (Hg.), Meditation im Religionsunterricht.
Theoretische und schulpraktische Perspektiven, Diisseldorf, S. 123-143.

Haase, Volker (2018), Philosophie und Autobiografie. Untersuchung in fachdidaktischer Per-
spektive, Dresden.

Haase, Volker (2021), »Emotionen im Philosophie- und Ethikunterrichts, in: Zeit-
schrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, 2, S. 3-9.

Haase, Volker/Thomas, Philipp (2022), »Wie kann der Ethikunterricht den Wertre-
lativismus vermeiden?«, in: Information Philosophie, 3/4, S. 128-133.

Hadot, Pierre (1991), Philosophie als Lebensform. Geistige Ubungen in der Antike, Berlin.

Hecht, Benjamin (2023), »Ich habe 100 Tage lang tiglich meditiert — das ist mit mir
passiert, in: UTOPIA, letzter Zugriff: 26.07.2024, https://utopia.de/ich-habe-1
oo-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596.

Kersting, Wolfgang (2007), »Die Gegenwart der Lebenskunstc, in: Ders./Claus Lang-
behn (Hg.), Kritik der Lebenskunst, Frankfurt a.M., S. 10-88.

Kleinhtigelkotten, Silke/Neitzke, Hans-Peter (2022), »Jugend und Natur: Naturver-
bundenheit und Naturschutzengagement junger Biirgerinnen und Biirger, in:
Bundeszentrale fiir politische Bildung, letzter Zugriff: 28.07.2024, https://www.bp
b.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverb
undenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger.

Kuyken, Willem u.a. (2022), »Effectiveness and cost-effectiveness of universal
school-based mindfulness training compared with normal school provision in
reducing risk of mental health problems and promoting well-being in adoles-
cences, in: Mental Health, letzter Zugriff: 12.12.2023, https://mentalhealth.bmj.c
om/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full. pdf.

Mendl, Hans (2008), Religion erleben. Ein Arbeitsbuch fiir den Religionsunterricht. 20 Pra-
xisfelder, Miinchen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

22


https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://doi.org/10.1177/2167702621996340
https://doi.org/10.1111/acps.13225
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://doi.org/10.1177/2167702621996340
https://doi.org/10.1111/acps.13225
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf

222

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

Metzinger, Thomas (2006), Neurobics fiir Anfinger, in: Gehirn & Geist, 6, S. 68—71.

Metzinger, Thomas (2017), »Autonomie durch Achtsamkeit und Argumentations-
training, in: BPJMAKTUELL, 4, S. 13f.

Nida-Riimelin, Julian (2015), »Bildungsziele des erneuerten Humanismusc, in: Juli-
an Nida-Rimelin/Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie
und Ethik, Bd. 1, Paderborn, S. 18—22.

Petermann, Hans-Bernhard (2023): »Achtsamkeit. Eine neue pidagogische Tugend?
Kritische Anmerkungen aus philosophischer Sicht, in: Karl-Heinz Dammer/
Anne Kirschner (Hg.): Pidagogisches Neusprech. Zur Kritik aktueller Leitbegriffe,
Stuttgart, S. 143-168.

Pfeiffer, Wolfgang M. (1988), »Meditation und Trancec, in: Roland Asanger/Gerd
Wenninger (Hg.), Handwirterbuch der Psychologie. Miinchen/Weinheim, 4. Aufl.,
S. 42.8—-435.

Reichenbach, Roland (2018), Ethik der Bildung und Erziehung. Paderborn.

Remme, Marcel (2017), »Country Report: Germany (Baden-Wiirttemberg) — Teach-
ing Ethics Based on the New Curricula 2016«, in: Journal of Didactics of Philosophy,
Bd. 1, S. 44-48, Zugriff: 15.12.2023, https://doi.org/10.46586/]DPh.2017.9429.

Roew, Rolf/Kriesel, Peter (2017), Einfiihrung in die Fachdidaktik des Ethikunterrichts, Bad
Heilbrunn.

Sander, Clemens (2021), »Know nothing« als Resultat des Philosophie- und Ethik-
unterrichts?«, in: praefaktisch, letzter Zugriff: 28.07.2024, https://praefaktisch.d
e/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts.

Schmid, Wilhelm (1998), Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Frankfurt
a.M..

Thomalla, Klaus (2015): »Der argumentierende Essay«, in: Julian Nida-Riimelin/
Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1, Pa-
derborn, S. 261-270.

Thomas, Philipp (2022), »Mindfulness in der philosophisch-ethischen Bildungx, in:
Dirk Paul Bogner/Martin Harant (Hg.), Bildung und Achtsamkeit. Wiesbaden,
S.29-43.

Umweltbundesamt Osterreich (0.].): »Ubungen zur Wahrnehmung der Naturc, letz-
ter Zugriff: 28.07.2024, https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruene
n-band/naturwahrnehmung.

Vollmann, Morris (2016): »We get your body in shape. Kérperkult und Selbstoptimie-
rung als Gegenstand einer ideologiekritischen Auseinandersetzung im Ober-
stufenunterricht, in: Zeitschrift fir Didaktik der Philosophie und Ethik, 3, S. 47—56.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.46586/JDPh.2017.9429
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.46586/JDPh.2017.9429
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung

»Against all odds...
Ein Zoom-Gesprach zum Philosophieren auf Irrwegen
im schulischen Alltag

Christian Gefert, Florian Wobser

Anmerhkung: Das hier folgende Gesprich basiert auf der Transkription der Aufzeichnung eines
Zoom-Meetings zwischen Hamburg und Weingarten von etwa 45 Minuten am 13.04.24. Es
wurde behutsam redigiert, leicht gekiivzt und auch um einzelne Zusitze erginzt.

Florian Wobser (FW)

Fiir dieses Gesprich iiber philosophische (Schul-)Bildung, lieber Christian, hast Du
das Motto »against all odds - allen Widrigkeiten zum Trotz« gewihlt, und ich freue mich,
dassich mit Dirin diesem Rahmen dariiber sprechen kann — an welche Widrigkeiten
denkst Du?

Christian Gefert (CG)

Zunichst habe ich den Titel gewihlt, weil ich denke, dass sich das Philosophieren
an Schulen im Moment in einer aus meiner Sicht sehr defensiven Rolle befindet,
wenn ich das hier einmal als Philosophiedidaktiker — so verstehe ich mich hier, und
nicht primir als Schulleiter — sagen darf. Wir sind mit Philosophie/Ethik ja immer
schon in der Rolle des Nebenfachs gewesen, das im Ficherkanon auch vielfach als
blofe Alternative zum Fach Religion begriffen wird, und da gibt es momentan auf-
grund der Fixierung auf die PISA-Ergebnisse und den >zweiten PISA-Schock< durch
die unlidngst veréffentlichte Resultate eine wirkliche Gefahr: Namlich, dass das Fach
Philosophie/Ethik, so wie viele andere Ficher, immer stirker an die Peripherie des
- so mochte ich das einmal nennen - Bildungskanons in der Schule riickt. Es ergibt
sich aktuell, dass die Frage gestellt wird, welche Ficher neben Deutsch, Mathema-
tik und Englisch noch legitim sind und worum es itberhaupt als schulische Bildung
gehen soll. Durch die Fixierung auf Vergleichsstudien im Rahmen der PISA-Eva-
luation riicken dabei jene sogenannten Kernficher immer stirker in die Aufmerk-
samkeit. Vielleicht spielen etwa Geschichte oder Politik auch am Rande noch eine
Rolle, wenn man es mit aufgeklirten Menschen zu tun hat, aber das Fach Philoso-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

phie/Ethik selbst liuft gerade durchaus Gefahr, in den nichsten Jahren massiv an
Bedeutung zu verlieren.

Das ist fiir mich der Anlass, dariiber nachzudenken, wie man dieser Entwick-
lung entgegenwirken kann, und welche Argumente man finden kann, um das Philo-
sophieren an Schulen zu stirken. Dazu mochte ich hier noch einmal betonen, dass
mich das beschiftigt, weil ich denke, dass es gute Argumente dafiir gibt, dass die
Philosophie/Ethik eigentlich eher ein Kernfach ist. Genau dies sollte auch 6ffentlich
deutlich gemacht werden!

FW

Mich interessiert auch, wie sich Dein Trotz dazu verhilt - eine Frage, die ich auf-
grund der Nihe des performativen Philosophierens zum Gefiihl, ja, zum Affekt, stel-
le. Um das etwas zu kontextualisieren: Du bist aufgrund Deiner Berufsbiographie
und aktuellen Positionen privilegiert und konntest gerade als Schulleiter auf diese
aktuelle heikle Lage reagieren. Wie schitzt Du Deine Moglichkeiten in dem von Dir
kritisch beschriebenen Prozess ein?

CG

Hier und heute sehe ich mich ja — wie gesagt — nicht primir als Schulleiter. Als
ein solcher hitte ich hier in Hamburg aufgrund des Prinzips der selbstverantwort-
lichen Schule auch Méglichkeiten, bis zu einem gewissen MafRe die Stundentafel
einer Schule mitzugestalten und dem Philosophieren mehr Raum und Gewicht zu
geben. Doch dann wiirde ich meine Rolle da nicht klar verstehen: Ich glaube, dass
es gerade als Schulleiter wichtig ist, nicht einseitig im Sinne einer fachdidaktischen
Uberzeugung zu agieren: Es kann also nicht sein, dass ich als Schulleiter so handle,
wieichhandle, nurweilich z.B. Philosophiedidaktiker bin. Partizipation der gesam-
ten Schulgemeinschaft ist eine wichtige Grundlage fir die Legitimation von Ent-
scheidungen. Gerade als Schulleiter muss dieser Aspekt im Mittelpunkt des Han-
delns stehen und deshalb gilt es, keine einseitige fachdidaktische Perspektive ein-
zunehmen. Insofern geht es mir allgemeiner um gute Griinde beziiglich der Bewer-
tung des Faches Philosophie/Ethik.

Ich wiirde mittlerweile auch so weit gehen, daritber nachzudenken, ob es viel-
leicht nicht immer um die Philosophie selbst, sondern um das Prinzip des Philo-
sophierens auch in anderen Fichern gehen kann. Ich will unser Fach ja gar nicht
abgeschottet von anderen verstehen. Dagegen ist Klientelpolitik, die das jeweils ei-
gene Fach einfach besser ausstatten will, nach dem Motto >noch zehn Stunden mehr
Philosophies, nicht meine Sache und so habe ich mich nie verstanden. V6llig unab-
hingig davon, dass mir Philosophie sehr am Herzen liegt. Als Leiter einer Schule
kann ich so auch nicht agieren, vielmehr geht es mir um jene guten Argumente, die
gerade auch heute dafiir sprechen, die Reflexion- und Urteilkompetenz von Schii-
ler:innen durch das ethische Philosophieren in der Schule zu stirken.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Gefert, Florian Wobser: »Against all odds...<

FW

Es fillt auf, dass Du gleich in den ersten Antworten betonst, dass es jefzt aus sehr
guten Griinden Zeit ist fur die Stirkung unseres Faches in der Schule. Das weckt
nicht allein generell das Bediirfnis nach Solidaritit mit Deiner Position, sondern
fithrt dazu, dass ich Dich bitte, diesen Hinweis zu erkliren — warum ist es an der
Zeit, philosophische (Schul-)Bildung zu stirken?

CG

Der Prozess des Philosophierens in der Schule lisst sich fir mich als Reflexions-
kompetenz beschreiben, die drei Kompetenzbereiche umfasst: Erstens den Bereich
der Wahrnehmungs- und Deutungskompetenz, der die Fihigkeit charakterisiert,
philosophische Implikationen differenziert zu beschreiben bzw. sich selbst zu
philosophischen Fragen und Erkenntnissen in Beziehung zu setzen. Zweitens um-
fasst solch ein Philosophieren Argumentations- und Urteilskompetenz, die Fihigkeiten
meinen, Begriffe, Gedankenginge und Argumentationsstrategien bzw. deren Vor-
aussetzungen und Konsequenzen zu vergleichen und kritisch zu priifen sowie eine
eigenstindige Position in einer philosophischen Problemreflexion begriindet zu
entwickeln. Drittens fordert und férdert das Philosophieren auch eine Darstellungs-
kompetenz, die Fihigkeiten umschreibt, philosophische Reflexionen angemessen
auszudriicken und hierbei passende diskursive oder prisentative Ausdrucksweisen
fiir die eigenen Ideen zu entwickeln. Diese Kompetenzen halte ich also fiir eminent
wichtig, um sich in einer komplexen, globalen und digital dominierten Welt zu
orientieren und zu verorten — aber die genauere Begriindung meiner These wiirde
uns vielleicht etwas zu weit vom Thema wegfihren...

FW

Zum Thema PISA fillt ja auf, dass in fachdidaktischen Grundlagenschriften, den
>pragenden Theorien< nach dem Handbuch der Philosophie und Ethik, Volker Steen-
block und Johannes Rohbeck schon auf die fritheren PISA-Ergebnisse des Jahres
2002 Bezug genommen haben. Rohbeck verleiht 2008 seiner Befiirchtung Aus-
druck, dass die empirisch ausgerichtete Allgemeinpidagogik und -didaktik (wobei
letztere ohnehin im Riickzug begriffen zu sein scheint) die Fachdidaktiken zu sehr
dominieren kénnten. Dabei miissten Fachdidaktiken nach Rohbeck gerade zuguns-
ten eines kritischen Einbezugs der PISA-Resultate gestirkt werden. Wir befinden
uns nun etwa 20 Jahre nach dem ersten >PISA-Schock« — wiirdest Du selbst dieser
Einschitzung von Rohbeck zustimmen?

CG

Das ist sehr interessant, weil wir mit den PISA-Ergebnissen des Jahres 2022 ja gera-
de das Scheitern bildungspolitischer Anstrengungen gesehen haben, die 6ffentlich
immer wieder mit empirischen Ergebnissen begriindet wurden. Wir haben also, um

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

225


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

es einmal ganz deutlich zu sagen, mit der empirischen Wende in der Allgemein-
pidagogik und -didaktik keineswegs eine Erfolgsstory fiir das deutsche Bildungs-
system begriindet. Ich wiirde daher auch die damalige Einschitzung von Rohbeck
teilen, wonach es ehemals eine grofle — ich kann mich daran noch gut erinnern — Be-
fiirchtung gab; dann hat es aber diese empirische Wende tatsichlich gegeben. Viele
prominentere Bildungswissenschaftler:innen, die sich 6ffentlich duflern, argumen-
tieren heute auf empirische Ergebnisse bezogen. Im Bereich der Theoriebildung,
die fiir die Bildungswissenschaften und gerade fiir die Fachdidaktik Philosophie/
Ethik fundamental wichtig ist, herrscht hingegen eine grofie Flaute — um es einmal
eher norddeutsch zu formulieren. Wann gab es in der Fachdidaktik beispielsweise
zuletzt eine Kontroverse, die mit der Martens-Rehfus-Kontroverse in den 1980er-
Jahren im letzten Jahrhundert vergleichbar wire? Interessanterweise hat es die em-
pirische Wende auch im Schulsystem gegeben. An den duflerst durchwachsenen Er-
gebnissen der Bemithungen im Bildungssystem hat es jedoch nichts geindert: Die
Bilanz des deutschen Bildungssystems ist katastrophal - in Deutschland sanken die
Leistungen in Mathematik, Naturwissenschaften und im Lesen 2022 auf das nied-
rigste Niveau seit Beginn der PISA-Erhebung im Jahr 2000.

Philosophisch kénnte man das bildungspolitische Problem, das durch diese em-
pirische Wende in den Bildungswissenschaften entstanden ist, als naturalistischen
Fehlschluss kritisieren, denn wir kénnen letztlich nicht vom >Sein< auf das »Sollenc<
schlieRen: Uns wird durch empirische Studien oftmals lediglich vor Augen gefiihrt,
was in der Schule schlecht liuft und wir erhalten nur wenige Hinweise darauf, wie es
inder Schule besserlaufen konnte. Deshalbist es also richtig, was Rohbeck sagt — die
Fachdidaktiken haben eine wichtige Aufgabe: Diese sind nach Méglichkeit auf der
Ebene von Theoriebildung und damit des >Sollens< unterwegs, sie finden also gute
Begriindungen dafiir, wie sich Unterricht an der einen oder anderen Stelle weiter-
entwickeln soll. Empirische Studien kénnen dann lediglich untersuchen, ob metho-
dische oder didaktische Verinderungen eine Wirkung gezeigt haben. Deshalb hilft
uns der Blick auf empirische Vergleichsstudien, gegen die ich gar nichts habe, allein
nicht weiter. Wir brauchen also vielmehr eine starke Renaissance der Didaktiken als
Theoriebildung, um deutlich zu machen, was sich verindern soll. Das gilt nicht nur
fiir die Philosophie.

FW

Genau um dieses Ziel zu erreichen, miissten ja Schulen und Universititen sehr gut
strukturell >verzahnt« werden! Hierzu zitiere ich einmal Rohbeck urspriinglich aus
dem Jahre 2008 im Vorwort seiner Fachdidaktik (2016: 9):

»Schule und Universitat sind in Deutschland zwei vollkommen verschiedene Wel-
ten, zwischen denen es kaum Uberginge gibt. Es ist erschreckend zu beobach-
ten, wie wenig sich die Mehrheit der deutschen Hochschullehrer dafiir interes-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Gefert, Florian Wobser: »Against all odds...<

siert, was von ihrem Forschungsgegenstand wie Eingang in schulische Lehrplane
und Schulbiicher findet.«

Ich kénnte zu diesem Zitat viele Anekdoten aus Bayern berichten. Das ist durchaus
sehr frustrierend. Du selbst hast nie an der Uni gearbeitet, bist aber — wie viele hier
in Weingarten oder auch anderswo — eine Art Grenzginger zwischen diesen >zwei
Kulturen, wie Rohbeck das kurz zuvor an derselben Stelle im recht polemischen Kon-
text nennt. Meine Frage an Dich lautet dazu: Lebt man Deiner Erfahrung nach als
Lehrkraft, egal ob an der Schule oder Uni, letztlich nur in einer von zwei getrennten
Welten?

CG

Dasisteine sehr spannende Frage, wobeiich in der Tat hier momentan ja stirker auf
der einen Seite der Schule stehe. Ich habe mich personlich ja ganz bewusst dazu ent-
schieden, mich in der Schule weiterzuentwickeln. Was ich dort feststelle, ist in der
Tat, dass wir uns insgesamt fragen miissen, inwiefern wir an bestimmten Stellen,
unser eigenes Handeln hinterfragen und es auch reflektieren. Also es gibtja Ansitze,
zum Beispiel mit der Aktionsforschung im Rahmen des CARN D.A.CH.-Netzwerks',
in deren Sinne versucht wird, Lehrkrifte zu Erforscher:innen ihres eigenen Han-
delns zu machen und sie dabei zu unterstiitzen. Ich glaube aber, dass solche Ansat-
ze die Ausnahme bilden. Viele Lehrkrifte sind leider im schulischen Alltag so tief
verwurzelt, dass sie einen verkiirzten Praxis-Begriff als zentrale Grundlage fiir ihre
Arbeit unhinterfragt akzeptieren. Sie haben zudem - das muss man auch deutlich
sagen — zu wenig Ressourcen fiir Kooperation und fiir Kommunikation mit ande-
ren Lehrkriften zur Verfiigung. Diese Ressourcen wiren aber die Grundlage fiir ein
Forschungshandeln an Schulen. So lange wir folglich das Handeln von Lehrer:innen
tiber die Pflichtunterrichtsstunden definieren und wirklich itber notwendige Res-
sourcen der Professionalisierung des eigenen Tuns sprechen, wird sich das nicht
andern.

In Bezug auf die Universitit wirst Du selbst die Probleme besser beurteilen kon-
nen als ich — mein Eindruck von aufen ist, dass dort oftmals die Zeit eher doch ste-
hen geblieben ist, auch und gerade hochschuldidaktisch in der Lehre. Aufierdem ist
die Praxisrelevanz in der Forschung nicht immer gegeben, was im Ubrigen auch fiir
die Fachdidaktiken gilt. Insofern kann ich nur sagen, dass die von Rohbeck erliu-
terte Kluft zwischen Schulen und Universitaten bzw. Hochschulen aus meiner Sicht
noch immer sehr grof ist.

1 Fiir Informationen zu diesem internationalen Netzwerk der Aktionsforschung:
https://aktionsforschung.net/[20.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

227


https://aktionsforschung.net/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://aktionsforschung.net/

228

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

FW

Wie bei Rohbeck die fachdidaktische >Transformations, so spielt als auch hier auf
unserer Konferenz der transformative Ansatz philosophischer Bildung eine zentrale
Rolle - zugespitzt gefragt: Was sollte aus deiner Sicht in der heutigen Schule (man-
ches hast Du bereits angedeutet) sofort transformiert werden und mit welchen Mit-
teln?

CG

Oh, also in Bezug auf die Schule ist das ein sehr groRes Feld. Da miisste man den
Lernbegriff wirklich erst einmal neu definieren und die Selbststindigkeit und Par-
tizipation der Lernenden in Hinblick auf ihren eigenen Lernprozess massiv stir-
ken. Esist nicht dadurch >Philosophieunterrichts, dassich jetzt in den Raum komme
und sage>Es ist jetzt Philosophieunterricht, sondern nur dadurch, dass diejenigen,
die da sitzen, ein philosophisches Problem wahrnehmen, das sie interessiert und an
dem sie sich weiterentwickeln wollen.

So miissten wir an dieses Thema herangehen und das istjetzt nicht die alte Mar-
tens-Rehfus-Kontroverse, ob nun mit Kant oder mit der Bildzeitung als Impuls gu-
ter Philosophieunterricht gelingt, sondern es geht um die grundsitzliche Frage, wie
selbst gesteuerte Lernprozesse im schulischen Raum modelliert werden konnen. Da
gibt es gerade in der digitalen Sphire mittlerweile sehr viele Moglichkeiten — gera-
de im Hinblick auf den Einsatz von KI auch im Philosophie- und Ethikunterricht.
Ich glaube dariiber hinaus, dass wir die philosophisch-ethische Kompetenzorien-
tierung des Unterrichts massiv in den Vordergrund der fachdidaktischen Theorie-
bildung riicken sollten.

Wenn wir tiber philosophische Bildung sprechen, dann ist mein Vorschlag fer-
ner, dass wir uns im Hinblick auf mégliche Lerngegenstinde ganz genau tiberlegen
miissen, an welcher Stelle wir jiingere Menschen im Augenblick erreichen und wel-
che Themen fiir sie eine grofRe Rolle spielen. Ich wiinschte mir einen Unterricht, der
die Orientierungsprobleme der Lernenden aufgreift und thematisiert und der die
Urteilskompetenz der Schiller:innen stirkt. Wenn Du mich jetzt fragst, wie exakt
das methodisch realisiert werden sollte, dann wiirde ich nach wie vor die Erweiterung
des Rationalititsparadigmas (Gefert 2002: 68—107) ins Gesprach bringen. Ich méchte
das Denken eben nicht nur diskursiv, sondern ebenso prisentativ begreifen, und
das gesamte Spektrum der prisentativen Ausdrucksformen, wenn man das im Sin-
ne Ernst Cassirers und Susanne Langers formulieren will, mit in den Philosophie-
und Ethikunterricht einbeziehen — und zwar nicht nur rezeptiv, sondern auch auf
produktive Weisen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Gefert, Florian Wobser: »Against all odds...c

Abb. 1: Christian Gefert am 13.04.2024 via Zoom

Eigener Screenshot

Also, dieser >Denker< hier hinter mir” ist nicht nur eine Bezugnahme auf das
berithmte Original von Auguste Rodin, sondern auch prisentativer Ausdruck der Be-
schiftigung mit der Bedeutung des Denkens aus heutiger Sicht — und er ist eben
als solches nicht nur Einstiegsimpuls, nicht nur ein >Steigbtigel, um dann iiber die
Frage >Wasist das Denken?« philosophische Texte zu lesen und dariiber zu sprechen.
Sondern er ist an sich schon Ausdruck einer Idee und einer Vorstellung (vom Den-
ken). Solche (prasentativen) Verkdrperungen von Ideen zeigen sich momentan an
vielen gesellschaftlich relevanten Stellen — beispielsweise, wenn es darum geht, dass
Haltungen von Influencer:innen fiir junge Menschen orientierend wirken, oder sie
ihre Urteilskompetenz in digitalen Riumen u.a. bei Instagram oder Tik Tok, in Aus-
einandersetzung mit diesen Haltungen realisieren. Wir sollten deshalb auch im Phi-
losophie und Ethikunterricht mit Haltungen experimentieren — ich schlage selbst vor,
im Unterricht ebenso performativ zu arbeiten und glaube, dass wir die Praxis des Phi-
losophierens in dieser Hinsicht methodisch stark erweitern kénnen. Im Hinblick
auf diese Erweiterung stehe ich letztlich jedoch nicht auf der Seite des Prisentati-
ven: Es geht also nicht allein darum, lediglich Figuren experimentell zu verkorpern.
Sondern ich selbst stehe fiir das Wechselspiel zwischen den diskursiven und prasen-
tativen Formen. Performativ zu und im Dialog tiber Themen lisst sich in philoso-
phischen Bildungsprozessen sehr produktiv arbeiten.

FW
Deine Ausfithrungen bringen mich jetzt zu einem meiner Lieblingsaspekte, Chris-

2 Der Hintergrund zeigt einen Ausschnitt eines Mannheimer Murals (Wandmalerei) des Kiinst-
lers Dmitri Aske mit dem Titel The Modern Thinker aus dem Jahre 2014. Fiir mehr Informatio-
nen dazu: https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/ [15.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

229


https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/

230

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

tian — zum >Orientierungsfetisch¢, wie ich das einmal nennen méchte. Was meine ich
damit? Seit ich vor vielen Jahren begonnen habe, mich mit Bildung und Didaktik zu
beschiftigen, lese und hére ich immer wieder, dass es uns — vor allem aber jiingeren
Menschen — an Orientierung mangele. Dass Orientierung sich in der Krise befinde,
nicht zuletzt aufgrund einer Krisenkaskade oder Polykrise, wie es heute im Kontext
des Anthropozins heif3t.

Ist das nicht eine Liige? Es ist natiirlich die Frage, welche Haltung ich haben will!
Mir hingt es aus den Ohren heraus, dieser Imperativ, dass wir uns alle besser ori-
entieren miissten! Ist es nicht vielmehr so, wenn wir etwa an die von Dir erwihnte
zuckersiifie Welt der Influencer:innen denken, dass heute viel zu viele Menschen -
egal welchen Alters - viel zu gut >orientiert« sind, ja, im Sinne einer narzisstischen
Fixierung auf die eigene sMeinung« etc., gerade im Netz. Wenn ich diese These be-
anspruche, komme ich vielmehr zu der Frage, ob man statt Orientierung nicht viel-
mehr kiinstlerische Versuche der Desorientierung aufwerten sollte, wodurch etwa die
Perspektivwechsel tatsichlich hervorgelockt werden, und die wie in Beton gegosse-
ne Meinung >Verfliissigung« erfihrt, wie Alexander Kluge das formulieren kénnte.

CG

Wir miissten den Begriff sOrientierung< hier in der Tat etwas genauer fassen: Wenn
sorientierenclediglich meint, sich kognitiv passivden Meinungen von Influencer:in-
nen anzupassen, gebe ich dir Recht. Ich verstehe jedoch unter Orientierung immer
einen kognitiv aktiven Prozess: Orientierung entsteht demnach als kognitive Leis-
tung des Subjekts. Sie ist eine Erkenntnis, die das Subjekt aktiv, handelnd im »fliissi-
gen<Umgang mit der Umwelt gewinnt und die auch nur in diesem Zusammenhang
ihre Funktion hat. Dazu gehort immer auch die Fahigkeit zum experimentellen Per-
spektiviwechsel als Basis dafiir, eigene Standpunkte bzw. individuelle Orientierung
konsistent zu begriinden — das heif’t vielmehr nachvollziehbar zu urteilen und da-
durch eine Haltung zu einem (philosophischen) Thema zu gewinnen.

FW

Also, Christian, jetzt doch noch einmal mit Bezug auf das Anliegen dieser Konferenz
zugespitzt und tiber die Reflexions- und Orientierungskompetenz hinaus gefragt:
Fiir unsere Konzeption spielt ja die leibphinomenologische Tradition eine gewisse,
eine gute und wichtige Rolle, auf die Du Dich - wenn ich mich richtig erinnere - in
der Konzeption performativen Philosophierens auch beziehst. Welche Rolle spielt
denn eigentlich der Leib — Christian [spielerisch, herausfordernd], welche Rolle spielt
Dein Leib?

CG
[Schmunzelt] Ich bin der Meinung, dass der Leib auch Moglichkeiten bietet, mit Hal-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Gefert, Florian Wobser: »Against all odds...<

tungen zu experimentieren und damit gewisse Dinge zum Ausdruck zu bringen, die
sich rein diskursiv nicht zum Ausdruck bringen lassen.

Aber die Frage, die Du gestellt hast, ist ja eigentlich viel grundsitzlicher: Wie ge-
lingt es mir itberhaupt, meinen Leib oder leibliche Impulse in meine philosophische
Titigkeit einzubringen? Da merke ich, dass ich trotz all der Jahre fachdidaktischer
Reflexion immer noch irritiert bin tiber die Enge und die Verengung auf diskursiv-
argumentatives Denken in manchen fachdidaktischen Ansitzen. Ich glaube nicht,
dass es moglich ist, die jiingeren (oder auch ilteren) Menschen da abzuholen, wo
pure Diskursivitit gepredigt wird. Ich drgere mich deshalb auch gerade itber Men-
schen, die mit Ansitzen der analytischen Philosophie Bildungspline iiberfrachten.

FW
Vielleicht liegt es ja auch [humorvoll] am frithen Samstagmorgen, dass man bei Dir
die Affekte gerade ein wenig herauskitzeln muss.

CG
Ja, vielleicht.

FW
Also meine letzte Frage witrde ich doch zuriickstellen, um das Gesprich jetzt gerne
zu 6ffnen...

Frage 1— Philipp Thomas (PH Weingarten)

Also ich mochte Dich jetzt einmal bitten, Christian, einfach aus einem Workshop
zum performativen Philosophieren zu berichten, weil viele sich damit vielleicht
nicht so auskennen. Was meinst Du genau, etwa mit jenem Ziel, sich an Haltungen
abzuarbeiten? Oder was konnte man als konkretes Beispiel fiir den Unterricht
anfithren?

CG

Also, ich selbst habe auch an gréferen performativen Projekten gearbeitet, die iiber
ein halbes oder ganzes Jahr gingen — und das ist ja fiir die Schule so einfach nicht
praxisnah und auch nicht realisierbar.

Wenn es aber darum gehen soll, méglichst praxisnah, etwa fiir eine Doppelstun-
de Philosophie, diese Frage zu beantworten, dann ist beispielsweise die Arbeit mit
Standbildern eine ganz einfache Moglichkeit, um einmal an bestimmten Stellen im
Unterricht Gedanken performativ modelliert sichtbar zu machen. Also u.a. den Ka-
tegorischen Imperativ als Standbild darzustellen und weiterzuentwickeln — das ist
eine reizvolle Aufgabe!

Ein anderes Beispiel: Ich arbeite gerade in der Oberstufe gerne an Descartes’ Me-
ditationen. Dieser Text selbst ist ja auf eine grofRartige Weise performativ. Er ist wie

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

231


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

ein Monolog auf der Bithne geschrieben. Jetzt wire es interessant, einen Dialogpart-
ner dazu zu erfinden! Wer antwortet auf Descartes — oder wer stellt ihm die Fragen?
Welche Personen treffen sich dort gerade und wie unterhalten diese sich? Oder wir
holen z.B. Descartes in einer Improvisation aus seinem Kaminzimmer heraus und
setzenihn aufeinen Bahnsteig. Wem begegnet er dort denn so und wie reagieren die
Leute auf ihn? - Das sind alles einfache und kleine Impulse, mit denen philosophi-
sche Haltungen erlebbar werden und auch in Klassenriumen sehr schnell perfor-
mativ experimentiert werden kann. Und sie bieten — jetzt komme ich zum Wechsel-
spiel zwischen diskursiven und prisentativen Formen — Anlass, philosophisch, auch
problemorientiert (aber nicht nur), dariiber zu sprechen.

Kommentar/Frage 2 — Michael Orlowsky (PH Weingarten)
Also, ich bin doch so ein bisschen verwundert, weil ich in Baden-Wiirttemberg so
ausgebildet worden bin, dass ich wirklich alles, was Sie hier sagen, unterschreiben
konnte. Jeder meiner Fachleiter hat aber alles auch so an uns weitergegeben. Ich
habe diese Freiheitsbeschrinkungen, die Sie hier in den Raum stellen, nie erlebt.
Eine Frage ergibt sich fiir mich aus der Beobachtung, dass Schule sich jetzt auf
anhand empirischer Forschung gemessene Standards kanalisieren muss aufgrund
der PISA-Ergebnisse. Wir sehen, dass im oberen Bereich der >PISA-Skala< Linder
wie Singapur stehen. Wenn wir Dokus iiber diese Linder anschauen, nehmen wir ei-
nen grofien Leistungsdruck wahr, der bewirkt, dass dortige Schiiler:innen drei Jah-
re Vorsprung haben in Mathematik vor unseren. Sie haben ja aber von Qualititen
jenseits solcher Messbarkeit gesprochen. Ich denke, dass je freier wir den Unter-
richt machen, desto schwieriger wird es, ihn wieder auf einen gemeinsamen Stan-
dard zuriickzufithren. Das ist also das erste grof3e Spannungsfeld. Zweitens gilt das
ebenfalls fir die Notwendigkeit an Zeit. Der fachdidaktisch bevorzugte Unterricht
braucht sehr viel Zeit, wir miissen aber auch sehr viel vermitteln. Wie kédnnte man
in diesem Spannungsfeld Qualititen jenseits der empirischen Messbarkeit vertei-
digen?

CG
Grundsitzlich freue ich mich zunichst einmal dariiber, dass Sie sich in Threm Un-
terricht nicht auf der Seite des eingeschrinkten Bildes sehen, das ich beschrieben
habe, sondern dass Sie sich mit der entsprechenden Freiheit ausgestattet sehen.
Aber nicht zuletzt mit dem Zeitproblem kommen Sie natiirlich auf den Punkt,
der entscheidend ist: Ich mochte ja gar nicht anzweifeln, dass es in der Fachdidaktik
auch im Verlauf der jeweiligen Ausbildung spannende Ansitze gibt. Doch die Frage
ist dann, was im Rahmen von den zwei Unterrichtsstunden gemif3 der vereinheit-
lichten Bildungsstandards tibrig bleibt. Wenn ich also dann ein Kerncurriculum ab-
zuarbeiten habe, und dies und dies und dies zu machen habe, dann istjede Arbeit an
Standbildern, die produktionsorientierte Arbeit am Text von Descartes — wie ich sie

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Gefert, Florian Wobser: »Against all odds...<

gerade skizziert habe — eigentlich nur ein Zeitfresser. Und das ist die heimliche Didak-
tik, die an den Schulen eine Rolle spielt. Wie viel Zeit habe ich noch zur Verfigung,
um die philosophische Entwicklung von jungen Menschen in einem Wechselspiel
zwischen diskursiven und prisentativen Ausdrucksformen zu begleiten? Und war-
um ist es so, warum haben wir also immer weniger Zeit? Das liegt daran, dass die er-
hoéhte Standardisierung von Bildungsprozessen eine merkwiirdige Vorstellung von
Effizienz in die Schule hineinbringt, indem man dann sagt: Es muss moglichst viel
»Stoff« geschafft werden! Wenn Sie sich dieses Problem einmal auf dem ganz ande-
ren Feld der Naturwissenschaften und speziell die Bildungsstandards dort betrach-
ten, dann liuft es Thnen kalt den Riicken herunter! Die Kolleg:innen, die diese Fi-
cher unterrichten, haben aufgrund der hohen fachlichen Standardisierung des Un-
terrichts keine Chance mehr zu experimentieren und zu forschen — also das zu tun,
was Naturwissenschaften spannend macht.

Die fachdidaktisch transformierten Forschungsperspektiven, auch weitere Ex-
perimente aller Art, sind nicht nur in diesem Bereich, sondern in vielen Fichern im
Alltag oftmals viel zu sehr verloren gegangen. In der Schule wird vielfach irgendein
»Stoff « durchgepaukt, den alle wieder vergessen haben, wenn sie die Schule verlas-
sen. Diese Stofffixierung wird oftmals dadurch begriindet, dass schulische Leistun-
gen so besser messbar wiren. Abgesehen davon, dass dies im Hinblick auf die Be-
stimmung von Fachkompetenzen schon nicht stimmyt, ist es interessant, dass sich
auch empirisch ganz andere Dinge testen lassen. >PISA 2022« ermdglichte beispiels-
weise, die Fahigkeit, kreativ zu denken, empirisch zu messen; es gibt sicher auch die
Moglichkeit, die Urteilskompetenz empirisch zu messen. Wenn wir also den Fokus
ein wenig erweitern witrden, dann muss empirische Standardisierung gar nicht da-
zu fithren, dass der Unterricht stofffixiert gestaltet wird. Es ist vielmehr die Frage,
was wir messen, und warum wir eigentlich die Zeit, die wir zur Vertiefung und zu
der anregenden Gestaltung des Unterrichts zur Verfiigung haben, immer mehr re-
duzieren, weil wir immer mehr Inhalte in die Schulen hineinsteuern. Das ist mein
Problem.

Frage 3a - Klaus Feldmann (Universitidt Wuppertal)

Meine erste Frage ist eher terminologischer Art: Es ist vorhin gesagt worden, dass
es um eine Art Weiterentwicklung gehe, vom >Theatralen< zum >Performativenc. Da
wiirde mich interessieren, was genau die Weiterentwicklung ist. Liegt darin nur
eine Ausdehnung moglicher prisentativer Formen oder ist performatives Philoso-
phieren qualitativ ein neuer Ansatz?

CG

Dazu liefie sich sicher eine ganze Menge sagen. Ich persénlich wiirde sagen, dass
mich der Begriff des Performativen im Augenblick stirker interessiert, weil er den
Blick ebenso tiber die Grenzen der Theaterbithne hinaus weitet, um beispielsweise

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

233


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

auch zur Bildenden Kunst oder zu dem gesamten Thema >Virtuelle Realitiit« eine Brii-
cke zu schlagen und diese auch methodisch mit in den Blick zu nehmen. Dadurch
wiirde also mit dem Begriff >performativ« — u.a. im Anschluss an das Performance-
Konzept von Erika Fischer-Lichte — in der Philosophie/Ethik bzw. in der Fachdidak-
tik ein erweiterter Horizont abgesteckt. Mir geht es also darum, dass wir uns mit
vielen performativen Ansitzen im Philosophie- und Ethikunterricht auseinander-
setzen. Es geht mir nicht nur um die Erfahrung, selbst auf einer Theaterbithne zu
stehen und einen Text philosophisch-ethisch zu interpretieren. Es kann u.a. auch
darum gehen, eine Figur in einem Computerspiel zu animieren, die experimentell
auch eine fachlich relevante Haltung verkérpert. Ich meine also solche Erweiterun-
gen zum >Performativens, aber das heif’t nicht, dass ich den engeren Begriff des
sTheatralenc aufgeben wiirde. Es geht mir damit eher um eine Erweiterung, keine
vollige Neuausrichtung.

Frage 3b - Klaus Feldmann (Universitit Wuppertal)

Danke! Meine zweite Frage bezieht sich auf den Kompetenzbegriff. Das hat mich
etwas irritiert, dass Sie sich fiir Kompetenzschulung ausgesprochen haben. Wenn
man andererseits hort, was Sie zu Risiken des empirischen Ansatzes gesagt haben,
muss man doch festhalten, dass gerade der Kompetenzbegriff ein wichtiger Be-
standteil dieses Paradigmas ist. Da sehe ich folglich einen Widerspruch zwischen
einem am Messen von Kompetenzen ausgerichteten und einem transformativen
Bildungsverstindnis — in dieser Hinsicht wire es interessant zu erfahren, welch
einen Kompetenzbegriff Sie vertreten.

CG

Natiirlich haben Sie damit Recht, dass der Kompetenzbegriff nach Franz E. Weinert
eng an das empirische Paradigma gekoppelt ist, weil er Messbarkeit der menschli-
chen Fahigkeiten und Fertigkeiten ermdglichen soll. Ich habe das vorhin hoffentlich
auch nicht zu einseitig dargestellt: Mir ging es nicht darum zu sagen, dass man in
der Schule gar nichts messen sollte. Ich denke jedoch, dass es wichtig ist zu verdeut-
lichen, dass das eigentliche Problem der empirischen Wende in den Bildungswis-
senschaften darin besteht, dass mit dieser Wende in der schulischen Praxis keinerlei
Stiarkung der Kompetenzorientierung des Unterrichts, sondern eher eine Fixierung
auf vermeintlich klar messbares Wissen als >Standards«< einherging. Ich wollte also
sagen, dass das, was wir bislang messen, viel zu eng ist. Wir miissen ganz andere
Themen messen als lediglich gewisse Teilkompetenzen der Ficher Deutsch, Mathe-
matik, Englisch und der Naturwissenschaften.

Frage 4 - Jens Wimmers (Universitit Bamberg)

Vorhin wurde versucht, Sie iiber die Frage nach dem Leib im Ausdrucksspektrum et-
was auf die Seite des>Prisentativen« zu riicken — darauf mochte ich Bezug nehmen.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christian Gefert, Florian Wobser: »Against all odds...<

Der Witz der Leiblichkeit ist doch der, dass Leiblichkeit immer da ist. Also selbst im
>Diskursiven<. Wir benétigen nur die Aufmerksamkeit fiir sie. Als ich das theatrale
Philosophieren kennengelernt habe, hatte ich den Eindruck, dass esja doch stark ra-
tional beginnt. Da werden erst Primirtexte zur Kenntnis genommen, danach wird
dariiber diskutiert, und dann kommt die Umsetzung ins Theater. Genauso waren
Thre heutigen Beispiele: Zuerst ist der Kategorische Imperativ da oder der Gedanke
Descartes’ — und dann ist das Ganze theatral oder performativ umsetzen. Was sa-
gen Sie aber zu dem umgekehrten Weg? Das heifdt etwa, dass wir uns vorstellen,
gar keinen Text zu haben, sondern die Schiiler:innen stellen dar, wie sie sich gerade
fithlen, also improvisierend, oder auf eine Befindlichkeit reagierend — wenn wir aus
dem Dargestellten also ohne Textbezug philosophische Inhalte interpretieren? Ist
das ebenfalls in Threm Sinne oder widerspricht das dem theatralen Philosophieren?

CG

Das, was Sie ansprechen, ist auch insofern eine wichtige Frage, als dass ich mit Men-
schen aus dem Bereich des Philosophierens mit Kindern spreche, die genau das Pro-
blem haben, das Sie beschreiben - allerdings aus ganz anderen Griinden: Warum
muss ich beispielsweise namlich erst philosophische Texte mit Zweit- oder Dritt-
klassler:innen lesen, damit die auch in die produktive Theaterarbeit kommen? Das
gehtbei dieser Alterskohorte doch auch so und Textarbeit an komplexen philosophi-
schen Texten eben nicht. Ihre Frage zielt meines Erachtens in eine dhnliche Rich-
tung...

Lassen Sie mich dazu gerne etwas sagen: Ich habe keinen Einwand gegen die
Idee, von Befindlichkeiten der theatral Philosophierenden im Rahmen einer philo-
sophischen Problemreflexion auszugehen. Ich habe auch selbst schon so gearbei-
tet — meine Erfahrung sagt mir aber, dass die Texte in einer performativ erweiter-
ten Reflexion eines Problems eine wichtige Funktion haben kénnen. Sie schaffen
nimlich in einem gemeinsamen Arbeitsprozess an abstrakten Inhalten einen kon-
kreten gemeinsamen Nenner. Also, wenn Sie z.B. zum Thema >Liebe« performativ
arbeiten und von den Prikonzepten der Schiiler:innen ausgehen und gleich anfan-
gen und sagen, so, wir arbeiten jetzt mit Standbildern, dann ist die Frage >Was ist
Liebe?<im Raum und das ist ja auch gut. Sie miissen jedoch immer wieder fragen,
welche Dimension des Begriffs gerade im Mittelpunkt des gemeinsamen Deutungs-
prozesses steht: Sind wir jetzt bei der Liebe zwischen Geschwistern, sind wir aktuell
bei der erotischen Liebe oder etwa vielmehr bei der Liebe zu Eltern? Der Begriff ist
so vielfiltig, so schimmernd, deshalb ist es ein rein pragmatisches Argument, den
gemeinsamen Bezug auf einen Text beizubehalten, der den Begriff jeweils diskur-
siv skizziert und eingrenzt — beispielsweise auf die Bedeutung der erotischen Liebe
in Platons Symposion. Der gemeinsame Textbezug dient also als ein Referenzpunkt,
d.h. als gemeinsamer Nenner, wie ich es bereits gesagt habe.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

235


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Vernunft und Schule: Entalltaglichungen

Ich gebe Thnen aber vollig Recht, theoretisch ist es auch denkbar, auf diesen Re-
ferenzpunkt zu verzichten. In dieser Hinsicht bin ich dann vielleicht etwas altmo-
disch, wenn ich immer wieder die Frage stelle, woriiber reden wir denn eigentlich
gerade? Welchen Aspekt der Liebe thematisieren wir denn jetzt gerade (um das vor-
herige Beispiel noch einmal aufzugreifen)? Es ist meiner Uberzeugung nach wich-
tig, sich auf diskursive Weise immer wieder um den gemeinsamen Gegenstand zu
bemithen, damit der Arbeitsprozess nicht zerfasert. Aber diese Anstrengung muss
nicht zwangsliufig in eine Textarbeit miinden. Ich habe bei Arbeitsprozessen ohne
Referenztext allerdings selbst oft den Eindruck gehabt, dass die Gruppe ihren Fokus
doch mehr und mehr verliert. Dann landet man zu schnell bei Klischees und man
kann sich nicht mehr gemeinsam in der philosophischen Problemreflexion weiter-
entwickeln, weil wir iiber unsere Prikonzepte hinaus gar keine neuen Denkimpul-
se zur Verfiigung haben, um uns weiterzuentwickeln. Zumal wir eben mit unseren
Gedanken oftmals auch ganz woanders sind — ich selbst bin vielleicht gerade bei der
Liebe zu meiner Partnerin und jemand anders ist gerade eher bei der Elternliebe.
Dann haben wir keinen gemeinsamen Gegenstand mehr fiir die philosophisch-ethi-
sche Problemreflexion und das macht schlieflich das gemeinsame Philosophieren
mithsam.

FW

Christian, der gemeinsame Nenner in der Vielfalt der Formen der Liebe ist ein wun-
derbarer Abschluss! Wir danken Dir alle noch einmal herzlich dafiir, dass Du Dir
diese Zeit genommen hast [Klopfen!]. Vielen Dank!

CG
Sehr gerne! Ich danke fiir die Aufmerksambkeit!

Literatur

Gefert, Christian (2002), Didaktik theatralen Philosophierens. Untersuchungen zum Zu-
sammenspiel argumentativ-diskursiver und theatral-prisentativer Verfahren bei der Tex-
terdffnung in philosophischen Bildungsprozessen, Dresden.

Nida-Riimelin, Julian/Spiegel, Irina/Tiedemann, Markus (2017) (Hg.), Handbuch Phi-
losophie und Ethik, Bd. 1 Didaktik und Methodik, 2. Aufl., Paderborn.

Rohbeck, Johannes (2016), Didaktik der Philosophie und Ethik, 4. Aufl., Dresden.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Wie ware es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?
Indigenes Gutes Leben (Sumak Kawsay) als Wissens- und
Bildungsprinzip

David Cortez, Heike Wagner

1. Einleitung

In Ecuador wurden im Zuge der neuen Verfassung des Jahres 2008 die Prinzipien
Gutes Leben (auf Spanisch: Buen Vivir; auf Kichwa: Sumak Kawsay) und Interkultura-
litdt zu zentralen Konzepten der neuen Bildungs- und Wissenspolitik des Staates.
Bildung wurde als Voraussetzung fiir ein gutes Leben definiert. Dass Bildung wich-
tig ist fiir ein gutes, gelingendes Leben, ist sicherlich leicht konsensfihig. Interes-
sant wird es jedoch, wenn hinter die Begriffe, Konzepte und Praxis geschaut wird:
Was heifit eine »Bildung fiir Gutes Leben«? Was wird in Ecuador unter Gutem Leben,
Buen Vivir und Sumak Kawsay verstanden? Und letztlich: Worauf zielt Bildung? Was
sollten Zielhorizonte und Kriterien fiir Wissen und Bildung sein?

Darum soll es im Folgenden gehen und die Ausfithrungen sollen schlielich in
der Beantwortung der Frage miinden, inwieweit die Auseinandersetzung mit dem
indigenen guten Leben aus Ecuador auch Impulse fiir die Bildungsarbeit in Europa
bieten kann.

2. Sumak Kawsay - Indigenes Gutes Leben aus den Anden

Die Debatten und Reflexionen zum andinen Guten Leben haben in den letzten Jahren
weltweit eine grofRe Reichweite und Rezeption erfahren. Es liegen viele Systemati-
sierungen und Ausdifferenzierungen vor (Acosta 2015; Cubillo Guevara 2018; Cortez
2021). Allen gemeinsam ist das Grundverstindnis, wie es auch in der ecuadoriani-
schen Verfassung steht: Ein Leben in Fiille, in Harmonie zwischen den Menschen
und mit der Natur. In der Priambel heift es beispielsweise:

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Decidimos construir una nueva forma de convivencia ciudadana, en diversidad y
armonfa con la naturaleza, para aclanzar el buen vivir, el sumak kawsay.
(Praambel der ecuadorianischen Verfassung 2008)

Wir haben uns dafiir entschieden, eine neue Form des gesellschaftlichen Zusam-
menlebens zu schaffen, in Diversitit und Harmonie mit der Natur, um das gute
Leben, das Sumak Kawsay zu erlangen.

(eigene Ubersetzung)'

Sumak Kawsay ist Kichwa, die indigene Sprache, die neben dreizehn weiteren am
meisten in Ecuador gesprochen wird. In der ecuadorianischen Verfassung von 2008
erhielt sie den Status einer »Amtssprache fiir interkulturelle Beziehungen« (Con-
stitucién Ecuatoriana, Art. 2). Kawsay heif3t iibersetzt Leben; sumak ist ein Adjektiv
und kann tibersetzt werden mit schén, ganzheitlich, vollkommen. Weiter unten im
Text wird darauf noch niher eingegangen. Fiir den Moment ist zunichst wichtig,
dass die ecuadorianische Verfassung von 2008 das Gute Leben zu einem zentralen
Grundprinzip machte.

In den Artikeln der Verfassung, die speziell der Bildung gewidmet sind (Artikel
26-29), heif’t es beispielsweise: »Sie [die Bildung] stellt einen vorrangigen Bereich
der 6ffentlichen Politik und der staatlichen Investitionen dar, einen Garanten fiir
Gleichheit und soziale Inklusion und eine unabdingbare Voraussetzung fiir ein Gu-
tes Lebenc« (Art. 26). Es geht also um eine Bildung fiir ein Gutes Leben.

3. Eine kurze Genealogie der Bildung fiir ein Gutes Leben

Der Paradigmenwechsel in der Bildungs- und Wissenspolitik in Ecuador geht auf
die Kimpfe und gemeinschaftlichen Widerstandspraktiken indigener Volker Ecua-
dors gegen Ende der 1980er und 1990er Jahre zuriick. Zu dieser Zeit erlangte die
indigene Bewegung immer grofere politische Bedeutung. Eine ihrer wichtigsten
Forderungen an den Staat zielte auf eine entkolonialisierte Bildung. Bildung sollte
ihren konkreten sozialen und kulturellen Realititen entsprechen, ihre eigenen Wis-
sens- und Lebensprinzipien widerspiegeln, diese vermitteln und somitletztlich ihre
Kulturen respektieren. Es ging somit um die Forderung nach Interkulturalititin der
Bildungspolitik.

Die indigene Bewegung wird in dieser Zeit zur Hauptakteurin in den Prozessen
und Programmen der interkulturellen zweisprachigen Bildung (Inuca Lechén 2017).
Diese entstand u.a. als Kritik an der staatlichen Bildungs- und Wissenspolitik, wel-
che sich innerhalb der westlichen Vorstellungen von Entwicklung verortete und Bil-

1 Alle Ubersetzungen ins Deutsche sind eigene.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

dung sowie Wissen 6konomischen Prinzipien unterordnete. Dies war insbesondere
Anfang der 1990er Jahre bei der aggressiven Umsetzung neoliberaler Entwicklungs-
modelle zu beobachten, welche gekennzeichnet waren durch Okonomismus, Priva-
tisierung und Technokratisierung.

In ihrem Beitrag zur verfassunggebenden Versammlung schrieb die ecuadoria-
nische Indigenenorganisation CONAIE (Confederacién de Nacionalidades Indige-
nas del Ecuador) wie folgt:

»Ecuador erlebt derzeit einen historischen Moment von grofRer Bedeutung. Ein
Moment tiefer Hoffnung fiir die groRe Mehrheiten des Landes, die wir fiir den
Aufbau einer postkapitalistischen und postkolonialen Gesellschaft kimpfen, eine
Cesellschaft, die das gute Leben fordert, das von Generation zu Generation durch
unsere Taitas und Mamas” iiberliefert wurde, eine Gesellschaft, die die Lehren ih-
rer indigenen Volker wiedererlangen und in Harmonie mit unserer Pacha Mama3
[Mutter Kosmos] leben kann« (Conaie 2007: 1).

Die indigene Bewegung ist also eine zentrale Akteurin in diesem Kontext und auch
das Konzept des Buen Vivir bzw. Sumak Kawsay bezieht sich auf indigene Traditio-
nen. Was genau ist nun unter diesen Begrifflichkeiten zu verstehen?

4. Grundlegende Prinzipien des indigenen Guten Lebens

In der ecuadorianischen Verfassung von 2008 finden sich sowohl die Begriffe Sumak
Kawsay als auch Buen Vivir. Ersterer ist den Kiwcha-Traditionen entnommen; letzte-
rer ist die spanische Ubersetzung, wenn auch nicht inhaltlich notwendigerweise das
Aquivalent. Kawsay bedeutet auf Kichwa Leben und das Adjektiv Sumak driickt den
Sinn fiir Ganzheitlichkeit, Vollkommenheit oder auch vollkommene Schinheit aus. In der
Kombination miteinander bezieht sich der Ausdruck Sumak Kawsay auf ein erfiilltes
Leben als Leben in Gemeinschaft, das geprigt ist von harmonischen Beziehungen
zwischen den Menschen und mit ihrer natiirlichen Mitwelt (Chuji u.a. 2023).

Im Prolog der Verfassung wird darunter eine Lebensweise »in Vielfalt und Har-
monie mit der Natur« verstanden. In derselben Verfassung lisst sich jedoch erken-
nen, dass Sumak Kawsay und Buen Vivir nicht immer das Gleiche ausdriicken und

2 Taita ist Vater auf Kichwa; Mama Mutter. Hier sind auf liebevolle Art die Vorfahren gemeint.

3 Im deutschsprachigen Raum ist oft von Pachamama als sMutter Erde< die Rede, was das Kon-
zeptvonsPacha<jedoch viel zu eng setzt. Mutter Erde im Sinne des Bodens, der unter unseren
FiiRen ist, wire >Allpa Mamac. >Pacha« hat vielmehr vielfiltigere Dimensionen, bildet als Ad-
jektiv z.B. einen Superlativ bei >sumakpacha« fiir ssehr schons, bezeichnet aber auch Raum-
und Zeitdimensionen, weshalb>pacha« besser als Kosmos oder mit ahnlichen Begriffen tiber-
setzt werden sollte.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

241


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

vielmehr in verschiedenen Artikeln in sehr unterschiedlichen Diskursen verankert
sind. Uns interessiert im Folgenden vor allem das Konzept des indigenen Guten Le-
bens und weniger das verfassungsmifiige Buen Vivir und dessen politische Umset-
zung.

Zunichst sei betont, dass es natiirlich nicht das eine indigene Gute Leben gibr,
genauso wenig wie sich eine homogene Gruppe von Indigenen oder eine indige-
ne Essenz von Praktiken oder Vorstellungen finden lassen. Es kénnen aber gewis-
se handlungsweisende Grundprinzipien benannt werden, die das Miteinander der
Kichwa im ecuadorianischen Hochland und auch dariiber hinaus im Tiefland so-
wie anderer indigener Gruppen prigen (Macas 2011; Viteri Gualinga 2003). Zentral
ist dabei, dass das Selbstverstindnis nicht anthropozentrisch, also vom Menschen
her und auf den Menschen hin, verstanden wird. Im Zentrum steht vielmehr das
Leben - alles Leben, nicht nur das der Menschen. Vielmehr ist alles beseelt, mitein-
ander verbunden und letztlich Leben (Estermann 1998). Es geht dabei um ein kos-
misches Prinzip: Alles steht in Beziehung zueinander. In der Beziehung, verstanden
auch als Dialog unter allen Lebewesen, wird das Leben erhalten. Die Bedeutung der
Begriffe Leben und Lebewesen geht dabei weit iiber ein europiisches, westlich-natur-
wissenschaftliches Verstindnis hinaus. Beispielsweise konnen auch Vulkane, Fliisse
w.v.m. in diesem ethisch relevanten Sinne lebendig sein. Als Teil und in kosmischer
Verbundenheit allen Lebens ist nicht der Mensch das Zentrum allen Denkens und
Handelns inklusive Wirtschaftens, sondern die Gemeinschaft allen Lebens ist zen-
tral. Estermann fasst dies in ein ethisches Axiom, welches etwas abgewandelt wie
folgt formuliert werden kann:>Handle so, dass Du als Teil der kosmischen Ordnung
zu deren Bewahrung und zum Fortbestehen der vitalen Beziehungen beitrigst und
Stérungen dieser Ordnung vermeidest« (in Abwandlung von Estermann 1998: 258).
Dieser Imperativ bedeutet auch, sich aus der Gemeinschaft allen Lebens heraus und
nicht als Individuum zu verstehen sowie entsprechend zu handeln, und zwar so,
dass alles Leben erhalten und immer aufs Neue wiederhergestellt wird. Dies zeigt
sich ganz deutlich in den sogenannten Marchas por la Vida, die die indigenen Be-
wegungen seit den 1980er Jahren im Widerstand gegeniiber Politiken als Proteste
durchfithren, wann immer lebensfeindliche Politiken geplant bzw. realisiert wer-
den. Erhalt und Widerstand sind dabei innig verkniipft, da es letztlich um ein Ver-
stindnis des Lebens geht, das auch die Menschen innerhalb des Kosmos und somit
zu seiner Mitwelt, der Natur, und zwischen den Menschen untereinander in Bezie-
hung verortet (Cortez/Wagner 2010). In diesem Verstindnis von Welt und Leben als
Gegenseitigkeit erscheint Ausbeutung und Zerst6rung der Natur ebenso absurd wie
Armut unter den Menschen, da beides dem Grundprinzip widerspricht:>Geben, um
zu nehmen. Nehmen, um zu geben¢, wie Estermann (1998) treffend das Prinzip der
Reziprozitit in ein ethisches Axiom fasst.

Lebenserhalt, Pflege, Widerstand und Erinnern daran, dass Leben mehr ist und
dass auch heute noch andere Formen des Lebens gewiirdigt werden und moglich

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

sind, geschieht zudem auch im Feiern. Im Feiern wird die Einheit allen Lebens im
Sinne des Guten Lebens wiederhergestellt. Dies zeigt sich z.B. darin, dass Feste und
Rituale Elemente der Reziprozitit, des Verteilens von Lebensmitteln, des gemein-
schaftlichen Helfens und des Miteinanders beinhalten. Auch werden beispielsweise
Tinze in verschiedenen Himmelsrichtungen oder in Kreisen und Zirkeln und so-
mit in unterschiedlichen Raumdimensionen vollzogen. Zudem erfolgt das Feiern in
Kommunikation mit allen Lebewesen — Vulkane und andere Seinsformen inklusive.

Was bedeutet dies nun fiir die Bildungsarbeit? Warum stellt das Gute Leben
samt seiner soeben erliuterten Praktiken eine zentrale Forderung der indigenen
Bewegungen seit Ende der 1980er Jahre dar?

5. Bildung und Weisheit fiir das Leben

Die Bildungspolitik in Ecuador ist grundsitzlich auch bis heute kaum weniger
von den anthropozentrischen und rationalistischen Prinzipien gepragt, die fiir die
durch den dominanten Globalen Norden geprigte Moderne charakteristisch sind.
Dies wird unten noch niher ausgefithrt. Die Bildungspline sind von den Prinzi-
pien her den europdischen Bildungsplinen sehr dhnlich: Im Zentrum steht der
Mensch, in der Regel wird er als ein Individuum betrachtet, welches vornehmlich
iiber den Vernunftgebrauch (quasi in einem Klassenzimmer sitzend, hérend und
nachdenkend) Wissen erlangt. Die Natur wird hingegen als ein externes Objekt
analysiert, welches im Sinne einer Ressource mit Hilfe des Wissens zur Erfullung
der Bediirfnisse der Menschen genutzt werden soll. Okologische Elemente, auch
die Problematik der Umweltzerstérung und Ideen von Nachhaltigkeit, sind zwar
prasent, Kritik daran wird jedoch innerhalb der Logik des Anthropozentrismus, der
Nutzenlogik und der Natur als externer Entitit artikuliert.

Hier setzt die Forderung nach einer interkulturellen und nach einer Bildung im
Sinne des Sumak Kawsay an: Im indigenen Ansatz, welcher das Leben selbst holis-
tisch ins Zentrum stellt, und auf ein schones, erfiilltes, ganzheitlich gutes Leben in
Vielfalt und Harmonie allen Lebens zielt, sind die Menschen hingegen in Beziehung
mit ihrer Mitwelt, in Beziehung mit dem Kosmos (pacha). Auch das Lernen und die
Bildung im Umgang mit der Natur bzw. Mitwelt sind in diesem Sinne holistisch zu
begreifen: Es verbindet das Verstindnis von Sein im Sinne der indigenen Kosmo-
logie mit den oben erliuterten ethischen Prinzipien und den verschiedenen Wis-
sensformen, die einen Gegenstand multiperspektivisch erfassen. Diese Bildungs-
idee zielt darauf, in Gemeinschaft und in Harmonie mit der Mitwelt leben zu lernen,
wobei Wissen sowohl des Denkens als auch des Fiihlens, Herz und Vernunft, bedarf,
um ein Gleichgewicht im Leben und somit im Zusammenleben zwischen Menschen
und Mitwelt zu erlangen (Escobar 2014). Es geht um ein ganzheitliches Lernen in
Gemeinschaft fiir ein Wissen, das die Gemeinschaft unter den Menschen und mit

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

243


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

der Mitwelt ermdglicht. Lernen und Lehren hat daher eine genuin soziale Dimen-
sion, die auch iiber die Menschenwelt hinausreicht. Wissen wird in Gemeinschaft
erlangt und der Gemeinschaft allen Lebens auch wieder zur Verfugung gestellt. In
diesem Sinne geht es auch um Fragen der Ethik, was genau auch im Konzept des
Sumak Kawsay grundgelegt ist.

Wir wollen dies am konkreten Beispiel der indigenen Universitit Amawtay Wasi*
(Haus des Wissens<) etwas niher verdeutlichen. Sie stellt ein paradigmatisches
Beispiel dar fiir eine Bildungspraxis in Ecuador, in der die indigene Kosmologie,
die ethische Perspektive eines Guten Lebens und die Dimension des Wissens zu-
sammenkommen. Es handelt sich um eine staatlich anerkannte Universitit mit
Abschliissen z.B. in Agrardkologie und Ernihrungssouverinitit oder in sozialer
Kommunikation und neuen Kommunikationstechnologien. Die westlichen Wis-
senschaften werden dabei nicht abgelehnt. Es geht vielmehr um einen Dialog des
Wissens und der verschiedenen Wissensformen zugunsten einer Perspektive der
Interkulturalitit, Diversitit und Pluralitit, immer im Horizont eines Dialogs in Ge-
meinschaft der Menschen untereinander und mit allen Lebensformen im Kosmos.
Der Unterschied besteht somit in der Verortung der Lernenden und Lehrenden in-
nerhalb ihrer Gemeinschaften und innerhalb des Kosmos, den ethischen Prinzipien
und Zielen des Wissens.’

6. Kritik am konventionellen Bildungs- und Wissensbegriff

Die Entstehung einer Bildung fiir ein Gutes Leben erfolgt somit in deutlicher Di-
stanzierung vom zivilisatorischen und eurozentrischen Erbe, mit dem die latein-
amerikanischen Nationalstaaten seit Beginn des 19. Jahrhunderts gegriindet wur-
den. Es geht daher auch um Fragen von Kolonialitit im Bildungssystem. Sumak Kaw-
say und Buen Vivir stellen einen alternativen Bildungsvorschlag zur modernen kon-
ventionellen Bildung dar (Walsh 2010).

4 https://uaw.edu.ec/

5 Es gibt mehrere Vorschlige zur Bildung zum Guten Leben, die miteinigen der zentralen The-
sen des Kompetenzansatzes in Dialog treten: die aktive Rolle des Einzelnen, die Interaktion
mit der Umwelt und die Relevanz der sozialen Dimension (Heckhausen 1976). So folgen bei-
spielsweise die Universititen Amawtay Wasi und die Nationale Universitat fiir Bildung der
Konzeption, dass der Kompetenzansatz mit drei zentralen Prinzipien einer Bildung zum Gu-
ten Leben vereinbar ist: mit einer relationalen Weltsicht, mit dem Prinzip der Interkulturali-
tat und mit dem Prinzip des Wissensdialogs (Garcia 2004; Collado u.a. 2018). In den indige-
nen Traditionen wird jedoch davon ausgegangen, dass Wissen sowohl Denken als auch Fiih-
len umfasst, weshalb eine Bildung des Guten Lebens eine relationale Vision beinhaltet, die
nicht mit einer lediglich anthropozentrischen Interpretation des Kompetenzansatzes kom-
patibel ist.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://uaw.edu.ec/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://uaw.edu.ec/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

Buen Vivir und Sumak Kawsay setzen sich kritisch mit dem Gegensatz zwischen
Natur und Kultur auseinander, der die vorherrschende Sicht des Menschen und
der Welt der modernen Kultur pragt. Das anthropozentrische Gegensatz-Axiom
der Subjekt-Objekt-Relation, das dem wissenschaftlich-technischen Wissen der
Moderne zugrunde liegt, wird in Frage gestellt und insbesondere das mit diesem
Wissensparadigma verbundene 6kologische und soziale Defizit angeprangert. Die
dkologischen und sozialen Krisen der Gegenwart gelten als historisches Scheitern
dieser Axiome der Moderne.

Mit diesen Ansitzen wird das Paradigma positivistischer und grundsitzlich
auch der aufgeklirten (humanistischen) Bildung und des Wissens kritisiert, das
mit der Grindung von Nationalstaaten in lateinamerikanischen Gesellschaften
institutionalisiert wurde. In diesem Sinne stehen Sumak Kawsay und Buen Vivir
nicht nur fiir eine Auseinandersetzung mit dem eurozentrischen Ideal von mo-
derner Kultur und dem darin etablierten Wissen, sondern auch mit der Form der
politischen Subjektivitit des Liberalismus des 19. Jahrhunderts. Im Grunde werden
die Annahmen der vorherrschenden Lebensweise im zeitgendssischen Neolibera-
lismus in Frage gestellt: Okonomismus, Individualismus, Technokratisierung und
Patriarchat. Sumak Kawsay prasentiert somit eine ganzheitliche, kosmologische
und gemeinschaftliche Perspektive, die sich deutlich von der anthropozentri-
schen (Individualismus), kapitalistischen (Okonomismus) und instrumentellen
(Rationalismus) Vision des modernen westlichen Guten Lebens unterscheidet.
Dariiber hinaus beinhaltet es eine Kritik am kolonialen und neokolonialen Erbe
konventioneller Entwicklungsdiskurse (Escobar 1998).

Mit der Aufnahme der Prinzipien des Sumak Kawsay und Buen Vivir in die ecua-
dorianische Verfassung und auch der staatlichen Bildungspolitik als eine Bildung
fir ein Gutes Leben erfolgte also eine Aufnahme von Forderungen der indigenen,
aber auch sozialen und ékologischen Bewegungen® und ein Paradigmenwechsel auf
konzeptioneller Ebene. Wie schaut daher die konkrete Umsetzung der staatlichen
Bildungspolitik fiir ein Gutes Leben in Ecuador aus? Wird mittlerweile also eine an-
dere Bildungspolitik in Ecuador durchgefiihrt?

1. Bildungspolitik fiir ein Gutes Leben in Ecuador
- die konkrete Umsetzung

Mit der neuen Verfassung aus dem Jahr 2008 itbernahm die damalige ecuadoriani-
sche Regierung von Allianza Pais vom Jahr 2007 bis zum Jahr 2017 unter dem Topos
der Revolucion Ciudadana (>Revolution der Biirger und Biirgerinnen<) das Gute Leben

6 Fiir eine detaillierte Analyse der verschiedenen Akteur:innen und deren Forderungen und
Beitrage bei der verfassungsgebenden Versammlung auch: Cortez/Wagner 2010.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

245


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

als tibergeordnetes Regierungsziel und somit auch als Ziel der Bildungspolitik. Un-
sere Analyse bezieht sich daher auch auf diesen Zeitraum.

In der ecuadorianischen Verfassung finden sich mehrere Artikel zum Recht auf
Bildung, zu Interkulturalitit (Art. 26 und 28), zu Entkolonisierung und Dekolonia-
litat des Wissens, Anerkennung und Bewahrung der Traditionen und des Wissens
der Vorfahren (Indigene und Afroamerikaner:innen) (Art. 385). In der bildungspo-
litischen Umsetzung zeigt sich auch klar eine bis dahin nicht gekannte Option fiir
Bildung: Zum ersten Mal in der Geschichte Ecuadors wurden grofRe Investitionen im
Bildungsbereich getitigt. Zu den sichtbarsten gehéren Bildungsreformen, die Stir-
kung der Infrastruktur (Schulen und neue Universititen — auch in lindlichen Re-
gionen) sowie Stipendienprogramme fiir Studien im Ausland. Ein klarer Verdienst
dieser Politik war der Riickgang der Analphabeten- und Unterernihrungsrate sowie
die Professionalisierung des Lehrpersonals an weiterfithrenden und universitiren
Hochschulen. Investitionen in die Bildungspolitik machen einen Unterschied. Dies
ist in Ecuador deutlich gezeigt worden.

Die inhaltliche Umsetzung als Bildungspolitik fir ein Gutes Leben im Sinne
des Buen Vivir oder Sumak Kawsay ist jedoch bei Weitem differenzierter und auch
kritischer zu betrachten: Bei der Implementierung der Bildungspolitik fur das
Gute Leben kam es nimlich zu einer Verdringung der indigenen, alternativen
Prinzipien des Sumak Kawsay und zu einer Umdeutung des guten Lebens mit
neo-aristotelischen und neo-strukturalistischen Entwicklungskonzepten (etwa im
Sinne von Nussbaum/Sen 1993). Sumak Kawsay und Buen Vivir wurden in diesem
Zusammenhang schliefflich immer mehr des kritischen, dekolonialen, indigenen
Gehalts entleert und vielmehr als Regierungsdispositive eingesetzt, um die Pri-
senz indigener und afroecuadorianischer Organisationen im Bildungsbereich zu
kontrollieren. Konkret hief? dies beispielsweise, dass die interkulturelle zweispra-
chige, kultursensible Bildung verdringt wurde. Durch die Umdeutung von Buen
Vivir und die Ubernahme einzelner, gut in die bestehenden Paradigmen integrier-
barer Elemente wie die Betonung der Bedeutung von Gemeinschaft und Natur,
wurden die indigenen und afroecuadorianischen Bewegungen ihrer Forderungen
und Kriterien und dadurch ihrer kritischen Kraft beraubt (Cortez 2017). Eine Folge
dieser politischen Steuerung war die problematische Exotisierung und Folklorisie-
rung indigener und afroamerikanischer Traditionen. Auf diese Weise wurden die
interkulturelle Perspektive und der angestrebte Wissensdialog einer technokrati-
schen Logik untergeordnet, welche von der wissenschaftlich-technischen Vision
des modernen Wissens monopolisiert wird (Walsh 2010). Die oben beschriebenen
indigenen Inhalte des verfassungsmafligen Buen Vivir bzw. Sumak Kawsay wurde
immer mehr verwaschen, zuriickgenommen und in folkloristischen Engfithrungen
ihres urspriinglichen indigenen und interkulturellen Inhalts entleert. Kurzum: Die
konkrete Umsetzung der dffentlichen Bildung fiir ein Gutes Leben ist in Ecuador
ambivalent zu betrachten. Dies gilt neben dem Bildungssektor auch allgemein fir

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

die Politiken des Guten Lebens (Senplades 2007, 2009; Cortez 2021; Cortez/Wagner
2021).

8.

Beitrag von Sumak Kawsay und Gutem Leben in den Bildungsdebatten
in Europa

Was konnte aus den Debatten, Ansitzen und indigenen Praktiken rund um das Gu-

te Leben nun fir die Bildungsdebatten in Europa fruchtbar sein? Hier ein paar Vor-

schlige:

1

2)

Die ganzheitliche und relationale Sicht der Welt (Ontologie) bietet ein Diskussi-
onsszenario, in dem die Themen und Fragen fiir eine erneuerte Bildungsphilo-
sophie iiberdacht werden kénnen. Die kosmozentrische Perspektive indigener
Traditionen stellt im Allgemeinen die anthropozentrische und rationalistische
Matrix moderner Bildungskonzepte des Globalen Nordens in Frage.

Das Lebenskonzeptindigener Traditionen eréffnet Debatten iiber das Verstind-
nis von Natur als Mitwelt und kann somit die Integration und das Eingebunden-
sein des menschlichen Lebens in seine natiirliche Mitwelt erleichtern. Philoso-
phisch gesprochen geht es um ein Umdenken beziiglich der theoretischen Re-
flexionen und praktischen Gestaltungen der Beziehungen zwischen Kultur und
Natur bzw. Mitwelt. Hierzu bietet sich auch ein interkultureller Dialog des Wis-
sens mit europdischen Traditionen an, die ebenso die Mensch-Mitwelt-Bezie-
hung, etwa im Sinne der Annahmen von Rosi Braidottis Posthumanismus (oder
z.B. mit ausgewihlten Ideen von Nietzsche), nicht anthropozentrisch verstehen
und eine Philosophie des Lebens formulieren. Damit kénnte eine Kritik an den
dominanten Prinzipien der Moderne geiibt werden, die Ursachen der derzeiti-
gen multiplen Krise bzw. letztlich der Zivilisationskrise des westlichen moder-
nen Denkens und Lebensstils sind.

Zu dieser Alternative gehort auch das Verstindnis des sozialen Miteinanders
aus einer Perspektive der Gemeinschaft, die sowohl das Leben der Menschen
untereinander als auch das Leben aller Lebensformen in Gemeinschaft betriftt.
Sprich: Das indigene Denken ermoglicht Gemeinschaft zu denken, ohne einen
Bruch mit der Natur aufgrund von Unterordnungs-, Unterwerfungs- und/oder
Zerstorungsverhiltnissen anzunehmen. Das Gemeinschaftsleben driickt sich
in diesem Denken in der Gemeinschaft einer Vielfalt moglicher Daseinsformen
aus. Zur Gemeinschaft geh6ren daher nicht nur Menschen, sondern auch an-
dere Lebewesen, welche ebenso als lebendig und beseelt betrachtet werden und

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

247


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

das Recht auf Leben haben wie beispielsweise Fliisse, Berge oder Tiere.” Leh-
rende und Lernende sind Teil dieser Gemeinschaft. Bildung ist im Miteinander
des Lebens verortet und zielt auf dessen Erhalt.

4) Die Vielfalt als zentrales Element von Leben und somit auch Bildung erméglicht
eine Perspektive des Wissens (Erkenntnistheorie), die offen ist fiir Dialoge und
kulturellen Austausch. Dies stellt ein Bekenntnis zu einem Wissensdialog dar,
der sich kritisch mit seiner eigenen komplexen Beziehung zur Macht und den
Institutionen des Wissens auseinandersetzt. Die Entkolonisierung und Deko-
lonialitit des Wissens ist dafiir Voraussetzung und Inspiration zugleich.

Auch wenn in der Umsetzung der staatlichen Bildungspolitik des Guten Lebens in
Ecuador der kritische Gehalt immer mehr in den Hintergrund geriet und sogar zu
einer Entmachtung bis hin zur Ausgrenzung der indigenen und afroecuadoriani-
schen Bewegungen in den Bildungspolitiken fithrte, ist der Impuls, der aus den in-
digenen Ansitzen des Wissens und der Bildung des Guten Lebens kommt, dadurch
nicht geringer geworden. Es lohnt sich, sich auch in Europa damit auseinanderzu-
setzen, sich inspirieren zu lassen, zu lernen und vor allem auch zu >ver-lernen<. Im
interkulturellen Dialog des Wissens geht es nimlich nicht nur darum, voneinander
zu lernen, sondern auch offen zu sein, iiber die eigenen Voraussetzungen und Prin-
zipien des Denkens wie Wissens kritisch nachzudenken. Im aktuellen Kontext der
multiplen Krisen kann in dieser Hinsicht das holistische und kosmische Verstindnis
eines >Lebens in Beziehungs, des In-Beziehung-Seins mit dem Leben/Kosmos, ein
guter Impuls fiir die Frage nach den Prinzipien von Bildung sein: Es zielt auf eine
Bildung fiir ein ganzheitliches, schones, gutes Leben fiir alle in Harmonie miteinan-
der, darauf dieses zu lehren und sich dafiir einzusetzen; es leistet Widerstand gegen
lebensfeindliche Praktiken, feiert gleichzeitig das Leben und erinnert dabei daran,
dass Leben mehr ist als kapitalistische Gewinnmaximierung, als Individualismus,
Anthropo- und Technozentrismus. Im Dialog der Wissensformen und Lebensprak-
tiken kann Neues und Zukunft erwachsen und damit auch eine Bildung, die Leben
schafft und erhilt.

Literatur

Acosta, Alberto (2015), Buen Vivir. Vom Recht aufein gutes Leben, Miinchen.
Asamblea Nacional del Ecuador (2008), Constitucion 2008. Dejemos el pasado atras, Con-
stitucion publicada en el Registro Oficial N.° 449: 2.0 de octubre de 2008, Quito.

7 Zu Debatten rund um das Thema der Rechte der Natur: z.B. Gutmann 2021 und die Website:
https://www.rechte-der-natur.de/de/.
8 Giuliano/Berisso 2014.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.rechte-der-natur.de/de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rechte-der-natur.de/de/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

Braidotti, Rosi (2014), Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen, Frankfurt a.M./
New York.

Chuji, Monica/Rengifo, Grimaldo/Gudynas, Eduardo (2023), »Buen Vivir (Gutes
Leben)«, in: Ashish Kothari/Ariel Salleh/Arturo Escobar/Federico Demaria/
Alberto Acosta (Hg.), Pluriversum. Ein Lexikon des guten Lebens fiir alle, Neu-Ulm,
S. 129-131.

Collado, Javier/Madrofiero, Mario/Alvarez Freddy (2018), »Educacién transdisci-
plinar: formando en competencias para el buen vivir«, Ensaio: aval. Pol. Pibl.
Educ., Bd. 26, n. 100, Rio de Janeiro, S. 619—644.

CONAIE (2007), Propuesta de la CONAIE frente a la Asamblea Constituyente, Principios y
lineamientos para la nueva constitucion del Ecuador. Por un Estado Plurinacional, Uni-
tario, Soberano, Incluyente, Equitativo y Laico, Quito.

Cortez, David (2013), »El >buen vivir« — Ein alternatives Entwicklungsparadigma?«,
in: Hans-Jiirgen Burchardt/Kristina Dietz/Rainer Olschliger (Hg.), Umwelt und
Entwicklung in Lateinamerika. Impuls und Analysen aus Lateinamerika, Baden-Ba-
den, S. 61-78.

Cortez, David (2017), »Der Ubergang von >Sumak Kawsay« zum neoextraktivisti-
schen >Buen Vivir«, in: Stefan Peters/Hans-Jiirgen Burchardt (Hg.), Umwelt und
Entwicklung in globaler Perspektive. Ressourcen-Konflikte-Degrowth, Frankfurt a.M./
New York, S. 205-222.

Cortez, David (2021), Sumak kawsay y buen vivir, sdispositivos del desarrollo? Etica ambi-
entaly gobierno global, Quito.

Cortez, David/Wagner, Heike (2010), »Zur Genealogie des indigenen >guten Lebens«
(>sumak kawsay<) in Ecuador, in: Leo Gabriel/Herbert Berger (Hg.), Lateiname-
rikas Demokratien im Umbruch, Wien, S. 167-2.00.

Cortez, David/Wagner, Heike (2021), »Gutes Leben zwischen indigener Alternati-
ve und Regierungspolitik«, in: Christian Tauchner (Hg.), Gutes Leben. Zwischen
Machbarkeit und Verletzlichkeit, Bd. 42, Siegburg, S. 87-109.

Cubillo-Guevara, Ana Patricia/Vanhulst, Julien/Hidalgo-Capitin, Antonio Luis/
Beling, Adrian (2018), »Die lateinamerikanischen Diskurse zu buen vivir. Ent-
stehung, Institutionalisierung und Veridnderungs, in: Peripherie, Nr, 149. Jg. 38,
S. 8-28.

Escobar, Arturo (1998), La invencién del Tercer Mundo. Construccion y deconstruccién del
desarrollo, a. d. Engl. v. D. Ochoa, Bogot4.

Escobar, Arturo (2014). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio
y diferencias, Medellin.

Estermann, Josef (1998), Filosofia andina. Estudio intercultural de la sabiduria autéctona
andina, Quito.

Garcia, Jorge (Hg.) (2004), Sumak yachaypi, alli kawsaypipash yachakuna = Aprender en
la sabiduria y el buen vivir = Learning wisdom and the good way to live, Quito.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

249


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Giuliano, Facundo/Berisso, Daniel (2014), »Educacién y decolonialidad: aprender a
desaprender para poder re-aprender. Un didlogo geopolitico-pedagdgico con
Walter Mignolox, in: Revista Del IICE/35, S. 61-71.

Gutmann, Andreas (2021), »Der globale Trend zu Rechten der Natur: Entsteht ein
dekoloniales und 6kologisches Recht von unten?«, in: Frank Adloff/Tanja Busse
(Hg.), Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, Frankfurt a.M./
New York, S. 133-146.

Heckhausen, Heinz (1976), »Kompetenz«, in: Joachim Ritter/Karlfried Griinder
(Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 4:1-K, Basel, S. 922f.

Inuca Lechén, José Benjamin (2017), Yachay tinkuy o encuentroy confrontacion de saberes:
genealogia de la interculturalidad y del buen vivir en la educacion de los pueblos kichwas
del Ecuador desde mediados del siglo XX, Quito.

Macas, Luis (2011), »El Sumak Kawsayx, in: Gabriela Weber (Hg.), Debates sobre coop-
eracion y modelos de desarrollo. Perspectivas desde la Sociedad Civil del Ecuador, Quito,
S. 47-60.

Netzwerk Rechte der Natur, letzter Zugriff: 10.02.2025,
https://www.rechte-der-natur.de.

Nussbaum, Martha/Sen, Amartya (1993), The quality of life, New York.

SENPLADES (Secretaria Nacional de Planificacién y Desarrollo) (2007), Plan Na-
cional de Desarrollo 2007-2010, Quito.

SENPLADES (2009), Plan Nacional para el buen vivir 2009-2013. Construyendo un Estado
Plurinacional e Intercultural, Quito.

Viteri Gualinga, Carlos (2003), Simak Kausai. Una respuesta viable al desarrollo. Tesis de
licenciatura en Antropologia Aplicada, Quito.

Walsh, Catherine (2009), Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)coloniales de
nuestra época, Quito.

Walsh, Catherine (2010), »Development as Buen Vivir: Institutional arrangements
and (de)colonial entanglementsc, in: Development, Jg. 53, H.1, S. 15-21.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.rechte-der-natur.de
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rechte-der-natur.de

Vernunft ist mehr... - Round Table Passau
XI. Tagung fir Praktische Philosophie am 20.09.2024

Patrizia Breil, Hanno Depner, Philipp Thomas, Christian Wilhelm, Anna Zschauer

1. Konzeption

Vor dem Hintergrund der Fokussierung der jiingeren Philosophie- und Ethikdidak-
tik auf Forschung an der Begrifflichkeit im engeren Sinne sowie mittels empirischer
Untersuchungen gehen die fiinf Akteur:innen des Runden Tischs von der These aus,
dass philosophische Bildung im Kern den Umgang mit Vielfalt der Formen der Ver-
nunft betrifft. Diese Einschitzung wird von allen fiinf beteiligten Philosoph:innen
geteilt, so dass diese aus unterschiedlichen philosophischen Perspektiven begriin-
det werden soll. Aus dem Publikum, das frith (versprochen!) miteinbezogen werden
wird, sind hingegen nicht nur Zuspriiche, sondern auch Widerspriiche herzlich will-
kommen.

Patrizia Breil (Ruhr-Universitit Bochum) geht von leibphinomenologisch situier-
ter Vernunft und deren feministischer Relevanz bei Simone de Beauvoir und Don-
na Haraway aus und denkt iiber den damit verbundenen politischen Zusam-
menhang nach.

« Hanno Depner (Universitit Rostock) erdffnet dieses Gesprach mit einer kleinen
Show und ist der Uberzeugung, dass je situativ ausgewihlte nicht-diskursive Prak-
tiken des Philosophierens besonders im Zuge der Digitalisierung bedeutsam blei-
ben.

Philipp Thomas (Pidagogische Hochschule Weingarten) ist ein differenzierter
Blick auf das Verhiltnis zwischen propositionalem und nicht-propositionalem
Wissen wichtig, was auch das Infragestellen der traditionell das propositionale Wissen
bevorzugenden Hierarchie einschlief3e.

Christian Wilhelm (Pidagogische Hochschule Heidelberg) macht sich u.a. im
Anschluss an Iris Murdoch auf die Spuren der Komplexitit des inneren Selbst, wo-
mit sehr vielfiltige Gefiihle und psychische Vorginge philosophisch zu stirken
und hemmende Ego-Verhirtungen hingegen zu iiberschreiten seien.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

- Anna Zschauer (Hildesheim) nimmt am Beispiel Japans eine postkoloniale Sicht ein
und schlief3t an vormoderne Ideen (nicht zuletzt Europas) an, die das Selbst-
kultivieren statt Wissen, Verweisen statt Widerlegen und die inneren statt die
dufleren Beziehungsqualititen witrdigten.

2. Gesprach

Florian Wobser (FW)

Ich begriifie Euch zum Runden Tisch zu der Vielfalt der Formen der Vernunft, der das
zweitdgige Panel zur Bildungsphilosophie und Fachdidaktik dieses Jahres beschlie-
3en wird und gebe sofort ab an Hanno Depner.

Hanno Depner (HD)

Dann fithre ich hiermit gerne in unser Thema der >Vielfalt der Formen der Vernunft
ein« — ich spreche auch von den >Dimensionen« der Vernunft. Mit einer kleinen Bas-
telshow werde ich hier meinen Bausatz Kant fiir die Hand (Depner 2011) vorstellen.
Das ist zum einen eine Einfithrung in die Kritik der reinen Vernunft (und als solche
werde ich den Bausatz in den nichsten fiinf Minuten vorstellen) und zum anderen
ein ernst gemeinter Versuch, das Denken oder den Vernunftgebrauch zu kultivie-
ren. Dafiir, dass Basteln dafiir geeignet ist, werde ich spiter argumentieren.

Also: dieser Bausatz hat zunichst die Form eines Buches, und wenn man das
aufschligt, dann sieht man im vorderen Teil erklirende Texte auf den linken Seiten,
die in Kontexte des Werkes von Kant problemorientiert einfithren. Auf den rechten
Seiten wird das noch erginzt durch eine Bastel-Anleitung, die sich auf 32 Bastelbo-
gen im hinteren Teil bezieht [gibt das Buch herum]. Jetzt werde ich den Bastelprozess
kurz nachstellen:

Zusammengeklebt werden Schritt fiir Schritt die verschiedenen Erkenntnisver-
mogen wie Kant sie im ersten Teil der Kritik der reinen Vernunfi darstellt: Zunichst
das Anschauungsvermogen mit den Formen >Raum« und >Zeit« (eine sich 6ffnende
Pforte mit den zwei symbolischen Formen eines Quadrats und eines Kreises); dann
das Begriffsvermogen mit den zwolf Kategorien und den entsprechenden Grundsat-
zen (als bewegliche Schubladen umgesetzt), schliefilich das Vermégen der Schliisse
mit den Ideen »Seele<, >Welt< und »Gott« (filigrane, jeweils ineinander verschlungene
Tirmchen). Zuletzt folgt der zweite Teil: vier Kapitel der Transzendentalen Elementar-
lehre.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau 253

Abb. 1: Zusammenbauen des Kantwiirfels (Bauanleitung)

Abb. 2: Vollstindiges Ausklappen des Kantwiirfels (Bedienungsanleitung)

Penguin Hardcover. Abdruck mit freundlicher Genehmigung des Verlags

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Zusammengesetzt entsteht ein dreidimensionales Modell der Kritik der reinen
Vernunft, anhand dessen man auch den Erkenntnisprozess nachspielen kann, so wie
Kant ihn sich vorstellt: Die noch unbegriffliche Wahrnehmung oder Vorstellung ei-
nes (nur nachtriglich anzunehmenden) »Dings an sich<ist schon riumlich und zeit-
lich gegliedert. Sie wird von der Urteilskraft begrifflich als ein >Urteil« bestimmt und
gemif der Grundsitze stimmig mit anderen Urteilen koordiniert. Alle Erkenntnis-
se werden drei Ideen der Vernunft zugeordnet, iiber die es zwangsliufig zu Miss-
verstindnissen kommt, wenn man sie analog zu Objekten der Erfahrungswelt be-
urteilt. Dieses metaphysische Denken geritin ein schwankendes Kreisen der Ideen-
Tiirmchen [stupst die Ideen-Tiirmchen an], wenn man es in theoretischer Hinsicht be-
treibt. In einer praktischen Hinsicht jedoch ist Metaphysik moglich. Philosophie
muss allerdings bescheidenere Anspriiche haben, kann aber gerade dann niitzlich
sein und verbindliche Erkenntnis bereitstellen.

Die Frage, die sich hier stellt, ist, ob dieses Modell auch dazu geeignet ist, dazu
anzuregen, sich mit Kant und Philosophie auseinanderzusetzen, oder ob das eher
eine Trivialisierung ist, so dass jemand sagen kénnte:>So, jetzt habe ich Kant schnell
verstanden und jetzt kann das weg in die Vitrine.« Setzt man die verschiedenen Di-
mensionen der Vernunft gleichzeitig in Gang, entsteht ein Spannungsfeld, d.h. hier
z.B. zwischen Unterhaltung, Didaktik und Kunst — und fiir mich geht es darum, Ba-
lance zu halten, damit dieses Spannungsfeld nicht kippt — und dann mein Bausatz
beispielsweise blof3 als Unterhaltung wahrgenommen wird!

FW

Vielen Dank, Hanno - fiir diese kleine Show! [Klopfen...] Es folgt eine Runde kurzer
Kommentare zum soeben Wahrgenommenen und als nichsten Teilnehmer wiirde
ich gerne Dich, Philipp, um ein kurzes Statement bitten.

Philipp Thomas (PhTh)

Sehr gerne, ich bin total fasziniert, ich habe selbst das Nachfolgeprojekt, den Trac-
tatus-Turm (Depner 2019)" von einem Nachbarn geschenkt bekommen. Ich habe bei
der Show gerade u.a. daran gedacht, dass die Vernunft auch im Kérper steckt. Fiir
mich sind die Leibphinomenologie bzw. -philosophie ein zentrales Thema. Kant er-
klart uns ja in der Kritik der reinen Vernunft, wie Sieben und Fiinf addiert werden,
und das macht er mit dem Bild, dass wir im Raum fortschreiten, in der Anschau-
ung und ganz konkret mit unserem Kérper, nimlich mit unseren Fingern, wie Kant
sagt. Hieran dachte ich bei dem Bausatz, es geht dabei um ein Verstehen als Fort-
schreiten im leiblich erschlossenen Raum.

1 Zum Tractatus-Turm liegt ebenfalls ein durch Depner gestalteter Trailer vor:
https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s [15.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

FW
Danke, Philipp — dann als nichste Person Christian Wilhelm.

Christian Wilhelm (CW)

Danke, ich bin auch sehr fasziniert — und frage mich, ob dieses bastelnde Philo-
sophieren etwas sein soll, was man dann tatsichlich auch im Unterricht mit Schii-
ler:innen macht — und haben diese tiberhaupt die Geduld so etwas zu machen?

HD

Also, dieses konkrete Format ist nicht fiir den Schulalltag vorgesehen, aber es gibt
verschiedene Adaptionen fir den Unterricht. Meine Bausitze konnen eher in Pro-
jektwochen mit viel Zeit zum Einsatz kommen. Oder man kann diese Bastelbogen
arbeitsteilig verwenden, dann spart man natiirlich Zeit. Oder Schiiler:innen entwi-
ckeln selbst ihre eigenen Formen und Bastelbégen. Was mich aus den Schulen an
Rickmeldungen erreicht hat, ist, dass die grundsitzliche Idee, >Kant< zu >bastelns,
gut ankommt und aufverschiedene Weisen funktioniert.

Cw

Ok, dann noch die Erginzung, dass wie so oft die Gefahr besteht, dass wir zwar Klar-
heit und Ordnung wollen, aber ob nicht dann, wenn ich das Gebastelte verfigbar
habe, ich doch eher — wie Du ja oben selbst angemerkt hast — zu schnell, zu frithzei-
tig denke, dass ich jetzt alles genauso verstanden habe, wie Kant sich das so gedacht
hat...

FW
Danke, als Nichstes dann Patrizia Breil, bitte.

Patrizia Breil (PB)

Ich habe mich gefragt, was wir verstehen, wenn wir diesen Wiirfel basteln. Ob das
etwas Anderes ist im Vergleich zur Kant-Lektiire — etwa so wie das theatrale Philo-
sophieren auch als ein anderer Zugang gilt, bei dem es um andere Aspekte geht. Ist
das beim >Basteln<auch so oder bleibt der >Kant« derselbe?

HD

Wir verstehen etwas anderes, wenn wir auf andere Weise verstehen, wiirde ich sa-
gen — darauf gehe ich gleich noch ein. Aber was wir genau verstehen: Darauf hitte
ich auch gerne eine Antwort von jemandem, der sich das zutraut. Zunichst einmal
grundsitzlich zu den Rezeptionsarten des Bausatzes: Es kann auch nur gebastelt
werden, ohne die erklirenden Texte zu Beginn zu lesen, aber dann kommt vielleicht
nichtviel an. Keine Ahnung, was da dann ankommyt, aber vielleicht macht das trotz-
dem Spaf} und beférdert auch eine gewisse Offenheit oder Neugier... Ansonsten ist

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

255


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

das Lesen der erklirenden Texte ja in den Bastelprozess selbst integriert, wenn man
dieses Angebot wahrnehmen maochte. Und ich hoffe, dass dies vielleicht dann da-
zu anregt, sich den Originaltext vorzunehmen. Die Lektiire und das Basteln spielen
im Bausatz eben ineinander. Dass man beides aber nicht so einfach trennen kann —
darin besteht vielleicht der Witz des Bausatzes.

FW
Danke, dann bitte noch Anna Zschauer.

Anna Zschauer (AZ)

Ja, also vielen Dank zuerst fiir solch ein Projekt, das tatsichlich einmal die Meta-
pher des Denkgebiudes in die Realitit tiberfithrt und auch unserem riumlichen
Denken eine gewisse Witrdigung verleiht. Also ich bin jemand, der sich die Dinge
auch raumlich merkt, durch ihre Position auf der Seite zum Beispiel. Und mir geht
es so, dass ich beim Kant-Lesen jedes Mal so ein bisschen von Neuem anfange, weil
ich die grofe Struktur dazu noch nicht im Kopf habe. Und mir persénlich wiirde
es total helfen, de facto eine gewisse Raumlichkeit, auch die leibliche Erfahrung des
Bastelns zu haben, um dann die komplexeren Inhalte daran zuriickzukniipfen, die
mir helfen, mir selbst das zuginglich zu machen. Das ist eine ganz faszinierende
Zugangsweise.

FW
Hanno, méchtest Du darauf noch reagieren?

HD

Ja, also, Anna, ich hoffe natiirlich, dass das so funktioniert — das war schon auch ei-
ne Idee bei der Motivation zu dem Wiirfel (aber eben nicht die einzige). Was mir bei
Deinem Interessengebiet Japan noch eingefallen ist, dass — wie ich aus dem Internet
weifd - ein japanischer Dozent das Kant-Buch offenbar auch fiir interessant erach-
tete, ohne Deutsch zu kénnen. Derjenige hat das bestellt, gebastelt und auch wohl
teilweise fiir sich iibersetzt und dann einen japanischen Text dariiber, was er davon
verstanden hat, geschrieben, den wiederum ich nicht verstehen konnte.* Aber mir
scheint sein Verstindnis meines Bausatzes doch angemessen, und zwar besonders
deshalb, weil er im Anschluss eine Kant-Gymnastik dazu gemacht und verfilmt hat.?
Auflerdem hat er das gebastelte Ding auch noch auf eine Schaukel gestellt und auch
auf einem Gelinder fotografiert. [Lachen] Das als Nachtrag dazu, was man iber-
haupt dabei lernt: schon irgendetwas, was genau jedoch, das weif ich nicht - solan-

2 Dazu ein Blog-Post: https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550 [15.01.2025].
3 https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE [15.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550
https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550
https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

ge man damit aber irgendetwas macht und den Kantwiirfel eben nicht hinter Glas
stellt oder sonstwie archiviert und abhakt.

FW

Gut, also unser Ziel besteht auf jeden Fall in einer frithen Offnung zum Publikum
hin.* Aber bevor wir das tun, schieben wir eine weitere Runde dazwischen. Das war
bislang vorerst eher eine kreative Hinfithrung, die man noch zu einzelnen fritheren
Vortrigen — wie etwa zur fachdidaktischen Relevanz der Perturbation, von der wir
im Vortrag Christian Klagers hérten — in Beziehung setzen konnte.

Das eigentliche Motto unseres Runden Tisch ist aber Philosophische Bildung und
die Vielfalt der Formen der Vernunft und wir werden jetzt von allen finf Gisten nachein-
ander noch einmal ihre eigene Position aus den jeweiligen Arbeitskontexten heraus
vorgestellt bekommen. Lasst uns die Reihenfolge einfach einmal umdrehen — Anna,
konntest Du das gemeinsame Thema hier aus Deiner Sicht bitte einmal kommen-
tieren.

AZ

Ich bin hier in Passau, wie schon angedeutet worden ist, als Reprisentantin des ost-
asiatischen Denkens. Das heif3t nicht, dass ich Euch jetzt hier alle davon iiberzeugen
mochte, dass wir Meditation und Yoga machen miissen an der Schule. Das wiirde
ich zwar fir eine Bereicherung halten, aber es geht mir in erster Linie um etwas
Anderes. Dazu beginne ich einmal kurz mit drei zentralen Kernelementen des ost-
asiatischen Denkens.

Erstens: Bildung ist Selbstkultivierung — und nicht in erster Linie Wissenser-
werb. Das heift auch, dass Bildung immer holistisch zu verstehen ist, also kérper-
lich, mental, emotional und kreativ. Zweitens spielt im Argumentieren auch die Ver-
weisung — statt der Widerlegung — eine gréfRere Rolle. Das heif3t, es >gewinntc —
nein, das ist schon das falsche Wort, also vielmehr: Es bleibt diejenige Meinung iib-
rig, die am ehesten in der Lage ist, simtliche der sich widersprechenden Meinungen
zuumschlief3en. Und das heifdt dann, dass der Widerspruch auf einem degradierten
Niveau im Grunde stehen bleibt. Das ist also die argumentative Herangehenswei-
se. Der dritte Punkt wire letztlich, dass man sich das Lernen als innere — statt als
dufere — Relation vorstellt. Sozusagen nicht als ein kognitives Kontrollieren eines
bestimmten Themas, sondern mehr im Sinne eines Kennen-Lernens, ein Sich-be-
kannt-Machen-mit. Das geschieht auch mehr auf>mediale« Weise, das heif3t nicht
zwingend in einem aktiven Modus, sondern vielmehr in einer Position zwischen der

4 Hinweis zur Situation: Es war gegen Ende der Passauer Konferenz nur noch eine reduzierte
Cruppe an Teilnehmer:innen vor Ort, so dass es insgesamt nur eine kleine Anzahl an Fragen
und Kommentaren gab (s.u.).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

257


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Aktivitit und Passivitit (zu den drei Momenten der japanischen Philosophie: Hei-
sig/Kasulis/Maraldo 2011: 23-38).

Hinsichtlich dieser drei Aspekte wiirde ich zwei Besonderheiten noch einmal
hervorheben. Die erste liegt darin, dass Euch das Bisherige wahrscheinlich gar nicht
so sehr iiberrascht hat. Diese drei Elemente sind durchaus nicht exklusiv und aus-
schlieRlich ostasiatisch, sondern man kann sie im Prinzip auch in der europiischen
Tradition finden — das wiirde ich aber gerade als einen positiven Aspekt hervorhe-
ben, weil es uns die doppelte Legitimation gibt dafiir, warum es Relevanz hat, iiber
diese Aspekte auch zu reden und sie wieder zu rehabilitieren. Der zweite Aspekt,
den ich hervorheben wiirde, ist, dass hinter allen drei genannten Kernelementen
eine Sache steht, dieich fiir dieses Unternehmen einer Rehabilitierung anderer For-
men der Vernunft ganz zentral finde, und das bezeichne ich einmal als Ambiguitats-
toleranz.

Mit Ambiguititstoleranz (Bauer 2018) ist hier aber mehr gemeint als nur die
theoretische Akzeptanz anderer Formen des Denkens, sondern es ist auch ein »Ste-
henlassenkénnen<damit gemeint. Und das Wichtige ist, dass eine Ambiguititstole-
ranz nichts ist, was wir einmalig verstehen, sondern es ist eher eine stindige Ubung,
die wir betreiben miissen. Diese Ubung ist in allen drei jener Elemente vorhanden,
in Bildung als Selbstkultivierung, weil das fiir eine:n jede:n Schiiler:in, wenn wir
hier jetzt auf den Schulkontext schauen, etwas Anderes bedeutet und Schiiler:innen
zum Beispiel auch die Verzichtibung leisten miissen, sich zu vergleichen. Im Ar-
gumentieren als Verweisen ist es auch enthalten, weil der Widerspruch ja ungelést
stehen bleibt, was ich selbst individuell ertragen kénnen muss. Beim Lernen im Sin-
ne innerer Relation wiederum muss sich auch die Lehrperson in letzter Konsequenz
enthalten, zu glauben, sie habe eine letztgiiltige Antwort gefunden. Es gibt mehre-
re mogliche Losungen, wenn man von einem Kennen-Lernen spricht, das kann auf
ganz unterschiedlichen Wegen gelingen, zum Beispiel auch — mit Blick auf die Bas-
telshow gerade - riumlich-kreativ, und da gibt es dann eben nicht die eine Lésung.

Wie konnte man das jetzt — womit ich schlieRen méchte — umsetzen? Erstens ist
es dabei duflerst wichtig, dass wir als eine Person lernen und von einer Person lernen.
Also auch die Lehr-Person sollte de facto als Person anwesend sein, indem sie sich
u.a. zugesteht, eine lernende Person zu sein. Lehrer:innen und Schiiler:innen soll-
ten also eine Sache gemeinsam entdecken. Die zweite und letzte Betonung gilt noch
einmal dem Umstand, dass man das nicht als Zen-Meditation auf dem Schulhof ma-
chen muss. Man kann auch >minimalinvasiv< beginnen, etwa mit dem Lesen eines
zenphilosophischen Textes im Unterricht, den man sich gemeinsam erschliefdt und
bei dem man dann iibt, sich widerstrebende Deutungen einfach stehenzulassen und
sich mit dieser Widerspriichlichkeit quasi zu befrieden.

PB
Ich werde ebenso versuchen, mich so perfekt an die fiinf Minuten zu halten. In der

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

Kognitionswissenschaft spricht man jetzt mittlerweile schon seit Jahrzehnten vom
Vier-E-Ansatz, der besagt, dass der Geist embodied, extended, enactive und embededd
ist, d.h. also verkdrpert, ausgeweitet, in Interaktion mit der Welt und eingebettet
bzw. situiert. Solchen der Philosophie nahen Ansitzen ist u.a. die Vorstellung wich-
tig, dass geistige Fihigkeiten, also u.a. Denken, Erinnern, aber auch rationale Ent-
scheidungsfindungen nicht auf das Gehirn alleine beschrinkt werden kénnen. Da-
mit geht, das wire jetzt mein Weiterdenken dieses Kontextes, auch eine Vernunft
einher, die abhingig ist von einer Verkérperung, einer Umwelt, von Situationen.
Diese Position ist nicht nur die der Kognitionswissenschaft, sondern sie ist auch
immer schon philosophisch informiert, nicht zuletzt mit Maurice Merleau-Ponty
(2010), nach dessen Phinomenologie das leibliche In-der-Welt-Sein die letztgiiltige
Bedingung ist fitr Wahrnehmung und Erkenntnis tiberhaupt.

Diese leibliche Positionierung in der Welt und zur Welt, die wird in feministi-
schen Theoriebildungen gerne einmal erganzt durch den Hinweis darauf, dass diese
Situierung eben auch individuell ist. Dass es folglich keine tibergreifende Leiblich-
keit gibt, von der wir alle ausgehen kénnen, sondern dass sich diese immer jeweils
unterschiedlich gestaltet. Dazu jetzt nur zwei ganz kleine Schlaglichter, einmal zu
Simone de Beauvoirs grofer Studie (2018) zur Situation der Frau. In Reaktion auf
die Idee radikaler Freiheit von Jean-Paul Sartre verweist Beauvoir darauf, dass der
Mensch, hier: die Frau, eben nicht radikal frei ist, sondern immer gepragt ist durch
ihre sozial-historische Situation, d.h. dass die Gesamtheit ihrer Umstinde, inklu-
sive ihres Korpers, in denen sie sich befindet, ihre Handlungen zwar nicht vorbe-
stimmyt, aber doch sehr stark beeinflussen kann. Zu dieser jeweiligen Situation ge-
héren immer auch andere, die ihre bzw. konsequenterweise auch meine Freiheit in
gewisser Form einschrinken konnen. Aber zu deren Situation — das ist in der Ethik
von Beauvoir wichtig — ebenso ich gehére. Auch ich selbst bedinge, inwiefern all die
anderen situiert sind. Das zweite Konzept ist das >situierte Wissenc (situated know-
ledge) von Donna Haraway, womit es darum geht, dass diese Situiertheit auch auf
epistemische Praktiken einwirkt. Also, auch, was ich weif oder wissen kann, ist ab-
hingig von der Situation, in der ich mich befinde bzw. davon, wie ich situiert bin in
der Welt, auch im Vergleich zu anderen Menschen und Nicht-Menschen. Praktiken
des Wissenserwerbs und der Wissensproduktion miissen vor diesem Hintergrund
ebenso in der Schule — wenn wir davon ausgehen, dass dort diese Praktiken aktuali-
siert werden — immer aus einer intersektionalen Perspektive betrachtet werden. Da-
mit wird Ricksicht darauf genommen, welche Hindernisse es vielleicht gibt, wenn
ich mir Wissen aneignen will. Das bedeutet, dass wenn den Schiiler:innen ein be-
stimmtes Wissen vorgestellt wird, bedingt durch die Situierung ihrer selbst nicht
notwendigerweise alle der Schiiler:innen denselben Zugang zu diesem Wissen ha-
ben. Das bedeutet umgekehrt aber genauso, dass auch die Lehrperson keinen An-
spruch hat auf Objektivitit oder Universalitit ihres Wissens, da auch das>Lehrer:in-
nen-Wissen< Produkt deren eigener Situierung ist.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

259


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

CwW

Ich habe ein gewisses Unbehagen beziiglich der Vorstellung des Philosophierens im
Unterricht, wonach es vor allem darum gehe, Griinde zu geben und zu itberpriifen.
Das ist ein bestimmtes Verstindnis von Vernunft und mein Unbehagen dabei be-
zogen auf Unterricht oder auch Fachdidaktik driickt sich darin aus, dass in das,
was uns als Menschen ausmacht, bei Schiiler:innen, auch bei Lehrpersonen, viel,
viel mehr hineinspielt als in jener Vorstellung. Der Bereich, der mich da interes-
siert, kann man verschiedentlich benennen, aber ich bezeichne den hier einmal als
den emotional-affektiven oder auch psychologischen Bereich (dazu auch: Wilhelm
2025). Dazu kénnte man also fragen, was alles zum Geist dazugehért — nur als ein
Beispiel: Es gibt eine Mannheimer Kollegin von mir, die Professorin der Psychologie
Corina Aguilar-Raab, sie hat mit ihrem Team das sogenannte >SEE-learning« aus den
USA nach Deutschland iibertragen®, das meint soziales, emotionales und ethisches
Lernen. Darauf bin ich aufmerksam geworden, weil es mit diesem Modell darum
geht, die Emotionen der Schiiler:innen wahrzunehmen, damit umzugehen, aber
auch mit Blick auf compassion bzw. Mitgefiihl, anderen zu helfen, und sich zu fragen,
welche ethischen Implikationen das alles hat. Das betrifft also ebenfalls unseren Be-
reich, weil ich hiufig sowohl in der Fachwissenschaft als auch -didaktik das Gefiihl
habe, dass Emotionen, vielmehr der gesamte psychologische Bereich, noch unter-
reprisentiert ist. Wenn man sich z.B. die beiden grofien Handbiicher - die hier auf
der Passauer Tagung auch immer wieder zitiert wurden — genauer anschaut, dann
findet man z.B. im Glossar keinen Eintrag zu Emotionen, was ich fiir sehr fragwiir-
dig halte!

Vor diesem Hintergrund bin ich dann ebenfalls auf Iris Murdoch gekommen, die
sich erst einmal sehr stark mit Kant auseinandersetzt, der ebenso ihrer Lesart nach
die saubere, reine Vernunft vom Chaos der empirischen Psyche abgrenzen will. Da-
gegen betont Murdoch (2023), dass es aber starke psychologische Prozesse gebe, die
auch in uns stattfinden. Wir haben zum Beispiel ein starkes Ego, das sich immer
wieder auf verschiedene Weisen Ausdruck verschafft u.a. als Selbstmitleid, Selbst-
gerechtigkeit und Phantasie, Triume oder Wiinsche, die allesamt den Blick auf die
Wirklichkeit beeintrichtigen. Dabei gehe es darum, sich mit gerechter und liebe-
voller Aufmerksambkeit auf die jeweils Anderen zu konzentrieren und zu versuchen,
zumindest immer wieder einmal von diesem Ego wegzukommen. Das erscheint mir
insofern spannend, dass sie von Platon und Simone Weil ausgehend psychologische
Prozesse aufgreift. Bezogen auf diesen Bereich gibt es bei Heiner Hastedt (2005)
diese schone Unterscheidung — im Anschluss an Humes Frage nach Vernunft, Ver-
stand und Gefiihl - zwischen einerseits >Vernunft 1¢, die man eigentlich als Verstand
begreifen konnte, andererseits die Gefiihle, dabei ist die >Vernunft 2¢, das Reflexi-
onsvermdgen, das sich auf die Gefiithle oder den Verstand bezieht. Das erscheint

5 Weitere Informationen: https://www.see-learning.ch [15.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.see-learning.ch
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.see-learning.ch

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau 261

mir als ein geeignetes gefithlaffines Modell, itber das wir spiter vielleicht sprechen
konnten.

FW
Danke, Christian, sehr schon auch, dass der Name Heiner Hastedt hier heute noch
gefallenist, einem langjihrigen Mentor von mir, dessen kompaktes und gut lesbares
Reclam-Heft Gefiihle nicht zuletzt auch fir die Arbeit zu diesem Thema in ilteren
Jahrgingen in der Schule gewiss sehr zu empfehlen ist.

Philipp, Du bist jetzt bitte dran... Du wiinschst Dir die Einblendung einer Folie,
was hiermit erledigt wird, Deine finf Minuten, Philipp.

PhTh

Danke. Dieser Runde Tisch bietet ja die Variationen eines Themas, nimlich die Viel-
falt der Formen der Vernunft, und meine Variation bezieht sich auf die Wissensfor-
men >propositional« und »nicht-propositional.

ADbb. 3: Der Erkenntnisprozess zum nach-propositionalen Wissen

Nach-propositionales Wissen fiir die philosophische Bildung (Ph. Thomas)

Sinnliches Erkennen (A. Krebs 2021, 77): pha-
nomenologisch differenzieren, nicht begrifflich —
Erfahrung immer tiefer erschlieRen
Nach-propositionales Wissen, Bsp.: Blick auf das
Leben vom Tod aus zeigt ,Gesamtunver-
standlichkeit des Lebens’

Anthropologische Universalitat

Begrifflich bestimmte Erfahirung, qualitativ arm, aber
prézise, intersubjektiv giiltiger Begriff: wichtig fir die
argumentative Begriindung

Propositionales Wissen, Bsp.: Pro und Contra beim
Thema Sterbehilfe

Rationale Universalitat

Erfahrung: qualitativ reich, doch ohne Begriff, unexakt, subjektiv
Vor-propositionales Wissen, Bsp.: als eine Angehorige gestorben ist ...

Eigene Darstellung (PhTh)

Wir fangen hier (Abb. 3) links unten an. Es beginnt also mit der Erfahrung des
vor-propositionalen Wissens. Diese ist qualitativ reich, aber noch ohne Begriff, sie ist
unexakt und subjektiv. Wenn wir das auf den Baden-Wiirttembergischen Bildungs-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

plan®, Klasse 10, Thema Endlichkeit, Sterben und Tod beziehen, dann kénnen wir
sagen: Als eine Angehorige gestorben ist, war das eine konkrete Situation, die als
eine unglaublich reiche Erfahrung ungeordnet und subjektiv bleibt. Typisch fir den
schulischen Bildungsauftrag ist dann, was der erste Pfeil anzeigt und was ich mit
dem Linguisten Hans Peter Ortner (2017) »Semantisierung« nenne. Dazu mochte ich
gleich kritisch gegen den iiblichen schulischen Kontext sagen, dass dieser Schrittim
Grunde auch alles das ist, was die Schule dem Bildungsplan nach méchte: Alles, was
auf meiner Folie danach kommt — oder im Rahmen dieses Runden Tischs als Viel-
falt der Formen der Vernunft Thema ist — wird im Vergleich dazu marginalisiert. Also,
»Semantisierung<heiflt, den richtigen Begriff zu finden, um etwas als etwas zu iden-
tifizieren. Diese Bestimmung ist immer eine Vereindeutigung. Die positive Funk-
tion dieser Vereindeutigung liegt darin, dass dadurch argumentativ intersubjektiv
giiltige Begriindungen méglich werden. Das ist ein wichtiges Ziel im Philosophie-
und Ethikunterricht, doch reicht es schon aus? Beziiglich dieses terminologisch als
propositional gefassten Wissens wire ein Beispiel die Pro-und-Kontra-Debatte zur
Frage der Sterbehilfe. Mit solch einer Debatte ist primir das Ziel der logisch-be-
grifflichen, argumentativen, also — etwa nach Habermas — rationalen Universalitit
verbunden.

Doch ich méchte gerne mit Hanspeter Ortner einen Schritt weitergehen und je-
ne Vereindeutigung verfliissigenc. Dieser Schritt kann >Semiotisierung« genannt wer-
den. Am Beispiel der Literatur fasst Ortner diesen Prozess als das Vermdgen der
poetischen Sprache, unbewusste Erfahrungen zuginglich zu machen und diesen
Ausdruck zu verschaffen. Unbewusst ist nicht psychologisch gemeint, sondern es
geht um die >Riickseite« des deklarativen bzw. propositionalen Wissens. Dazu be-
notigen wir gerade Metaphern, Bilder etc. Das Bestreben, uns von der Fokussierung
auf die hohe Klarheit der Begriffe zu 16sen und das Phinomen selbst erneut zu wiir-
digen, das ist vielmehr ein hermeneutisch-phinomenologischer Prozess des Phi-
losophierens. Ich nenne das hier (Abb. 1; oben links) ein phinomenologisches Dif-
ferenzieren unserer Erfahrung. Und das Wissen kann ein nach-propositionales Wissen
genannt werden. Bei dem Beispiel des Umgangs mit Endlichkeit kdnnte man hieran
literarische Zeugnisse denken, ggf. aber auch an visuelle Formen bildender Kiinste.”
In diesen Fillen ist es kein Wissensgewinn im propositionalen Sinne — und doch ist
es ein Wissensgewinn. Hier geht es nicht um eine begrifflich-rationale, sondern um
eine anthropologische oder eine humane Universalitit, die conditio humana, konnte
man sagen.

6 Ministerium fir Kultus, Jugend und Sport Baden-Wiirttemberg, Bildungsplidne Baden-Wiirt-
temberg, Sekundarstufe | Ethik, online abrufbar unter [15.01.2025]:
https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/SEK1/ETH.

7 DazuThomasin diesem Band S.71-82; im Kontext der Literatur ebenfalls: Krebs 2021: speziell
7, 77.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://www.bildungsplaene-bw.de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildungsplaene-bw.de/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

FW

Vielen Dank, Philipp! Hanno, was mochtest Du an dieser Stelle jetzt noch zu Deinem
schon performativ vorgestellten und von Dir wie auch den anderen kommentierten
Ansatz ergianzen?

HD

Mit Blick auf die bisherigen Impulse und Ausfithrungen glaube ich nicht, dass wir
uns hier streiten werden — auflerhalb dieses Raums wire man aber vielleicht viel
kritischer. Meine These, fiir die ich vorhin zu argumentieren angekiindigt habe, lau-
tet ja: Basteln ist ernst zu nehmen - nicht nur als eine motorische Ubung fiir Kin-
der, sondern ebenso philosophisch, auch politisch im Sinne von Aufklirungsarbeit.
Das gilt besonders — hierin liegt mein Punkt — in Zeiten des digitalen Medienwan-
dels, weil im Basteln das Wissen seine Dimensionen der Korperlichkeit und der Zeit-
lichkeit wieder zuriickerhilt, die durch die Digitalisierung verdringt werden. Diese
>Unsichtbarmachung«ist ja durchaus auch ein Vorteil, und Digitalisierung ist nicht
zuletzt erfolgreich, so denke ich, weil sie das geschafft hat: Denn in jenen Dimensio-
nen steckt auch viel Problematisches — und zwar so etwas wie Reibung, Tiicken des
Materials, Widerstinde, Missverstindnisse: was anstrengend ist. Ohne diese Rei-
bungflutscht«das Wissen, genau wie im Internet Informationen. Und das ist schon
etwas Gutes — auch im Sinne von Aufklirung und Demokratie —, weil es zur Schnel-
ligkeit der Kommunikation und zur Transparenz der Informationen beitrigt. Aber:
die Verdringung jener Dimensionen ist fiir Aufklirung und Demokratie eben auch
gefihrlich, weil in Kérperlichkeit und Zeitlichkeit auch die Chancen fiir Verantwort-
lichkeit zu finden sind — das ist mein Punkt!

Um es an einem Beispiel zu illustrieren: Wenn man in eine Bibliothek geht und
dort recherchiert, steht man vor einem Regal und muss sich dort Biicher aussuchen.
Da iiberlegt man sich genau, welche der Biicher man mitnimmt, weil man die alle
nach Hause tragen muss und die sind schwer. Dagegen ist es wesentlich leichter
und viel schneller, wenn man zu Hause sitzen bleibt, um sich als Ergebnis einer In-
ternet-Recherche PDFs herunterzuladen. Aber in diesem Fall muss man sich nicht
entscheiden, welche man sich >zieht¢, man lidt einfach alle herunter und ist viel
schneller fertig. Die Digitalisierung erleichtert es uns also, Verantwortung nicht zu
iibernehmen, etwa fiir eine sorgfiltige Auswahl der relevanten Biicher und Infor-
mationen. Der Einwand, der hier oft kommyt, ist, dass es aber nicht so sein miis-
se! Man kann ja auch sehr verantwortungsvoll umgehen mit Digitalitit bzw. PDFs,
und das stimmt natiirlich auch — das Internet selbst macht uns per se nicht dumm,
wir kénnen es verniinftig benutzen. Aber zu beobachten ist gegenwirtig eben doch,
dass die Verantwortung eher abnimmt im 6ffentlichen Diskurs. Ich glaube, dieser
Einschitzung muss man zustimmen.

Das zeigt sich auch in einem Zuriickweichen der sogenannten gate keeper. Die
Redaktionen oder Lektorate werden abgebaut, aus finanziellen Griinden, aber sie

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

263


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

werden im Allgemeinen nicht vermisst — jedenfalls nicht so sehr, dass man sie wie-
der bezahlen mochte. Die Aufgaben, die sie traditionellerweise iibernommen ha-
ben, sollten eigentlich die Leser:in selbst tibernehmen oder die Instanz, die publi-
ziert. Alle sollten ihre eigene Redakteur:in sein; das macht nur eben niemand oder
kaum jemand. Sogar diejenigen, die eine verantwortungsvolle Redaktion dann doch
vermissen oder das Gefithl haben, dass sie dies selbst tun sollten, haben in vielen Fil-
len nicht die Zeit dafiir (und kénnen sie sich auch nicht nehmen, weil es alle anderen
auch nicht tun).

So entsteht ein Teufelskreis, in welchem Wissen immer weiter zugespitzt wird
auf Informationen, bis die Spitze sozusagen stindig abbricht. Ohne die zwei Di-
mensionen der Korperlichkeit und der Zeitlichkeit ist 'Wissen« blof3e Information —
zwar mit allen Vorteilen von Schnelligkeit und von leichter Verfiigbarkeit, aber weil
Informationen so schnell und ohne echte Verantwortlichkeit hergestellt und ver-
breitet werden, wie es mittlerweile geschieht, nimmt man sie nicht mehr so richtig
ernst. Sie erfahren einen Glaubwiirdigkeitsverlust und Geringschitzung. Das fithrt
soweit, dass — hier eher salopp gesprochen - keiner mehr weif3, was Sache ist. Umso
mehr bendtigt man Wissen, um aus dieser Situation herauszukommen. >Wissencist
dann aber oft nur eine neue Information, der man misstraut usw. Und dann kommt
es zum Beispiel dazu, dass eine faktenverachtende populistische Regierung gewihlt
wird, die von einer Expert:innen-Regierung abgelost wird, der dann wieder eine po-
pulistische Regierung folgt.

Man sollte die Dimensionen von Kérper und Zeit also in die Wissensprozesse
wieder einfligen, zum Beispiel mit der Hilfe des Bastelns. Wichtige Punkte meiner
Begriindung gehen so: Erstens verlangsamt Basteln den ganzen Prozess der Wis-
sensherstellung und der -rezeption; zweitens erfordert Basteln Anstrengung; drit-
tens zeigt das Basteln, dass der Erkenntnisprozess auch scheitern kann und ver-
ginglich ist — wenn man sich verklebt oder verbastelt, dann ist das Ding eben kaputt
und man muss wieder von Vorne anfangen. >Gutes< Wissen ist also nicht selbstver-
stindlich, deshalb gilt schliefilich auch: Nicht jedes Basteln bzw. jedes Wissen ist
gleich gut. Wichtig erscheint mir, dass der Bastel-Prozess auch eine gewisse Regel-
haftigkeit hat und ich hoffe, dass ich sie in meinen Bausitzen gut umgesetzt habe
u.a. dadurch, dass es Bausitze sind, die ein klares, vorgegebenes Ziel mit sich brin-
gen. Es ist keine >bricolage« (Lévi-Strauss 1968: 29ff.) im Sinne von sich bastelc mal
wasl<. Nein, es ist ein geleitetes Basteln, das eine Gestaltung umsetzt, die eine ge-
wisse Sperrigkeit aufweist. Wenn ich nach der Regelhaftigkeit von sgutem« Basteln
schaue, ist die so dhnlich wie die dsthetischen Regeln in der Kunst: Es ist allen klar,
dass es welche gibt und geben muss, aber sie sind wandelbar und umstritten. Am
Beispiel des Bausatzes gilt, dass die Formen und Farben nicht optimiert sind fir
den Genuss der Sinne, anders als z.B. bei den kurzen audiovisuellen Schnipseln aus
dem Internet, die man sich reinzieht, weil sie so krass und lustig sind: Dafiir ist der
Bausatz nimlich zu komplex und er fordert zu viel Geduld und Einsatz. Die Farben

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

und Formen sind aber auch nicht nur einer instrumentellen Funktion unterworfen
wie etwa bei der Infografik, die ausschlieflich Ubersicht verschaffen soll, sondern
sielenken auch ab und sie irritieren. Diese Irritation des Bausatzes soll folglich wie-
derum produktiv sein, sie soll kreativ anregen. Nach dem Motto: >Ich kann damit
auf den ersten Blick vielleicht nichts anfangen, und doch reizt es mich, damit et-
was anfangen zu konnen«. Das alles gemeinsam macht letztlich ein gutes Basteln
gegeniiber einem beliebigen Basteln aus.

FwW

So, jetzt danken wir erst einmal allen [Klopfen!] - fiir dieses Panorama an so vielen
Aspekten. Die Idee ist nun, dass ab sofort erst einmal das Publikum Vorrang hat,
mit Fragen, Kommentaren und Bemerkungen. Also, bitte sehr...

Christian Klager (CK)

Also, ich habe zwei Fragen an unterschiedliche Personen. Einmal an Anna Zschauer
bezogen auf den ersten Beitrag — ich frage mich, ob ich Zen-Texte mit einer euro-
piisch sozialisierten Form der Vernunft iiberhaupt verstehen kann. Also, ich beob-
achte das bei mir, dass sobald ich etwa daoistische Texte lese, dann wirken die auf
mich wie Paradoxien, und ich glaube, dass das wohl weniger am Dao liegt als an mir.
Diesen Effekt befiirchte ich analog auch fir Zen-Texte. Macht das nix oder muss ich
japanischer werden? Oder weniger zugespitzt gesagt: Wenn wir Bruchstiicke ande-
rer Kulturen lesen, aber die eher nicht verstehen — was bedeutet das?

AZ

Also, es geht mir hier tatsichlich nicht um ein irgendwie kriteriengeleitetes richti-
ges Verstehen. Ich bin zugleich eine Gegnerin der Annahme, dass es verschiedene
kulturelle sVerniinfte« gibt. Auch der Zen-Buddhismus agiert vielmehr mit verniinf-
tigen Gedanken, behandelt diese aber ganz anders. Wenn man solch einen Text liest
und — das gilt auch fiir Schiiler:innen — dadurch enorm vor den Kopf gestofRen wird,
dannistdasein erster wichtiger Schritt zur Selbsterkenntnis — das meint iiberhaupt
einmal die Grenzen des logischen europiischen Denkens zu spitren. Zugleich ist die
Anerkennung wichtig, dass das kein Blodsinn ist, der da steht, sondern es ist eine
andere Umgangsweise mit Logik. So kann man sich Zen-Konzeptionen durchaus
annihern. Also allein schon nach Griinden dafiir zu suchen, dass ich all das jetzt mit
meinem Denken nicht so einfach verstehe. Wenn man es schafft, dies zu begriinden,
dann ist das ja schon viel... Das sehe ich iiberhaupt nicht als Problem an.

CK

Aber das basiert dann schon auf der Primisse, dass wir uns grundsitzlich verstehen
konnen. Das ist ja nicht selbstverstindlich.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

265


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

AZ
Ja, richtig, aber davon gehe ich selbst aus.

PhTh
Eine Frage: Du hast das ja schon gemacht in der Schule, Anna, richtig?

AZ

In der Schule habe ich bislang noch keine Zen-Texte lesen lassen, aber in einem
Workshop fiir Student:innen, bei dem wir auch genug Zeit fir dieses Experiment
hatten. Da konnte man gut itber das erste Moment des heuristischen Schockiert-
seins noch hinausgehen. Wir konnten uns iiber verschiedene Interpretationen des
Textes austauschen und uns fragen, welche davon wem jeweils zusagt. Das ist das
Wichtige, dass man die Student:innen oder analog Schiiler:innen dazu bringt, zu
akzeptieren: Wenn Du fiir Dich einen Zugang zu diesem Text gefunden hast, dann
ist das in Ordnung. Und der muss dann weder anderen noch der Lehrer:in gefallen.
Aber das ist natiirlich schwierig, diese grofRe Offenheit verschiedener Erlebnisse als
Lehrperson zuzulassen. Im schulischen Rahmen wiirden wir wohl viel weiter auch
nicht kommen, aber — wie gesagt — das ist schon viel.

Christian Klager

Meine zweite Frage stelle ich an Hanno Depner. Du hast ja zuletzt gesagt, dass eine
gewisse Regelhaftigkeit wichtig sei bei Deinen Bastelbogen zu Kant und zu Wittgen-
stein und dass der jeweilige Prozess nicht beliebig sein solle. Bevor Du das sagtest,
hatte ich so schone Ideen wie, heute kneten wir uns ein Mangelwesen oder morgen
basteln wie den Priferenzutilitarismus. Und ich habe auch sofort Gedanken dazu,
was ich tun wiirde, wenn ich die Aufgabe gestellt bekidme, z.B. beim Letzteren gibt
es irgendwie Interessen, die sich widersprechen, die einander gegeniiber stehen,
die diirfen sich nicht berithren oder so... Daher die Frage, warum es dann itberhaupt
den Bausatz geben muss — geht es nicht auch ganz offen einfach so?

HD

Ich glaube, dass die Situation im Unterricht eine andere ist als bei diesem Buch/
Bausatz. Sobald Du im Unterricht sagst, dass wir heute basteln oder kneten, gibst
Du als Lehrer:in Regeln vor, die aufderhalb der Schule eben der Bausatz vorgibt, Du
gestaltest also die Auseinandersetzung mit etwas auch diskursiv mittels Feedback
an Schiiler:innen etc. Dasist dann die Rahmung, die im Bausatz eben anders ist, weil
ich ja als Autor nicht dabei bin oder nicht immer dabei, wenn das jemand bastelt.
Deshalb braucht dieser Bausatz auch eine andere Rahmung.

David Lanius (Paris Lodron Universitit Salzburg)
Ich habe eine Frage an die gesamte Runde: Mir erscheint das sehr interessant, dass

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

durch Euch die partiell stark vereinfachten Ansitze in der Fachdidaktik erweitert
werden sollen. Genau, das leuchtet mir total ein, das brauchen wir auch. Zugleich
habe ich mich bei fast allen fiinf Beitrigen gefragt, ob man das allen jeweils Uberge-
ordnete ebenso noch ein wenig konkretisieren kann - also wozu brauchen wir das al-
les, z.B. diese Selbstkultivierung aus der japanischen Tradition oder auch das nach-
propositionale Wissen, was wollen wir damit wirklich vermitteln? Sind das auch
spezielle Fihigkeiten oder geht es dabei um Charakterbildung?

Das habe ich mich schlieflich beim Basteln gefragt, weil das »Entleiblichen<im
Rahmen der Digitalisierung wirklich ein Problem ist, dazu ist das Fach Philosophie/
Ethik hiufig zusitzlich auch so dermafien >verkopft:, dass die Ausdehnung ins Kor-
perliche total wichtig ist, aber kann man das, was wir damit am Ende bildungsphi-
losophisch und fachdidaktisch erreichen wollen, auch noch etwas genauer fassen?

CwW

Also in der Philosophie- und Ethikdidaktik geht es ja unabhingig von einem kon-
kreten Lehrplan immer auch darum, dass die Schiiler:innen einen eigenen Lebens-
entwurf entwickeln. Speziell bei moralischer Bildung ist der Selbstbezug wichtig.
Wie will ich mein eigenes Leben und die individuellen Ziele iiberpriifen, wenn ich
mich nur mit einer logischen Vernunft diskursiv iiberpriife. Sondern alles was die-
sen Reichtum in mir ausmacht, sollte man auch insofern denken: Dass wir nimlich
versuchen, uns die Dinge einfach klarzumachen, die zuerst einmal uniibersichtlich
erscheinen, sie in klare Strukturen zu bringen, und gleichzeitig das aber auch aus-
zuhalten, dass die Welt eben vielschichtig ist, dass es Ambivalenzen gibt, dass es
sich nicht anders fassen lisst und dass ganz viele Sachen in uns eine Rolle spielen
wie zum Beispiel der gesamte psychische Bereich.

PhTh

Du hast nach den tibergeordneten Bildungszielen gefragt, und ich méchte daraufso
antworten: Das nach-propositionale Wissen steuert eine andere Form von Univer-
salitat an als das propositionale Wissen. Ich habe das die anthropologische Univer-
salitit genannt, man konnte auch den klassischen Begriff conditio humana nennen
— was ist daran gerade ethisch interessant? Die conditio humana zu reflektieren, in
einer Art von >Ubersteigung« des Propositionalen, des Begrifflichen, das bedeutet,
Abschied zu nehmen von der Letztbegriindbarkeit semiotischer Systeme oder Sinn-
entwiirfe. Es geht nicht darum, die conditio humana zu definieren und sie mit Begrif-
fen exakt auszudriicken (z.B. Sprachfihigkeit des Menschen), sondern wir bewegen
uns in einem sinnlichen Erkennen. Das ist ein schoner Begriff bei Angelika Krebs
(2021). Sinnliches Erkennen ist etwas wie Sich-bekannt-machen-mit. Was ist daran
ethischinteressant? Z.B. zu verstehen, dass bei uns Menschen zwar irgendwie grof3e
Teile unseres Selbstverstindnisses als ein Definieren unserer Werte, unserer Kultur
usw. laufen, dass diese Weltanschauungen aber eigentlich nicht ableitbar sind wie

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

267


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

ein mathematischer Beweis. Damit haben wir schon ein ethisches Lernziel im Sin-
ne der denkerischen Bescheidenheit. Ich wiirde es so auf den Punkt bringen, dass
im Bereich des Propositionalen auch die Ideologie liegen kann; die Philosophie hin-
gegen findet ihr Zuhause eher im Nach-Propositionalen. Der Verstand selbst ist fiir
das Propositionale zustindig, fiir das Subsumieren von Phinomenen unter Begrif-
fe. Die Gefahr besteht in der Ideologie und im Propositionalen darin, dass man die
Klarheit der Begriffe verwechselt mit der Welt. Die Vernunft hingegen ist dann eher
im Nach-Propositionalen zu Hause, hier etwa in der Einsicht: Unsere Weltanschau-
ungen sind nicht letztbegriindbar.

AZ

Die sinnliche Erkenntnis hitte ich jetzt, auch weil mir das Buch von Frau Krebs un-
bekannt ist, zu Alexander Gottlieb Baumgartens erster Asthetik in Beziehung ge-
setzt. Im Riickblick hat ja schon dieser Begriinder der Asthetik von der sinnlichen
Erkenntnis gesprochen als der klaren und verworrenen Erkenntnis. Also als eine er-
ginzende Komponente zur klaren und deutlichen, der begrifflichen Erkenntnis.®
Baumgarten hatauch bereits den Punkt betont, dass die begriffliche Erkenntnis ver-
armend ist und uns immer nur eine reduzierte Variante unserer reichen Erfahrung
wiedergeben wird. Deswegen méchte ich hier also die Tradition der Asthetik unbe-
dingt einmal deutlich markieren und finde es wichtig, dass wir diesen Prozess des
Vereindeutigens auch irgendwie wieder riickgingig zu machen versuchen. Nicht
zuletzt weil unsere neoliberal beeinflusste Gesellschaft und damit leider auch all
unsere Bildungserwartungen dazu tendieren, dass es eine richtige Methode gibr,
eine richtige Antwort. Auch unsere Logik basiert ja auf dem Satz des Widerspruchs.
Meiner Auffassung nach ist es ein ganz wichtiger Bildungsauftrag, gerade auch im
Zeitalter der Digitalisierung, dass wir die Grundziige des Humanen vermitteln, und
menschlich ist nun einmal nicht nur Vereindeutigung. Diese ist mechanisch und ef-
fizient, sie ist niitzlich, ja, aber sie ist nicht menschlich. Das Ziel sollte also sein, dass
sich in dieser Hinsicht Wege dafiir er6ffnen, die Ambiguitit, die Vielfalt als das Ge-
genteil der Vereindeutigung auf irgendeine Weise ebenso didaktisch realisierbar zu
machen. Dafiir erscheinen mir dsthetische Zuginge sehr relevant und wichtig zu
sein.

Bezogen auf die beschrinkte Richtigkeit unseres Denkens gilt zudem, wenn
man dazu auf die Zen-Texte zuriickkommt, dass auch der Zen-Buddhismus die
Denkfigur des ausgeschlossenen Dritten im Prinzip umfasst. Es kann also auch
dort in einem ersten Schritt nur >A oder Nicht-A« sein. Aber im Zen-Buddhismus
gilt zugleich, dass die Entscheidung, ob es>A oder Nicht-A«ist, immer kontextuell
ist, sie wird immer von jemandem getroffen. In dem einen Kontext kann es also >A<,

8 An diesem historischen Zusammenhang kniipft auch Krebs an; in diesem Band S. 41-52 bzw.
2021: speziell 72—-78.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

in einem anderen >Nicht-A« sein. Beide Kontexte behalten dabei — anders als in der
traditionellen europiischen Logik — jeweils ihre Geltung. Durch dieses Mitdenken
der vielen Stufen der Kontextualitit im Zen-Buddhismus fithrt das irgendwann
logisch in eine Art von Regress, den man denkerisch nicht mehr l6sen, sondern mit
dem man nur noch den Umgang einiiben kann. Das miindet letztlich in Demut, in
ein Akzeptieren des Nichtvorhandenseins einer Losung, einer Nicht-Antwort.

HD

Ich wiirde das dhnlich sehen und auch im Sinne der Aufklirung antworten: Aus-
tibung von Vernunft besteht immer auch im kritischen Mitbedenken der eigenen
Position. Anders formuliert: Die dsthetisch-leibliche Kultivierung oder Sensibilisie-
rung ist deswegen notwendig, weil ansonsten diese Bereiche unkultiviert bleiben,
und damit erscheinen die Bedingungen jedes Wissens beliebig und egal, und es
bleibt unverstanden, was in den Bereichen der Gefiihle, der Rhetorik usw. passiert.
Dann zahlt nur noch das Faktum oder nur noch Texte wiirden als gut beurteilt, die
Quantifizierbares behandeln und das am besten statistisch auswerten. Die Fihig-
keit, zwischen einem guten Text, auch guten Argumenten, und einem schlechten
Text bzw. schlechten Argumenten zu unterscheiden, wird dann gar nicht erst
ausgebildet. Das, was mindestens auch wichtig ist, was nicht selten sogar entschei-
dend ist, fillt dann einfach weg. Und deshalb ist es keineswegs nebensichlich, dass
man Kompetenzen oder wie auch immer man diese Fihigkeiten nennt, in diesen
Bereichen kultiviert. Zudem: Wir kénnten das Gute am Propositionalen oder der
Digitalisierung nicht erfassen, wenn wir nicht wiissten, was jene anderen Bereiche
bedeuten, also wenn wir nicht auch einen anderen Standpunkt einnehmen kénn-
ten. Auch mit den Vorteilen der Digitalisierung konnten wir nicht gut umgehen,
wenn wir das Gefithl hitten, dass es nur dies gibe.

PB

Ich will jetzt vielleicht noch einmal zuriickgehen zur Ambiguititstoleranz. Das wire
wohl auch das Bildungsziel, dasich selbst stark machen wiirde. Das méchte auch ich
gerne mit der Digitalisierung verkniipfen. In den 1980er Jahren gab es diesen cyber-
feministischen Traum, wobei das Internet noch ein Raum war, indem man sich kér-
perlos, konsequenzlos, vorurteilslos bewegen konnte. Wenn niemand weif3, wie ich
aussehe, dann kann ich z.B. Chat-Foren betreten und mich da véllig neu erfinden.
Dieser Traum war schnell ausgetriumt, denn das war und ist nicht so. Wir nehmen
die Situierung immer mit, die bestimmt weiter, wie ich mich ausdriicke oder in ak-
tuellen Kontexten wie etwa dem Metaversum zeigt sich empirisch, dass wir unsere
Avatare dann letztlich in der Tendenz doch so gestalten, wie wir tatsichlich ausse-
hen. Wir kénnten das, das wire die Hoffnung, vielleicht ablegen, aber aus irgendei-
nem Grund tun wir das eher nicht. Auch in diesen virtuellen Riumen gibt es dann
etwa korperliche Ubergriffe auf Avatare, die auch wirklich kérperlich/leiblich affi-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

269


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

zierend und schlimm sind. Da steht die Rechtsprechung aktuell noch recht perplex
davor. Umgekehrt kann man das jetzt aber auch einfach als ein Phinomen nehmen,
das uns zeigt, dass digitale Situierung, also die digitalen Medien — ebenso fachdi-
daktisch potenziell emanzipatorisch — dazu da sind, uns wiederum genau diese Si-
tuierung vorzufithren. Dass diese eben mit uns mitkommt, und zwar immer, dass
wir die niemals ablegen konnen.

Zum Stichwort der Digitalisierung in der Schule haben wir ebenso Konzep-
te wie u.a. »digitale Ungleichheit«. Das bedeutet jedoch eben nicht nur, dass die
Schiiler:innen jeweils unterschiedliche Gerite haben, sondern dass fiir diese, selbst
wenn alle die gleiche technische Ausstattung hitten, auch zu Hause, sich immer
noch der jeweils spezifische, habituelle Zugang zu den Geriten dndert. Wir haben
alle verschiedene epistemische Zuginge zu der Technik - ich kann entweder ein
Tablet zu Bildungszwecken kompetent verwenden, oder ich kann es eben nicht, und
das hat etwas mit meinem sozialen Hintergrund zu tun. Oder dieser soziologische
Hintergrund fihrt dazu, dass ich z.B. algorithmisch diskriminiert werde, d.h.
dass mir in der Onlinewerbung nur die Gerite angeboten werden, die Menschen
mit meinem Bildungsstand und meiner finanziellen Kapazitit sich leisten konnen
oder eben nicht. Oder es wird anhand meiner IP-Adresse festgelegt, was fiir mich
relevant ist oder sein wird. Das sind Faktoren, die uns alle einschrinken und uns
zeigen, dass auch in der sogenannten digitalen Welt, die vermeintlich — wie vorhin
auch schon gehort — raum- und korperlos ist, durchaus unsere leibliche Situierung
sehr bedeutsam bleibt. Ambiguititstoleranz ist also auch auf das Spannungsfeld
zwischen Digitalem und Nicht-Digitalem (hierzu auch: Breil/Wobser 2023) bezogen
weiterhin von sehr grofier Bedeutung.

AZ

Ich versuche gerade, das irgendwie zusammenzudenken, wie wir von dem einen
Ende zu dem anderen kommen. Das eine Ende ist in dieser Hinsicht nimlich, dass
wir uns einig sind, dass wir die Dimension der Leiblichkeit stirker mit in den Unter-
richt tragen und als eine Bildungsaufgabe verstehen. Und das andere Ende ist, dass
die Ambiguititstoleranz, auch wenn ich selbst sage, dass man sie nicht einfach nur
als logisches Konzept verstehen kann, sondern diese Haltung auf besondere Weise
lernen muss, ja dennoch in erster Linie eine kognitive Aufgabe ist. Ich bin iiberzeugt,
dass es dazwischen einen Konnex gibt, aber ich sehe ihn noch nicht... Kurz gesagt:
Wie kommen wir von leiblich-kérperlichen Erfahrungsriumen zu einer Ambigui-
titstoleranz?

PB

Es gibt diese Rede von der empathy machine. Dieses Modell wird immer wieder her-
genommen (Bollmer 2017; Barbot/Kaufmann 2020), sobald man aktuell von virtual
reality spricht. Man kann sich so eine Brille aufsetzen und sich dann in irgendeine

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

Perspektive von jemandem oder in etwas hineinversetzen lassen, z.B. in einen Baum
oder auch einen Menschen, der zwei Meter grofer ist. Es gibt ebenso body-swap-An-
wendungen, bei denen sich zwei Menschen mit VR-Brillen gegeniiberstehen, aber
was beide sehen, ist quasi vertauscht. Also ich habe plétzlich die Perspektive meines
Gegeniibers und erfahre dann einmal, wie das ist, mir selbst zu begegnen. Ich ste-
he mir selbst gegeniiber — und ich merke dann z.B. erst einmal, ok, ich bin ja ganz
schoén klein. So ist das also — und andersherum. Das ist also die Idee, dass wir die-
se Medien dazu verwenden kénnen, um tatsichlich Perspektiven zu wechseln. Das
kann aber auch sehr schnell sehr problematisch werden: Wenn man das z.B. jour-
nalistisch einsetzt und sagt, so, jetzt schauen wir uns das einmal an, wie es ist, etwa
im Kriegsgebiet z.B. iiber die Strafde zu gehen... Also, solche eventuell anmafRenden
oder auch in gewissen Fillen ethisch verwerflichen Anwendungsversuche gibt es na-
tiirlich auch. Das wire jedoch die Richtung, in die man gehen kénnte, sobald man
hier dann sagt: Aber, naja, das ist schon ein Versuch, andere Perspektiven einzuneh-
men mit medialen Mitteln. Ob das letztlich gelingt, weif ich nicht.

HD

Das Gegenteil von Ambiguititstoleranz, also die Ambiguitits-Intoleranz, gibt es ei-
gentlich ja nur dann, wenn man zum Beispiel verdringt, dass alles, was heute ist,
morgen ggf. anders ist: Dass die Umstinde sich stindig dndern (obwohl sie oft sehr
ahnlich sind), dass das Material und unsere Kérper nicht immer gleich und nicht
die gleichen sind (obwohl diese doch »>in der Regelc verlisslich funktionieren). Inso-
fernist das Denken, das seine Riumlichkeit und Zeitlichkeit in meinem Sinne nicht
>weg-idealisiert¢, ebenso ein Modus, in welchem fiir die Ambiguitit sensibilisiert
wird.

FW

Gibt es noch weitere Fragen oder Anmerkungen? Ich selbst wiirde mich iiber Fra-
gen oder Kommentare freuen, die nochmals einzelne Aspekte aufgreifen wiirden...
Also mich beschiftigt immer noch, Patrizia, dieser Aspekt der jeweiligen Situiert-
heit und ich wiirde einmal versuchen — unabhingig davon, wie wichtig auch mir
der Gender-Kontext ist, in welchem Du den Aspekt eingefiihrt hast — diesen Zusam-
menhang auf den Umstand zu beziehen, dass es hier und jetzt das Abschlusspanel
zur Bildungsphilosophie und zu Fachdidaktik ist: Macht das Sinn, all die einzelnen
spannenden Aspekte, die Ihr aufgeworfen habt, auf eine Art der Situiertheit in der
Philosophie und ihrer Didaktik zu beziehen? Was wiirde mittels so einer Selbstan-
wendungsfigur herauskommen? Es wurde ja bislang so gesprochen, als seien die
einzelnen Punkte alle Desiderata, als wiirden die — noch — nicht in der Fachdidaktik
vorkommen. Zugleich wurden Bezugspunkte genannt, sei es zum Beispiel Angelika
Krebs, die vielleicht indirekt didaktisch denkt, die aber keine Fachdidaktikerin ist.
Wo wiren also fachdidaktische Anschliisse oder bestehen eher Fehlanschliisse, weil

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

es w.a. im interkulturellen Bereich oder fir die Bastelei bislang keine oder wenige
Vorarbeiten gibt? Das wiirde mich zum Abschluss besonders interessieren.

PB

Also, ich kann einmal versuchen, darauf zu antworten. Ich selbst frage mich nimlich
auch, was man jetzt damit macht... Es wire ja etwas leicht, zu sagen, dass wir jetzt
alle aus unseren bestimmten Standpunkten gesprochen haben, und das steht alles
nebeneinander, ohne dass wir uns widersprechen, aber wir fithren dasjetzt alle fort,
ggf. bis zu Schulbildungen, und dann ist das jeweils wieder etwas Eigenes. Dann
besteht etwa die Gefahr vieler kleiner fachlicher Subkulturen. Eine mogliche Ant-
wort auf dieses Problem kénnte ein anderes feministisches Konzept sein, nimlich
das von Karen Barad (2018), die sogenannten >Diffraktion<, womit they sagt, okay,
es geht jetzt darum, dass diese verschiedenen Theorien nicht nur nebeneinander
stehen bleiben, jedoch auch nicht darum, sie gegeneinander auszuspielen, sondern
sie zu nehmen und sie durcheinander zu lesen — sozusagen. Ich suche eben nach
solchen Punkten, an denen wir iiberhaupt miteinander in ein Gesprich kommen,
um zu gucken, was dort dann entsteht... Also das geht dann vielleicht auch in die
Richtung der Interdisziplinaritit, wenn auch vor allem intradisziplinir etwa inner-
halb der frithen integrativen Grundlagenmodelle (Martens 2003; Rohbeck 2008; als
Uberblick auch: Runtenberg 2016) in der Fachdidaktik selbst.

AZ

Oder, vielleicht ja auch uiber die fachdidaktischen Ansitze hinaus. Ich habe jetzt ge-
rade, als Du, Patrizia, gesprochen hast, gedacht, dass eine situierte Abhingigkeit
auch im Zen eine Rolle spielt. Da hat man klare Berithrungspunkte. Davon ausge-
hend konnte man das alles dann auffichern und uberpriifen, inwiefern beides et-
was miteinander zu tun hat. Ich bin zwar nicht gut eingelesen, aber ich kenne kaum
eine fachdidaktische Position, in der es vor allem um die Behandlung interkulturel-
ler Texte geht. Ich will niemandem Unrecht tun, vielleicht gibt es das®, aber selbst
in der akademischen Fachphilosophie ist dieser Schwerpunkt ja noch selten. Das
ist vielleicht eher eine Zeitfrage, bis das >durchgesickert« ist in die Didaktik. Aber
auch ich wiirde hier Intra- und vor allem Interdisziplinaritit stark machen, denn
ich glaube, dass andere Ficher das punktuell schon gut machen. Auch wir brauchen
die anderen Ficher und Kenntnisse, wenn wir unser Unterfangen ernst nehmen; et-
wa brauchen wir die Kunst, sobald wir sagen, dass wir shandwerkliche« Fihigkeiten
im Sinne des Bastelns auch stirken wollen — und dafir gibt es ja schon ganz tolle
fachdidaktische Modelle (Bussmann/Breitwieser 2024; ZDPE 4/2023). Warum dann
nicht gezielt stirker in den Dialog treten?

9 Dazu eine nachtragliche Anmerkung — es gibt fast immer mehr, als man so denkt, in diesem
Kontext u.a.: Bartsch (2017); Glitza (2018); Gorg (2021).

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

PB

Ich glaube, dass das ganz wichtig ist, dass es auch wirklich ein Dialog ist, und nie-
mand denkt, dass Interdisziplinaritit so funktioniert, dass ich mir blofk einen ande-
ren Kontext einfach nur aneigne, sondern es sollte tatsichlich eine Zusammenarbeit
sein.

Corinna Jacobi (ALP Dillingen)

Also von Interdisziplinaritit fithrt das jetzt vielleicht etwas ab, aber ich habe, wenn
ich Ethik in der Oberstufe unterrichte, immer sehr gute Gesprache mit den Phy-
sik-Kolleg:innen, denn da haben wir ja Themen wie mechanistisches Weltbild oder
Quantenphysik usw. Und ein Kollege sagt mir dann u.a., dass etwa das quanten-
mechanische Weltbild in unserem Denken noch gar nicht angekommen sei, dass
das itberhaupt nicht vorkomme, in unserer philosophischen Welterklirung. Wenn
ich jetzt auf die Diskussion vorhin, dass im Japanischen sowohl >A« als auch >Nicht-
Ackontextbedingt Geltung haben, Bezug nehme, dann ist das genau das, was z.B.
in der modernen Physik mit dem Doppelspaltexperiment™ beschrieben wurde. Ich
habe einen Kollegen gefragt, wie Kant wohl geschrieben hitte, wenn er die Quan-
tenphysik bereits gekannt hitte. Mit Blick auf Aspekte der Interdisziplinaritit frage
ich mich, wer sich denn damit iberhaupt beschiftigt?

PB
Also, ganz konkret arbeitet tatsichlich Karen Barad »quantenphilosophischs, they
macht genau das.

AZ
Es gibt auch Biicher zu Physik und Zen! [Lachen]

FW

Okay, wenn es jetzt keine Fragen mehr gibt — wir sind ja alle jetzt auch, Quanten hin
oder her, etwas miide [Schmunzeln] —, witrde ich vorschlagen, dass alle fiinf Teilneh-
mer:innen unseres Runden Tischs noch ein kurzes Abschlussstatement formulieren
zu einem ausgewdhlten Aspekt, der Euch noch beschiftigt.

HD
Puh!, ja, also ein Lieblingswort von mir ist JAmbiguititstoleranz« — und das finde ich
jetzt noch wichtiger als vor unserem Austausch.

10 Fiir einen ersten Uberblick hierzu: https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment
[15.01.2025].

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

273


https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment

274

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

PhTh

Ja, mir ist der Gedanke gekommen, dass unsere Schule, ja, unsere Bildungskultur,
letztlich unsere gesamte Gesellschaft diese Vereindeutigung so stark bevorzugt. In
der Schule ist als eine Gegenrede zu vermuten: >Das ist ja alles schén und gut, was
Thr hier erzihlt, aber wie soll man das benoten?« Und: >Das kann man einmal in der
Projektwoche machen!< Und das ist ja auch vollig verstindlich und legitim, ich weif3
das aus meiner Zeit als Lehrer: Viele schone Dinge muss man da iiber Bord werfen,
weil man merke, die institutionellen Bedingungen lassen das einfach nicht zu. Aber
wir haben hier und jetzt einen freien Raum, um iiber all das nachzudenken. Und da
merken wir, wie stark die Vereindeutigung und Bewertbarkeit in schulischen Bil-
dungsvorstellungen verankert ist. Das ist auch ein Ausdruck unserer Situiertheitim
Bildungssystem im Allgemeinen.

FW

Wenn ich einmal kurz dazwischenfunken darf, ich wiirde Dir widersprechen bei sol-
chen Sitzen wie, dass wir alle einer Meinung seien, das ist — denke ich — noch nicht
einmal in diesem Raum so eindeutig der Fall. Dazu gibt es auf dieser Tagung selbst
wahrlich kein iberbordendes Interesse an diesen Uberlegungen., Inhaltlich wie me-
thodisch ist das freilich eine Ausnahme, dass wir diesen Konsens haben. Also wie
verhilt sich iiberhaupt das, was hier jetzt stattgefunden hat, zu der Konferenz im
Ganzen oder auch zu vorherigen Beitrigen unseres Panels. Soviel zu jenem erhoft-
ten Aspekt des Dialogs; also wo sind iiberhaupt Leute, die uns radikal widersprechen
wiirden... Jetzt bin ich ebenso in dieses merkwiirdige >Wir< hinein gestolpert, aber
das ist eine interessante Frage.

CwWw

Nur kurz, ich habe ja auch ein Plidoyer dafiir gehalten, in der Fachdidaktik und im
Unterricht die Bereiche dessen, was verhandelt wird u.a. auf psychologische The-
men auszuweiten. Ferner klingt Ambiguititstoleranz, Vielfalt usw. natiirlich erst
einmal gut, aber ich merke, wie sich in mir ein gewisser Widerstand regt und um am
Ende noch einmal etwas Ol ins Feuer zu giefRen, méchte ich sagen: Wenn wir nun
einmal die Vernunft als eine gemeinsame Klammer nehmen, dann wire fiir mich
immer die Verbindung zum Guten zentral. Ich weif3, dass das ein Fass ohne Boden
ist, darauf gehe ich nicht ein, aber Vernunft kann danach ohne Bezug auf das Gute
nicht gedacht werden. Und wenn wir dariiber reflektieren, kommen wir eben doch
wieder in einen diskursiv-propositionalen Austausch, wobei es sich lohnt ebenso
normative Positionen zu vertreten zu Fragen des Guten oder des Schlechten. Ganz
im Gegensatz zu: Nein, es hat alles einfach irgendwie den gleichen Wert. Diese Kon-
troversitit eines sokratischen Philosophierens witrde ich nicht aufgeben, sondern es
lohnt sich, die Haltung ausgehend von einer breiteren Erfahrungsbasis, der wir uns
hier gewidmet haben, weiter beizubehalten.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

PB

Ich weifd nicht, was >Vernunft« ist und muss dariiber noch linger nachdenken - ich
bin froh, dass dazu niemand genauer nachgefragt hat. Ich selbst habe das Gefiihl,
dass wir die Kultivierung der Vernunft implizit alle zu einhellig akzeptiert haben als
eigentliches philosophisches Bildungsziel. Ich wiirde weiter dariiber nachdenken,
wie zentral der Begriff der Vernunft iiberhaupt und ebenso in Bezug auf all das heute
hier Besprochene letztlich ist.

FwW
Was hast Du gegen die Vernunft, Patrizia? [Lachen]

PB
Naja, zumindest nichts, was hilft. [Lachen]

CwW
Was verstehst Du iiberhaupt unter Vernunft, Patrizia! [Lachen]

FW
Du hittest auch sagen konnen: >Das geht Dich gar nichts an!< [Schmunzeln]. Anna,
bitte...

AZ

Ich schliefde noch einmal an, an das, was Du gesagt hast, Florian — sind wir uns jetzt
einig oder nicht? Aus meiner Sicht ist es schon wichtig, dass wir uns bei aller Kon-
troversitit auch ein gewisses Wir-Gefiihl erhalten. Ich weif? nicht, woher IThr den
Begriff der Ambiguititstoleranz kennt, aber ich kenne ihn von Thomas Bauer (2018)
und der hat eben auch beschrieben, dass der reine Wille zur Diversifizierung und
zur Pluralisierung manchmal auch in die komplett falsche Richtung wirke, nimlich
dann, wenn wir ihn mit der Vereindeutigung koppeln, also einfach nur die Schub-
laden vervielfiltigen. Denn auch wenn es ganz viele Schubladen gibt, dann sind es
doch immer noch Schubladen! Nur weil ich sage, wir miissen aber auch noch diese
oderjene Gruppe beachten, oder wir brauchen jetzt aber noch ein Kapitel zu Zen und
eins zu Neurowissenschaften und eins zur Digitalisierung oder auch zur Digitali-
tit, dann gewinne ich am Ende nichts. Also, der analytische Zugang will immer die
Differenzen und die Kategorien — und wir miissen, das glaube ich schon, viel Kraft
aufwenden, gerade auch Gemeinsamkeiten zu betonen und zu wiirdigen. Denn an-
sonsten kommen wir wieder in diese Haltung, dass wir sagen, wir machen jetzt doch
wieder etwas Neues, wodurch alles divers, plural und bunt wird, aber dann kommen
wir aus jenem Grundfehler nicht heraus, den wir machen: den einer iibertriebenen
Vereindeutigung.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

275


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

FW
Vielen Dank, Euch Fiinfen, aber auch allen Personen im Raum [Klopfen]!

Literatur

Barad, Karen (2018): »Diffracting diffraction: Cutting together-apart, in: Birgit M.
Kaiser/Kathrin Thiele (Hg.), Diffractive Worlds — Diffractive Readings. Onto-Episte-
mologies and the Critical Humanities, London, S. 4—23.

Barbot, Baptiste/Kaufmann, James C. (2020): »What makes immersive virtual real-
ity the ultimate empathy machine? Discerning the underlying mechanisms of
changec, in: Computers in Human Behavior, 111, 106431, https://doi.org/10.1016/j.c
hb.2020.106431.

Bartsch; Markus: »Interkultureller Polylog«, in: Nida-Riimelin, Julian/Spiegel, Irina/
Tiedemann, Markus (Hg.) (2017), Handbuch Philosophie und Ethik. Bd. 1: Didaktik
und Methodik. Paderborn, 2. Aufl., S. 119-125.

Bauer, Thomas (2018), Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit
und Vielfalt, Stuttgart.

Bollmer, Grant (2017), »Empathy machinesc, in: Media International Australia, 165(1),
S. 63-76, https://doi.org/10.1177/1329878X17726794.

Breil, Patrizia/Wobser, Florian (2023), »Postdigitale Bildung im Philosophie- und
Ethikunterricht? Interdisziplinire Befunde und Deutungen zu Chancen und Ri-
siken einer Entwicklung der Gegenwartc, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie
und Ethik, 4, S. 95-105.

Bussmann, Bettina/Breitwieser, Anna (2024): »Bildung im Anthropozin. Epistemi-
sche Kompetenz als ficheriibergreifendes Lehr- und Lernziel«, in: Florian Wob-
ser (Hg.): Anthropozin. Interdisziplinire Perspektiven und philosophische Bildung.
Frankfurt a.M./New York, S. 137-154.

de Beauvoir, Simone (2018 [1949]), Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, 18.
Aufl., Reinbek bei Hamburg.

Depner, Hanno (2011), Kant fiir die Hand. Die>Kritik der reinen Vernunft« zum Basteln und
Begreifen. Mit Anleitung und 12 Bogen Bausatz, Miinchen.

Depner, Hanno (2019): Wittgensteins Welt selbst hergestellt. Der »Tractatus< als Turm zum
Basteln und Begreifen, Miinchen.

Glitza; Ralf (2018): Kulturelle Bildung in der Mitte der Gesellschaft. Zum Spannungsfeld
einer interkulturell-hermeneutischen und heterotopisch-differenzmodalen Philosophiedi-
daktik am Beispiel der Ethik Immanuel Kants und traditioneller konfuzianischer Sittlich-
keitskonzeptionen. Bochum.

Gorg, Erdmann (2021): »Islamische Philosophen im Philosophieunterricht am Bei-
spiel eines Gottesbeweises Ibn Sinas, in: Albus, Vanessa/Glitza, Ralf (Hg.): Kul-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1177/1329878X17726794
https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1177/1329878X17726794

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

turelle Phinomene und philosophische Herausforderungen. Impulse fiir Bildungsprozes-
se in Theorie und Praxis. Bochum, S. 71-88.

Hastedt, Heiner (2005): Gefiihle. Philosophische Bemerkungen, Stuttgart.

Heisig, James W./Kasulis, Thomas P./Maraldo, John C. (2011), Japanese Philosophy. A
sourcebook, University of Hawai’i 2011.

Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.

Lévi-Strauss, Claude (1968): Das wilde Denken, Frankfurt a.M.

Merleau-Ponty, Maurice (2010 [1945]), Phinomenologie der Wahrnehmung, 6. Aufl.,
Berlin.

Martens, Ekkehard (2003), Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Philosophie-
ren als elementare Kulturtechnik, Hannover.

Murdoch, Iris (2023 [1970]), Die Souverinitit des Guten. Berlin.

Ortner, Hanspeter (2017), »Semiotisierung und Semantisierung von Erfahrung,
Weltsicht und Wissen in literarischen Texten, in: Anne Betten/Ulla Fix/Berbeli
Wanning (Hg.): Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin, S. 290-309.

Rohbeck, Johannes (2008): Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden.

Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lehven und Lernen, Paderborn.

Wilhelm, Christian (2025), »Wie die Philosophiedidaktik von der Psychologie pro-
fitieren kannc, in: Linda Merkel/Markus Tiedemann (Hg.): Probleme statt Fiicher.
Interdisziplinaritit im Ethik- und Philosophieunterricht, Dresden, S. 27-42..

Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik (ZDPE) (2023), 4, Interdisziplinaritit.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

277


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Anhang

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Uber die Beitrager:innen

Patrizia Breil, Dr. phil., ist Postdoktorandin am SFB 1567 Virtuelle Lebenswelten
der Ruhr-Universitit Bochum. Nach ihrer Promotion zu phinomenologischen und
bildungsphilosophischen Theorien entfremdeter Korperlichkeit forscht sie nun im
Rahmen einer Phinomenologie und Ethik der Virtualitit/VR zu Fragen der digita-
len Transformation, Datafizierung, Materialitit und (Post)Digitalitit.

David Cortez, Dr. phil., ist Dozent an der Hochschule Ravensburg-Weingarten und
an der Lateinamerikanischen Fakultit fiir Sozialwissenschaften in Quito, Ecuador.
Seine Forschungsschwerpunkte sind Gutes Leben, Umweltethik, Interkulturelle
Philosophie, Foucault und Nietzsche.

Hanno Depner, Dr. phil., ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universitit Ros-
tock im Bereich Praktische Philosophie. Seine Forschungsschwerpunkte umfassen
Bildethik, Asthetik und Performative Philosophie. Er war Gewinner des Berliner Sci-
ence Slams. Promotion Zur Gestaltungvon Philosophie (2016), philosophische Bausitze
Kant fiir die Hand (2011) und Wittgensteins Welt (2019).

Klaus Feldmann, Dr. phil, ist Akademischer Oberrat fiir Didaktik der Philosophie
an der Bergischen Universitit Wuppertal. Zu seinen Arbeitsschwerpunkten in For-
schung und Lehre gehéren Grundlagen der Philosophie- und Ethikdidaktik, Diver-
sititsdiskurse und interkulturelle Philosophie sowie Kommunikation.

Stefano Franceschini ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Professur fiir Philo-
sophie und ihre Didaktik der Christian-Albrechts-Universitit zu Kiel. Aktuelle For-
schungsschwerpunkte liegen in der philosophischen Didaktik und in der Geschichte
der modernen und gegenwirtigen Philosophie (insbesondere die Philosophien des
Postpragmatismus).

Christian Gefert, Dr. phil., OStD, Philosophiedidaktiker (mit dem Theorie- und
Praxisschwerpunkt >theatrales Philosophieren<) und Philosophielehrer; langjahri-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

Anhang

ger Akteur in schulischen und in aulerschulischen Bildungsprojekten; zur Zeit als
Schulleiter eines Gymnasiums in Hamburg titig.

Volker Haase, Dr. phil., arbeitet als Lehrkraft fiir Ethik und Deutsch an einem Gym-
nasium, als Fachleiter fiir Philosophie/Ethik am Staatlichen Seminar fiir Aus- und
Fortbildung der Lehrkrifte und als Lehrbeauftragter fir Fachdidaktik der Philoso-
phie und Ethik an der Universitit in Freiburg.

Andreas Hoftmann, Dr. phil., verwaltet die Professur fiir Musikpiddagogik an der
Hochschule fiir Musik, Theater und Medien Hannover. Seine Arbeitsschwerpunkte
umfassen postdigitales und kollaboratives Komponieren, inklusives Musikerleben,
asthetische Transformation von Musik und Film sowie musikpidagogische Kultur-
geschichte mit den Schwerpunkten Fest und MufRe.

Christian Klager, Dr. phil., ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fir Phi-
losophie der Universitit Rostock. Er leitet die Philosophiefachdidaktik. Zu seinen
Arbeits- und Forschungsschwerpunkten gehoren insbesondere Methoden und Me-
thodologie der Philosophie, Theorien des Spiels und des Spielens, philosophische
Skepsis und das Philosophieren mit Kindern und Jugendlichen.

Angelika Krebs, Prof. Dr. phil., ist Inhaberin des Lehrstuhls fir Praktische Philo-
sophie an der Universitit Basel. Thre Forschungsschwerpunkte liegen in der Ethik
und der Politischen Philosophie, in der Philosophie der Gefiihle und der Asthetik.
Thr letztes Buch tragt den Titel Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders (2021).

Ben Moll (geb. Krumpen) arbeitet als Gymnasiallehrer fir Ethik und Musik und als
Trainer fiir politische Bildung in Miinchen sowie als Lehrbeauftragter fir Philoso-
phiedidaktik in Salzburg. Zuvor studierte er Musik und Ethik/Philosophie auf Lehr-
amt an der TU Dresden und Hochschule fiir Musik Dresden. Er promoviert und
forscht u.a. zu Kultureller Aneignung und rassismuskritischer Bildung.

Veronika Reichl, Dr. phil., lebt als Autorin, Illustratorin und Dozentin in Berlin. Sie
studierte Kommunikationsdesign und promovierte zur Visualisierbarkeit von theo-
retischen Texten. Zuletzt erschien Das Gefiihl zu denken bei Matthes & Seitz Berlin.

Emanuel Seitz, Dr. phil., ist Assistent am Lehrstuhl fiir praktische Philosophie in
Basel. Seine Schwerpunkte liegen in der Ethik, der politischen Philosophie, der As-
thetik und der Metaphysik. Zuletzt erschien von ihm eine Ubersetzung von Eugenio
Montale, Die Knochen eines Tintenfisches (2023). Seine Promotion an der Universiteit
van Amsterdam wurde unter dem Titel List und Form. Uber Klugheit (2019) verdffent-

licht.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Uber die Beitrager:innen

Philipp Thomas, Prof. Dr. phil., ist Professor fiir Philosophie/Ethik an der Pidago-
gischen Hochschule Weingarten und hat zuvor an der Eberhard Karls Universitit
Titbingen gewirkt. Seine Forschungsschwerpunkte sind Phinomenologie, Negati-
vititstheorie, Melancholie, Bildungsphilosophie, Philosophiedidaktik und die Frage
nach einem erweiterten Philosophie- und Vernunftbegriff.

Constanze Tinawi ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Hochschule fiir Musik
und Darstellende Kunst Frankfurt a.M. Von 2022 bis 2024 war sie Lehrbeauftrag-
te fur Philosophiefachdidaktik am Philosophischen Seminar der Johannes-Guten-
berg-Universitit Mainz, zuvor drei Jahre lang Seminarleiterin fiir Philosophie/Ethik
in der Berliner Lehrer:innenausbildung. Schwerpunkte ihrer Forschung sind neben
der Praktischen Philosophie auch Musikisthetik, analytische Musikphilosophie so-
wie Philosophie- und Musikdidaktik.

René Torkler, Prof. Dr. phil., ist Professor fiir Philosophie und ihre Didaktik an der
Christian-Albrechts-Universitit zu Kiel. Schwerpunkte seiner Forschung liegen ne-
ben der Sozial- und Kulturphilosophie in der Bildungstheorie und der Philosophie-
didaktik, wobei er sich besonders mit Problemen der Religion, der politischen Bil-
dung und der Philosophiegeschichte sowie mit der Bedeutung von Narrativitit in
Ethik und Didaktik auseinandersetzt.

Rainer Totzke, Dr. phil., Kultur- und Medienphilosoph, ist Autor und Performer
sowie Kurator des Festivals Leipzig denkt. Neben der Forschung und Lehre an ver-
schiedenen deutschen Universititen realisiert er seit 15 Jahren philosophische Per-
formances. Er ist Vorsitzender des Expedition Philosophie e.V. und Mitinitiator des
Soundcheck-Philosophie-Salons und anderer Formate offentlichen Philosophierens in
Leipzig.

Heike Wagner, Dr. phil., leitet den Standort Weingarten der Akademie der Dijze-
se Rottenburg-Stuttgart sowie den Fachbereich Internationale Beziehungen. Zuvor
arbeitete sie u.a. bei IOM Wien sowie IOM Quito. Sie lehrt seit vielen Jahren zu Fra-
gen von Migration, Interkulturalitit sowie qualitativen Forschungsmethoden. Thre
Themenschwerpunkte sind indigenes Leben und Wissen, Interkulturalitit, Alterna-
tiven der Entwicklung, Mensch-Mitwelt-Beziehung. Ihr regionaler Schwerpunkt ist
Ecuador.

Christian Wilhelm, Dr. phil., ist Akademischer Rat fiir Philosophie und ihre Didak-
tik an der Pidagogischen Hochschule Heidelberg und dort in der Lehrkriftebildung
fiir Philosophie/Ethik und in der schulpraktischen Betreuung titig. Zuvor arbeite-
te er einige Jahre als Philosophielehrer in Hessen und Nordrhein-Westfalen. Sei-

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.

283


https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

Anhang

ne Forschungsschwerpunkte sind Tugendethik, philosophische Moralpsychologie,
Philosophiedidaktik und Politische Philosophie.

Florian Wobser, Dr. phil., ist nach dem gymnasialen Schuldienst u.a. in Berlin
aktuell Akademischer Rat a. Z. an der Universitit Passau im Bereich Philosophie.
Schwerpunkte sind Bildung/Didaktik, Medien und Okologie. 2024 gab er den Sam-
melband Anthropozin. Interdisziplindre Perspektiven und philosophische Bildung heraus.
Er gestaltet ebenso »dritte Orte< des Philosophierens wie Festivals fiir Kinder und
Jugendliche (z.B. >Was wire, wenn..<, das er in Leipzig ko-kuratiert), Initiativen
von Biirger:innen (z.B. als Mitglied von sWozu Demokratie« in Passau) oder zuletzt
einen Lektiirekreis in der Justizanstalt Suben (A).

Anna Zschauer, Dr. phil., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Philosophischen
Institut der Universitit Hildesheim und Lehrerin fiir Philosophie am Gymnasium.
Ihre Forschungsschwerpunkte betreffen die hermeneutischen Potentiale der Asthe-
tik, die japanische Philosophie und den interkulturellen Austausch in der Philoso-
phie.

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 - am 14.02.2026, 13:35:33.



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839474044 -



https://doi.org/10.14361/9783839474044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Eine Grundidee: Vielfalt der Vernunftformen
	Vernunftbegriff
	Die Beiträge: 17 Perspektiven
	Literatur

	Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft
	Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie
	Hannah Arendt und die Vernunft der BRD
	Über den Dingen
	Denken in Figuren
	Emailgespräch zu den Erzählungen – und zum poetologischen Verhältnis von Form und Inhalt

	Kopf oder Herz
	1.These und Überblick
	2.Erkenntnis
	3.Prinzipienethik
	4.Gefühlsethik
	Literatur

	Mehr als was?
	1.Drei Fragen
	2.Was heißt ›Philosophische Bildung‹?
	3.Was wird (zu Recht) von philosophischer Bildung erwartet?
	4.Warum und wie sollte das Verständnis philosophischer Bildung erweitert werden?
	5.Didaktische Implikationen für Bildungsprozesse im Philosophie- und Ethikunterricht
	Literatur


	Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film
	Nachpropositionales Wissen als philosophisch‐ethische Bildung
	1.Mehr als Argumentation: ethische Bildung
	2.Wie sich propositionales und nichtpropositionales Wissen unterscheiden
	3.Philosophisch‐ethische Bildung: Schritte vom vorpropositionalen zum propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen
	3.1Vom vorpropositionalen Wissen zum propositionalen Wissen: ein erster Schritt philosophisch‐ethischer Bildung
	3.2Der Schritt von der Erfahrung zum begrifflichen Wissen geht mit spezifischen Verlusten einher
	3.3Vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen: ein zweiter Schritt philosophisch‐ethischer Bildung

	4.Das Thema ›Umgang mit Endlichkeit‹: sich tiefer orientieren durch nachpropositionales Wissen
	Literatur

	Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung
	1.Eine herausfordernde Hintergrundsituation
	2.Vielfältiges Verstehen: Bildung des Herakles
	3.Neuartige Wege philosophischer Bildung?
	Literatur

	Zu einer kinematographischen Form der Vernunft
	1.Cineastik und Formemphase in philosophischer Filmdidaktik?
	2.Sensibles Denken und philosophische Prozesse der Filmbildung
	3.Formaffine Verfahren anhand dreier Beispiele naturästhetisch relevanter Filmsequenzen
	3.1Philip Gröning: Mein Bruder heißt Robert und ist ein Idiot (DACH 2018)
	3.2Terrence Malick: Knight of Cups (US 2015)
	3.3Hayao Miyazaki: Mein Nachbar Totoro (J 1988)

	4.Fazit
	Literatur und Filme


	Klangwelten der Vernunft: Musik
	Welche Erkenntnisse haben wir, wenn wir Musik hören?
	1.Einleitung
	2.Musik als holistisch konstituiertes Sinnsystem nimmt jederzeit Bezug
	3.Musik und Erkenntnis auf der Grundlage von Nelson Goodmans analytischer Kunstphilosophie
	4.Musik nimmt Bezug – jenseits Goodmans formallogischer Grenzen
	5.Relevanz für die Philosophie‐ und Ethikdidaktik
	6.Resümee
	Literatur

	›Der Versuch, den Wind in ein Paket zu schnüren‹
	1.Einleitung
	2.Autonomie und Funktionalität der Kunst
	3.Gesellschaftliche Relevanz
	4.Konsequenzen für die philosophische Bildung
	Literatur

	Atmosphären bilden
	Auftakt
	1.Praxis: Vom lautlichen zum klangbildlichen Stimmungsraum
	2.Reflexion: Sinnliche Sinnstiftung durch korresponsives Hörsehen
	3.Transfer: Frequenzen der Schule im Musik‐ und EthikPhilosophie‐Unterricht enthüllen
	Literatur


	Praktiken der Vernunft: Performativitäten
	Denken und Zeigen
	1.Denken und Zeigen
	2.Mundwerk und Handwerk
	3.Denken zeigen
	4.Gedanken zeigen
	5.Das Gezeigte zur Sprache bringen
	6.Technik mit und ohne Sprache
	7.Gedanken fühlen
	8.Gedanken ohne Denken
	9.Der geistige Instinkt der Kunst
	10.Die andere Wahrheit über den Menschen
	Literatur

	Angewandte Skepsis: Performatives Scheitern in methodischer Absicht
	1.Skepsis in der Philosophie
	2.Drei Wege einer praktischen Skepsis
	3.Performative Akte in philosophischer Bildung
	4.Scheitern als performativer Akt
	5.Beispiele
	5.1Der Ich‐bitte‐um‐Hilfe‐Parcours
	5.2Verteilungsgerechtigkeit

	Literatur

	Zur Erzeugung von Denkatmosphären
	[KLAMMER AUF:
	… – KLAMMER ZU]
	Literatur


	Vernunft und Schule: Entalltäglichungen
	Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft
	1.Einleitende Überlegungen
	2.Vermittlungstypen philosophischer Bildung
	3.Der Ansatz der zentralen Praktiken
	4.Verhältnis zur Kompetenzorientierung
	5.Konkrete Praktiken
	6.Philosophische Praktiken
	7.Fachdidaktischer Kontext
	8.Praktiken und handelndes Lernen
	9.Ausblick
	Literatur

	Philosophische Meditationsdidaktik
	1.Ausgangspunkte
	2.Meditation in der Schule: Einwände und fachdidaktische Reflexionsaufgaben
	3.Meditationspraktiken in der Antike: Zurück zum philosophischen Original!
	4.Perspektiven für die konzeptionelle Ausarbeitung einer philosophischen Meditationsdidaktik
	4.1Meditationsübungen als besondere Zugänge zu philosophischen Unterrichtsthemen
	4.2Meditationspraktiken als Gegenstand kritischer Reflexion im Ethikunterricht
	4.3Meditationstechniken zur Initiierung und Ausführung philosophischer Denkbewegungen
	4.4Meditation im Dienst anderer anerkannter Zielsetzungen der philosophischen Fächergruppe
	4.5Vermeidung von therapeutischem Lehrerhandeln, Indoktrination und Überwältigung

	Literatur

	›Against all odds…‹
	Literatur


	Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen
	Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben?
	1.Einleitung
	2.Sumak Kawsay – Indigenes Gutes Leben aus den Anden
	3.Eine kurze Genealogie der Bildung für ein Gutes Leben
	4.Grundlegende Prinzipien des indigenen Guten Lebens
	5.Bildung und Weisheit für das Leben
	6.Kritik am konventionellen Bildungs‐ und Wissensbegriff
	7.Bildungspolitik für ein Gutes Leben in Ecuador – die konkrete Umsetzung
	8.Beitrag von Sumak Kawsay und Gutem Leben in den Bildungsdebatten in Europa
	Literatur

	Vernunft ist mehr… – Round Table Passau
	1.Konzeption
	2.Gespräch
	Literatur


	Anhang
	Über die Beiträger:innen


