
Giovanni Jan Giubilato

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem 
frühen Denkweg Eugen Finks

Das Phänomen des Spiels im Werk von Eugen Fink

Das Büchlein Oase des Glücks erschien 1957 nur wenige Jahre vor 
Finks berühmtem Hauptwerk Spiel als Weltsymbol. Es schließt sich an 
die während des Sommersemesters desselben Jahres unter dem Titel 
»Das menschliche und das weltliche Problem des Spiels« gehaltenen 
Vorlesung direkt an, deren Typoskript Grundlage für das größere Buch 
von 1960 war. Jedoch geht die Urfassung von Finks Gedanken zur 
Ontologie des Spiels auf einen 1955 gehaltenen Vortrag zurück,1 der 
seinerseits mit der anthropologisch-philosophischen Konzeption 
»eine[s] ursprünglichen Plural[s] von Sinnhorizonten«2 menschlicher 
Existenz und Co-Existenz, welche in den Vorlesungen vom Winter­
semester 1952/53 (»Grundprobleme der menschlichen Gemein­
schaft«)3 und vom Sommersemester 1955 (»Grundphänomene des 
menschlichen Daseins«)4 zur Entfaltung kam, in unmittelbarem 
Zusammenhang steht. In diesen ausführlicheren Gedankenentwick­
lungen, welche einen unbestreitbaren Höhepunkt in Finks philoso­
phischen Lehrtätigkeit darstellen, gilt Oase des Glücks als wertvolles 
Konzentrat. Das existentielle Grundphänomen des Spiels, das Fink 
mit seinem ontologisch-phänomenologischen Vorstoß in den laby­

1.

1 Den in der Evangelischen Akademie bei Bad Herrenalb gehaltenen Vortrag wieder­
holte Fink am 27. Januar 1957 im Südwestfunk in der Sendung »Kulturelles Wort / 
Die Aula«. Eine Fassung dieser Rede wurde veröffentlicht in: Horst Helmut Kaiser / 
Jürgen-Eckardt Pleines (Hrsg.), Gedanken aus der Zeit. Philosophie im Südwestfunk, 
Würzburg 1986, 11–34.
2 Eugen Fink, Existenz und Coexistenz (EFGA 16), hrsg. von Annette Hilt, Freiburg/
München 2018, 265.
3 Eugen Fink, Existenz und Coexistenz (EFGA 16), 11–286.
4 Eugen Fink, Grundphänomene des menschlichen Daseins, hrsg. von Egon Schütz und 
Franz-Anton Schwarz, Freiburg/München 1979.

43

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rinthischen Bedeutungsraumes des ludus in Betracht zieht, betrifft 
den Menschen »in der Gänze seines Daseins« (14). Es fügt sich in die 
rätselhafte und vieldeutige »Verflechtung der elementaren Existenz­
momente« (14) ein, die die weiteren Grundphänomene des Todes, der 
Arbeit, der Herrschaft und der Liebe umfasst und das menschliche 
Leben im »dreifaltige[n] Moment des Selbstverhältnisses, des Seins­
verstehens und der Weltoffenheit« (15) bestimmt. Das verflochtene 
»Spannungsgefüge« (14) von fünf Grundphänomenen des menschli­
chen Daseins zu verstehen und »ihren Widerstreit und ihre gegen­
wendige Harmonie zu erhellen« (14), sei aber eine »noch offene Auf­
gabe«, die Fink mit seinem Versuch, »in die Paradoxien unseres 
gelebten Lebens« (14) einzudringen, und somit mit dem Neuentwurf 
einer philosophischen Anthropologie ausdrücklich anvisiert hat.

Auf diese Weise knüpft er an grundlegende Fragestellungen der 
Philosophie an und versucht, sie neu – d. h. der epochalen, »noch 
unbegriffenen ontologischen Erfahrung«5 entsprechend, die dem 
modernen Menschen »in unserem vom Lärm der Maschinen durch­
tosten Jahrhundert« (9) zugewiesen ist – zu beantworten. Die uralte 
Frage »Was ist der Mensch?« stellt Fink auf die Probe in einer Weise, 
die sich von dem distanziert, was nach seiner ideengeschichtlichen 
Diagnose Gestaltungen unseres westlichen Denkens sind, das in sei­
ner historischen Entwicklung durch ›Weltvergessenheit‹ gekenn­
zeichnet ist.6 Der Mensch sei nicht bloß als animal rationale oder 
imago dei, nicht als eigenständiger homo faber noch als radikale Fak­
tizität oder als »das noch nicht festgestellte Tier« im Sinne Nietzsches 
zu bestimmen. Gegen diese Bestimmungen des Menschenwesens, 
das mittels einer Abgrenzung vom angeblich minderwertigen Status 
der animalitas zum Vorschein komme, hebt Fink nicht nur hervor, 
dass »der Mensch wesenhaft ein Plural«7 ist, sondern auch die kos­

5 Eugen Fink, »Zum Problem der ontologischen Erfahrung (1949)«, in: ders., Nähe 
und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, hrsg. von Franz-Anton 
Schwarz, Freiburg/München 1976, 128.
6 Die Weltvergessenheit, die das mit Parmenides begonnene und »durch den Gedan­
ken des ›Seins‹“ beherrschte Weltalter der Ontologie kennzeichnet, sei »ein geschicht­
liches Schicksal«, das »selber seine Zeit hat«. Sie entspreche dem »ontologischen 
Nihilismus« bzw. jenem Denken, »das den Seinsbegriff freihalten will von Nichtigkeit 
und damit das Sein unauflöslich an das Nichts bindet, als an seinen dunklen Schatten«; 
vgl. Eugen Fink, Zur ontologischen Frühgeschichte von Raum – Zeit – Bewegung, Den 
Haag 1957, 40–52.
7 Eugen Fink, Existenz und Coexistenz (EFGA 16), 260.

Giovanni Jan Giubilato

44

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mologische Situiertheit des menschlichen Lebens, denn der Mensch 
lebt in eine Pluralität von Sinnhorizonten hinein, »die [er] nicht ent­
wirft und nie entworfen hat«.8 So setzt Fink die humanitas des Men­
schen in sein Mittlertum: Der Mensch als ens cosmologicum sei 
wesentlich Mittler und Spieler.

Finks Frage nach dem »Seinssinn« des Spielphänomens, dessen 
»Spannweite vom Puppenspiel des kleinen Mädchens bis zur Tragö­
die« (14) reicht, führt ihn also zur philosophisch-anthropologischen 
Auffassung der Seinsweise des Menschen als eines Zwischenwesens, 
das »zugleich ausgesetzt und geborgen ist« (15). Die eigentümliche 
»Öffnung des Menschseins« (Z-XXIX/24b)9 und seine wesenhafte 
»Mittler-Stellung« (Z-XXIX/115a) im Ganzen des Seins lassen den 
Menschen als das »fragliche Wesen« erscheinen, »das ist, indem es 
versucht zu sein, indem es improvisiert, indem es spielt: Der Mensch 
[ist] der Seinsspieler« (Z-XXV/129a). Wenn also »das Wesen des 
Menschen die Freiheit« und weiterhin das »Wesen der Freiheit das 
Spiel« (OH-V/24) ist, kann Fink schon um 1935 mit syllogistischer 
Progression das »Spiel als metaphysisches Wesen des Menschen« 
(OH-V/27a) ansetzen. Die spielende Freiheit des weltoffenen Men­
schenwesens ist aber nicht komplett frei und nicht völlig ungebunden, 
sondern wird durch die erdhafte Natur im Menschen, durch die Über­
macht der physis eingegrenzt. Das Fragmentarische im Menschen 
besteht grundsätzlich darin, dass er »eine in die Natur eingesenkte 
Freiheit« ist und so »an einen dunklen Drang« (15), an den mütterli­
chen Urgrund der Erde gebunden bleibt.10 Diese ewige, in der Seins­
verfassung des Menschen angelegte Dialektik zwischen Natur und 
Freiheit erhält bei Fink eine »kosmische« Erweiterung ihrer Reich­
weite durch den – in der Oase des Glücks nur vorläufig und »formal 
angezeigten« – spekulativen Spielbegriff. Als »Symbol-Handlung der 
sich darin selbstdeutenden menschlichen Existenz« (24) wird das 
Menschenspiel zum Weltsymbol, d. h. zu einem von der Innerwelt­
lichkeit herausspringenden Gleichnis des kosmischen Ur-Gesche­

8 Eugen Fink, Existenz und Coexistenz (EFGA 16), 265.
9 Die Texte aus den demnächst erscheinenden Teilbänden 3.3 und 3.4 der »Werk­
statt«-Ausgabe werden, wie seit den ersten Pionierarbeiten von Ronald Bruzina üblich, 
mit Angabe der Nummer der Mappe und des Seitenfragments zitiert.
10 Zur Bestimmung der »erdhaften« Natur des Menschen und der Zerrissenheit sei­
nes pluralen Wesens vgl. Giovanni Jan Giubilato, »Vom Sinn der Erde«, in: Cathrin 
Nielsen / Hans Rainer Sepp (Hrsg.), Wohnen als Weltverhältnis. Eugen Fink über den 
Menschen und die Physis, Freiburg/München 2019, 42–59.

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem frühen Denkweg Eugen Finks

45

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hens, des werdenden Aufkommens der Welt in die Gelichtetheit der 
Phänomenalität aus der Verborgenheit eines dunklen Urgrundes. Mit 
diesem ungeheuren Wagnis, »vom Spiel aus den Sinn des Seins« (28) 
zu denken, hat die Philosophie eben »im Gleichnis eines Seienden« 
(29) bzw. vom »innerweltlichen Modell« des Menschenspiels aus »das 
Wesen des Seins« oder »das waltende Ganze« (29) als Welt-Spiel 
gekennzeichnet und verstanden. Im Spiegelbild des Spiels wird das 
innerlichste Wesen des stetig aufkommenden und untergehenden 
Welt-Werdens, das »Schauspiel des Ganzen« (29), angeschaut. Nicht 
zufällig fallen hier die Namen von Hegel, Heraklit und Nietzsche, die 
mit ihren »spekulativen Weltmetapher[n]« das Spiel zum speculum 
des Ganzen gemacht haben und dem Menschen die Aufgabe erteilt 
haben, »in der Entsprechung zum Übermenschlichen« bzw. zum »wal­
tenden Ganzen [...] in sein einheimisches Wesen zu gelangen« (29).

Ab der zweiten Hälfte der 1950er Jahre verdichten sich Finks 
Gedanken zum Spiel zunehmend und erreichen die Öffentlichkeit in 
Form von Vorträgen, Vorlesungen und Publikationen. Die im siebten 
Band der Fink-Gesamtausgabe11 versammelten Texte belegen außer­
dem, dass Fink auch in den 1960er und 1970er Jahren die zahllosen 
Facetten des Spielphänomens untersuchte und es mit verschiedenen 
Bereichen der Kultur, Religion, Anthropologie und Pädagogik in 
Beziehung setzte. Tatsächlich kann ein kohärenter Bogen mit Reso­
nanzen, Wiederaufnahmen mancher Themen und auch Änderungen 
einiger Perspektiven gespannt werden. Am Anfang steht der am 
9. März 1946 gehaltene Vortrag Finks zu »Nietzsches Metaphysik des 
Spiels«12, mit dem er sein Habilitationsverfahren erfolgreich been­
dete. Streifzüge in verschiedene Bereiche des Bedeutungs- und Funk­
tionsraumes »Spiel« – u. a. auch in Oase des Glücks – führen dann zu 
Finks Hauptwerk von 1960 Spiel als Weltsymbol. In »Nietzsches 
Metaphysik des Spiels« finden wir u. a. einen klaren Hinweis auf die 
das Spielphänomen charakterisierende (und in Oase des Glücks wie­
der aufblitzende) »in sich wider-setzliche Einheit des Dionysischen 
und Apollinischen«13 vor. Der den Menschen »an zwei Extreme« (23)
seiner Existenz führende Spielvollzug enthält nicht nur »das helle 

11 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol, hrsg. von Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp 
(EFGA 7), Freiburg/München 2010.
12 Eugen Fink, »Nietzsches Metaphysik des Spiels«, in: Cathrin Nielsen / Hans Rai­
ner Sepp (Hrsg.), Welt denken. Annäherungen an die Kosmologie Eugen Finks, Frei­
burg/München 2010, 25–37.
13 Eugen Fink, »Nietzsches Metaphysik des Spiels«, 36.

Giovanni Jan Giubilato

46

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


apollinische Moment der freien Selbstheit«, sondern birgt in sich auch 
»das dunkle dionysische Moment der panischen Selbstaufgabe«, der 
»Entrückung« und »Verzauberung« (24). Die Einsicht in die meta­
physische Weltbedeutung des Spiels, die Fink erst in Nietzsches Den­
ken abliest, verweist nicht nur auf seine späteren Auslegungen von 
Nietzsche,14 sondern auch auf die gigantische Anstrengung zurück, 
mit der Fink ab 1927 während seiner philosophischen Lehr- und 
Assistentenzeit bei Husserl seine eigene Philosophie entwickelte.15 

Tatsächlich hatte Fink schon in den unter dem Titel Eremitie ausfor­
mulierten Aphorismen aus einem Kriegstagebuch (1940–1944) seine 
Meinung zum Ausdruck gebracht, dass Nietzsches Philosophie gerade 
nicht in »seine[r] hintergründig-abgründige[n] Psychologie, [...] 
seine[r] Kritik der bisherigen höchsten Werte, [...] seine[r] Bekämp­
fung der modernen Ideen, [...] sein[em] Nihilismus und seine[r] 
Überwindung« bestünde, sondern einfach und allein in »seine[r] 
Metaphysik des Spieles«.16 In dieser Schrift, der die Erträge des ein­
maligen Zusammenphilosophierens mit Husserl (1927–1938), der 
eigenen Erfahrungen während der Emigration in Leuven (1939–
1940) und der »eremitischen« Kriegszeit (1940–1945) anvertraut 
sind, wird das Sein des Menschen ausdrücklich bestimmt »1) als Frei­
heit (negative und positive Freiheit); 2) als Spiel; 3) als Entbehrung 
und Sehnsucht; 4) als Vermittlung (Mittler)«.17 Der »Problemkreis«18 

des eigenen Denkens sei von dieser Begriffskonstellation umspannt. 
Wenn also der Spiel-Begriff eine längere Vorgeschichte hat, als 
gemeinhin angenommen wird, bemüht sich der folgende Beitrag, 
die in Oase des Glücks enthaltenen Gedanken im Hinblick auf den 
früheren Denkweg Eugen Finks und stellenweise auch mit Rücksicht 
auf die neuesten Teilbände der »Werkstatt«,19 zu kontextualisieren. 
Diese neuen Materialien tragen entscheidend dazu bei, auf originelle 

14 Vgl. Eugen Fink, Nietzsches Philosophie, Stuttgart 1960. Seine erste dem Denken 
Nietzsches gewidmete Vorlesung bot Fink im Sommersemester 1950 an. Die im Som­
mersemester 1952 begonnenen Übungen »zu Nietzsches Zarathustra« führt Fink im 
Wintersemester 1952/53 und Sommersemester 1953 weiter, bis er im Sommerse­
mester 1954 seine zweite große Nietzsche-Vorlesung hält.
15 Vgl. Guy van Kerckhoven / Giovanni Jan Giubilato, Weltaufgang. Die Geburt des 
kosmologischen Denkens Eugen Finks. Freiburg/München 2023.
16 Eremitie, 73 (Nachlass Eugen Fink, Signatur E 015/103).
17 Eremitie, 46.
18 Eremitie, 65.
19 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt. Teilband 3: Letzte phänomenologische 
Darstellung: die „Krisis“-Problematik, hrsg. von Ronald Bruzina (Ɨ), Guy van Kerck­

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem frühen Denkweg Eugen Finks

47

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und weitgehend dokumentierte Weise die philosophische Haltung, 
die Fink während der Jahre vor dem Zweiten Weltkrieges in Bezug auf 
die Spiel-Thematik eingenommen hatte, sichten und interpretieren zu 
können. In diesem Sinne gestatten sie, eine Lücke auszufüllen, indem 
sie die frühe zentrale Bedeutung des Spiels für Finks eigene Philoso­
phie anschaulich machen. Im Folgenden möchte ich ansatzweise diese 
kurze Vorgeschichte des Spielbegriffs auf zwei grundlegenden Gedan­
kenlinien zusammenbringen.

Mediale Akte und Imagination

Finks ontologische Strukturanalyse des Spiels hebt die Momente 1) 
der Spiellust bzw. der »Entzückung über eine imaginäre Dimension«, 
die »nicht bloß Lust im Spiel, sondern Lust am Spiel« (19) ist, 2) des 
Spielsinnes als in einen bestimmten Zusammenhang situierter Bedeu­
tung und Sinnhaftigkeit der spielerische Handlung, 3) der Spielge­
meinde und 4) der Spielregel bzw. der Bindung der subjektiven Freiheit 
und der »lustvoll und positiv erlebten« Gebundenheit an eine in der 
Spielgemeinschaft geltende kommune Setzung hervor. Mit der wei­
teren Deutung 5) des Spielzeuges und 6) der Spielwelt zeigt sich außer­
dem im Spielphänomen eine eigentümliche Doppelung und »Spal­
tung« (22) zwischen Wirklichkeit und Schein auf. Erstens stellt sich 
das Spielzeug angesichts des klassischen Gegensatzes von phyta und 
poioumena, von Naturdingen und Menschengebilden,20 quer. Es 
gehört nicht »in eine und dieselbe Dimension des Wirklichen« (21), 
sondern ist ein Ding »der schlichten Wirklichkeit und hat zugleich 
eine andere, geheimnisvolle ›Realität‹« (21). Das Spiel bzw. das Spiel­
zeug sei also eines jener »merkwürdige[n] Dinge, die unleugbar selber 
etwas Wirkliches sind und doch in sich ein Moment von ›Unwirk­
lichkeit‹ enthalten« (27). Zweitens verdeckt sich der Spieler durch 
seine »Rolle« (vgl. 22), wenn »zwischen dem reellen Menschen, der 
›spielt‹, und dem [imaginären] Rollen-Menschen innerhalb des Spie­
les« (22) unterschieden werden muss. Drittens schimmert in der durch 
Spielen hervorgerufenen Spielwelt eine »imaginäre Dimension« hin­

2.

hoven und Francesco Alfieri (EFGA 3/3), Freiburg/München (im Druck); Phänome­
nologische Werkstatt. Teilband 4: Finks phänomenologisches Philosophieren nach dem 
Tod Husserls, hrsg. von Ronald Bruzina (Ɨ), Guy van Kerckhoven und Giovanni Jan 
Giubilato (EFGA 3/4), Freiburg/München (im Druck).
20 Vgl. Aristoteles, Physik 192b10–15.

Giovanni Jan Giubilato

48

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch, die sich zwischen »Wirklichkeit und Schein« in einem »merk­
würdige[n] Ineinander« (23) abspielt.

Mit solchen Ausführungen zur Trans- oder Bi-Dimensionalität 
des Spielphänomens greift Fink auf seine 30 Jahre zuvor durchge­
führten bewusstseinsanalytischen Untersuchungen zur Phänomeno­
logie der Unwirklichkeit bzw. zur intentionalen Vergegenwärtigung 
und zum in medialen Akten fundierten Bildbewusstsein zurück, die er 
während den Jahren 1927–1929 ansetzte und schließlich in seiner 
1929 verteidigten Dissertation zusammentrug.21 Wenn die Vergegen­
wärtigungen Bewusstseinsakte sind, die in der strömenden Einheit 
der mannigfaltigen Bewusstseinserlebnisse ein nicht-leibhaftig 
Anwesendes, einen nicht gegenwärtigen und nicht wahrnehmungs­
mäßig direkt gegebenen intentionalen Gegenstand so zeigen, »als ob« 
dies leibhaft da und selbst anwesend wäre, und dies z. B. durch Erin­
nerung, Phantasie oder Erwartung »ver-gegenwärtigen«, wachsen die 
medialen Akte über die Sphäre des bloß Mentalen bzw. Psychischen 
hinaus und greifen auf ein Seiendes, auf wirkliches Material über, um 
es mit einer »magischen Dimension« zu beleben und an ihm die Ver­
gegenwärtigung des nicht direkt und nicht unmittelbar Gegebenes zu 
bewerkstelligen. Sowohl Spielzeug und Spielgemeinde als auch das 
physische, z. B. aus Leinwand bestehende oder auf dem Bildschirm 
erscheinende Bild funktionieren als »Träger« einer sinnhaften Welt­
dimension des Imaginären, in die sie hineinführen. Bei den medialen 
Akten handelt es sich also um »eine Grundart von Akten, zu deren 
Wesen es gehört, gleichsam ein wirkliches Medium freizuhalten für 
das Erscheinen und Sichzeigenkönnen einer Unwirklichkeit«.22 Im 
Fall sowohl der Bildwahrnehmung als auch des Spiels geschehe also 
eine »Konstitution von Schein«,23 d. h. eine Konstitution »im Modus 

21 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der Uni­
wirklichkeit (I. Teil)«, in: ders., Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Den Haag 
1966, 1–78.
22 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild«, 72. In seiner »Preisschrift« von 1928,
einem Essay, mit dem Fink einen im Mai 1927 angekündigtes Wettbewerb der Philo­
sophischen Fakultät der Universität Freiburg gewann, nennt er »alle indirekt gegen­
wärtigenden Akte« auch »Repräsentationen«; diesen rechnet er »Zielbewusstsein, 
Spiel, Ironie, Zeichenbewusstsein, Darstellung und Theater« zu (vgl. Eugen Fink, 
Phänomenologische Werkstatt 1. Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl 
[EFGA 3.1], hrsg. von Ronald Bruzina, Freiburg/München 2006, 16, 25, 143, 146).
23 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild«, 71.

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem frühen Denkweg Eugen Finks

49

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Als-ob«24 bzw. die »Scheinkonstitution«25 einer Gleichsamwirk­
lichkeit, die Fink sowohl »Bildwelt«26 als auch »Spielwelt« (vgl. 22–
28) nennt.

Zu diesen Welten des Imaginären gehört außerdem der Wesens­
zug, dass sie »mitunter eine stärkere erlebnishafte Realität und Ein­
druckskraft als die massiven Alltagsdinge in ihrer abgenutzten 
Gewöhnlichkeit« (26) ausüben können. So vergisst der Spieler sich 
selbst in seiner Rolle, geht »gewissermaßen in ihr unter« (22). Er lebt 
nun »mit einer Intensität eigener Art [...] in der Rolle – und doch 
wieder nicht so wie der Wahnkranke, der nicht mehr zwischen ›Wirk­
lichkeit‹ und ›Schein‹ zu unterscheiden vermag« (22). Die Möglich­
keit, »sich aus der Rolle zurück[zu]rufen« (22), ist also im Spielen 
immer mit-gegeben. M. a. W kann »die versunkene Einstellung, in 
der das aktuelle Ich ›selbstvergessen‹ lebt, nun jederzeit eine Spren­
gung erfahren [...], die von der bislang attentional abgedrängten wirk­
lichen Welt ausgeht«.27 Die Analyse des Vollzugscharakters des Spiels 
(15 ff.) und des versonnenen Eintauchens in eine Spielwelt, die Fink 
in der Oase des Glücks vorlegt, stützt sich auf die Untersuchungen zu 
den »ichlichen Vollzugsmodi der Vergegenwärtigungen«,28 die er mit 
Einbeziehung der Wachheit, der Versunkenheit und des Traumes in 
Vergegenwärtigung und Bild thematisiert hatte. Das uns Menschen 
allbekannte Erlebnis solcher Einbrüche der Imagination in die syn­
thetisch konstituierte und einheitlich zusammenhängende Wirklich­
keit bzw. in das Kontinuum unserer Selbst- und Welterfahrung, 
wodurch z. B. das Spiel »die Kontinuität, den endzweckbestimmten 
Zusammenhang unseres Lebensganges« unterbricht und »aus der 
sonstigen Weise der Lebensführung eigentümlich heraus[tritt]« (18),
ist keine Ausnahme oder Nebensächlichkeit sondern eine Grund­
möglichkeit unserer weltoffenen Existenz, in der sich »Wirklichkeit 
und Unwirklichkeit durchdringen« (28).

24 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild«, 30, 55.
25 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild«, 69.
26 Vgl. Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild«, 73–78.
27 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild«, 56.
28 Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild«, 50.

Giovanni Jan Giubilato

50

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spielraumbewusstsein

Finks Spiel-Begriff wächst jedoch sehr früh über eine bloß intentionale 
Erlebnisanalytik hinaus und wird bald zum Katalysator all der wich­
tigsten Schwerpunkte seiner aus eigentümlicher Radikalisierung und 
eigenartigem Weiterdenken der Phänomenologie Husserls entste­
henden Spiel-Philosophie bzw. Kosmologie. Besonders wichtig ist in 
dieser Hinsicht die Konzeption eines »Spielraumbewusstseins«, in 
dem die Welt gewissermaßen »in ihrem Entzug« bzw. als »Enthalt« 
ex negativo gegeben sein sollte.29 Mit diesem Paradox der Ungege­
benheit bzw. Gegebenheit in absentia des Raum und Zeit Gebenden 
distanziert sich Fink von Husserls Begriff des »Horizontbewusst­
seins« nicht nur, weil ihm die phänomenologische Auffassung der 
Welt als kontinuierlicher Horizonterweiterung unzureichend scheint, 
sondern auch weil das Konzept des »Spielraumbewusstseins« eben 
das eines »Horizontbildenden« ist30, in dem die Zeithorizonte mög­
licher menschlicher Erfahrung durch »ontogonische Bewegung«31 erst 
konstituiert werden. Finks fortlaufende Umgestaltung »der Phäno­

3.

29 Vgl. Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte. 
Cartesianische Meditationen und System der phänomenologischen Philosophie (EFGA 
3.2), hrsg. von Ronald Bruzina, Freiburg/München 2008, 319. Zu Finks Welt-Denken 
vgl. Cathrin Nielsen / Hans Rainer Sepp (Hrsg.), Welt denken. Annäherungen an die 
Kosmologie Eugen Finks, Freiburg/München 2010.
30 In ähnlicher Weise findet sich bereits in Finks frühen Analysen zum Zeitbewusst­
sein und zur Grunddynamik des Bewusstseinslebens von 1927/28 und dann wieder 
in Vergegenwärtigung und Bild der Begriff der »Entgegenwärtigung«, mit dem die 
Grundstruktur des intentionalen Erlebnisstroms, wie er von Husserl gedacht und in 
Akte der Gegenwärtigung und Vergegenwärtigung unterteilt wird, integriert (und 
radikalisiert) wird. Die Entgegenwärtigungen haben mit der horizontbildenden Kon­
stitution jeder Iebendigen Gegenwart zu tun: Sie sind »jene Intentionalitäten, welche 
die Iebendigen Horizonte einer Erlebnisgegenwart konstituieren wie Retention, Pro­
tention und Apprasentation« (Eugen Fink, »Vergegenwärtigung und Bild«, 22). Die 
»eigentümliche Intentionalität der Entgegenwärtigungen, die unselbständig an einer 
Erlebnisgegenwärtigung immer auftreten und deren Horizonte konstituieren«, hat 
aber »den phänomenologisch schwer beschreibbaren Charakter einer wesensmäßigen 
Latenz« bzw. einer »gewissermaßen ›schlafenden‹ Intentionen« (Eugen Fink, »Ver­
gegenwärtigung und Bild«, 24). An sich sind also die horizontkonstituierenden Ent­
gegenwärtigungen »keine intentionalen Erlebnisse, keine Akte, […] sondern eine 
Zeitigungsweise der ursprünglichen Zeitlichkeit selbst« (Eugen Fink, »Vergegenwär­
tigung und Bild«, 24).
31 Vgl. Eugen Fink, Zur ontologischen Frühgeschichte von Raum – Zeit – Bewegung, 
insb. 233–246.

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem frühen Denkweg Eugen Finks

51

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menologie als meontischer ontogonischer Metaphysik« (Z-XVII/
17b)32 im Sinne eines »Verstehens der zunächst dem Geist undurch­
dringlichen Seins aus der geistigen Weltbildung«33 zu fassen, hat ein 
zunehmendes Spannungsverhältnis von Phänomenologie, Ontologie 
und Ontogonie zur Folge. Das führt ihn Anfang der 30er Jahre zum 
Entwurf eines architektonischen Systems der phänomenologischen 
Philosophie als System der »konkret spielenden Intentionalität«34, das 
im Ausgang von einer Elementaranalytik der transzendentalen Sub­
jektivität und ihrer Strukturen durch Ausübung einer radikalisierten 
Reduktion auf das primordiale Weltphänomen Einblick in die geneti­

32 Zur Meontik vgl. Hans Rainer Sepp, »Medialität und Meontik. Eugen Finks spe­
kulativer Entwurf«, in: Internationale Zeitschrift für Philosophie I (1998), 85–93; Gio­
vanni Jan Giubilato, Freiheit und Reduktion. Grundzüge einer phänomenologischen 
Meontik bei Eugen Fink (1927–1946), Nordhausen 2017. Mit dem Terminus »Meontik« 
bezeichnet Fink während der Jahre seiner frühen Mitarbeit bei Husserl die eigene, aus 
einer spekulativ-konstruktiven Radikalisierung der konstitutiven Phänomenologie 
Husserls sich entfaltenden Auffassung der Phänomenologie als Erscheinungslehre des 
transzendentalen, nicht seienden bzw. me-ontischen Absoluten. Als solche frage die 
meontische Phänomenologie in ihrer Theorie der transzendentalen Konstitution nach 
dem Urverhältnis von Konstituierendem und Konstituiertheit, Ursprung und Ent­
sprungenheit, d. h. vom nicht seienden Absoluten (μὴ ὄν) und seiender Welt. So heißt 
es in den Zetteln, die Fink unter dem Titel »Mosaik, 1930-1935« zusammengebunden 
hatte: »Das Absolute ist nur als seine Manifestation. Nicht ist zuerst das Absolute und 
dann manifestiert es sich (oder konstituiert die Welt), sondern es ist, sofern es sich 
manifestiert. ›Konstitution‹ heißt also letztlich Manifestation oder Erscheinung des 
Absoluten.›Phänomenologie‹ = Erscheinungslehre des Absoluten« (Eugen Fink, Phä­
nomenologische Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte. Cartesianische Meditatio­
nen und System der phänomenologischen Philosophie [EFGA 3.2], 302). Finks phäno­
menologische Meontik als Philosophie des Ursprungs – die in der VI. Cartesianischen 
Meditation lediglich entlang einer Reihe von Andeutungen und formalen Anzeigen 
indirekt hervortritt – hat zum Thema »die konstitutive Kosmogonie« (Eugen Fink, 
VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre, 
hrsg. von Hans Ebeling, Jann Holl und Guy van Kerckhoven, Dordrecht 1988, 15) bzw. 
den «auf die Welt hin lebenden kosmogonischen Konstitutionsprozesses« (Eugen 
Fink, VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Methoden­
lehre, 119), den Fink auch »Verweltlichung« genannt hat. Diese »Ontogonie«, die kon­
stitutive Seinswerdung alles Seienden in den »vor-seienden« Prozessen des trans­
zendentalen Lebens, wird von Fink explizit als eine Spiel- und Freiheitslehre des 
Absoluten ins Auge gefasst.
33 Eugen Fink, »Was will die Phänomenologie E. Husserls?«, in: ders., Studien zur 
Phänomenologie 1930–1939, 175.
34 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte. Car­
tesianische Meditationen und System der phänomenologischen Philosophie (EFGA 3.2), 
42.

Giovanni Jan Giubilato

52

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Selbstkonstitution des transzendentalen Ego gewähren soll, um 
daraufhin »die rein im Transzendentalen spielende Gemeinschafts­
beziehung«35 des Monaden-Alls, d. h. die Sphäre des intersubjekti­
ven, historisch-generativen Zusammenhanges zu erreichen. Eine sol­
che anfangsmäßig »erste« Stufe der Phänomenologie, die Husserl 
z. B. mit seinen fünf Cartesianischen Meditationen dargelegt habe, sei 
aber durch ein weiteres, progressives bzw. konstruktives Verfahren zu 
integrieren, das sich mit der Phänomenologie der Urintentionalität, 
mit den Problemen des Unbewussten, mit der Urassoziation in der 
passiven Sphäre und mit der Raumkonstitution befasst, um schließ­
lich die »Stufen des Vor-Seins und [des] weltlichen Seins«36, wo »das 
Drama der Weltkonstitution«37 sich ereignet, spekulativ zu erreichen, 
und damit die »Grundzüge [ein]er phänomenologischen Metaphy­
sik« zu entwerfen.38

Diese konstruktiv angelegte phänomenologisch-ontogonische 
Metaphysik, die das konstitutive Weltwerden in den Blick nimmt und 
sich außerdem mit der »transzendentalen Deduktion der Welteinzig­
keit«39 befassen soll, fragt »nach dem Menschen [nicht] als einem 
bestimmten Seienden unter dem Seienden« – wie »alle reflexiven 
Thematisierungen, von der Psychologie bis zur Anthropologie«, dies 
immer wieder tun – sondern fragt vielmehr »nach dem Menschen als 
dem irgendwie ins Ganze des Seienden ausgeweiteten Weltwesen«.40 

Demnach stellt sie sich die Aufgabe, »die Welt als den kosmologischen 
Horizont des Seins« (Z-XXV/14a) zu bestimmen. Finks weitrei­
chende Überlegungen zur kosmologischen Auffassung der Welt kris­
tallisieren sich um 1934/35 in Einklang mit der von ihm geforderten 
»Reduktion der Seinsidee«41 und dem spekulativen42 Durchbruch der 
innerweltlichen Seinsbefangenheit in dem Entwurf einer geplanten 

35 Eugen Fink, Textentwürfe zur Phänomenologie 1930–1932 (EFGA 2), hrsg. von Guy 
van Kerckhoven, Freiburg/München 2019, 316.
36 Eugen Fink, Textentwürfe zur Phänomenologie, 16.
37 Eugen Fink, Textentwürfe zur Phänomenologie, 309.
38 Eugen Fink, Textentwürfe zur Phänomenologie, 17.
39 Eugen Fink, Textentwürfe zur Phänomenologie, 17.
40 Eugen Fink, »Die Idee der Transcendentalphilosophie bei Kant und in der Phäno­
menologie (1935)«, in: ders., Nähe und Distanz, 32.
41 Vgl. Guy van Kerckhoven, »Fenomenologia e riduzione tematica dell’idea 
dell’essere«, in: Magazzino di Filosofia 5 (2001), 23–46.
42 »Das Eigentümliche des ›Spekulativen‹ ist der ›Ausblick‹, das Hinausspähen aus 
einer befangenen-verschlossenen Situation ins Offene, – über alles Endliche hinweg 
und hinaus ins Un-Endliche, über alles Seiende hinweg ins ›Sein‹, – über alles Gege­

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem frühen Denkweg Eugen Finks

53

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abhandlung zu »Welt und Weltbegriff« heraus. Das leider zum Erlie­
gen gekommene Projekt, das Fink explizit als seine »erste philoso­
phische Arbeit« ansah, sollte den Welt-Begriff über jeden bloß exis­
tentialen Weltbegriff hinaus als »Ganzes des Seienden« bzw. »All-
Enthalt«43 ausloten und so die Weltproblematik als metaphysisches 
Thema in Bezug auf die »Transcendentalien-Problematik« des ens, 
unum, verum, bonum und auf die reduktiv eingeleitete »Überfragung 
des Seins« (OH-VII/23) zur Diskussion bringen.

Finks zerstreute Notizen zum »Problembegriff von Philosophie 
[und] Phänomenologie« aus dem Winter 1935/36 lassen keinen 
Zweifel an der zentralen Bedeutung, die der Spielbegriff für sein Den­
ken inzwischen gewonnen hatte. Sehr früh entwarf er eine allumfas­
sende Metaphysik des Spiels, die sich bald als wesentlicher Bestandteil 
seines »philosophische[n] Horizont[s]« (Z-XX/3a) festlegte. Wie 
Fink in einer weiteren Anmerkung aus derselben Zeit gesteht: »Was 
in meinem 30. Jahr sichtlich geworden ist an der ›Philosophie‹, die in 
meinem Leben vielleicht liegen mag, ist« an erster Stelle »die Meta­
physik des Spieles« (OH-VII/50), denn »das Wesen des Lebens = das 
Spiel« (OH-VI/2); ebenso »die Idee der Transzendentalphilosophie 
als Überfragen des Seins« und ferner die »kritische Beleuchtung« von 
»Ontologie und Reflexionsphilosophie (Distanz zu Husserl und 
Heidegger)« (OH-VII/50). Die begriffliche Entfaltung einer solchen 
Metaphysik des Spieles sollte aber von einer strukturellen Analyse 
des Spiels geleitet sein, der Fink »folgende wesentliche Züge« zurech­
nete: »1. Spielen ist kein Gegenbegriff zu ›Ernst‹, kein ›Tun als ob‹; 2.
Spielen ist Selbstverdeckung des Spielenden. Der Spielende ist von 
der Selbstrolle nicht so unterscheidbar, wie der Vergegenwärtigende 
vom Vergegenwärtigungsweltich. Der Spielende muss als Spielender 
sich verdecken; 3. Spielen ist immer eine ›Rolle‹ spielen. Ein ›Rollen‹-
loses Spielen ist widersinnig; 4. Spielen ist reines Vonsichselbsther­
sein: ›Notwendigkeit‹ als Sichselbstleben, als Selbstvollstreckung« 
(Z-XX/2b). Diese Notiz ist nicht nur deswegen sehr wichtig, weil sie 

bene hinweg ins Ungegebene, – ins Ganze« (Eugen Fink, Zur ontologischen Frühge­
schichte von Raum – Zeit – Bewegung, 80–81). Vgl. auch die dem entsprechende Stelle 
zum spekulativen Spielbegriff aus Oase des Glücks: »Spekulation ist Kennzeichnung 
des Wesens des Seins im Gleichnis eines Seienden, ist eine begriffliche Weltformel, 
die von einem innerweltlichen Modell abspringt« (28).
43 Eugen Fink, Phänomenologische Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte. Car­
tesianische Meditationen und System der phänomenologischen Philosophie (EFGA 3.2), 
252.

Giovanni Jan Giubilato

54

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine präzise Zusammenfassung des Gedankenganges der zwanzig 
Jahre später veröffentlichten Oase des Glücks enthält, sondern auch 
weil in ihr jene unauflösbare Verbindung zwischen Leben und Spiel 
etabliert wird, die den Spielbegriff zum gleichnishaften Sinnquell 
macht, in dem sich das Werden des Weltganzen widerspiegelt. Wenn 
einerseits »das eigentliche Wesen des Spieles nur in Hinblick auf die 
Möglichkeit des Lebens, aus seinen ›Rollen‹ zu sich selbst zurückzu­
kehren, [...] zu erhellen« ist, ist andererseits der »ursprüngliche Voll­
zug des Lebens« das Spiel, »d. i. das freie Sicheinlassen in ›Rollen‹“ 
(Z-XVIII/1a). Die spielhafte »Offenheit des menschlichen Daseins 
zum spielenden Seinsgrund alles Seienden hin« (30) ermöglicht die­
sem Dasein die »Rolle des Weltspielers« (OH-VI/15–16). Das frag­
mentarische Menschenwesen, das in sich einen Übergang zu der 
Dimension der Innerweltlichkeit wie auch zu der Dimension, die dem 
einfach und naiv (Vor-)Gegebenen vorausliegt, bildet und dadurch ein 
Wissen um »den Ursprung der Welt«44 und ihr ontogonische-kon­
stitutives Werden vermittelt, schaut in die »Macht des Seinsspieles« 
(OH-V/47) hinein. Zu diesem Auftrag der spielenden Vermittlung 
im Ganzen des Seinsspieles muss aber der moderne Mensch sich erst 
erheben; er soll die Verantwortung seiner Aufgabe übernehmen und 
die eigene Freiheit »in der Selbstbindung an [...] dem Übermenschli­
chen«45 erst befreien.

Ob also »in der Tat das Ganze des Seins sich von ihm selber her 
in einem einzelnen Seienden wiederholend spiegelt« (29), ist das 
geheimnisvolle Problematische, dem wir durch Finks Versuch, das 
Spiel als Symbol unseres Weltleben und dann als Weltsymbol über­
haupt zu denken, immer noch ausgesetzt sind.

44 Eugen Fink, »Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegen­
wärtigen Kritik« (1933), in: ders., Studien zur Phänomenologie 1930–1939, 101.
45 Eremitie, 30.

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem frühen Denkweg Eugen Finks

55

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43 - am 19.01.2026, 16:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Phänomen des Spiels im Werk von Eugen Fink
	2. Mediale Akte und Imagination
	3. Spielraumbewusstsein

