Giovanni Jan Giubilato

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem
friihen Denkweg Eugen Finks

1. Das Phanomen des Spiels im Werk von Eugen Fink

Das Biichlein Oase des Gliicks erschien 1957 nur wenige Jahre vor
Finks bertihmtem Hauptwerk Spiel als Weltsymbol. Es schlie8t sich an
die wiahrend des Sommersemesters desselben Jahres unter dem Titel
»Das menschliche und das weltliche Problem des Spiels« gehaltenen
Vorlesung direkt an, deren Typoskript Grundlage fiir das grof3ere Buch
von 1960 war. Jedoch geht die Urfassung von Finks Gedanken zur
Ontologie des Spiels auf einen 1955 gehaltenen Vortrag zuriick,! der
seinerseits mit der anthropologisch-philosophischen Konzeption
»eine[s] urspriinglichen Plural[s] von Sinnhorizonten«? menschlicher
Existenz und Co-Existenz, welche in den Vorlesungen vom Winter-
semester 1952/53 (>>Grundprobleme der menschlichen Gemein-
schaft«)® und vom Sommersemester 1955 (»Grundphénomene des
menschlichen Daseins«)* zur Entfaltung kam, in unmittelbarem
Zusammenhang steht. In diesen ausfiihrlicheren Gedankenentwick-
lungen, welche einen unbestreitbaren Hohepunkt in Finks philoso-
phischen Lehrtétigkeit darstellen, gilt Oase des Gliicks als wertvolles
Konzentrat. Das existentielle Grundphdnomen des Spiels, das Fink
mit seinem ontologisch-phanomenologischen Vorstofl in den laby-

I Den in der Evangelischen Akademie bei Bad Herrenalb gehaltenen Vortrag wieder-
holte Fink am 27. Januar 1957 im Stidwestfunk in der Sendung »Kulturelles Wort /
Die Aula«. Eine Fassung dieser Rede wurde vertffentlicht in: Horst Helmut Kaiser /
Jiirgen-Eckardt Pleines (Hrsg.), Gedanken aus der Zeit. Philosophie im Siidwestfunk,
Wiirzburg 1986, 11-34.

2 Eugen Fink, Existenz und Coexistenz (EFGA 16), hrsg. von Annette Hilt, Freiburg/
Miinchen 2018, 265.

3 Eugen Fink, Existenz und Coexistenz (EFGA 16), 11-286.

* Eugen Fink, Grundphinomene des menschlichen Daseins, hrsg. von Egon Schiitz und
Franz-Anton Schwarz, Freiburg/Miinchen 1979.

43

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GiovanniJan Giubilato

rinthischen Bedeutungsraumes des [udus in Betracht zieht, betrifft
den Menschen »in der Ginze seines Daseins« (14). Es fiigt sich in die
ratselhafte und vieldeutige »Verflechtung der elementaren Existenz-
momente« (14) ein, die die weiteren Grundphdnomene des Todes, der
Arbeit, der Herrschaft und der Liebe umfasst und das menschliche
Leben im »dreifaltige[n] Moment des Selbstverhiltnisses, des Seins-
verstehens und der Weltoffenheit« (15) bestimmt. Das verflochtene
»Spannungsgefiige« (14) von fiinf Grundphanomenen des menschli-
chen Daseins zu verstehen und »ihren Widerstreit und ihre gegen-
wendige Harmonie zu erhellen« (14), sei aber eine »noch offene Auf-
gabe«, die Fink mit seinem Versuch, »in die Paradoxien unseres
gelebten Lebens« (14) einzudringen, und somit mit dem Neuentwurf
einer philosophischen Anthropologie ausdriicklich anvisiert hat.
Auf diese Weise kniipft er an grundlegende Fragestellungen der
Philosophie an und versucht, sie neu — d. h. der epochalen, »noch
unbegriffenen ontologischen Erfahrung<<5 entsprechend, die dem
modernen Menschen »in unserem vom Larm der Maschinen durch-
tosten Jahrhundert« (9) zugewiesen ist — zu beantworten. Die uralte
Frage »Was ist der Mensch?« stellt Fink auf die Probe in einer Weise,
die sich von dem distanziert, was nach seiner ideengeschichtlichen
Diagnose Gestaltungen unseres westlichen Denkens sind, das in sei-
ner historischen Entwicklung durch >Weltvergessenheit< gekenn-
zeichnet ist.® Der Mensch sei nicht blo als animal rationale oder
imago dei, nicht als eigenstédndiger homo faber noch als radikale Fak-
tizitdt oder als »das noch nicht festgestellte Tier« im Sinne Nietzsches
zu bestimmen. Gegen diese Bestimmungen des Menschenwesens,
das mittels einer Abgrenzung vom angeblich minderwertigen Status
der animalitas zum Vorschein komme, hebt Fink nicht nur hervor,
dass »der Mensch wesenhaft ein Plural«” ist, sondern auch die kos-

5 Eugen Fink, »Zum Problem der ontologischen Erfahrung (1949)«, in: ders., Néhe
und Distanz. Phdnomenologische Vortrige und Aufsitze, hrsg. von Franz-Anton
Schwarz, Freiburg/Miinchen 1976, 128.

¢ Die Weltvergessenheit, die das mit Parmenides begonnene und »durch den Gedan-
ken des >Seins<’ beherrschte Weltalter der Ontologie kennzeichnet, sei »ein geschicht-
liches Schicksal«, das »selber seine Zeit hat«. Sie entspreche dem »ontologischen
Nihilismus« bzw. jenem Denken, »das den Seinsbegriff freihalten will von Nichtigkeit
und damit das Sein unaufloslich an das Nichts bindet, als an seinen dunklen Schatten«;
vgl. Eugen Fink, Zur ontologischen Friihgeschichte von Raum — Zeit — Bewegung, Den
Haag 1957, 40-52.

7 Eugen Fink, Existenz und Coexistenz (EFGA 16), 260.

44

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem friihen Denkweg Eugen Finks

mologische Situiertheit des menschlichen Lebens, denn der Mensch
lebt in eine Pluralitit von Sinnhorizonten hinein, »die [er] nicht ent-
wirft und nie entworfen hat«.® So setzt Fink die humanitas des Men-
schen in sein Mittlertum: Der Mensch als ens cosmologicum sei
wesentlich Mittler und Spieler.

Finks Frage nach dem »Seinssinn« des Spielphdnomens, dessen
»Spannweite vom Puppenspiel des kleinen Madchens bis zur Trago-
die« (14) reicht, fiihrt ihn also zur philosophisch-anthropologischen
Auffassung der Seinsweise des Menschen als eines Zwischenwesens,
das »zugleich ausgesetzt und geborgen ist« (15). Die eigentiimliche
>>Offnung des Menschseins« (Z-XXIX/24b)? und seine wesenhafte
»Mittler-Stellung« (Z-XXIX/115a) im Ganzen des Seins lassen den
Menschen als das »fragliche Wesen« erscheinen, »das ist, indem es
versucht zu sein, indem es improvisiert, indem es spielt: Der Mensch
[ist] der Seinsspieler« (Z-XXV/129a). Wenn also »das Wesen des
Menschen die Freiheit« und weiterhin das »Wesen der Freiheit das
Spiel« (OH-V/24) ist, kann Fink schon um 1935 mit syllogistischer
Progression das »Spiel als metaphysisches Wesen des Menschen«
(OH-V/27a) ansetzen. Die spielende Freiheit des weltoffenen Men-
schenwesens ist aber nicht komplett frei und nicht vollig ungebunden,
sondern wird durch die erdhafte Natur im Menschen, durch die Uber-
macht der physis eingegrenzt. Das Fragmentarische im Menschen
besteht grundsatzlich darin, dass er »eine in die Natur eingesenkte
Freiheit« ist und so »an einen dunklen Drang« (15), an den miitterli-
chen Urgrund der Erde gebunden bleibt.19 Diese ewige, in der Seins-
verfassung des Menschen angelegte Dialektik zwischen Natur und
Freiheit erhélt bei Fink eine »kosmische« Erweiterung ihrer Reich-
weite durch den — in der Oase des Gliicks nur vorlaufig und »formal
angezeigten« — spekulativen Spielbegriff. Als »Symbol-Handlung der
sich darin selbstdeutenden menschlichen Existenz« (24) wird das
Menschenspiel zum Weltsymbol, d. h. zu einem von der Innerwelt-
lichkeit herausspringenden Gleichnis des kosmischen Ur-Gesche-

8 Eugen Fink, Existenz und Coexistenz (EFGA 16), 265.

9 Die Texte aus den demnachst erscheinenden Teilbanden 3.3 und 3.4 der »Werk-
statt«-Ausgabe werden, wie seit den ersten Pionierarbeiten von Ronald Bruzina tiblich,
mit Angabe der Nummer der Mappe und des Seitenfragments zitiert.

10 Zur Bestimmung der »erdhaften« Natur des Menschen und der Zerrissenheit sei-
nes pluralen Wesens vgl. Giovanni Jan Giubilato, »Vom Sinn der Erde, in: Cathrin
Nielsen / Hans Rainer Sepp (Hrsg.), Wohnen als Weltverhdlinis. Eugen Fink iiber den
Menschen und die Physis, Freiburg/Miinchen 2019, 42-59.

45

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GiovanniJan Giubilato

hens, des werdenden Aufkommens der Welt in die Gelichtetheit der
Phanomenalitdt aus der Verborgenheit eines dunklen Urgrundes. Mit
diesem ungeheuren Wagnis, »vom Spiel aus den Sinn des Seins« (28)
zu denken, hat die Philosophie eben »im Gleichnis eines Seienden«
(29) bzw. vom »innerweltlichen Modell« des Menschenspiels aus »das
Wesen des Seins« oder »das waltende Ganze« (29) als Welt-Spiel
gekennzeichnet und verstanden. Im Spiegelbild des Spiels wird das
innerlichste Wesen des stetig aufkommenden und untergehenden
Welt-Werdens, das »Schauspiel des Ganzen« (29), angeschaut. Nicht
zufillig fallen hier die Namen von Hegel, Heraklit und Nietzsche, die
mit ihren »spekulativen Weltmetapher[n]« das Spiel zum speculum
des Ganzen gemacht haben und dem Menschen die Aufgabe erteilt
haben, »in der Entsprechung zum Ubermenschlichen« bzw. zum »wal-
tenden Ganzen [...] in sein einheimisches Wesen zu gelangen« (29).

Ab der zweiten Halfte der 1950er Jahre verdichten sich Finks
Gedanken zum Spiel zunehmend und erreichen die Offentlichkeit in
Form von Vortriagen, Vorlesungen und Publikationen. Die im siebten
Band der Fink-Gesamtausgabe'! versammelten Texte belegen aufler-
dem, dass Fink auch in den 1960er und 1970er Jahren die zahllosen
Facetten des Spielphdnomens untersuchte und es mit verschiedenen
Bereichen der Kultur, Religion, Anthropologie und Padagogik in
Beziehung setzte. Tatsachlich kann ein kohédrenter Bogen mit Reso-
nanzen, Wiederaufnahmen mancher Themen und auch Anderungen
einiger Perspektiven gespannt werden. Am Anfang steht der am
9. Mirz 1946 gehaltene Vortrag Finks zu »Nietzsches Metaphysik des
Spiels«!?, mit dem er sein Habilitationsverfahren erfolgreich been-
dete. Streifziige in verschiedene Bereiche des Bedeutungs- und Funk-
tionsraumes »Spiel« — u. a. auch in Oase des Gliicks — fithren dann zu
Finks Hauptwerk von 1960 Spiel als Weltsymbol. In »Nietzsches
Metaphysik des Spiels« finden wir u. a. einen klaren Hinweis auf die
das Spielphdanomen charakterisierende (und in Oase des Gliicks wie-
der aufblitzende) »in sich wider-setzliche Einheit des Dionysischen
und Apollinischen«!3 vor. Der den Menschen »an zwei Extreme« (23)
seiner Existenz flihrende Spielvollzug enthilt nicht nur »das helle

11 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol, hrsg. von Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp
(EFGA 7), Freiburg/Miinchen 2010.

12° Eugen Fink, »Nietzsches Metaphysik des Spiels«, in: Cathrin Nielsen / Hans Rai-
ner Sepp (Hrsg.), Welt denken. Anndherungen an die Kosmologie Eugen Finks, Frei-
burg/Miinchen 2010, 25-37.

13 Eugen Fink, »Nietzsches Metaphysik des Spiels«, 36.

46

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem friihen Denkweg Eugen Finks

apollinische Moment der freien Selbstheit«, sondern birgt in sich auch
»das dunkle dionysische Moment der panischen Selbstaufgabe«, der
»Entriickung« und »Verzauberung« (24). Die Einsicht in die meta-
physische Weltbedeutung des Spiels, die Fink erst in Nietzsches Den-
ken abliest, verweist nicht nur auf seine spiteren Auslegungen von
Nietzsche,'* sondern auch auf die gigantische Anstrengung zurtick,
mit der Fink ab 1927 wahrend seiner philosophischen Lehr- und
Assistentenzeit bei Husserl seine eigene Philosophie entwickelte.!®
Tatsdchlich hatte Fink schon in den unter dem Titel Eremitie ausfor-
mulierten Aphorismen aus einem Kriegstagebuch (1940-1944) seine
Meinung zum Ausdruck gebracht, dass Nietzsches Philosophie gerade
nicht in »seine[r] hintergriindig-abgriindige[n] Psychologie, [...]
seine[r] Kritik der bisherigen hochsten Werte, [...] seine[r] Bekdmp-
fung der modernen Ideen, [...] seinfem] Nihilismus und seinel[r]
Uberwindung« bestiinde, sondern einfach und allein in »seine[r]
Metaphysik des Spieles«.1® In dieser Schrift, der die Ertrage des ein-
maligen Zusammenphilosophierens mit Husserl (1927-1938), der
eigenen Erfahrungen wiahrend der Emigration in Leuven (1939-
1940) und der »eremitischen« Kriegszeit (1940-1945) anvertraut
sind, wird das Sein des Menschen ausdriicklich bestimmt »1) als Frei-
heit (negative und positive Freiheit); 2) als Spiel; 3) als Entbehrung
und Sehnsucht; 4) als Vermittlung (Mittler)«.” Der »Problemkreis«!®
des eigenen Denkens sei von dieser Begriffskonstellation umspannt.
Wenn also der Spiel-Begriff eine ldngere Vorgeschichte hat, als
gemeinhin angenommen wird, bemiiht sich der folgende Beitrag,
die in Oase des Gliicks enthaltenen Gedanken im Hinblick auf den
friiheren Denkweg Eugen Finks und stellenweise auch mit Riicksicht
auf die neuesten Teilbande der »Werkstatt«,'° zu kontextualisieren.
Diese neuen Materialien tragen entscheidend dazu bei, auf originelle

14 Vgl. Eugen Fink, Nietzsches Philosophie, Stuttgart 1960. Seine erste dem Denken
Nietzsches gewidmete Vorlesung bot Fink im Sommersemester 1950 an. Die im Som-
mersemester 1952 begonnenen Ubungen »zu Nietzsches Zarathustra fiihrt Fink im
Wintersemester 1952/53 und Sommersemester 1953 weiter, bis er im Sommerse-
mester 1954 seine zweite grofie Nietzsche-Vorlesung halt.

15 Vgl. Guy van Kerckhoven / Giovanni Jan Giubilato, Weltaufgang. Die Geburt des
kosmologischen Denkens Eugen Finks. Freiburg/Miinchen 2023.

16 Eremitie, 73 (Nachlass Eugen Fink, Signatur E 015/103).

17" Eremitie, 46.

18 Eremitie, 65.

19" Eugen Fink, Phdnomenologische Werkstatt. Teilband 3: Letzte phinomenologische
Darstellung: die ,Krisis"-Problematik, hrsg. von Ronald Bruzina ), Guy van Kerck-

47

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GiovanniJan Giubilato

und weitgehend dokumentierte Weise die philosophische Haltung,
die Fink wihrend der Jahre vor dem Zweiten Weltkrieges in Bezug auf
die Spiel-Thematik eingenommen hatte, sichten und interpretieren zu
konnen. In diesem Sinne gestatten sie, eine Liicke auszufiillen, indem
sie die friihe zentrale Bedeutung des Spiels fiir Finks eigene Philoso-
phie anschaulich machen. Im Folgenden mochte ich ansatzweise diese
kurze Vorgeschichte des Spielbegriffs auf zwei grundlegenden Gedan-
kenlinien zusammenbringen.

2. Mediale Akte und Imagination

Finks ontologische Strukturanalyse des Spiels hebt die Momente 1)
der Spiellust bzw. der »Entziickung {iber eine imagindre Dimensiong,
die »nicht blof Lust im Spiel, sondern Lust am Spiel« (19) ist, 2) des
Spielsinnes als in einen bestimmten Zusammenhang situierter Bedeu-
tung und Sinnhaftigkeit der spielerische Handlung, 3) der Spielge-
meinde und 4) der Spielregel bzw. der Bindung der subjektiven Freiheit
und der »lustvoll und positiv erlebten« Gebundenheit an eine in der
Spielgemeinschaft geltende kommune Setzung hervor. Mit der wei-
teren Deutung 5) des Spielzeuges und 6) der Spielwelt zeigt sich auf3er-
dem im Spielphdnomen eine eigentiimliche Doppelung und »Spal-
tung« (22) zwischen Wirklichkeit und Schein auf. Erstens stellt sich
das Spielzeug angesichts des klassischen Gegensatzes von phyta und
poioumena, von Naturdingen und Menschengebilden,?® quer. Es
gehort nicht »in eine und dieselbe Dimension des Wirklichen« (21),
sondern ist ein Ding »der schlichten Wirklichkeit und hat zugleich
eine andere, geheimnisvolle >Realitat« (21). Das Spiel bzw. das Spiel-
zeugsei also eines jener »merkwiirdige[n] Dinge, die unleugbar selber
etwas Wirkliches sind und doch in sich ein Moment von >Unwirk-
lichkeitc enthalten« (27). Zweitens verdeckt sich der Spieler durch
seine »Rolle« (vgl. 22), wenn »zwischen dem reellen Menschen, der
>spielt¢, und dem [imaginéren] Rollen-Menschen innerhalb des Spie-
les« (22) unterschieden werden muss. Drittens schimmert in der durch
Spielen hervorgerufenen Spielwelt eine »imagindre Dimension« hin-

hoven und Francesco Alfieri (EFGA 3/3), Freiburg/Miinchen (im Druck); Phinome-
nologische Werkstatt. Teilband 4: Finks phdnomenologisches Philosophieren nach dem
Tod Husserls, hrsg. von Ronald Bruzina (1), Guy van Kerckhoven und Giovanni Jan
Giubilato (EFGA 3/4), Freiburg/Miinchen (im Druck).

20 Vgl. Aristoteles, Physik 192b10-15.

48

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem friihen Denkweg Eugen Finks

durch, die sich zwischen »Wirklichkeit und Schein« in einem »merk-
wiirdige[n] Ineinander« (23) abspielt.

Mit solchen Ausfithrungen zur Trans- oder Bi-Dimensionalitt
des Spielphdnomens greift Fink auf seine 30 Jahre zuvor durchge-
fithrten bewusstseinsanalytischen Untersuchungen zur Phanomeno-
logie der Unwirklichkeit bzw. zur intentionalen Vergegenwartigung
und zum in medialen Akten fundierten Bildbewusstsein zurtick, die er
wiahrend den Jahren 1927-1929 ansetzte und schliefilich in seiner
1929 verteidigten Dissertation zusammentrug.?! Wenn die Vergegen-
wartigungen Bewusstseinsakte sind, die in der stromenden Einheit
der mannigfaltigen Bewusstseinserlebnisse ein nicht-leibhaftig
Anwesendes, einen nicht gegenwirtigen und nicht wahrnehmungs-
mafig direkt gegebenen intentionalen Gegenstand so zeigen, »als ob«
dies leibhaft da und selbst anwesend ware, und dies z. B. durch Erin-
nerung, Phantasie oder Erwartung »ver-gegenwartigen«, wachsen die
medialen Akte tiber die Sphare des blof3 Mentalen bzw. Psychischen
hinaus und greifen auf ein Seiendes, auf wirkliches Material iiber, um
es mit einer »magischen Dimension« zu beleben und an ihm die Ver-
gegenwartigung des nicht direkt und nicht unmittelbar Gegebenes zu
bewerkstelligen. Sowohl Spielzeug und Spielgemeinde als auch das
physische, z. B. aus Leinwand bestehende oder auf dem Bildschirm
erscheinende Bild funktionieren als »Trdger« einer sinnhaften Welt-
dimension des Imaginéren, in die sie hineinfiihren. Bei den medialen
Akten handelt es sich also um »eine Grundart von Akten, zu deren
Wesen es gehort, gleichsam ein wirkliches Medium freizuhalten fiir
das Erscheinen und Sichzeigenkonnen einer Unwirklichkeit«.?? Im
Fall sowohl der Bildwahrnehmung als auch des Spiels geschehe also
eine »Konstitution von Scheing,2? d. h. eine Konstitution »im Modus

21 Eugen Fink, »Vergegenwirtigung und Bild. Beitrdge zur Phdnomenologie der Uni-
wirklichkeit (I. Teil)«, in: ders., Studien zur Phdnomenologie 1930-1939, Den Haag
1966, 1-78.

22 Eugen Fink, »Vergegenwirtigung und Bild«, 72. In seiner »Preisschrift« von 1928,
einem Essay, mit dem Fink einen im Mai 1927 angekiindigtes Wettbewerb der Philo-
sophischen Fakultdt der Universitit Freiburg gewann, nennt er »alle indirekt gegen-
wirtigenden Akte« auch »Reprisentationeng; diesen rechnet er »Zielbewusstsein,
Spiel, Ironie, Zeichenbewusstsein, Darstellung und Theater« zu (vgl. Eugen Fink,
Phéinomenologische Werkstatt 1. Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl
[EFGA 3.1], hrsg. von Ronald Bruzina, Freiburg/Miinchen 2006, 16, 25, 143, 146).
23 Eugen Fink, »Vergegenwirtigung und Bild«, 71.

49

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GiovanniJan Giubilato

des Als-ob«?* bzw. die »Scheinkonstitution«?® einer Gleichsamwirk-
lichkeit, die Fink sowohl »Bildwelt«?¢ als auch »Spielwelt« (vgl. 22—
28) nennt.

Zu diesen Welten des Imaginédren gehort auflerdem der Wesens-
zug, dass sie »mitunter eine starkere erlebnishafte Realitat und Ein-
druckskraft als die massiven Alltagsdinge in ihrer abgenutzten
Gewohnlichkeit« (26) ausiiben konnen. So vergisst der Spieler sich
selbst in seiner Rolle, geht »gewissermafen in ihr unter« (22). Er lebt
nun »mit einer Intensitdt eigener Art [...] in der Rolle — und doch
wieder nicht so wie der Wahnkranke, der nicht mehr zwischen >Wirk-
lichkeit< und >Schein«< zu unterscheiden vermag« (22). Die Moglich-
keit, »sich aus der Rolle zuriick[zu]rufen« (22), ist also im Spielen
immer mit-gegeben. M. a. W kann »die versunkene Einstellung, in
der das aktuelle Ich >selbstvergessen< lebt, nun jederzeit eine Spren-
gung erfahren [...], die von der bislang attentional abgedrangten wirk-
lichen Welt ausgeht«.?” Die Analyse des Vollzugscharakters des Spiels
(15 ff.) und des versonnenen Eintauchens in eine Spielwelt, die Fink
in der Oase des Gliicks vorlegt, stiitzt sich auf die Untersuchungen zu
den »ichlichen Vollzugsmodi der Vergegenwéirtigungen<<,28 die er mit
Einbeziehung der Wachheit, der Versunkenheit und des Traumes in
Vergegenwartigung und Bild thematisiert hatte. Das uns Menschen
allbekannte Erlebnis solcher Einbriiche der Imagination in die syn-
thetisch konstituierte und einheitlich zusammenhéngende Wirklich-
keit bzw. in das Kontinuum unserer Selbst- und Welterfahrung,
wodurch z. B. das Spiel »die Kontinuitét, den endzweckbestimmten
Zusammenhang unseres Lebensganges« unterbricht und »aus der
sonstigen Weise der Lebensfiihrung eigentiimlich heraus|tritt]« (18),
ist keine Ausnahme oder Nebensachlichkeit sondern eine Grund-
moglichkeit unserer weltoffenen Existenz, in der sich »Wirklichkeit

und Unwirklichkeit durchdringen« (28).

2+ Eugen Fink, »Vergegenwirtigung und Bild«, 30, 55.

25 Eugen Fink, »Vergegenwartigung und Bild«, 69.

26 Vgl. Eugen Fink, »Vergegenwirtigung und Bild«, 73-78.
27" Eugen Fink, »Vergegenwirtigung und Bild, 56.

28 Eugen Fink, »Vergegenwirtigung und Bild«, 50.

50

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem friihen Denkweg Eugen Finks
3. Spielraumbewusstsein

Finks Spiel-Begriff wichstjedoch sehr friih tiber eine blof} intentionale
Erlebnisanalytik hinaus und wird bald zum Katalysator all der wich-
tigsten Schwerpunkte seiner aus eigentiimlicher Radikalisierung und
eigenartigem Weiterdenken der Phdnomenologie Husserls entste-
henden Spiel-Philosophie bzw. Kosmologie. Besonders wichtig ist in
dieser Hinsicht die Konzeption eines »Spielraumbewusstseins«, in
dem die Welt gewissermaflen »in ihrem Entzug« bzw. als »Enthalt«
ex negativo gegeben sein sollte.?” Mit diesem Paradox der Ungege-
benheit bzw. Gegebenheit in absentia des Raum und Zeit Gebenden
distanziert sich Fink von Husserls Begriff des »Horizontbewusst-
seins« nicht nur, weil ihm die phanomenologische Auffassung der
Welt als kontinuierlicher Horizonterweiterung unzureichend scheint,
sondern auch weil das Konzept des »Spielraumbewusstseins« eben
das eines »Horizontbildenden« ist39, in dem die Zeithorizonte mog-
licher menschlicher Erfahrung durch »ontogonische Bewegung«®! erst
konstituiert werden. Finks fortlaufende Umgestaltung »der Phéno-

29 Vgl. Eugen Fink, Phdnomenologische Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte.
Cartesianische Meditationen und System der phidnomenologischen Philosophie (EFGA
3.2), hrsg. von Ronald Bruzina, Freiburg/Miinchen 2008, 319. Zu Finks Welt-Denken
vgl. Cathrin Nielsen / Hans Rainer Sepp (Hrsg.), Welt denken. Anndherungen an die
Kosmologie Eugen Finks, Freiburg/Miinchen 2010.

30 In dhnlicher Weise findet sich bereits in Finks friihen Analysen zum Zeitbewusst-
sein und zur Grunddynamik des Bewusstseinslebens von 1927/28 und dann wieder
in Vergegenwartigung und Bild der Begriff der »Entgegenwirtigung«, mit dem die
Grundstruktur des intentionalen Erlebnisstroms, wie er von Husserl gedacht und in
Akte der Gegenwirtigung und Vergegenwirtigung unterteilt wird, integriert (und
radikalisiert) wird. Die Entgegenwartigungen haben mit der horizontbildenden Kon-
stitution jeder Iebendigen Gegenwart zu tun: Sie sind »jene Intentionalitdten, welche
die Iebendigen Horizonte einer Erlebnisgegenwart konstituieren wie Retention, Pro-
tention und Apprasentation« (Eugen Fink, »Vergegenwirtigung und Bild«, 22). Die
»eigentiimliche Intentionalitdt der Entgegenwirtigungen, die unselbstandig an einer
Erlebnisgegenwirtigung immer auftreten und deren Horizonte konstituieren«, hat
aber »den phanomenologisch schwer beschreibbaren Charakter einer wesensméfiigen
Latenz« bzw. einer »gewissermafien >schlafenden< Intentionen« (Eugen Fink, »Ver-
gegenwirtigung und Bild«, 24). An sich sind also die horizontkonstituierenden Ent-
gegenwirtigungen »keine intentionalen Erlebnisse, keine Akte, [...] sondern eine
Zeitigungsweise der urspriinglichen Zeitlichkeit selbst« (Eugen Fink, »Vergegenwir-
tigung und Bild«, 24).

31 Vgl. Eugen Fink, Zur ontologischen Friihgeschichte von Raum — Zeit — Bewegung,
insb. 233-246.

51

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GiovanniJan Giubilato

menologie als meontischer ontogonischer Metaphysik« (Z-XVII/
17b)32 im Sinne eines »Verstehens der zunichst dem Geist undurch-
dringlichen Seins aus der geistigen Weltbildung«33 zu fassen, hat ein
zunehmendes Spannungsverhaltnis von Phanomenologie, Ontologie
und Ontogonie zur Folge. Das fiihrt ihn Anfang der 30er Jahre zum
Entwurf eines architektonischen Systems der phdnomenologischen
Philosophie als System der »konkret spielenden Intentionalitit<3*, das
im Ausgang von einer Elementaranalytik der transzendentalen Sub-
jektivitat und ihrer Strukturen durch Ausiibung einer radikalisierten
Reduktion auf das primordiale Weltphdnomen Einblick in die geneti-

32 Zur Meontik vgl. Hans Rainer Sepp, »Medialitdt und Meontik. Eugen Finks spe-
kulativer Entwurfc, in: Internationale Zeitschrift fiir Philosophie 1 (1998), 85-93; Gio-
vanni Jan Giubilato, Freiheit und Reduktion. Grundziige einer phdnomenologischen
Meontik bei Eugen Fink (1927-1946), Nordhausen 2017. Mit dem Terminus »Meontik«
bezeichnet Fink wihrend der Jahre seiner frithen Mitarbeit bei Husserl die eigene, aus
einer spekulativ-konstruktiven Radikalisierung der konstitutiven Phdnomenologie
Husserls sich entfaltenden Auffassung der Phanomenologie als Erscheinungslehre des
transzendentalen, nicht seienden bzw. me-ontischen Absoluten. Als solche frage die
meontische Phanomenologie in ihrer Theorie der transzendentalen Konstitution nach
dem Urverhiltnis von Konstituierendem und Konstituiertheit, Ursprung und Ent-
sprungenheit, d. h. vom nicht seienden Absoluten (ufj 8v) und seiender Welt. So heifit
es in den Zetteln, die Fink unter dem Titel »Mosaik, 1930-1935« zusammengebunden
hatte: »Das Absolute ist nur als seine Manifestation. Nicht ist zuerst das Absolute und
dann manifestiert es sich (oder konstituiert die Welt), sondern es ist, sofern es sich
manifestiert. >Konstitution< heifdt also letztlich Manifestation oder Erscheinung des
Absoluten.>Phinomenologie« = Erscheinungslehre des Absoluten« (Eugen Fink, Phd-
nomenologische Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte. Cartesianische Meditatio-
nen und System der phianomenologischen Philosophie [EFGA 3.2], 302). Finks phano-
menologische Meontik als Philosophie des Ursprungs — die in der VI. Cartesianischen
Meditation lediglich entlang einer Reihe von Andeutungen und formalen Anzeigen
indirekt hervortritt — hat zum Thema »die konstitutive Kosmogonie« (Eugen Fink,
VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre,
hrsg. von Hans Ebeling, Jann Holl und Guy van Kerckhoven, Dordrecht 1988, 15) bzw.
den «auf die Welt hin lebenden kosmogonischen Konstitutionsprozesses« (Eugen
Fink, VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Methoden-
lehre, 119), den Fink auch »Verweltlichung« genannt hat. Diese »Ontogonie, die kon-
stitutive Seinswerdung alles Seienden in den »vor-seienden« Prozessen des trans-
zendentalen Lebens, wird von Fink explizit als eine Spiel- und Freiheitslehre des
Absoluten ins Auge gefasst.

33 Eugen Fink, »Was will die Phidnomenologie E. Husserls?«, in: ders., Studien zur
Phdinomenologie 1930-1939, 175.

34 Eugen Fink, Phianomenologische Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte. Car-
tesianische Meditationen und System der phanomenologischen Philosophie (EFGA 3.2),
42.

52

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem friihen Denkweg Eugen Finks

sche Selbstkonstitution des transzendentalen Ego gewihren soll, um
daraufhin »die rein im Transzendentalen spielende Gemeinschafts-
beziehung«?®> des Monaden-Alls, d. h. die Sphare des intersubjekti-
ven, historisch-generativen Zusammenhanges zu erreichen. Eine sol-
che anfangsmaflig »erste« Stufe der Phdnomenologie, die Husserl
z. B. mit seinen fiinf Cartesianischen Meditationen dargelegt habe, sei
aber durch ein weiteres, progressives bzw. konstruktives Verfahren zu
integrieren, das sich mit der Phanomenologie der Urintentionalitat,
mit den Problemen des Unbewussten, mit der Urassoziation in der
passiven Sphare und mit der Raumkonstitution befasst, um schlief3-
lich die »Stufen des Vor-Seins und [des] weltlichen Seins«3¢, wo »das
Drama der Weltkonstitution«3” sich ereignet, spekulativ zu erreichen,
und damit die »Grundztige [ein]er phdnomenologischen Metaphy-
sik« zu entwerfen.38

Diese konstruktiv angelegte phdnomenologisch-ontogonische
Metaphysik, die das konstitutive Weltwerden in den Blick nimmt und
sich aulerdem mit der »transzendentalen Deduktion der Welteinzig-
keit«3? befassen soll, fragt »nach dem Menschen [nicht] als einem
bestimmten Seienden unter dem Seienden« — wie »alle reflexiven
Thematisierungen, von der Psychologie bis zur Anthropologie, dies
immer wieder tun — sondern fragt vielmehr »nach dem Menschen als
dem irgendwie ins Ganze des Seienden ausgeweiteten Weltwesen«.*0
Demnach stellt sie sich die Aufgabe, »die Welt als den kosmologischen
Horizont des Seins« (Z-XXV/14a) zu bestimmen. Finks weitrei-
chende Uberlegungen zur kosmologischen Auffassung der Welt kris-
tallisieren sich um 1934/35 in Einklang mit der von ihm geforderten
»Reduktion der Seinsidee«*! und dem spekulativen*? Durchbruch der
innerweltlichen Seinsbefangenheit in dem Entwurf einer geplanten

35 Eugen Fink, Textentwiirfe zur Phdnomenologie 1930-1932 (EFGA2), hrsg. von Guy
van Kerckhoven, Freiburg/Miinchen 2019, 316.

36 Eugen Fink, Textentwiirfe zur Phanomenologie, 16.

37 Eugen Fink, Textentwiirfe zur Phianomenologie, 309.

38 Eugen Fink, Textentwiirfe zur Phianomenologie, 17.

39 Eugen Fink, Textentwiirfe zur Phianomenologie, 17.

40" Eugen Fink, »Die Idee der Transcendentalphilosophie bei Kant und in der Phéno-
menologie (1935)«, in: ders., Néhe und Distanz, 32.

41 Vgl. Guy van Kerckhoven, »Fenomenologia e riduzione tematica dellidea
dell'essere«, in: Magazzino di Filosofia 5 (2001), 23—-46.

42 »Das Eigentiimliche des >Spekulativenc ist der >Ausblick¢, das Hinausspahen aus
einer befangenen-verschlossenen Situation ins Offene, — iiber alles Endliche hinweg
und hinaus ins Un-Endliche, iiber alles Seiende hinweg ins >Sein¢, — iiber alles Gege-

53

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GiovanniJan Giubilato

Abhandlung zu »Welt und Weltbegriff« heraus. Das leider zum Erlie-
gen gekommene Projekt, das Fink explizit als seine »erste philoso-
phische Arbeit« ansah, sollte den Welt-Begriff iiber jeden blof exis-
tentialen Weltbegriff hinaus als »Ganzes des Seienden« bzw. »All-
Enthalt«*3 ausloten und so die Weltproblematik als metaphysisches
Thema in Bezug auf die »Transcendentalien-Problematik« des ens,
unum, verum, bonum und auf die reduktiv eingeleitete >>Uberfragung
des Seins« (OH-VII/23) zur Diskussion bringen.

Finks zerstreute Notizen zum »Problembegriff von Philosophie
[und] Phdnomenologie« aus dem Winter 1935/36 lassen keinen
Zweifel an der zentralen Bedeutung, die der Spielbegriff fiir sein Den-
ken inzwischen gewonnen hatte. Sehr frith entwarf er eine allumfas-
sende Metaphysik des Spiels, die sich bald als wesentlicher Bestandteil
seines »philosophische[n] Horizont[s]« (Z-XX/3a) festlegte. Wie
Fink in einer weiteren Anmerkung aus derselben Zeit gesteht: »Was
in meinem 30. Jahr sichtlich geworden ist an der >Philosophies, die in
meinem Leben vielleicht liegen mag, ist« an erster Stelle »die Meta-
physik des Spieles« (OH-VII/50), denn »das Wesen des Lebens = das
Spiel« (OH-VI/2); ebenso »die Idee der Transzendentalphilosophie
als Uberfragen des Seins« und ferner die »kritische Beleuchtung« von
»Ontologie und Reflexionsphilosophie (Distanz zu Husserl und
Heidegger)« (OH-VII/50). Die begriffliche Entfaltung einer solchen
Metaphysik des Spieles sollte aber von einer strukturellen Analyse
des Spiels geleitet sein, der Fink »folgende wesentliche Ziige« zurech-
nete: »1. Spielen ist kein Gegenbegriff zu >Ernst«, kein >Tun als ob<; 2.
Spielen ist Selbstverdeckung des Spielenden. Der Spielende ist von
der Selbstrolle nicht so unterscheidbar, wie der Vergegenwirtigende
vom Vergegenwirtigungsweltich. Der Spielende muss als Spielender
sich verdecken; 3. Spielen ist immer eine >Rolle< spielen. Ein >Rollen<-
loses Spielen ist widersinnig; 4. Spielen ist reines Vonsichselbsther-
sein: >Notwendigkeit< als Sichselbstleben, als Selbstvollstreckung«
(Z-XX/2b). Diese Notiz ist nicht nur deswegen sehr wichtig, weil sie

bene hinweg ins Ungegebene, — ins Ganze« (Eugen Fink, Zur ontologischen Friihge-
schichte von Raum — Zeit — Bewegung, 80—-81). Vgl. auch die dem entsprechende Stelle
zum spekulativen Spielbegriff aus Oase des Gliicks: »Spekulation ist Kennzeichnung
des Wesens des Seins im Gleichnis eines Seienden, ist eine begriffliche Weltformel,
die von einem innerweltlichen Modell abspringt« (28).

4 Eugen Fink, Phianomenologische Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte. Car-
tesianische Meditationen und System der phanomenologischen Philosophie (EFGA 3.2),
252.

54

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Vorgeschichte des Spiel-Begriffs auf dem friihen Denkweg Eugen Finks

eine prizise Zusammenfassung des Gedankenganges der zwanzig
Jahre spiter veroffentlichten Oase des Gliicks enthilt, sondern auch
weil in ihr jene unauflosbare Verbindung zwischen Leben und Spiel
etabliert wird, die den Spielbegriff zum gleichnishaften Sinnquell
macht, in dem sich das Werden des Weltganzen widerspiegelt. Wenn
einerseits »das eigentliche Wesen des Spieles nur in Hinblick auf die
Moglichkeit des Lebens, aus seinen >Rollen« zu sich selbst zurtickzu-
kehren, [...] zu erhellen« ist, ist andererseits der »urspriingliche Voll-
zug des Lebens« das Spiel, »d. i. das freie Sicheinlassen in >Rollen<”
(Z-XVIIl/1a). Die spielhafte »Offenheit des menschlichen Daseins
zum spielenden Seinsgrund alles Seienden hin« (30) ermdglicht die-
sem Dasein die »Rolle des Weltspielers« (OH-VI/15-16). Das frag-
mentarische Menschenwesen, das in sich einen Ubergang zu der
Dimension der Innerweltlichkeit wie auch zu der Dimension, die dem
einfach und naiv (Vor—)Gegebenen vorausliegt, bildet und dadurch ein
Wissen um »den Ursprung der Welt«** und ihr ontogonische-kon-
stitutives Werden vermittelt, schaut in die »Macht des Seinsspieles«
(OH-V/47) hinein. Zu diesem Auftrag der spielenden Vermittlung
im Ganzen des Seinsspieles muss aber der moderne Mensch sich erst
erheben; er soll die Verantwortung seiner Aufgabe tibernehmen und
die eigene Freiheit »in der Selbstbindung an [...] dem Ubermenschli-
chen«*® erst befreien.

Ob also »in der Tat das Ganze des Seins sich von ihm selber her
in einem einzelnen Seienden wiederholend spiegelt« (29), ist das
geheimnisvolle Problematische, dem wir durch Finks Versuch, das
Spiel als Symbol unseres Weltleben und dann als Weltsymbol iiber-
haupt zu denken, immer noch ausgesetzt sind.

4 Eugen Fink, »Die phanomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegen-
wirtigen Kritik« (1933), in: ders., Studien zur Phianomenologie 1930-1939, 101.
45 Eremitie, 30.

55

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 16:27:50.


https://doi.org/10.5771/9783495996874-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Phänomen des Spiels im Werk von Eugen Fink
	2. Mediale Akte und Imagination
	3. Spielraumbewusstsein

