
ISBN 978-3-95832-268-4

www.velbrueck-wissenschaft.de

V
EL

BR
Ü
CK

W
IS
SE

N
SC

H
A
FT

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

Kind und Kindheit erscheinen uns als etwas Selbstverständliches, 
Quasinatürliches, gerade so, als hätte es sie immer gegeben. Doch 
sind sie historisch kontingent. Mehr noch: Seit dem 15. Jahrhundert 
ist das Problem Kind entscheidend an der Formation der westlichen 
Moderne beteiligt, ist ausschlaggebend für deren Funktionieren und 
Wandel.

Christoph T. Burmeisters Studie zeigt, dass durch die Subjektform 
Kind und die Idee der Kindheit die Entwicklung zentraler Vergesell-
schaftungspraktiken angestoßen wurde. Sie untersucht Techniken 
der Subjektivierung und der Organisation von Familie und Staat aus-
gehend von Michel Foucaults Konzept der Problematisierung. Diesen 
inter-/national noch kaum rezipierten Forschungsansatz erweitert 
der Autor zu einer historisch-relationalen Soziologie, mit der er unter 
anderem Jean-Jacques Rousseaus Émile befragt, den bislang über-
sehenen Stellenwert von Kindheit und Familie im Werk Foucaults 
selbst herausarbeitet und das spätmoderne Ideal der sozial-emotio-
nalen Kompetenz analysiert.

Das Buch macht deutlich, wie ausgehend vom Problem Kind soziale, 
räumliche und zeitliche Ordnungen hervorgebracht werden, welche 
Rolle Eltern und Expert:innen, die Elemente Entwicklung und Erzie-
hung sowie die Affekte Angst und Hoffnung spielen und wie es ab 
den 1970er Jahren zu einer Zunahme von präventierenden und opti-
mierenden Praktiken kommt. 

Christoph T. Burmeister ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrbe-
reich für Allgemeine Soziologie und Kultursoziologie des Instituts für Sozial-
wissenschaften der Humboldt-Universität zu Berlin. 

B
ur

m
ei

st
er

 •  
D

as
 P

ro
bl

em
 K

in
d Christoph T. Burmeister

Das Problem Kind
Ein Beitrag zur Genealogie  
moderner Subjektivierung

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph T. Burmeister 
Das Problem Kind

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph T. Burmeister

Das Problem Kind
 

Ein Beitrag zur Genealogie  
moderner Subjektivierung 

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Buch ist die überarbeitete Fassung der gleichnamigen Dissertation, 
die am 09. November 2020 an der Europa-Universität Viadrina Frankfurt/
Oder verteidigt wurde.  
 
Gefördert wurde die Publikation durch die Kulturwissenschaftliche Fakultät
der Europa-Universität Viadrina Frankfurt/Oder.

Erste Auflage 2021
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2021

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-268-4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1 	 Das Problem Kind.  
	 Hinführungen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 9

2 	 Ideologie und permanente Anrufungen von Anfang an.  
	 Prolog mit Althusser  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 17
	 2.1 	Gesellschaftliche Reproduktion und die 
		  ideologische Hervorbringung des Subjekts  .    .    .    .    .  	 23
	 2.2 	Das »Gespann Schule-Familie« und Spezifika 
		  kindlicher Anrufungen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 34
	 2.3 	Diskussion, Kritik, Weiterführungen  .    .    .    .    .    .    .   	 39

3 	 Historisch-kritische Ontologie unserer selbst. 
	 Analytik und Verfahren  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 49
	 3.1 	Problematisierungen, Praktiken, Wirklichkeiten 
		  und drei Achsen der Analyse 
		  (Wissen, Macht, Selbst-/Weltverhältnisse) .   .   .   .   .   . 	 57
	 3.2 	Dispositiv und Affekt  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 80
	 3.3 	Angst (und Hoffnung) als Affekte im Dispositiv – 
		  Angst (und Hoffnung) als Erwartungsaffekte 
		  gegenwärtiger Zukunft .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 89
	 3.4 	Analytik, Verfahren und Kritik einer 
		  historisch-relationalen Soziologie des Problems Kind. 
		  Zusammenfassung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 103

4	 Glücksversprechen und Gefahrenkultur. 
	 Das Dispositiv moderner Kindheit in Rousseaus Émile  .    .    .  	 113
	 4.1 	Der selbstlose Wundererzieher und 
		  sein durchschnittlicher Zögling. Émile als 
		  natürlich-republikanisches Experiment und Modell .   .   . 	 125
	 4.2 	Das pädagogisch-paternalistische Arrangement künstlicher 
		  Natürlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten .   .   .   . 	 135
	 4.3 	Pubertät, Phantasie und all die anderen Gefahren  .    .   	 142
	 4.4 	Die geschlechtlich-generational-hierarchisierte 
		  moderne Familienzelle, die Frau Ministerin 
		  Gattin Mutter und Émiles »Lebensglück«  .    .    .    .    .  	 145
	 4.5 	Entwicklung, Expert:innen, Eltern und 
		  die gegenwärtige Zukunft der Gesellschaft – 
		  Elemente des Dispositivs moderner Kindheit  .    .    .    .  	 153

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 	 Kindheit, Familie und Moderne bei Foucault .    .    .    .    .    .  	 165
	 5.1 	Der Beginn des Zeitalters der Führungen, 
		  das »Problem der Institution der Kindheit« und 
		  die Hoffnung auf einen guten Fürsten  .   .   .   .   .   .   . 	 175
	 5.2 	Vom Prüfen in Klassen zum Klassenverhältnis 
		  durch Prüfungen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 189
	 5.3 	Souveräne Familien, onanierende Kinder, 
		  soziale Klassen und fürsorgende Expert:innen .   .   .   . 	 207
	 5.4 	Die Psy-Funktion oder das normale Kind und 
		  die Kindheit des Erwachsenen als Voraussetzung 
		  verallgemeinerter Wissenschaften vom A/Normalen  .    .  	 221
	 5.5 	Kindheit, Familie und Moderne. Zusammenfassung .   . 	 229

6 	 Von entgrenzten Entwicklungskonzeptionen und 
	 kompetenten Emotionen. Konturen des Problems Kind 
	 in der Spätmoderne .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 238
	 6.1 	Die Ver(natur)wissenschaftlichung des Problems Kind – 
		  normierte und normalisierte kindliche Entwicklung .   . 	 241
	 6.2 	Das de/zentrierte Kind als kostbares Projekt 
		  und Humankapital – präventierte und optimierte 
		  kindliche Entwicklung der Potenziale .    .    .    .    .    .    .  	 254
	 6.3 	Von launischen Temperamenten zu 
		  kompetenten Emotionen – Aufstieg des 
		  kontrolliert-emotionalen Selbst  .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 266
	 6.4 	Kinder und Manager:innen als »Kompetenzmaschinen« – 
		  entgrenzte Entwicklung und kompetente Emotionen 
		  des spätmodernen Problems Kind  .    .    .    .    .    .    .    .   	 275

7 	 Das Problem Kind in der Moderne.  
	 Schlussbetrachtungen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 281

Danksagung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 285

Literatur- und Quellenverzeichnis .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 286

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Wie die Kinder führen? Wie sie bis zu dem Punkt führen, an dem sie 
für die Bürgerschaft nützlich sind, wie sie bis zu dem Punkt führen, an 

dem sie ihr Heil finden können, wie sie bis zu dem Punkt führen, an 
dem sie sich selbst zu verhalten wissen. 

Es ist dieses Problem, das wahrscheinlich durch diese ganze Explosion 
des Problems der Verhaltensführungen im 16. Jahrhundert überlagert 

und überdeterminiert worden ist. Die fundamentale Utopie,  
der Kristall, das Prisma, durch das hindurch die Probleme der Leitung 

wahrgenommen worden sind, ist dasjenige der Institution der  
Kindheit.«

Michel Foucault, 1978

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9

1 Das Problem Kind 

Hinführungen

Das Problem Kind ist das Problem der Moderne. Das ist die These dieser 
Studie. Das Problem Kind fungiert dabei als zugleich analytische und dia-
gnostische Figur. Als analytische Figur fragt es nach Problematisierungen 
des Subjekts als Kind sowie nach Problematisierungen, die am, um und 
durch das Subjekt und Objekt Kind vollzogen werden. Problematisierun-
gen drücken dabei nicht ein bereits bestehendes Problem aus, vielmehr 
umfassen sie neben dem, was zum Problem gemacht wird – beispiels-
weise ein Verhältnis oder ein Verhalten, eine Geste oder eine Gewohn-
heit –, auch die Bedingungen und Elemente überhaupt möglicher Ant-
worten und Lösungen.1 Als diagnostische Figur verkörpert sie die These, 
dass Kind und Kindheit ganz zentrale Elemente des Hervorbringens und 
Funktionierens, der Praktiken und Techniken moderner Formen der Ver-
gesellschaftung sind. Mit dem Beginn der Frühen Neuzeit, als das kos-
mologisch-theologische Kontinuum zu bröckeln beginnt und die Führung 
des Selbst und der anderen sich nach und nach als kontingent erweist, ist 
es stets das Problem Kind, von dem entscheidende Trans-/Formationen 
ausgehen oder das gar in deren Zentrum steht. Es ist niemals nur arbiträr 
oder eine bloße Ableitung eigentlich entscheidender Prozesse, kein kindi-
scher Nebeneffekt erwachsener Politiken, kein nachgeordnetes Anhäng-
sel wesentlicher Ordnungsbestrebungen. Insofern ist Ziel dieser Studie, 
die einen zeitlichen Bogen vom frühen 15. bis ins 21. Jahrhundert spannt, 
aufzuzeigen, welche Relevanz dem Problem Kind sowohl beim Entstehen 
als auch bei den Praktiken moderner Subjektivierung als Individuum, bei 
der modernen Familienzelle, dem Sozialstaat und dem weiten Feld psych-
iatrisch-psychologisch-therapeutischer Techniken zukommt. 

Das Problem Kind tritt in diesen Prozessen indes keinesfalls als allei-
nige Ursache und Motor auf. Vielmehr gehe ich in meiner historisch-kri-
tischen Analytik von relationalen und reziproken Beziehungsgeflechten 
aus, in welche Problematisierungen eingreifen, indem sie bestehende Ele-
mente aufnehmen, verwerfen, verschieben oder neu ordnen und auf diese 
Weise veränderte Wirklichkeiten und Möglichkeiten der Erfahrung her-
vorbringen. Diese Analytik ist entschieden nicht-dialektisch, das heißt, 
nicht Widerspruch und Negation evozieren Sein und Werden, sondern 

1	  	Vgl. Michel Foucault: »Polemik, Politik und Problematisierungen« [1984, 
Nr. 342], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. 
Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 724–734, 
hier S. 733; sowie Martin Savransky: »Problems All the Way Down«, in: 
Theory, Culture & Society 38 (2021), S. 3–23.

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

das Problem und dessen zerstreute Mannigfaltigkeit. Es gibt in diesem 
Sinne keine Unordnungen oder Nichtordnungen, sondern allein sich 
permanent trans-/formierende Ordnungsgefüge. In diesen kommt seit 
der Frühen Neuzeit dem Problem Kind sowohl als Problematisierung 
des Subjekts als Kind als auch den um, am und durch das Subjekt/Ob-
jekt Kind erfolgten Problematisierungen eine gewichtige, bislang jedoch 
kaum reflektierte Bedeutung zu.

Daher ist diese Studie auch weder eine Geschichte der Kindheit noch 
eine Kindheitssoziologie, sofern darunter verstanden wird, anhand histo-
rischer Quellen oder eigens erhobener empirischer Daten die Lebenswirk-
lichkeiten von Kindern einzufangen. Auch wenn der geographisch-histo-
rische Kontext dieser Studie bis auf wenige nordamerikanische Beispiele 
ein europäischer ist, soll damit nicht die Behauptung verbunden sein, 
dass nicht an anderen Orten und zu anderen Zeiten das Problem Kind 
ebenfalls ein wichtiges (gewesen) ist, wenn auch vielleicht ein ganz ande-
res.2 Im Fokus der Studie stehen vielmehr Praktiken und Techniken des 
Problems Kind und ihre konstituierende Bedeutung für europäisch-mo-
derne Formen der Vergesellschaftung, sodass die Studie zu einer Sozio-
logie der Kindheit und einer Soziologie der europäischen Moderne bei-
trägt, was in diesem Fall im Grunde eine und dieselbe Soziologie ist.

Auf die Gesellschaft konstituierende Bedeutung von Kindheit hat 
die Soziologie indes früh hingewiesen, und zwar als notwendige Erzie-
hung und Sozialisation der Kinder zur Reproduktion sozialer Ordnung. 
Durkheim etwa veranschaulicht seine berühmte, das Fach prägende the-
oretische Figur der »sozialen Tatbestände« nicht zufällig am Beispiel der 
Kindererziehung. Diese sei eine »ununterbrochene[] Bemühung«, »dem 
Kinde eine gewisse Art zu sehen, zu fühlen und zu handeln aufzuerlegen, 
zu der es spontan nicht gekommen wäre«.3 Das Kind stellt hier gewis-

2	  	Auf die in diesem Zusammenhang bedeutenden Aspekte des Post-/Koloni-
alismus geht die Studie nur am Rande ein; vgl. dazu z. B. Olga Nieuwen-
huys: »Theorizing Childhood(s): Why we Need Postcolonial Perspectives«, 
in: Childhood 20 (2013), S. 3–8; Manfred Liebel: Postkoloniale Kindheiten. 
Zwischen Ausgrenzung und Widerstand, Weinheim, Basel 2017. Auch so-
zialistische Formen des Problems Kind, etwa der DDR, werden ausgespart. 
Beide Auslassungen erfolgen jedoch nicht, weil ich sie als irrelevant erachte, 
sie erscheinen mir gegenteilig als zu gewichtig, um sie nur mitlaufend oder 
ableitend zu analysieren.

3	  	Émile Durkheim: Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt/Main 
1984 [1895], S. 108. Auch Popitz weist im Zusammenhang mit der Tra-
dierbarkeit sozialer Normen darauf hin, dass Erziehung das »Ziel« habe, 
»bestimmte Normeninhalte von einer Generation auf die andere weiterzu-
geben«; Heinrich Popitz: »Soziale Normen« [1961], in: Soziale Normen. 
Hrsg. von Friedrich Pohlmann/Wolfgang Eßbach, Frankfurt/Main 2006,  
S. 61–75, hier S. 73.

DAS PROBLEM KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

sermaßen die Chiffre eines Individuums dar, bevor die Gesellschaft, die 
dem Individuum gegenübersteht respektive über es hinausgeht, auf es 
einwirkt und dem Kind/Individuum eine Art des Sehens, Fühlens und 
Handelns auferlegt – und damit die notwendige Reproduktion sozialer 
Ordnung sicherstellt. Für Generationen von Soziolog:innen wird das 
Kind in erster Linie Gegenstand einer »methodischen Sozialisierung«4 
sein, wie Durkheim es wiederum 1902 in seiner Antrittsvorlesung an 
der Pariser Sorbonne ausdrückt. Und doch hat er sich im Vergleich zu 
den ihm nachfolgenden Soziolog:innen recht intensiv mit Kind und 
Kindheit beschäftigt. Denn bis in die 1980er Jahre hinein sind Kind 
und Kindheit, sofern sie überhaupt in den soziologischen Blick gera-
ten sind, einzig aus sozialisationstheoretischen Perspektiven heraus be-
trachtet worden. Eine diesbezüglich ruhmreiche und daher zu erwäh-
nende Ausnahme stellt die historische Soziologie von Elias dar. Denn 
dieser nimmt Kindheit und Erwachsenheit nicht als gegeben an, viel-
mehr arbeitet er bereits 1939 eng am empirischen Material heraus, wie 
als Effekt des »Zivilisationsprozesses« die Distanz zwischen Kindern 
und Erwachsenen zunimmt.5 Dieser frühe Befund von Elias ist aber 
weitgehend ohne Wirkung geblieben.6

Aus der Kritik an einer prinzipiellen Nichtbeachtung von Kindern sei-
tens der Soziologie sowie am engen Fokus der Sozialisationstheorien und 
ebenso der Entwicklungspsychologien ist in den 80er Jahren des vergan-
genen Jahrhunderts denn auch eine Neue Soziologie der Kindheit ent-
standen.7 Gegen die vorherrschenden human- und sozialwissenschaftli-

4	  	Émile Durkheim: Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesung an der Sor-
bonne 1902/1903, Frankfurt/Main 1984, S. 46.

5	  	Vgl. Norbert Elias: Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und 
psychogenetische Untersuchungen. Erster Band. Wandlungen des Verhaltens 
in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes, Frankfurt/Main 1997 
[1939], S. 77 ff., 282 ff.

6	  	Tatsächlich hat erst Ariès’ Studie L’Enfant et la vie familiale sous l’Ancien 
Régime von 1960 eine breitere Debatte über die Historizität der Kategorie 
Kindheit ausgelöst, zumal sie bereits 1962 ins Englische und dann 1975 als 
Geschichte der Kindheit auch ins Deutsche übersetzt wurde. Dabei führt der 
deutsche Titel zu anhaltenden Missverständnissen, denn einerseits fehlt ihm 
die historische Einordnung der Untersuchung, andererseits unterschlägt er 
den Aspekt des Familienlebens; beides fängt der Originaltitel präzise ein; vgl. 
Philippe Ariès: Geschichte der Kindheit, München 2007 [1960]; eine bündi-
ge Darstellung der politischen Biographie von Ariès, der Studie sowie ihres 
Werkkontextes findet sich in Patrick Bühler: »Philippe Ariès (1914–1984), 
Geschichte der Kindheit (1960)«, in: KulturPoetik 12 (2012), S. 109–117. 

7	  	Vgl. für eine umfassende wie bündige Darstellung sowohl der gängigen, 
einst von Durkheim und Parsons ausgehenden Sozialisationstheorien, der 
Kritiken an diesen als auch der zentralen Linien der Neuen Soziologie der 

HINFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

chen Blicke aufs Kind, die dieses zuvorderst als noch-nicht-erwachsen und 
als im Werden betrachten, wird es hier als Seiendes begriffen.8 Die gesell-
schaftliche Stellung des Kindes wird begrifflich bar von Sozialisation, Ent-
wicklung und Lernen gefasst, es wird statistisch als eigene Sozialgruppe 
sichtbar gemacht und empirisch nach dessen Alltag gefragt. Neben sozi-
alstrukturellen Ansätzen, die in advokatorischer Absicht eine soziale Ka-
tegorie Kindheit einfordern, sind es vor allem die beiden Konzepte von 
Kindern als Akteur:innen und das der generationalen Ordnung, die diese 
Neue Kindheitssoziologie ausmachen. Erstgenanntes Konzept leitet ins-
besondere anwendungsorientierte Forschung an, womit es gewollt oder 
ungewollt zuweilen Wissen produziert, welches sich in Subjektivierungs-
weisen niederschlägt, die im Anschluss an Reckwitz als singularisierend 
bezeichnet werden können – Kinder werden hier als kompetente, einzig-
artige, besondere Akteur:innen konzeptualisiert.9 Das Konzept der genera-
tionalen Ordnung erlaubt dagegen einen gesellschaftsanalytischen Fokus 
einzunehmen, indem Kindheit als eine gesellschaftlich hervorgebrachte 
und definierte Kategorie begriffen wird, die über institutionalisierte Rela-
tionen Ungleichheiten zwischen den Generationen zementiert, etwa eine 
ungleiche Teilhabe und ungleiche Wertungen.10 Wenn auch unterschiedlich 
stark ausgeprägt, so ist diesen beiden Perspektiven doch gemein, dass sie 
Kindern eine Stimme geben wollen. Mag dies politisch auch noch so ver-
ständlich sein, ist es auf analytisch-theoretischer Ebene doch wenig trag-
fähig, insofern es ein kindliches Subjekt jenseits seiner Subjektivierung 
impliziert.11 An die Thesen einer generationalen Ordnung kann dennoch 
angeschlossen werden, und zwar wenn diese ihrer anthropologischen Uni-
versalien entledigt und sie als eine historisch-kontingente begriffen wird. 
So versteht sich die vorliegende Studie als ein Beitrag zu einer Soziologie 
der Kindheit, insofern der Blick aufs Kind der Gesellschaft gilt,12 nicht aber 

Kindheit Doris Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit. Theoretische 
Ansätze, Akteure und Handlungsräume, Weinheim 2011, S. 115–198. 

8	  	Dieser Begriff des Werdens ist folglich nicht mit dem poststrukturalistischer 
Philosophien zu verwechseln; vgl. auch Kapitel 2, S. 37, Fn. 66.

9	  	 Ich werde im Kapitel 6.2 darauf zu sprechen kommen; vgl. Andreas Reck-
witz: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moder-
ne, Berlin 2017, S. 7 ff., 273 ff.

10	 	Diese Perspektive umfasst mittlerweile verschiedene Spielarten, prominent 
eingebracht hat sie zuerst Alanen; vgl. z. B. Leena Alanen: »Kindheit als ge-
nerationales Konzept«, in: Heinz Hengst/Helga Zeiher (Hg.), Kindheit so-
ziologisch, Wiesbaden 2005, S. 65–82.

11	 	Vgl. auch die Kritik von D. Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit,  
S. 173–174.

12	 	Vgl. Doris Bühler-Niederberger: »Einleitung: Der Blick aufs Kind – gilt der 
Gesellschaft«, in: dies. (Hg.), Macht der Unschuld. Das Kind als Chiffre, 
Wiesbaden 2005, S. 9–22.

DAS PROBLEM KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

zu einer Kindheitssoziologie, die allein das Kind in seinem gegenwärtigen 
Sein und generationalen Werden zu ergründen sucht.

Während die Neue Soziologie der Kindheit also dazu neigt, allzu sehr 
das Kind in seinen kindlichen, familialen, pädagogischen und therapeu-
tischen Kontexten zu betrachten, ist es im Feld der poststrukturalisti-
schen Subjektivierungsforschung im Grunde abwesend. Bis auf weni-
ge kindheitssoziologische oder erziehungswissenschaftliche Studien, 
die subjektivierungsanalytisch vorgehen und zuweilen auch den theo-
retisch-analytischen Blick zu schärfen suchen,13 scheint das Subjekt der 
Anrufung ein immer schon erwachsenes zu sein. Wenn als allgemeinster 
Leitfaden dieses produktiven wie heterogenen Forschungsfeldes die Fra-
ge Foucaults gelten kann, wie »in unserer Kultur Menschen zu Subjekten 
gemacht werden«,14 vermag dies durchaus zu verwundern. Doch selbst 
wenn nicht »unsere Kultur« Gegenstand der Analyse wäre, in welcher 
eine lange, behütete Kindheit ein wesentliches Element soziokultureller 
Ordnungen ist – die ein erwachsenes Subjekt also maßgeblich hervor-
gebracht hat –, ist es analytisch und theoretisch unplausibel, heterogene 
Subjektivierungsweisen nicht als umfassend, prozesshaft und lange an-
haltend zu konzipieren. Eine Subjekt-Form ist nichts, was mensch von 
heute auf morgen ausbildet, und noch weniger etwas, was wie eine Ja-
cke an der Tür abgelegt werden kann. Dass dem Werden von Subjektiva-
tionen so wenig Beachtung geschenkt wird, liegt meines Erachtens auch 
im Problem Kind begründet: Es ist in unserer Kultur etwas so Selbstver-
ständliches und damit Quasinatürliches, dass es jenseits unserer reflexi-
ven Wahrnehmung operiert. Die Rezeption von Foucaults Werk ist Bei-
spiel und Beleg dafür.

Die nationale wie internationale Foucault-Rezeption und -Forschung 
kann als äußerst lebendig, jedoch nicht-kanonisiert gelten. Dies liegt zum 
einen an den historischen Phasen der Rezeption, die nicht auf Deutsch-
land zu beschränken sind und die je eigenen, zum Teil bis heute nachwir-
kenden Schwerpunkten folgen.15 Zum Zweiten liegt dies an der enormen 

13	 	Vgl. z. B. Norbert Ricken: Die Ordnung der Bildung. Beiträge zu einer Ge-
nealogie der Bildung, Wiesbaden 2006; Sabine Reh: »Die Produktion von 
(Un-)Selbständigkeit in individualisierten Lernformen. Zur Analyse von 
schulischen Subjektivierungspraktiken«, in: Andreas Gelhard et al. (Hg.), 
Techniken der Subjektivierung, Paderborn 2013, S. 189–200.

14	 	Michel Foucault: »Das Subjekt und die Macht«, in: Hubert L. Dreyfus/Paul 
Rabinow (Hg.), Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Herme-
neutik, Weinheim 1994, S. 241–261, hier S. 243.

15	 	Vgl. zu den Phasen des deutschsprachigen Foucault-Diskurses Robert Sey-
fert: »Foucault-Rezeption in der deutschsprachigen Soziologie«, in: Stephan 
Moebius/Andrea Ploder (Hg.), Handbuch Geschichte der deutschsprachi-
gen Soziologie. Band 1: Geschichte der Soziologie im deutschsprachigen 
Raum, Wiesbaden 2018, S. 637–661; sowie insgesamt zur Genese ›des‹ 

HINFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Verbreitung und Präsenz Foucaults oder einzelner seiner viel beschwo-
renen Werkzeuge. Sowohl in der Sozial- und Kulturtheorie als auch in 
jeder Bindestrichsoziologie, sowohl in sämtlichen sozial- und kulturwis-
senschaftlichen (Sub-)Disziplinen als auch in allen Studies ist Foucault 
vertreten. Ganz entscheidend für die Auseinandersetzung mit Foucault 
ist überdies, zum Dritten, die posthume Veröffentlichung weiterer Tex-
te, zuerst die chronologische Zusammenstellung verstreuter, in verschie-
denen Sprachen erstpublizierter Texte als Dits et Écrits 1954–1988 und 
sodann die sukzessive, redlich editierte Veröffentlichung der Vorlesungen 
seiner Jahre am Collège de France. Diese zahlreichen Veröffentlichun-
gen wiederum sind schließlich, zum Vierten, auf Französisch, Englisch 
und Deutsch – drei hier als dominant angenommenen Sprachen der Re-
zeption – zu verschiedenen Zeitpunkten und in verschiedenen Formen 
publiziert worden. So sind beispielsweise die Dits et Écrits bereits 1994 
auf Französisch erschienen, 2001 bis 2005 auf Deutsch und in dieser 
chronologischen Form bis heute nicht auf Englisch. So liegen zwar zahl-
reiche der dort versammelten Texte durchaus auf Englisch vor, jedoch 
nicht in umfassender chronologischer Reihung, sondern in ausgewähl-
ter thematischer Gruppierung. Nationale Wissenschaftstraditionen und 
Gepflogenheiten hinzuziehend, führen diese vier Gründe zu gewisserma-
ßen englischen, französischen und deutschen Rezeptionswellen, die sich 
wechselseitig befruchten und die die Rezeption im Ganzen versachlichen 
und gleichfalls lebendig halten. 

Doch trotz dieser vielfältigen, knapp 50 Jahre andauernden Ausei
nandersetzung mit Foucaults Werk liegt keine einzige Studie vor, die auf 
die Bedeutung des Kindes hinweist, die Foucault ihm in seinen archäo-
logischen und genealogischen Arbeiten zur Frühen Neuzeit und Moder-
ne verleiht. Dem Kind beziehungsweise dem Problem Kind kommt dabei 
in Foucaults Analysen nicht deswegen eine solche Bedeutung zu, weil es 
ein besonderes Interessengebiet seiner Forschung gewesen wäre. Es ist 
vielmehr ein ganz zentraler und sich durchziehender Befund seiner Ana-
lysen. Im Grunde jede einzelne von ihm als wesentlich erachtete Trans-/
Formation von Praktiken und Techniken vom ausgehenden Mittelalter 
bis zum Ende des 19. Jahrhunderts kristallisiert sich am oder im Pro
blem Kind. Wie kann mensch erklären, dass dies bisher als nicht erwäh-
nenswert empfunden wurde oder gar nicht aufgefallen ist, als mit der 
Selbstverständlichkeit und Selbsterklärungskraft, die dem Problem Kind 
in unserer Kultur zuteilwird? 

Poststrukturalismus in Westdeutschland ders.: »Streifzüge durch Tausend 
Milieus. Eine Archäologie poststrukturalistischen Denkens in der westdeut-
schen Soziologie bis 1989«, in: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.), 
Soziologische Denkschulen in der Bundesrepublik Deutschland, Wiesba-
den 2019, S. 317–372.

DAS PROBLEM KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

Das Ziel dieser Studie ist damit, die enorme Relevanz des Problems 
Kind für das Funktionieren moderner Vergesellschaftungsformen aufzu-
zeigen. Zu diesem Zweck wende ich mich zunächst Althussers Ideolo-
gieaufsatz zu, zweifelsohne einem Urtext der Subjektivierungsforschung. 
Dies geschieht aus zweierlei Gründen: Zum einen geht es mir darum dar-
zustellen, dass Althusser den Prozess der Anrufung weder als einen mo-
menthaften noch als einen auf Sprache reduzierten begreift, zwei Engfüh-
rungen, die sich in der Rezeption verstetigt haben. Zum anderen weist 
Althusser dem »Gespann Schule-Familie« eine maßgebliche Rolle inner-
halb moderner Prozesse gesellschaftlicher Reproduktion zu, auch das ein 
Aspekt dieses Textes, der zumeist untergeht. Beide Korrekturen führen 
zu einem umfassenderen und komplexeren Verständnis von Anrufungs-
prozessen und betonen überdies die Bedeutung derjenigen Anrufungen, 
die in unserer Kultur dem Kind gelten. Mit Althusser stelle ich also so-
wohl die heuristisch-analytische als auch die historisch-empirische Be-
deutung des Problems Kind heraus (2). Doch da dieser Aufschlag Althus-
sers in seiner historischen Diagnose nur skizzenhaft und in einigen seiner 
theoretischen Setzungen problematisch ist, werde ich sodann in engem 
Anschluss an Foucault die theoretischen, methodologischen und analyti-
schen Grundlagen einer historisch-relationalen Soziologie des Problems 
Kind herausarbeiten. Dazu gehe ich von Foucaults historisch-kritischer 
Ontologie unserer selbst aus, die ich entlang seines Praktikenbegriffs so-
wie der Analyseheuristiken der Problematisierung und des Dispositivs 
systematisiere. Es geht mir hier nicht darum, die Genese von Foucaults 
Begrifflichkeiten ein weiteres Mal nachzuvollziehen, sondern zum einen 
darum, eine tragfähige Analytik zu erarbeiten, mit der ich das Problem 
Kind empirisch untersuchen kann. Zum anderen zeige ich in Bezug auf 
die Subjektivierungsforschung die theorieimmanente Bedeutung des Pro-
blems Kind auf (3). Die historisch-empirische Analyse beginnt dann mit 
Rousseaus Émile. Diesen Klassiker moderner Kindheitskonstruktionen 
unterziehe einer Dispositivanalyse, um darzulegen, wie ausgehend vom 
Problem Kind Ordnungen der Generationen, Geschlechter und Klassen 
sowie räumliche, zeitliche und dingliche Ordnungen entstehen, die mo-
derne Erfahrungsmöglichkeiten maßgeblich strukturieren. Dieser Text 
stellt gewissermaßen ein experimentelles Modell frühmoderner Erzie-
hungskunst dar, welches das Ziel verfolgt, ein republikanisches Selbst 
hervorzubringen, und zugleich vollkommen im pädagogisch-politischen 
Diskurszusammenhang des 18. Jahrhunderts steht. Die in diesem Text 
entworfene Wirklichkeit ist uns derweil nah und fern zugleich (4). Da-
ran anschließend arbeite ich in einer Relektüre von Foucaults Werk die 
ungeheure Relevanz heraus, die dem Problem Kind in den Praktiken 
und Techniken neuzeitlicher und moderner Formen der Vergesellschaf-
tung zukommt. Dabei wird sich zeigen, dass die vollumfängliche Be-
deutung des Problems Kind nicht mit dem Begriff des Dispositivs allein 

HINFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

eingefangen werden kann, sondern sich das Konzept der Karte im Sin-
ne Deleuzes hier als angemessener erweist (5). Da sich sowohl in der 
Analyse von Rousseaus Émile als auch in der von Foucaults Werk Ent-
wicklung als zentrales Element der Wahrheitsspiele, Machtverhältnisse 
und Selbsttechniken des Problems Kind erweist, folgt im letzten histo-
risch-empirischen Kapitel eine genealogische Analyse des modernen Ent-
wicklungsdenkens bis in die Spätmoderne. So unterschiedlich die Kon-
zeptualisierungen und ihre Effekte im Einzelnen auch sind, bringen sie 
weniger ein republikanisches, denn ein arbeitendes beziehungsweise ar-
beitsmarktfähiges Selbst hervor. Entwicklung wurde dabei zunächst ei-
ner idealistisch-pädagogischen Norm gehorchend konzeptualisiert, dann 
in Prozessen umfassender Verwissenschaftlichung von Kind und Kind-
heit einem empirisch-naturwissenschaftlich Normalen entsprechend und 
in der Spätmoderne schließlich individualisiert als Potenzial. Um dies zu 
zeigen, wende ich mich der »emotionalen Kompetenz« als eines der do-
minanten Wahrheitsspiele der Spätmoderne zu, welches gleichermaßen 
Kinder und Manager:innen erfasst – und welches durch die entwick-
lungspsychologische Problematisierung kindlicher Temperamente bereits 
in den 1950er Jahren ihren Anfang genommen hat (6).

DAS PROBLEM KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

2 Ideologie und permanente Anrufungen  
von Anfang an 

Prolog mit Althusser

Wir sind »immer-schon« Subjekte, heißt es bei Althusser in seinem be-
rühmten Aufsatz »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, auch 
schon vor unserer Geburt.1 Dieses teils fragmentarische, 1970 auf Fran-
zösisch, 1971 auf Englisch und 1977 auf Deutsch erschienene Essay2 
dient mir als Ausgangspunkt des Problems Kind, weil Althusser Kind und 
Kindheit sowohl in heuristisch-analytischer als auch in historisch-empi-
rischer Hinsicht bei Fragen gesellschaftlicher Re-/Produktion erhebliche 
Relevanz und Bedeutung zukommen lässt. In der poststrukturalistischen 
Adaption jedoch werden diese Aspekte zumeist übergangen. Bedeutend 
ist im Zusammenhang des Problems Kind überdies eine Engführung in 
der Rezeption, die den Prozess der Anrufung als einen momenthaften 
und nur sprachlichen begreift, der ebenfalls zu begegnen ist. Bevor ich 
mich dem Aufsatz selbst widme, sollen diese beide Aspekte und die mit 
ihnen verbundenen Probleme kurz dargestellt werden. 

Althussers Ideologieaufsatz hat nicht nur den Marxismus in Theorie 
und Praxis verändert, den sozialen Bewegungen der 1970er Jahren the-
oretisches Futter für den lokalen politischen Kampf im Privaten gege-
ben und ist für die Kulturwissenschaften und Cultural Studies ein wich-
tiger Impulsgeber und Referenztext,3 er ist dies insbesondere auch für 

1	  	Louis Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate. Anmerkungen 
zu einer Untersuchung«, in: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Auf-
sätze zur marxistischen Theorie, Hamburg, Berlin 1977, S. 108–153, hier  
S. 144.

2	  	Der 1970 in der Zeitschrift La Pensée veröffentlichte Text ist eine in Tei-
len zusammengefügte Auskopplung aus einem größeren Projekt Althussers 
über gesellschaftliche Reproduktion, welches erst 1995 posthum als Sur la 
Reproduction erschienen ist; vgl. Louis Althusser: Über die Reproduktion. 
Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. Halbband (= Gesammelte 
Schriften, Band 5.2), Hamburg 2012.

3	  	Balibar erkennt in Althusser gar denjenigen Marxisten, der dem Marxismus 
sein »verdiente[s]« Ende bereitete, andere den marxistischen Strukturalis-
ten, der den Linguistic Turn in die marxistische Theorie über- und einführ-
te. Zweifelsohne haben seine Neufassungen von Ideologie-, Staats- und Sub-
jekttheorie den marxistischen Diskurs transformiert, wobei seine öffnenden 
Bewegungen häufig in einem Atemzug gelobt und verdammt werden, vgl. 
z. B. Terry Eagleton: Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart, Weimar 2000,  
S. 27–31, 164, 168; Stuart Hall: »Ideologie und Ökonomie. Marxismus ohne 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

die poststrukturalistische Subjektivierungsforschung. Denn Althussers 
zuweilen raunendes und denunziatorisches, zwischen innovativer The-
orieentwicklung und polemischer Analyse changierendes Essay hält ne-
ben einer Erweiterung marxistischer Staatstheorie und einer Neufassung 
des Ideologiebegriffs auch wesentliche Einsichten bereit, über das gesell-
schaftliche Hervorbringen und historische Werden des Subjekts und von 
Subjektivität nachzudenken. Für das produktive wie heterogene For-
schungsfeld der Subjektivierungsanalysen ist es die Figur der Anrufung, 
der Interpellation – kondensiert im prominenten Beispiel des »He, Sie 
da!« rufenden Polizisten und des angerufenen Individuums, welches sich 
umdreht und durch »diese einfache physische Wendung um 180 Grad 
zum Subjekt«4 wird –, die ihm als »Urszene« gilt.5 

Eigentümlicherweise wird der Prozess der Anrufung in der sub-
jektanalytischen Adaption jedoch allzu häufig auf dieses so leicht 

Gewähr«, in: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4, 
Hamburg 2004, S. 8–33, hier S. 14–15. Für das obige Zitat siehe Étienne 
Balibar: »Schweig weiter, Althusser!«, in: Für Althusser, Mainz 1994,  
S. 27–51, hier S. 35. Abgesehen von den marxistischeren britischen Cultu-
ral Studies der Birmingham School reduziert sich der Bezug auf Althusser, 
wie auch hier, weitgehend auf den Ideologieaufsatz. In den letzten Jahren 
lässt sich jedoch die Wiederkehr eines Interesses am Gesamtwerk ausma-
chen; vgl. z. B. Isolde Charim: Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideo-
logietheorie, Wien 2002; Katja Diefenbach et al. (Hg.): Encountering Alt-
husser. Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought, New 
York, London 2012; Isabelle Garo: Foucault, Deleuze, Althusser & Marx. 
La Politique dans la Philosophie, Paris 2011; Daniel Hackbarth: »denken 
entlang der Politik«. Zum Begriff des Materialismus bei Max Horkheimer 
und Louis Althusser, Münster 2015; Ingo Kramer: Symptomale Lektüre. 
Louis Althussers Beitrag zu einer Theorie des Diskurses, Wien 2014; War-
ren Montag: Louis Althusser, Houndmills (Basingstoke, Hampshire), New 
York (NY) 2003; ders.: Althusser and His Contemporaries. Philosophy’s 
Perpetual War, Durham, London 2013.

4	  	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143 (Herv. 
i. O.).

5	  	So die Einschätzung sowohl von Bröckling als auch von Saar, welcher in Be-
zug auf das Feld der Subjektivierungsforschung auch zuzustimmen ist. Geis-
tesgeschichtlich gebührt diese Ehre jedoch nicht Althusser, sondern vor al-
lem Marx, der 1845 in der sechsten These über Feuerbach festhält: »Aber 
das menschliche Wesen ist kein dem einzelnen Individuum inwohnendes 
Abstraktum. In seiner Wirklichkeit ist es das ensemble [sic!] der gesellschaft-
lichen Verhältnisse.« Marx kann insofern als »Erfinder der historischen An-
thropologie« (Brieler) gelten. Er entwickelt in der Folge diesen Ansatz aber 
nicht weiter, vielmehr richtet Marx die materialistische Geschichtsauffas-
sung auf einen subjektlosen Objektivismus hin aus und verpasst so die Be-
gründung einer materialistischen Tradition einer historischen Theorie des 

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

nachzuempfindende, doch das Eigentliche im Grunde verstellende Bild 
reduziert. Althussers Thesen zu Ideologie, Materialität und gesellschaft-
licher Reproduktion werden weitgehend ausgespart, sodass in der Folge 
Anrufung selbst als ein bloß sprachlicher und einmaliger Akt erscheint.6 
Für Althusser ist das Subjekt, wie im Folgenden zu sehen sein wird, je-
doch weder zuvorderst Vernunft- noch Mängelwesen, es ist einer sozio-
kulturellen Ordnung nicht vorgängig und besitzt auch keinen ahistori-
schen, asozialen Wesenskern, der sich in Kindheit und Jugend entfalten 
würde. Vielmehr ist es Produkt einer soziokulturellen Ordnung, deren 
Kategorisierungen dem Subjekt immer schon vorausgehen, die es durch 
ideologische Anrufungen der Macht unterwirft und gleichsam auf diese 
Weise als freies Subjekt hervorbringt. Dieses Geschehen, dieser relatio-
nale und reziproke Prozess der Produktion freier Subjekte und, Althus-
ser zufolge, dadurch sich reproduzierender Gesellschaft, vollzieht sich 
jedoch nicht durch eine sprachliche, momenthafte Anrufung allein, son-
dern durch permanente Anrufungen vom Lebensanfang an. Anrufungen 
sind nicht einmalig, sondern fortwährend, sie beginnen vorgeburtlich 
und umfassen neben sprachlichen auch materielle, räumliche und zeitli-
che Ebenen. Worauf Althusser damit also hinweist und was in der Sub-
jektivierungsforschung bisher kaum theoretisch reflektiert wurde, ist die 
enorme Bedeutung von Kind und Kindheit für die (Re-)Produktion ge-
sellschaftlicher Verhältnisse.

Subjekts. An Gramsci anschließend ist es dann Althusser, der dem Subjekt 
einen prominenten Ort in seiner materialistischen Ideologietheorie zuweist. 
Vgl. zu den genannten Positionen Ulrich Bröckling: »Regime des Selbst – 
Ein Forschungsprogramm«, in: Thorsten Bonacker/Andreas Reckwitz (Hg.), 
Kulturen der Moderne. Soziologische Perspektiven der Gegenwart, Frank-
furt/Main, New York 2007, S. 119–139, hier S. 125; Martin Saar: »Analy-
tik der Subjektivierung. Umrisse eines Theorieprogramms«, in: Andreas Gel-
hard et al. (Hg.), Techniken der Subjektivierung, Paderborn 2013, S. 17–27, 
hier S. 19; Karl Marx: »Thesen über Feuerbach«, in: MEW. Band 3, Berlin 
1978, S. 5–7, hier S. 6; Ulrich Brieler: »›Erfahrungstiere‹ und ›Industriesol-
daten‹: Marx und Foucault über das historische Denken, das Subjekt und 
die Geschichte der Gegenwart«, in: Jürgen Martschukat (Hg.), Geschich-
te schreiben mit Foucault, Frankfurt/Main, New York 2002, S. 42–78, hier 
S. 59, 61.

6	  	Vgl. für die materialistische Diskussion etwa Étienne Balibar: »Die Nati-
on-Form: Geschichte und Ideologie«, in: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente 
Identitäten, Hamburg 1990, S. 107–130, hier S. 121; und für die Subjekti-
vierungsforschung (im Anschluss an Austins Sprechakttheorie und Derridas 
Thesen zu Iterabilität) wirkmächtig Judith Butler: Psyche der Macht. Das 
Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt/Main 2001, S. 10–11, Kap. 4; auch 
Ulrich Bröckling: »Der Mensch ist das Maß aller Schneider. Anthropologie 
als Effekt«, in: Mittelweg 36 22 (2013), S. 68–88, hier S. 80.

PROLOG MIT ALTHUSSER

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Althussers Ideologieaufsatz lenkt so, erstens, die Aufmerksamkeit auf 
Kind und Kindheit als wesentliche Elemente der prozessualen wie rela-
tionalen Produktion und Reproduktion gesellschaftlicher Verhältnisse. 
Die soziokulturelle Anrufung des Subjekts als Kind verweist damit da-
rauf, dass Kindheit ebenso wie Geschlecht, Ethnie und Klasse als eine 
die Gesellschaft zentralerweise strukturierende Differenzkategorie zu be-
greifen ist. Derart sollte nach etwaigen Spezifika kindlicher Anrufungen 
gefragt werden. Überdies deutet die Relevanz der Anrufungen des Sub-
jekts als Kind für die gesellschaftliche Reproduktion an, die »individuel-
le Geschichte« (Bourdieu)7 des Subjekts stärker in Subjektivierungsana-
lysen zu berücksichtigen. Zweitens erinnert der Ideologieaufsatz daran, 
Anrufungen nicht als losgelöst von den gesellschaftlichen Feldern und 
den in ihnen wirksamen Kräften zu begreifen, denen sie entspringen. Mit 
anderen Worten hilft der Text einer Gefahr poststrukturalistischer Sub-
jektivierungsforschung zu begegnen, nämlich der Tendenz, Anrufungen 
vor dem Hintergrund eines gewissermaßen leeren Gesellschaftsbegriffs 
zu begreifen.8 Insbesondere im Anschluss an Foucault werden Analysen 
lokaler Differenzen häufig gegen solche globaler Strukturen ausgespielt.9 
Demgegenüber gilt es zu betonen, dass eine Analyse von Subjektivie-
rungsweisen und Subjektivationen auch eine Analyse sozialer Herrschaft 

7	  	Die Dimension der »individuellen Geschichte« wird in den zahlreichen 
Adaptionen der Theorie Bourdieus meist übergangen; vgl. dazu aber Sandra 
Matthäus: »(Il-)Legitim(es) Sein. Zu einer herrschafts-, affekt- und bewer-
tungstheoretischen Subjektivierungstheorie nach Pierre Bourdieu (am Bei-
spiel der Praxis des Wahnsinns)«, in: Alexander Geimer et al. (Hg.), Subjekt 
und Subjektivierung. Empirische und theoretische Perspektiven auf Subjek-
tivierungsprozesse, Wiesbaden 2019, S. 143–166, hier S. 146–147.

8	  	Vgl. für eine ähnliche Einschätzung in Bezug auf die Subjektivierungsfor-
schung Norbert Ricken/Jürgen Wittpoth: »Sozialisation? Subjektivation? 
Ein Gespräch zwischen den Stühlen«, in: Markus Rieger-Ladich/Christian 
Grabau (Hg.), Pierre Bourdieu: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden 2017, 
S. 227–254, hier S. 250.

9	  	Dies ist eine insbesondere von marxistischen Positionen häufig vorgetrage-
ne Kritik an poststrukturalistischen, an Foucault anschließenden Analysen, 
die zwar einerseits bezüglich entsprechender Studien in Teilen durchaus be-
rechtigt ist, die aber andererseits regelmäßig durch eine ihrerseits arg selek-
tive und verkürzende Lesart Foucaults erkauft wird; vgl. z. B. die Subjekti-
vierung auf Sozialdisziplinierung eines vorgängigen Subjekts reduzierende 
Kritik von Urs Lindner: »Alles Macht, oder was? Foucault, Althusser und 
kritische Gesellschaftstheorie«, in: Prokla. Zeitschrift für kritische Sozial-
wissenschaft 36 (2006), S. 583–609; oder die anachronistische, in den De-
batten der 1970er und 80er Jahre destruktiv festhängende, Foucault fast 
gänzlich entstellende Kritik von Jan Rehmann: Theories of Ideology. The 
Powers of Alienation and Subjection (= Historical Materialism Book Series, 
Vol. 54), Leiden (NL), Boston 2013, S. 190 ff.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

enthalten sollte, will sie nicht auf Ebene der Selbstbeschreibungen ver-
harren, sondern stattdessen zur gesellschaftlichen Selbstaufklärung bei-
tragen und also auch globale Strukturen und weitreichende Zusam-
menhänge analysieren und benennen können. Umgekehrt jedoch sind, 
drittens, die theoretischen Fallstricke des Ideologieaufsatzes dienlich, ein 
die Innovationen aufgreifendes und sogleich darüber hinausgehendes 
Analyseprogramm zu konturieren. Notwendigkeit und Potenziale einer 
dispositiv- und subjektanalytischen Heuristik, die ich im folgenden Kapi-
tel im Anschluss an Foucault entwickle, erschließen sich auf diese Weise 
besser, wie auch umgekehrt die materialistische Dimension des Foucault-
schen Werks in Erinnerung gerufen wird.10

Im Folgenden soll es daher nun nicht um eine erschöpfende Diskussi-
on dieses so einflussreichen und viel diskutierten Textes, seiner Bezüge, 
Rezeptionslinien und Kontroversen gehen, sondern um dreierlei: Zum 
einen gilt es, der Vernachlässigung von Ideologie, Materialität und dem 
Aspekt gesellschaftlicher Reproduktion in der subjektivierungsanalyti-
schen Adaption zu begegnen und damit, zum Zweiten, auch dem Kurz-
schluss, Anrufung auf einen sprachlichen und mehr oder weniger einma-
ligen oder kurzfristigen Akt zu reduzieren. Bereits aus diesen Gründen 
erscheint es lohnenswert, zu diesem Urtext zurückzukehren. Doch 

10	 	Wenn Balibar im Januar 1988 auf der Pariser Konferenz Michel Foucault, 
philosophe in seinem Vortrag über Foucault und Marx nach dem »Nutzen« 
einer – nach den Debatten in den 1970ern – erneuten Betrachtung von de-
ren Beziehungen fragt, so ließe sich die Frage heute, über 30 Jahre später, 
durchaus dahingehend beantworten, an die materialistische Dimension des 
Foucaultschen Werks im Rahmen poststrukturalistischer Subjektivierungs-
analysen überhaupt zu erinnern. – Mehr indes auch nicht, es soll diesen 
Beziehungen, trotz in Teilen weiterhin bestehender gegenseitiger Engfüh-
rungen, hier nicht ein weiteres Mal nachgegangen werden; vgl. für das Zi-
tat Étienne Balibar: »Foucault und Marx. Der Einsatz des Nominalismus«, 
in: François Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel 
Foucaults Denken, Frankfurt/Main 1991, S. 39–65, hier S. 39; sowie zu 
Foucaults Verhältnissen zu Marx und zum Marxismus Ulrich Brieler: Die 
Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als Historiker (= Beiträge zur 
Geschichtskultur, Band 14), Köln 1998; viele Darstellungen unterliegen ei-
ner je einseitigen Voreingenommenheit, beiderseitige Rezeptionsengführun-
gen entlarvt z. B. der Entwurf einer kritischen Gesellschaftstheorie von Tino 
Heim: Metamorphosen des Kapitals. Kapitalistische Vergesellschaftung und 
Perspektiven einer kritischen Sozialwissenschaft nach Marx, Foucault und 
Bourdieu, Bielefeld 2013, insbesondere Teil II; eine gesellschaftstheoreti-
sche Skizze einer produktiven Zusammenführung formuliert auch Alexan-
der Struwe: »Determination und Kontingenz. Althusser, Foucault und die 
Erneuerung der Gesellschaftstheorie«, in: Oliver Marchart/Renate Martin-
sen (Hg.), Foucault und das Politische. Transdisziplinäre Impulse für die po-
litische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden 2019, S. 137–160.

PROLOG MIT ALTHUSSER

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

überdies ist, zum Dritten, etwas herauszustellen, bei dem die beiden ge-
nannten Aspekte zentralerweise von Relevanz sind und was bisherige In-
terpret:innen des Ideologieaufsatzes weitgehend übergangen haben: die 
heuristisch-analytische sowie historisch-empirische Relevanz und Bedeu-
tung, die Althusser Kind und Kindheit in seiner Theorie gesellschaftlicher 
Reproduktion zukommen lässt. Ohne diese zu berücksichtigen, bleibt un-
verstanden und in seiner Tragweite letztlich unerkannt – so meine The-
se –, inwiefern wir »immer-schon« Subjekte sind und so auch warum 
das Individuum sich vom Ruf des Polizisten überhaupt angerufen fühlt, 
wenn es doch eigentlich erst durch die »physische Wendung um 180 
Grad« zum Subjekt wird. Entgegen der verkürzenden wie psychologisie-
renden Setzung eines »ursprünglichen Verlangen[s] nach dem Gesetz«11 
als grundbegriffliche, epistemologische Klärung führt Althusser zur Be-
antwortung dieses Rätsels meines Erachtens auf eine zweifache Spur, in 
deren beider Zentren Kind und Kindheit stehen: Vom Lebensanfang an, 
bereits vor der Geburt und besonders intensiv in den ersten Jahren da-
nach wird der Mensch einem Geschlecht, einer Zugehörigkeit, einem 
Status usw. gemäß angerufen und bildet entsprechende Fremd-/Selbstan-
rufungen aus. Seit der Frühen Neuzeit und beginnenden Moderne sind 
es zudem auf das Kind bezogene und um es herum errichtete Appara-
te, denen sowohl zum Zweck als auch in den Verfahrensweisen gesell-
schaftlicher (Re-)Produktion eine herauszuhebende Stellung zukommt. 
Auf diese zwei Thesen, die erste heuristisch-analytisch (2.1), die zweite 
historisch-empirisch (2.2), verweist die titelgebende Formel der perma-
nenten Anrufungen von Anfang an. Sie werden folgend nacheinander er-
arbeitet und anschließend hinsichtlich ihrer Innovationen und Fallstri-
cke mithilfe kontrastierender Erwiderungen Bourdieus und Foucaults 
rekapituliert (2.3).

11	 	 J. Butler: Psyche der Macht, S. 103. Die verschiedenen Interpret:innen, auch 
die marxistischen, sind sich weitgehend darin einig, dass das Subjekt der An-
rufung via Lacan zu Freud psychoanalytisch grundiert und ebenso auszu-
buchstabieren ist. Dieser Weg, mag er auch durch die (wenigen) expliziten 
Freud-Bezüge des Ideologieaufsatzes sowie die Biographie Althussers be-
gründet sein, wird hier nicht eingeschlagen. Denn eine Stärke subjektivie-
rungsanalytischer Forschung besteht m. E. darin, anthropologische Univer-
salien und psychologische Setzungen – die unsere Alltagswelt im Gegensatz 
zur öffentlichen Indifferenz gegenüber soziologischem Wissen bar populärer 
Zeitdiagnosen zweifellos dominieren – zu problematisieren. Überdies ließe 
sich der biographischen Lesart entgegengehalten, dass Althusser mehr Spi-
nozist als Lacanianer war.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

2.1 Gesellschaftliche Reproduktion und  
die ideologische Hervorbringung des Subjekts 

Ausgehend davon, dass eine jede Gesellschaft auch die Bedingungen ih-
rer (Re-)Produktion (re-)produzieren muss, und der Frage, wie dies kon-
kret vonstattengeht, entwickelt Althusser eine entscheidende Neufassung 
des Ideologiebegriffs, eine eigene Theorie der Ideologie, in deren Zen
trum das Subjekt und die Hervorbringung von Subjektivität stehen. Er 
verschiebt auf diese Weise die marxistische Frage nach ökonomischer 
Reproduktion dahingehend, dass die individuellen Existenzbedingungen, 
welche die Reproduktion voraussetzt, ins Zentrum rücken.12 Ideologien 
sind Althusser zufolge nicht in erster Linie ideeller Natur, sondern ma-
terialer. Sie existieren nur als Materialität von Praktiken: von ideologi-
schen (Staats-)Apparaten (wie Kirche, Schule, Familie, Sportverein), die 
Praktiken anleiten, und entsprechenden Ritualen, die Praktiken organi-
sieren und die im Zusammenspiel im Subjekt regelmäßige Verhaltens-
weisen, Gewohnheiten und soziale Routinen ausbilden. Eine Ideologie 
ist dem Subjekt insofern nicht auferlegt, sie ist weder die (quasibewuss-
te) Verblendung des Subjekts durch eine herrschende Clique, noch ist sie 
Entfremdung durch die Produktionsverhältnisse, sie ist weder die Sum-
me falscher Ideen noch entspringt sie aktiven Bewusstseinsprozessen, 
vielmehr »repräsentiert [sie] das imaginäre Verhältnis der Individuen zu 
ihren realen Existenzbedingungen«.13 

Dass dieses Verhältnis zu den Existenzbedingungen als ein imaginä-
res gefasst wird, darf nicht missverstanden werden als ein bloß eingebil-
detes. Es sind die Vorstellungen und Auffassungen, die ein Subjekt von 
der Welt hat, seine Wahrnehmung von ihr und die seiner selbst in ihr. Es 
ist seine eigene, nicht-individuelle, materielle Realität ohne »Äußeres.«14 
Die Einführung des Imaginären erlaubt es Althusser, die gängigen Dua-
lismen der Ideologiekritik von Idee und Realität, Denken und Handeln, 
von ›falschem Bewusstsein‹ und ›wirklicher Wirklichkeit‹ zu unterlaufen. 

»Statt die Form der Ideologie aus der materialen Existenz (den Produk-
tionsverhältnissen, den Geschlechterbeziehungen, usw.) abzuleiten oder 
umgekehrt die materialen Praktiken auf Ideen oder Mentalitäten zurück-
zuführen, sieht Althusser die Materialität der Ideologie in den imaginä-
ren Beziehungen der Menschen zu ihren realen Existenzbedingungen.«15 

12	 	Vgl. Thomas Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual. Louis Althus-
ser und die ›Ideologie der Ideologie‹«, in: Ästhetik und Kommunikation 31 
(2000), S. 105–110, hier S. 106.

13	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 133.
14	 	Ebd., S. 143.
15	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 106.

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Althusser führt also eine Art vermittelndes Verhältnis zwischen Subjekt 
und Objekt ein, das eine Ableitung des einen aus dem anderen ebenso 
verunmöglicht wie die Annahme einer direkten Beziehung zwischen bei-
den, die dann wahr, falsch oder entfremdend sein könnte.

Davon bleiben auch die Bedingungen von Subjektivität und Objekti-
vität nicht unberührt. Althusser insistiert darauf, dass die »Ideologie […] 
eine materielle Existenz«16 hat, sie existiert nur in den Apparaten und 
Praktiken, sie ist nicht ursächlich für sie noch bloß ihre Wirkung, viel-
mehr ist sie ihnen immanent. An Spinozas Immanenzprinzip anschlie-
ßend, wird hier eine jede ontologische Differenz zwischen Denken und 
Handeln, Sein und Bewusstsein zurückgewiesen.17 Stattdessen geht Alt-
husser von Praktiken aus, in die Denken und Handeln »eingegliedert« 
sind, Praktiken, die durch Rituale, »in die sie sich einschreiben, inner-
halb der materiellen Existenz eines ideologischen Apparats geregelt wer-
den«.18 So ist beispielsweise der Glaube an Gott weder in erster Linie 
eine Idee noch eine Handlung, sondern eine rituelle Praktik, wie Pascal 
sie in der Paraphrase Althussers lakonisch beschreibt: »Knie nieder, be-
wege die Lippen zum Gebet, und du wirst glauben«.19

Effekt dieses rituellen, im Grunde performativen Aktes ist also der 
Glaube. Dieser Glaube ›aus freien Stücken‹ entspringt – ebenso wie 
Seele und Bewusstsein oder Gewohnheiten und Fähigkeiten – also we-
der ursprünglich dem Inneren des Subjekts noch ist er im Inneren des 
Subjekts wirkendes Resultat äußerlicher Körperdisziplinierungen. Eine 
solche Dichotomie und Äußerlichkeit von Denken und Handeln in Fra-
ge stellend, geht Althusser von einem relationalen Prozess eines ideolo-
gischen, materialen Settings aus, in das Objekt wie Subjekt eingebun-
den sind, welches Praktiken anleitet und das Subjekt »bewegt«20, auf 
diese oder jene Art zu handeln, zu denken und zu fühlen. Es gibt Pra-
xis also »nur durch und unter einer Ideologie«, wie es ebenso »Ideo-
logie nur durch das Subjekt und für das Subjekt« gibt, weshalb fol-
gerichtig der Begriff des Subjekts derjenige ist, »von dem alles andere 
abhängt«.21

16	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 136.
17	 	Vgl. L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143; so-

wie grundsätzlich für die Bedeutung Spinozas für Althussers Werk W. Mon-
tag: Louis Althusser, S. 45–48; und in Hinblick auf die verschiedenen Pha-
sen der Spinoza-Lesarten Caroline Williams: »Althusser and Spinoza: The 
Enigma of the Subject«, in: Katja Diefenbach et al. (Hg.), Encountering Al-
thusser. Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought, New 
York, London 2012, S. 153–163.

18	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 138.
19	 	Ebd.
20	 	Ebd., S. 139.
21	 	Ebd., S. 140.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

So gelangt Althusser zur berühmten und auch eingangs erwähnten 
Formel, die eigentlich eine doppelte ist: »Die Ideologie ruft die Individu-
en als Subjekte an.«22 Es ist ein doppelt konstituierender Verweisungszu-
sammenhang, denn wie die Kategorie des Subjekts konstitutiv für jede 
Ideologie ist, gilt auch umgekehrt, dass »jede Ideologie die (sie definie-
rende) Funktion hat, konkrete Individuen zu Subjekten zu ›konstituie-
ren‹«, dass folglich das Subjekt der Ideologie nicht vorausgeht, sondern 
von dieser konstituiert wird. »Aus diesem Spiel einer doppelten Konsti-
tuierung besteht die Funktionsweise jeder Ideologie, denn die Ideologie 
ist nichts anderes als ihre Funktionsweise in den materiellen Existenz-
formen dieser Funktionsweise.«23 Die Ideologie ruft das Subjekt also an 
und bringt es gleichfalls auf diese Weise hervor, konstituiert es, wie auch 
umgekehrt die Kategorie des Subjekts konstitutiv für jede Ideologie ist.

Eine zentrale Funktionsweise der Ideologie besteht nun darin, dass 
das Subjekt sich in der ideologischen Anrufung an- und wiedererkennt 
(reconnaissance), es begreift sich als Subjekt seiner Handlungen und als 
Objekt der Handlungen anderer Subjekte. Seine Handlungen scheinen 
ihm dabei motiviert von Ideen, die ihm vorausgehen, denen es sich der 
»Ideologie der Ideologie«24 folgend (mehr oder weniger) bewusst ist und 
zu denen es sich (mehr oder weniger) reflexiv verhält, die aber samt der 
Modi ihrer Reflexion Ritualen und Praktiken im obigen Sinne entstam-
men.25 Von den anderen Subjekten wird es ebenfalls gemäß dem von der 
Ideologie hervorgebrachten Subjekt als Objekt ihrer Handlungen (an)
erkannt, und zwar nur als solches. Und die Ideologie sanktioniert und 
bearbeitet diejenigen Subjekte, die sich nicht der Ideologie entsprechend 
an- und wiedererkennen, die Probleme bereiten. So besteht ein »unun-
terbrochen[es]« ideologisches Geflecht von Anerkennungs- und Wie-
dererkennungsritualen, in denen »Sie und ich immer schon Subjekte«26 
sind.27 Wir Subjekte praktizieren fortwährend Wiedererkennungsritua-

22	 	Ebd.
23	 	Ebd.
24	 	Ebd., S. 138.
25	 	Vgl. ebd., S. 141. Siehe auch T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ri-

tual«, S. 107.
26	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 141 (Herv.  

i. O.).
27	 	 Im Unterschied zu Honneths Sozialphilosophie ist dieser Begriff der Aner-

kennung basaler zu verstehen, denn es geht nicht um Wertschätzung und Be-
stätigung eines vorausgesetzten Subjekts, sondern um die Konstituierung des 
Subjekts, mit der – dem relationalen Ansatz gemäß – bloße Anerkennbarkeit 
(als Kind, Mädchen, Schülerin, Tochter, Frau, etc.) einhergeht. Dementspre-
chend existenziell ist auch das Zurückweisen ideologischer Normen der An-
erkennung: »Um zu sein […], müssen wir anerkennbar sein; aber die Nor-
men in Frage zu stellen, durch die uns Anerkennung zuteil wird, bedeutet in 

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

le,28 die uns – zum Beispiel entsprechend der zentralen modernen libe-
ralen Ideologie autonomer Individualität – »garantieren, daß wir in der 
Tat konkrete, individuelle, unverwechselbare und (natürlich!) unersetz-
liche Subjekte sind«.29 Althusser führt folglich eine historische, relatio-
nale und reziproke Konzeptualisierung des Subjekts und von Subjektivi-
tät ein. Das Subjekt besitzt hier weder einen ahistorischen Wesenskern, 
der sich entfalten und der seine Subjektivität gegenüber der Gesellschaft 
zu behaupten suchen würde, noch ist die Vorstellung eines natürlichen 
Individuums leitend, das vergesellschaftet werden würde, oder eines 
»schuldhaften«30, das danach verlangte, sich dem Gesetz zu unterwer-
fen. Vielmehr wird das Subjekt erst in einem ideologisch-materiellen Pro-
zess produziert. Um dieses Geschehen begrifflich zu fassen, spricht Alt-
husser von Anrufung:

»Wir behaupten […], daß die Ideologie in einer Weise ›handelt‹ oder 
›funktioniert‹, daß sie durch einen ganz bestimmten Vorgang, den wir 
Anrufung (interpellation) nennen, aus der Masse der Individuen Sub-
jekte ›rekrutiert‹ (sie rekrutiert sie alle) oder diese Individuen in Sub-
jekte ›transformiert‹ (sie transformiert sie alle). Man kann sich diese 

mancher Hinsicht, sein schieres eigenes Sein zu gefährden, in seiner eigenen 
Ontologie fragwürdig zu werden, seine Anerkennbarkeit als Subjekt aufs 
Spiel zu setzen.« Judith Butler: »Noch einmal: Körper und Macht«, in: Axel 
Honneth/Martin Saar (Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezep-
tion. Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt/Main 2003, S. 52–
67, hier S. 64; vgl. zur genannten Sozialphilosophie Axel Honneth: Kampf 
um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt/Main 1994.

28	 	Davon ist selbstredend auch dieser Ihnen vorliegende Text nicht ausgenom-
men: »Die Zeilen, die ich in diesem Augenblick niederschreibe, und die Lek-
türe, mit der Sie in diesem Augenblick beschäftigt sind, sind unter diesem 
Gesichtspunkt ebenfalls Rituale der ideologischen Wiedererkennung – ein-
schließlich der ›Evidenz‹, mit der sich Ihnen die ›Wahrheit‹ oder der ›Irrtum‹ 
meiner Überlegungen aufdrängen mag.« L. Althusser: »Ideologie und ideo-
logische Staatsapparate«, S. 142.

29	 	Ebd., S. 142.
30	 	Obwohl Althusser ganz explizit eine solche psychologisierende Erklärung 

für die »einfache physische Wendung«, also für das Gelingen des Anru-
fungsgeschehens, zurückweist – dieses könne gerade »nicht allein durch 
ein ›Schuldgefühl‹ erklärt werden« (ebd., S. 143, eigene Herv.), so Althus-
ser – und diese Absage durchaus wesentlich für die im Anschluss entwickel-
te Subjekttheorie ist, wirft Butler nach Paraphrase des (›unerklärlichen‹) 
Polizistenbeispiels genau diese Frage nach einem »schuldige[n] Subjekt« 
auf. Andere folgen ihr (zeitweise) und proklamieren gar ein »fundamenta-
les Ungenügen« des Subjekts, welches ursächlich für die »Wendung« sei; vgl.  
J. Butler: Psyche der Macht, S. 11; Ulrich Bröckling: Das unternehmerische 
Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, Frankfurt/Main 2007, S. 28.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Anrufung nach dem Muster der einfachen und alltäglichen Anrufung 
durch einen Polizisten vorstellen: ›He, Sie da!‹ Wenn wir einmal anneh-
men, daß die vorgestellte theoretische Szene sich auf der Straße abspielt, 
so wendet sich das angerufene Individuum um. Durch diese einfache 
physische Wendung um 180 Grad wird es zum Subjekt. Warum? Weil 
es damit anerkennt, daß der Anruf ›genau‹ ihm galt und daß es ›gerade 
es war, das angerufen wurde‹ (und niemand anderes).«31

Althusser dient diese ›theoretische Szene‹ des rufenden Polizisten dazu, 
die Funktionsweise der Ideologie vereinfacht darzustellen – nur »um der 
größeren Klarheit willen«32 spielt die zeitliche Sequenzierung des Vorher/
Nachher eine Rolle. In »Wirklichkeit« aber gingen »die Dinge ohne jede 
zeitliche Abfolge vor sich«, denn: »Die Existenz der Ideologie und die 
Anrufung der Individuen als Subjekte ist ein und dasselbe.«33 Althusser 
erweist seiner eigenen Theorie durch dieses nur der Veranschaulichung 
dienende Beispiel dennoch einen Bärendienst, denn es lädt zu allerlei 
Missverständnissen ein: Zum Problem der zeitlichen Sequenzierung (das 
verändert als Paradox der Subjektivierung unten wieder relevant wird) 
kommt hinzu, dass der einzelne rufende Polizist zum einen suggeriert, es 
handele sich bei der Anrufung um einen einmaligen und mehr oder we-
niger kurzfristigen oder momenthaften Akt, und zum anderen, die Anru-
fung bestünde bloß im Ruf des Polizisten. All dies ist nicht der Fall. Die 
Fallstricke seines eigenen Beispiels ahnend, ist Althusser redlich um Klar-
stellung bemüht (mit zuweilen begrenztem Erfolg, wie einleitend skiz-
ziert wurde): Auch das, was scheinbar außerhalb der Ideologie stattfinde, 
sei Bestandteil der Ideologie, so zum Beispiel die Straße, auf der sich die 
Szenerie abspiele.34 Althusser geht noch weiter und reformuliert eines sei-
ner vieldiskutierten Theoreme, die epistemologische Differenz zwischen 
Wissenschaft und Ideologie.35 Dieser zufolge hat die Ideologie für sich 
genommen »kein Äußeres«, ist »aber gleichzeitig (für die Wissenschaft 
und die Wirklichkeit) nur Äußeres«.36 Die Implikationen dieser Setzung 
zunächst übergehend, ist herauszustellen, dass folglich das gesamte ma-
teriale Arrangement Bestandteil der Ideologie ist (Stadt, Straße, Fußweg, 
formale Verkehrs- und informelle Verhaltensregeln, die Subjekte/Objekte 

31	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 142–143 
(Herv. i. O.).

32	 	Ebd., S. 143.
33	 	Ebd.
34	 	Vgl. ebd.
35	 	Vgl. dagegen Michel Foucault: Archäologie des Wissens, Frankfurt/Main 

1981 [1969], S. 262–265; eine bündige und kontextualisierende Darstel-
lung findet sich bei Jürgen Link: »Wissen und Macht statt Ideologie und 
Interesse. Plausibilität und Defizite in Foucaults Marx-Kritik«, in: Prokla. 
Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft 38 (2008), S. 443–457.

36	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143.

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Polizist:in und Passant:in), weshalb die heuristisch-analytische Figur der 
Anrufung keinesfalls auf einen einmaligen sprachlichen Akt zu reduzie-
ren ist.37 Es geht nicht um den Ruf als solchen, sondern um die gesam-
te »Organisation einer Realität[,] in der diese Äußerung wirkungsvoll 
stattfinden kann«38, mehr noch, in der dies eine überhaupt mögliche und 
sinnhafte Äußerung respektive Anrufung zu sein vermag.

Dass der Passant sich umdreht und damit anerkennt, dass er und 
nur er gemeint ist, ist für Althusser ebenso Teil der ideologischen An-
rufung wie der polizeiliche Ruf und die materiale Umwelt, in der die-
ser sinnhafterweise erfolgen kann. Das heißt, die individuelle Identität 
der Passant:in sowie ihre Fremd-/Selbstanerkennung sind als Resulta-
te von Anrufungsprozessen zu begreifen. Unterstellt nicht aber, um das 
oben formulierte Rätsel und damit auch bekannte Einwände von bei-
spielsweise Butler und Pêcheux aufzugreifen,39 die ja sinnhafte Reakti-
on der Passant:in, dass diese:r eine zumindest rudimentäre individuelle 
Subjektivität und Identität besitzen muss, um sich überhaupt angeru-
fen fühlen zu können? Woher weiß und fühlt der:die Passant:in, dass 
er:sie und nur er:sie gemeint ist? Setzt die Konstituierung des Subjekts 
qua Anrufung also nicht eigentlich ein bereits konstituiertes Subjekt 
voraus? Dieser zunächst berechtigt erscheinende Einwand ignoriert je-
doch zum einen den relationalen Ansatz der heuristisch-analytischen 
Figur der Anrufung, der eine einfache Ursache/Wirkung-Dichotomie 
unterläuft; beide, Ursache und Wirkung, sind zugleich Bestandteile der 
Fremd-/Selbstanrufung. Zum Zweiten verliert der Einwand an Stich-
haltigkeit, sobald mensch sich vergegenwärtigt, dass Anrufung eben 
anders als beim Polizistenbeispiel kein einmaliger Akt ist, sondern ein 
permanenter und kontinuierlicher. Lemke weist zu Recht daraufhin, 
dass durch dieses permanente, kontinuierliche Moment der Anrufung 

37	 	Vgl. für ein ähnliches Argument mit Blick auf die materialistische Diskussi-
on I. Charim: Der Althusser-Effekt, S. 140 f. 

38	 	Ebd., S. 141.
39	 	Diese vermeintliche Erklärungslücke ist Ausgangspunkt von Butlers Althus-

ser-Interpretation, eine vergleichbare Kritik hat auch Pêcheux bereits eine 
Dekade zuvor formuliert; vgl. J. Butler: Psyche der Macht, S. 10–11; Michel 
Pêcheux: »Ideology: Fortress or Paradoxical Space«, in: Sakari Hanninen/
Leena Paldan (Hg.), Rethinking Ideology. A Marxist Debate, Berlin 1983,  
S. 31–35. Pêcheux, der heute fast vergessen ist, hat sich als kritischer Marxist 
in seinem Entwurf einer (linguistischen) Diskursanalyse intensiv mit Althus-
ser und Foucault auseinandergesetzt, vgl. z. B. Michel Pêcheux: Les Vérités 
de La Palice, Paris 1975; sowie die Diskussion von Mark Cousins/Athar 
Hussain: »The Question of Ideology: Althusser, Pêcheux and Foucault«, in: 
The Sociological Review 32 (1984), S. 158–179. Um dem Vergessen etwas 
entgegenzustellen, hat Eichhorn jüngst einige ausgewählte Aufsätze heraus-
gegeben, vgl. Michel Pêcheux: Ideologie und Diskurs. Aufsätze, Wien 2019.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

»tendenziell die direkte Konfrontation zwischen anrufender Instanz 
und angerufenem Subjekt entfallen kann: In den Ritualen der Anerken-
nung und in der Anerkennung der Rituale konstituiert sich in ein und 
demselben Prozeß das individuelle und das kollektive Subjekt (Staat, 
Nation, Rasse usw.).«40 Überdies geht, zum Dritten, in einer solchen 
Interpretation unter, dass es sich um eine Theorie der Reproduktion 
gesellschaftlicher Verhältnisse handelt, weniger der Produktion. Allge-
meiner formuliert: Althusser weist daraufhin, dass die ›subjektive‹ Kon-
stituierung des Subjekts als Subjekt abhängig ist von ihm vorgängigen 
und vorgeordneten Instanzen, dass Asymmetrie und Vorgängigkeit Vo-
raussetzungen der machtvollen Kraft der Anrufung sind, weshalb Ana-
lysen von Anrufungsweisen stets auch als Machtanalysen zu verstehen 
sind.41 Zum Vierten schließlich löst sich das vermeintliche Rätsel auch 
deswegen auf, weil es einen Zustand der Nichtanrufung nicht gibt. Vom 
Lebensanfang an und ganz gleich wie der Lebensbeginn soziokulturell 
bestimmt sein mag, wird das Individuum angerufen, denn auch »Indi-
viduen [sind] immer-schon Subjekte«.42 

Alle vier Aspekte, die relationale Theoriearchitektur der ideologischen 
Anrufung, Anrufung als permanentes wie kontinuierliches Geschehen, 
die asymmetrische Reproduktion gesellschaftlicher Verhältnisse und 
Anrufung vom Lebensanfang an, finden sich in einer »prosaischen« Er-
läuterung Althussers wieder, die so viel umfassender als das berühmte 
Polizistenbeispiel Tiefe und Tragweite der Konzeption zum Ausdruck 
bringt:

»Daß ein Individiuum immer-schon, selbst vor seiner Geburt, ein Subjekt 
ist, ist nichts weiter als die einfache, für jedermann überprüfbare Wirk-
lichkeit und keineswegs paradox. […] Jeder weiß, wie sehr und wie die 
Geburt eines Kindes erwartet wird. Mit anderen sehr prosaischen Wor-
ten (wenn wir uns darauf einigen, an dieser Stelle die ›Gefühle‹ beiseite 
zu lassen, d. h. die Formen der väterlichen/mütterlichen/ehelichen/brü-
derlichen familialen Ideologie, in denen die Ankunft eines Kindes erwar-
tet wird): Es steht von vorne herein fest, daß es den Namen seines Vaters 
tragen wird, also eine Identität haben und durch niemanden zu ersetzen 
sein wird. Noch bevor das Kind geboren ist, ist es immer-schon Subjekt, 
weil es in und durch die spezifische familiale ideologische Konfigurati-
on, in der es nach der Zeugung ›erwartet‹ wird, zum Subjekt bestimmt 
ist. Es versteht sich von selbst, daß diese familiale ideologische Konfi-
guration – bei aller Einmaligkeit – fest durchstrukturiert ist und daß in 
dieser unerbittlichen, mehr oder weniger ›pathologischen‹ Struktur (vo
rausgesetzt, dieser Ausdruck hat einen definierbaren Sinn) das ehemali-
ge zukünftige-Subjekt (l’ancien futur-sujet) ›seinen‹ Platz ›finden‹ muß,  

40	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 108.
41	 	Vgl. M. Saar: »Analytik der Subjektivierung«, S. 19–20.
42	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 144.

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

d. h. zu dem sexuellen Subjekt (Junge oder Mädchen) werden muß, das 
es bereits von vorne herein ist.«43

Die historischen Spezifika dieser Erläuterung zunächst beiseitegelassen, 
etwa die identitätsstiftende patrilineare Erbfolge oder das heteronorma-
tive familiale Geschehen, wird deutlich, dass sich gesellschaftliche Re-
produktion Althusser zufolge weder losgelöst von den Individuen noch 
aufgrund entfremdeter, verblendeter Subjekte vollzieht, sondern durch 
die am Lebensbeginn ansetzende rituelle Fabrikation und Formung ge-
sellschaftsfähiger, wissender Subjekte. Von Beginn des Lebens an wird 
das Individuum angerufen und auf soziokulturell je spezifische Art und 
Weise als Subjekt konstituiert, das seinen Platz zu finden hat beziehungs-
weise gefunden haben wird, das sich der ideologischen Ordnung gemäß 
richtig zu verhalten und entsprechend den moralischen Regeln zu be-
herrschen, ja (selbst-)anzurufen weiß. Diese ideologische Ordnung und 
ihre Kategorien wie »Mädchen« und »Junge« (oder, wenn auch von Alt-
husser ungenannt, eben »Kind«) gehen dem Subjekt voraus, sie sind ihm 
vorgängig und etablieren insofern ein asymmetrisches Verhältnis zwi-
schen Anrufenden und Angerufenen.

Die Anrufung von Anfang an ist dabei keinesfalls als nur einseitiger 
Prozess zu begreifen, sondern als relationales und reziprokes Gesche-
hen. Dass eine Geburt auf die eine oder andere Art »erwartet« wird, 
verweist darauf, dass auch das aufziehende und erziehende Subjekt erst 
durch die entsprechenden Anrufungsrituale konstituiert wird. (Um noch-
mals das berühmte Beispiel des rufenden Polizisten aufzugreifen: Nicht 
nur der:die Passant:in wird durch die Anrufung als Subjekt konstituiert, 
auch der:die Polizist:in.) Dass das aufziehende beziehungsweise erzie-
hende Subjekt erst durch dieses ideologisch-familiale Geschehen hervor-
gebracht wird, weist überdies darauf hin, dass nicht nur von Anfang an 
angerufen wird, sondern auch ein Leben lang.44

In den Ritualen der Aufzucht und Erziehung bilden sodann das auf-
ziehende wie das aufzuziehende, das erziehende wie das zu erziehende 

43	 	Ebd.
44	 	 In diesem Sinne analysiert Schadler mit posthumanistischem, neomateri-

alistischem Blick die alltäglichen Praktiken des Eltern-Werdens, also wie 
aus Menschen Eltern, aus Frauen Mütter und aus Männern Väter werden. 
Auf diese Weise wird zum einen deutlich, dass der Prozess des Eltern-Wer-
dens nicht auf Einzelereignisse (wie etwa das erste Ultraschallbild) reduziert 
werden kann, sondern als Ergebnis vielfältiger Praktiken zu begreifen ist, 
die sowohl menschliche als auch nichtmenschliche Körper umfassen. Zum 
anderen wird die familiensoziologisch vielfach dokumentierte Retraditio-
nalisierung der Geschlechter in der spätmodernen Schwangerschaft besser 
nachvollziehbar, in dem die konkreten Dimensionen aufgedeckt werden, 
in denen die Subjekte als Eltern und Kinder im Rahmen heteronormativer 
Lebensgemeinschaften subjektiviert und objektiviert werden; vgl. Cornelia 

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

Subjekt durch die permanente, fortwährende Anrufung eine Art relati-
onale Innerlichkeit aus, die Althusser an einigen Stellen im Text als Ge-
wissen bezeichnet, als einer »nach ›innen‹ gerichteten Rede«.45 Sie lässt 
sich als »Scharnier für die gleichzeitige Konstitution von Subjektivität 
und Macht«46, von Subjektivität und Gesellschaft verstehen. Denn Alt-
husser geht davon aus, dass die Anrufung der Individuen als Subjekte 
die Existenz eines anderen, einzigen und zentralen Subjekts voraussetzt, 
was er heuristisch als »SUBJEKT«47 bezeichnet.48 Dieses ist allen Ritua-
len, die im Rahmen einer Ideologie vollzogen werden, inhärent, ein Phä-
nomen, von dem alle Prozeduren beherrscht werden. Dadurch, dass das 
Subjekt sich laut Althusser dieser höheren Ordnung in den und durch 
die Rituale unterwirft, büßt es seine Freiheit und Handlungsfähigkeit je-
doch keinesfalls ein, vielmehr erhält es jene erst dadurch. Indem das Sub-
jekt in den Ritualen bestimmte Praktiken immer wieder vollzieht, repro-
duziert und beherrscht es sie und bildet eine eigene Subjektivität aus. In 
der Folge spricht es dann ›für sich selbst‹, ein ›guter Arbeiter‹, ›erzoge-
nes Kind‹ oder ›gerechter Familienvater‹ zu sein. »Da kein Subjekt vor 
den Fertigkeiten existiert, es also keine Durchführung ›im Einklang‹ mit 
den Fertigkeiten als einer sozialen Rolle gibt, ist es die (Re-)produktion 
[sic!] der Fertigkeiten selbst, sind es die Rituale, die das Individuum ›fer-
tigen‹, das heißt es subjektivieren und in den Rang eines sozialen We-
sens erheben«.49 Und als Effekt der Rituale, der ideologischen Hervor-
bringung des Subjekts qua Anrufung, erscheint es, als funktioniere das 
Subjekt »ganz von alleine«:

»Das ganze Geheimnis dieses Effekts liegt […] in der Mehrdeutigkeit 
des Ausdrucks Subjekt. Die geläufige Bedeutung dieses Wortes ist 1) eine 
freie Subjektivität: ein Zentrum der Initiative, das Urheber und Verant-
wortlicher seiner Handlungen ist; 2) ein unterworfenes Wesen, das einer 
höheren Autorität untergeordnet ist und daher keine andere Freiheit hat, 
als die der freiwilligen Anerkennung seiner Unterwerfung. Dieses letzte 

Schadler: Vater, Mutter, Kind werden. Eine posthumanistische Ethnographie 
der Schwangerschaft (= Kulturen der Gesellschaft, Band 8), Bielefeld 2013.

45	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 139.
46	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 108.
47	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 146.
48	 	Althusser formuliert noch Thesen zu Spiegel und Widerspiegelung von SUB-

JEKT und Subjekt, die zumeist im Zusammenhang mit Lacans psychoanaly-
tischer Theorie des Spiegelstadiums gelesen werden. Auch hier gelten meine 
oben formulierten Einwände gegen eine allzu schnelle, unreflektierte Über-
nahme psychologischer Setzungen und anthropologischer Universalien (vgl. 
S. 22, Fn. 11). Zu der grundsätzlichen Haltung kommt an diesem Punkt 
noch hinzu, dass Althussers Thesen zur ideologischen Hervorbringung des 
Subjekts qua Anrufung solcherlei Setzungen gar nicht benötigen.

49	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 109.

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Merkmal gibt uns den Sinn jener Mehrdeutigkeit, die nur den Effekt wi-
derspiegelt, der sie hervorruft: das Individium [sic!] wird als (freies) Sub-
jekt angerufen, damit es sich freiwillig den Anordnungen des SUBJEKTS 
unterwirft, damit es also (freiwillig) seine Unterwerfung akzeptiert und 
folglich ›ganz von allein‹ die Gesten und Handlungen seiner Unterwer-
fung ›vollzieht‹. Es gibt Subjekte nur durch und für ihre Unterwerfung. 
Deshalb funktionieren sie ›ganz von alleine‹.«50

Diese »Mehrdeutigkeit des Ausdrucks Subjekt« ist tatsächlich elemen-
tar. Sie verweist auf die grundlegende Abhängigkeit des Subjekts von ei-
ner soziokulturellen Ordnung, die es sich nicht ausgesucht hat und die 
dem Subjekt doch seine Freiheit und Handlungsfähigkeit, seine Subjek-
tivität und sein Selbstsein erst verleihen. Im Begriff der Anrufung des 
Subjekts verschränkt sich die oben zurückgewiesene Sequenzierung des 
Vorher/Nachher zu einer »unmöglichen Zeitstruktur«, in welcher das 
»immer schon« mit dem »erst noch« zusammenfällt.51 In der »Mehr-
deutigkeit des Ausdrucks Subjekt« verschränken sich Freiheit und Un-
terwerfung und es zeigt sich jenes Paradoxon, welches in der Subjekti-
vierungsforschung vornehmlich im Anschluss an Foucault und Butler 
diskutiert wird, dass nämlich das unterworfene Subjekt sich als ›freies‹ 
begreift, dass gesellschaftliche Erzeugung und Selbstkonstitution, Fremd- 
und Selbstanrufungen in ihrer Parallelität bis zur Unkenntlichkeit mit-
einander verwoben sind.52 

Um die generelle Frage des subjektivierungsanalytischen Forschungs-
feldes wieder aufzugreifen, die Frage danach also, wie »in unserer Kultur 
Menschen zu Subjekten gemacht werden«,53 lässt sich diese in einem ers-
ten Zugriff mit Althusser nun wie folgt beantworten: Der Mensch wird 
dadurch zu einem gesellschaftsfähig-wissenden, ›freien‹ wie handlungs-
fähigen Subjekt, dass er von seinem (vorgeburtlichen) Lebensbeginn an 
permanent und fortwährend angerufen wird. Diese ideologische Anru-
fung konstituiert das Subjekt und unterwirft es dem SUBJEKT, einer ›hö-
heren‹, die Rituale und Praktiken orchestrierenden Ordnung, wodurch 
das Subjekt seine Handlungsfähigkeit erhält und seine Subjektivität sich 

50	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 148 (Herv. i. O.).
51	 	Vgl. U. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 27.
52	 	Vgl. Michel Foucault: »Subjekt und Macht« [1982, Nr. 306], in: Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 269–294, hier S. 275; J. Butler: 
Psyche der Macht, S. 7 ff; Christine Hauskeller: Das paradoxe Subjekt. Wi-
derstand und Unterwerfung bei Judith Butler und Michel Foucault, Tübin-
gen 2000, S. 7 ff; Andreas Reckwitz: Das hybride Subjekt. Eine Theorie der 
Subjektkulturen von der bürgerlichen Moderne zur Postmoderne, Weilers-
wist 2006, S. 9 ff; ders.: Subjekt, Bielefeld 2008, S. 9 ff; U. Bröckling: Das 
unternehmerische Selbst, S. 19 ff.

53	 	M. Foucault: »Das Subjekt und die Macht«, S. 243.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

in einem relationalen, reziproken Prozess ausbildet. Althussers Bestim-
mung von Ideologie lässt sich daher als praxeologisch-affektiv bezeich-
nen, die Dualismen wie Handlung und Struktur, Herrschaft und Unter-
ordnung, Subjekt und Macht unterläuft.54 Ideologie ist in und durch 
Praxis, sie ist materiell, und zwar sowohl auf Ebene der Praxis, etwa 
als Handlung, als auch auf der ihrer Materialisierungen als Dinge, Räu-
me und Körper. Überdies ist sie affektiv und affizierend. So ist das Sub-
jekt eingebunden in ein rituelles Geflecht aus Wiedererkennungsprak-
tiken zwischen Subjekt und SUBJEKT, der Subjekte untereinander und 
des Subjekts zu sich selbst. Es bilden sich also Modi der Fremd- und 
Selbstanrufungen aus, affektive wie affizierende Relationierungen und 
Positionierungen des Subjekts zur Welt, zum Umfeld und zu sich selbst 
sowie jener auf das Subjekt. Diese relationalen und reziproken Rituale 
der Wiedererkennung garantieren derweil den Subjekten auch, dass al-
les ›in Ordnung‹ ist und weiter sein wird, solange sie nur an- und wie-
dererkennen, was sie sind, und sie sich weiterhin entsprechend verhal-
ten.55 Zudem werden die Subjekte die Rituale und Praktiken, die darin 
enthaltenen Bedeutungen und Subjektpositionen sowie die von ihnen 
ausgelösten Denkweisen und Handlungen als ›natürlich‹ und ›selbstver-
ständlich‹ empfinden. Diese vermeintliche Selbstevidenz ist Althusser zu-
folge ebenfalls ein Effekt der Ideologie, sie ist Ausdruck »der prakti-
schen Verneinung des ideologischen Charakters der Ideologie durch die 
Ideologie«.56 Ausgelöst werden diese Wiedererkennungspraktiken durch 
materiale Apparate und organisiert durch materiale Rituale. Althusser 
folgt dabei einem weiten Begriff der Materialität, der verschiedene »Mo-
dalitäten«57 umfasst und von der gebauten, architektonischen Umwelt, 
räumlichen wie zeitlichen Arrangements, Artefakten und Dingen bis hin 

54	 	Bei der Bestimmung als »praxeologisch« folge ich Lemke, der zeigt, dass ein 
Gutteil der marxistischen Kritik an Althussers Ideologieaufsatz, etwa Funk-
tionalismus und Ökonomismus (so z. B. auch Hall, siehe S. 17, Fn. 3), auf 
Entgegensetzungen beruht und damit auf genau solcherlei Dichotomien, die 
Althusser als ideologische Vorstellung der Ideologie kritisiert und durch sei-
ne eigene Konzeption zu unterlaufen sucht. Als »affektiv« bezeichnet auch 
Eagleton diese Konzeption, doch kann von einem Begriff des Affektiven im 
Grunde nicht die Rede sein (gemäß der sonstigen Anleihen scheint er psycho-
analytisch grundiert, woraus sich im Übrigen weitere Kritiken an Althussers 
Aufsatz speisen, die ebenfalls am Wesentlichen vorbeigehen). Demgegenüber 
soll der Begriff des Affekts hier im Anschluss an die neuere Affektsoziologie 
strikt relational verstanden werden (vgl. dazu unten Kapitel 3.2); für die Ent-
lehnungen vgl. T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 106;  
T. Eagleton: Ideologie, S. 28. 

55	 	Vgl. L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 148.
56	 	Ebd., S. 143.
57	 	Ebd., S. 139.

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

zu Gesten und Handlungen reicht. Als eine Theorie, die gesellschaftli-
che Reproduktion zu erklären sucht, verweist sie darauf, dass im Zu-
sammenspiel der genannten Elemente und Faktoren dem Subjekt und 
seinen Existenzbedingungen elementare Bedeutungen zukommen. Um 
deren Produktion und Reproduktion wiederum angemessen zu begrei-
fen, verweist Althusser auf die Modi ihrer Hervorbringung, die sich als 
relationales und reziprokes Geschehen verstehen lassen, für das die am 
Lebensbeginn ansetzenden, permanenten und fortwährenden rituellen 
Anrufungen elementar sind. Hierin besteht die heuristisch-analytische 
Relevanz von Kind und Kindheit, die in der Subjektivierungsforschung 
bisher nur unzureichend berücksichtigt wird.

2.2 Das »Gespann Schule-Familie« und  
Spezifika kindlicher Anrufungen

Um jedoch zu der heuristisch-analytischen auch die besondere histo-
risch-empirische Relevanz von Kind und Kindheit, die die Formel der 
permanenten Anrufungen von Anfang an ausdrücken soll, zu vergegen-
wärtigen, gilt es, die Aufmerksamkeit in diesem zweiten Schritt stärker 
auf die ideologischen Staatsapparate selbst zu lenken. Bekanntlich un-
terscheidet Althusser in seiner Erweiterung marxistischer Staatstheorie, 
die die erste Hälfte seines Essays umfasst, zwischen repressiven Staats-
apparaten, zu denen er Polizei, Gefängnis, Militär, Regierung und Ver-
waltung zählt, und ideologischen Staatsapparaten, worunter Schule, Fa-
milie, Religion, Parteien und Gewerkschaften fallen. Gesellschaftliche 
Reproduktion vollziehe sich nicht einzig über die Existenz repressiver 
Staatsapparate, die in letzter Konsequenz auf Grundlage von Gewalt 
agierten, sondern im Wesentlichen über ideologische Staatsapparate, die 
auf Grundlage von Ideologie funktionierten und die es, wie oben darge-
stellt, »nur durch das Subjekt und für Subjekte«58 geben könne. Althus-
ser entwirft also ein weites, über formale, administrative, behördliche 
Institutionen weit hinausreichendes Verständnis von Staat und Staat-
lichkeit. Dabei gebe es keine Staatsapparate, die ausschließlich repressiv 
oder ideologisch wären, ein jeder Apparat sei stets beides. Sie unterschie-
den sich jedoch dadurch, was ihre primäre Grundlage bilde: Gewalt oder 
Ideologie. Im Gegensatz zum repressiven Staatsapparat, der ein »orga-
nisiertes Ganzes« darstelle, seien die ideologischen Staatsapparate »viel-
fältig, unterschieden, ›relativ autonom‹ und in der Lage, ein objektives 
Feld für Widersprüche«59 zu bilden, in denen sich die Folgen der Klassen-

58	 	Ebd., S. 140.
59	 	Ebd., S. 123.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

kämpfe ausdrückten. Die Einheit des repressiven Staatsapparats würde 
mithin durch eine zentralisierte Organisation in den Händen der herr-
schenden Klasse gesichert, die Einheit der verschiedenen, auch wider-
sprüchlichen ideologischen Staatsapparate letztlich durch die herrschen-
de Ideologie, die wiederum die der herrschenden Klasse sei.

Althusser argumentiert, dass es trotz dieser vordergründigen Kako-
phonie stets einen ideologischen Staatsapparat gibt, der von besonderer 
Bedeutung ist. Er geht dabei von einem historischen Vergleich aus, dem 
des vorkapitalistischen Mittelalters mit der kapitalistischen Moderne. In 
der vorkapitalistischen Periode sei die Kirche der dominierende ideolo-
gische Staatsapparat gewesen, denn zu ihrer religiösen hätten sich vie-
le weitere Funktionen bei ihr konzentriert, allen voran die familiale und 
die schulische, aber auch die der Information und die der Kultur. »Wenn 
der gesamte ideologische Kampf vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, vom 
ersten Anstoß der Reformation angefangen, sich auf einen antiklerikalen 
und antireligiösen Kampf konzentriert hat, so ist das kein Zufall, son-
dern es geschah auf Grund der dominierenden Rolle des religiösen Ideo-
logischen Staatsapparates«.60 Durch die bürgerlichen Revolutionen und 
die Durchsetzung kapitalistischer Formationen sei die Kirche als domi-
nierender ideologischer Staatsapparat ersetzt worden – und zwar nicht 
etwa durch die parlamentarische Demokratie oder dergleichen, sondern 
durch die Schule: Das »Gespann Schule-Familie hat das Gespann Kir-
che-Familie ersetzt«.61

In marxistischer Manier geht Althusser davon aus, dass alle ideolo-
gischen Staatsapparate zum gleichen Ergebnis beitragen, »der Repro-
duktion der Produktionsverhältnisse, d. h. der kapitalistischen Ausbeu-
tungsverhältnisse«.62 Die Kakophonie der ideologischen Staatsapparate 
ist daher auch insofern eine nur vordergründige, da diese sich lediglich 
in ihrer Art und Weise, der Wahl ihrer Mittel und Verfahrensweisen un-
terscheiden, alle aber dem gleichen genannten Ergebnis verpflichtet sind: 
Das »Konzert« der ideologischen Staatsapparate »wird bestimmt durch 
eine einzige Partitur«.63 In diesem Konzert komme der Schule eine »do-
minierende Rolle« zu, die weithin unerkannt bliebe, weil sie »so geräu-
schlos«64 sei. In der Schule aber, worunter hier sämtliche staatlichen wie 
nichtstaatlichen, pädagogischen wie bildenden Institutionen gefasst wer-
den, erlerne das Subjekt die für die gesellschaftliche Reproduktion nöti-

60	 	Ebd., S. 125. Es geht mir um den ideologischen Punkt, den Althusser hier 
machen möchte; ob diese Kämpfe tatsächlich »antireligiöse« waren und 
nicht eher als konfessionelle Bürgerkriege zu begreifen sind, sei dahingestellt 
(vgl. auch unten Kapitel 5).

61	 	Ebd., S. 127.
62	 	Ebd.
63	 	Ebd.
64	 	Ebd., S. 128.

DAS »GESPANN SCHULE-FAMILIE« UND SPEZIFIKA KINDLICHER ANRUFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

gen Fähigkeiten und bilde die entsprechenden Tugenden aus – und dies 
durch kontinuierliche Anrufungen über viele Jahre hinweg:

»Sie [die Schule] nimmt vom Kindergarten an Kinder aller sozialen Klas-
sen auf, und vom Kindergarten angefangen prägt sie ihnen mit neuen 
wie mit alten Methoden jahrelang – Jahre, in denen das Kind am leich-
testen ›verwundbar‹ ist, weil eingeklemmt zwischen den Staatsapparat 
Familie und den Staatsapparat Schule – ›Fähigkeiten‹ ein, die in herr-
schende Ideologie verpackt sind (Französisch, Rechnen, Naturkunde, 
Naturwissenschaften, Literaturgeschichte) oder aber ganz einfach die 
herrschende Ideologie im reinen Zustand (Moral, Staatsbürgerkunde, 
Philosophie). Ungefähr mit 16 Jahren ›fällt‹ eine enorme Masse von 
Kindern ›in die Produktion‹: die Arbeiter oder Kleinbauern. Ein anderer 
Teil der Schuljugend macht weiter: und koste es, was es wolle, kommen 
sie ein Stück weiter, um unterwegs zu ›fallen‹ und die Posten der unte-
ren und mittleren Kader, der Angestellten, der unteren und mittleren Be-
amten, also von Kleinbürgern jeder Art zu besetzen. Ein letzter Teil er-
reicht die Gipfel, entweder um in intellektuelle Halbarbeitslosigkeit zu 
verfallen oder um neben ›Intellektuellen des Gesamtarbeiters‹ Agenten 
der Ausbeutung (Kapitalisten, Manager), Agenten der Unterdrückung 
(Militärs, Polizisten, Politiker, Verwaltungsfachleute usw.) oder Berufs
ideologen (Priester aller Art, deren Mehrheit überzeugte ›Laien‹ sind) 
zu liefern.«65

Weder von dem raunenden Ton noch von dem schematisch-entlarven-
den Charakter der Darstellung sollte mensch sich ablenken lassen. Denn 
die Zeilen halten vier zentrale Einsichten bereit, um empirische Spezifika 
der permanenten Anrufung vom Lebensanfang an in modernen Gesell-
schaften benennen zu können (und damit neben der empirischen auch 
die analytische Relevanz von Kind/Kindheit für subjektivierungstheo-
retische Gesellschaftsanalysen weiter zu verdeutlichen). Diese vier Spe-
zifika sind: institutionelle Dauer, doppelter Zukunftsbezug, Intensität/
Dichte sowie der Nexus Fähigkeiten, Tugend, Bildung als Praktiken so-
zialer Differenzierung.

Wenn Anrufung, wie oben herausgearbeitet wurde, grundsätzlich als 
ein relational-reziprokes Geschehen in Permanenz und von Anfang an 
zu begreifen ist, so lässt sich in Bezug auf die spezifische Anrufung des 
Subjekts als Kind, erstens, die Dauer betonen, in der das kindliche Sub-
jekt in familialen und im weiten Sinne pädagogischen wie bildenden 
Apparaten (Institutionen) kontinuierlich und wesentlich als Kind ange-
rufen wird. Durch die familialen und pädagogischen Rituale der Auf-
zucht und Erziehung wird das Subjekt Kind auch als geschlechtliches 
Wesen angerufen, als Junge oder Mädchen mit diesen oder jenen Fä-
higkeiten und Verhaltensweisen. Zudem erhält es eine personale und 

65	 	Ebd.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

biographische Identität, einen Namen durch zum Beispiel eine patrili-
neare Erbfolge. Gemäß all diesen Fremdanrufungen wird das kindliche 
Subjekt sich selbst anrufen und eine eigene Identität ausbilden. Und so-
fern es dies nicht oder auf eine als problematisch erachtete Art und Wei-
se tut, wird es weiteren Apparaten und veränderten, schließlich repres-
siveren Anrufungsmodi zugeführt.

Zweitens ist dieser Anrufung ein doppelter Zukunftsbezug inhärent: 
die Zukunft des Kindes und die der Gesellschaft. Das kindliche Sub-
jekt soll gegenwärtig die Fähigkeiten und Tugenden ausbilden, die für 
die zukünftige gesellschaftliche Produktion wie Reproduktion als not-
wendig erachtet werden, wozu Althusser zufolge ja die Existenzbedin-
gungen des Subjekts elementar sind. Kinder sind in diesem Sinne stets 
auch noch-nicht Erwachsene beziehungsweise werdende Erwachsene – 
sie sind nicht, sie werden.66 Die gegenwärtige Anrufung des Subjekts als 
Kind ist also bezogen auf und strukturiert durch das zukünftige erwach-
sene Subjekt, das es einmal sein wird, sowie die zukünftige reproduzierte 
Gesellschaft, der es angehören und zu deren Gelingen es beitragen wird. 
Gleiches gilt im Übrigen auch, wenn das Ziel nicht die Reproduktion der 
gesellschaftlichen Verhältnisse ist, sondern deren revolutionäre oder re-
formerische Transformation. Angefangen bei den Pietist:innen ist es ge-
radezu ein Signum der Moderne, dass bewahrende sowie reformerische 
Bewegungen und Gegenbewegungen ihre Anstrengungen auf das Kind 
als den zukünftigen Menschen richten. So etwa auch Rousseau in seinem 
Émile, wie ich in Kapitel 4 zeige.67

Drittens zeichnet sich die Anrufung des Subjekts als Kind durch 
eine besondere Intensität und Dichte aus. Die Anrufung des kindlichen 

66	 	Dieses Werden des kindlichen, noch-nicht-erwachsenen Subjekts ist ganz 
und gar nicht zu verwechseln mit der gleichnamigen poststrukturalistischen 
Theoriefigur. Dieser hier gemeinte gesellschaftlichen Ein- und Ausschluss be-
gründende und legitimierende doppelte Prozess von Intimisierung und Dis-
tanzierung, von moralischer Überhöhung des Kindes bei gleichzeitiger Ab-
wertung der kindlichen Stimme ist ein zentrales Charakteristikum moderner 
Kindheiten. Wenig reflektiert aber werden die diesem Prozess inhärenten 
zeitordnenden Zukunftsbezüge; siehe dazu auch die Kapitel 4 und 6.

67	 	Auch gegenwärtig findet sich dies: Um das Weltklima bis 2050 zu stabili-
sieren, wird in diesem Sinne beispielsweise eine veränderte Bildung für ei-
nen veränderten Menschen vorgeschlagen, natürlich innerhalb des beste-
henden kapitalistischen Systems; vgl. Ilona M. Otto/Jonathan F. Donges/
Roger Cremades/Avit Bhowmik/Richard J. Hewitt/Wolfgang Lucht/Johan 
Rockström/Franziska Allerberger/Mark McCaffrey/Sylvanus S. P. Doe/Alex 
Lenferna/Nerea Morán/Detlef P. van Vuuren/Hans J. Schellnhuber: »Social 
Tipping Dynamics for Stabilizing Earth’s Climate by 2050«, in: Proceedings 
of the National Academy of Sciences of the United States of America 117 
(2020), S. 2354–2365.

DAS »GESPANN SCHULE-FAMILIE« UND SPEZIFIKA KINDLICHER ANRUFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Subjekts als »eingeklemmt zwischen de[m] Staatsapparat Familie und 
de[m] Staatsapparat Schule« ist gekennzeichnet durch eine Vielzahl der 
auf das Subjekt/Objekt Kind bezogenen familialen und pädagogischen 
Rituale, was die Anrufungen in Summe und im Vergleich zu der Erwach-
sener besonders intensiv und dicht macht. Um etwas vorzugreifen: Die-
sen Befund formuliert auch Foucault, wenn er in seiner Analyse indivi-
dualisierender Disziplinarsysteme des 18. und frühen 19. Jahrhunderts 
zu dem Schluss kommt, das Kind würde in diesen ungleich »mehr indi-
vidualisiert als der Erwachsene«68; bestätigt wird dies für das 19. und 20. 
Jahrhundert unter anderem von Castel, Castel und Lovell sowie Rose, 
die dazu eine Steigerung des vorsorgenden und kontrollierenden Zugriffs 
auf das Kind, seine Seele und seinen Körper, ausmachen.69 

Und viertens schließlich besteht Althusser zufolge die gesellschaftliche 
Reproduktion letztlich darin, die gemäß der herrschenden Klasse und ih-
rer Ideologie dazu nötigen individuellen Fähigkeiten zu reproduzieren. 
Die Schule macht dies, indem sie sich als »neutrales Milieu darstellt, das 
ohne Ideologie (weil … weltlich) ist«, und indem »Lehrer, die das ›Ge-
wissen‹ und die ›Freiheit‹ der Kinder […] achten«, diese »durch das ei-
gene Beispiel, das Wissen, die Literatur und ihre ›befreienden‹ Tugenden 
zur Freiheit, zur Moralität und zur Verantwortlichkeit von Erwachsenen 
hinführen«.70 Die Reproduktion der gesellschaftlichen Verhältnisse über 
die gezielte Produktion individueller Fähigkeiten ist außerdem, wie Alt-
husser im obigen Zitat schematisch skizziert, ein Instrument der sozialen 
Differenzierung. Die soziale Differenzierung entlang der auszubildenden 
Fähigkeiten und durch ihre Dokumentation, Beobachtung, Evaluation 
und Bewertung erfolgt dabei nach objektiven Maßstäben, also den Maß-
stäben der herrschenden Ideologie.

Die These Althussers aufgreifend, dass seit der Frühen Neuzeit Kind/
Kindheit und den ideologischen Staatsapparaten Schule und Familie 
eine herauszuhebende, dominante Rolle für die (Re-)Produktion gesell-
schaftlicher Verhältnisse zukommt, soll die Formel der permanenten 
Anrufungen von Anfang an modernediagnostisch auch darauf verwei-
sen. Anrufung als ein grundsätzlich relationales und reziprokes Gesche-
hen in Permanenz und vom Lebensanfang an zeichnet sich, wie soeben 
dargestellt, in Bezug auf die moderne, spezifische Anrufung des Subjekts 
als Kind durch eine enorme institutionelle Dauer aus, einen doppelten, 

68	 	Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, 
Frankfurt/Main 1977 [1975], S. 248.

69	 	Vgl. Françoise Castel/Robert Castel/Anne Lovell: Psychiatrisierung des All-
tags. Produktion und Vermarktung der Psychowaren in den USA, Frankfurt/
Main 1982, S. 221; Nikolas Rose: Governing the Soul. The Shaping of the 
Private Self. Second Edition, London, New York 1999, S. 123. Siehe dazu 
auch die Kapitel 5.4 und 6.2.

70	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 129.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Kind und Gesellschaft umfassenden Zukunftsbezug, eine besondere In-
tensität und Dichte sowie den Zusammenhang von produzierten Fähig-
keiten und Praktiken sozialer Differenzierung. Es sind auch diese Spe-
zifika, weshalb zum einen Kind und Kindheit, zum Zweiten die auf das 
Kind bezogenen beziehungsweise von diesem ausgehenden ideologischen 
Staatsapparate Familie sowie im weiten Sinne Schule und zum Dritten 
entsprechende Wissenschaften, jene Ideologien der Ideologie,71 von so 
hoher historisch-empirischer (und heuristisch-analytischer) Relevanz für 
Genealogien moderner Subjektivierung sind.

2.3 Diskussion, Kritik, Weiterführungen

Wir sind »immer-schon« Subjekte, so wurde zu Beginn mit Althusser 
proklamiert, auch bereits vor unserer Geburt. Folgen wir dem struktura-
listischen Marxisten oder, je nach Gusto, marxistischen Strukturalisten, 
so sind wir dies aber nicht, weil uns etwas Überzeitliches anhaften wür-
de, das uns zum Menschen machte. Wir sind es, weil die Modi unserer 
Existenzbedingungen und so die unserer möglichen Subjektivitäts- und 
Bewusstseinsformen uns immer schon vorgängig sind. Althusser geht 
also davon aus – und das ist bei Weitem nicht nichts –, dass ein Subjekt 
nicht einfach da ist oder qua Idee immer schon da war, sondern dass 
ein Subjekt und mit ihm seine Subjektivität, seine Gefühle und Wahr-
nehmungsweisen etwas Gewordenes sind, etwas, das gemacht, produ-
ziert und konstituiert werden kann.72 Einem Dualismen unterlaufenden, 
praxeologisch-affektiven Ansatz folgend, wird das Subjekt für Althus-
ser in einem permanenten, kontinuierlichen und rituellen Anrufungs-
geschehen fabriziert als gleichfalls (von) der Macht unterworfenes und 
frei gemachtes.73 Die Praktiken der Anrufung gehen von ideologischen, 
materiellen Apparaten aus und werden von ebenso materiellen Ritua-
len orchestriert, die derweil beide im Zeichen gesellschaftlicher Repro-
duktion stehen. Es sind ebendiese Dimensionen von Althussers Kon-
zeption der Anrufung, die in der subjektivierungsanalytischen Adaption 
kaum reflektiert werden; dass also Anrufungen stets in einem materialen, 

71	 	Vgl. ebd., S. 135–136, 141, 149.
72	 	Gerade im Moment zunehmender Popularität des Konzepts der Subjektivie-

rung ist es dienlich, sich ihre Ausgangsfrage und damit auch ihre zentralen 
theoretischen Prämissen zu vergegenwärtigen. Siehe dazu auch das folgen-
de Kapitel 3.

73	 	Damit formuliert Althusser drei Grundprämissen subjektanalytischer For-
schungen: das Subjekt als produziertes, (von) der Macht unterworfenes und 
sogleich frei gemachtes; vgl. systematisierend M. Saar: »Analytik der Sub-
jektivierung«, S. 19–20.

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

rituellen, institutionellen Verweisungszusammenhang stehen, mit dem 
sie eine ideologische Einheit bilden, dass die »Anerkennung der Auto-
nomie des Subjekts und die Verkennung gesellschaftlicher Herrschaft«74 
in dieser systematisch aufeinander bezogen sind und dass diese Einheit 
über mannigfaltige gesellschaftliche, staatliche wie nicht-staatliche In
stanzen und Rituale hergestellt wird (wobei Unterscheidungen wie staat-
lich/nicht-staatlich, öffentlich/privat selbst Erzeugnisse solcher Rituale 
und Praktiken sind).75 In diesem Anrufungsgeschehen gesellschaftlicher 
Reproduktion kommt überdies – entsprechend der hier angestellten In-
terpretation – Kind und Kindheit eine grundlegende und daher heraus-
zuhebende Doppelrolle zu: zum einen heuristisch-analytisch, weil für 
die gesellschaftliche Produktion und Reproduktion die am Lebensbe-
ginn ansetzenden, permanenten und fortwährenden rituellen Anrufun-
gen elementar sind; zum anderen historisch-empirisch, weil seit der Frü-
hen Neuzeit Kind und Kindheit, den von ihnen ausgehenden und auf 
sie verwiesenen Apparaten (Institutionen) sowie entsprechenden Wissen-
schaften eine dominante Rolle für das (re-)produktive Anrufungsgesche-
hen zukommt. Dabei zeichnen sich diese auf Kind und Kindheit bezoge-
nen Anrufungsmodi durch vier Spezifika aus: eine enorme institutionelle 
Dauer, einen doppelten, Kind und Gesellschaft umfassenden Zukunfts-
bezug, eine besondere Intensität und Dichte sowie den Zusammenhang 
von produzierten Fähigkeiten und Praktiken sozialer Differenzierung. 
Diese vier historisch-empirischen Spezifika können in der Folge wieder-
um die heuristisch-analytische Linse schärfen. In diesem zweifachen Sin-
ne wird hier von permanenten Anrufungen von Anfang an ausgegangen.

Unterdessen ist es durchaus problematisch, dass die Konzeptualisie-
rung der systematischen Einheit bei Althusser changiert zwischen einem 
heuristischen SUBJEKT am Ende des Ideologieaufsatzes, welches sich als 
offene Frage nach den Formen der Vergesellschaftung verstehen ließe, 
und der orthodoxen Auffassung einer alles determinierenden herrschen-
den Ideologie »ohne Außen«. Gemäß dieser zuletzt genannten bleibt 
Althusser tatsächlich einer »Determinationslogik des Ideologischen zur 
Erzeugung von systemkonformer Subjektivität«76 verhaftet. Angesichts 
eines so umfassenden, die materiale Realität des Subjekts ebenso wie 
dessen Bewusstsein gänzlich bestimmenden Ideologiebegriffs ist zudem 
Althussers Festhalten an der Differenz zwischen (marxistischer) Wissen-
schaft und (bürgerlicher) Ideologie fraglich. Weil Althusser auf Ebene 

74	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 110.
75	 	Vgl. L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 120.
76	 	Andreas Hirseland/Werner Schneider: »Wahrheit, Ideologie und Diskurse. 

Zum Verhältnis von Diskursanalyse und Ideologiekritik«, in: Reiner Keller 
et al. (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band I: The-
orien und Methoden, Opladen 2001, S. 373–402, hier S. 384.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

des Subjekts die Differenz zwischen Ideologie und Wissen oder Ideolo-
gie und Wahrheit fallen lässt – die Ideologie soll ja gerade keine Ver-
blendung oder Entfremdung sein –, muss sich, der Theoriearchitektur 
folgend, die Ideologie als Gegebenes und dem Subjekt stets Vorausge-
hendes auf etwas ihr außerhalb Liegendes beziehen, auf die ökonomi-
sche Basis oder die Anforderungen der Reproduktion (also auf einen ihr 
äußerlich liegenden Zweck). Und weil »die Ideologie (für sich genom-
men) kein Äußeres hat, aber gleichzeitig (für die Wissenschaft und die 
Wirklichkeit) nur Äußeres ist«77, bedarf es der außerhalb der Ideolo-
gie liegenden Erkenntnisposition der wissenschaftlichen marxistischen 
Theoretiker:in samt ihrem alleinigen Wahrheits- und Kritikanspruch.78 
(Diese Probleme auf konzeptueller Ebene sind indes keinesfalls Althus-
sers Kurzsichtigkeit geschuldet, sondern seinem Festhalten an marxisti-
scher Politik – Lenins Motto ward auch das seine: »Ohne Theorie keine 
revolutionäre Praxis«.)79

Diesen Einwänden zum Trotz und so problematisch der Ideologiebe-
griff auch ist, enthält Althussers Aufsatz doch zentrale und weiterfüh-
rende Einsichten zum Verhältnis von Subjekt, Ideologie und gesellschaft-
licher Praxis. Etwa dass gesellschaftliche Ordnungen durch materiale 
Ideologien hervorgebracht und strukturiert werden, dass dabei eine 
herrschende Ideologie dominant und gleichfalls umkämpft ist und dass 
sie nur in Praktiken existiert. So führt Althusser »innerhalb der ortho-
dox-marxistischen Hülle«80 auf die Spur poststrukturalistischer Theo-
rien von Macht und Wissen, Subjekt und Subjektivität sowie posthu-
manistischer, nicht-dialektischer Immanenztheorien des Materiellen, die 
beide auch im kritischen Dialog mit und in verwissenschaftlichender, 
weil marxistische Orthodoxie ablegender Absetzbewegung zu Althus-
ser entwickelt wurden.81 Bourdieu zum Beispiel beklagt an Althusser 

77	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143 (Herv. 
i. O.).

78	 	Vgl. A. Hirseland/W. Schneider: »Wahrheit, Ideologie und Diskurse«, S. 383. 
79	 	Vgl. dazu Sebastian Neubauer: »Die Frage von Theorie und Praxis im 

Frankreich der 1960er Jahre. Louis Althusser zwischen Michel Foucault 
und Pierre Bourdieu«, in: Julian Hamann et al. (Hg.), Macht in Wissen-
schaft und Gesellschaft. Diskurs- und feldanalytische Perspektiven, Wies-
baden 2017, S. 507–527, hier S. 517–518.

80	 	Ebd., S. 519.
81	 	Dies trifft zum einen beispielsweise auf die hier auch verhandelten Bour-

dieu und Foucault zu, zwei zentrale Referenzautoren gegenwärtiger sozi-
al- und kulturwissenschaftlicher Forschung. Ihre Auseinandersetzung mit 
Althusser, dem sie (wie auch Derrida, Serres und Rancière) bereits in sei-
ner Funktion als Studienleiter für Philosophie an der Pariser École Normale 
Supérieure begegnet waren, und dessen Marxismus wurde lange Zeit gar 
nicht und wenn doch, so einzig als negative Absetzbewegung in den Blick 

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

dessen marxistische Setzung einer alles determinierenden herrschenden 
Ideologie als »tote Struktur«82, die Gesellschaft und Subjekt nicht als Re-
lation, sondern Gesellschaft leer erscheinen lasse.83 Gleichfalls aber ist 
auch Bourdieus Theorie eine, die vom Standpunkt gesellschaftlicher Re-
produktion ausgehend entworfen ist, und in den komplementären Kon-
zeptionen von Habitus und Feld finden sich die Spuren von Subjekt und 
ideologischem Staatsapparat wieder. Überdies betont Bourdieu in seinem 
Werk die herauszuhebende Rolle von Kind und Kindheit sowie pädago-
gischer und bildender Institutionen, und zwar ebenfalls in der Melange 
aus historisch-empirischen und heuristisch-analytischen Gründen: Zum 
einen geht Bourdieu von enorm hoher Relevanz von Bildungsinstitutio-
nen für die gesellschaftliche Reproduktion aus; so zeigen beispielsweise 
seine empirischen Analysen zum Homo Academicus den soziale Herr-
schaft stabilisierenden Beitrag des Wissenschaftsfeldes, in zahlreichen 
weiteren Arbeiten widmet Bourdieu sich der Schule, der klassenbeding-
ten Produktion von Fähigkeiten und ihrer Bewertung als Vehikel der Re-
produktion sozialer Ungleichheiten.84 Zum anderen verweist Bourdieu 
in seinen späten, umfassendsten und sozialphilosophisch grundlegends-
ten Ausführungen zum Habitus an signifikanten Stellen systematisch auf 
Kind und Kindheit.85 Der Habitus formiert sich Bourdieu zufolge in ei-
nem relationalen Prozess doppelter historischer Bedingtheit: als einer-
seits bedingt durch die »kollektive Geschichte« der gesellschaftlichen 

genommen. Auf diese Weise aber werden sowohl Herkünfte, Kontexte und 
Einsätze von (heute sehr populären) Theoriefiguren unsichtbar als auch der 
Blick auf kritisch-produktive Weiterentwicklungen verstellt. Gleiches gilt, 
zum anderen, für gegenwärtige Debatten des Posthumanismus, die ausge-
löst und insofern überhaupt erst möglich wurden durch die Rehabilitation 
der Philosophie Spinozas, welche Mitte der 1960er Jahre von einer Gruppe 
um Althusser initiiert wurde, der auch Deleuze angehört hat; vgl. für Erst-
genanntes die weitere Argumentation, für Zweitgenanntes Rosi Braidotti: 
The Posthuman, Cambridge (UK), Malden (MA) 2013, S. 56.

82	 	Pierre Bourdieu/Loïc Wacquant: Reflexive Anthropologie, Frankfurt/Main 
1996, S. 40.

83	 	Dies gilt in quasi umgekehrter Auffassung zum einleitend konstatierten lee-
ren Gesellschaftsbegriff der Subjektivierungsforschung: Während dieser leer 
ist, weil Gesellschaft häufig abwesend ist, zielt die Klage Bourdieus auf den 
vollkommen determinierenden Charakter von Althussers Gesellschaftsbe-
griff; er scheint leer von gesellschaftlichen, divergierenden Kräften, Status-
kämpfen und lokalen Auseinandersetzungen.

84	 	Vgl. Pierre Bourdieu: Homo Academicus, Frankfurt/Main 1988; ders.: Bil-
dung. Schriften zur Kultursoziologie 2 (= Schriften, Band 10), Berlin 2018; 
ders.: Wie die Kultur zum Bauern kommt. Über Bildung, Klassen und Er-
ziehung. Schriften zu Politik & Kultur 4, Hamburg 2001.

85	 	Vgl. Pierre Bourdieu: Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft, 
Frankfurt/Main 2001, S. 210 ff.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

und damit auch der Subjektordnung und andererseits bedingt durch 
die »individuelle Geschichte« konkreter leibkörperlicher subjektivierter 
Subjekte.86 In diesem relationalen Geschehen, in welchem ähnlich der 
Althusser’schen Figur der Produktion alltäglicher Selbstverständlichkei-
ten, die dann für sich selbst stehen, ein praktischer Sinn ausgebildet wird, 
der »ermöglicht zu handeln comme il faut«87, kommen Bourdieu zufol-
ge Kind und Kindheit, dem »Erwerb des primären Habitus innerhalb der 
Familie« sowie der »Gesamtheit der über das Kind gefällten, positiven 
oder negativen Urteile« signifikante Bedeutung zu.88

Ebenso wie Bourdieu verwirft auch Foucault die Annahme einer ›wah-
ren Wahrheit‹, die bei Althusser ja außerhalb der Ideologie liegt. Das Ka-
pitel abschließend soll nun noch dieser Spur poststrukturalistischer, im 
kritischen Dialog mit Althusser entwickelter Theorien von Macht und 
Wissen, Subjekt und Subjektivität grob nachgegangen werden, um wei-
ter kontrastierend die theoretischen Fallstricke des Ideologieaufsatzes 
zu diskutieren und überleitend Foucaults theoretische Einsätze zu skiz-
zieren, denen sich das folgende Kapitel ausführlicher widmet. Foucault, 
der zu Protokoll gibt, er sei »Schüler von Althusser«89 gewesen, sieht als 
ganz zentrale Gemeinsamkeit mit Althusser und all den anderen von der 
Rezeption als dem Strukturalismus zugehörig besprochenen Autor:innen 
die entschiedene Zurückweisung des cartesianischen Subjekts. Gemein 
sei ihnen weniger eine strukturale Methode denn die Überzeugung, »dass 
das Subjekt selbst eine Genese hat« und dass die philosophische Auf-
fassung »vom Subjekt im Sinne Descartes’ als einem Ursprungsort, von 
dem aus alles erzeugt werden sollte«90, zurückzuweisen ist. Tatsächlich 
stimmen Foucault und Althusser in dieser Hinsicht vollkommen über-
ein; die oben beschriebene elementare »Mehrdeutigkeit des Ausdrucks 
Subjekt« findet sich fast wortgleich auch bei Foucault.91 Doch während 
Althusser das Verhältnis von Fremd- und Selbstanrufungen zwar weg-

86	 	Vgl. ebd., S. 188. Siehe auch S. Matthäus: »(Il-)Legitim(es) Sein«, S. 146–
147.

87	 	P. Bourdieu: Meditationen, S. 178 (Herv. i. O.).
88	 	Ebd., S. 210, 214.
89	 	Michel Foucault: »Michel Foucault, interviewt von Stephen Riggins« [1983, 

Nr. 336], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. 
Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 641–
657, hier S. 646; ders.: »Gespräch mit Ducio Trombadori« [1980, Nr. 281], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 51–119, hier S. 67.

90	 	Michel Foucault: »Die Bühne der Philosophie« [1978, Nr. 234], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 718–747, hier S. 742; ders.: 
»Gespräch mit Ducio Trombadori«, S. 65–66.

91	 	Vgl. M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 275.

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

weisend, doch bloß essayistisch skizziert, geht Foucault diesem sowohl 
differenzierter als auch radikaler nach: differenzierter, indem er, erstens, 
weitere Analysekategorien hinzuzieht (wie Erfahrung) oder erfindet (wie 
Selbsttechnologie) und, zweitens, die Subjektkonstitution nicht als ein-
dimensionales Bedingungsverhältnis von letztlich homogener Anrufung/
Unterwerfung begreift, sondern als dreidimensionales, mehrebiges, he-
terogenes von Wissens-, Macht und Selbstführungsformen. Zudem auch 
radikaler, indem er ohne die Kontingenz bannende Stütze der Auffassung 
einer am Ende alles determinierenden Ideologie historisierend nach den 
soziokulturellen Möglichkeitsbedingungen von Erfahrungen und Selbst-
verhältnissen in den heterogenen, diskontinuierlichen Prozessen der Re-/
Produktion gesellschaftlicher Verhältnisse fragt. Das folgende Kapitel 
wird sich dem ausführlich widmen.

Mit dem Begriff der Ideologie und wandelnder Auffassungen des Ideo-
logischen setzt sich Foucault mehrfach auseinander, dabei erweist sich 
Ideologie als sehr produktive Kontrastfolie für die Präzisierung seiner 
eigenen Annahmen und Analysewerkzeuge. Aus letztlich drei Gründen 
verwirft Foucault, dessen Analysen gerade nicht auf die »Ökonomie des 
Nicht-Wahren«, sondern auf die »Politik des Wahren«92 zielen, den Be-
griff der Ideologie als einen erkenntnisleitenden, analytischen Grundbe-
griff:93 Zum einen impliziert der Begriff des Ideologischen einen »virtu-
ellen Gegensatz«, die »Wahrheit«. Als grundbegriffliche Kategorie geht 
sie von diesem Gegensatz aus und kann folglich die diversen Möglich-
keitsbedingungen dieses Gegensatzes analytisch gar nicht (mehr) fassen. 
Diese Teilung unterlaufend, verschiebt Foucault den Fokus hin zu einer 
historisierenden Analyse, die danach fragt, wie Wahrheitswirkungen zu-
stande kommen. Zum Zweiten verweist der Begriff der Ideologie auf ein 
Erkenntnissubjekt, das sich außerhalb ihrer befindet und das mithilfe 
der richtigen Theorie zwischen Ideologie und Wahrheit zu unterscheiden 
weiß; ein Erkenntnissubjekt indes, das selbst als Effekt einer neuzeitli-
chen Wahrheitspolitik und Subjektkonzeption zu begreifen ist. Und zum 

92	 	Michel Foucault: »Nein zum König Sex« [1977, Nr. 200], in: Schriften in 
vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 336–353, hier S. 346.

93	 	Letztlich, weil Foucaults Kritiken am Begriff der Ideologie sich in den 
1960er und 70er Jahren wandeln. Diese sich verändernden Auseinander-
setzungen lassen sich jeweils als Reaktionen auf Althussers stetige Weiter-
entwicklung seines Ideologiekonzepts lesen, die wiederum auf Foucaults 
Einlassungen reagieren, sodass die Rede von einem »merkwürdigen Dialog 
sich nicht namentlich adressierender Gesprächspartner« durchaus plausibel 
ist; Warren Montag: »›The Soul is the Prison of the Body‹: Althusser and 
Foucault, 1970–1975«, in: Yale French Studies 88 (1995), S. 53–77, hier  
S. 71–72 (eigene Übersetzung); vgl. auch ders.: Althusser and His Contem-
poraries, S. 161–162.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Dritten schließlich beklagt Foucault, dass die Ideologie in »sekundärer 
Stellung« zu etwas steht, das ihr vorgängig ist und »das für sie als Basis 
oder ökonomische, materielle usw. Determinante funktionieren muss«.94 
Doch nicht nur aus diesen drei triftigen Gründen lehnt Foucault Ideo-
logie als analytischen Grundbegriff ab, er ist zudem zu grob und über-
laden. Foucault spaltet den Begriff gewissermaßen auf in Wissen und 
Macht, die weder als einander ausschließend noch als deckungsgleich 
begriffen werden. Denn in der Analyse habe sich das Problem der Insti-
tution der Macht gestellt, nicht das der Ideologie, so Foucault, was ihn 
zur Konzeption von Macht/Wissen-Komplexen führte.95 Im Quasidialog 
plädiert er, wie Althusser, für einen Fokus auf Körpertechniken, die er 
aber, anders als Althusser, nicht einzig durch eine herrschende Ideologie 
determiniert begreifen möchte:

»Mir ist inzwischen [durch intensive Analysen historischen Materials, 
CB] klar geworden, dass die politische Macht nicht ausschließlich über 
die Ideologie ausgeübt wird, wie man in einem ein wenig schlichten 
Marxismus gern sagt. Noch bevor sie auf die Ideologie, auf das Bewusst-
sein der Menschen einwirkt, wirkt die politische Macht ganz physisch 
auf ihre Körper ein. Die Art, wie man den Leuten Gebärden, Haltun-
gen, Bräuche, die Verteilung im Raum, Arten zu wohnen aufzwingt, die-
se physische, räumliche Verteilung der Menschen gehört, so scheint mir, 
zu einer politischen Technik des Körpers.«96

94	 	Michel Foucault: »Gespräch mit Michel Foucault« [1977, Nr. 192], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 186–213, hier  
S. 196–197. In welchem Ausmaß diese Kritik nur auf ein eher vulgärmarxis-
tisches Verständnis von Ideologie (etwa der Kommunistischen Partei Frank-
reichs) zutrifft oder auch auf Althussers, wird verschieden beurteilt und ist 
abhängig von der Lesart und mehr noch von der Lesehaltung zum Ideolo-
gieaufsatz. Für Charim etwa trifft diese Kritik Foucaults gar nicht auf Alt-
hussers Ideologiebegriff zu, sie sei vielmehr deckungsgleich mit dessen Aus-
führungen zur »Ideologie der Ideologie«; eine Einschätzung, die m. E. nur 
zum Teil zutrifft, da Foucaults Kritik darüber hinausgeht; vgl. I. Charim: 
Der Althusser-Effekt, S. 91–92; auch W. Montag: »›The Soul is the Prison 
of the Body‹: Althusser and Foucault, 1970–1975«, S. 71–72.

95	 	Vgl. Michel Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Frei-
heit« [1984, Nr. 356], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 
1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005,  
S. 875–902, hier S. 887.

96	 	Michel Foucault: »Gefängnisse und Anstalten im Mechanismus der Macht« 
[1974, Nr. 136], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–
1975. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002,  
S. 648–653, hier S. 650; ebenso ders.: »Macht und Körper« [1975, Nr. 157], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von 

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Derartige Machtbeziehungen, etwa die rituellen Praktiken (durchaus im 
Sinne Althussers) der räumlichen Positionierung und administrativen 
Überwachung der Körper, sind für Foucault kein Ort der Ausbildung ei-
ner Ideologie, sondern ein solcher eines Wissens, eines Wissens wiede
rum, das die Ausübung von Macht erlaubt.97 Die Hinwendung zu solch 
einer Mikrophysik der Macht, wie die politische Besetzung des Körpers, 
geht auf grundbegrifflicher Ebene für Foucault damit einher, den »Ge-
gensatz Gewalt/Ideologie«98 ebenso fallenzulassen wie die Lokalisierung 
von Macht in einem repressiven, ideologischen Staatsapparat; in gewis-
sem Maße entwickelt Foucault seine Machtanalytik auch in kritischer 
Auseinandersetzung mit diesem Begriff Althussers.99 Macht lässt sich 
für Foucault nicht in einem Staatsapparat verorten, sie entspringt ihm 
nicht und auch nicht einem »inneren oder äußeren Kampf« um ihn. Der 
Staatsapparat ist »eher die konzentrierte Form beziehungsweise stüt-
zende Struktur eines Machtsystems […], das darüber hinausreicht und 
sehr viel tiefer geht«.100 Statt von den Analysekategorien Ideologie und 
Staatsapparat auszugehen, schlägt Foucault vor, den Fokus auf die tat-
sächlichen Instrumente und Mechanismen der Wissensproduktion und 
Macht zu legen. So mag es zwar durchaus Ideologien geben, etwa eine 

Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 932–941, hier  
S. 936–937.

97	 	Diese als Macht/Wissens-Komplex bekannte Theorie- und Analysefigur aus 
Überwachen und Strafen entwickelt Foucault in der in vielerlei Hinsicht 
grundlegenden Vorlesung Die Strafgesellschaft von 1972/73, hier werden 
unter anderem die genealogische Analysemethode erprobt und der Befund 
des Überwachens und Strafens herausgearbeitet; zur Analysefigur vgl. das 
folgende Kapitel 3.1 sowie Michel Foucault: Die Strafgesellschaft. Vorlesung 
am Collège de France 1972–1973, Berlin 2015, S. 320; ders.: Überwachen 
und Strafen, S. 39.

98	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 40.
99	 	Zurückweisende Anspielungen auf »den Staatsapparat« finden sich viele in 

Foucaults Vorlesungen und Vorträgen der 1970er Jahre, i. d. R. ohne den na-
mentlichen Hinweis auf Althusser. Besonders intensiv und über kurze An-
spielungen hinausgehend (und doch ohne Nennung des Namens) ist die Aus-
einandersetzung im akademischen Jahr 1972/73, in dem Foucault beginnt 
seinen produktiven Machtbegriff zu entwickeln; vgl. Bernard E. Harcourt: 
»Situierung der Vorlesungen«, in: Michel Foucault: Die Strafgesellschaft. 
Vorlesung am Collège de France 1972–1973, Berlin 2015, S. 356–414, hier 
S. 367–370, 388–390.

100	M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 312. Foucault zieht für die politische 
Praxis daraus folgenden Schluss: »Das führt dazu, dass praktisch weder die 
Kontrolle noch die Zerschlagung des Staatsapparats ausreichen können, um 
einen bestimmten Machttyp zu transformieren oder verschwinden zu lassen 
– den, in dem er funktioniert hat«; ebd.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

»Ideologie der Erziehung«,101 wesentlich aber sind all die lokalen Beob-
achtungs-, Kontroll- und Prüfverfahren, die Wissen generieren und feine 
Mechanismen der Macht ausüben. Dabei, so wird sich im fünften Ka-
pitel zeigen, kommen Kind und Kindheit auch bei Foucaults Moderne-
diagnose – von der Mikrophysik disziplinärer Macht bis zur liberalen 
Gouvernementalität, von den »Lettres de cachet« bis zum kindlichen 
Humankapital – eine ganz wesentliche und herauszuhebende Bedeutung 
und Funktion für die Genealogie moderner Subjektkonstitutionen zu.

Foucaults Zurückweisung der Begriffe Ideologie und Staatsapparat 
sowie sein Beharren auf lokalen Analysen sind jedoch keinesfalls miss
zuverstehen als Aufgabe eines kritischen Programms denn vielmehr als 
eine Radikalisierung. Denn indem Foucault Ideologie in Wissen und 
Macht auftrennt und Staatsapparat als eine zu grobe, zu deduktive 
(und im Grunde historisch irrige) Analysekategorie zurückweist, wird 
es möglich durch empirische Analysen aufzuzeigen, dass »das kapita-
listische System sehr viel tiefer in unser Dasein«102 eindringt. Daher sei 
es auch durchaus »materialistischer«103, nicht von der Frage der Ideolo-
gie, sondern stattdessen von der Frage des Körpers und der Wirkungen 
der Macht auf ihn auszugehen. Formen des Wissens und der Macht sind 
demzufolge nicht lediglich »Ausdruck der Produktionsverhältnisse im 
menschlichen Bewusstsein«, wie Althussers Ideologiebegriff es nahelegt, 
sondern tief verwurzelt sowohl »im menschlichen Dasein« als auch in 
den »typischen Produktionsverhältnissen«104 moderner Gesellschaften. 

Althusser und Foucault betonen beide die Relevanz des Subjekts für 
Prozesse gesellschaftlicher Re-/Produktion, auch gehen beide von Prak-
tiken aus und von mit Praktiken geschaffenen Wirklichkeiten. Foucault 
aber verwirft die Setzung ideologischer, teleologischer Letztbegründun-
gen und gibt sie der Kontingenz frei. Statt die Analyse von Machtfor-
men »auf das Rechtsgebäude der Souveränität, auf die Staatsapparate 
und auf die sie begleitenden Ideologien« zu gründen, verlangt Foucault 
sie auf »Herrschaft« auszurichten, »auf die materiellen Operatoren« und 
»Unterwerfungsformen«, und sodann weiter »auf die Verbindungen und 
Verwendungen lokaler Systeme dieser Unterwerfung und schließlich auf 
die Wissensdispositive«.105 Foucault setzt Gesellschaft und globale Struk-

101	Michel Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976« [1977, Nr. 194], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 231–250, hier S. 242.

102	Michel Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen« [1974, 
Nr. 139], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. 
Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 669–
792, hier S. 766.

103	M. Foucault: »Macht und Körper«, S. 936.
104	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 767.
105	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 243.

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

turen also nicht voraus, vielmehr werden sie als Effekte von Praktiken 
des Wissens, der Macht und des Selbst sowie ihrer Verschränkungen 
entlarvt. Sie sind insofern Ergebnisse einer Analyse, die mit dem Begriff 
des Dispositivs heterogene Verkettungen lokaler Wissens-, Macht- und 
Selbstführungsformen zu systematischen Einheiten zu beschreiben und 
sichtbar zu machen vermag.

Ausgehend davon, dass der Begriff der Anrufung in der Subjektivie-
rungsforschung als eine zentrale, jedoch um Wesentliches verkürzte Re-
ferenz fungiert, wurde dieser hier wieder in den Ausgangskontext einer 
Theorie gesellschaftlicher Reproduktion gestellt. Auf diese Weise konn-
te gezeigt werden, dass Anrufung weder auf einen sprachlichen noch 
auf einen kurzfristigen oder einmaligen Akt zu reduzieren ist, sondern 
eingebettet ist in ein ideologisches, materiales Geschehen und für Pro-
zesse gesellschaftlicher Reproduktion essenziell ist. Dabei sind wir nicht 
nur immer-schon Subjekte, weil die Modi unserer Existenzbedingungen 
uns immer schon vorausgehen. Wir sind es zentralerweise auch deswe-
gen, weil permanente Anrufungen von Anfang an uns immer-schon und 
immerzu hervorbringen. Kind und Kindheit sind hierbei – so die mit-
zunehmende und weiter auszuführende These – in doppelter Weise von 
herauszuhebender Bedeutung: zum einen heuristisch-analytisch, da die 
am Lebensbeginn ansetzenden, permanenten und fortwährenden rituel-
len Anrufungen für Prozesse gesellschaftlicher Re-/Produktion elemen-
tar sind. Zum anderen historisch-empirisch, da seit der Frühen Neuzeit 
Kind, Kindheit und auf diese bezogene sowie von diesen ausgehenden 
Institutionen und Wissenschaften entscheidende Funktionen in den Pro-
zessen gesellschaftlicher Re-/Produktion zukommen. Althusser folgend, 
zeichnen sich Anrufungen vom Lebensanfang an dabei aus durch eine 
enorme institutionelle Dauer, einen doppelten, Kind und Gesellschaft 
umfassenden Zukunftsbezug, eine besondere Intensität und Dichte sowie 
den Zusammenhang von produzierten Fähigkeiten und Praktiken sozi-
aler Differenzierung. Während das folgende Kapitel, in welchem ich im 
Anschluss an Foucault Analytik und Verfahren einer historisch-relatio-
nalen Soziologie des Problems Kind erarbeite, vornehmlich der erstge-
nannten Dimension nachgeht, widmen sich die weiteren Kapitel auf ver-
schiedenen Wegen der zweitgenannten. Doch selbst wenn Ideologie als 
erkenntnisleitender Grundbegriff der Analyse nun also verworfen wird, 
lehrt Althusser abschließend die auch heute noch gültige Wahrheit, dass 
nämlich diejenigen, die andere der Ideologie bezichtigen, sich stets »in 
der Ideologie«106 befinden.

106	Vgl. L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

3 Historisch-kritische Ontologie  
unserer selbst 

Analytik und Verfahren

In einer Diskussion Ende Mai 1973 über den Mythos des Ödipus sieht 
sich Foucault mit dem Beharren eines Psychoanalytikers konfrontiert, 
der in dem ödipalen kindlichen Begehren der Mutter eine »Grundstruk-
tur des menschlichen Daseins« erkennen möchte. Dem widerspricht 
Foucault entschieden. Der Dialog soll hier knapp wiedergegeben wer-
den, da die Entgegnungen Foucaults zum einen in nuce Grundannahmen 
seiner historisch-kritischen Ontologie unserer selbst enthalten, auf de-
nen aufbauend ich in diesem Kapitel Analytik und Verfahren einer his-
torisch-relationalen Soziologie des Problems Kind entwickeln und da-
mit der von Althusser skizzierten heuristisch-analytischen Relevanz von 
Kind und Kindheit für Praktiken der Vergesellschaftung begrifflich nach-
gehen werde; zum anderen, da das Kind in den Entgegnungen prominen-
tes Thema ist. Foucault widerspricht dem also entschieden und attestiert 
einer solchen Haltung – unter dem bleibenden Eindruck des nur ein Jahr 
zuvor erschienenen Anti-Ödipus von Deleuze und Guattari –, sie sei »[p]
ostfreudianisch, aber vordeleuzianisch«.1 Denn sie verkenne sowohl die 

1	  	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 770. Deleuze 
und Guattari hätten gezeigt, dass das ödipale Dreieck weder eine zeitlose 
noch eine historisch besonders tiefgründige Wahrheit über das menschliche 
Begehren sei; vgl. ebd., S. 687. Tatsächlich ist ihre Zurückweisung entschie-
den, hier beispielsweise im Quasidialog mit Foucault (die Zitate im Zitat 
stammen aus Wahnsinn und Gesellschaft): »In dem Maße nun, wie die Psy-
choanalyse den Wahnsinn in einen ›elterlichen Komplex‹ einbindet und in 
den Figuren der Selbstbestrafung, die sich aus Ödipus ergeben, das Geständ-
nis der Schuld wiedererkennt, bringt sie auf keinen Fall Neuerungen hervor, 
sondern vollendet, was die Psychiatrie des 19. Jahrhunderts in Angriff ge-
nommen hatte: einen familialen und moralisierenden Diskurs der Geistes-
krankheiten anzustrengen, den Wahnsinn an ›die halb reale halb imaginäre 
Dialektik der Familie‹ zu binden, darin ›den ständigen Anschlag auf den Va-
ter‹, ›das stumme Schlagen der Instinkte gegen die Festigkeit der Institution 
Familie und gegen ihre archaischsten Symbole‹ zu entziffern. Folglich, statt 
an der wirklichen Befreiung mitzuwirken, ist die Psychoanalyse Teil jenes 
allgemeinen bürgerlichen Werkes der Repression, das darin besteht, die eu-
ropäische Menschheit unter dem Joch von Papa-Mama zu belassen und nie 
mit diesem Problem zu brechen.« Gilles Deleuze/Félix Guattari: Anti-Ödi-
pus. Kapitalismus und Schizophrenie I, Frankfurt/Main 1974 [1972], S. 63 
(Herv. i. O.). Unterdessen geht es Foucault gar nicht um die Tragödie des 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Historizität der Szenerie als auch, dass es sich um eine refamiliarisieren-
de, politische Machtbeziehung zur Einhegung des Begehrens handele. 
Doch damit möchte sich der so Adressierte nicht zufriedengeben, schließ-
lich verfüge das Neugeborene nicht über plurale Begehrensobjekte wie 
Erwachsene, sondern qua »Grundstruktur des menschlichen Daseins« 
nur über ein einziges, ganz wesentliches Begehrensobjekt: »Wegen sei-
ner unvermeidlichen Abhängigkeit hat es [das Neugeborene] als erstes 
Objekt die Mutter, die gleichsam aufgrund eines biologischen Zwangs 
zum Urobjekt des Kindes wird.« Die wiederum darauf reagierende, dif-
ferenzierende Entgegnung Foucaults umfasst zentrale Grundannahmen 
seiner historisch-kritischen Ontologie unserer selbst, aus welcher sich die 
Analytik dieser Arbeit speist; Foucault entgegnet also:

»Hier müssen wir genau auf die Worte achten. Wenn Sie sagen, das Sys
tem des familiären Daseins, der Erziehung, der auf das Kind verwende-
ten Sorge bringe das Begehren des Kindes dazu, als erstes – als zeitlich 
erstes – Objekt die Mutter zu wählen, so kann ich Ihnen zustimmen. 
Denn dann sprechen wir über die geschichtliche Struktur der Familie, 
der Pädagogik, der auf das Kind verwandten Sorge. Wenn Sie aber sa-
gen, die Mutter sei das Urobjekt, das wesentliche Objekt, das fundamen-
tale Objekt, das ödipale Dreieck sei charakteristisch für die Grundstruk-
tur des menschlichen Daseins, dann sage ich nein.«2

Die ödipale Szenerie wird hier, erstens, als eine reale begriffen, als Wirk-
lichkeit, jedoch nicht als universale, sondern als historische, das heißt 
als kontingente und gewordene. Diese historische Wirklichkeit begrün-
det sich, zweitens, weder durch gegebene, vorkulturelle Seinsformen der 
Subjekte und Objekte noch durch eine Struktur überzeitlicher Gegeben-
heiten. Nicht eine Essenz des Menschlichen oder eine Natur der Dinge 
evoziert die Wirklichkeit (in) der Szenerie, sondern, drittens, das Gefü-
ge der beteiligten Elemente und ihre relational-reziproken Beziehungen. 
Es sind also das historische »System des familiären Daseins«, die Sub-
jekte/Objekte Kind, Vater, Mutter, Erzieher:in und Psychoanalytiker:in, 
zudem die familialen, erzieherischen und psychologischen Ordnungen 

Sophokles in der zum geflügelten Wort gewordenen Interpretation Freuds, 
sondern um eine historisierende Analyse von Wahrheitspraktiken; vgl. S. 61, 
Fn. 37. Zur Freundschaft zwischen Foucault und Deleuze vgl. Didier Eri-
bon: Michel Foucault. Eine Biographie, Frankfurt/Main 1993, S. 368–375.

2	  	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 772–773. 
Foucault spricht diese Worte fast zehn Jahre vor der Selbstcharakterisierung 
seiner Philosophie als historisch-kritische Ontologie unserer selbst. Entge-
gen lange dominanten Deutungen und im Einklang mit der internationalen 
Foucault-Forschung gehe ich davon aus, dass seine Verschiebungen erkennt-
nisleitender Begriffe im Rahmen einer erkennbaren gemeinsamen Perspek-
tive erfolgten; so denn nötig, mögen diese Zeilen ein weiterer Beweis dafür 
sein; vgl. dazu auch S. 58, Fn. 27.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

sowie deren körperliche, räumliche, zeitliche und dingliche Materialisie-
rungen, die die Wirklichkeit dieses sorgenden, ängstlichen Beziehungs-
gefüges hervorbringen.

Die in den folgenden Abschnitten zu entwickelnde und zentralerweise 
von Foucault ausgehende Analytik versteht sich folglich als eine relatio-
nale und historische Soziologie, die weder von gegebenen, vorkulturellen 
Entitäten ausgeht, etwa Körpern, Räumen und Zeiten, noch von Dua-
lismen wie Natur/Kultur, Subjekt/Objekt, Mensch/Nicht-Mensch, Geist/
Materie, Ordnung/Unordnung oder Individuum/Gesellschaft. Stattdes-
sen folgt sie einem philosophischen und kulturtheoretischen Denken 
der »Mannigfaltigkeit«3 sozialer Immanenz. Auf einer entsprechend 
nicht-dialektischen, sondern problematisierenden Methodologie fußend, 
fragt die Analytik danach, wie Subjekte »fortschreitend, real und materi-
ell«4 in Beziehungsgefügen hervorgebracht werden. Dazu zielt die Analy-
tik auf die historisch-kulturellen Möglichkeitsbedingungen des Subjekts 
und von Subjektivität. Sie umfasst sowohl die Frage danach, wie »wir als 
moralische Subjekte unserer Handlungen konstituiert« werden, als auch 
nach den »Erfahrung[en], die wir von uns selbst« in Bezug auf uns und 
auf andere überhaupt machen können und zu machen geführt werden.5 
Begriffen werden die historisch-kulturellen Möglichkeitsbedingungen, 
die gegebenen Phänomene und Elemente solcher Beziehungsgefüge, als 
von und durch Praktiken hervorgebrachte. Dazu folgt die Analytik his-
torischen Problematisierungen, »in denen das Sein sich gibt als eines, das 
gedacht werden kann und muss«, sowie den Praktiken, »von denen aus 
sie sich bilden«.6 Um diese Wirklichkeiten erzeugenden Prozesse wiede-

3	  	Michel Foucault: »Theatrum philosophicum« [1970, Nr. 80], in: Schriften in 
vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 93–122, hier S. 112; siehe auch 
ders.: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementa-
lität I. Vorlesung am Collège de France 1977–1978, Frankfurt/Main 2006, 
S. 28; dort heißt es: »Alles in allem können […] die Souveränität, die Diszi
plin wie gewiß auch die Sicherheit nur mit Mannigfaltigkeiten zu tun haben«. 
Zum fruchtbaren intellektuellen Austausch Foucaults mit Deleuze, von dem 
das Essay »Theatrum philosophicum« zu den Werken Différence et Repeti-
tion und Logique du sens (beide 1969) zeugt, und den philosophischen und 
bekannten Klassikerbezügen Nietzsche, Marx, der in den Schriften am häu-
figsten aufgeführte Name, Kant und Heidegger, lässt sich auch der Einfluss 
von Tarde auf Foucault nachzeichnen; vgl. dazu S. 80, Fn. 133. 

4	  	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 237.
5	  	Michel Foucault: »Was ist Aufklärung?« [1984, Nr. 339], in: Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 687–707, hier S. 705–706.

6	  	Michel Foucault: Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit. Zwei-
ter Band, Frankfurt/Main 1986 [1984], S. 19.

ANALYTIK UND VERFAHREN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

rum zu verstehen, schließt die Analytik Praktiken entlang der drei Ach-
sen Wissen, Macht und Selbstverhältnisse auf, indem sie historisierend, 
in archäologischer und genealogischer Manier, deren kontingentes Ge-
worden-sein nachzeichnet. Dabei werden die drei Achsen, werden »das 
Problem der Wahrheit, das Problem der Macht und das Problem der in-
dividuellen Verhaltensführung«7 als Bereiche betrachtet, die »menschli-
che[] Vielfältigkeiten«8 ordnen und in ihrem heterogenen Zusammen-
spiel »Brennpunkte der Erfahrung«9 markieren, die nur im Verhältnis 
zueinander zu verstehen und analysieren sind (3.1). 

Innerhalb der letztlich ›grenzenlosen‹ Immanenz fasst der Begriff des 
Dispositivs sodann je konkrete Beziehungsgefüge als strategische En-
sembles und Kräfteverhältnisse, in denen sich Praktiken des Wissens, der 
Macht und des Selbst auf je spezifische Weise miteinander verschränken 
und historisch-gegenwärtige Ordnungen erzeugen; das heißt rhizoma-
tische Linien und Netze, Materialisierungen von Körpern und Dingen, 
Räumen und Zeiten, Weisen der Subjektivierung und Affizierung, die von 
konkreten, in der Analyse zu bestimmenden Problematisierungen ausge-
hen und Wirklichkeiten hervorbringen. In diesem Konzept wird das Ver-
hältnis von Kulturalität und Materialität, also von semiotisch-sinnhaf-
ten und räumlich-dinglichen Ordnungen, nicht dualistisch auf einseitige 
Kausalitäten und Konstitutionsverhältnisse reduziert, vielmehr bestehen 
Dispositive aus Strukturierungen und Vernetzungen, die von vornherein 
beides umfassen.10 Es folgt damit jener Einsicht der neuerlichen Debat-
ten ums Materielle und der Kritik des sozialtheoretischen Anthropozen-
trismus, denen zufolge Körper, Räume und Dinge weder als gegebene, 
vorsoziale noch bloß passive, stabile Entitäten zu begreifen sind.11 Diese 
müssen vielmehr als Dimensionen der Materialität und Materialisierung 

7	  	Michel Foucault: »Die Rückkehr der Moral« [1984, Nr. 354], in: Schriften 
in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 859–873, hier S. 860.

8	  	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 279.
9	  	Michel Foucault: Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung am 

Collège de France 1982–1983, Frankfurt/Main 2009, S. 15; auch ders.: Der 
Gebrauch der Lüste, S. 10.

10	 	Vgl. Andreas Reckwitz: »Kultur und Materialität«, in: Kreativität und so-
ziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheorie, Bielefeld 2016,  
S. 83–95, hier S. 93–94.

11	 	Für bündige Übersichten des Verhältnisses von Soziologie und Materiali-
tät(en) und der Bewegung hin zu symmetrischen Ansätzen vgl. Andreas Reck-
witz: »Der Ort des Materiellen in den Kulturtheorien. Von sozialen Struktu-
ren zu Artefakten«, in: Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, 
Bielefeld 2008, S. 131–156; Anna Henkel: »Soziologie«, in: Stefanie Samida 
et al. (Hg.), Handbuch Materielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte, Diszipli-
nen, Stuttgart, Weimar 2014, S. 342–349.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

von beispielsweise Kindheit und Erwachsenheit verstanden werden, die 
in einem kontingenten Geflecht relational aufeinander bezogen sind und 
von diesem fortwährend erzeugt werden.12 Im Gegensatz aber zum eth-
nographisch-phänomenologischen Fokus vieler Studien aus dem Bereich 
des Neuen Materialismus auf »lokale Situationen«13, in dessen Folge 
Strukturen immer nur Strukturen des (›situationistisch‹) analysierten Fel-
des sind und weitergehende Fragen etwa nach Macht- und Herrschafts-
verhältnissen aus dem Blick zu geraten drohen,14 zielt eine dispositivana-

12	 	Vgl. z. B. Andreas Folkers: »Was ist neu am neuen Materialismus? – Von der 
Praxis zum Ereignis«, in: Tobias Goll et al. (Hg.), Critical Matter. Diskussi-
onen eines neuen Materialismus, Münster 2014, S. 16–33; Thomas Lemke: 
»Einführung zu ›Neue Materialismen‹«, in: Susanne Bauer et al. (Hg.), Science 
and Technology Studies. Klassische Positionen und aktuelle Perspektiven, Ber-
lin 2017, S. 551–573; Heiko Stoff: »Materialität«, in: Aenne Gottschalk et al. 
(Hg.), Doing Space while Doing Gender. Vernetzungen von Raum und Ge-
schlecht in Forschung und Politik, Bielefeld 2018, S. 77–92. 

		  Auch die neuere Kindheitssoziologie hat diese Hinwendung vollzogen. So 
plädiert beispielsweise Prout im Anschluss an Latour dafür, statt von Du-
alitäten wie Kindheit/Erwachsenheit von materialen Beziehungsgeflechten 
auszugehen, die verschiedene Kindheiten und Erwachsenheiten erst hervor-
bringen. Spyrou fragt im Anschluss an Barad nach einem »ontological turn« 
in den Childhood Studies, welcher das Kind dezentrieren und den Blick auf 
sein intra-aktives Werden im relationalen Zusammenspiel menschlicher und 
nichtmenschlicher Entitäten lenken soll. Und Murris zufolge ist das posthu-
manistische Kind nicht nur relational und materialisiert sich in Relationen, 
es sei überdies auch ontologisch wie epistemologisch gleich in Bezug auf an-
dere Arten und auf andere Mitglieder der gleichen Art; vgl. Alan Prout: The 
Future of Childhood. Towards the Interdisciplinary Study of Children, New 
York 2005, S. 81; Spyros Spyrou: »An Ontological Turn for Childhood Stu
dies?«, in: Children & Society 33 (2019), S. 316–323; Karin Murris: »The 
Posthuman Child: iii«, in: David Kennedy/Brock Bahler (Hg.), Philosophy of 
Childhood Today. Exploring the Boundaries, Lanham 2017, S. 185–197, hier 
S. 193; eine erste Kanonisierung findet sich bei Nicole Balzer/Christina Huf: 
»Kindheitsforschung und ›Neuer Materialismus‹«, in: Johannes Drerup/Gott-
fried Schweiger (Hg.), Handbuch Philosophie der Kindheit, Stuttgart 2019, 
S. 50–58.

13	 	Theodore R. Schatzki: »Praxistheorie als flache Ontologie«, in: Hilmar 
Schäfer (Hg.), Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bie-
lefeld 2016, S. 29–44, hier S. 34.

14	 	Vgl. dazu auch die Einschätzung von Anna Henkel/Gesa Lindemann: »Struk-
tur – Institution – Regelmäßigkeit: Welche Konsequenzen hat eine Einbe-
ziehung von Materialität für die Untersuchung ›des Sozialen‹?«, in: Anna 
Henkel/Gesa Lindemann (Hg.), Welche Konsequenzen hat eine Einbezie-
hung von Materialität für die Untersuchung »des Sozialen«?, Baden-Baden 
2017, S. 131–138, hier S. 131. Neben den Science and Technology Studies, 

ANALYTIK UND VERFAHREN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

lytische Perspektive auf die historische Genese von Wirklichkeits- und 
Möglichkeitsräumen, in denen die Körper, Räume und Dinge über-
haupt erst versammelt werden. Überdies ermöglicht sie, solch histo-
rische Prozesse der Subjektivierung und Affizierung weder einzig als 
diskontinuierlich noch als teleologisch oder sonst wie gerichtet zu den-
ken. Dabei wird dem Affektbegriff hier nicht der Vorzug gegenüber 
anderen Begriffen wie Emotion oder Gefühl gegeben, um ihn strikt 
von diesen abzugrenzen, er dient eher als »Allgemeinbegriff«15 für die-
se. Denn so wird bereits grundbegrifflich markiert, dass Emotionen, 
Gefühle, Wahrnehmungsweisen und Stimmungen nicht von der Indi-
vidualpsyche ausgehend zu denken sind, sondern – der relationalen 
Ontologie folgend – als sich materialisierende Effekte komplexer Af-
fizierungskonstellationen. Die Analyse von Subjektivierungsweisen ist 
daher um die Dimension der Affizierung zu ergänzen. So umfasst das 
Dispositiv als historisch-spezifisches, strategisches, heterogenes und 

den Ansätzen der Material-Culture-Forschung und den Debatten um (ei-
nen) Feministischen Materialismus, Felder sozial- und kulturwissenschaftli-
cher Forschung und Reflexion, die sich seit geraumer Zeit, empirisch gesät-
tigt und theoretisch informiert Fragen der Materialität zuwenden, hat vor 
allem Barads »Agentieller Realismus« und ihr Konzept der »Intra-Aktion« 
die erneute und (meist) fruchtbare wissenschaftliche Diskussion ausgelöst. 
Dazu beigetragen hat, neben dem Rezeptionsinteresse am eigentlichen Kon-
zept, zum einen ihr scharfer und verkürzender Angriff gegen diskursanaly-
tische Ansätze und namentlich gegen die poststrukturalistischen Theorien 
von Foucault und Butler, deren vermeintliche oder tatsächliche Versäum-
nisse Barad als Ausgangspunkt dienen. Zum anderen ist sicherlich auch ihr 
Gründungsgestus dafür nicht unwesentlich mitverantwortlich, der geisti-
ge Vorläufer:innen verschweigt und der über die etablierte wissenschaftli-
che Praxis des ›Pappkameraden‹ hinausreicht. Dieser Gestus des Neuen, der 
mit einer fehlerhaften Vergangenheit bricht und ein gänzlich neues Denken 
verspricht, ist derweil insbesondere Ausdruck davon, wie tief Barad dem li-
nearen Fortschrittsglauben der Moderne verhaftet ist. Diese beiden Aspek-
te laden zu Entgegnungen ein und provozieren Widerspruch, wie die Dis-
kussion zeigt. Vgl. Karen Barad: Meeting the Universe Halfway. Quantum 
Physics and the Entanglement of Matter and Meaning, Durham (NC) 2007,  
S. 132–185; und beispielhaft die Entgegnungen von Sara Ahmed: »Open 
Forum Imaginary Prohibitions. Some Preliminary Remarks on the Foun
ding Gestures of the ›New Materialism‹«, in: European Journal of Women’s 
Studies 15 (2008), S. 23–39; Thomas Lemke: »›Die Regierung der Dinge‹. 
Politik, Diskurs und Materialität«, in: Zeitschrift für Diskursforschung 2 
(2014), S. 250–267; Reiner Keller: »Neuer Materialismus und Neuer Spiri-
tualismus? Diskursforschung und die Herausforderung der Materialitäten«, 
in: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 71 (2017), S. 5–31.

15	 	Robert Seyfert: Das Leben der Institutionen. Zu einer allgemeinen Theorie 
der Institutionalisierung, Weilerswist 2011, S. 69.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

materiales Ensemble körperliche, räumliche, zeitliche und dingliche 
Ordnungen, die die Möglichkeiten wechselseitigen Affizierens und Af-
fiziert-Werdens bedingen (3.2).

Im Zentrum dieser Arbeit stehen solche soziokulturellen Ordnungen, 
die von dem Problem Kind ausgehen, also die mannigfaltigen Verflech-
tungen, Beziehungsgefüge und Materialisierungen, die die frühneuzeitli-
chen und modernen Problematisierungen des Subjekts/Objekts als Kind 
evoziert haben und weiter evozieren. Diese Wahrheitsspiele, Machtbezie-
hungen und Subjektivierungen/Affizierungen, die am Kind, um das Kind 
und durch das Kind erzeugt wurden und werden, prägen und strukturie-
ren die Wirklichkeiten der Gesellschaften Europas und Nordamerikas in 
kaum zu überschätzendem Maße. Wie in der ödipalen Szenerie zu Beginn 
des Kapitels skizziert und im weiteren Verlauf der Studie zu zeigen sein 
wird, ist dieses Beziehungsgefüge von Beginn an und zentralerweise ein 
ängstliches, ein Angst evozierendes: Das vom Problem Kind ausgehende 
Dispositiv entwirft und strukturiert Subjekte, Objekte, Körper, Räume 
und Zeiten, die Kind und Gesellschaft als Gefahr und Glücksversprechen 
zueinander in ängstliche Beziehungen setzen. Da Angst wiederum ein in 
der Soziologie zwar häufig bemühter Terminus ist, die ihm zugewiese-
ne Erklärungslast sich aber umgekehrt proportional zu seiner weiteren 
theoretischen Durchdringung verhält, gilt es den Affekt Angst näher zu 
bestimmen. Dazu werden sechs seiner Charakteristika herausgearbeitet, 
der komplementäre Affekt Hoffnung hinzugezogen, Angst und Hoff-
nung als einer dispositiven Ordnung entspringende Erwartungsaffekte 
ausgewiesen und schließlich, unter Rückgriff auf den Prolog der Studie, 
Thesen zur Relevanz des Problems Kind für moderne Angst- und Hoff-
nungsgründe formuliert (3.3).

In der Haltung einer »permanente[n] Kritik unseres geschichtlichen 
Seins«16 leitet die Analytik »eine Arbeit der Problematisierung und der 
ständigen Reproblematisierung«17 an. In diagnostischer Absicht be-
fragt sie unsere gegenwärtige Aktualität,18 die Natürlichkeiten, Selbst-

16	 	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 699.
17	 	Michel Foucault: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die lau-

fende Arbeit« [1984, Nr. 344], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. 
Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/
Main 2005a, S. 747–776, hier S. 751.

18	 	Dies ist weniger im Sinne soziologischer Zeitdiagnostik zu verstehen denn 
als historisch-kritische Haltung der Genealogie, wie sie Foucault ausgehend 
von Nietzsche (Philosophie als diagnostische Arbeit) und Kant (Reflexion 
über unsere Aktualität) entwickelt: »Was sind wir heute? Was ist das für ein 
Heute, in dem wir leben? Zu dieser diagnostischen Tätigkeit gehörte für ihn 
[Nietzsche bzw. verallgemeinert den Genealogen] auch, unter seinen Füßen 
Ausgrabungen vorzunehmen, um zu klären, wie dieses ganze Universum 
des Denkens, des Diskurses und der Kultur, die sein Universum bildeten, 

ANALYTIK UND VERFAHREN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

verständlichkeiten, Gewohnheiten, Handlungs- und Denkweisen, die 
»für unsere Kultur charakteristischen kulturellen Tatsachen«19, indem 
sie ihre verwickelten Herkünfte, ihre Partikularität und ihr Gewor-
den-sein aufspürt und sie auf diese Weise reproblematisiert.20 Mit dem 
Ziel, das gegenwärtig Selbstverständliche weniger selbstverständlich zu 
machen, es zu irritieren und zu erschüttern, ist die Analytik der histo-
risch-kritischen Ontologie unserer selbst die Arbeit einer zweifachen 
Problematisierung: Es ist eine Analyse historischer Problematisierun-
gen zum Zweck der Re-Problematisierung der Gegenwart. Sie ist im 
zweiten Fall dann nicht mehr Gegenstand der Analyse, sondern Absicht 
der kritischen Arbeit.21 Die Analytik folgt dabei in systematischer Les-
art Foucaults methodologischer Perspektive und deren Operationalisie-
rung auf den drei Achsen Wissen, Macht, Subjekt in einem dispositiv
analytischen Verfahren. Als empirischen Ausgangspunkt nimmt dieses 
Verfahren historische Problematisierungen und das Ziel ist eine Repro-
blematisierung gegenwärtiger soziokultureller Selbstverständlichkeiten 
durch die Analyse historischen sowie die Produktion »sperrigen Wis-
sens«22 – durch das analytisch strenge Nachzeichnen historischer Mög-
lichkeitsbedingungen von Erfahrung und das experimentelle Schaffen 
neuer (3.4).

entstanden war.« Michel Foucault: »›Wer sind Sie, Professor Foucault?‹« 
[1969, Nr. 50], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band I. 1954–
1969. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2001,  
S. 770–793, hier S. 784; in Bezug auf Kant vgl. z. B. ders.: »Was ist Aufklä-
rung?«, S. 689.

19	 	M. Foucault: »›Wer sind Sie, Professor Foucault?‹«, S. 776.
20	 	Vgl. auch Michel Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit« [1984, Nr. 350], 

in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 823–836, hier  
S. 834; ders.: »Ist es also wichtig, zu denken?« [1981, Nr. 296], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 219–223, hier  
S. 221–222.

21	 	Vgl. Thomas Lemke: »›Eine andere Vorgehensweise‹. Erfahrung und Kritik 
bei Foucault«, in: Oliver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und 
das Politische. Transdisziplinäre Impulse für die politische Theorie der Ge-
genwart, Wiesbaden 2019, S. 23–48, hier S. 33.

22	 	Vgl. Frieder Vogelmann: »Kritik als Emanzipation. Zur Produktion sperri-
gen Wissens«, in: Antje Langer et al. (Hg.), Diskursanalyse und Kritik, Wies-
baden 2019, S. 45–67, hier S. 60–64.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

3.1 Problematisierungen, Praktiken, Wirklichkeiten  
und drei Achsen der Analyse (Wissen, Macht,  

Selbst-/Weltverhältnisse)

Der hier verfolgte Ansatz einer relationalen, historischen Soziologie 
geht nicht von gegebenen Entitäten oder vorkulturellen Dualismen aus, 
sondern von der Mannigfaltigkeit und Vielfalt sozialer Immanenz, die 
»kein Außen, keine Transzendenz, keine Essenzen, mithin auch keine 
Tiefenstruktur jenseits gegebener Phänomene«23 behauptet. Die kon
stitutiven Kräfte eines Elements und dessen Ziele, Zwecke und Funk-
tionen respektive Strategien, Taktiken und Technologien befinden sich 
ebenso wie Subjekt und Objekt, Individuum und Gesellschaft, System 
und Umwelt auf derselben Immanenzebene.24 Dieses Denken ist ent-
schieden nicht-dialektisch, das heißt, nicht Widerspruch und Negation 
evozieren Sein und Werden, sondern das Problem und dessen zerstreu-
te Mannigfaltigkeit: 

Das Problem »lässt sich nicht durch die klare Unterscheidung der kar-
tesischen Idee lösen, weil es eine unterscheidbar-dunkle Idee ist; es ge-
horcht nicht dem Ernsthaften der Hegel’schen Negation, weil es man-
nigfaltige Affirmation ist; es ist nicht dem Widerspruch zwischen Sein 
und Nichtsein unterworfen, weil es Sein ist. Statt dialektisch zu fragen 
und zu antworten, müssen wir problematisch denken.«25

23	 	Robert Seyfert: Beziehungsweisen. Elemente einer relationalen Soziologie, 
Weilerswist 2019, S. 19; vgl. auch Martin Saar: Die Immanenz der Macht. 
Politische Theorie nach Spinoza, Berlin 2013, S. 9–10.

24	 	Diese Theoriefigur Spinozas (sowie u. a. auch die zuweilen vergleichba-
re, Leibniz verarbeitende Monadologie von Tarde) hat Deleuze in seiner 
Philosophie aufgegriffen und zu einer experimentellen Methodologie fort-
entwickelt, die gegenwärtige sozial- und kulturtheoretische Diskussionen 
maßgeblich beeinflusst. So sollte Foucault, der bekanntermaßen 1970 die 
Vermutung formulierte, dass »eines Tages […] das Jahrhundert vielleicht de-
leuzianisch sein« wird, sich lediglich im Jahrhundert geirrt haben. Die ge-
genwärtigen Entwicklungen der Sozial- und Kulturtheorie, die Akteur-Netz-
werk-Theorie, der Posthumanismus, der Neue Materialismus, die Soziologie 
des Affekts und – ggf. die bisher genannten integrierend – die neueren Kon-
zeptionen relationaler Soziologie fußen allesamt zentralerweise auf Deleuzes 
Philosophie; für das Zitat siehe M. Foucault: »Theatrum philosophicum«, 
S. 94.

25	 	Ebd., S. 112. Vgl. auch die knappe Skizze nicht-dialektischen Denkens in 
Michel Foucault: »Der Philosoph Foucault spricht. Denken Sie« [1973, Nr. 
124], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 527–529, hier 
S. 528–529. 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

In dieser nicht-dialektischen, problematisierenden Methodologie sozia-
ler Immanenz sind Kontingenz und Notwendigkeit, Struktur und Ereig-
nis, Trans-/Formation und Re-/Produktion folglich keine Gegensätze.26 
Dies wird im Folgenden noch verständlicher, sobald die weiteren Grund-
begriffe der Analytik geklärt sind, welche sich – unter der Prämisse einer 
erkennbaren gemeinsamen Perspektive27 – an die späten Selbstinterpre-

26	 	Dieses Denken der Problematisierung ist im französischen Kontext dieser 
Zeit durchaus vertraut, es nimmt seinen Ausgangspunkt, wie Stengers fest-
hält, in der Philosophie Bachelards. Es ist überdies eine zentrale Gemein-
samkeit und in der weiteren Ausarbeitung gemeinsame Errungenschaft von 
Deleuze und Foucault. Es findet sich beispielsweise auch bei Castoriadis; vgl. 
Isabelle Stengers: »Putting Problematization to the Test of Our Present«, in: 
Theory, Culture & Society 38 (2021), S. 71–92; insbesondere in Bezug auf 
die hier ausgesparte Diskussion von Deleuze vgl. Colin Koopman: »Critical 
Problematization in Foucault and Deleuze: The Force of Critique without 
Judgment«, in: Nicolae Morar et al. (Hg.), Between Deleuze and Foucault, 
Edinburgh 2016, S. 87–119; in Bezug auf Foucault vgl. z. B. M. Foucault: 
»Was ist Aufklärung?«, S. 699; ders.: »Gespräch mit Michel Foucault«,  
S. 192; ders.: »Strukturalismus und Poststrukturalismus« [1983, Nr. 330], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 521–555, hier 
S. 532 ff; ein Beispiel für die Verbreitung bei Cornelius Castoriadis: Ge-
sellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen Philosophie, 
Frankfurt/Main 1984 [1975], S. 230.

27	 	»Ich versuchte von Anfang an, den Prozeß der ›Problematisierung‹ zu ana-
lysieren – was heißt: Wie und warum bestimmte Dinge (Verhalten, Erschei-
nungen. Prozesse) zum Problem wurden.« Foucault erkennt in den 1980er 
Jahren in Problematisierung den »Grundbegriff« seiner analytischen Arbeit, 
gleichsam als Schlüssel zu seinem Werk, der »erst zu guter Letzt zum Vor-
schein« gekommen sei (was im Übrigen nicht im Widerspruch steht zur breit 
diskutierten Auskunft, das eigentliche Thema sei das Subjekt). Tatsächlich 
liegt die einheitliche methodologische Perspektive zu Beginn seines Schaf-
fens nicht vollentfaltet vor, sie wird zudem überfrachtet von wechselnder 
Terminologie ebenso wie von unzähligen empirischen, historischen Stim-
men, Bezügen und Andeutungen. Doch sollten das Verschieben und Erwei-
tern der analytisch-kritischen Perspektive sowie die fortwährende Arbeit 
an erkenntnisleitenden Begriffen und methodischen Verfahrensweisen kei-
nesfalls als Brüche oder »Wenden« verstanden werden denn als »kumula-
tive Korrekturen« (Saar), die allesamt Elemente einer mehrdimensionalen 
Genealogie des Subjekts enthalten; für das erste, längere Zitat siehe Michel 
Foucault: Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung der Parrhesia. Ber-
keley-Vorlesungen 1983, Berlin 1996, S. 178; für das zweite, kürzere ders.: 
»Die Sorge um die Wahrheit«, S. 825; und für die Einschätzung Martin Saar: 
Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche 
und Foucault (= Theorie und Gesellschaft, Band 59), Frankfurt/Main, New 
York 2007, S. 287. Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Gesamtschau 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

tationen und Systematisierungen Foucaults anlehnen. Dieser Perspektive 
zufolge ist von konkreten, historisch bestimmbaren Praktiken auszuge-
hen und den von ihnen geschaffenen Wirklichkeiten. Beginnend mit Fra-
gen nach Problematisierungen werden diese aufgeschlossen entlang der 
drei Achsen Wissen, Macht und Selbstverhältnisse.28 Gemein ist diesen 
drei analytischen Achsen, dass sie, erstens, normative Unterscheidungen 
unterlaufen, indem sie einen »Wertentzug« vollziehen.29 Sie sind, zwei-
tens, systematisch skeptisch gegenüber Universalien, insbesondere sol-
cher anthropologischer Couleur wie ›Autonomie‹ oder ›Freiheit‹, aber 

des Foucault’schen Werks von Raffnsøe, Gumand-Høyer und Thaning, in 
deren ersten Teil sie ausführlich einen »bekannten« Foucault der Brüche und 
Perioden mit einem »nicht so bekannten« der Übergänge und Entwicklun-
gen kontrastierend darstellen, wobei Foucaults Rastlosigkeit als Ausdruck 
einer konsequenten und auch zusammenhängenden Auffassung von Philo-
sophie demonstriert wird; Sverre Raffnsøe/Marius Gudmand-Høyer/Mor-
ten S. Thaning: Foucault. Studienhandbuch, München 2011, S. 23–84. Die 
These einer »Wende« in Foucaults Spätwerk hin zu einem freien, autono-
men Subjekt bar jeder Machtanalytik vertritt im deutschsprachigen Raum 
insbesondere Sarasin. Dieser wiederholt vorgetragenen These liegen indes 
eine arg selektive Auswahl an Belegstellen zugrunde sowie zurückzuwei-
sende Interpretationen; vgl. Philipp Sarasin: »Foucaults Wende«, in: Oli-
ver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische. Trans-
disziplinäre Impulse für die politische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden 
2019, S. 9–22; auch bereits ders.: »Unternehmer seiner selbst [Buchkritik 
zu Foucaults Geschichte der Gouvernementalität, Bd. I u. II]«, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 55 (2007), S. 473–479; diesen Ausführungen 
wurde früh widersprochen (insbesondere in Hinblick auf die Interpretati-
on der Gouvernementalitätsvorlesungen im Werkkontext, das vermeintliche 
›Bekenntnis‹ Foucaults zum Liberalismus sowie die proklamierte, Foucault 
untergeschobene ›irreduzible Freiheit des Subjekts‹) von Swen Seebach/Ro-
bert Feustel: »Freiheit im Vollzug: Foucaults Vorlesungen von 1978/79. Eine 
Replik auf Philipp Sarasin«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 56 
(2008), S. 152–154; für eine Kritik am Subjektbegriff bar jeder Machtana-
lytik vgl. auch M. Saar: Genealogie als Kritik, S. 275–286. 

28	 	Vgl. M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 9–21; ders.: »Vorwort zu ›Se-
xualität und Wahrheit‹« [1984, Nr. 340], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main 2005, S. 707–715, hier S. 712–715; ders.: »Zur Genealo-
gie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit« [1983, Nr. 326], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005b, S. 461–498, hier  
S. 474–475; ders.: Die Regierung des Selbst und der anderen, S. 15–18, 63–
65; in seinem letzten Interview spricht Foucault von drei großen »Problem-
typen«, ders.: »Die Rückkehr der Moral«, S. 860.

29	 	Vgl. Michel Foucault: Was ist Kritik?, Berlin 1992 [1978/1990], S. 30–34.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

auch solcher soziologischer, historischer Analysen wie ›Staat‹ oder ›Ak-
teur‹. Untersucht wird stattdessen das Produzieren und Hervorbringen 
solcher Universalien in und durch Praktiken,30 wobei, drittens, der his-
torische Wandel von Praktiken und insofern deren Kontingenz betont 
wird. Diese drei auf begrifflicher Ebene zu operationalisierenden nega-
tiven methodologischen Imperative bezeichnet Foucault als Nihilismus, 
Nominalismus und Historizismus.31

Auf der Analyseachse des Wissens werden diese methodologischen Im-
perative zuvorderst zur Anwendung gebracht durch die Unterscheidung 
von Wissen und Erkenntnis. Angeleitet wird die Analyse nicht von der 
Frage, ob eine Erkenntnis als wahr oder falsch beurteilt wird oder nach 
diesen oder jenen Kriterien zu beurteilen ist, gefragt wird vielmehr nach 
den Bedingungen wahrer Erkenntnisse. Erkenntnisse haben insofern ei-
nen Wahrheitswert, wohingegen Wissen die Existenzbedingungen von 
Erkenntnissen umfasst, die erlauben, Erkenntnissen Wahrheitswerte zu- 
oder abzusprechen – auf Ebene der Analyse findet ein Wertentzug statt. 
Wissen bezeichnet demnach die »Menge« von »unerläßlichen Elemen-
ten«32 an Konstitutions- und Existenzbedingungen wahrheitsfähiger Er-
kenntnisse. Wissen meint also nicht die bloße Summe wahrheitsfähiger 
Aussagen, sondern die vom wahren Diskurs regelmäßig gebildeten Ele-
mente, die bedingen, »wovon man in einer diskursiven Praxis sprechen 
kann«.33 Dabei sind Wissen und Erkenntnis/Wahrheit/Diskurs nicht ge-
trennte, dichotome Entitäten, sondern relational aufeinander bezogen: 
So wie es »kein Wissen ohne definierte diskursive Praxis« gibt, kann jede 
Praxis »durch das Wissen bestimmt werden, das sie formiert«.34 Wis-
sen umfasst mithin weder transzendentale noch universale, aber histori-
sche Möglichkeitsbedingungen. Sie werden in Praktiken hergestellt be-
ziehungsweise kommen in diesen zum Ausdruck und können durch die 
Analyse von Praktiken erschlossen werden. Wissen ist nicht bloß ideell, 
geistig oder mental, auch repräsentieren Wissen und Diskurse nicht ih-
nen vorausgehende Dinge, Sachverhalte oder Verhaltensweisen. Sie sind 

30	 	Vgl. Michel Foucault: »Foucault« [1984, Nr. 345], in: Schriften in vier Bän-
den. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 776–782, hier S. 780; ders.: Die Geburt der 
Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II. Vorlesung am Collège de 
France 1978–1979, Frankfurt/Main 2006, S. 14–16.

31	 	Vgl. für die Begriffswahl sowie die Charakterisierung als negative Methodo-
logie M. Foucault: Die Regierung des Selbst und der anderen, S. 19; sowie 
für die Passage insgesamt die klare Systematisierung der methodologischen 
Perspektive Foucaults von Frieder Vogelmann: Foucault lesen, Wiesbaden 
2017, S. 3–15. 

32	 	M. Foucault: Archäologie des Wissens, S. 259.
33	 	Ebd.
34	 	Ebd., S. 260.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

als Praktiken zu begreifen, »die systematisch die Gegenstände bilden, 
von denen sie sprechen«35, sodass sie als Effekt »immer auf der Ebene 
der Materialität wirksam«36 sind – sie formen das epistemologisch-ma-
teriale Feld, welches sowohl den Gegenstand als auch die entsprechen-
de Praktik konstituiert – zum Beispiel den erkenntnisleitenden Blick des 
Subjekts auf ein ausgemachtes und entsprechend hergestelltes Arrange-
ment aus menschlichen, nichtmenschlichen und materialen Körpern, ob 
nun Kinderzimmer oder Labor. Es wird also nicht ausgehend von einem 
mit Bewusstsein ausgestatteten Subjekt nach der Wahrheit von Erkennt-
nissen gefragt, sondern ausgehend von lokalen Praktiken nach den mate-
rialen Existenzbedingungen wahrheitsfähiger Erkenntnisse und entspre-
chender Erkenntnisobjekte wie -subjekte. Foucault bezeichnet diese als 
Veridiktionspraktiken, Praktiken des Wahrsprechens37 oder Wahrheits-
spiele,38 sie sind stets zu verstehen als »die Gesamtheit der Regeln, die 
in bezug auf einen gegebenen Diskurs die Bestimmung dessen gestatten, 
welches die Aussagen sind, die darin als wahr oder falsch charakterisiert 
werden können«.39 Die Analyse solcher Praktiken zielt demgemäß auf 
die (auch materialen und materialisierten) Bedingungen, die es Erkennt-
nissen und letztlich Subjektformen gestatten, »im Wahren«40 zu sein. 
Dieser Ansatz historisiert also Wahrheit, da sich die Existenzbedingun-
gen wahrer Aussagen verändern können. Dies darf jedoch weder damit 

35	 	Ebd., S. 74.
36	 	Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses. [Inauguralvorlesung am 

Collège de France, 2. Dezember 1970], Frankfurt/Main 2003, S. 37.
37	 	Anders als die das Kapitel einleitenden Nachfragen des Psychoanalyti-

kers suggerieren, geht es Foucault denn auch keinesfalls um den Mythos 
des Ödipus als Element einer »Geschichte des Begehrens« oder als mythi-
scher Ausdruck wesentlicher Grundstrukturen des Begehrens – von Inter-
esse ist die Tragödie von Sophokles im Zusammenhang einer »Geschichte 
der Wahrheit«, einer »vollkommen reale[n], historische[n] Geschichte der 
Wahrheit«, einer Wahrheit nämlich, die durch gerichtliche, prüfende Prak-
tiken erzeugt wird; vgl. M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen 
Formen«, S. 773.

38	 	Auch in diesem zu Missverständnissen einladenden Begriff findet sich die 
Frage nach den Bedingungen wahrer Erkenntnisse: »Wenn ich von ›Spiel‹ 
spreche, dann spreche ich von einer Gesamtheit von Regeln zur Herstel-
lung der Wahrheit. Dies bedeutet nicht Spiel im Sinne von Nachahmung 
oder Schauspiel; es besteht in einer Gesamtheit von Verfahren, die zu einem 
bestimmten Resultat führen, das nach Maßgabe seiner Prinzipien und Ver-
fahrensregeln als gültig oder ungültig, als erfolgreich oder als erfolglos be-
trachtet werden kann.« M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Pra-
xis der Freiheit«, S. 897.

39	 	M. Foucault: Die Geburt der Biopolitik, S. 60.
40	 	M. Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 24.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

verwechselt werden, diese lapidar als beliebig zu begreifen noch sie als 
weniger real aufzufassen.41 

Wenn nun einerseits davon ausgegangen wird, dass sich in Praktiken 
die »fundamentalen Codes einer Kultur« finden, »die ihre Sprache, ihre 
Wahrnehmungsschemata, ihren Austausch, ihre Techniken, ihre Werte« 
beherrschen und die »gleich zu Anfang für jeden Menschen die empiri-
schen Ordnungen, mit denen er zu tun haben und in denen er sich wie-
derfinden wird«, bedingen, gilt es, andererseits zu betonen, dass diese 
kulturellen Wissensordnungen keinesfalls als homogen, überzeitlich sta-
bil und monolithisch zu begreifen sind.42 Sie sind vielmehr heterogen, po-
litisch und umkämpft.43 So lässt sich über die grundsätzliche analytische 
Unterscheidung zwischen Wissen und Erkenntnis hinausgehend noch die 
heuristische Annahme formulieren, dass die soziokulturellen, Wissens
elemente versammelnden Praktiken zur Produktion wahrheitsfähiger Er-
kenntnisse und Diskurse »zugleich kontrolliert, selektiert, organisiert 
und kanalisiert«44 werden. Die Existenzbedingungen wahrheitsfähiger 
Erkenntnisse werden in sozialen und kulturellen, wissenschaftlichen und 
politischen, mithin alltäglichen Kämpfen hergestellt – und es verbin-
det sich Wissen mit Macht. So gibt es »›unterworfenes Wissen‹«, loka-
le, hierarchisch untergeordnete Wissensformen, die als »Wissen unter-
halb des Niveaus der Erkenntnis« disqualifiziert werden entsprechend 

41	 	Vgl. M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, 
S. 898. Dem feuilletonistischen Vorwurf, poststrukturalistische Autor:innen 
wie Foucault hätten dem postfaktischen Zeitalter den Weg geebnet, ist ent-
schieden zu widersprechen. Dieser ist eine Verballhornung des Konstrukti-
onscharakters von Wahrheit, der im positivistischen Rückfall vom Gegen-
satz Realität und Konstruktion getragen wird (eine autoritär-positivistische, 
theorielose Haltung im Übrigen, die auch die ökologischen Bewegungen Fri-
days For Future und Scientists For Future bedenklich perpetuieren und die 
die Wissenschaftstheorie und -geschichte weitgehend ignoriert). Dass im 
postfaktischen Zeitalter bestehende kritische Theorien auf veränderte Wei-
se herausgefordert sind und womöglich ihr epistemologisches Feld erwei-
tern müssen – etwa in Form eines »kritischen Realismus« (Latour) –, sollte 
nicht mit der Aufgabe der historisch-kritischen Analyse des Zusammenhangs 
von historischem Erkenntnisfeld, Machtverhältnis und Subjektivitätsform 
erkauft werden, ja, gerade in Zeiten einer »Wahrheitskrise« ist solch eine 
Analyse unabdingbar; vgl. dazu auch Matthias Flatscher/Sergej Seitz: »La-
tour, Foucault und das Postfaktische. Zur Rolle und Funktion von Kritik im 
Zeitalter der ›Wahrheitskrise‹«, in: Le foucaldien 4 (2018), S. 1–30; Frieder 
Vogelmann: »Mit Unwahrheit kämpfen. Zur Aktualität von Vernunftkritik«, 
in: WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 16 (2019), S. 25–46.

42	 	Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Human-
wissenschaften, Frankfurt/Main 1974 [1966], S. 22 (eigene Herv.).

43	 	Vgl. auch M. Foucault: Die Geburt der Biopolitik, S. 62.
44	 	M. Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 11.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

den herrschenden spezifischen Kriterien und Elementen.45 Dabei kommt 
den am Lebensbeginn ansetzenden beziehungsweise den »gleich zu An-
fang« versammelten Praktiken ein besonderer Stellenwert bei der Re-/
Produktion respektive Trans-/Formation einer kulturellen Ordnung und 
ihrer dominanten Wahrheitsspiele zu, da ein »[j]edes Erziehungssystem 
[…] eine politische Methode ist, die Aneignung des Diskurses mitsamt 
ihrem Wissen und ihrer Macht aufrechtzuerhalten oder zu verändern.«46

Bei den umkämpften Wahrheitsspielen und den Prozeduren der Auf-
rechterhaltung von Wahrheit kommt es demgemäß zu komplexen und 
im Einzelnen zu untersuchenden Verbindungen von Wissen und Macht. 
Diese schließen sich gerade nicht gegenseitig aus, sondern verschränken 
sich zu Beziehungsgefügen, welche sich mit Foucault als Macht/Wis-
sen-Komplexe fassen lassen.47 Damit soll weder markiert werden, dass 
jede Form der Wissensproduktion stets status- und standortgebunden ist 
(was sie ist), noch soll jene Sentenz veredelt werden, der zufolge ›Wis-
sen Macht ist‹, noch die andere, der gemäß Wissen bloß die ›Maske der 
Macht‹ sei, Sentenzen also, die auf die eine oder andere Art Macht und 
Wissen in eins fallen lassen.48 Macht/Wissen-Komplexe dienen gegen-
teilig als Instrument der Analyse, um ihre komplexen, immanenten Ver-
bindungen in den Blick zu nehmen und damit einerseits dem Umstand 
Rechnung zu tragen, dass »es keine Machtbeziehung gibt, ohne dass sich 
ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht 
gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert«49, und so 
andererseits auch die Heterogenität dieser Verschränkungen analytisch 
einfangen zu können. Denn gleichartige Machtformen können unter-
schiedliche Wissensarten hervorbringen wie auch gleichartige Wissens-
arten unterschiedliche Machtformen.50

45	 	Vgl. Michel Foucault: »Vorlesung vom 7. Januar 1976« [1977, Nr. 193], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 213–231, hier S. 218.

46	 	M. Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 29.
47	 	Diese bekannte Analysefigur verwendet Foucault durchgehend seit den frü-

hen 1970er Jahren, vgl. z. B. Michel Foucault: »Theorien und Institutio-
nen des Strafvollzugs« [1972, Nr. 115], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main 2002, S. 486–490, hier S. 486; ders.: Überwachen und 
Strafen, S. 39; ders.: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit. Ers-
ter Band, Frankfurt/Main 1983 [1976], S. 98; ders.: Was ist Kritik?, S. 33; 
ders.: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, S. 887.

48	 	»Hätte ich gesagt oder hätte ich sagen wollen, dass Wissen Macht wäre, hät-
te ich es gesagt, und hätte ich es gesagt, hätte ich auch nichts mehr zu sagen 
gehabt […]«; M. Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit«, S. 833.

49	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 39.
50	 	Vgl. M. Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit«, S. 833.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Wie bezüglich des Wissens nicht die Frage leitend ist, ob es »wahr 
oder falsch, begründet oder nicht begründet, wirklich oder illusorisch, 
wissenschaftlich oder ideologisch« ist, treibt auch die Analyseachse der 
Macht nicht an, ob Macht »legitim oder missbräuchlich« ist.51 Die his-
torisierende, nihilistische und nominalistische Methodologie zeigt sich 
hier zentralerweise in der Zurückstellung von Fragen der Legitimität und 
Illegitimität zugunsten solcher, wie Macht ausgeübt wird.52 Macht ist 
weniger eine Essenz, die sich manifestiert, als ein Netz, das funktioniert 
beziehungsweise Funktionieren ermöglicht. Macht ist relational, stra-
tegisch und produktiv/hervorbringend.53 Sie kann weder wie Eigentum 
besessen noch auf einen Ort, eine Institution oder einen Staatsapparat 
reduziert werden, sie ist vielmehr aufzulösen in Machtbeziehungen und 
Machtverhältnisse, die nur in ihrem lokalen, diffusen Vollzug existieren 
und ihre (Herrschafts-)Wirkungen entfalten.54 Machtbeziehungen sind 
weder bloße Ableitungen eines Überbaus, welche Handlungen hemmen 
oder aufrechterhalten, noch folgen sie einer globalen, determinierenden 
oder bilden eine zusätzliche Struktur oberhalb oder unterhalb der Ge-
sellschaft, vielmehr »durchqueren, charakterisieren und konstituieren 
[sie] […] den Gesellschaftskörper«.55 Machtverhältnisse besitzen einen 
»strikt relationalen Charakter«56 und lassen sich als vielfältige Kräftever-
hältnisse verstehen, die allen anderen Arten von Verhältnissen, etwa öko-
nomischen, sozialen oder sexuellen, nicht äußerlich, sondern immanent 
sind. Als »Name, den man einer komplexen strategischen Situation in 
einer Gesellschaft gibt«,57 bezeichnen Machtbeziehungen also ein gleich-

51	 	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 31.
52	 	Vgl. M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 232 ff; ders.: »Sub-

jekt und Macht«, S. 281 ff.
53	 	Empirisch/historisch entwickelt, veranschaulicht und plausibilisiert Foucault 

seine Machtanalytik zentralerweise (und modernediagnostisch keinesfalls 
zufällig) am Phänomenbereich Kindheit/Familie, wie ich im 5. Kapitel zei-
ge. Für ein exegetisches Nachvollziehen der theoretischen Genese Foucaults 
Machtanalytik vgl. Thomas Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft. 
Foucaults Analyse der modernen Gouvernementalität (= Argument Sonder-
band 251), Hamburg 1997, S. 126–150; für eine systematisierende Darstel-
lung entlang der Begriffe Relationalität, Intentionalität und Produktivität 
vgl. M. Saar: Genealogie als Kritik, S. 204–224. 

54	 	Lokal meint, dass sie nicht global und monolithisch sind, weshalb Foucault 
auch zeitweilig und in Bezug auf das Führen und Lenken von Körpern und 
Gesten von einer Mikrophysik der Macht spricht; es meint indes nicht, dass 
sie an einem Ort lokalisierbar sind; vgl. dazu auch Gilles Deleuze: Foucault, 
Frankfurt/Main 1992 [1986], S. 41.

55	 	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 232.
56	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 96.
57	 	Ebd., S. 94.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

falls strukturierendes wie dynamisches Geschehen, strategische Verket-
tungen, die einem immanenten Netz »ständig gespannte[r] und tätige[r] 
Beziehungen«58 gleich funktionieren. Dass sie einen strategischen Cha-
rakter besitzen, verweist darauf, dass Machtverhältnisse stets von einem 
»Kalkül durchsetzt sind«, sie entfalten sich gemäß einer »Reihe von Ab-
sichten und Zielsetzungen«.59 Diese Strategien werden jedoch nicht von 
einzelnen Individuen, der herrschenden Klasse oder der ministeriellen 
Technokratie und Administration der Staatsapparate entworfen. Es ist 
vielmehr eine anonyme Strategie, die taktische Praktiken, oder besser, 
die die Taktik von Praktiken anleitet und koordiniert, die sich dann bei-
spielsweise in einem spezifischen Zusammenspiel »lokalisierter Körper, 
codierter Tätigkeiten und formierter Fähigkeiten«60 zu Gefügen/Appa-
raten materialisieren. Machtbeziehungen sind folglich »gleichzeitig in-
tentional und nicht-subjektiv«61 und es ist sodann Aufgabe der Analyse, 
ihre Logiken und Absichten zu entschlüsseln. 

Darüber hinaus sind Machtverhältnisse weder gewaltförmig noch kon-
sensual noch repressiv, sondern produktiv und hervorbringend (Gewalt, 
Konsens und Repression können jedoch zu ihren Instrumenten und Ef-
fekten gehören). Eine Machtbeziehung »bietet Anreize, verleitet, verführt, 
erleichtert oder erschwert«,62 sie evoziert und strukturiert das mögliche 
Wahrnehmungs-, Verhaltens- und Handlungsfeld anderer. Der Beziehungs-
typ von Machtverhältnissen folgt weniger Gewalt oder Kampf denn Regie-
rung und Führung. Gemeint ist damit sowohl die Gesamtheit der »Prak-
tiken, mittels deren man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis zur 
Erziehung«,63 also sämtliche Praktiken, um jemanden als Individuum oder 
als Gruppe zu führen, als auch die entsprechend evozierten Praktiken, sich 
selbst zu führen und sich der kulturellen Ordnung gemäß bar jeder Reflexi-
on angemessen aufzuführen.64 So interessieren in der Analyse insbesondere 
solche Techniken und Verfahren, die eingesetzt werden, um »menschliche[] 
Vielfältigkeiten«65 zu ordnen, um Individuen oder Gruppen hervorzubrin-
gen und auf diese einzuwirken, kurzum »um den Modus ihrer Verhaltens-
führung zu formen, zu lenken und zu verändern«.66 Dabei ist das Subjekt 
keinesfalls als dem Machtverhältnis vorgängig zu begreifen:67

58	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 38.
59	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 95.
60	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 216.
61	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 95.
62	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 286.
63	 	M. Foucault: »Gespräch mit Ducio Trombadori«, S. 116.
64	 	Vgl. M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 286.
65	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 279.
66	 	M. Foucault: »Foucault«, S. 781.
67	 	Die aus dem zusammengestückelten und insbesondere in den Sozialwissen-

schaften beliebten Aufsatz »Subjekt und Macht« stammende eingängige 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

»Die Macht muss […] als etwas analysiert werden, das zirkuliert, oder 
eher noch als etwas, das nur in einer Kette funktioniert; sie ist niemals 
lokalisiert hier oder da, sie ist niemals in den Händen einiger, sie ist nie-
mals angeeignet wie ein Reichtum oder ein Gut. Die Macht funktioniert, 
die Macht übt sich als Netz aus, und über dieses Netz zirkulieren die 
Individuen nicht nur, sondern sind auch stets in der Lage, diese Macht 
zu erleiden und auch sie auszuüben; sie sind niemals die träge oder zu-
stimmende Zielscheibe der Macht; sie sind stets deren Überträger. Mit 
anderen Worten, die Macht geht durch die Individuen hindurch, sie wird 
nicht auf sie angewandt. Man darf […] nicht das Individuum als eine 
Art Elementarkern, Uratom, vielfältige und stumme Materie begreifen, 
worauf alsdann die Macht angewendet bzw. wogegen die Macht zum 
Schlag ausholen würde, die Macht, welche die Individuen unterwerfen 
oder zerbrechen würde. In Wirklichkeit ist das, was bewirkt, dass ein 
Körper, dass Gesten, Diskurse und Begierden als Individuen identifiziert 
und konstituiert werden, genau eine der ersten Wirkungen der Macht; 
das heißt, dass das Individuum nicht das der Macht Gegenüberstehen-
de ist […]. Das Individuum ist eine Wirkung der Macht, und es ist zu-
gleich eben in dem Maße, wie es eine Wirkung ist, ein Überträger: Die 
Macht geht durch das Individuum hindurch, das sie konstituiert hat.«68

Der relationalen Ontologie folgend sind Subjekte, Körper, Gesten oder 
Begierden also nicht Essenzen, die in sich selbst gründen, sondern Wir-
kungen der Macht – jener »viele[n] einzelne[n], definierbare[n] und de-
finierte[n] Mechanismen […], die in der Lage scheinen, Verhalten oder 
Diskurse zu induzieren«.69 Dabei sind hier vor allem drei Bereiche von 
Relevanz, in denen Machtverhältnisse und -beziehungen »unmittelbar 
hervorbringend«70 wirken: Wissen und Wahrheitsspiele; Körper aller 
Art, also menschliche (Gesten, Handlungen, Körpertechniken), nicht-
menschliche und materiale (Verfahrensweisen, Artefakte, ganze Arte-
faktarrangements, gebaute Umwelten, »Steine«, die »gelehrig und er-
kennbar machen«71); sowie Subjekte/Objekte. Wie Machtbeziehungen 
konkret produktiv sind, wie sie was hervorbringen, welcher Strategie sie 
gehorchen und um welche Form der Machtbeziehung es sich handelt, ob 
juridisch, pastoral, disziplinär, regulierend oder anders, zeigt sich erst in 
der konkreten Analyse. Schematisch lassen sich Machtbeziehungen etwa 

Formulierung von Macht als »auf Handeln gerichtetes Handeln« darf nicht 
dazu verleiten, den handelnden Akteur als dem Machtverhältnis vorgängig 
zu begreifen, Foucaults Machtbegriff also handlungstheoretisch zu verkür-
zen und ihn so seines Analyse- und Kritikpotenzials zu berauben; für das 
Zitat siehe M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 286.

68	 	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 238.
69	 	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 32.
70	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 94.
71	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 222.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

dadurch unterscheiden, auf was sie zielen (Untertan, Individuum, See-
le, Körper, Bevölkerung), wie sie ausgeübt werden (kontinuierlich oder 
diskontinuierlich), welchen Bezug zur Realität sie herstellen (imaginär, 
komplementär, immanent) und welche Effekte sie zeitigen (kodifzieren, 
normieren, normalisieren).72

Die begrifflichen Weichenstellungen gemäß der methodologischen Im-
perative führen die Analyse weg von Fragen nach dem Was der Macht 
und hin zu solchen nach dem Wie. Nicht nach (Il-)Legitimität von Macht 
wird gefragt, sondern nach dem konkreten Vollzug der Machtausübung 
(Wertentzug).73 Durch den relationalen und historisierenden Ansatz 
bricht die Analytik zudem mit linearen Erzählungen, sei es der Befrei-
ung, Emanzipation oder Versklavung. So sind Widerstände der »eigent-
lichen Herrschaft« gegenüber keine Negativform, keine nur passive, un-
terlegene Seite, sondern sind »in den Machtbeziehungen die andere Seite, 
das nicht wegzudenkende Gegenüber«.74 Und wie Widerstand steht auch 
Freiheit nicht außerhalb des relationalen Gefüges. Machtbeziehungen 
werden nicht an einem vermeintlich universellen Begriff der Freiheit ge-
messen, vielmehr ist Freiheit selbst eine historische Größe, die in einem 
(agonistischen) Verhältnis zur Macht steht: »Wo die Bedingungen des 
Handelns vollständig determiniert sind, kann es keine Machtbeziehung 
geben.«75 Steuernde Machtbeziehungen etwa können »nur durch die 
Freiheit und auf die Freiheit eines jeden sich stützend sich vollziehen«.76 
Und so ist schließlich auch Herrschaft nicht außerhalb des relationalen 
Gefüges zu verorten als das der Macht Gegenüberstehende. Anstatt von 
einer sich gegenseitig ausschließenden Differenz zwischen Macht und 
Herrschaft oder von einer determinierenden, pauschalen Herrschaft des 
einen über andere oder einer Gruppe über andere ist von Herrschaftsver-
hältnissen auszugehen. In den Analysefokus geraten so die »vielfältigen 
Herrschaftsformen, die innerhalb einer Gesellschaft ausgeübt werden 
können«, also nicht eine zentrale Souveränität, herrschende Klasse oder 
ideologische Staatsapparate, »sondern Subjekte in ihren wechselseitigen 
Beziehungen«.77 Auch hier ist es eine Frage der Analyse, die (vor-)herr-
schenden, dominanten Formen der Machtbeziehungen »zwischen Regie-

72	 	Eine bündige, systematisierende Darstellung der drei für moderne Verge-
sellschaftungen zentralen Machtstrategien Recht, Disziplin und Sicherheit 
findet sich in M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 73–77, 
88–90.

73	 	Vgl. auch F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 10–11.
74	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 96; auch ders.: Sicherheit, Territori-

um, Bevölkerung, S. 282 ff.
75	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 287; vgl. auch ders.: Sicherheit, Ter-

ritorium, Bevölkerung, S. 77–79.
76	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 79.
77	 	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 235.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

renden und Regierten«78 zu bestimmen.79 Es wird also die Annahme einer 
pauschalen Herrschaft zurückgewiesen, aber dem grundsätzlich asym-
metrischen Charakter von Machtbeziehungen Rechnung getragen und 
überdies reflektiert, dass diese sich zu dominanten strategischen, in der 
Analyse auszumachenden herrschenden Formen verketten.80 Dabei ist 
der analytische Fokus nicht auf Institutionen der Macht (beispielswei-
se von Gruppen, Klassen, Identitäten) gerichtet, sondern auf Techniken 

78	 	M. Foucault: »Gespräch mit Ducio Trombadori«, S. 112.
79	 	Foucault unterscheidet in einem Interview zwischen »Machtbeziehungen als 

strategischen Spielen zwischen Freiheiten« und Herrschaftszuständen, in de-
nen Machtbeziehungen unumkehrbar »blockiert und erstarrt« seien. Zwi-
schen beiden gebe es »Regierungstechnologien«, denen in der Rezeption eine 
»Scharnierfunktion« (Lemke) zwischen Macht und Herrschaft zugesprochen 
wurde. Doch das Postulat der Un-/Umkehrbarkeit als Unterscheidungskrite-
rium ist sowohl in Bezug auf Machtbeziehungen als auch auf Herrschaftszu-
stände wenig plausibel. Im ersten Fall überbetont es eine vermeintliche Flui-
dität, im zweiten Fall eine ebensolche Rigorosität. Statt von einer Differenz, 
die Foucault in wenigen Interviewäußerungen wieder einzieht, ist gemäß der 
methodologischen Imperative von historischen Relationen auszugehen, von 
Herrschaftsbeziehungen »in ihrer Vielfalt, ihrer Differenz, ihrer Spezifik und 
ihrer Umkehrbarkeit«, und ist überdies auf grundbegrifflicher Ebene der me-
thodologische Nihilismus nicht vorschnell aufzugeben; für das erwähnte In-
terview und die Zitate daraus siehe M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um 
sich als Praxis der Freiheit«, S. 878, 890–891, 900; für das letzte Zitat siehe 
ders.: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 
1975–76, Frankfurt/Main 2001, S. 60; für die skizzierte Lesart der Rezep-
tion vgl. z. B. T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 309; sowie 
ebenfalls kritisch dazu F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 11.

80	 	»Trotz ihrer Komplexität und Vielfalt [beispielsweise der Macht des Fami-
lienvaters über Frau und Kinder, die Macht des Arztes über den Patienten, 
die Macht der Honoratioren, die Macht des Fabrikbesitzers über seine Ar-
beiter] ordnen diese Machtbeziehungen sich gleichsam zu einer Gesamtfigur. 
Man könnte sagen, diese Figur sei die Herrschaft der bürgerlichen Klasse 
oder einiger Teile der bürgerlichen Klasse über den Gesellschaftskörper. Ich 
glaube jedoch nicht, dass die bürgerliche Klasse oder Teile davon für sämt-
liche Machtbeziehungen verantwortlich sind. Ich denke eher, sie profitiert 
davon, sie nutzt die Machtbeziehungen, sie verändert sie zu ihren Gunsten, 
sie versucht, manche Machtbeziehungen zu verstärken und andere abzu
schwächen. Es gibt also kein einzelnes Zentrum, aus dem wie eine Emana-
tion all diese Machtbeziehungen hervorgingen, sondern ein Geflecht von 
Machtbeziehungen, das insgesamt die Herrschaft einer Klasse über eine an-
dere, einer Gruppe über eine andere ermöglicht.« Michel Foucault: »Die 
Macht, ein großes Tier« [1977, Nr. 212], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main 2003, S. 477–495, hier S. 490–491.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

und Formen der Macht, die Menschen zu Subjekten machen (und die 
sich in Institutionen verdichten können). »Diese Machtform gilt dem 
unmittelbaren Alltagsleben, das die Individuen in Kategorien einteilt, 
ihnen ihre Individualität zuweist, sie an ihre Identität bindet und ihnen 
das Gesetz einer Wahrheit auferlegt, die sie in sich selbst und die ande-
ren in ihnen zu erkennen haben. Diese Machtform verwandelt Individu-
en in Subjekte.«81 Um beispielsweise den »gesamten Lernapparat in einer 
gegebenen Gesellschaft« zu betrachten, sollten die entsprechenden Ins-
titutionen weder »als globale Einheit« verstanden noch sollte versucht 
werden, sie von etwas anderem abzuleiten, etwa der staatlichen Einheit 
der Souveränität oder dem Staatsapparat, was zweifelsfrei stets möglich 
ist. Gleichwohl dieser »Lernapparat« die staatliche Herrschaft stützt, ist 
eine Analyse wirkungsvoller, die die lokalen Macht- und Herrschaftsbe-
ziehungen herauszuarbeiten versucht, die beschreibt, wie sie agieren und 
sich stützen, »wie dieser Apparat auf der Basis vielfältiger Unterwerfun-
gen eine bestimmte Menge globaler Strategien festlegt (des Kindes unter 
den Erwachsenen, der Nachkommen unter die Eltern, des Unwissenden 
unter den Gelehrten, des Lehrlings unter den Meister, der Familie unter 
die Verwaltung usw.).«82

Auf der Analyseachse der Selbstverhältnisse drücken sich die metho-
dologischen Imperative zuvorderst dadurch aus, jegliche anthropologi-
sche Universalie zurückzuweisen, nicht einen natürlichen, autonomen, 
vernünftigen oder sonst wie gearteten Kern des Menschen anzunehmen 
oder implizit mitzuführen, kein wahres Selbst, das entfaltet, entfremdet 
oder unterdrückt würde. Stattdessen wird das Subjekt samt seiner Sub-
jektivität als etwas Gemachtes und historisch Gewordenes und Werden-
des begriffen, das soziokulturellen Möglichkeitsbedingungen unterliegt, 
die ihm vorausgehen.83 Wie Althusser geht auch Foucault von der ele-
mentaren »Mehrdeutigkeit des Ausdrucks Subjekt«84 aus: »Es bezeich-
net das Subjekt, das der Herrschaft eines anderen unterworfen ist und in 
seiner Abhängigkeit steht, und es bezeichnet das Subjekt, das durch Ge-
wissen oder Selbsterkenntnis an seine eigene Identität gebunden ist«.85 In 
dieser Analytik aber werden zum einen wesentlich ausgeprägter als bei 

81	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 275.
82	 	M. Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 60–61.
83	 	Vgl. M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«,  

S. 889.
84	 	Vgl. dazu Kapitel 2 sowie L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staats-

apparate«, S. 148.
85	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 275; veränderte Übersetzung: Sowohl 

in der englischen Erstveröffentlichung als auch in den französischen Dits 
et Écrits ist von ›Gewissen‹ (›conscience‹) die Rede, nicht wie in den deut-
schen Schriften von ›Bewusstsein‹ (›consciousness‹), was für eine Bestim-
mung des Subjektbegriffs nicht unerheblich ist (überdies, jedoch weniger 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Althusser die Historizität des Subjekts betont und deren historisch sich 
wandelnde Bestimmungskräfte fokussiert, zum anderen wird die Sub-
jektkonstitution nicht als eindimensionales, homogenes Bedingungsver-
hältnis begriffen, sondern als dreidimensionales, mehrebiges und hetero-
genes.86 So umfasst die bis hierhin dargestellte Analytik zwei wesentliche 
Achsen der Subjektivierung, die nun noch um eine dritte ergänzt werden. 
Während nämlich die Analyseachse des Wissens den Wahrheitsspielen 
möglicher Subjektpositionen nachgeht, Subjektivität also epistemisches 
Produkt von Wissensordnungen ist,87 und die Analyseachse der Macht 
die Techniken und Verfahren in den Blick nimmt, die Individuen, Kör-
per oder Gruppen hervorbringen und auf diese einwirken, Subjektivität 
also Erzeugnis von Machtregimen ist, zielt die Analyseachse der Selbst-
verhältnisse auf Praktiken, mit denen das Subjekt ein (reflexives) Verhält-
nis zu sich und zur Welt herzustellen geführt wird und selbst führt; hier 
ist Subjektivität Resultat von Selbstkonstitutionen. Diese Praktiken und 
Technologien des Selbst bezeichnen

»Verfahren zur Beherrschung oder Erkenntnis seiner selbst, mit denen 
der Einzelne seine Identität festlegen, aufrechterhalten oder im Blick 
auf bestimmte Ziele verändern kann und soll. Es geht darum, […] was 
man mit sich selbst tun, welche Arbeit man an sich verrichten und wie 
man ›Herrschaft über sich selbst‹ erlangen soll durch Aktivitäten, in de-
nen man selbst zugleich Ziel, Handlungsfeld, Mittel und handelndes 
Subjekt ist.«88 

Neben reflexiven Selbstpraktiken, die explizit zu einer Arbeit an sich auf-
fordern, wie sie sich in Komposita wie Selbstmanagement oder Selbst
sorge finden, in denen das Subjekt zugleich Objekt, Instrument und Ziel 
seiner eigenen Betätigung ist,89 umfassen Selbstpraktiken auch ganz all-
gemein die (unreflektierten) Selbst-/Weltverhältnisse, welche das Sub-
jekt entsprechend den »Schemata, die es in seiner Kultur vorfindet und 
die ihm vorgegeben«90 sind, ausbildet. Die Selbstpraktiken bezeichnen 

zentral, findet sich auch die Konjunktion ›und‹ anstelle von ›oder‹ nur in 
der deutschen Version).

86	 	Vgl. auch M. Saar: »Analytik der Subjektivierung«, S. 21–23.
87	 	Vgl. M. Foucault: Archäologie des Wissens, S. 82.
88	 	Michel Foucault: »Subjektivität und Wahrheit« [1981, Nr. 304], in: Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 258–264, hier S. 259; 
vgl. auch ders.: »Technologien des Selbst« [1984, Nr. 363], in: Schriften in 
vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 966–999, hier S. 968–969.

89	 	Vgl. dazu z. B. Stefan Rieger: »Arbeit an sich. Dispositive der Selbstsorge in 
der Moderne«, in: Ulrich Bröckling/Eva Horn (Hg.), Anthropologie der Ar-
beit, Tübingen 2002, S. 79–96.

90	 	M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, S. 889.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

gewissermaßen den aktiven Teil des Subjekts im Prozess der Subjekti-
vierung/ Subjektivation.91 Gemeint ist der Aspekt von Praktiken, wenn 
das Individuum einem Ziel gemäß auf sich selbst einwirkt, also Modi-
fikationen seines Verhaltens vornimmt durch »Operationen an seinem 
Körper oder seiner Seele, seinem Denken, seinem Verhalten und seiner 
Existenzweise.«92 Diese erlernten und trainierten Selbstführungen um-
fassen sowohl alltägliche und hochspezialisierte Fertigkeiten als auch 
politische, moralische und ökonomische Einstellungen, die das Subjekt 
entsprechend der Subjektivierungsweisen selbst ausbildet. Das Subjekt 
wird also konstruiert durch Wissensordnungen und Machtverhältnisse 
und konstituiert sich sogleich selbst entsprechend den Möglichkeitsbe-
dingungen durch Praktiken, mit denen es Selbstverhältnisse ausbildet. 
Dabei ist die Analyse auf die »›Grenzen des Notwendigen‹«93 hin aus-
gerichtet, sie fragt also danach, was jeweils für die Konstitution unse-
rer selbst unerlässlich ist, um zum vollwertigen und legitimen Subjekt 
einer Erkenntnis oder, allgemeiner, kulturellen Ordnung zu werden.94 
Und so wenig das Subjekt einen von Zeit und Raum enthobenen Iden-
titätskern besitzt, so ist es auch »weder vor allem noch durchgängig 
mit sich selbst identisch«.95 Es bildet vielmehr den verschiedenen kul-
turellen Kontexten folgend vom Lebensbeginn an Selbst-/Weltverhält-
nisse aus (familiale, sexuelle, private, politische, berufliche usw.),96 die 

91	 	Um sowohl dem Zusammenspiel aktiver und passiver Momente der Fremd- 
und Selbstkonstitution Rechnung zu tragen und begrifflich deutlich zu mar-
kieren, dass dies weder ein einseitiger, determinierender Prozess ist – ein Ver-
ständnis, wozu der Begriff Subjektivierung verleiten kann –, noch einer der 
geführten Entfaltung eines vorgängigen Subjekts – wie wiederum der Begriff 
Subjektwerdung nahelegen mag –, und um überdies konzeptueller Verwir-
rung mit arbeits- und organisationssoziologischen sowie wirtschaftswissen-
schaftlichen Diskursen vorzubeugen, in denen der Begriff Subjektivierung 
die Angleichung von Subjekt und Arbeit vor dem Hintergrund der Annah-
me eines gegebenen individuellen Subjekts meint – also eine poststruktura-
listischer Subjektivierungsanalytik diametral entgegengesetzte Grundannah-
me –, wird in der Forschung unter Rückgriff auf Butler mitunter der Begriff 
der Subjektivation bevorzugt. Sofern der Kontext dies nicht deutlich wer-
den lässt, werden die beiden Begriffe hier indes synonym verwendet; vgl.  
J. Butler: Psyche der Macht, S. 7.

92	 	M. Foucault: »Technologien des Selbst«, S. 968.
93	 	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 700.
94	 	Vgl. M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 700; ders.: »Foucault«, S. 777.
95	 	M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, S. 888.
96	 	»Sie haben zu sich selbst nicht dieselbe Art von Verhältnis, wenn Sie sich als 

politisches Subjekt konstituieren, das zur Wahl geht oder das in einer Ver-
sammlung das Wort ergreift, als wenn Sie versuchen, Ihr Begehren in einer 
sexuellen Beziehung zu verwirklichen. Es gibt zweifellos Beziehungen und 
Interferenzen zwischen diesen verschiedenen Formen des Subjekts, aber man 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

interferieren und Zugang zur sowie Bewertung der Welt formen. Diese 
sind zwar historisch kontingent, aber keineswegs beliebig für jede:n je-
derzeit austauschbar.97

An dieser Stelle, also der Frage, wie Subjektivierungsweisen in Selbst-/
Weltverhältnisse übergehen, diese hervorbringen und strukturieren, wird 
in der Subjektivierungsforschung zuweilen mit Butler darauf verwiesen, 
dass Foucault »die gesamte Sphäre der Psyche«98 nicht beachtet habe. 
Diese Setzung aber steht in erheblichem Widerspruch zu den leitenden 
methodologischen Annahmen, da sie eine vorsoziale, universale, »Psy-
che« genannte Innerlichkeit des Subjekts behauptet und Butler damit ein 
wesentliches Wahrheitsspiel der Psy-Wissenschaften samt ihrer ahisto-
rischen Zugaben und individualisierenden Implikationen in den Stand 
eines methodologischen Grundbegriffs hebt. Gleiches gilt für ebenfalls 
in diesem Zusammenhang anzutreffende Übernahmen psychoanalyti-
scher Kategorien wie Mangel oder Begehren. Dabei lässt sich sehr wohl 
im Rahmen der hier vorgeschlagenen Analytik und im Einklang mit 
den methodologischen Imperativen ein Innen des Subjekts konzipieren. 
Zwei Möglichkeiten seien kurz genannt, eine im Rahmen der Subjekti-
vierungsforschung bekannte/gebräuchliche und eine (erstaunlicherwei-
se) eher unbekannte/ungebräuchliche. 

Zum einen lässt sich mit Deleuze das Innen des Subjekts »als Werk des 
Außen« verstehen, das Selbst und sein Inneres als »Faltung des Außen«.99 
Statt eine Psyche oder dergleichen vorauszusetzen, wird in der Analyse 
nach den Diskursen und Verfahrensweisen gefragt, die Menschen ver-
anlassen, ein bestimmtes inneres Selbstverhältnis aufzubauen, zum Bei-
spiel ein topographisches Verständnis ihres Innen als auszuleuchtenden 
Raum.100 Zum anderen lässt sich von hier aus gewinnbringend – das ist 
die unbekannte oder zumindest selten ernsthaft erprobte Möglichkeit – 
eine Brücke zu Bourdieus Habituskonzept schlagen.101 Als Begriff und 

steht nicht demselben Typus von Subjekt gegenüber. In jedem dieser Fälle 
spielt man mit verschiedenen Formen der Beziehung zu sich selbst oder bil-
det sie aus«; ebd.

97	 	Der Determinismusvorwurf basiert ebenso auf einem Missverständnis (oder, 
mit Althusser gesprochen, in der Ideologie der Ideologie des Individuums) 
wie die irrige Annahme eines anything goes; vgl. auch U. Bröckling: »Der 
Mensch ist das Maß aller Schneider«, S. 77.

98	 	 J. Butler: Psyche der Macht, S. 8.
99	 	G. Deleuze: Foucault, S. 135.
100	Vgl. auch U. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 34.
101	Erstaunlicherweise und vollkommen zu Unrecht spielt in der deutschspra-

chigen subjektivierungsanalytischen Forschung Bourdieu eine sehr stief-
mütterliche Rolle, was wiederum im Zusammenhang mit der auf Feld und 
Kapitalsorten sich kaprizierenden sowie die Meditationen, Bourdieus philo-
sophischem Spät- und Hauptwerk, kaum rezipierenden deutschsprachigen 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Werkzeug dient Habitus einer zweifachen Absetzbewegung, zum einen 
gegen einen deterministisch-mechanistischen Finalismus, demzufolge ur-
sächlich für alles Handeln dem Subjekt äußere Umstände sind, zum an-
deren gegen einen rational-autonomen Finalismus, der das Handeln des 
Agierenden als gänzlich frei und bewusst begreift. Also gegen Objekti-
vismus und Subjektivismus argumentierend – und sich im Übrigen an 
zentraler Stelle auf Deleuze stützend102 – beschreibt Bourdieu die Habi-
tusformation letztlich im Sinne der Subjektivation als relationalen Pro-
zess doppelter historischer Bedingtheit, als einerseits bedingt durch die 
»kollektive Geschichte« der sozialen und damit auch der Subjektord-
nung und andererseits bedingt durch die »individuelle Geschichte« kon-
kreter leibkörperlicher subjektivierter Subjekte.103 In Übereinstimmung 
mit der bis hierhin entwickelten Analytik, jedoch expliziter als Foucault, 
hat Bourdieu darüber hinaus festgehalten, dass das schiere Erfassen der 
Welt einer körperlichen, selbstverständlichen, unreflektierten Erkenntnis 
beziehungsweise Erfahrung bedarf, die das Subjekt relational und pro-
zessual durch die ihn umgebende und ausmachende Welt von Geburt an 
ausbildet.

»Die Welt ist erfaßbar, unmittelbar sinnerfüllt, weil der Körper, der dank 
seiner Sinne und seines Gehirns fähig ist, auch außerhalb seiner selbst 
in der Welt gegenwärtig zu sein, von ihr Eindrücke zu empfangen und 
sich durch sie dauerhaft verändern zu lassen, über lange Zeit hinweg 
(seit seinem Ursprung) ihrem regelmäßigen Einwirken ausgesetzt war. 
Infolgedessen hat er ein mit diesen Regelmäßigkeiten harmonisierendes 
System von Dispositionen erworben und ist geneigt und fähig, sie in 
Verhaltensweisen praktisch vorwegzunehmen, die eine ein praktisches 
Erfassen der Welt sichernde körperliche Erkenntnis einschließen – ein 
Erfassen, das von dem gewöhnlich mit der Vorstellung des Erfassens ver-
bundenen absichtlichen, bewußten Entziffern völlig verschieden ist. An-
ders gesagt, wenn der Akteur die ihm vertraute Welt unmittelbar erfaßt, 
so deswegen, weil die dabei verwendeten kognitiven Strukturen aus der 

Sozialwissenschaft zu sehen ist. Das Metzler-Handbuch zu Bourdieu kann 
hierfür als schlagendes Beispiel dienen, vgl. Gerhard Fröhlich/Boike Reh-
bein (Hg.): Bourdieu-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, Wei-
mar 2009. Dabei ist Bourdieu unbedingt (auch) der Subjektivierungsanaly-
tik zuzurechnen, vgl. dazu allgemein A. Reckwitz: Subjekt, Kap. II.2; sowie 
konkret den subjektanalytischen Entwurf von S. Matthäus: »(Il-)Legitim(es) 
Sein«.

102	Bourdieu schließt ausdrücklich an Deleuze an, um die einzige anthropolo-
gische Universalie seines Programms zu formulieren: Konditionierbarkeit 
als natürliche Fähigkeit, nicht natürliche, beliebige Fähigkeiten zu erwerben 
(die Bourdieu dann Dispositionen nennt); vgl. P. Bourdieu: Meditationen,  
S. 175.

103	Vgl. z. B. ebd., S. 188. Siehe auch S. Matthäus: »(Il-)Legitim(es) Sein«, S. 145.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Einverleibung der Strukturen der Welt resultieren, in der er handelt; weil 
die Konstruktionselemente, die er verwendet, um die Welt zu erkennen, 
von der Welt konstruiert wurden. Diese praktischen Prinzipien zur Or-
ganisation des Gegebenen werden ausgehend von der Erfahrung häu-
fig angetroffener Situationen konstruiert und können bei wiederholtem 
Scheitern überholt und verworfen werden.«104

Ausgangspunkte dieser historisch-kritischen Analytik sind also weder das 
Subjekt noch die Gesellschaft, sind weder das Individuum noch sein Kör-
per, sondern sind von und durch (problematisierende) Praktiken geschaffe-
ne Wirklichkeiten, die entlang der drei Achsen Wissen, Macht und Selbst-
verhältnisse analytisch aufgeschlossen werden. Praktiken werden dabei 
als sowohl Subjekt als auch Objekt vorausgehend verstanden, als »Hand-
lungs- und Denkweise, die eine Verstehbarkeit der wechselseitigen Konsti-
tution von Subjekt und Objekt eröffnen«105; sie sind den Erkenntnis- und 
Verhaltensbereichen immanent, durch welche Subjekt und Objekt zuvor-
derst konstituiert werden. Praktiken sind nicht an einer Rationalität zu 
messen, vielmehr verknüpfen sich in ihnen Weisen des Tuns, Sagens und 
Denkens mit auferlegten Regeln einerseits und Gründen, Projekten/Zielen 
und Evidenzen andererseits. In Praktiken schlagen sich so »Regime der 
Rationalität«106 nieder, denen es in der Analyse nachzugehen gilt.107 Prak-
tiken im Sinne Foucaults lassen sich daher als »Komplexe von Aktivitäts-
mustern«108 fassen, die die Subjekte samt ihrer als Handlung beschriebenen 

104	P. Bourdieu: Meditationen, S. 174 (eigene Herv.). Der späte Durkheim, der 
die Individuum/Gesellschaft-Dichotomie seiner früheren Arbeiten erheblich 
eingerissen hat, formuliert eine ähnliche Einsicht: »Die Eindrücke, die die 
physische Welt in uns hervorruft, können definitionsgemäß nichts enthal-
ten, was diese Welt übersteigt. Aus dem Sinnhaften kann man nur Sinnhaf-
tes hervorrufen; aus dem Ausgedehnten kann man nichts Unausgedehntes 
machen«; Émile Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, 
Frankfurt/Main 1994 [1912], S. 308. Überdies kann das Zitat Bourdieus 
(neben vielen anderen) auch als Kommentar zum wohl gepflegten Determi-
nismusvorwurf gelesen werden.

105	M. Foucault: »Foucault«, S. 781.
106	Michel Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978« [1980, Nr. 278], in: 

Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 25–43, hier S. 33, 
siehe auch S. 28.

107	»[A]nstatt von Universalien auszugehen, um daraus konkrete Phänome-
ne abzuleiten, oder vielmehr von Universalien als notwendigem Raster für 
das Verstehen einer bestimmten Zahl von konkreten Praktiken auszugehen, 
möchte ich von diesen konkreten Praktiken ausgehen und gewissermaßen 
die Universalien in das Raster dieser Praktiken einordnen.« M. Foucault: 
Die Geburt der Biopolitik, S. 15. 

108	F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 13.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Aktivitäten sowie die Objekte erst hervorbringen. Dieser Praktikenbegriff 
geht weder von einer gegebenen noch von einer methodologisch-analy-
tischen Differenz zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken 
aus – eine Differenz, die in der soziologischen Einhegung zuweilen gesetzt 
wird, deren Existenz wiederum durch die Differenz selbst zu begründen 
und erklären versucht wird. Dies ist ein Zirkelschluss, der nur dann gelingt, 
wenn das Diskursive auf eine »geregelte[], institutionalisierte[] Redewei-
se«109 reduziert und die Analytik nicht als eine relationale, dreiachsige be-
griffen wird. Überdies steht dieser Begriff von Praktiken im Widerspruch 
zu vielen im Feld der soziologischen Praxistheorien gängigen Begriffen, al-
len voran zur weitverbreiteten Setzung Schatzkis, der zufolge Praktiken als 
»nexus of doings und sayings«110 zu begreifen seien; eine Begriffskonzepti-
on folglich, die ein tuendes und sprechendes Subjekt voraussetzt.111 Im hier 
vertretenen Verständnis gehen dagegen Subjekt und Objekt den Praktiken 
nicht voraus, vielmehr sind es Praktiken, die »erfahrbare und die Erfah-
rungen von Individuen prägende Wirklichkeiten«112 konstituieren. Letzte-
re verlieren auf diese Weise ihre vermeintliche Universalität, sie werden als 
historisch spezifische, objektive und zugleich durch Praktiken hergestellte 
Realitäten sichtbar. Insofern wird Wirklichkeiten in dieser methodologi-
schen Perspektive ein »besondere[r] ontologische[r] Status verliehen: Sie 
sind weder ahistorische, jenseits der sich wandelnden Praktiken fixierbare 
Entitäten[,] noch sind sie deshalb unwirklich oder unwahr.«113 Dabei ist 

109	Teile der deutschsprachigen Soziologie haben sich intensiv mit dieser Frage 
auseinandergesetzt. Es ist eine Problemrahmung, die Ausdruck einer gewis-
sen deutschen Leidenschaft für das methodologische Kleinklein ist, bei der 
zuweilen methodische Korrektheit Erkenntnisinteresse schlägt. Gerne wird 
darauf verwiesen, dass Foucault, als er mit dieser Frage konfrontiert wird, 
»ungehalten« reagiert. Dabei weist Foucault lediglich darauf hin, dass dies 
keine für seine Analytik zentrale Frage ist und schon gar nicht etwas, was 
im Vorfeld method(olog)isch zu klären sei. Vgl. für das Zitat, gleichwohl 
sich diese Positionen auch bei anderen finden, Andrea D. Bührmann/Werner 
Schneider: Vom Diskurs zum Dispositiv. Eine Einführung in die Dispositi-
vanalyse, Bielefeld 2008, S. 47; die »ungehaltene« Entgegnung findet sich 
in Michel Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault« [1977, Nr. 206], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Da-
niel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 391–429, hier S. 396.

110	Theodore R. Schatzki: Social Practices. A Wittgensteinian Approach to Hu-
man Activity and the Social, New York 1996, S. 89.

111	Vgl. für eine ausführliche philosophische Diskussion von Foucaults Prakti-
kenbegriff, auch in Hinblick auf ihre Divergenzen zu verbreiteten praxisthe-
oretischen Annahmen, Frieder Vogelmann: »Foucaults Praktiken«, in: Coin-
cidentia. Zeitschrift für europäische Geistesgeschichte 3 (2012), S. 275–299.

112	F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 13.
113	Ebd., S. 14. 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

der leicht misszuverstehende, in der Alltagssprache meist individualistisch 
konnotierte Begriff der Erfahrung gerade nicht auf ein »anonymes und all-
gemeines Subjekt der Geschichte«114 zu beziehen und nicht auf eine Indivi-
dualpsyche zu reduzieren, der eine vermeintlich ›unmittelbare Erfahrung‹ 
widerfährt.115 Das Subjekt ist keinesfalls die Bedingung der Möglichkeit 
einer Erfahrung, gegenteilig ist es »die Erfahrung, die die Rationalisie-
rung eines selbst vorläufigen Prozesses ist, der auf ein Subjekt oder viel-
mehr auf Subjekte hinausläuft«.116 Subjektivierung/Subjektivation bezeich-
net sodann das prozessual-relationale Geschehen, durch welches mensch 
»die Konstitution […] einer Subjektivität erwirkt, die offensichtlich nur 
eine der gegebenen Möglichkeiten zur Organisation eines Selbstbewusst-
seins ist«.117 Ein Prozess, der ohne rechten Anfang ist und der auch nie zu 
einem Ende kommen oder jemals ›den Menschen‹ zu Tage fördern wird. 
»Der Mensch ist ein Erfahrungstier: Er tritt ständig in einen Prozeß ein, 
der ihn als Objekt konstituiert und ihn dabei gleichzeitig verschiebt, ver-
formt, verwandelt – und der ihn als Subjekt umgestaltet.«118 Erfahrung 
ist demnach als vielschichtige »Korrelation«119 zu begreifen, die in einer 
Kultur zwischen Praktiken des Wissens, Praktiken der Macht und Prak-
tiken des Selbst besteht. Subjektivierung ist also ein mehrdimensionaler 
Prozess, in dem das Subjekt konstruiert wird und sich zugleich (selbst) 
konstituiert, der »gleichzeitig in den beiden Perspektiven und Wirkungs-
richtungen des Außen und des Innen zu verstehen«120 und der nicht auf 
eine der drei Achsen zu reduzieren ist. Die Analytik der historisch-kri-
tischen Ontologie unserer selbst zielt also auf diese als Möglichkeitsbe-

114	M. Foucault: Archäologie des Wissens, S. 29.
115	Bei Cassirer heißt es beispielsweise: »Denn nicht erst die Region der wissen-

schaftlichen, ›abstrakten‹ Begriffe, sondern bereits die ›gemeine‹ Erfahrung 
ist mit theoretischen Deutungen und Bedeutungen durchdrungen.« Ernst 
Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil: Phänomenolo-
gie der Erkenntnis (= Gesammelte Werke, Band 13), Hamburg 2002 [1929], 
S. 11–12.

116	M. Foucault: »Die Rückkehr der Moral«, S. 871.
117	Ebd.
118	Michel Foucault: Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit Ducio 

Trombadori, Frankfurt/Main 1996 [1978], S. 85. Obwohl die monographi-
sche Ausgabe dieses zuerst auf Italienisch veröffentlichten Gesprächs als 
Quelle die französischen Schriften nennt, ist sie umfangreicher; die Auslas-
sungen in den Schriften, wie etwa das obige Zitat, sind indes nicht kennt-
lich gemacht; vgl. ders.: »Entretien avec Michel Foucault« [1980, n° 281], 
in: Dits et Écrits 1954–1988. Tome IV: 1980–1988, Paris 1994, S. 41–95, 
hier S. 75.

119	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 10; vgl. auch ders.: Die Regierung 
des Selbst und der anderen, S. 15.

120	M. Saar: »Analytik der Subjektivierung«, S. 22.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

dingungen historischer Formationen, die archäologisch-genealogisch zu 
erschließen sind.121

Es sollte mithin deutlich geworden sein, dass diese drei Achsen und 
die durch sie ermöglichten wie bedingten Erfahrungsfelder allesamt »his-
torische Gestalten«122 sind. Diese werden – und damit komme ich zum 
letzten Argumentationsschritt dieses Abschnitts und schlage zugleich 
den Bogen zu dessen Beginn – durch konkrete, in der Analyse zu er-
mittelnde Formen einer Problematisierung bestimmt. Problematisierun-
gen drücken nicht ein Problem aus oder zeigen es auf; gegen solch ein 
essenzialisierendes Verständnis wird hier davon ausgegangen, dass sie 
grundlegend »die Bedingungen heraus[arbeiten], unter denen mögliche 
Antworten gegeben werden können; sie definier[en] die Elemente, die 
das konstituieren werden, worauf die verschiedenen Lösungen sich zu 
antworten bemühen.«123 In dieser Konzeption verdichten sich so zum ei-
nen die drei negativen methodologischen Imperative des Nihilismus, No-
minalismus und Historizismus,124 insofern wertentziehend nach den his-
torischen Bedingungen von Praktiken des Wissens, der Macht und des 
Selbst gefragt wird, die als von Problematisierungen evoziert begriffen 
werden und die als relationale Beziehungsgefüge Universalien, Eviden-
zen, selbstverständliche Denk- und Handlungsweisen erzeugen und sozi-
ale Wirklichkeit bedingen. Zum anderen erlaubt diese problematisieren-
de Methodologie sozialer Immanenz, historisch-gegenwärtige Prozesse 
bar angenommener Gegensätze von Kontingenz und Notwendigkeit, 
Struktur und Ereignis, Trans-/Formation und Re-/Produktion zu denken.

»Problematisierung bedeutet nicht die Darstellung eines zuvor existie-
renden Objekts, genauso wenig aber auch die Erschaffung eines nicht 

121	Vgl. M. Foucault: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufen-
de Arbeit«, S. 759. Obwohl sich der Erfahrungsbegriff mehr oder weniger 
durch Foucaults Werk zieht und in der ›dritten Werkphase‹ in der dargestell-
ten dreigliedrigen Form hervorgehoben und konzeptuell konkretisiert wird, 
erfährt er insbesondere in der deutschsprachigen Rezeption im Vergleich zu 
anderen, viel besprochenen Werkzeugen wie Diskurs oder Macht erstaunlich 
wenig Aufmerksamkeit. Dabei kommt ihm nicht nur im Modus der Analyse, 
sondern auch im Modus der Kritik erhebliche Bedeutung zu; vgl. jedoch T. 
Lemke: »›Eine andere Vorgehensweise‹«; als exemplarische Nachweise der 
kaum vorhandenen Rezeption können das Lexikon sowie das Handbuch 
dienen, die beide keinen entsprechenden Eintrag verzeichnen; vgl. Michael 
Ruoff: Foucault-Lexikon. Entwicklung – Kernbegriffe – Zusammenhänge. 
4., aktualisierte u. erweiterte Aufl., Paderborn 2018; Clemens Kammler/Rolf 
Parr/Ulrich Johannes Schneider (Hg.): Foucault-Handbuch. Leben – Werk – 
Wirkung, Stuttgart, Weimar 2008.

122	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 706.
123	M. Foucault: »Polemik, Politik und Problematisierungen«, S. 733.
124	Vgl. M. Foucault: Die Regierung des Selbst und der anderen, S. 19. 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

existierenden Objekts durch den Diskurs. Die Gesamtheit der diskursi-
ven oder nicht-diskursiven Praktiken lässt etwas in das Spiel des Wahren 
und des Falschen eintreten und konstituiert es als Objekt für das Denken 
(sei es in der Form der moralischen Reflexion, der wissenschaftlichen 
Erkenntnis, der politischen Analyse, usw.).«125

Es wurde bis hierhin herausgestellt, dass sich Praktiken in den relatio-
nalen Beziehungsgefügen verschränken und in ihrem Zusammenspiel 
historisch-kulturelle Möglichkeitsbedingungen von Subjektivität bezie-
hungsweise von Erfahrung/Wirklichkeit erzeugen. Diese sind jedoch we-
der homogen noch widerspruchsfrei, vielmehr ist anzunehmen – darauf 
verweist das Zitat –, dass Problematisierungen als Effekte relationaler 
Beziehungsgefüge zu begreifen sind, in denen ›etwas‹ zum Problem wur-
de beziehungsweise gemacht wurde, was zuvor in der Form gewisserma-
ßen nicht da war. Problematisierungen sind in dem Sinne »immer etwas 
Schöpferisches«, sie folgen nicht zwangsläufig aus einer gegebenen Situ-
ation, vielmehr verrät ihre Analyse, »warum diese Art von Antwort auf-
taucht als Erwiderung auf einige konkrete und spezifische Aspekte der 
Welt«.126 In der Folge führt die Problematisierung zu Verschiebungen der 
relationalen Beziehungsgefüge, zu veränderten Wahrheitsspielen, Macht-
beziehungen und Selbstverhältnissen. Diese Verschiebungen sind indes 
keineswegs als gegensätzlich zur Ordnung zu verstehen, eher als strate-
gisches und zunächst partielles Neuordnen, was durch ein problemati-
sierendes Ereignis auf einer der Achsen oder deren je historisch-spezifi-
schen Verschränkung ausgelöst wurde.127 Diese Konzeption unterläuft 
folglich die klassisch-soziologische Frage, wie soziale Ordnung möglich 
sei, der ja die schwer erklärbare (beziehungsweise politisch motivierte) 
Annahme von soziokultureller Unordnung oder Nichtordnung zugrun-
de liegt. Auch gibt es keinen historischen Nullpunkt, sondern stets Ord-
nungen in relationalen Beziehungsgefügen, die durch Problematisierun-
gen trans-/formiert werden.128 

125	M. Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit«, S. 826.
126	M. Foucault: Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung der Parrhesia, 

S. 180.
127	Vgl. auch Ulrike Klöppel: »Foucaults Konzept der Problematisierungsweise 

und die Analyse diskursiver Transformationen«, in: Achim Landwehr (Hg.), 
Diskursiver Wandel, Wiesbaden 2010, S. 255–263.

128	Insbesondere aufgrund des Befunds verschiedener, je dominanter und von-
einander abgrenzbarer respektive sich ablösender Wissensordnungen in 
Die Ordnung der Dinge, der in kritischer Absetzbewegung zur philoso-
phischen Ideengeschichte der 1960er erfolgten methodologischen Reflexi-
onen in der Archäologie des Wissens sowie des besonders für die ›mittle-
re Rezeptionsgeneration‹ wichtigen Aufsatzes »Nietzsche, die Genealogie, 
die Historie« gilt Foucault als Autor der Diskontinuität. Unter dem losen 
Dach des Poststrukturalismus hat dies zeitweilig zu einer affirmativen und 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Die Frage nach Problematisierungen bietet einen Zugang zur »Ge-
schichte der Wahrheit«129, der skeptisch gegenüber anthropologischen 
Universalien ist, der diese aber gleichfalls weder als bloße Trugbilder 
noch schlicht als historische Varianz abtut, sondern der nach den Bedin-
gungen sucht, die es den Regeln des Wahr- und Falschsagens folgend er-
lauben, ein Subjekt auf diese oder jene Art zu objektivieren oder es ein-
zurichten, dass ein Subjekt ein spezifisches Selbstverhältnis ausbildet. 
Ebenso geht die Analyse nicht davon aus, dass der Missbrauch einer 
Macht dort Subjekte/Objekte schafft, wo es zuvor nichts gab, sondern 
dass verschiedenartige, in der Analyse herauszuarbeitende Machtbe-
ziehungen respektive Regierungsformen der Individuen in differenten 
Objektivierungsmodi des Subjekts »bestimmend«130 waren/sind. Wenn 
Problematisierungen »Gegenstände, Handlungsregeln und Selbstbe-
ziehungsmodi«131 definieren, veränderte Wahrheitsspiele, Machtbezie-
hungen und Selbstverhältnisse, so werden diese nicht durch einen di-

überbetonenden Haltung gegenüber kultureller, zeichenhafter Instabilität 
und Fluidität geführt. In erster Linie sind dies jedoch philosophisch wie the-
oretisch begründete und historisch belegte Angriffe gegen Positionen, die mit 
einem ahistorischen Subjektkonzept arbeiten, die die Genese von Wissen 
und Wissenschaften als kontinuierliche Reifung begreifen und von linearen 
Verlaufskonzeptionen ausgehen: kontinuierliche Geschichte als unerlässli-
ches Korrelat für die Stifterfunktion des Subjekts. Anstatt sich jedoch allzu 
sehr auf das Diskontinuierliche zu versteifen, sollten Ereignis und Struktur 
nicht als gegensätzlich begriffen werden. Im Nietzsche-Aufsatz richtet sich 
Foucaults Beharren auf das Diskontinuierliche denn auch zuvorderst ge-
gen (geschichts-)philosophischen Finalismus, seine Gegenspieler sind The-
orien, die »die metahistorische Entfaltung idealer Bedeutungen und end-
loser Teleologien« behaupten. In der Analyse gilt es folglich, weder eine 
verborgene Kontinuität wiederfinden zu wollen noch diese schlicht durch 
Diskontiniuität zu ersetzen, sondern Problematisierungen aufzuspüren, die 
Transformationen ausgelöst haben. »Sie wissen sehr wohl«, so Foucault 
in einem Gespräch mit Historiker:innen, »dass es keinen größeren ›Konti-
nuisten‹ gibt als mich: Das Auffinden einer Diskontinuität ist nichts ande-
res als das Konstatieren eines zu lösenden Problems.« Für die Zitate siehe 
Michel Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie« [1971, Nr. 84], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von  
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 166–191, hier  
S. 167; und für das zweite ders.: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 29; für 
eine Diskussion der starken Betonung der Diskontinuität in Bezug auf Die 
Ordnung der Dinge sowie zum Zusammendenken von Struktur und Ereig-
nis vgl. ders.: »Gespräch mit Michel Foucault«, S. 189–193; ders.: Archäo-
logie des Wissens, z. B. S. 23.

129	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 19.
130	M. Foucault: »Foucault«, S. 782.
131	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 706.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

alektischen Umschlag wirksam, folgen keiner plötzlichen Entdeckung 
und sind auch mitnichten sogleich »bestimmend«.132 Vielmehr leiten sie 
»eine Vielfalt von oft geringfügigen, verschiedenartigen und verstreu-
ten Prozessen [an], die sich überschneiden, wiederholen oder nachah-
men, sich aufeinander stützen, sich auf verschiedenen Gebieten durch-
setzen, miteinander konvergieren – bis sich allmählich die Umrisse einer 
allgemeinen Methode abzeichnen.«133 Erfindung/Geburt, Ausweitung/
Ausbreitung und Opposition/Widerstand sind daher als korrelierende 
und konstituierende Prozesse sozialer Organisation zu begreifen. Pro
blematisierungen verschieben das relationale Beziehungsgefüge der Prak-
tiken des Wissens, der Macht und des Selbst, ohne sofort durchschlagend 
erfolgreich zu sein. Um solch relationale Gefüge als historisch spezifi-
sche, zusammenhängende, strategische Verkettungen auszuweisen, die 
sich nach und nach ausbreiten, werden sie im folgenden Abschnitt heu-
ristisch als Dispositive gefasst. Als heterogene Ensemble umfassen die-
se Komplexe von Praktiken, die zu einem bestimmten historischen Au-
genblick akzeptiert werden konnten, »bis hin zu dem Punkt, dass sie als 
etwas ganz Natürliches, Evidentes und Unverzichtbares erscheinen«.134

3.2 Dispositiv und Affekt

Das Dispositiv dient als Instrument für das weitere Verfahren, um vor 
dem Hintergrund der soeben ausgebreiteten Methodologie und Analytik 
konkrete relationale Beziehungsgefüge als strategische Ensembles und 
Kräfteverhältnisse zu fassen, in denen sich Praktiken des Wissens, der 
Macht und des Selbst auf je spezifische und zu analysierende Weise mitei-
nander verschränken. So werden historisch-gegenwärtige, soziokulturel-
le Ordnungen erzeugt, die stets auch affektive sind.135 Dispositive werden 
daher begriffen als kulturelle, soziale, räumliche, zeitliche und materiale 
Arrangements, die die bloße Möglichkeit wechselseitigen Affizierens und 
Affiziert-Werdens bedingen. Wenn also Affekte, wie Butler schreibt, »von 

132	M. Foucault: »Foucault«, S. 782.
133	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 177. Hier sowie auch in Bezug 

auf die Konzeption der Mikrophysik der Macht zeigt sich Foucault als Le-
ser Tardes; vgl. dazu, wenn auch leider einzig mit Blick auf die Machtana-
lytik und folglich zentrale Elemente von Foucaults zusammenhängender 
Perspektive aussparend, Sergio Tonkonoff: From Tarde to Deleuze and 
Foucault. The Infinitesimal Revolution (= Palgrave Studies in Relational 
Sociology), Basingstoke 2017, S. 67–89.

134	M. Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 28.
135	Vgl. Andreas Reckwitz: »Praktiken und ihre Affekte«, in: Mittelweg 36 24 

(2015), S. 27–45, hier S. 35.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Anfang an [...] von anderswoher vermittelt«136 werden, so wird hier dis
positivanalytisch danach gefragt, welche (überhaupt) möglichen Affek-
te ein historisches, soziokulturelles Ordnungsgeschehen, ein relationales, 
mehrdimensionales Beziehungsgefüge, hervorbringt.137 Dispositive wir-
ken dabei »transversal«138 zu differenten soziokulturellen Feldern, die in 
gesellschaftlichen Selbstbeschreibungen häufig sowie soziologischen Dif-
ferenzierungstheorien stets als getrennt vorausgesetzt (und zugleich als 
solche erst geschaffen) werden. Das Dispositiv dient also einerseits der 
Analyse konkreter, auch affektiver Beziehungsgefüge und ermöglicht zu-
dem sowohl historische Trans-/Formationsprozesse als auch ein nicht-re-
präsentationales Verständnis des Materiellen miteinzubeziehen. Anderer-
seits weist ein Dispositiv gewissermaßen auch immer über sich hinaus 
und ist insofern selbst Element »komplexer Gefüge«.139 Da dies jedoch 
in der Forschung in unterschiedlichem Maße eingelöst wird und die As-
pekte historischer Trans-/Formationen häufig ganz wegfallen, ist es dien-
lich zu den viel zitierten Gesprächspassagen des »unorthodoxe[n] Ma-
terialist[en]«140 Foucault ein weiteres Mal zurückzukehren, welche die 
wesentlichen Bestimmungen eines Dispositivs umreißen.141

136	Judith Butler: »Über Lebensbedingungen«, in: Krieg und Affekt. Hrsg. von 
Judith Mohrmann/Juliane Rebentisch/Eva von Redecker, Zürich, Berlin 
2009, S. 11–52, hier S. 35 (eigene Herv.).

137	Vgl. auch die ähnlichen Ansätze von Ben Anderson: »Affect and Biopower: 
Towards a Politics of Life«, in: Transactions of the Institute of British Geo-
graphers 37 (2012), S. 28–43; die machtsensible Affektdefinition von Otto 
Penz/Birgit Sauer: Affektives Kapital. Die Ökonomisierung der Gefühle im 
Arbeitsleben, Frankfurt/Main, New York 2016, S. 48–55; Jan Slaby: »Af-
fective Arrangement«, in: Jan Slaby/Christian v. Scheve (Hg.), Affective So-
cieties. Key Concepts, New York u. a. 2019, S. 109–118; sowie den sich bei 
Foucault anlehnenden und zugleich von ihm abgrenzenden Entwurf von 
Robert Seyfert: »Das Affektif. Zu einem neuen Paradigma der Sozial- und 
Kulturwissenschaften«, in: Martina Löw (Hg.), Vielfalt und Zusammenhalt. 
Verhandlungen des 36. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziolo-
gie, Frankfurt/Main, New York 2014, S. 797–804.

138	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 273; auch Andreas Reckwitz: Die Er-
findung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher Ästhetisierung, Ber-
lin 2012, S. 49.

139	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 22.
140	Martin Saar: »Rezension von ›Roberto Nigro: Wahrheitsregime. Zürich, 

Berlin 2015‹«, in: Zeitschrift für philosophische Literatur 4 (2016), S. 1–10, 
hier S. 6.

141	Bei den zahlreichen und sich nicht selten widersprechenden sozial- und kul-
turwissenschaftlichen Operationalisierungen des Dispositivs lassen sich 
(auch hinsichtlich ihres Umgangs mit dem Materiellen) grob drei Zugän-
ge unterscheiden: Zum einen bestehen solche Ansätze, die am Primat des 
Diskursiven festhalten (Keller, Link). So sind für Keller Dispositive in erster 

DISPOSITIV UND AFFEKT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Ein Dispositiv als historisch konkretes Zusammenspiel von Wahrheits-
spielen, strategischen Machtbeziehungen und Selbstpraktiken umfasst 
drei Dinge: Es ist erstens ein »entschieden heterogenes Ensemble«142, 
welches aus diversen Elementen besteht wie »Diskursen, Institutionen, 

Linie »Infrastrukturen eines Diskurses« und dementsprechend dem Diskurs 
untergeordnet. In diesem Sinne hat beispielsweise Andresen einen Vorschlag 
formuliert, Kindheit als Dispositiv zu begreifen, in dem die relationale und 
materiale Bezogenheit von Körpern, Räumen und Dingen und ihre rezipro-
ken Hervorbringungen folglich gänzlich unberücksichtigt bleiben. Zum 
Zweiten lassen sich solche Zugänge ausmachen, die mit dem Dispositiv 
vor allem das Zusammenspiel diskursiver und nicht-diskursiver Praktiken 
zu fassen versuchen und eben darin den ausschlaggebenden Vorteil sehen 
(Bührmann/Schneider, Jäger). Und schließlich existieren zum Dritten Ansät-
ze, die nicht von einer Differenz diskursiver und nicht-diskursiver Praktiken 
ausgehen, sondern als wesentliche Stärke dieser Konzeption betonen, dass 
das Verhältnis von Kulturalität und Materialität mit dieser nicht dualistisch, 
sondern symmetrisch gedacht wird (Reckwitz, Bröckling/Krasmann); vgl. 
Reiner Keller: »Diskurse und Dispositive analysieren. Die Wissenssoziologi-
sche Diskursanalyse als Beitrag zu einer wissensanalytischen Profilierung der 
Diskursforschung«, in: Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualita-
tive Social Research 8 (2007), Art. 19 [46 Absätze]; auch in seiner Kritik an 
Barad hält Keller an der Infrastrukturmetapher fest, ders.: »Neuer Materi-
alismus und Neuer Spiritualismus?«, S. 25; Jürgen Link: »Dispositiv«, in: 
Clemens Kammler et al. (Hg.), Foucault-Handbuch. Leben – Werk – Wir-
kung, Stuttgart, Weimar 2008, S. 237–242; Sabine Andresen: »Kindheit als 
Dispositiv. Ein Zugang erziehungswissenschaftlicher und historischer Kind-
heitsforschung«, in: Ludwig A. Pongratz et al. (Hg.), Nach Foucault. Dis-
kurs- und machtanalytische Perspektiven der Pädagogik, Wiesbaden 2004, 
S. 158–175; A. D. Bührmann/W. Schneider: Vom Diskurs zum Dispositiv; 
Siegfried Jäger: »Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische As-
pekte einer Kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse«, in: Reiner Keller et 
al. (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band I: The-
orien und Methoden, Opladen 2001, S. 81–112; A. Reckwitz: »Kultur und 
Materialität«, S. 93–94; Ulrich Bröckling/Susanne Krasmann: »Ni méthode, 
ni approche. Zur Forschungsperspektive der Gouvernementalitätsstudien – 
mit einem Seitenblick auf Konvergenzen und Divergenzen zur Diskursfor-
schung«, in: Johannes Angermüller/Silke van Dyk (Hg.), Diskursanalyse 
meets Gouvernementalitätsforschung. Perspektiven auf das Verhältnis von 
Subjekt, Sprache, Macht und Wissen, Frankfurt/Main, New York 2010,  
S. 23–42.

142	Michel Foucault: »Ein Spiel um die Psychoanalyse«, in: Dispositive der 
Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit, Berlin 1978, S. 118–175, 
hier S. 119. Die Übersetzungen dieses Gesprächs, die hier zitierte von Metz-
ger des Merve Verlags sowie die neuere von Gondek in den Schriften, wei-
chen an zentralen Stellen zum Teil erheblich voneinander ab; ich verwende 
jeweils die dem französischen Original am nächsten kommende.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

architektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidungen, 
Gesetzen, administrativen Maßnahmen, wissenschaftlichen Aussagen, 
philosophischen, moralischen und philanthropischen Lehrsätzen«, es 
umfasst »Gesagtes ebenso wie Ungesagtes«.143 Das Dispositiv ist nicht 
die bloße Vielfalt heterogener Elemente, sondern ist das »Netz«,144 das 
mensch zwischen all diesen möglichen Elementen in der und durch die 
Analyse herstellen kann. Zweitens ist ein Dispositiv »die Natur der Ver-
bindung, die zwischen diesen heterogenen Elementen bestehen kann«.145 
So dient beispielsweise ein und derselbe Diskurs dem einen Element als 
Programmatik, dem anderen als Rechtfertigung und noch einem anderen 
als Verschleierung, wobei es zwischen diesen diversen Elementen »Po-
sitionswechsel und Veränderungen in den Funktionen [gibt], die eben-
falls sehr unterschiedlich sein können«.146 Schließlich ist ein Dispositiv 
drittens eine Art »Formation, deren Hauptfunktion zu einem gegebenen 
historischen Zeitpunkt darin bestanden hat, auf einen Notstand (urgen-
ce) zu antworten«.147 Es hat daher »eine dominante strategische Funk-
tion«.148 Die Strukturierung und Verfasstheit eines Dispositivs folgt also 
auf der dritten Ebene einer (nicht individualistisch zu verkürzenden) In-
tention, wie sie oben in Bezug auf Machtbeziehungen dargestellt wurde. 
Die Einheit, durch welche die Formation eines Dispositivs gedacht ist, ist 
diejenige einer bestimmten Funktion, einen (ausgemachten) »Notstand« 
zu beheben – der der Problematisierung entspricht.

Ein Dispositiv als historisch-gegenwärtiger Strukturkomplex hetero-
gener Elemente umfasst also drei Ebenen. Darüber hinaus ist es noch 
durch zwei weitere wesentliche Eigenschaften charakterisiert, die seine 
Genese bedingen und die historische Prozesse weder einzig als diskonti-
nuierlich noch als teleologisch oder sonst wie gerichtet zu denken ermög-
lichen. Ausgangspunkt eines historischen Dispositivs ist die »Prävalenz 
eines strategischen Ziels«, erst daran anschließend konstituiert sich das 
eigentliche Dispositiv als »Ort eines doppelten Prozesses«.149 Foucault 
argumentiert, dass ein Dispositiv sich zum einen durch einen Prozess ei-
ner funktionalen Überdeterminierung auszeichnet, »da jeder positive wie 
negative, gewollte oder ungewollte Effekt mit allen anderen in Resonanz 
oder in Widerspruch treten wird und nach einer Wiederaufnahme, einer 

143	M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 392. Das »Ungesagte« ist 
keineswegs, wie manchmal zu lesen, das Verdrängte in einem irgendwie psy-
chologischen Sinne, es ist schlicht das Ungesagte, zum Beispiel das implizit 
Andere einer normierenden Praktik.

144	Ebd.
145	Ebd.
146	Ebd., S. 393.
147	M. Foucault: »Ein Spiel um die Psychoanalyse«, S. 120.
148	M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 393.
149	Ebd.

DISPOSITIV UND AFFEKT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Wiederanpassung heterogener Elemente verlangt, die hier und da entste-
hen«.150 Diese überdeterminierenden Prozesse einer ›siegreichen Lösung‹, 
die ausgemachte Defizite beseitigen sollen, lösen also zudem nicht inten-
dierte reorganisierende und rearrangierende Effekte aus. Da ein Dispo-
sitiv jedoch nicht nur einem Prozess der Überdeterminierung, sondern 
gewissermaßen auch einem der Unterdeterminierung unterliegt, zeichnet 
es sich zum anderen durch einen Prozess einer ständigen strategischen 
Ausfüllung aus. Hubig veranschaulicht dies mit Wittgenstein am Beispiel 
einer jeden Regel, die nicht alle Praktiken zu erfassen und zu regulieren 
vermag, die unter ihr konzipiert werden können.151 Diese unwillkürli-
chen und zunächst negativen Auswirkungen werden dann – im Zuge ei-
nes Prozesses strategischer Ausfüllung – in etwas Positives transformiert 
und neuen positiven Verwendungsweisen zugeführt.152

Ausgehend von den drei Analyseachsen Wissen, Machtbeziehungen 
und Selbstverhältnisse, bezeichnet Dispositiv also heuristisch zum ei-
nen das Netz, das aus einem Ensemble heterogener Elemente besteht, 
zum Zweiten die inneren relationalen Strukturierungen sowie wandeln-
den Funktions- und Beziehungsbestimmungen dieser Elemente und zum 
Dritten eine »dominante strategische Funktion«153, welche einem Dis-
positiv eine strategisch gerichtete wie richtende Einheit stiftet und die 
Taktiken von Praktiken anleitet. Ausgangspunkt und dem eigentlichen 
Dispositiv vorausgehend sind ein (ausgemachter) Notstand sowie das 
strategische Ziel von dessen Behebung (Problematisierung). Angetrie-
ben wird es durch die beiden Prozesse einer funktionalen Überdetermi-
nierung einerseits und einer ständigen strategischen Ausfüllung ande-
rerseits. Auf diese Weise generieren Dispositive heterogene Ordnungen, 
wobei Ordnung in einem zweifachen Sinne zu verstehen ist: zum einen 
als Ordnungsmuster, die die Bedingungen der Möglichkeit strukturieren, 
dass etwas historisch-gegenwärtig tatsächlich erscheint, existiert, ist, und 
zum anderen als Ordnungsprozesse, als Praktiken, die zu- und veranlas-
sen, die an-ordnen und verwerfen. »Wirklichkeitsordnungen haben die-
ses Doppelgesicht, sowohl Tatsachenordnungen als auch normative Ord-
nungen zu sein. Sie sind sowohl ›konstitutiv‹ als auch selektiv.«154 Eine 
historisch-dispositive Ordnung ist daher nicht nur eine semiotisch-sinn-
hafte, sondern – sofern eine Differenz zwischen beiden besteht – auch 
eine sinnliche und affektive. In ihr kreuzen sich, wie Deleuze es aus-
drückt, Kurven und Linien des Sichtbaren und Sagbaren, sodass jede his-

150	Ebd.
151	Vgl. Christoph Hubig: »›Dispositiv‹ als Kategorie«, in: Internationale Zeit-

schrift für Philosophie 9 (2000), S. 34–47, hier S. 45.
152	Vgl. M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 393–394.
153	Ebd., S. 393.
154	Petra Gehring: Foucault – Die Philosophie im Archiv, Frankfurt/Main, New 

York 2004, S. 45.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

torische Epoche, »jede historische Formation eine Verteilung des Sicht-
baren und des Sagbaren auf sich selbst«155 ist. Ein Dispositiv generiert 
mithin Ordnungen, »um sehen zu machen oder sehen zu lassen, […] um 
sprechen zu machen oder sprechen zu lassen«.156 Diese schaffen histo-
rische Bedingungen, die »Wahrnehmung[en] veranlass[en] und ermög-
lich[en]«,157 sie bilden »[multisensorielle] Komplexe von Aktivität und 
Passivität, von Aktion und Reaktion«158 und sind als solche affektiv.

Der Begriff des Affekts erscheint als ein nicht klar zu bestimmender. 
Seine Konnotationen sind so zahlreich wie sich mitunter ausschließend 
und die Abgrenzungen zu Begriffen wie Emotion, Gefühl oder Stimmung 
stehen dieser Vieldeutigkeit in nichts nach.159 Doch anders als diese Be-
griffe, die ob ihrer philosophiehistorischen und alltagssprachlichen Ver-
wendung eine auf das Innere der Menschen bezogene Perspektive impli-
zieren, Gefühle dann beispielsweise tief im Subjekt angesiedelt erscheinen 
oder – ob nun unterstützend oder korrumpierend – dem Verstand gegen-
sätzlich, unterläuft ein relationaler Begriff des Affekts solche Dichotomi-
en.160 Das seit den 1990er Jahren sich entwickelnde interdisziplinäre Feld 
der Affect Studies, welches generell einem relationalen anstelle eines du-
alistischen Verständnisses folgt, ist zentralerweise inspiriert von Deleuze 
und mit ihm von der Philosophie Spinozas.161 Unter Affekt versteht dieser 

155	G. Deleuze: Foucault, S. 70. Die Analytik folgt also der Annahme, »daß jede 
historische Formation all das sieht und sichtbar macht, was sie gemäß ihren 
Bedingungen der Sichtbarkeit zu sehen vermag, so wie sie alles sagt, was sie 
gemäß ihren Aussagebedingungen sagen kann. Es gibt niemals ein Geheim-
nis, obgleich nichts unmittelbar sichtbar oder direkt lesbar ist;« ebd., S. 85. 

156	Gilles Deleuze: »Was ist ein Dispositiv?«, in: François Ewald/Bernhard Wal-
denfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt/
Main 1991, S. 153–162, hier 154.

157	Eva Schürmann: Sehen als Praxis. Ethisch-ästhetische Studien zum Verhält-
nis von Sicht und Einsicht, Frankfurt/Main 2008, S. 142.

158	G. Deleuze: Foucault, S. 84.
159	Für historische Überblicke vgl. Michael Hoff: »Die Kultur der Affekte. Ein 

historischer Abriss«, in: Antje Krause-Wahl et al. (Hg.), Affekte. Analysen 
ästhetisch-medialer Prozesse, Bielefeld 2006, S. 20–35; Philipp Stoellger: 
»Orten statt Ordnen. Probleme der Ordnung und der Ortung der Affekte«, 
in: Hermeneutische Blätter 1/2 (2004), S. 23–35. 

160	Aus der Vielzahl an Literatur sei hier auf die lesenswerte Studie von Hastedt 
verwiesen, in welcher Gefühl als Oberbegriff fungiert, unter dem Leidenschaf-
ten, Emotionen und sinnliche Wahrnehmungen subsumiert werden. Aufgrund 
dieser Begriffswahl ist Hastedt gezwungen, sich Diskussionen etwa zur Ge-
fühl/Verstand-Dichotomie hinzugeben, die der Affektbegriff grundsätzlich un-
terläuft; vgl. Heiner Hastedt: Gefühle. Philosophische Bemerkungen, Stutt-
gart 2005, S. 11–46.

161	Im Kapitel 2 habe ich die diesbezügliche Relevanz von Althusser (als Leser 
Spinozas und Lehrer Braidottis) und Deleuze bereits betont, eine Geschichte 

DISPOSITIV UND AFFEKT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

im dritten Teil seiner Ethik »Affektionen des Körpers, von denen die Wir-
kungsmacht der Körper vermehrt oder vermindert, gefördert oder ge-
hemmt wird, und zugleich die Idee dieser Affektionen«.162 Im Gegensatz 
zu Descartes’ Dualismus entwickelt Spinoza also einen Parallelismus, 
dem folgend menschliche Affekte stets beides sind: Sie sind eine körperli-
che und sogleich mentale Dynamik, sie sind gleichzeitig körperliche Rela-
tion und die Idee dieser Relation.163 Ein solcher Affektbegriff umfasst ein 
korrelierendes, dynamisches Zusammen- und Wechselspiel von Affizieren 
und Affiziert-Werden aller beteiligten Körper. Und da Affizieren und Af-
fiziert-Werden zwei Facetten des gleichen Ereignisses sind, wird eine Un-
terteilung in Subjekt und Objekt grundlegend unterlaufen.164

In dieser relationalen Bestimmung des nicht hintergehbaren Zusam-
menhangs von Affizieren und Affiziert-Werden unterläuft der Affektbe-
griff also eine jede Subjekt/Objekt-Dichotomie, weshalb er als Stimulus 
leib-körperlicher, habitueller, subjektivierter Stimmungen begriffen werden 
kann. Spinoza weiter folgend, verweisen Affekte auf Übergänge, Übertra-
gungen und Interaktionen, »die bei der Begegnung von Körpern emergie-
ren«165 und die sich im Prozess respektive Ereignis wechselseitigen Affizie-
rens und Affiziert-Werdens formieren, sodass mensch im Affekt »niemals 
alleine«166 ist. Dieses Ereignis kontrolliert einen Übergang, bei dem der 

der ›affektiven Wende‹ wüsste auch Massumis Arbeiten aus den 1990er Jah-
ren sowie dessen Übersetzungen einiger Texte von Deleuzes und Guattaris 
ins amerikanische Englisch zu würdigen. Zur weiteren Etablierung und Ver-
breitung in den Sozial- und Kulturwissenschaften haben dann sicher die fol-
genden beiden Sammelbände beigetragen: Patricia T. Clough (Hg.): The Af-
fective Turn. Theorizing the Social, Durham, London 2007; Melissa Gregg/
Gregory J. Seigworth (Hg.): The Affect Theory Reader, Durham (NC), Lon-
don 2010.

162	Baruch de Spinoza: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt Werke in 
drei Bänden, Bd. 1, hrsg. von Wolfgang Bartuschat, Hamburg 2006 [1677], 
S. 114.

163	Vgl. Gilles Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie, Berlin 1988, S. 64–68; 
Jan Slaby/Rainer Mühlhoff: »Affect«, in: Jan Slaby/Christian v. Scheve (Hg.), 
Affective Societies. Key Concepts, New York u. a. 2019, S. 27–41, hier S. 30 ff.

164	In einer frühen Erzählung von Amos Oz findet sich eine poetische Beschrei-
bung dieses omnipräsenten, in der Soziologie jedoch selten reflektierten Ge-
schehens: »Was ist der verborgene Faden zwischen Leblosem und Leben-
dem? […] Sinnliche Ströme pulsieren in ihm, die von Körper zu Körper 
springen, von Lebewesen zu Lebewesen, von Zittern zu Zittern.« Amos Oz: 
»Land der Schakale« [1963], in: Wo die Schakale heulen. Erzählungen, Ber-
lin 2018, S. 9–30, hier S. 17.

165	R. Seyfert: Das Leben der Institutionen, S. 69.
166	Brian Massumi: »Bewegungen navigieren. Brian Massumi im Interview mit 

Mary Zournazi«, in: Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Poli-
tischen, Berlin 2010, S. 25–68, hier S. 29.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Körper von einem Tätigkeitsvermögen zu einem vermehrten oder vermin-
derten Tätigkeitsvermögen übergeht – ein Übergang, der Massumi zufolge 
»gefühlt« wird,167 wobei Aktion und Reaktion beziehungsweise Spontane-
ität und Rezeptivität nicht als Gegenbild oder passivische Umkehrung zu 
begreifen sind, sondern als je »›irreduzibles Gegenüber‹«: »Anregen, ver-
anlassen, produzieren […] sind aktive Affekte, und angeregt werden, ver-
anlasst werden, zum Produzieren bestimmt werden und einen ›Nutzen‹ 
bewirken, sind reaktive Affekte«.168 Affekte sind also strukturierende Er-
fahrungen, die nicht figurativ, personal oder lokal von einem Punkt ausge-
hend emergieren, sondern von einem Netz heterogener Elemente mensch-
licher und jeglicher nichtmenschlicher Körper. Daher ist es für sozial- und 
kulturwissenschaftliche Analysen nicht gewinnbringend, überpersönliche 
Affekte kategorisch von persönlich-biographischen Emotionen zu trennen 
und auf diese Weise wieder eine Dichotomie zu errichten, die eigentlich 
überwunden werden sollte. Gleichfalls gilt aber auch, dass das Affektive 
nicht auf artikulierbare Gefühle zu reduzieren ist. Vielmehr wird davon 
ausgegangen, dass es keinen Moment gesellschaftlicher Wirklichkeit gibt, 
der nicht auch affektiv und in welchem das Selbst nicht affektiv gestimmt 
wäre. Auf Ebene des Subjekts bedeutet dies, dass das Erfassen der Welt 
eine erfasste Welt voraussetzt (Bourdieu), die das Verhältnis des Selbst zur 
Welt auch affektiv anleitet. In diesem Sinne sind Emotionen 

»nicht auf eine bestimmte Phänomenologie (Erlebnisqualität) [zu] re-
duzieren, sondern sind wesentlich intentional (auf etwas in der Welt ge-
richtet) und haben einen repräsentationalen Inhalt (stellen die Welt als 
in bestimmter Weise seiend dar). Dabei entspricht der repräsentationale 
Inhalt einer Emotion einer Bewertung des Repräsentierten.«169 

Diese ›intentional-wertende Repräsentationalität‹ der Wirklichkeit durch 
das Subjekt entspringt nicht einer tiefen Innerlichkeit des Subjekts, son-
dern dem relationalen Beziehungsgefüge, von dem es ein wesentliches 
Element ist. So ist es nicht plausibel, Affekte außerhalb kultureller Ord-
nungen (im obigen Sinne) zu verorten, denn bereits das Wahrnehmen 
von etwas setzt einen gewissen Grad der Vertrautheit mit diesem Etwas 
voraus.170 Warum und wie mensch sich von einem menschlichen oder 

167	Vgl. Brian Massumi: »Über Mikroperzeption und Mikropolitik. Interview 
mit Brian Massumi von Joel McKim«, in: Ontomacht. Kunst, Affekt und 
das Ereignis des Politischen, Berlin 2010, S. 69–103, hier S. 70.

168	G. Deleuze: Foucault, S. 100–101.
169	Sabine A. Döring: »Allgemeine Einleitung: Philosophie der Gefühle heute«, 

in: Sabine A. Döring (Hg.), Philosophie der Gefühle, Frankfurt/Main 2009, 
S. 12–65, hier S. 15.

170	Vgl. Bernhard Waldenfels: »Vom Rhythmus der Sinne«, in: Sinnesschwel-
len. Studien zur Phänomenologie des Fremden 3, Frankfurt/Main 1999,  
S. 53–85, hier S. 69.

DISPOSITIV UND AFFEKT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

nichtmenschlichen, materialen Körper affizieren lässt oder ob überhaupt, 
ist also höchst verschieden und (sollte) Analysegegenstand der Soziolo-
gie (sein).171

Affekte entstehen demzufolge in je spezifischen historischen sowie kul-
turellen Formationen heterogener Elemente, was impliziert, dass affek-
tive Interaktionsketten nicht zu allen Zeiten und Orten dieselben sein 
können. Deleuze spricht in diesem Zusammenhang von »Gefüge[n] des 
Begehrens« als gewissermaßen »Mikro-Dispositive[n]«, die die Verhält-
nisse des Subjekts zu den menschlichen, nichtmenschlichen und materia-
len Körpern anleiten, ja funktionieren lassen, die niemals allein natürliche 
oder spontane Verhältnisse sind, sondern historische und soziale/kultu-
relle.172 Insofern hier grundsätzlich von einem relationalen Beziehungsge-
füge ausgegangen wird, lassen sich die in diesem wirkenden ›mächtigen‹ 
Kräfteverhältnisse mithilfe des Affektbegriffs begrifflich fassen. 

»Jede Kraft besitzt zugleich die Fähigkeit, (andere) Kräfte zu affizie-
ren und (von wiederum anderen) affiziert zu werden, so daß jede Kraft 
Machtbeziehungen impliziert und jedes Kräftefeld die Kräfte entspre-
chend dieser Beziehungen und ihrer Variationen verteilt. Spontaneität 
und Rezeptivität erhalten damit einen neuen Sinn: affizieren, affiziert 
werden.«173 

171	Diese Aufforderung habe ich erstmals formuliert in Christoph T. Burmeister: 
»Angst im Präventionsstaat. Das Regieren moderner Kindheit im Wandel«, in: 
Sigrid Betzelt/Ingo Bode (Hg.), Angst im neuen Wohlfahrtsstaat. Kritische Bli-
cke auf ein diffuses Phänomen, Baden-Baden 2018, S. 183–207, hier S. 187; 
vgl. auch Sandra Matthäus: »Towards the Role of Self, Worth, and Feelings 
in (Re-)Producing Social Dominance. Explicating Pierre Bourdieu’s Implicit 
Theory of Affect«, in: Historical Social Research 42 (2017), S. 75–92.

172	»Zum Beispiel ist das Feudalwesen ein Gefüge, das neue Verhältnisse zum 
Tier (dem Pferd), zur Erde, zur Deterritorialisierung (Ritter-Wettkämpfe, die 
Kreuzzüge), zu den Frauen (die ritterliche Liebe) … usw. aufbringt. Vollkom-
men verrückte, aber immer historisch bestimmbare Gefüge.« Gilles Deleuze: 
Lust und Begehren, Berlin 1996 [1977], S. 19–20. Es geht Deleuze, dessen 
Begehrensbegriff nicht psychologisch missverstanden werden sollte, an die-
ser Stelle auch um eine Differenz seiner Philosophie zu der Foucaults ent-
lang der Frage, wie die Macht begehrt werden könne. Der diesen Überle-
gungen zugrundeliegende Machtbegriffs Foucaults ist jedoch noch nicht der 
vollentfaltete, wie er oben dargestellt wurde. Dessen hervorbringende und 
anreizende Dimension betont Foucault auch deswegen so entschieden, um 
nicht auf psychoanalytische Episteme zurückgreifen zu müssen zur Erklä-
rung der aktiven Rolle des Subjekts in den Prozessen der Fremd-/Selbstkon-
stitution; vgl. dazu Michel Foucault: »Die Maschen der Macht« [1982, Nr. 
297], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 224–244, hier 
S. 243.

173	G. Deleuze: Foucault, S. 101.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Im Anschluss an die neuere Affektsoziologie lässt sich davon ausgehen, 
dass affektive Interaktionsketten von der Affizierbarkeit beziehungswei-
se Rezeptivität der beteiligten Körper abhängen, was auf eine Art »Trai-
ning und Erziehung«174 der historisch, sozial und kulturell verschiedenen 
Formen der Rezeptivität verweist und was den Begriff des Dispositivs 
rechtfertigt, lassen sich mit diesem doch die versammelten Körper und 
Elemente spezifischer relationaler Beziehungsgefüge und insofern über-
haupt möglicher Affizierungskonstellationen bestimmen.175

3.3 Angst (und Hoffnung) als Affekte im Dispositiv 
– Angst (und Hoffnung) als Erwartungsaffekte 

gegenwärtiger Zukunft

Ein Affekt, der für die Analyse des Problems Kind von besonderer Rele-
vanz ist – wie sich vor allem im anschließenden vierten Kapitel »Glücks-
versprechen und Gefahrenkultur« zeigen wird – ist der Affekt der Angst. 
Moderne Kindheit ist unter anderem durch eine Differenz zwischen Kind 
und Erwachsenem charakterisiert, die das Kind durch einen Entwick-
lung genannten Prozess überbrückt und der zwingend der erzieherischen 
Fremd-/Selbstführung bedarf. Das heißt, Erziehungspraktiken sind stets 
auf eine Zukunft bezogen, die gegenwärtig imaginiert wird und inso-
fern mit Angst (und Hoffnung) verbunden ist. Aus diesem Grund gilt 
es hier den Affekt Angst (und Hoffnung) dispositivanalytisch zu fassen. 
So werde ich zunächst recht allgemein Angst für sozial- und kulturwis-
senschaftliche Analysen näher bestimmen, wozu Angst als Affekt ausge-
wiesen wird, zu dem, wie zu sehen sein wird, unweigerlich auch dessen 
Komplementäraffekt Hoffnung gehört. Im weiteren Gang der Argumen-
tation werden beide als Erwartungsaffekte um beziehungsweise auf eine 
zukünftige Gegenwart definiert, die je unterschiedlich in gegenwärtiger 
Zukunft evoziert und als solche wirksam werden. Abschließend werden 
zentrale moderne Spezifika der beiden Erwartungsaffekte skizziert, die 
angesichts des Auseinandertretens von Vergangenheit, Gegenwart und 

174	R. Seyfert: »Das Affektif«, S. 802.
175	In Teilen der neueren Affektsoziologie bzw. den Affect Studies wird auch das 

kulturelle Ordnungen irritierende, störende und überschreitende Potenzial 
von Affekten betont, als ein noch nicht eingehegtes Element. Ein solches Po-
tenzial des Affekts, wie es etwa Massumi betont, soll hier nicht in Abrede 
gestellt werden, doch liegt der Fokus auf den Praktiken der Trans-/Forma-
tion kultureller Ordnungen, die, das sollte deutlich geworden sein, auch af-
fektiv sind; vgl. J. Slaby/R. Mühlhoff: »Affect«, S. 37 ff; sowie z. B. B. Mas-
sumi: »Über Mikroperzeption und Mikropolitik«, S. 80.

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Zukunft und dem Gewahrwerden der Kontingenz aller Handlungen wie 
ihrer Grundlagen auf das Problem Kind hinauslaufen.176

Ob als phänomenologische Stimmung, existentielle Gestimmtheit oder 
aisthetische Wahrnehmung – deutlich wird stets, dass Angst etwas Leib-
körperliches, habituelle, subjektivierte wie subjektivierende Erfahrung 
ist. Sie ist weder auf eine Individualpsyche noch auf physiologische Re-
aktionen oder psychologische Pathologisierungen zu reduzieren, eher ist 
von einer ganzen Bandbreite verschieden skalierbarer individuell-kollek-
tiver Stimmungen und Gestimmtheiten auszugehen. Der Stimulus solch 
leibkörperlicher, habitueller Stimmungen sind Affekte und das sozio-
kulturelle, raumzeitliche, historisch-materiale Arrangement, aus dem sie 
hervorgehen, lässt sich, wie oben dargestellt, als Dispositiv fassen. Angst 
ist also ein Affekt, sie ist, wie der Mentalitätshistoriker Delumeau in sei-
ner klassischen Studie Angst im Abendland schreibt, »die schmerzhafte 
Erwartung einer Gefahr, die um so beunruhigender ist, als man sie nicht 
genau definieren kann: Sie ist ein Gefühl allgemeiner Unsicherheit.«177 
Und auch Bauman betont in Liquid Fear den Aspekt der Unsicherheit, 
der Ungewissheit, wenn er Angst als »diffuse, scattered, unclear, unat
tached, unanchored, free floating, with no clear address or cause«178 be-
schreibt. Ausgehend von diesen ersten Bestimmungen lassen sich sechs 
weitere Charakteristika von Angstaffekten zu heuristischen Zwecken 
systematisch unterscheiden und darstellen:

(1) Angst als Affekt, als habituelle, strukturierende Erfahrung ent-
springt immer kulturellen Ordnungen, die der Dispositivbegriff 

176	Eine Vorarbeit zu diesem Kapitel, auf die ich in Teilen zurückgreife, findet 
sich in Christoph T. Burmeister: »Der Affekt Angst und die (Soziologie der) 
Gegenwartsgesellschaft. Notizen über die Zukunft«, in: Susanne Martin/
Thomas Linpinsel (Hg.), Angst in Kultur und Politik der Gegenwart. Bei-
träge zu einer Gesellschaftswissenschaft der Angst, Wiesbaden 2020, S. 23–
42.

177	Jean Delumeau: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste im 
Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts. 2 Bände. Band 1, Reinbek bei Ham-
burg 1988, S. 29. Diese Studie kann sowohl in Hinblick auf die Erforschung 
frühneuzeitlicher Ängste als auch eines mentalitätsgeschichtlichen Ansatzes 
in der (Kultur-)Geschichtsschreibung als Klassiker gelten. So wegweisend 
diese Studie einerseits ist, so theoretisch unplausibel und empirisch unhalt-
bar ist andererseits ihre abschließende, an Elias anschließende These, der zu-
folge es in der Moderne zu einer Abnahme von Ängsten bzw. Angstgründen 
und einer zunehmenden Beherrschung von Angst kommen würde; vgl. für 
eine kontextualisierende Einordnung und bündige Darstellung der Rezepti-
on sowie der Korrekturen Andreas Bähr: Furcht und Furchtlosigkeit. Gött-
liche Gewalt und Selbstkonstitution im 17. Jahrhundert, Göttingen 2014, 
S. 23–33.

178	Zygmunt Bauman: Liquid Fear, Cambridge 2006, S. 2.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

aufzuschließen ermöglicht. Wenn beispielsweise mittelalterliche Bauern 
ihre von einer Folge unerklärlicher Missernten ausgelöste Angst mit Got-
tes (Un-)Gnade in Beziehung setzen oder Soldaten des Ersten Weltkrie-
ges ihre Ängste als Instinkte beschreiben oder der junge Wittgenstein an 
der Ostfront eben dieses Krieges moralische Angstqualen leidet nicht des 
Gemetzels, sondern seiner Selbstbefriedigung wegen179 oder spätmoder-
ne Eltern aus Angst vor diffusen Gefahren ihren Kindern U-Bahnfahr-
ten verbieten,180 dann sind diese Ängste immer in kulturelle Ordnungen 
eingebettet, denen sie entspringen. Angst ist daher intentional und pro-
positional: Denn gleich ob ungewisse Angst oder bestimmbare Furcht, 
stets ist es Angst oder Furcht vor etwas, wobei dieses Etwas zumeist ei-
nen Sachverhalt markiert, von dem eine unheilvolle und schädigende 
Wirkung vermutet wird.181 Und da das Kulturelle und das Materielle, 
wie oben dargestellt, keine Gegensätze bilden, sind auch die Dingarran-
gements relevant sowie die in einer kulturellen, dispositiven Ordnung 
vorherrschenden und ihr Struktur gebenden Kommunikationsmedien.182 
Kurzum: Wenn Angst durch die »schmerzhafte Erwartung einer Gefahr« 

179	Die Herkünfte dieser Angst wie auch insbesondere der Angst des Folgebei-
spiels versucht diese Studie zu ergründen; vgl. konkret zu Wittgenstein Tho-
mas W. Laqueur: Die einsame Lust. Eine Geschichte der Selbstbefriedigung, 
Berlin 2008, S. 416.

180	In einem Interview berichten die Beastie Boys Michael Diamond und Adam 
Horovitz von den Anfängen ihrer Band und dem Aufwachsen im New York 
der früher 1980er Jahre. »Ich konnte wegbleiben, solange ich wollte«, kon
statiert Diamond, »dabei war die U-Bahn damals nachts wirklich nicht si-
cher. Aber genau diese Freiheit war der Nährboden für unsere Band. […] 
Heute wären die Beastie Boys nicht mehr möglich. Ich zum Beispiel bin ein 
ängstlicher, besorgter Vater, der seinen Kindern nicht diese Freiräume lässt.« 
Mit dieser elterlichen Angst ist Diamond in Nordamerika und Europa nicht 
allein. Dass sie wiederum Ausdruck der herrschenden, hier aufblitzenden 
kulturellen Ordnung ist, zeigt sich beispielsweise spiegelbildlich in der enor-
men medialen Aufmerksamkeit, die der Kolumnistin Skenazy zuteil wur-
de, als diese darüber schrieb, warum sie ihren neunjährigen Sohn allein die 
New Yorker U-Bahn fahren lässt. Als »America’s Worst Mom« ist sie in die 
jüngere (Medien-)Geschichte der USA eingegangen; vgl. Christoph Dallach/
Michael Diamond/Adam Horovitz: »Beastie Boys. Ein Gespräch über wilde 
Zeiten, das Erwachsenwerden und ewige Freundschaft«, in: ZEITmagazin 
vom 22.11.2018, S. 20–27, hier S. 22; Lenore Skenazy: »›America’s Worst 
Mom?‹«, in: New York Sun vom 08.04.2008, https://www.nysun.com/ 
opinion/americas-worst-mom/74347/ vom 15.12.2019.

181	Vgl. Hinrich Fink-Eitel: »Angst und Freiheit. Überlegungen zur philosophi-
schen Anthropologie«, in: Hinrich Fink-Eitel/Georg Lohmann (Hg.), Zur 
Philosophie der Gefühle, Frankfurt/Main 1993, S. 57–88, hier S. 70.

182	Vgl. Dirk Baecker: »Kulturen der Furcht«, in: Thomas Kisser et al. (Hg.), 
Angst. Dimensionen eines Gefühls, München 2011, S. 47–58.

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

und das »Gefühl allgemeiner Unsicherheit« und »Ungewissheit« charak-
terisiert werden kann, bedarf es kultureller Ordnungen, bedarf es his-
torischer Möglichkeitsbedingungen, die diese oder jene Gefahren und 
Unsicherheiten erst hervorbringen und Angstaffekte evozieren. Dies be-
deutet wiederum auch, dass Angstaffekte zwar analytisch bestimmt und 
insofern isoliert werden können, sie aber stets als Elemente eines dy-
namischen Beziehungsgefüges zu begreifen sind, in dessen kontrastiven 
Rahmen sie erst verständlich werden. So gehört zum Affekt Angst der 
der Hoffnung, dass die schmerzhaft erwartete Gefahr nicht eintreten 
möge. Hoffnung lässt sich gewissermaßen als (zuweilen sehr impliziter) 
»Affektgrund« der Angst verstehen: »Auch wenn Hoffnung nicht zum 
unmittelbaren Erfahrungsgehalt der Angst vor … gehört, schwingt sie 
doch in der ihr vorausgesetzten Angst um … mit, und zwar als Hoff-
nung auf die Erfüllung dessen, worum die Angst sich ängstigt. Das ›Wo-
rauf‹ der Hoffnung und das ›Warum‹ der Angst fallen zusammen.«183 So 
bedingen sie sich gegenseitig: Wer hofft, der ängstigt sich (die Hoffnung 
könnte sich nicht erfüllen) und wer sich ängstigt, der hofft (die Angst 
war unbegründet). Die Affekte Angst und Hoffnung sind also komple-
mentär miteinander verschränkt, sie schließen weder einander aus noch 
sind sie entgegengesetzt, sondern ergänzen sich als jeweiliger Gegensinn, 
der stets ebenso anwesend ist. Eine Analyse von Affekten der Angst soll-
te also auch die komplementären Affekte der Hoffnung miteinbeziehen, 
weil beide nur in ihrem zugleich kontrastiven wie sich bedingenden Zu-
sammenspiel verständlich werden.

(2) Angst als gewissermaßen objektlos lässt sich von Furcht unter-
scheiden, die objektbezogen ist, gleichwohl beide intentional und pro-
positional sind. Diese Unterscheidung findet sich bereits im Alten Testa-
ment wie auch in der griechisch-römischen Antike und sie durchzieht in 
christlich-religiöser Prägung das mittelalterliche und frühneuzeitliche Eu-
ropa. Durch den Aufstieg der Humanwissenschaften ist diese Differenz 
jedoch entschieden vervielfältigt sowie systematisiert und Angst von eini-
gen Theoretikern der Moderne gar zum Existenzial erklärt worden.184 So 
hat bekanntlich Kierkegaard in diesem Sinne und folgenreich zwischen 
Angst und Furcht unterschieden.185 Auch bei Freud findet sich diese Dif-

183	H. Fink-Eitel: »Angst und Freiheit«, S. 87 (Herv. i. O.).
184	Vgl. Andreas Bähr: »Zu den kulturellen Funktionen von Furcht und Angst«, 

in: Hermann Kappelhoff et al. (Hg.), Emotionen. Ein interdisziplinäres Hand-
buch, Stuttgart, Weimar 2020, S. 155–159; Hartmut Böhme: »Vom phobos 
zur Angst. Zur Transformations- und Kulturgeschichte der Angst«, in: Martin 
Harbsmeier/Sebastian Möckel (Hg.), Pathos, Affekt, Emotion. Transformatio-
nen der Antike, Frankfurt/Main 2009, S. 154–184, hier S. 175, 183–184.

185	Vgl. Sören Kierkegaard: Der Begriff Angst. Eine simple psychologisch-hin-
weisende Erörterung in Richtung des dogmatischen Problems der Erbsün-
de, Hamburg 2002 [1844], S. 40.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

ferenz wieder, wenn er eine Realangst von neurotischen Ängsten son-
dert.186 Ohne sich in existenzphilosophische oder psychoanalytische Dis-
kussionen zu verstricken, lässt sich so eine ungewisse, objektlose Angst 
von einer objektbezogenen Furcht gewinnbringend trennen und kann als 
Angst/Furcht-Differenz für Analysezwecke dienlich sein. Keinesfalls soll 
so ›vernünftige Furcht‹ gegen ›irrationale Angst‹ ausgespielt werden, viel-
mehr sollte dieses Differentsetzen beziehungsweise Ins-Verhältnis-Setzen 
von Angst und Furcht selbst Bestandteil der Analyse sein, gerade auch 
weil die deutsche Alltagssprache dieser Differenz nicht folgt.187

(3) Die intentional-propositionale Struktur von Angst, Furcht und 
Hoffnung strukturiert Bedingungen möglicher Handlungen, die den Ein-
tritt des vermuteten Schadens verhindern respektive den des erhofften 
ermöglichen sollen. In Bezug auf die Handlungsbedingungen unterschei-
den sich Angst und Furcht voneinander, sie geraten in ein für die Analy-
se zentrales (Wechsel-)Verhältnis: Unter Rückgriff auf kulturgeschicht-
liche Studien lässt sich nämlich ein gewisser Angst/Furcht-Mechanismus 
ausmachen, durch den die Objektlosigkeit oder besser »Ungewissheit«188 
der Angst ein zu fürchtendes Objekt erhält, auf das Praktiken sich be-
ziehen können beziehungsweise das in Praktikenkomplexe eingebunden 
ist/wird. In Delumeaus untersuchtem mittelalterlichen »Land der Angst« 
etwa ist die Kirche jene intellektuelle Instanz, welche Ängste zu defi-
nieren und eine Liste ihrer Handlanger:innen – die mit Satan im Bun-
de sind – zu benennen weiß: Türk:innen, Jud:innen, Ketzer:innen und 
Frauen, insbesondere Hexen. »Eine globale Todesangst wurde auf die-
se Weise in verschiedene Ängste zerlegt, die zwar jede für sich furchtbar, 
aber doch benannt und erklärt waren, denn schließlich hatten sich die 
Kirchenmänner Gedanken darüber gemacht und sie in Einzelheiten er-
läutert.«189 Dieses Geschehen systematisierend, bezeichnet Kittsteiner es 
als Re-Personalisierung des Feindes.190 Demzufolge besteht Angstbewäl-
tigung zuallererst darin, eine passiv erfahrene Situation der Ohnmacht 
in eine aktive Handlungsmöglichkeit zu überführen. Damit das Handeln 
irgendwo ansetzen kann, muss der Unbestimmtheit der Angst entgegen-
getreten werden. Denn wenn Angst verbunden wird mit der Unmög-

186	Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse  
(= Gesammelte Werke, Elfter Band), Frankfurt/Main 1944 [1917], S. 407 ff.

187	Vgl. Henning Bergenholz: Das Wortfeld Angst. Eine lexikographische Un-
tersuchung, Stuttgart 1980.

188	Max Dehne: Soziologie der Angst. Konzeptuelle Grundlagen, soziale Bedin-
gungen und empirische Analysen, Wiesbaden 2017, S. 35.

189	J. Delumeau: Angst im Abendland, S. 39. Zu wesentlichen Teilen ist Delu-
meaus Studie einer Analyse dieser ›Suche nach den Schuldigen‹ gewidmet.

190	Vgl. Heinz D. Kittsteiner: »Die Angst in der Geschichte und die Re-Persona-
lisierung des Feindes«, in: Wir werden gelebt. Formprobleme der Moderne, 
Hamburg 2006, S. 103–128.

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

lichkeit zu handeln, dann scheint das Handeln am gefürchteten Objekt 
selbst gewissermaßen angstüberwindend zu sein, wobei etwas (schein-
bar) Unverfügbares in den Bereich des abwehrenden oder gar des vor-
greifenden Handelns überführt wird. Angetrieben wird es, so lässt sich 
ergänzen, von der Hoffnung, den vermuteten und ängstigenden Schaden 
dadurch abwenden zu können. Dieser Mechanismus ist indes weniger 
schematisch als problematisierend zu verstehen, denn das angstüberwin-
dende Handeln an einem ausgemachten gefürchteten Objekt kann Prak-
tiken anleiten, die wiederum problematisiert werden und neue Ängste 
und Hoffnungen evozieren.191

(4) Das Kommunizieren von Angst löst einen politisch-moralischen 
Aktivismus aus, der das Bestehende als potenziell gefährdet markiert 
und vorgibt, es zu verteidigen durch die Arbeit an entsprechend hervor-
gebrachten ›wahren‹ Furchtobjekten. So weist Luhmann darauf hin, dass 
das Kommunizieren von Angst »immer authentische Kommunikation 
[ist], da man sich selbst bescheinigen kann, Angst zu haben, ohne daß 
andere dies widerlegen können«. Angst lässt sich daher als »Prinzip« ver-
stehen, »was nicht versagt, wenn alle anderen Prinzipien versagen. Wer 
Angst hat, ist moralisch im Recht, besonders wenn er für andere Angst 
hat. Angst gewinnt so in der Kommunikation eine moralische Existenz. 
Sie macht es zur Pflicht, sich Sorgen zu machen und Maßnahmen zur Ab-
wehr von Gefahren zu fordern.«192 Das Postulat des moralischen Rechts 
ist dabei nicht normativ, sondern streng nominalistisch zu verstehen. 
Angstkommunikation birgt auf diese Weise Prozesse einer Re-Persona-
lisierung des Feindes und eines Ausmachens von Objekten der Furcht, 
wodurch eine vermeintlich passive Angststarre überführt wird in aktive 
Angstbewältigung. Das Kommunizieren von Angst löst daher stets einen 
gewissen Aktivismus aus, während die hoffende Position sich leicht dem 
Urteil des Naiven, Unwissenden ausgesetzt sieht, sie scheint trügerisch 
wie illusorisch und ihre Kommunikation zudem einen gewissen Passi-
vismus zu begünstigen (weshalb sowohl die antiken als auch die neu-
zeitlichen Philosophen ihr gegenüber eher reserviert sind und Nietzsche 
sie als »das übelste der Übel«193 bezeichnet). Dabei ist das durch akti-
vierende Angstkommunikation initiierte politische Differentsetzen etwa 
von ›problematisierten‹ und ›problematischen‹ Subjekten/Objekten so-

191	Vgl. Joanna Bourke: »Fear and Anxiety: Writing about Emotion in Modern 
History«, in: History Workshop Journal Nr. 55 (2003), S. 111–133, hier  
S. 126–129.

192	Niklas Luhmann: Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Ge-
sellschaft sich auf ökologische Gefährdungen einstellen?, Wiesbaden 2008 
[1986], S. 107.

193	Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie 
Geister. Erster Band (= Nietzsche’s Werke, Erste Abtheilung. Band II), Leip-
zig 1900, S. 85.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

wie von ›gefährdetem‹ und ›gefährlichem Leben‹ als Wahrheitsspiel zu 
fassen, mit dem Abgrenzungen und Grenzziehungen der herrschenden 
Ordnung einhergehen. Eine solche Politik der Angst postuliert einen ge-
sellschaftlichen Ist-Zustand, den zu verteidigen sie durch die Arbeit an 
ausgemachten, soziale Normen vermeintlich verletzenden Furchtobjek-
ten vorgibt. »If politics reproduces itself through defending ›what is‹ 
against the risk of injury or loss, then the ›truth‹ of politics is dependent 
on the reproduction of social norms, and their reification as ›life itself‹. 
To make truths is not only to make worlds, but also to make worlds in 
defence or fear that such worlds ›could be‹ unmade.«194

(5) Angst, Furcht und Hoffnung sind zentralerweise in gesellschaft-
liche Macht- und Herrschaftsverhältnisse eingebunden wie auch deren 
Ausdruck, dringt doch im »affektiven Austausch mit der gesellschaftli-
chen Umgebung […] die Gesellschaftsordnung in die Körper ein«195 und 
bringt diese sogleich hervor. So haben Individuen und soziale Gruppen 
klassen- und milieugebundene Kulturen der Angst und Hoffnung. Angst 
aber vermittelt ausgeprägter zwischen dem Subjekt und dem Sozialen, 
ihr kommt eine »funktionale Rolle für die Reproduktion gesellschaftli-
cher Verhältnisse«196 zu, etwa als Angst um den erhofften gesellschaft-
lichen ›Aufstieg‹ oder vor dem befürchteten ›Abstieg‹ (sei dieser kultu-
rell, sozial, ökonomisch, tatsächlich oder ›gefühlt‹). Angst als Element 
eines kulturellen Beziehungsgefüges stiftet Zusammenhalt und begrün-
det zugleich Ausgrenzung, sie kann soziale (Ungleichheits-)Strukturen 
reproduzieren, aber bisweilen auch unterlaufen und verändern. Angst 
als Affekt auszuweisen bedeutet also auch darauf zu insistieren, dass 
mit diesem eine Grenzziehung und Unterscheidung errichtet wird zwi-
schen den ›Gefährdeten‹ und den ›Gefährdern‹.197 Überdies ist nicht nur 
relevant, was gefürchtet wird, sondern auch von wem und von wem in 

194	Sara Ahmed: »The Politics of Fear in the Making of Worlds«, in: Qualita-
tive Studies in Education 16 (2003), S. 377–398, hier S. 379.

195	P. Bourdieu: Meditationen, S. 181.
196	Andreas Schmitz/Vincent Gengnagel: »Zur gesellschaftlichen Positioniert-

heit und Legitimität der Angst«, in: Sigrid Betzelt/Ingo Bode (Hg.), Angst 
im neuen Wohlfahrtsstaat. Kritische Blicke auf ein diffuses Phänomen, Ba-
den-Baden 2018, S. 55–74, hier S. 58.

197	Der ›Gefährder‹ bzw. die ›Gefährderin‹ ist hier zunächst als analytische Ka-
tegorie der Grenzziehung im Anschluss an Ahmed zu verstehen. Es ist je-
doch kein Zufall – und innerhalb der staatlich-präventiven Logik letztlich 
nur konsequent –, dass die Sozialfigur des ›Gefährders› im Diskurs innerer 
Sicherheit an Prominenz gewinnt, wo er Ausdruck einer spezifischen Rati-
onalität der Kriminalitätskontrolle ist: den Gefahrenvorgriff; auf den Vor-
griff wird in Kapitel 6 zurückzukommen sein. Vgl. für die Kategorie Sara 
Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh 2004, S. 72; und für 
die Sozialfigur Susanne Krasmann: »Der ›Gefährder‹ – kriminalpolitisch 

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Bezug auf wen oder was. Douglas und Wildavsky weisen in diesem Zu-
sammenhang darauf hin, dass gemeinsame Werte zu gemeinsamen Ängs-
ten führen und dass das Pathologisieren und Kriminalisieren bestimm-
ter Verhaltensweisen sozialer Gruppen durch andere den jeweils eigenen 
normativen Zusammenhalt stützen.198 Praktiken der Angst haben in die-
sem Sinne sowohl sozial-integrative als auch -exklusive Wirkungswei-
sen, sie fundieren Zusammenhalt und schließen aus.199 Ein besonders 
eindringliches Beispiel dafür liefert Orwell im zweiten, essayistisch-re-
flektierenden Teil seines Buches Der Weg nach Wigan Pier, dem eine So-
zialreportage über die Lebens-, Wohn- und Arbeitsbedingungen von Ar-
beiter:innen und Arbeitslosen nordenglischer Industriestädte der 1930er 
Jahre vorausgeht. Orwell schreibt, dass sich das »wirkliche […] Geheim-
nis der Klassenunterschiede im Westen« in »vier schrecklichen Worten« 
zusammenfassen ließe: »Die unteren Klassen stinken.«200 Er führt aus, 
wie er selbst in dem Glauben oder besser zu dem Glauben erzogen wur-
de, die unteren Klassen seien dreckig und würden verabscheuungswür-
dig riechen – und zwar von Natur aus –, und er betont weiter die enor-
me, soziale Klassen konstituierende Wirkkraft von Angstaffekten des 
»Gefallens oder Mißfallens«.201 Ängste sind also auch Ausdruck kultu-
reller Hegemonien und Herrschaftsverhältnisse, die historisch Körper 
und Sinne, kurz Affizierbarkeit, formen.202 Sie unterscheiden sich dabei 

und epistemologisch gelesen«, in: Lorenz Engell et al. (Hg.), Gefahrensinn, 
München 2009, S. 139–148.

198	Vgl. Mary Douglas/Aaron Wildavsky: Risk and Culture. An Essay on the 
Selection of Technological and Environmental Dangers, Berkeley, Los An-
geles u. a. 1983.

199	Vgl. Mary Douglas: »Risk and Blame«, in: Risk and Blame. Essays in Cul-
tural Theory, London, New York 1992, S. 3–21.

200	George Orwell: Der Weg nach Wigan Pier, Zürich 1982 [1937], S. 191.
201	Ebd., S. 192.
202	In dem Orwell-Beispiel blitzt eine ganze Kulturgeschichte der Hygiene und 

Geruchswahrnehmung auf, in der Reinheit und Ausgrenzung Hand in Hand 
gehen. Corbin beispielsweise kann durch die Hinwendung zum Geruchs-
sinn den Zusammenhang zeigen zwischen einerseits dem großen Traum der 
Desinfektion und andererseits neu entstehenden Formen der Intoleranz im 
18. und 19. Jahrhundert: »Spaltungen und Antagonismen sind verwurzelt 
in zwei Konzeptionen von der Luft, dem Dreck und der Scheiße; sie äußern 
sich in gegensätzlichen Maßstäben für die Rhythmen der Lust und die Düf-
te des Begehrens, sie verschwinden, wo sämtliche Gerüche zum Schweigen 
gebracht sind: in einer desodorisierten Umgebung – der unsrigen. Die […] 
dargelegte hundertjährige Episode der Geschichte des Ekels, der Affinitäten 
und der Reinigung hat zu einer Umwälzung der sozialen Vorstellungen und 
symbolischen Bezüge geführt. Ohne genaue Kenntnis dieser Vorgänge ist un-
möglich einzuschätzen, wie tief die sozialen Konflikte des 19. Jahrhunderts 
in die Eingeweide der Gesellschaft reichen; ohne sie ist auch die aktuelle 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

sowohl hinsichtlich ihrer gesellschaftlichen Legitimität oder Illegitimi-
tät als auch in Bezug auf ihre gesellschaftlich ungleich verteilten Po-
tenziale legitimierender und delegitimierender Effekte.203 Angstkulturen 
sind insofern Herrschaftsverhältnissen inhärent, doch verdeckt ein allzu 
pauschales Reden von Angst als mehr oder weniger bewusst eingesetz-
tes Herrschaftsinstrument mehr, als es zu erklären vermag.204 Massen-
medien beispielsweise können durch eine Art »Kollektivaffizierung«205 
der Rezipient:innen eine mediale Kultur der Angst evozieren, indem di-
chotome Hyperrealitäten geschaffen werden, die Realität darstellen als 
Konflikt zwischen den Kräften der ›Gefährdeten‹ und denen der ›Gefähr-
der:in‹ – und die zudem dazu auffordern, zu reagieren und sich für eine 
Seite zu entscheiden: »The text of fear is manufactured through the use 
of images and language in order to coerce people into a certain idea or 
action where they imagine themselves as members of a certain communi-
ty against another.«206 Auf diese Weise werden Angstaffekte evoziert und 

Prägung des ökologischen Traums nicht zu begreifen.« Alain Corbin: Pest-
hauch und Blütenduft. Eine Geschichte des Geruchs, Berlin 1984, S. 304.

203	Vgl. A. Schmitz/V. Gengnagel: »Zur gesellschaftlichen Positioniertheit und 
Legitimität der Angst«, S. 62.

204	Abgesehen davon, dass es auch Linke und Smith gelingt, einen konzeptuel-
len Rahmen zur Analyse von Angst/Furcht zu entwickeln, ohne ihren zen
tralen Begriff näher zu bestimmen, weisen sie zu Recht auf die globalen Di-
mensionen von Angstkulturen und ihre ausgrenzenden, marginalisierenden 
Mechanismen hin, die vom westlichen War on Terror ausgehen. Und doch 
entgehen ihnen sowohl Analyse- als auch Verständnismöglichkeiten (und 
damit in der Konsequenz Möglichkeiten der Kritik), weil sie Angstkulturen 
zuvorderst als »affective tools« der politisch Herrschenden und ihrer mili-
tärischen, politischen und administrativen Akteure begreifen, die diese nut-
zen (»use«) um Menschen zu überwachen und zu kontrollieren. Dem po-
litisch im Grunde vollkommen entgegenstehend und doch theoretisch wie 
analytisch ähnlich problematisch ist der Ansatz von Bergsdorf. Für ihn ist 
Angst eine »conditio humana«, die entweder als »Waffe« diktatorischer 
Herrschaft zur Unterdrückung der Bevölkerung fungiert oder eine Heraus-
forderung demokratischer Herrschaft darstellt ob der durch massenmedia-
le Manipulationen verängstigten Bevölkerung; vgl. Uli Linke/Danielle Taa-
na Smith: »Fear: A Conceptual Framework«, in: Uli Linke/Danielle Taana 
Smith (Hg.), Cultures of Fear. A Critical Reader, London, New York 2009, 
S. 1–17, hier S. 4–5; Wolfgang Bergsdorf: »Politik und Angst«, in: Franz 
Bosbach (Hg.), Angst und Politik in der europäischen Geschichte, Dettel-
bach 2000, S. 13–28.

205	Michaela Ott: Affizierung. Zu einer ästhetisch-epistemischen Figur, Mün-
chen 2010, S. 279.

206	Sandhya D. Nambiar: »Factoring Fear. Investigations into Media(ted) Fear«, 
in: Monica Narula et al. (Hg.), Sarai Reader 08: Fear, Delhi 2010, S. 182–
188, hier S. 184.

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

»social boundaries«207 der Exklusion auch affizierend erzeugt, denen es 
in der Analyse nachzugehen gilt und die nicht allein den bewusst-instru-
mentellen Intentionen einer herrschenden Klasse entspringen. Die (me-
dialen) Politiken der Angst greifen wesentlich diffuser und wirkmäch-
tiger, also ›existenzieller‹ auf das Alltagsleben über208 und strukturieren 
Wirklichkeit, indem sie die Dichotomisierung ›Wir‹ und ›die Anderen‹ 
provozieren. Sie manipulieren kein eigentlich aufgeklärtes Sein, sondern 
evozieren ein ängstliches.

(6) Angst, Furcht und Hoffnung sind also spezifische Temporalstruk-
turen inhärent, die sich durch einen negativen beziehungsweise einen 
positiven, mehr oder weniger produktiven Zukunftsbezug auszeichnen. 
Alle Affekte haben eine eigene Zeitlichkeit und im Grunde auch alle ei-
nen Bezug zur Zukunft. Doch nur Angst/Furcht und Hoffnung (sowie 
Glaube) gehen vollkommen in diesem auf und können daher mit Bloch 
als negative und positive Erwartungsaffekte bezeichnet werden: 

»Alle Affekte sind auf das eigentlich Zeithafte in der Zeit bezogen, näm-
lich auf den Modus der Zukunft, aber während die gefüllten Affek-
te [wie Neid, Habsucht, Verehrung] nur eine unechte Zukunft haben, 
nämlich eine solche, worin objektiv nichts Neues geschieht, implizieren 
die Erwartungsaffekte [wie Angst, Furcht, Hoffnung, Glaube] wesent-
lich eine echte Zukunft; eben die des Noch-Nicht, des objektiv so noch 
nicht Dagewesenen.«209 

Bereits Delumeaus oben zitierte Bestimmung der Angst als »schmerz-
hafte Erwartung einer Gefahr«210 verweist auf das gegenwärtig Zukünf-
tige. So bezieht sich Angst stets auf zu erwartende zukünftige Gefahren 
und Hoffnung auf Utopien, Wünsche und Versprechen, die sich jeweils 
»nicht in einem aktuellen Ereignis erschöpfen«.211 Der Angstaffekt be-
steht dabei gerade darin, durch seine körperliche, schmerzhafte Präsenz 

207	Brian Massumi: »Everywhere You Want to Be. Introduction to Fear«, in: 
ders. (Hg.), The Politics of Everyday Fear, Minneapolis, London 1993, S. 
3–37, hier S. 21.

208	Vgl. z. B. David L. Altheide: Terrorism and the Politics of Fear, New York, 
Oxford, u. a. 2006, S. 15 ff.

209	Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung. Erster Band, Frankfurt/Main 1976 
[1959], S. 83. Ich übernehme hier die zitierte Setzung Blochs, folge aber we-
der im Einzelnen seinem Affektbegriff noch seiner Hierarchisierung der Af-
fekte, welche in der Hoffnung den »wichtigste[n] Erwartungsaffekt« sieht, 
weil dieser der »eigentlichste Sehnsuchts-, also Selbstaffekt« sei; mag dieser 
Einschätzung aus politisch-normativen Gründen auch zuzustimmen sein, 
bedeutet sie in der Analyse eine unnötige Engführung.

210	J. Delumeau: Angst im Abendland, S. 29 (eigene Herv.).
211	Sven Opitz: »Zur Soziologie der Affekte: Resonanzen epidemischer Angst«, 

in: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.), Kultursoziologie im 21. Jahr-
hundert, Wiesbaden 2014, S. 269–280, hier S. 277. Opitz geht es an dieser 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

und Intersubjektivität »der zukünftigen Bedrohung [...] zum gegenwärti-
gen Sein«212 zu verhelfen. Angstaffekte beziehen sich also auf die Gegen-
wart zukünftiger Gefahren, die so körperlich vergegenwärtigt werden. 
Sie sind nicht die Reaktion auf ein Ereignis, sondern auf die Vorstellung 
und Erwartung eines Ereignisses,213 wobei Vorstellungen und Erwar-
tungen nicht lediglich kognitiv zu verstehen sind, sondern leibkörper-
lich – eben als subjektivierte, körperlich-habituelle Vergegenwärtigung 
und Präsenz zukünftiger Gefahren. Angst und Furcht sind daher beides 
negative Erwartungsaffekte, die affektive Interaktionsketten initiieren, 
die einstweilen nicht verhindernd oder einen Status quo konservierend, 
sondern produktiv sozialen Wandel antreibend wirken.214 Angstaffekte 
sind folglich keinesfalls »dysfunktional«, sondern je spezifisch kulturell 
»funktional«.215 Ein sinnfälliges Beispiel für die gegenwärtige, körper-
liche Wirksamkeit zukünftiger Gefahren ist der Alarm.216 Jene Technik, 
mithilfe derer Autoritäten Gefahren insofern begegnen, als sie deren Ef-
fekte zu leiten beabsichtigen, in der Hoffnung, den vermuteten Schaden 
dadurch abwehren oder zumindest abmildern zu können – und mit dem 
die unheilvolle Zukunft zur körperlichen Gegenwart gemacht, Gefahr 
signalisiert und Angst evoziert wird.217 

Stelle ausschließlich um Angst; diese Bestimmung lässt sich jedoch auch auf 
Hoffnung ausweiten.

212	Ebd.
213	Vgl. J. M. Barbalet: Emotion, Social Theory, and Social Structure. A Macro-

sociological Approach, Cambridge (UK), New York 1998, S. 155. Barbalets 
Emotionssoziologie hat jedoch die Tendenz, im Gegensatz zu der hier ver-
tretenen Konzeption Vorstellungen und Erwartungen lediglich kognitiv zu 
verstehen.

214	Vgl. ebd., S. 149 ff.
215	Das ist nicht als wertend zu verstehen; vgl. allgemein dazu Andreas Schmitz: 

»Angstverhältnisse – Angstfunktionen. Angst im Kontext symbolischer 
Herrschaft und symbolischer Ordnung«, in: Christiane Lübke/Jan Delhey 
(Hg.), Diagnose Angstgesellschaft? Was wir wirklich über die Gefühlslage 
der Menschen wissen, Bielefeld 2019, S. 77–104.

216	Dies ist ein bekanntes, eingängiges Beispiel von Massumi, ähnlich gelagert 
ist das der Farbskala für Terrorwarnstufen; vgl. Brian Massumi: »The Fu-
ture Birth of the Affective Fact«, in: Conference Proceedings: Genealogies 
of Biopolitics Oct. (2005), S. 1–12; ders.: »Angst (sagte die Farbskala)«, in: 
Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin 2010,  
S. 105–129.

217	Nach den Ereignissen 1999 im US-amerikanischen Littleton und 2002 im 
thüringischen Erfurt wurden beispielsweise neue Alarmpläne und auditi-
ve Alarmsignale »Amok« in deutschen Grundschulen implementiert. Ins-
besondere im Kontrast zum differierenden Alarmplan und -signal »Feuer« 
zeigt sich hier, wie Verhalten und (Selbst-)Führungen durch (präventive) 
Machttechnologien affektiv strukturiert werden. Denn beide auditiven 

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Es wurde oben herausgestellt, dass Angst/Furcht und Hoffnung kom-
plementäre, sich gegenseitig ergänzende Affekte sind, mit der zentralen 
Differenz, dass das imaginierte Objekt der Hoffnung eintreten möge, 
das der Angst nicht, weshalb Angst die Hoffnung und Hoffnung die 
Angst begleitet. Beide zeichnen sich, so lässt sich nun ergänzen, durch 
ihren Zukunftsbezug aus, genauer: durch gegensätzliche und zugleich 
sich bedingende, imaginierte Zukünfte, Zukunft also im Plural. In bei-
den Fällen besteht eine Ungewissheit und Unsicherheit über die künf-
tige Verwirklichung des Vorgestellten. Angst und Hoffnung sind also 
als komplementäre Affekte zu verstehen, denen eine spezifische Tempo-
ralstruktur inhärent ist, welche im Fall der Angst Unsicherheiten und 
Ungewissheiten aufgrund erwarteter, zukünftiger Gefahren zum gegen-
wärtigen Sein verhilft, sodass Angstaffekte gegenwärtig emergieren und 
wirksam werden. 

Temporalstrukturen erscheinen derweil in einem Maße als gegeben und 
natürlich, dass allzu häufig unreflektiert bleibt, dass die Institution der 
Zeit eine soziokulturelle ist, die, wie Elias schreibt, einer »Selbstzwangap-
paratur« gleich internalisiert und so zur »zweiten Natur«218 wird. Es ist 
ein Leben wesentlich formendes, »ganz alltägliches Geheimnis«, an dem 
alle Menschen teilhaben, »jeder kennt es, aber die wenigsten denken je 
darüber nach«.219 Kulturelle Zeitstrukturen als Produkte von Subjektivie-
rungsweisen haben einen zugleich kognitiven und normativ verbindlichen 
sowie naturalisierten Charakter, der das Subjekt zentralerweise struktu-
riert und der einen »hohe[n] Grad an sozialer Normierung« mit einem 
»niedrige[n] Grad an moralisch-autoritativen Codes«220 verbindet. Auch 
wenn die Uhr unaufhaltsam tickt, sind Temporalstrukturen dabei weder 
per se chronologisch noch einheitlich und weder in Objektivismus (Zeit 
als objektive Gegebenheit natürlicher Schöpfung) noch in Subjektivismus 
(Zeit als jeglicher menschlicher Erfahrung a priori vorausgehend) aufzu-
lösen.221 Zeit lässt sich vielmehr mit Luhmann sozialtheoretisch fassen als 

Warnsignale sollen zu gänzlich anderen Verhaltensweisen führen, für die 
das (kindliche) Subjekt trainiert werden muss. Dieses Beispiel demonstriert 
mithin auch die grundlegend affektive Dimension einer jeden herrschen-
den kulturellen Ordnung (vgl. z. B. Grundschule Plockhorst: Sicherheits-
konzept 2013).

218	Norbert Elias: Über die Zeit. Arbeiten zur Wissenssoziologie II, Frankfurt/
Main 1987, S. xviii, xiii.

219	Michael Ende: Momo. Oder Die seltsame Geschichte von den Zeit-Dieben 
und von dem Kind, das den Menschen die gestohlene Zeit zurückbrachte. 
Ein Märchen-Roman, Stuttgart 2013 [1973], S. 57.

220	Hartmut Rosa: Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der 
Moderne, Frankfurt/Main 2005, S. 29.

221	Dabei gehen diese beiden, z. B. mit Newton und Kant verbundenen, sich dia-
metral gegenüberstehenden Positionen von einer zentralen Gemeinsamkeit 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

»Relation von Vergangenheit und Zukunft«222, die zuvorderst durch die 
je historisch-vorherrschenden, geläufigen Auffassungen und Materialisie-
rungen von Vergangenheit und Zukunft konstituiert wird. Vergangen-
heit und Zukunft werden dadurch einerseits in der Gegenwart vermittelt, 
wobei es andererseits eben diese Gegenwart ist, die jene als gegenwärtige 
»Zeithorizonte« erst hervorbringt. Vergangenheit und Zukunft als Zeit-
horizonte der Gegenwart zu definieren verweist darauf, dass sie (als Ho-
rizonte) niemals berührt, erreicht oder überschritten werden können, sie 
»aber dennoch zur Definition der [gegenwärtigen] Situation«223 wesent-
lich beitragen. Zeit ist folglich als Grundbedingung sozialer Praxis zum 
einen selbst historisch – siehe die tickende Uhr, die als Mittel linear-chro-
nologischer Zeitbestimmung eine komplexe Synthese zum Zweck der 
Orientierung, Standardisierung und Regulierung und als solche Element 
des modernen Zeitregimes ist.224 Zum anderen bilden Praktiken eigene 
Zeitlichkeiten aus:225 Gleichwohl Angst und Hoffnung beides auf Zukünf-

in ihren Grundannahmen aus: dass Zeit eine Naturtatsache sei; vgl. auch N. 
Elias: Über die Zeit, S. x–xii. 

222	Niklas Luhmann: »Die Zukunft kann nicht beginnen: Temporalstrukturen 
der modernen Gesellschaft«, in: Peter Sloterdijk (Hg.), Vor der Jahrtausend-
wende: Berichte zur Lage der Zukunft. Erster Band, Frankfurt/Main 1990, 
S. 119–150, hier S. 125.

223	Ebd., S. 128–129.
224	Vgl. z. B. N. Elias: Über die Zeit, S. vii, xvii–xviii. En passant formuliert 

Elias noch ein »Grundproblem der Soziologie«, welches sich am Beispiel 
von Zeit und Uhr gut illustrieren ließe, dass nämlich aus menschlichen In-
terdependenzen etwas hervorgehe, was sie selbst nicht verstünden. So sei es 
auch beim vom Menschen empfundenen Geheimnis der Zeit: Dass Uhren 
technische, menschengemachte Instrumente sind, würde weithin nicht be-
zweifelt, dass die Zeit selbst aber auch instrumentellen Charakter hat, fiele 
den Menschen indes schwer zu akzeptieren; vgl. ebd., S. x.

225	Vgl. auch Andreas Reckwitz: »Zukunftspraktiken. Die Zeitlichkeit des So-
zialen und die Krise der modernen Rationalisierungen der Zukunft«, in: 
Kreativität und soziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheo-
rie, Bielefeld 2016, S. 115–135; und Hannes Krämer: »Zukunftspraktiken. 
Praxeologische Formanalysen des Kommenden«, in: Thomas Alkemeyer et 
al. (Hg.), Gegenwartsdiagnosen. Kulturelle Formen gesellschaftlicher Selbst-
problematisierung in der Moderne, Bielefeld 2019, S. 81–102. Reckwitz und 
Krämer unterscheiden noch eine dritte Kategorie, »Zeitpraktiken im engeren 
Sinne«, worunter Reckwitz solche Praktiken versteht, die auf das Organisie-
ren von Zeit spezialisiert und vornehmlich auf Vergangenheit und Zukunft 
hin ausgerichtet sind (wie Tagebuchschreiben oder Planung) und worunter 
Krämer »Zukunftspraktiken« fasst. Mit diesem Analysebegriff sollen Prak-
tiken identifiziert und beschrieben werden, die Einfluss auf Zukünftiges zu 
nehmen versuchen und die diese Zukunft zugleich mit hervorbringen. An 
diese Einsichten schließen meine Überlegungen an. Da aber genauso diese 

ANGST (UND HOFFNUNG) 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

tiges bezogene Affekte sind, ist ihre je gegenwärtige Zeitlichkeit verschie-
den. Aufgrund der voneinander abweichenden imaginierten zukünftigen 
Gegenwärtigkeiten prozessieren die Erwartungsaffekte Angst und Hoff-
nung unterschiedliche gegenwärtige Zukünfte. Praktiken als Elemente re-
lationaler Beziehungsgefüge imaginieren und prozessieren also intendiert 
wie auch unintendiert gegenwärtige heterogene Zukünfte. Angst ist inso-
fern nicht Ursache, sondern Effekt von (politischen) Praktiken intensivier-
ter Gefahren,226 die zunehmend unsichere Zukünfte imaginieren, welche 
Hoffnungen wie Ängste (sich) potenzieren lassen.

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Angst und Hoffnung sind 
komplementäre Affekte, die durch Interaktionen menschlicher wie jeg-
licher nichtmenschlicher Körper emergieren und auf diese Weise struk-
turierende Erfahrungen hervorbringen. Die bloße Möglichkeit der Affi-
zierbarkeit und des wechselseitigen Affizierens und Affiziert-Werdens ist 
abhängig von kulturellen Ordnungen, die als Dispositiv erschlossen wer-
den können. Ein solches historisches Dispositiv, bestehend aus Diskur-
sen, Körpern, Materialien, Institutionen, Raum-, Zeit- und Dingarrange-
ments, ermöglicht und verhindert Affizierungen, wodurch das Affektive 
»als natürlich-soziale Tatsache das gesellschaftliche Feld vorstrukturiert 
und die Art der Subjektivierungen mitprägt«227 – und wodurch Ängs-
te, Sorgen und Hoffnungen angeleitet werden. In diesem Sinne lässt sich 
Angst als Affekt im Dispositiv als von Hoffnungen begleitet oder aus-
gelöst beschreiben. Weiter zeichnet sie sich durch Unsicherheit und Un-
gewissheit aus, im Gegensatz zur Furcht ist sie diffuser und gewisser-
maßen objektlos. Gemein haben Angst, Furcht und Hoffnung, dass sie 
intentional und propositional strukturiert sind als Angst um und Furcht 
vor sowie Hoffnung auf etwas, wobei, um dies nochmals zu betonen, 
es kultureller Ordnungen bedarf, die sowohl diffuse Unsicherheiten und 
konkrete Furchtobjekte als auch Hoffnungen, Wünsche und Versprechen 
auf Zukünftiges erst hervorbringen. Insofern strukturiert diese intentio-
nal-propositionale Struktur von Angst/Furcht und Hoffnung auch die 

Praktiken, wie auch Reckwitz und Krämer betonen, als Elemente eines Be-
ziehungsgefüges zu begreifen sind und Vergangenheits- wie Zukunftsimagi-
nationen erst aus dem Zusammenspiel der Elemente hervorgehen und gegen-
wärtig Gestalt annehmen (das gegenwärtige Planen der Zukunft also nicht 
in der geplanten Zukunft aufgeht) und zudem ebenso solche Praktiken Zu-
künfte generieren, deren Absicht dies vordergründig gar nicht ist, soll diese 
Differenzierung hier vernachlässigt werden; auf die Zukunft ausgerichtete 
gegenwärtige Praktiken sind indes für die Studie zentral, zeichnet sich doch 
beispielsweise Erziehung (auch) dadurch aus und speisen sich aus der Dop-
pelbestimmung, zugleich gegenwärtig und zukünftig strukturiert zu sein, we-
sentliche Paradoxien erzieherisch-pädagogischer Praktiken.

226	Vgl. S. Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, S. 72.
227	M. Ott: Affizierung, S. 18.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Bedingungen möglicher Handlungen, die durch sie beziehungsweise in 
Bezug auf sie ausgelöst werden (können). Zudem und ganz zentral sind 
Angst/Furcht und Hoffnung eingebunden in kulturelle Macht- und Herr-
schaftsverhältnisse. Bereits eine Angstursache ist kultur- und damit auch 
klassen- und milieuspezifisch, das heißt: Sowohl Angstquelle (was wen 
warum ängstigt) und Furchtobjekt (welche Praktiken von wem an/ge-
gen/für was ausgelöst werden) als auch Hoffnungsgrund (was wer war-
um sich für die Zukunft wünscht/verspricht/erhofft) sind soziokulturell, 
sozialräumlich und sozialstrukturell bedingt. Auf diese Weise begründet 
Angst sowohl sozialen Zusammenhalt als auch soziale Ausschließung.228 
Sie ist Ausdruck kultureller Hegemonie, die zum einen über Legitimität 
und Illegitimität von Angst und Furcht richtet und die zum anderen durch 
(mediale) Politiken wie Kulturen der Angst Grenzen errichtet zwischen 
›Wir‹ und den ›Anderen‹, zwischen ›gefährdetem Leben‹ und ›gefährden-
dem Leben‹. Es gibt folglich legitime, illegitime und marginalisierte Ängs-
te und Hoffnungen mit ungleich verteilten Effekten. Und schließlich sind 
Angst und Hoffnung spezifische Temporalstrukturen inhärent, nämlich 
ein gleichfalls negativer wie produktiver beziehungsweise ein positiver 
und anders-produktiver Zukunftsbezug. Angst und Furcht sind negative 
und Hoffnungen positive Erwartungsaffekte, die sozialen Wandel antrei-
ben, affektive Interaktionsketten initiieren und Unsicherheiten/Ungewiss-
heiten ob zukünftiger Gefahren beziehungsweise noch nicht realisierter 
Hoffnungen gegenwärtig körperlich wirksam werden lassen und Hand-
lungen anregen wie bedingen. Wie in den folgenden Kapiteln zu sehen 
sein wird, ist Kindheit ein wesentlicher Effekt frühneuzeitlicher und mo-
derner Kontingenzerfahrungen, in der futurisierende und defuturisieren-
de Praktiken kulminieren, Erstere zielen auf eine zunehmende, Letztere 
auf eine abnehmende Offenheit einer gegenwärtigen Zukunft.229

3.4 Analytik, Verfahren und Kritik einer  
historisch-relationalen Soziologie des Problems Kind. 

Zusammenfassung

In diesem letzten Teil gilt es, den abgeschrittenen Weg zusammenzufassen 
und die einzelnen Abschnitte miteinander zu verknüpfen, um Analytik 
und Verfahren des Problems Kind für die folgende Analyse zu bündeln 

228	Vgl. auch Marcus Balzereit: Kritik der Angst. Zur Bedeutung von Konzep-
ten der Angst für eine reflexive Soziale Arbeit (= Perspektiven kritischer So-
zialer Arbeit, Band 6), Wiesbaden 2010, S. 41 ff.

229	Vgl. N. Luhmann: »Die Zukunft kann nicht beginnen: Temporalstrukturen 
der modernen Gesellschaft«, S. 130; H. Krämer: »Zukunftspraktiken«, S. 92.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

und den Modus der Kritik zu profilieren. Die hier entwickelte relatio-
nale und historische Soziologie geht von einer prinzipiellen Mannigfal-
tigkeit und Vielfalt sozialer Immanenz aus, sie denkt nicht dialektisch, 
sondern problematisch und fragt nach den historisch-kulturellen Mög-
lichkeitsbedingungen von Wirklichkeiten respektive von Erfahrungen, 
die Subjektivierungen/Subjektivationen hervorbringen und anleiten.230 
Sie versteht sich im Anschluss an Foucault als eine historisch-kritische 
Ontologie unserer selbst, das heißt, sie weist universale und essenzi-
alisierende Annahmen über Subjekte und Objekte, Körper und Din-
ge, Individuum und Gesellschaft von sich und rückt zugleich Fragen 
nach deren historisch-kulturellen, relationalen Bedingungen und Prak-
tiken wie Techniken ihres Hervorbringens ins Zentrum der Analyse. Sie 
geht dabei nicht von freizulegenden Tiefenstrukturen aus, nimmt kei-
nen Rekurs auf wie auch immer geartete ahistorische Grundlagen oder 
eigentliche Wesenheiten, sondern versucht Subjekte/Objekte als »reine 
Singularitäten« eines herauszuarbeitenden »Kausalnetz[es]«231 einsich-

230	Die hier vertretende relationale Soziologie weist Konvergenzen, aber auch er-
hebliche Divergenzen zu einer gleichnamigen Soziologie auf, wie sie im Rah-
men der Netzwerkforschung nach der kulturellen Wende verhandelt wird. 
Eine angemessene Diskussion der Gemeinsamkeiten wie der Unterschiede zu 
dieser einst vom US-amerikanischen Strukturalismus ausgehenden und prin-
zipiell an H. White anschließenden Soziologie, die als eine grundlagenorien-
tierte, sozial-/kulturtheoretische Diskussion zu gestalten und als solche auch 
um weitere klassische Ansätze (etwa von Tarde, Simmel, Elias) und neuere 
Konzeptionen (etwa von Deleuze, Bourdieu, Haraway und Dépelteau) zu er-
weitern ist, würde wegführen vom Problem Kind und ist daher an anderer 
Stelle wieder aufzunehmen. Denn während die Netzwerkforschung zwar ei-
nen relationalen Ansatz für sich reklamiert, lassen sich verschiedene Spielar-
ten relationalen Denkens in der Soziologie ausmachen und ist überdies ge-
nerell die Frage nach dem Stellenwert des Relationalen in den Traditionen 
soziologischer Theoriebildungen aufzuwerfen; vgl. Daniel Witte/Andreas 
Schmitz/Christian Schmidt-Wellenburg: »Geordnete Verhältnisse? Vielfalt 
und Einheit relationalen Denkens in der Soziologie«, in: Berliner Journal 
für Soziologie 27 (2017), S. 347–376; André Armbruster: »Relationale So-
ziologie in statu nascendi. Perspektiven auf eine Soziologie im Entstehen«, 
in: Soziologische Revue 42 (2019), S. 615–624; sowie für die Netzwerkfor-
schung Sophie Mützel/Jan Fuhse: »Einleitung: Zur relationalen Soziologie. 
Grundgedanken, Entwicklungslinien und transatlantische Brückenschläge«, 
in: dies. (Hg.), Relationale Soziologie. Zur kulturellen Wende der Netzwerk-
forschung, Wiesbaden 2010, S. 7–35.

231	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 36 und 37. Dieser Begriff der Singularität 
ist bei Deleuze und hier insbesondere bei Foucault entlehnt, wo er als Ge-
genbegriff zu Vorstellungen von Identität und, wie unten in Kapitel 5.2 zu 
sehen sein wird, zum Begriff des Individuums dient. Es ist damit ein ande-
res Begriffsverständnis als das in der Gesellschaftstheorie von Reckwitz. In 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

tig zu machen. Dazu nimmt sie ihren empirischen Ausgangspunkt bei 
historischen Problematisierungen, die jene Elemente definieren, »die das 
konstituieren werden, worauf die verschiedenen Lösungen sich zu ant-
worten bemühen«.232 Sie ist ausgerichtet auf die »›Grenzen des Notwen-
digen‹«,233 sie interessiert sich also dafür, was jeweils für die Fremd-/
Selbstkonstitutionen unerlässlich ist, um zum vollwertigen und legiti-
men Subjekt/Objekt einer kulturellen Ordnung zu werden. Die histori-
schen und kulturellen Möglichkeitsbedingungen werden als relationale 
Beziehungsgefüge heterogener Elemente begriffen, die von Praktiken er-
zeugt und gestützt werden. Die Analytik verschiebt gewissermaßen den 
Fokus von Objekten zu Praktiken, um die »Objektivierung der Objek-
tivitäten«234 im »Ordnen menschlicher Vielfältigkeiten«235 in den Blick 
zu nehmen. Praktiken gehen in diesem Sinne dem Subjekt voraus, sie 
sind Erkenntnis- und Verhaltensbereichen immanent236 und lassen sich 
als »Komplexe von Aktivitätsmustern«237 verstehen, die Subjekte und 
Objekte konstituieren, die Körper, Gesten, Handlungs- und Denkwei-
sen ebenso wie räumliche, zeitliche und materiale Arrangements her-
vorbringen.

Um diese Wirklichkeiten erzeugenden Prozesse zu verstehen und un-
tersuchbar zu machen, schließt die Analytik sie entlang der drei Achsen 
Wissen, Macht und Selbstverhältnisse auf. Auf diesen kommt eine nihi-
listische, nominalistische und historisierende Methodologie zur Anwen-
dung, das heißt, die Begriffe der Analyse vollziehen einen Wertentzug, 
unterlaufen normative Entscheidungen und fragen dezentrierend sowie 
historisierend nach dem Geworden-sein von Subjekten/Objekten oder 
allgemeiner: den zu einem spezifischen historischen Zeitpunkt versam-
melten Elementen eines relationalen Beziehungsgefüges, ihren Verkettun-
gen und Kausalitäten. So wird die Analyse des Wissens nicht angetrie-
ben vom Aufspüren von Unwahrheit, Irrtum oder Ideologie, sondern von 
der Frage nach den Bedingungen von Wahrheit. Entsprechend sind die 
Wissenselemente herauszuarbeiten, die einer gegebenen Kultur erlauben, 
eine Erkenntnis als wahr oder falsch zu deklarieren, ebenso wie auch die 
Wahrheitsspiele, die legitime Subjektpositionen generieren. Gefragt wird 

dieser Studie kommen beide Begriffe zur Anwendung, dabei wird aus dem 
Kontext stets deutlich werden, welcher gemeint ist; vgl. auch A. Reckwitz: 
Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 47–51.

232	M. Foucault: »Polemik, Politik und Problematisierungen«, S. 733.
233	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 700; vgl. auch ders.: »Foucault«,  

S. 777.
234	M. Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 43; vgl. auch T. Lemke: 

»›Eine andere Vorgehensweise‹«, S. 30–31.
235	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 279.
236	Vgl. M. Foucault: »Foucault«, S. 781.
237	F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 13.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

in diesem Sinne etwa nach Praktiken der Veridiktion, des Wahrsprechens 
und der Objektivierung. Ebenso ist in Bezug auf Macht nicht leitend, 
ob sie legitim oder illegitim ist, sondern wie sie ausgeübt wird. Macht 
ist keine Essenz, die besessen oder verortet werden könnte, sie existiert 
vielmehr nur in ihrem lokalen, diffusen Vollzug und ist insofern aufzulö-
sen in Machtverhältnisse und Machtbeziehungen. Diese sind relational, 
strategisch und produktiv/hervorbringend. Ihr Beziehungstyp ist nicht 
Gewalt, Kampf oder Konsens, sondern Regierung und Führung, womit 
sämtliche Praktiken gemeint sind, die die Modi der Verhaltensführung 
von Individuen oder Gruppen formen, lenken und verändern. Die Ach-
se der Selbstverhältnisse schließlich geht nicht von anthropologischen 
Universalien aus, von Zeit und Raum enthobenen Annahmen über des 
Menschen Wesen, sondern davon, dass Subjekt und Subjektivität etwas 
Gemachtes und historisch Gewordenes und Werdendes sind. Ihre Ana-
lyse zielt auf jene Praktiken, mit denen das Subjekt/Selbst dazu geführt 
wird, ein Verhältnis zu sich und zur Welt herzustellen beziehungsweise 
auf dieses gemäß einem Ziel (selbst) einzuwirken. Diese Selbstpraktiken 
umfassen sowohl solche, die explizit (reflexive) ›Arbeiten an sich‹ anlei-
ten, als auch ganz allgemein die (unreflektierten) Selbst-/Weltverhältnis-
se, die das Subjekt entsprechend den ihm vorausgehenden kulturellen 
Schemata ausbildet. Diese drei Achsen sind »irreduzible Dimensionen« 
wirklicher Beziehungsgefüge, die zugleich jedoch »in einem konstanten 
Implikationsverhältnis«238 zueinander stehen und in ihrem komplexen 
Zusammenspiel »Brennpunkte der Erfahrung«239 markieren. Subjekti-
vierung beziehungsweise Subjektivation ist also ein mehrdimensiona-
les Geschehen, in dem das Subjekt durch Praktiken der Wahrheitsspie-
le und Machtverhältnisse konstruiert wird und sich mit entsprechenden 
Selbstpraktiken selbst konstituiert. Ein solches relationales Geschehen 
ist zudem stets auch ein affektives, wobei Affekte, in ihrer relationalen 
Bestimmung im Sinne eines nicht hintergehbaren Zusammenhangs von 
Affizieren und Affiziert-Werden, als strukturierende Erfahrungen ange-
sehen werden, welche in Form von Stimuli leibkörperlicher, habitueller, 
subjektivierter Stimmungen und Emotionen die Selbst-/Weltverhältnis-
se des Subjekts anleiten.

Als Instrument der Analyse konkreter relationaler Beziehungsgefü-
ge und Verschränkungen von Praktiken des Wissens, der Macht und 
des Selbst dient das Konzept des Dispositivs, welches als Analyseheu-
ristik Möglichkeitsräume von Wirklichkeiten/Erfahrungen erschließt, 
ohne Kulturalität und Materialität dualistisch auf einseitige Kausali-
täten und Konstitutionsverhältnisse zu reduzieren. Als kulturelle, so-
ziale, räumliche, zeitliche und materiale Arrangements erzeugen sie 

238	G. Deleuze: Foucault, S. 160.
239	M. Foucault: Die Regierung des Selbst und der anderen, S. 15.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

historisch-gegenwärtige Ordnungen, die Subjektivierungen/Objektivie-
rungen hervorbringen, Selbst-/Weltverhältnisse strukturieren und die 
bloße Möglichkeit wechselseitigen Affizierens und Affiziert-Werdens 
bedingen. Ein Dispositiv ist zum einen das »Netz« eines Ensembles he-
terogener Elemente, es bezeichnet zum Zweiten die »Natur« der inneren 
relationalen Strukturierungen und wandelnden Funktions- respektive 
Beziehungsbestimmungen dieser Elemente und es folgt zum Dritten einer 
»dominante[n] strategischen Funktion«, die einer dispositiven Ordnung 
eine strategisch-intentionale Einheit stiftet.240 Dem eigentlichen Dispo-
sitiv vorausgehend ist ein ausgemachter »Notstand«, der sich als Pro
blematisierung im oben beschriebenen Sinn fassen lässt, welchem gemäß 
also »das Sein sich gibt als eines, das gedacht werden kann und muss«.241 
Es wird sodann angetrieben durch die beiden Prozesse einer funktiona-
len Überdeterminierung einerseits und einer strategischen Ausfüllung an-
dererseits, wodurch heterogene Ordnungen ›in permanenter Bewegung‹ 
generiert werden. Ein Dispositiv ist so gewissermaßen die Verbindung 
verschiedenster Linien, solche, die sedimentieren, die verbinden und ver-
dichten, andere, die trennen und selektieren, weshalb Deleuze zu Recht 
davon spricht, dass mensch zur Analyse eines Dispositivs, zum Entwir-
ren seiner Linien, »eine Karte anfertigen« muss: Mensch »muss karto-
graphieren, unbekannte Länder ausmessen«.242 

Die Frage, wo ein Dispositiv beginnt und wo es endet, kann dabei nur 
die konkrete Analyse beantworten. Denn aufgrund seiner »strategischen 
Beschaffenheit« handelt es sich stets »um eine bestimmte Manipulati-
on von Kräfteverhältnissen […], um einen rationalen und abgestimmten 
Eingriff in diese Kräfteverhältnisse«, die einem Dispositiv vorausgehen 
und in welche es eingreift, »um sie in irgendeine Richtung zu entwickeln, 
um sie zu blockieren oder um sie zu stabilisieren, sie zu verwenden«.243 
Es handelt sich stets um Ordnungen in relationalen Beziehungsgefügen, 
die durch Problematisierungen trans-/formiert werden. Wie es also nicht 
das ›eine‹ Dispositiv gibt, gibt es auch nicht den ›einen‹ kausalen Auslö-
ser und ebenso wenig ein klar benennbares Ende oder den einen privi-
legierten Zugang zu deren Analyse. Aus diesem Grund spricht Deleuze 
von einer Karte, die in der Analyse zu erstellen ist, wobei so eine Karte 
nicht nur verschiedene Auflösungen und Zugänge haben kann, auch hat 
sie – zumindest im Schreibprozess – einen letztlich abrupten Rand, da 
sie ansonsten ein Darstellungsproblem bekommt. So verbindet sich in 
dieser Studie eine Detailanalyse eines Dispositivs, das von Rousseau im 
Émile geschaffen wird, mit der Analyse von Dispositivgefügen; Praktiken 

240	M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 392–393.
241	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 19.
242	G. Deleuze: »Was ist ein Dispositiv?«, S. 153.
243	M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 394.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

und Techniken sind die leitenden Begriffe und die Karte ist das Prob-
lem Kind. Eine solche Karte umfasst nicht nur die drei Dimensionen 
des Euklidischen Raums, sondern viele Dimensionen, von räumlichen 
Koordinaten, verschiedenen Zeitlichkeiten, sozialen Verhältnissen und 
körperlichen Aktivitäten bis zu Affekten und Begehrensstrukturen. Die-
se mehrdimensionale Raummetapher ist überdies dienlich, um das Ver-
hältnis verschiedener, ja nicht zwingend gleichrangiger Dispositive zuei
nander zu konzipieren, ohne in die Falle eines schlichten Top-down- oder 
kausalen Abhängigkeitsverhältnisses zu geraten. Auch gehorchen Dispo-
sitive keinesfalls sämtlich der gleichen Form der Machtbeziehungen; es 
wird zu sehen sein, dass sowohl für das Entstehen der modernen Dis-
ziplinargesellschaft als auch für ihr Funktionieren es ganz unerlässlich 
ist, dass souveräne, pastorale, disziplinäre und regulierende Techniken 
der Macht in einem Beziehungsgeflecht bestehen; was sich indes trans-
formiert, ist die je dominante Form. Und das entscheidende Moment al-
ler dieser Transformationen ist, wie die Studie zu zeigen versucht, das 
Problem Kind.

Das Dispositiv respektive Dispositivgefüge als ein flexibles, heuristi-
sches Analyseinstrument dient indes nicht nur dazu, »unbekannte Län-
der« zu kartographieren, sondern auch und vor allem – um im Bild von 
Deleuze zu bleiben – bekannte Länder unbekannt zu machen, »genau 
das sichtbar zu machen, was sichtbar ist, d. h. das erscheinen zu las-
sen, was so nahe, so unmittelbar, so eng mit uns selbst verbunden ist, 
dass wir es aufgrund dessen nicht wahrnehmen«.244 Es gilt, das Selbst-
verständliche weniger selbstverständlich zu machen, Natürlichkeiten 
und Gewohnheiten zu problematisieren, genauer: zu re-problematisie-
ren. »Warum«, so Foucault beispielhaft eine weithin akzeptierte Selbst-
verständlichkeit hinterfragend, »lehrt man in den Schulen nicht nur Le-
sen, sondern zwingt die Schüler auch, sich zu waschen?«245 Ausgehend 
von der gegebenen Aktualität und der Frage, was ich denn nun eigent-
lich bin, »der ich zu dieser Menschheit gehöre, zu dieser Franse, zu die-
sem Moment, zu diesem Augenblick von Menschheit«, ist in kritischer 

244	Michel Foucault: »Die analytische Philosophie der Politik« [1978, Nr. 
232], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. 
Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, 675–695, 
hier S. 682.

245	Alle folgenden Kapitel widmen sich gewissermaßen dieser Frage, ihren viel-
zähligen Bedingungen und ihrer enormen Tragweite. Die formale Antwort 
Foucaults nach Darstellung und Interpretation empirischen Materials, wel-
che im Kapitel 5 nachvollzogen werden, lautet: weil mit der beginnenden 
Moderne die »Kontrolle des Daseins einen polymorphen, polyvalenten, in-
diskreten, nichtdiskreten, synkretistischen Charakter besitzt«, für die das 
Subjekt/Objekt Kind einigermaßen zentral ist; M. Foucault: »Die Wahrheit 
und die juristischen Formen«, S. 761.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

Absicht »die Wahrheit auf ihre Machteffekte hin zu befragen und die 
Macht auf ihre Wahrheitsdiskurse«.246 Das Dispositiv leitet dabei die 
Untersuchung nach verwickelten Zusammenhängen und ursächlichen 
Verkettungen an, ohne auf ein souveränes, planendes Subjekt, eine ein 
›Interesse‹ durchsetzende Trägerschicht oder die Vorstellung einer alles 
leitenden Gesetzmäßigkeit zu verweisen. Mit dem kritischen Ziel heraus-
zufinden, »auf welchen Erkenntnissen, Gewohnheiten und erworbenen, 
aber nicht reflektierten Denkweisen die akzeptierte Praxis beruht«,247 
nimmt die Analytik historische Problematisierungen in den Blick und er-
möglicht dadurch einen veränderten Zugang zur Geschichte der Wahr-
heit. Letztgenannte wird weder hinsichtlich ihres Wahrheitsgehalts noch 
etwaiger Widersprüchlichkeiten befragt und auch nicht im eigentlichen 
Sinne dekonstruiert, sofern darunter das Freilegen einer Tiefenstruktur 
verstanden wird. Stattdessen werden die historisch variablen Praktiken 
eines Ensembles heterogener Elemente untersucht, die das hervorbrin-
gen und zugleich regulieren, was zu einem bestimmten Zeitpunkt in ei-
ner bestimmten Gesellschaft als wahr gilt. Die archäologische Dimensi-
on der Analytik verfolgt dabei »Formen der Problematisierung«,248 sie 
geht vom bloßen lokalen »Faktum der Akzeptiertheit« einer Wahrheit 
aus und arbeitet das »System der Aktzeptabilität«249 heraus; ihre genea-
logische Dimension fokussiert die »Formierung der Problematisierungen 
ausgehend von den Praktiken und deren Veränderungen«,250 zum Her-
ausarbeiten der »Aktzeptabilitätsbedingungen eines Systems« tritt so das 
Verfolgen der »Bruchlinien seines Auftauchens«.251 Es werden in diag-
nostischer Absicht unter unseren »Füßen Ausgrabungen«252 vorgenom-
men und die Voraussetzungen, Bedingungen, Singularitäten und Partiku-
laritäten der ›Länder des Selbstverständlichen‹ herausgearbeitet, indem 
sie im dispositivanalytischen Verfahren (wieder) zum Ereignis gemacht 
werden. Diese Arbeit des »Zum-Ereignis-Machens« verfolgt das Ziel, 
»die Zusammenhänge, die Zusammentreffen, Unterstützungen, Blocka-

246	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 27 und 15.
247	M. Foucault: »Ist es also wichtig, zu denken?«, S. 221. »Kritik […] zeigt, 

dass die Dinge nicht so selbstverständlich sind, wie man meint, damit sie 
nicht mehr so selbstverständlich hingenommen werden. Kritik heißt, Dinge, 
die allzu leicht von der Hand gehen, ein wenig schwerer zu machen«; ebd., 
S. 222. Vgl. auch ders.: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die 
laufende Arbeit«, S. 751.

248	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 19.
249	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 34.
250	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 19.
251	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 35.
252	M. Foucault: »›Wer sind Sie, Professor Foucault?‹«, S. 784. Dies betrifft 

selbstredend auch die sozial- und kulturwissenschaftliche Analyse, ihre lei-
tenden Annahmen, analytischen Kategorien und Wirklichkeitsvorstellungen.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

den, Kraftspiele, Strategien usw. wiederzufinden, die zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt dasjenige formierten, das anschließend als Evidenz, Uni-
versalität oder Notwendigkeit fungieren sollte«.253

Die genealogische Arbeit der historisch-kritischen Ontologie unserer 
selbst ist folglich nicht um eine »Geschichte der Lösungen« bemüht, 
sondern um eine Arbeit »der Problematisierung und der ständigen Re-
problematisierung«.254 Die Genealogie geht von einer »gegenwärtigen 
Frage«, einer »aktuellen Situation«255 aus, der gegenüber sie sich in skep-
tische Distanz begibt und in historisierender Perspektive ihren Bedin-
gungen nachspürt. Sie begreift weder das Vergangene als zwangsläufi-
ge Vorgeschichte des Gegenwärtigen noch das Gegenwärtige per se als 
»besser oder entwickelter oder erleuchteter«256 als das Vergangene. Die 
»Geschichte der Gegenwart« im Sinne Foucaults zu betreiben meint das 
Herausarbeiten und analytische Rekonstruieren der historischen Mög-
lichkeitsbedingungen des gegenwärtig Selbstverständlichen, in dem sich 
nicht eine Essenz entfaltet oder eine Wahrheit zunehmend ›reift‹. Das 
Vergangene interessiert als »Raum der historischen Fragmente, die zwar 
den aktuellen Zustand zu erklären helfen, aber durch das Aufzeigen der 
Willkürlichkeit seiner Entstehung die Zerbrechlichkeit des Bodens be-
legen, auf dem sich die Zeitgenossen bewegen.«257 Wie Gesellschaft als 
kategorische Totalität denunziert und sie stattdessen als Effekt histori-
scher Praktiken analysiert wird – was etwas ganz anderes ist als die Be-
hauptung, Foucault habe den Raum des Gesellschaftlichen vergessen 
–,258 wird grundsätzlich das kulturell Selbstverständliche und auch das 
selbstverständlich Umkämpfte als historische Immanenz von Kultur/Ge-
sellschaft verstanden, in der sich die Elemente in einem historischen Pro-
zess unlösbarer Symbiose wechselseitig hervorbringen. Auf diese Weise 
werden ihre Kontingenzen und Bruchlinien aufgezeigt, das Selbstver-

253	M. Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 30.
254	M. Foucault: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende 

Arbeit«, S. 751.
255	M. Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit«, S. 831 und 832.
256	Michel Foucault: »Räderwerke des Überwachens und Strafens. Ein Ge-

spräch mit J.-J. Brochier« [1975], in: Mikrophysik der Macht. Über Straf-
justiz, Psychiatrie und Medizin, Berlin 1976, S. 31–53, hier S. 43.

257	U. Brieler: »›Erfahrungstiere‹ und ›Industriesoldaten‹: Marx und Foucault 
über das historische Denken, das Subjekt und die Geschichte der Gegen-
wart«, S. 71.

258	Dass diese (irrige) Annahme in Teilen der Sozial- und Kulturwissenschaften 
als gesetzt gilt, zeigt sich gut daran, wie beiläufig sie zuweilen vorgetragen 
wird, und dies durchaus auch in positiven Anschlüssen an Foucault; vgl. z. B. 
Sven Lewandowski: »Sexualität – und Wahrheit? Über Michel Foucaults 
Willen zum Wissen«, in: Zeitschrift für Sexualforschung 29 (2016), S. 344–
347, hier S. 347.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

ständliche reproblematisiert und veränderte Erfahrungsräume ermög-
licht. Diese genealogische Perspektive negiert dabei keineswegs ein prin-
zipielles Fortschreiten des Gesellschaftlichen, eine gewisse Kontinuität 
der soziokulturellen Wirklichkeiten, sie verwahrt sich aber dagegen, die-
se Prozesse von vornherein als Frage nach Fortschritt und Emanzipa-
tion beziehungsweise Niedergang und Versklavung zu stellen, um un-
gleich grundlegender zu fragen, wie das eigentlich vor sich geht, »wenn 
etwas geschieht«.259 So versteht sich die historisch-relationale Soziolo-
gie als eine Gesellschaftsanalyse, die ihren Antrieb gerade daraus zieht, 
dass nichts »fundamental« ist, es keine »fundamentalen Phänomene« 
gibt, sondern »nur reziproke Beziehungen und ständige Verschiebungen 
zwischen ihnen«.260

In diesem umfassenden Sinne widmet sich die Studie dem Problem 
Kind. Sie analysiert historische Problematisierungen des Subjekts/Ob-
jekts als Kind sowie Problematisierungen, die am Kind, um das Kind und 
durch das Kind vollzogen wurden und werden und Gesellschaft hervor-
bringen. Ausgehend von den im zweiten Kapitel angestellten Interpre-
tationen von Althussers Ideologieaufsatz geht sie davon aus, dass Kind 
und Kindheit in den modernen Prozessen kultureller Trans-/Formationen 
und Vergesellschaftungen eine grundlegende und daher herauszuhebende 
Doppelrolle einnehmen: zum einen heuristisch-analytisch, weil für kul-
turelle Trans-/Formationen die am Lebensbeginn ansetzenden, perma-
nenten und fortwährenden rituellen Objektivierungen und Subjektivie-
rungen elementar sind. Die hier entwickelte, auf Foucault aufbauende 
Analytik bestätigt auf theoriesystematischer Ebene diese zentrale Funk-
tion des Kindes respektive der »gleich zu Anfang«261 einsetzenden Erzie-
hung des Subjekts. Zum anderen historisch-empirisch, weil seit Beginn 
der Frühen Neuzeit Kind und Kindheit, die von ihnen ausgehenden und 
auf sie verweisenden Wahrheitsspiele, Machtbeziehungen und Selbstver-
hältnisse funktional dominant sind für trans-/formierende, re-/produk-
tive Subjektivierungsweisen soziokultureller Ordnungen der westlichen 
Moderne. Überdies sind sie für die moderne Erfahrung biographischer 
Identität wesentlich, wie auch das folgende Kapitel zeigen wird. Das Weg-
brechen transzendentaler Gewissheiten und das Auftauchen der genera-
tionalen Kategorie Kindheit im Laufe der Frühen Neuzeit sind im Grun-
de zwei Seiten derselben Medaille. Das Kontingenzbewusstsein, welches 

259	M. Foucault: »Räderwerke des Überwachens und Strafens«, S. 43.
260	Michel Foucault: »Raum, Wissen und Macht« [1982, Nr. 310], in: Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 324–341, hier S. 332 (kor-
rigierte Übersetzung).

261	M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 22.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

für Foucault ein wesentliches Kennzeichen der Moderne ausmacht, muss 
also als zentrales Merkmal kindlicher Erziehung angesehen werden.

Dabei zeichnen sich diese auf Kind und Kindheit bezogenen Subjek-
tivierungsmodi, so die Althusser folgende Annahme, durch vier Spezifi-
ka aus: eine enorme institutionelle Dauer, eine besondere Intensität und 
Dichte, den Zusammenhang von produzierten Fähigkeiten und Prakti-
ken sozialer Differenzierung sowie einen doppelten, Kind und Gesell-
schaft umfassenden Zukunftsbezug. Unter Rückgriff auf die im vorigen 
Abschnitt erarbeiteten affektsoziologischen Überlegungen zu Angst und 
Hoffnung und damit auch zu Zukunft als gegenwärtigem Zeithorizont, 
der in der Frühen Neuzeit zu einem kontingenten und offenen wird, 
lässt sich dieser letzte Punkt nun noch weiter fassen: Durch den indivi-
duell-gesellschaftlichen Zukunftsbezug generiert und evoziert das rela-
tionale Beziehungsgefüge der am, um und durch das Kind versammelten 
Elemente und Praktiken strukturell sowie klassen- und milieuspezifisch 
Erwartungsaffekte der Angst und Hoffnung. Sie zeigen sich beispiels-
weise in der »auf das Kind verwandten Sorge« der das Kapitel einleiten-
den ödipalen Szenerie und sind, wie nun das folgende Kapitel aufweist, 
charakteristisch für die vom Problem Kind ausgehenden Wirklichkei-
ten – und als solche für moderne Gesellschaften. In diesem untersuche 
ich anhand von Rousseaus Émile, zweifelsohne ein Klassiker moder-
ner Kindheitskonstruktionen, das Dispositiv Kindheit und veranschauli-
che, wie ausgehend vom Problem Kind sich ein zugleich ängstliches und 
hoffnungsvolles Beziehungsgeflecht entspinnt, welches eine Vielzahl von 
für moderne Gesellschaften typischen Ordnungen von Subjekten, Gene-
rationen, Geschlechtern und Klassen anleitet. Anschließend arbeite ich 
durch eine systematische Relektüre von Foucaults Werk die ungeheure 
Relevanz heraus, die dem Problem Kind in den Praktiken und Techniken 
neuzeitlicher und moderner Formen der Vergesellschaftung zukommt. 
Dabei wird deutlich, dass die Rede von einem Dispositiv Kindheit die 
Bedeutung des Problems Kind unterminiert, weshalb es dienlich ist, von 
einer Karte im Sinne Deleuzes auszugehen. Die genealogische Analyse 
des modernen Entwicklungsdenkens mit einem besonderen Fokus auf 
die Spätmoderne ist schließlich Gegenstand des letzten Kapitels.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

4 Glücksversprechen und Gefahrenkultur 

Das Dispositiv moderner Kindheit  
in Rousseaus Émile

Das Kind solle »weder Tier noch Erwachsener sein«, schreibt Rous-
seau in seinem im Frühjahr 1762 veröffentlichten Werk Émile, »sondern 
Kind«.1 Der umtriebige Aufklärer formuliert in diesem ebenso schnell 
verbotenen wie sich verbreitenden Text eine Anthropologie, die ich fol-
gend als liberal-paternalistische und pädagogisch-republikanische deu-
te. Meine Analyse dieses Textes zielt darauf, wesentliche Elemente des 
Dispositivs moderner Kindheit herauszuarbeiten und auf diese Weise der 
Relevanz des Problems Kind weiter nachzugehen. Wie im zweiten Kapi-
tel aufgezeigt, weist Althusser permanenten Anrufungen vom Lebensan-
fang an signifikante Bedeutung zu für Praktiken gesellschaftlicher Re-/
Produktion. Anhand des von Rousseau im Émile geschaffenen Mikro-
kosmos lässt sich dies anschaulich nachvollziehen und zudem inhaltlich 
präzisieren. Gemäß der im dritten Kapitel entwickelten Analytik bezeich-
net das Dispositiv Kindheit dabei die strategischen Ensembles hetero-
gener Elemente, in denen sich disparate und zugleich konkrete Prakti-
ken des Wissens, der Macht und des Selbst miteinander verschränken, 
die ausgehend von der Problematisierung des Subjekts/Objekts als Kind 
sowie den am, um und durch das Kind erfolgten Problematisierungen 
hervorgebracht werden. Auf diese Weise werden historisch-gegenwär-
tige Ordnungen und Wirklichkeiten des Selbstverständlichen und Ge-
wöhnlichen erzeugt, deren Möglichkeitsbedingungen im Problem Kind 
gründen. Bevor die eigentliche Analyse beginnt, sollen die im Émile ver-
sammelten Elemente des Dispositivs moderner Kindheit zunächst bün-
dig zusammengefasst und das Werk knapp in seinen historischen Kon-
text gestellt werden.2

1	  	 Jean-Jacques Rousseau: Emil oder Über die Erziehung. Vollständige Aus-
gabe. In neuer deutscher Fassung besorgt von Ludwig Schmidts, Paderborn 
u. a. 1971 [1762], S. 62.

2	  	Eine Vorarbeit dieses Kapitels, auf die im empirischen Teil 4.1 bis 4.4 zu-
rückgegriffen wird, deren Interpretationen und Systematisierungen jedoch 
erheblich erweitert, um neue Deutungen ergänzt und bezüglich der Perfek-
tibilität korrigiert werden, findet sich in Christoph T. Burmeister: »Von der 
›Natur des Kindes‹ zur Formation des sich selbstführenden Selbst. Eine Sub-
jektanalyse Rousseaus Émile als Beitrag zur Genealogie moderner Subjek-
tivierung«, in: Michael Hohlstein et al. (Hg.), Der Mensch in Gesellschaft. 
Zur Vorgeschichte des modernen Subjekts in der Frühen Neuzeit, Paderborn 
u. a. 2019, S. 105–136.

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Ausgangspunkt Rousseaus ist eine fundamentale Problematisierung 
seiner Gegenwart, der bestehenden feudalen Gesellschaft und Sittenlo-
sigkeit frühkapitalistisch-bürgerlichen Stadtlebens ebenso wie der die 
menschliche Natur verkennenden aufklärerischen Vernunft. So veröffent-
licht der Citoyen de Genève den Émile fast zeitgleich mit dem Contrat so-
cial, deren jeweilige erste Sätze vielfach zitiert und Ausdruck von dessen 
Kritik an entfremdenden Formen moderner Vergesellschaftung sind. Be-
kanntlich heißt es im ersten Satz des ersten Buches des Émile: »Alles ist 
gut, wie es aus den Händen des Schöpfers kommt; alles entartet unter den 
Händen des Menschen«.3 Der erste Satz des ersten Kapitels des Contrat 
social wiederum hält fest: »Der Mensch ist frei geboren, und überall liegt 
er in Ketten«.4 Auch die im Ganzen acht Jahre andauernde Flucht, zu 
der Rousseau sich aufgrund eines aufrechterhaltenen Haftbefehls nach 
Veröffentlichung beider als »verbrecherisch[]«5 gebrandmarkten Schrif-
ten gezwungen sah – Exemplare des Émile wurden gar in Paris und Genf 
verbrannt –, mag als Beleg der Vehemenz der Problematisierung dienen. 
Daher zielt die dominante strategische Funktion des Émile denn auch auf 
die Erschaffung eines neuen, nicht-entfremdeten, natürlichen wie sittli-
chen, seinem Gewissen folgenden Bürgermenschen.

Wie im das Kapitel einleitenden Zitat bereits offenbar wird, geht 
Rousseau dabei von einer essenziellen Differenz zwischen Kind und Er-
wachsenem aus. Das von Natur aus gute Kind besitze ein natürliches Ei-
genrecht sowie eine Natur, die es dazu bestimme, erwachsen zu werden. 
Die ausgemachte essenzielle Differenz überbrückt das kindliche Subjekt 
derweil durch einen Entwicklung genannten Prozess, der mehrere na-
türliche und sittliche Stufen umfasst. Diese sollen je eigenständig glück-
lich-machend, also nicht nur vorbereitend sein, zugleich aber bedingt ihr 
erfolgreiches Passieren die Möglichkeit einer glücklichen Existenz als er-
wachsenes Subjekt. Dieses hoffnungsvolle Geschehen namens Entwick-
lung bedarf zugleich zwingend expertenhafter Fremdführung in Form 
von Erziehung (des Kindes wie der Eltern), denn zum einen verlangt das 
unbekannte Wesen wahrhaftiger Expertise, schließlich »kennt [mensch] 
die Kindheit nicht«.6 Und zum anderen ist dieses Geschehen flankiert 
von unzähligen Gefahren, die sowohl der Umgebung des Kindes ent-
springen, falscher elterlicher Praxis etwa oder selbstsüchtigen und un-
sittlichen Erwachsenen oder problematischen anderen Kindern, als auch 

3	  	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 9.
4	  	 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des 

Staatsrechts, Stuttgart 2011 [1762], S. 5.
5	  	Michel Foucault: »Einführung [in: Rousseau, J.-J., Rousseau juge de Jean-

Jacques. Dialogues]« [1962, Nr. 7], in: Schriften in vier Bänden. Dits et 
Ecrits. Band I. 1954–1969. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frank-
furt/Main 2001, S. 241–262, hier S. 249.

6	  	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 5.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

dem Kind selbst, seinem Können und Wollen und später seiner ungezü-
gelt-anzüglichen Phantasie. In jedem Fall aber sind die Gefahren apo-
kalyptisch und katastrophisch, denn ein jedes Abweichen von dem na-
türlich-sittlichen Entwicklungsprozess verunmöglicht das erfolgreiche 
Passieren der entsprechenden Entwicklungsstufe und lässt den linearen 
Prozess im Ganzen, daran erlaubt Rousseau keinen Zweifel, zwangs-
läufig und unwiederbringlich scheitern. Dies führe indes nicht nur das 
Ende Émiles herbei, sondern verunmögliche auch die natürlich-sittliche 
Gesellschaft. Weder also ist Entwicklung ohne Telos noch Erziehung 
bloßer Selbstzweck. Im Gegensatz zu Rousseaus Begriff der Perfekti-
bilität, der Fähigkeit zur Vervollkommnung, dessen zeitgenössischer 
Skandalon gerade im Auslassen einer »definiten Zielbestimmung«7 be-
steht, werden Entwicklung und Erziehung entworfen für und gesche-
hen in Bezug auf eine bestimmte, erwünschte, zukünftige gesellschaftli-
che Ordnung, ein erträumtes »Goldenes Zeitalter«.8 Es wird sich zeigen, 
dass ausgehend von diesen Grundannahmen das Dispositiv Kindheit als 
Glücksversprechen und Gefahrenkultur ein gleichfalls hoffnungsvolles 
und ängstlich-sorgendes Beziehungsgefüge bedingt, das am Kind, um 
das Kind und durch das Kind, seinen Körper und seine Seele heteroge-
ne (Ungleichheits-)Ordnungen hervorbringt: der Generationen, der Ge-
schlechter, der Klassen, der Expert:innen und Laien sowie der Dinge, 
des Raumes und der Zeit.

Die Natur als Bezugspunkt einer anthropologischen Bestimmung des 
Menschen, die also Antrieb, Leitlinie und Bezugsgröße von Rousseaus 
Émile bildet,9 treibt europäische Gelehrte unterdessen bereits seit dem 
16. Jahrhundert um.10 Wie im vorigen Kapitel betont wurde, nimmt in 

7	  	Reinhart Koselleck: »Die Verzeitlichung der Begriffe«, in: Begriffsgeschich-
ten. Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Spra-
che, Frankfurt/Main 2006, S. 77–85, hier S. 79.

8	  	Michel Foucault: Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt/Main 1968 
[1954/1962], S. 123.

9	  	Vgl. auch Peter Tremp: Rousseaus Émile als Experiment der Natur und 
Wunder der Erziehung. Ein Beitrag zur Geschichte der Glorifizierung von 
Kindheit (= Forschung Erziehungswissenschaft, Band 74), Wiesbaden 2000.

10	 	Vgl. Odo Marquard: »Anthropologie«, in: Joachim Ritter (Hg.), Histori-
sches Wörterbuch der Philosophie. Band 1, Basel 1971, Sp. 362–374, hier 
Sp. 363; M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 372–389. Auch im eine 
Dekade vor dem Émile erschienenen fünften Band der Enzyklopädie von 
Diderot, einem zeitweiligen Freund Rousseaus, und d’Alembert findet sich 
im Eintrag »Erziehung« bereits die Konzeption einer den Pflanzen vergleich-
baren kindlichen Natur als erzieherischen Ausgangspunkt: »Il y a bien de 
l’analogie entre la culture des plantes & l’éducation des enfans; en l’un 
& en l’autre la nature doit fournir le fonds.« César Chesneau Dumarsais: 
»Éducation«, in: Denis Diderot/d’Alembert, Jean Baptiste le Rond (Hg.), 

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

dem Maße, wie eine göttlich-transzendentale, ganzheitliche Ordnung 
brüchig wird und an Überzeugungskraft einbüßt, sowohl die philoso-
phisch-gelehrige Aufmerksamkeit gegenüber als auch die ordnungspoli-
tische Relevanz von Kindheit zu. Das unterschiedslose »Daherwachsen-
lassen«11 weicht dadurch nach und nach einer zunehmend und vielfach 
geordneten Kindheit. Dabei gehen die Versuche einer neuen, nicht wei-
ter metaphysischen Bestimmung des Menschen zentralerweise einher mit 
Reflexionen und Erprobungen neuer Modi der »Verhaltensführungen«, 
der »Führungen« und »Regierungen«, so Foucault, in deren Zentrum 
das »Problem der Institution der Kindheit« steht.12 Die Kinder, diese zu-
künftigen Bürger:innen, sollen bis zu dem Punkt geführt werden können, 
»an dem sie für die Bürgerschaft nützlich sind«, sie gleichfalls »ihr Heil 
finden können« und »sich selbst zu verhalten wissen«.13 In der Aufklä-
rung wird dieses Problem schließlich gesamtgesellschaftlich bedeutsam, 
es drückt sich unter anderem aus in der bündigen wie berühmten Frage 
des Rousseau-Verehrers14 Kant: »Wie kultivire ich die Freyheit bei dem 
Zwange?«15 Doch kulminieren in der Institution der Kindheit nicht nur 
diese Fragen, sie ist zugleich die »fundamentale Utopie, der Kristall, das 
Prisma, durch das hindurch die Probleme der Leitung wahrgenommen 
worden sind«.16 

Seit dem 16. Jahrhundert wird Zeit zunehmend dynamisiert und im 
18. Jahrhundert, jener von den Zeitgenoss:innen eben als Aufklärung und 
»Neuzeit« begriffenen Epoche, als solche schließlich selber »zu einer Kraft 
der Geschichte«.17 Nicht nur werden die Menschen sich der Kontingenz 
ihres Handelns bewusst, sondern zunehmend auch der »Kontingenz des 
Handlungsbereichs selbst«18 und damit der kontingenten Bedingungen 

Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. 
Tome 5, Paris 1751, S. 397–403, hier S. 397.

11	 	Doris Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse. Von 
der gesellschaftlichen Macht der Unschuld und dem kreativen Individuum, 
Weinheim 2005, S. 23.

12	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 336.
13	 	Ebd.
14	 	Die Schriften Rousseaus waren nicht nur zentral für die Entwicklung des 

Kantschen Denkens, auch bildete ein Rousseau-Porträt den einzigen Schmuck 
in dessen Königsberger Arbeitszimmer; vgl. Gerd Irrlitz: Kant-Handbuch. Le-
ben und Werk. 2., überarbeitete und ergänzte Aufl., Stuttgart, Weimar 2010, 
S. 34.

15	 	 Immanuel Kant: Über Pädagogik, Königsberg 1803, S. 27.
16	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 336.
17	 	Reinhart Koselleck: »›Neuzeit‹. Zur Semantik moderner Bewegungsbegrif-

fe«, in: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frank-
furt/Main 1989, S. 300–348, hier S. 321.

18	 	Michael Makropoulos: Modernität und Kontingenz, München 1997, S. 22.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

der Fremd- und Selbstführungen. Dementsprechend wird auch das Er-
ziehungsgefüge problematisiert und ein exaktes wie überzeugendes Wis-
sen vom Verhältnis der Generationen sowie der notwendigen Ausstat-
tung des Nachwuchses gesucht. »[G]alten die Nachkommen bis dahin 
primär als Erben sowohl der Sünden als auch des Besitzes, sowie der Na-
tur ihrer Väter, sollten sie nun zuerst das Kind, das lernende Individuum, 
das selbsttätig entdeckende und destruierende Subjekt sein«.19 Das Kind 
wird in pädagogisch-erzieherischen Praktiken von der Erbsünde befreit, 
von der Nachkommenschaft gewissermaßen enterbt und als ein autono-
mes Individuum entworfen. So folgen die Fremd- und Selbstführungen 
immer weniger zyklisch konzipierten Praktiken denn linearen. Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft treten nach und nach auseinander und 
pädagogische wie erzieherische Praktiken gehorchen zunehmend einem 
teleologischen Fortschreiten jenseits der Generationengrenze – und die 
Hoffnung auf eine bessere, menschlichere, fortschrittlichere Zukunft von 
Individuum und Gesellschaft, Bürger und Staat nährt sie. Daher verlangt 
der »Gegenstand modernen Erziehens, das Kind mit seiner Zukunft, […] 
ein antizyklisches Vorgehen«.20 In der nun zunehmend als eigenständige 
Lebensphase konzipierten Kindheit eines Individuums, der im Kind und 
durch das Kind herbeizuführenden besseren Zukunft der Gesellschaft so-
wie dem veränderten Generationenverhältnis finden sich zentrale Aspek-
te des modernen Zeitregimes: etwa das Brechen der Zeit, das Prämieren 
des Neuen sowie die Fiktion des Anfangs, für deren Verallgemeinerung 
und Veralltäglichung – deren Selbstverständlichwerden – Kind und Kind-
heit nicht nur ganz wesentlich sind,21 sondern auch wegweisend. Denn 
die »pädagogische Enterbung [geht] der ökonomischen voraus«,22 die 
durch die Generalisierung von Lohnarbeit im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert folgt. So sind im Konzept Kindheit alle Elemente versammelt, die ge-
mäß der Problematisierung mögliche Lösungen bedingen.

Auch für Rousseau ist die Natur des Kindes, ist das natürliche Kind 
mit seiner unbedingt zu regierenden Fähigkeit, sich linear-fortschreitend 
zu entwickeln, zugleich Utopie, Kristall und Prisma. Es ist die Bedingung 
der Lösung des Problems der richtigen Fremd- und Selbstführungen. 

19	 	Konrad Wünsche: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, in: Diet-
mar Kamper/Christoph Wulf (Hg.), Die sterbende Zeit. Zwanzig Diagno-
sen, Darmstadt, Neuwied 1987, S. 100–114, hier S. 100.

20	 	Ebd., S. 104.
21	 	»Als Realität, Norm und Phantasma ist die emblematische Sollbruchstel-

le des Generationenkonflikts im Zeitregime der Moderne zu einer Quel-
le ›ständig sich neu reproduzierender Hiatus-Erfahrungen‹ geworden und 
dient dabei nicht zuletzt […] der paradigmatischen Selbstinszenierung von 
Anfängen.« Aleida Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall 
des Zeitregimes der Moderne, München 2013, S. 148.

22	 	K. Wünsche: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, S. 100.

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Rousseau entwirft im Émile das Bild eines Menschen, der von der 
Erbsünde befreit und von Verwandtschaft entledigt sich natürlicherweise 
zu einer freien und rechtschaffenen Existenz entwickelt, und formuliert 
mit dem frei von (traditionalen) Bindungen sich selbst regierenden au-
tonomen Individuum ein Grundelement moderner Kultur. Er fügt näm-
lich dem aufklärerischen, politischen und erzieherischen Diskurs des 18. 
Jahrhunderts in kulturkritischer Absicht und in Abgrenzung zu Tabula-
rasa-Konzeptionen das Element des Kindes als Terra incognita hinzu.23 
Das Kind wird als ein unbekanntes Wesen eingeführt, das weder Mensch 
noch Tier ist und das in seiner natürlichen wie natürlich-guten Eigen-
heit vom Erzieher zu studieren und dessen Entwicklung erzieherisch zu 
regieren ist. Daraus speist sich sowohl die Formation Erzieher:in/Kind 

23	 	Tabula-rasa-Vorstellungen vom Kind als Ausgangspunkt des Erziehungsge-
schehens finden sich in zahlreichen Kulturen, beispielsweise in der frühen 
chinesischen Philosophie als »Jadestein, der noch geschliffen werden muss«, 
oder der islamischen des 10. und 11. Jahrhunderts als »ungeschliffener Edel-
stein«, der rein und formbar ist. Das europäische Mittelalter ist in dieser 
Hinsicht geprägt von der Lektüre des antiken griechischen Gelehrten Plut-
arch, der festhält: »Das Kindesalter ist noch in hohem Maße formbar und 
geschmeidig, und den zarten Kinderseelen lassen sich Lehren unverlierbar 
einprägen; alles Harte hingegen kann nur mit Schwierigkeiten wieder in ei-
nen weichen Zustand zurückgeführt werden. Denn wie Siegel in weiches 
Wachs gedrückt werden, so muß man die Lehren den Seelen einprägen, so-
lange sie noch kindlich sind.« In der Neuzeit hat unter anderem durch die 
philanthropische Rezeption wirkmächtig eine solche Tabula-rasa-Konzeption 
dann Locke formuliert, der wie Rousseau Calvinist ist und bei dem sich vie-
le der im Émile verhandelten Praktiken bereits finden. Er ist der Erste in der 
europäischen Geistesgeschichte, in dessen Erkenntnistheorie Kindheit einen 
zentralen Stellenwert besitzt. Seine sensualistisch-materialistische Psycholo-
gie bricht mit der seit dem 5. Jahrhundert vorherrschenden Erbsündenlehre 
und hinterfragt Descartes seelischen bzw. geistigen Substanzbegriff und damit 
die Vorstellung eines für sich und aus sich bestehenden Wesens. Was die Seele 
stattdessen ausmache, seien empirisch nachweisbare Operationen. Die Kin-
derseele erscheint ihm daher als »weißes Papier oder Wachs […], das man bil-
den und formen kann, wie man will«. John Locke: Gedanken über Erziehung, 
Stuttgart 1970 [1693], S. 268; Plutarch zitiert nach Klaus Arnold: »Kindheit 
im europäischen Mittelalter«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur 
Sozialgeschichte der Kindheit, Freiburg i. Br., München 1986, S. 443–467, 
hier S. 449; vgl. außerdem Gudula Linck: »Der Jadestein, der noch geschlif-
fen werden muss – Zur Sozialgeschichte des Kindes in der chinesischen Kai-
serzeit«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur Sozialgeschichte der 
Kindheit, Freiburg i. Br., München 1986, S. 75–111, hier S. 76; Harald Motz-
ki: »Das Kind und seine Sozialisation in der islamischen Familie des Mittel-
alters«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur Sozialgeschichte der 
Kindheit, Freiburg i. Br., München 1986, S. 391–441, hier S. 432.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

samt der Notwendigkeit professioneller Expertise, Blicke, Techniken und 
Verfahren als auch ganz grundsätzlich ein verändertes Verhältnis von 
Kindheit und Erwachsenheit. Denn nicht nur wird die Generationenfolge 
eine lineare und hat Kindheit ein Eigenrecht, eine eigene, vom Erwach-
senen zu unterscheidende essenzielle Wahrheit. Auch wird eine glückli-
che Kindheit sowohl Voraussetzung für ein glückliches (Erwachsenen-)
Leben als auch zentrale Arena introspektiver, evaluativer und valorisie-
render Imperative. Diese Praktiken der Fremd- und Selbstführungen ver-
einen (individuelle) Freiheit und (gesellschaftlich notwendigen) Zwang 
und machen sie zu ihrer gegenseitigen Bedingung.24 Mit anderen Wor-
ten, Pädagogik und Politik sind im Émile eins. Denn auch wenn Rous-
seau von der Natur des Kindes ausgeht, ist das eigentliche Thema dieses 
Werks die »Kunst der Menschenbildung«.25

Eben dieses Werk der Menschenbildungskunst soll im Folgenden der 
im dritten Kapitel entwickelten Analytik gemäß zum Ereignis gemacht 
werden. Dazu werden weder Einflüsse auf Rousseau noch Rousseaus 
ideen- wie kulturgeschichtlicher Einfluss herausgearbeitet26 und auch 

24	 	Die moderne Erziehungswissenschaft erkennt in »Freiheit und Zwang« eine 
»Grundantinomie« ihrer professionalen Praxis, aus der stets »neue Heraus-
forderungen« resultieren würden. Diese Selbsterzählung, die einerseits Steig-
bügelhalter pädagogischer Kritik sowie permanenter pädagogischer Reform 
ist und die andererseits ahistorisch die unhintergehbare Bezogenheit beider 
sowie das Pädagogik begründende Verwobensein pädagogischer Praxis in 
das moderne Regieren der Freiheit strukturell verkennt, ist ein Element des 
Dispositivs Kindheit. Siehe dazu den Abschnitt 4.5 sowie für einen Beispiel-
beleg der Pädagogik leitenden »Grundantinomie« Werner Helsper: »Päda-
gogisches Handeln in den Antinomien der Moderne«, in: Heinz-Hermann 
Krüger/Werner Helsper (Hg.), Einführung in Grundbegriffe und Grundfra-
gen der Erziehungswissenschaft. 6., überarbeitete und aktualisierte Aufl., 
Wiesbaden 2004, S. 15–34, hier S. 19–20, für das Zitat S. 30.

25	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 5.
26	 	»Die Literatur über Rousseaus politische, pädagogische und künstlerische 

Anschauungen möchte heute kaum mehr zu übersehen sein.« Mit diesen 
Worten leitet Fester schon 1890 seine Studie über Rousseaus geschichts-
philosophischen Einfluss ein. Tatsächlich beginnt die intensive Auseinan-
dersetzung mit dem Émile bereits unmittelbar nach seiner Publikation und 
trotz oder gerade wegen des baldigen Verbots und hat sich nach der Fran-
zösischen Revolution noch intensiviert. Formey etwa veröffentlicht schon 
1763 seinen Anti-Émile (welcher weniger eine Gegenschrift als eine Modi-
fikation darstellt). Bereits 1762 kursieren deutsche Übersetzungen, Base-
dow und Pestalozzi greifen Rousseaus Ideen auf und überführen sie durch 
je eigene Modifikationen in pädagogische Praxis; Campe veröffentlicht den 
Émile 1789 in seinem Allgemeinen Revisionswerk in einer weiteren deut-
schen Übersetzung, das erstarkende Bürgertum lässt sich insbesondere von 
den Ausführungen zur Kleinkinderziehung und dem mütterlichen Stillgebot 

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

nicht die Stellung des Émile in Rousseaus Gesamtwerk.27 Dass Émile in 
diesem Kapitel allein im Zentrum der Analyse steht, sollte indes nicht 
dahingehend missverstanden werden, eine unvergleichliche Stellung von 
Autor und Werk anzunehmen. Die »Instanz des schöpferischen Subjekts 
als raison d’être eines Werks«28 ist der relationalen Analytik fremd. Nicht 
ein flüchtiger Kern soll gesucht, sondern das Subjektivationen hervor-
bringende Beziehungsgefüge und dessen Elemente untersucht werden. 
Foucaults Replik auf einen solchen zunächst naheliegend erscheinenden 
Einwand der Fokussierung auf ein Werk greift auch hier:

»Sie werden einwenden: Aber das ist doch nur die Utopie irgendeines 
[…] Autors. Daraus können Sie nicht die geringste bedeutsame Folge-
rung ableiten! Ich für meinen Teil behaupte, dass dieses Werk […] nur 
ein Beispiel für eine gewaltige Literatur ist, die in den meisten europä-
ischen Ländern zu jener Zeit zirkuliert. Die Tatsache, dass es überaus 
einfach und dennoch sehr detailliert ist, hebt die Merkmale, die man 
überall erkennen konnte, klarer hervor.«29

inspirieren sowie die Romantik von der ›kindlichen Natur‹; sowohl die Wei-
marer Klassik als auch der Deutsche Idealismus arbeiten sich an Rousseau 
ab, wie er auch Gewährsmann und Modernitätsbeleg der aufkeimenden Re-
formpädagogik um 1900 ist, um nur einige (deutschsprachige) Eckpfeiler 
der Rezeption des späten 18. und des 19. Jahrhunderts zu nennen, ganz zu 
schweigen von Rousseaus Instrumentalisierung während der Französischen 
Revolution sowie der Analysen wiederum dieses Zusammenhangs. Aus der 
Fülle an Literatur sei daher auf den von Jaumann herausgebenden Band ver-
wiesen, der die Vielstimmigkeit sowohl der Werkzugänge als auch möglicher 
Rezeptionswege deutlich werden lässt; vgl. Herbert Jaumann (Hg.): Rous-
seau in Deutschland. Neue Beiträge zur Erforschung seiner Rezeption, Ber-
lin, New York 1995; für das Feld der Pädagogik vgl. Otto Hansmann (Hg.): 
Seminar: Der pädagogische Rousseau. Band II: Kommentare, Interpretati-
onen, Wirkungsgeschichte, Weinheim 1996; für die Reformpädagogik vgl. 
Jürgen Oelkers: Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. 4., 
vollst. überarb. u. erw. Aufl., Weinheim, München 2005, S. 123, 126 ff; für 
die Kindheitssoziologie vgl. Michael-Sebastian Honig: Entwurf einer The-
orie der Kindheit, Frankfurt/Main 1999, S. 31–58; für das einleitende Zi-
tat siehe Richard Fester: Rousseau und die deutsche Geschichtsphilosophie. 
Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Idealismus, Stuttgart 1890, S. v.

27	 	Dass eine pädagogische Lesart als Erziehungsroman, wie sie im öffentlichen 
Diskurs und in Teilen des sozial- und kulturwissenschaftlichen verbreitet 
ist, verkürzt und nicht zutrifft, weil das Buch im Zusammenhang mit bzw. 
als Teil von Rousseaus kulturkritischen Schriften zu sehen ist, hat bereits 
Rang gezeigt; vgl. Martin Rang: Rousseaus Lehre vom Menschen, Göttin-
gen 1959, S. 60–92.

28	 	M. Foucault: Archäologie des Wissens, S. 199 (Herv. i. O.).
29	 	Michel Foucault: »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen 

Vernunft« [1981, Nr. 291], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Tatsächlich bündeln sich im Émile wie in einem »Brennspiegel«30 Ver-
satzstücke des erzieherischen Diskurses des 18. Jahrhunderts, von der 
überwachenden Kontrolle und räumlichen Separierung des Erziehungs-
arrangements, dem Ausschluss schädlicher Einflüsse, dem mütterlichen 
Stillgebot und dem jugendlichen Onanieverbot bis zur Intimisierung der 
familialen Verhältnisse. In Bezug auf all diese Einzelaspekte ist Rousse-
aus Émile im Grunde wenig originell, was, wie gesagt, im Umkehrschluss 
seine Analyse besonders fruchtbar macht.31 Zu den Einzelaspekten sind 
es, erstens, die kunstvoll entworfene Gesamtheit, Geschlossenheit und 
Komplexität dieses modellhaften Experiments und experimentellen Mo-
dells Émile wider die bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse, zwei-
tens die pädagogisch-politischen Postulate eines natürlichen Eigenrechts 
des Kindes auf eine glückliche Gegenwart als Voraussetzung einer glück-
lichen Erwachsenenzukunft, drittens die einer erst natürlichen, dann sitt-
lichen Norm gehorchende und erzieherische Führung bedürfende Ent-
wicklung sowie viertens die aufeinander verweisenden Konzeptionen 
von Kindheit und Erwachsenheit, welche Rousseaus künstlichen Mik-
rokosmos der Menschenbildungskunst ihren besonderen Status in der 
Genealogie moderner Subjektivierungsweisen verleihen.

Die folgend dispositivanalytisch herausgearbeitete Anthropologie in 
Rousseaus Émile stellt sich unterdessen als eine nicht nur pädagogi-
sche, sondern auch als republikanische heraus.32 Gemäß dieser muss der 
Mensch durch erzieherische Führung zur Selbstführung geleitet werden, 

IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 
2005, S. 165–198, hier S. 191.

30	 	Heinz D. Kittsteiner: Die Entstehung des modernen Gewissens, Frankfurt/
Main, Leipzig 1991, S. 375.

31	 	Rousseaus Émile steht bezüglich der erzieherischen Praktiken vollkommen im 
Diskurszusammenhang der pädagogischen Reformbewegungen des 18. Jahr-
hunderts, was in Bezug auf Montaigne und Locke auch früh herausgearbeitet 
wurde. Diese Forschungen aufgreifend, stellt schon Rang die Verbindungen, 
Übernahmen und Differenzen zu heute eher unbekannteren pädagogischen 
Autoren heraus. Rousseaus Erziehungstheorie ist daher nicht nur facettenrei-
cher und widersprüchlicher, sofern sein Gesamtwerk mitbetrachtet wird, sie ist 
vor allem wenig originell, sofern die biographischen und intellektuellen Kon-
texte miteinbezogen werden, wie auch Oelkers betont: »Rousseau was neit-
her the first nor the only person to consider ›natural education‹, nor the inven-
tor of the ›genius of childhood‹, nor, finally, the sole reference for promoting 
the development of ›modern education‹«; Jürgen Oelkers: Jean-Jacques Rous-
seau (= Continuum Library of Educational Thought, Band 13), London 2008,  
S. 14; sowie bereits M. Rang: Rousseaus Lehre vom Menschen, S. 65–72.

32	 	Es geht also keineswegs (ein weiteres Mal) um ›die‹ Anthropologie Rous
seaus, deren Genese oder deren Kontexte, sondern ausschließlich um die im 
Émile entworfene künstlich-natürliche Wirklichkeit. 

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

die sich in der Analyse als freiwillig abhängig von permanenter Fremd-
führung entpuppt. Die Anthropologie ist in erster Linie aber weder eman-
zipativ noch totalitär – zwei in der pädagogischen Rezeption gängige Mo-
tive33 –, sondern liberal und paternalistisch und genau darin liegt ihre 
Modernität begründet: Während in Rousseaus Gegenwart alle Gewohn-
heiten nur durch »Unterwerfung, Bedrängnis und Zwang«34 erzeugt wer-
den, entwirft dieser Technologien einer Menschenführung, die stufen-
weise eine gezielte Selbstregierung anleiten. Gewohnheiten werden nicht 
weiter durch Verbote und Repressionen erzeugt, sondern durch das Er-
schaffen künstlich-natürlicher Erfahrungswelten, in denen Émile die ge-
wünschten Erfahrungen frei macht und die gewollten Gewissensstruktu-
ren und Gewohnheiten ausbildet. Und was für Émile gilt, ist auch für die 
Bevölkerung im Ganzen ausschlaggebend, deren Anwachsen Rousseau als 
Indikator guter Regierungskunst dient. Nicht durch Gesetz und Zwang 
soll es erreicht werden, sondern durch Freiheit, ja, »die Bevölkerungszu-
nahme [muß] eine natürliche Auswirkung der Regierung und der Sitten 
sein«.35 Die sich gegen theologische Widerstände im Laufe des 18. Jahr-
hunderts sukzessive durchsetzende Konzeption einer »erziehende[n] For-
mung des zur vernünftigen Selbstregierung fähigen Menschen«36 findet so 
im Émile eine für moderne Subjektformen wegweisende Ausgestaltung. 
Von der »Entdeckung«37 und Problematisierung der kindlichen Natur 

33	 	Eine emanzipative, auf bewusst politisch-selektiver Lesart fußende Interpre-
tation findet sich bei von Hentig, eine Interpretation, die dagegen eine »to-
talitäre Erziehung« erkennt, formuliert Schäfer; vgl. Hartmut von Hentig: 
Rousseau oder Die wohlgeordnete Freiheit, München 2003; Alfred Schäfer: 
Jean-Jacques Rousseau. Ein pädagogisches Porträt, Weinheim, Basel 2002, 
z. B. S. 95.

34	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 16.
35	 	Ebd., S. 517.
36	 	Rudolf Schlögl: Anwesende und Abwesende. Grundriss für eine Gesell-

schaftsgeschichte der Frühen Neuzeit, Konstanz 2014, S. 411.
37	 	»Rousseau ist der Entdecker der Kindheit, ihrer Eigenart und ihres Eigen-

rechts«, so Rang die allgemeine pädagogische Lesart paraphrasierend. Es ist 
dabei für die hiesige Argumentation und aus nominalistischer Perspektive 
(siehe Kapitel 3) vollkommen unerheblich, ob nun von einer ›Entdeckung‹ 
oder ›Erfindung‹ der Kindheit ausgegangen wird. Dem pädagogischen Dis-
kurs gilt Rousseau indes nicht nur als Klassiker, sondern auch als derjenige, 
bei dem die Wissenschaft von der Erziehung ihren Anfang nimmt, denn er 
habe im Émile die »Eigenstruktur der Erziehung« vorgeführt, sie also nicht 
als Anhang zu einer Philosophie oder Theologie begriffen und in ihrer prak-
tischen Ausgestaltung nicht von einer religiösen bzw. politisch-gesellschaft-
lichen Funktion her behandelt (eine unzutreffende Deutung, die wiederum 
Element pädagogischer Selbsterzählung ist); vgl. Herwig Blankertz: Die Ge-
schichte der Pädagogik. Von der Aufklärung bis zur Gegenwart, Wetzlar 
1982, S. 72; oder auch Winfried Böhm: Geschichte der Pädagogik. Von 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

sowie der Kindheit als einer eigenständigen, einer spezifisch erzieheri-
schen Beobachtung und Führung bedürftigen Lebensphase ausgehend, 
sind diese Subjektformen: das natürliche Kind, der in die Gesellschaft 
einzuführende Jugendliche, die sich aus Liebe und natürlich-ministeriel-
ler Verantwortung für die Familie aufopfernde und dem Ehemann die-
nende Mutter und Gattin, der die Familie und ihre Einzelteile führen-
de, einer krisensicheren Tätigkeit nachgehende Vater und patriotische 
Bürger sowie der allgegenwärtige, alles wissende und alles-wissen-müs-
sende Experte naturnormgemäßer und sittlich-moralischer Entwicklung 
und Menschenbildung. Im Émile ist dieser in Form eines »Wundermen-
schen«38 anwesend. Zudem bringt das Doppel aus Gefahrenkultur und 
Glücksversprechen, so die Interpretation weiter, ein zugleich hoffnungs-
voll-zuversichtliches und ängstlich-sorgendes Beziehungsgefüge hervor. 
Hoffnungen auf eine gelingende und Ängste um eine unwiederbringlich 
scheiternde Entwicklung des Individuums und damit der Gesellschaft be-
gründen, legitimieren und (re-)aktivieren die Notwendigkeit fortwähren-
der (Fremd-/Selbst-)Beobachtungen, (Fremd-/Selbst-)Prüfungen, (Fremd-/
Selbst-)Führungen sowie deren Institutionalisierungen.

So fragt die folgende Analyse nach der im Émile geschaffenen Wirk-
lichkeit; danach, wie Rousseau seinen kindlichen, jugendlichen und er-
wachsenen Émile entwirft, wie dieser zu führen ist und sich selbst zu 
führen hat, um ein legitimes natürliches Kind, tugendhafter Jugendli-
cher und pflichterfüllender Erwachsener zu sein. Es werden die Praktiken 
herausgearbeitet, die Wahrheitsspiele, Machtbeziehungen und Selbst-/
Weltverhältnisse sowie die dinglichen, räumlichen und zeitlichen Mate-
rialisierungen, kurzum all die Elemente des Beziehungsgefüges, die die 
natürlich-sittliche Ordnung garantieren oder gefährden und die die Er-
wartungsaffekte Angst und Hoffnung evozieren. Zunächst werden dazu 
Aufbau und Ziel der Menschenbildungskunst Rousseaus rekonstruiert 
sowie die beiden Subjektfiguren des Erziehers und des Zöglings porträ-
tiert. Deren Verhältnis wird als eines des Vertrages lebenslanger Bindung 
konzipiert, das die Notwendigkeit von Fremdführung auf Dauer stellt 
(4.1). Anschließend gilt es, die pädagogisch-paternalistischen Arrange-
ments künstlicher Natürlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten der 
sogenannten negativen Erziehung herauszuarbeiten (4.2) sowie die der 
darauffolgenden positiven Erziehung der gefährlichen Phantasien des 
pubertierenden Émile (4.3). Die Strukturen, Objektivierungs- und Sub-
jektivierungsweisen der geschlechtlich wie generational hierarchisierten-
modernen Familienzelle, insbesondere die anthropologischen Funktions-
bestimmungen der Frau, analysiere ich im letzten empirischen Abschnitt, 

Platon bis zur Gegenwart. 3., verbesserte Aufl., München 2010, S. 67; für 
das erste Zitat siehe M. Rang: Rousseaus Lehre vom Menschen, S. 269. 

38	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 26.

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

in dem auch die Umrisse des sich selbst führenden männlichen Selbst, 
des glücklichen, erwachsenen, Vater werdenden Émile, skizziert werden 
(4.4). Abschließend trage ich die im Émile auszumachenden Elemente 
des Dispositivs Kindheit, insbesondere Entwicklung, Expert:innen und 
Eltern, zusammen (4.5).39

39	 	Auf diese Weise ist Émile m. E. bisher nicht analysiert worden. Angaben zum 
Zusammenhang von Rousseau und pastoraler Macht im Sinne Foucaults 
finden sich aber zum einen (nicht ausgeführt) bei Nadesan, zum anderen 
bei Ricken, der zumindest einige Hinweise gibt. Teilweise finden sich An-
sätze einer Machtanalytik auch bei Schäfer, der jedoch stark dem pädagogi-
schen Diskurs verhaftet bleibt (was sich etwa an der pädagogischen Einord-
nung des Émile zeigt und an der den Text strukturierenden vermeintlichen 
Dichotomie Mensch/Bürger), sowie der feministischen Auseinandersetzung 
mit Rousseau, etwa bei Garbes und Jacobis machtanalytischen Kritiken an 
der feministischen Repressionsthese über Erziehung und Stellung von So-
phie bzw. Frauen. Die wegweisende Position Rousseaus für eine pädagogi-
sche Anthropologie, die Kindheit als Entwicklungskindheit fasst und die 
Pädagogik wie Bildung rechtfertigt, hat die neuere Soziologie der Kindheit 
herausgearbeitet, so etwa Honig. Zu Recht betont diese Soziologie auch, 
dass insbesondere ausgehend von Rousseau die Konstruktion von Kind-
heit eine Geschichte der Naturalisierung ist und damit, wie Bühler-Nieder-
berger betont, eine der Naturalisierung ungleicher Geschlechter und Gene-
rationen (siehe dazu auch den Schluss dieses Kapitels); vgl. Majia Holmer 
Nadesan: Governing Childhood into the 21st Century. Biopolitical Techno-
logies of Childhood Management and Education (= Critical Cultural Stu-
dies of Childhood), New York 2010, S. 23; Norbert Ricken: »Von der Kritik 
der Disziplinarmacht zum Problem der Subjektivation. Zur erziehungswis-
senschaftlichen Rezeption Michel Foucaults«, in: Clemens Kammler/Rolf 
Parr (Hg.), Foucault in den Kulturwissenschaften. Eine Bestandsaufnahme, 
Heidelberg 2007, S. 157–176, hier S. 163, Fn. 24; A. Schäfer: Jean-Jacques 
Rousseau, S. 60–136; Christine Garbe: Die »weibliche« List im »mannli-
chen« Text. Jean-Jacques Rousseau in der feministischen Kritik (= Ergebnis-
se der Frauenforschung, Band 29), Stuttgart, Weimar 1992; Juliane Jacobi: 
»Wer ist Sophie?«, in: Pädagogische Rundschau 44 (1990), S. 303–319;  
M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 31–84; Doris Büh-
ler-Niederberger: »Naturalisierung von Kindheit – ausgewählte Kapitel aus 
ihrer Geschichte und Gegenwart«, in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die Na-
tur der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deutschen Ge-
sellschaft für Soziologie in Kassel 2006, Frankfurt/Main, New York 2008, 
S. 2697–2701.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

4.1 Der selbstlose Wundererzieher und sein 
durchschnittlicher Zögling. Émile als natürlich-

republikanisches Experiment und Modell 

Zweifelsohne steht Rousseaus Émile seiner Gegenwart entschieden kri-
tisch gegenüber, und zwar sowohl die Gesellschaftsordnung betreffend 
– »All unsere Gewohnheiten sind nur Unterwerfung, Bedrängnis und 
Zwang. Der Gesellschaftsmensch wird als Sklave geboren und lebt und 
stirbt als Sklave«40 – als auch den dominierenden Erziehungspraktiken 
gegenüber: »Tut das Gegenteil vom Üblichen und ihr werdet fast im-
mer das Richtige tun«.41 Und doch ist Émile alles andere als ein zu ge-
sellschaftlichen Aufständen aufwiegelndes Buch.42 Rousseaus erdachter 
Zögling, sein »Versuchsobjekt«,43 soll weder zum Widerstand erzogen 
noch soll ein Zustand ursprünglich-wilder Natürlichkeit erzieherisch be-
wahrt oder wieder eingeholt werden. Vielmehr soll Émile sich als Kind 
einer natürlichen Ordnung gemäß entwickeln, als Jüngling »nicht weh-
leidig« sein, »geduldig leiden« und »nicht mit dem Schicksal […] ha-
dern«,44 um als Mann schließlich seinen bürgerlich-familialen Pflichten 
nachzukommen: Als rechtschaffener Bürger schulde er seiner Heimat 
»das Kostbarste des Menschen, die Sittlichkeit seiner Handlungen und 
die Liebe zur Tugend«,45 und als erziehender Vater schulde er dem »Ge-
schlecht […] Kinder, der Gesellschaft gemeinschaftsfähige Menschen 
und dem Staat Bürger«.46 Wie ein solcher Mann gebildet wird, welcher 
Technologien der Menschenführung es bedarf, bis aus dem fremdgeführ-
ten Kind ein sich selbst führender Mann wird, dies aufzuzeigen ist aus 
genealogischer Perspektive das zentrale Thema des Émile.

Auch wenn das gesamte Werk Erziehungsmaximen durchziehen, ist 
Rousseaus Buch sicher kein Ratgeber. Es ist Experiment wie auch Modell 
für einen neuen, selbstbestimmten und unabhängigen, sich selbst füh-
renden, seine Leidenschaften kontrollierenden und stets dem gesunden 

40	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 16.
41	 	Ebd., S. 73.
42	 	So dient Rousseaus Hinweis auf die nahende Krise, auf das »Jahrhundert 

der Revolutionen« und das baldige Ende der europäischen Monarchien in 
erster Linie dazu, die Unbeständigkeit gesellschaftlicher, d. h. menschenge-
machter Ordnungen zu betonen, um wiederum das Erlernen eines krisensi-
cheren Handwerks für Émile zu begründen; vgl. ebd., S. 192.

43	 	Ludwig Schmidts: »Jean-Jacques Rousseau, der Philosoph und Pädagoge«, 
in: Rousseau: Emile oder Über die Erziehung, Paderborn u. a. 1971, S. 535–
539, hier S. 536.

44	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 209.
45	 	Ebd., S. 523.
46	 	Ebd., S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

Menschenverstand seines Gewissens und seiner erzieherisch geformten 
Gewohnheiten gehorchenden, sich in den Dienst von Volksgemeinschaft 
und Staat stellenden Mann. Das Experiment ist aufgebaut in fünf Bücher, 
die drei (Entwicklungs-)Phasen umfassen – Kindheit, die selbst nochmals 
in drei Entwicklungsstufen aufgeteilt ist, Reifezeit/Pubertät und Mann –, 
und geht von zwei Stufen der Menschwerdung aus. Wir werden »zwei-
mal geboren«, heißt es zu Beginn des vierten Buches, »einmal für die 
Gattung und einmal für das Geschlecht«.47 Dabei wird durch die Modi 
der Menschenführung in den Beziehungsgefügen, die den postulierten 
Entwicklungsstufen je angepasst werden, ein Selbst-/Weltverhältnis her-
gestellt, das zu Beginn einem äußeren, natürlich-notwendigen Zwang 
und am Ende einem intrinsischen Willen gehorcht.

Die Entgegensetzung von guter Natur und böser, entfremdeter wie 
entfremdenden Gesellschaft findet zunächst ihre Entsprechung in der 
Kontrastierung von natürlicher, privat-häuslicher Erziehung und öffent-
lich-staatlicher Erziehung: »ob man einen Menschen oder einen Bürger 
erziehen will: beides zugleich ist unmöglich.«48 Rousseau verharrt aber 
keinesfalls an diesem Punkt, sondern kehrt ihn zur Ausgangsfrage da-
nach um, was »man tun [müsse], um diesen seltenen Menschen heran-
zubilden«, der das »doppelte Ziel in eines«49 vereine, der also Mensch 
und Bürger ist.50 Der Beweisführung ebendieses Zieles dient das Ex-
periment, das durch seinen positiven Ausgang sogleich als Modell zu 

47	 	Ebd., S. 210.
48	 	Ebd., S. 12.
49	 	Ebd., S. 14.
50	 	Der vermeintliche Widerspruch oder Gegensatz zwischen natürlicher und 

staatlicher Erziehung, zwischen der Erziehung zum Menschen und der zum 
Bürger, bildet einen zentralen Topos der Rezeptionsgeschichte. Neben einem 
elaborierten philosophischen Strang der Debatte zeichnet sich der pädagogi-
sche durch starke Überbetonung entweder der natürlichen Erziehung oder 
des vermeintlich aufzulösenden Widerspruchs aus. Einen Gegensatz zwi-
schen natürlicher und staatlicher Erziehung gibt es nicht, die Entgegenset-
zung im ersten Buch erscheint nur dann widersprüchlich, wenn mensch den 
restlichen Émile ignoriert. Es gibt diesen Widerspruch oder Gegensatz nicht 
nur nicht, es ist ein wesentliches Element des Rousseau’schen Entwicklungs-
modells, dass das Kind erst Mensch werden muss, bevor es sittlich-recht-
schaffener Bürger werden kann – richtiger wäre es indes zu sagen, dass das 
Kind erst Mann werden muss, bevor es Bürger wird, die Frau bleibt auf ge-
wisse Weise immer Kind; vgl. unten Abschnitt 4.4 sowie ebd., S. 210. Zum 
Zusammenhang von kindlicher und weiblicher Identität in Genese und For-
mation der bürgerlichen Familie als gleichermaßen unschuldige Andere der 
Gesellschaft und der dadurch bedingten »Infantilisierung der Frau« vgl. 
Meike S. Baader: Die romantische Idee des Kindes und der Kindheit. Auf 
der Suche nach der verlorenen Unschuld, Neuwied u. a. 1996, Kap. 1, für 
das Zitat S. 27.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

fungieren vermag: So wie das natürliche Kind sich unter Führung ent-
wickelt und zu einem freien, sich selbst genügenden Wesen herangebil-
det wird, denaturiert es sich durch den ebenfalls geführten Eintritt in die 
Gesellschaft, wo es zu einem sich selbst führenden, freien und selbstbe-
stimmten, sich in den Dienst der (Volks-)Gemeinschaft stellenden Bürger 
wird, der trotz tugendhafter Selbstführung der stetigen Rückversiche-
rung und Fremdführung bedarf. So wie das Kind frei und selbstgenüg-
sam ist, weil es mit der Natur deckungsgleich ist, ist der Bürger frei und 
selbstbestimmt, weil sein individueller Wille und der allgemeine Wille, 
der Volonté générale, in eins fallen, das heißt die gesellschaftlichen Nor-
men und Gesetze seine Freiheit wie sein Glück nicht einschränken, son-
dern erst ermöglichen.51

Sowohl Erzieher als auch Zögling dieses Experiments sind mit Be-
dacht ausgewählt, wobei alle unnötigen Personen im Prozess der natür-
lichen Erziehung aus dem Arrangement zu verbannen sind, drohen sie 
doch durch negative gesellschaftliche Einflüsse dieses zu verunreinigen52 
– und ist dies einmal geschehen, ist die Erziehung, ist das Experiment un-
wiederbringlich verdorben. Da es in dieser »verkommenen Zeit«53 diesen 
»Wundermensch«54 eines geeigneten Erziehers, eines »Gouverneurs«55 
des neuen Menschen, gar nicht geben kann – denn »wie kann ein Kind 
von jemandem gut erzogen werden, der selbst nicht gut erzogen ist?«56 –, 
übernimmt Rousseau in Form seines Alter Egos Jean-Jacques kurzerhand 
selbst diese gewichtige Aufgabe, den Zögling ab seiner Geburt ein Leben 
lang zu führen, mehr noch, Émiles Sinne, Gewohnheiten, Fähigkeiten und 
seinen Willen, kurzum seine Subjektivität und sein Selbstsein vollkommen 
zu formen und zu lenken. Während sich der Erzieher also durch seine Ein-
zigartigkeit auszeichnet, muss der Zögling umgekehrt ein »Durchschnitts-
geist«57 sein, schließlich soll dieser zu bildende neue Mensch als »Vor-
bild«58 fungieren für eine nicht-entfremdete, rechtschaffene, sich selbst 
führende und vor allem weite Teile einer Bevölkerung umfassene sozia-
le Existenz. Dabei setzt das Experiment »eine glückliche Entbindung, ein 
[körperlich] wohlgebildetes, starkes und gesundes Kind voraus«.59 Beide 
gehen einen Bund für das Leben ein, sodass beiden an gegenseitiger Liebe 
gelegen ist, wobei des Erziehers »Verdienste um seinen Zögling« zudem 

51	 	Vgl. J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 509 f.
52	 	Vgl. z. B. ebd., S. 23.
53	 	Ebd., S. 24.
54	 	Ebd.
55	 	Ebd., S. 26.
56	 	Ebd., S. 24.
57	 	Ebd., S. 26.
58	 	Ebd.
59	 	Ebd., S. 28.

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZÖGLING

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

»ein Kapital für seine alten Tage« bilde.60 Das Experiment umfasst also 
auch einen monetären Generationenvertrag.

Der Zögling Émile ist, wie das Kapitel einleitend bereits herausge-
stellt wurde, »weder Tier noch Erwachsener […], sondern Kind«.61 Er 
ist seiner durchschnittlichen Konstitution wegen ausgewählt worden, 
hat zu Beginn der Erziehung im ersten Lebensjahr weder ein eigenes 
Bewusstsein noch einen eigenen Willen und »kaum eine Sinnesempfin-
dung«,62 eine Persönlichkeit wird er erst erhalten, wenn er aus der Kind-
heit heraustritt. Einer sensualistischen Erkenntnistheorie folgend, gehen 
für Rousseau die Sinne stets der Ratio voraus, sodass nicht nur die Sin-
ne zuerst zu erziehen sind, auch als Jugendlicher ist das Erleben dem Re-
flektieren vorzuziehen wie als Erwachsener eine handwerkliche Tätigkeit 
einer geistigen (eine solche Tätigkeit sei nicht nur krisensicherer, auch – 
und das ist das sensualistisch-normative Argument – entfremde sie den 
Menschen weniger von seinem eigentlichen Sein). Es sind also die Sin-
ne »die ersten Fähigkeiten, die sich in uns ausbilden und vervollkomm-
nen«63, ihre Entwicklung geschieht aber gleichwohl nicht durch bloßen 
Gebrauch. Émile muss »lernen, mit ihrer Hilfe richtig zu urteilen, ja, so-
gar zu fühlen. Denn wir können weder tasten noch sehen oder hören, 
wenn wir es nicht gelernt haben.«64 Ganz entscheidend für die im Émile 
entworfene Anthropologie Rousseaus ist neben dem Sensualismus zum 
einen das Gebot des Gleichgewichts zwischen Kraft und Vernunft, Kön-
nen und Wollen, über das der Erzieher stets streng zu wachen hat – denn 
der »wahrhaft freie Mensch will nur, was er kann«.65 Äußerst relevant ist 
zum anderen die Differenz zwischen den beiden natürlichen Leidenschaf-
ten Selbst- und Eigenliebe. Denn während die Selbstliebe als »Quelle un-
serer Leidenschaften und […] Ursprung aller anderen […] immer gut« 
sei und »der Ordnung« entspräche,66 sei die Eigenliebe ein »nützliches, 
aber gefährliches Instrument«67, denn sie beziehe sich auf andere, sei nie 
zufrieden, verleite zum Vergleich und sei daher Quelle aller »haß- und 
zornerfüllten«68 Leidenschaften. So könne die Eigenliebe sowohl zu Ei-
telkeit verleiten als auch zur Tugend veredelt werden.

Der Erzieher soll in diesem Experiment der mit der Geburt beginnen-
den Menschenbildungskunst sowohl Gefährte als auch Vertrauter sein, 
er ist aber auch Überwacher und Richter über den natürlichen Gang der 

60	 	Vgl. ebd.
61	 	Ebd., S. 62.
62	 	Ebd., S. 52.
63	 	Ebd., S. 119.
64	 	Ebd.
65	 	Ebd., S. 61.
66	 	Ebd., S. 212.
67	 	Ebd., S. 251.
68	 	Ebd., S. 213.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

Dinge. Das Kind sei »vom ersten Tag an Schüler […] der Natur« und 
der Erzieher, welcher »selbst bei dem großen Meister« lerne, verhindere, 
»dass seinen Bemühungen [also denen der Natur, CB] zuwider gehan-
delt wird«.69 Diese Begründungsfigur durchzieht die gesamte natürliche 
Erziehung: Der Erzieher postuliert ein Primat der Natur und ist gleich-
falls alleinige Instanz, ihre Reinheit zu beurteilen.70 Ja mehr noch, der Er-
zieher ist nicht nur Richter über die Ordnung der Natur, sondern auch 
über natürliche oder widernatürliche kindliche Regungen, über tugend-
hafte Leidenschaften und sittlich-verkommene, darüber, welches Leben 
ein gelungenes, welches ein verkommenes und welches ein »unnützes«71 
ist. Um dem Wahrheitsspiel zu genügen und das Naturhafte gewährleis-
ten zu können, um dem Zögling die Erfahrungen zu ermöglichen, die 
sowohl der Belehrung als auch der Vernunft natürlicherweise vorauszu-
gehen haben und die ihn »auf den Zustand seiner Freiheit und auf den 
Gebrauch seiner Kräfte«72 vorbereiten sollen, ist das sorgsame und fort-
dauernde Studium des Zöglings nötig:

»Man muss ihre Sprache und ihre Zeichen sorgfältig studieren, damit 
man in einem Alter, in dem sie sich noch nicht verstellen können, un-
terscheiden kann, ob ihre Wünsche unmittelbar der Natur entspringen 
oder ihrem Gutdünken. […] Der Sinn dieser Regeln ist, den Kindern 
mehr wirkliche Freiheit und weniger Macht zu geben, sie mehr selbst 
tun und weniger von anderen verlangen zu lassen. So gewöhnen sie sich 
früh daran, ihre Wünsche ihren Kräften anzupassen, und fühlen weniger 
den Mangel dessen, was nicht in ihrer Macht liegt.«73

Rousseau suggeriert also, dass ein genaues Studium des Kindes die Un-
terscheidung zwischen natürlichen und widernatürlichen Regungen und 
Wünschen erlauben würde – so etwa das Studium der »ersten Kinder-
tränen«, mit welchen die kindliche Beziehung zu seiner Umwelt beginne 
und wo »das erste Glied dieser langen Kette« geschmiedet würde, »aus 
der die Gesellschaftsordnung gebildet« sei.74 So wertvoll sie einerseits 
sind, stellen sie andererseits eine Gefahr für den Entwicklungsprozess 

69	 	Ebd., S. 37.
70	 	Wie Honig zu Recht herausstellt, operieren im Grunde alle Kinder- und 

Kindheitswissenschaften im Anschluss an die Entwicklungskindheit Rous-
seaus mit einem Wahrheitsspiel, das die »Grundannahmen über eine epis-
temologische ›Natur des Kindes‹« umfasst, »die im Rahmen der jeweiligen 
Konzeptionen selbst nicht erklärt werden können«. M.-S. Honig: Entwurf 
einer Theorie der Kindheit, S. 32.

71	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 28.
72	 	Ebd., S. 39.
73	 	Ebd., S. 46. Der Imperativ zur genauen Beobachtung der Kinder findet sich 

bereits im Vorwort, vgl. ebd., S. 6.
74	 	Ebd., S. 42.

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZÖGLING

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

dar, die im Kind selber schlummert. Das genaue Studium, Beobachten 
und Richten dieser Tränen sei wichtig, um Fehlentwicklungen von Be-
ginn an auszuschließen, denn aus den »Bitten«, welche die ersten Trä-
nen bedeuteten, könnten alsbald »Befehle« werden: »Zuerst lassen sie 
sich nur helfen, zuletzt lassen sie sich bedienen.«75 Obwohl das Kind also 
dem Rousseau’schen Entwicklungsplan gemäß noch keinen eigenen Wil-
len hat, beginnt gewissermaßen mit der Geburt und dem Wahrheitsspiel 
des Natürlichen und Widernatürlichen die Formung des Gewissens, jener 
Instanz, die »uns das eine lieben und das andere hassen«76 lässt.

Der zu Beginn geschlossene Bund für das Leben nimmt im Laufe des 
künstlich-natürlichen Prozesses der Menschenbildung verschiedene For-
men an, das heißt, die Machtbeziehungen zwischen dem Erzieher und 
Émile werden den Entwicklungsstufen angepasst. In der Reifezeit nimmt 
die Beziehung gar eine explizite Vertragsform an, welcher Émile sich un-
terwirft. Dabei sind sowohl die verschiedenen Machtformen relevant als 
auch, auf welchen Teil von Émiles Selbst diese jeweils zielen. Mit der Rei-
fezeit, also der zweiten Geburt, der Geburt für das Geschlecht, beginnt 
für Rousseau erst die eigentliche Erziehung, denn in dieser Krisenzeit 
lauerten überall Gefahren und die »ständige geistige Erregung« mach-
ten »das Kind fast unlenkbar«77, geselle sich doch zu der natürlichen und 
stets guten Leidenschaft der Selbstliebe nun eine erwachende Eigenliebe. 
Mit seiner Geschlechtsreife wird aus dem Zögling ein Mann und Schüler, 
der Erzieher wird Vertrauter, bleibt aber moralische Instanz. Dies macht 
einen Wechsel der Methoden der Führung und Lenkung notwendig, auf 
die ich unten im Einzelnen eingehen werde. Es geht dem Erzieher nun 
darum, dass Émile Herr über seine Leidenschaften wird, wozu er – also 
alle durchschnittlichen Jünglinge – allein nicht fähig ist. Anstatt durch 
Reden empfiehlt Rousseau sich an die Gefühle zu wenden, das geeigne-
te erzieherische Mittel dazu ist die emotionale Erpressung: »Ich wer-
de ihn unter Tränen der Rührung ans Herz drücken und sagen: du bist 
mein Gut, mein Kind, mein Werk; von deinem Glück hängt meines ab. 
Wenn du meine Hoffnungen enttäuschst, so raubst du mir zwanzig Jah-
re meines Lebens und bist das Unglück meiner alten Tage.«78 Ziel die-
ser pädagogischen Praxis geheuchelter Selbstlosigkeit ist es, die Phanta-
sie zu lenken.79 Dazu werden gouvernementale respektive regulierende 

75	 	Ebd., S. 43.
76	 	Ebd., S. 44.
77	 	Ebd., S. 210.
78	 	Ebd., S. 347.
79	 	Ricken erkennt in dieser postulierten Selbstlosigkeit des Erziehers eine auch 

gegenwärtig vorherrschende »pädagogische Führungsmodalität und Legi-
timation pädagogischen Handelns«; N. Ricken: »Von der Kritik der Diszi-
plinarmacht zum Problem der Subjektivation«, S. 163, Fn. 24. Der geziel-
te pädagogische Einsatz von Emotionen kann indes auch der kriegerischen 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Machtbeziehungen eingerichtet, die in diesem Modell weniger auf eine 
Realität reagieren als eine strategisch erschaffen, es werden also »im Ele-
ment der Realität«80 Maßnahmen ergriffen und Bedingungen hergestellt, 
damit Émile von selbst erkennt, nicht von allein Herr seiner Leidenschaf-
ten werden zu können:

»Wenn ich nach diesen Grundsätzen alle nötigen Vorsichtsmaßnahmen 
ergriffen und meinem Emil die seinem Alter angemessenen Belehrungen 
habe geben können, so wird er zweifellos selbst an den Punkt gelan-
gen, an den ich ihn führen will. Er wird sich bereitwillig unter meinen 
Schutz stellen und – durch die Gefahren, die ihn umgeben, erschreckt 
– mit der ganzen Wärme seines Alters zu mir sagen: Mein Freund, mein 
Beschützer, mein Lehrer, nimm die Autorität wieder, die du in dem Au-
genblick ablegen willst, wo es für mich am wichtigsten ist, daß du sie 
behältst. Bis jetzt hattest du sie, weil ich schwach war; du sollst sie jetzt 
haben, weil ich es will, und sie wird mir um so heiliger sein. Verteidi-
ge mich gegen alle Feinde, die mich belagern, vor allem gegen die, die 
ich in mir trage und die mich verraten! Wach über dein Werk, damit 
es deiner würdig bleibt! Ich will deinen Vorschriften gehorchen, ich 
will es immer, das ist mein unabänderlicher Wille. Wenn ich dir einmal 
nicht gehorche, geschieht es gegen meinen Willen. Mach mich frei, in-
dem du mich gegen meine Leidenschaften schützt, die mir Gewalt an-
tun! Hindere mich daran, ihr Sklave zu sein, und zwinge mich, mein 
eigener Herr zu sein, indem ich nicht meinen Sinnen, sondern meiner 
Vernunft gehorche!«81

Wenn der geführte Jüngling so weit gebracht ist – und wenn nicht, sei 
dies Fehler des Erziehers –, solle jedoch noch einmal nachgelegt wer-
den, bis »er gewissermaßen den Vertrag unterschrieben«82 hat. So kom-
men zu gouvernementalen nun noch pastorale Machtbeziehungen hin-
zu. Denn es zeigt sich, dass Émile »sein ganzes Leben hindurch und bis 
ins Detail seiner Aktionen hinein« regiert werden muss und sich re-
gieren (lassen) muss, um »sich zu seinem Heil« lenken zu lassen, und 
»zwar von jemandem, mit dem [er] in einem umfassenden und zugleich 

Verführung dienen. So weiß der neunzehnjährige Paul Bäumer über seinen 
Lehrer im kaiserlichen Deutschland zu berichten: »Kantorek hielt uns in den 
Turnstunden so lange Vorträge, bis unsere Klasse unter seiner Führung ge-
schlossen zum Bezirkskommando zog und sich meldete. Ich sehe ihn noch 
vor mir, wie er uns durch seine Brillengläser anfunkelte und mit ergriffener 
Stimme fragte: ›Ihr geht doch mit, Kameraden?‹ Diese Erzieher haben ihr 
Gefühl so oft in der Westentasche parat; sie geben es ja auch stundenwei-
se aus.« Erich M. Remarque: Im Westen nichts Neues, Köln 2014 [1929], 
S. 15–16.

80	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 76.
81	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 349 f. (eigene Herv.).
82	 	Ebd., S. 350.

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZÖGLING

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

peniblen Gehorsamsverhältnis verbunden«83 ist. Wünsche, Begierden 
und Leidenschaften beispielsweise werden erfragt und sind zu äußern 
und qua Fremdführung in den Dienst der vernünftigen Selbstführung 
zu bringen.

»Wenn du dich verpflichtest, guter Junge, mir zu gehorchen, verpflich-
test du mich zugleich, dich zu führen, mich in deinen Diensten zu ver-
gessen, weder deine Klagen noch deine Murren zu hören, ständig deine 
und meine Wünsche zu bekämpfen. Du zwingst mir ein Joch auf, das 
schwerer ist als deines. […] Du versprichst mir, gehorsam zu sein, und 
ich verspreche dir, deinen Gehorsam nur dazu zu benutzen, dich zum 
glücklichsten aller Menschen zu machen.«84

Rousseau formuliert hier als diesseitiges Heilsversprechen, Émile zum 
glücklichsten aller Menschen zu machen,85 worunter ein möglichst gerin-
ger Abstand zwischen Wünschen und Fähigkeiten verstanden wird, ein 
Gleichgewicht zwischen Kraft und Seele, Können und Wollen, zwischen 
seinem leiblichen und seinem moralischen Selbst – sofern sich Émile ge-
horsam zeigt. Unhintergehbare Bedingung der Möglichkeit einer glück-
lichen Existenz ist folglich der Aufbau eines umfassenden und zugleich 

83	 	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 9–10.
84	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 350 f. 
85	 	Ende des 17. Jahrhunderts bestimmt u. a. Locke prominent Glück (hap-

piness) als eine der Grundlagen von Freiheit, im Widerspruch zu Theolo-
gen wie beispielsweise Pascal, für die die irdische Welt elendig und Glück 
nur als zukünftig zu betrachten ist; vgl. Lawrence Stone: The Family, Sex 
and Marriage. In England 1500–1800, New York u. a. 1977, S. 236 f; zum 
Glücksdiskurs im 18. Jahrhundert auch Mareike Böth: »Unendlich glück-
lich. Subjektivierung zwischen Verzeitlichung und Verewigung im Glück
(seligkeit)sdiskurs der Aufklärung«, in: Michael Hohlstein et al. (Hg.), Der 
Mensch in Gesellschaft. Zur Vorgeschichte des modernen Subjekts in der 
Frühen Neuzeit, Paderborn u. a. 2019, S. 233–264. Dabei ist die aufklä-
rerische Idee von Freiheit keinesfalls eine universale, sondern eine wei-
ße, rechtsstaatlich materialisierte und Privateigentum absichernde, deren 
Konzeption und Genese mit der von ›Rasse‹ eng verbunden ist. Locke ist 
hier nicht nur aufklärerischer Stichwortgeber einer rassifizierten Freiheits-
konzeption, sondern als Investor der Royal African Company auch Profi-
teur des Sklav:innenhandels; vgl. Tyler Stovall: White Freedom. The Ra-
cial History of an Idea, Princeton 2021, S. 107–108. Die weiße Freiheit 
wird derweil gegen eine wilde Freiheit in Stellung gebracht, die vor allem 
Pirat:innen und Kindern zugesprochen wird: »Just as the modern nation-
state strove to eliminate the freedom of pirates, so too did it harness and 
restrict the freedom of children. It did so not just to protect young people 
but also to protect society in general. As J. M. Barrie [der Autor von Peter 
Pan, CB] realized, pirates and free children inhabited the same world, one 
that modern society was determined to stamp out«; ebd., S. 45.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

peniblen Gehorsamsverhältnisses.86 Anders als das Ziel der negativen 
Erziehung des Kindes, bei welcher dessen Empfindungen geformt wer-
den sollen, sodass das Kind nie gehorcht, sondern stets (das Richtige) 
empfindet, ist hier die explizite Gehorsamsbekundung Voraussetzung 
des Glücks. Nach Émiles Einwilligung in den Vertrag führt ihn sein Er-
zieher in die Gesellschaft ein, schließlich muss er als »Glied der Gesell-
schaft […] ihre Pflichten erfüllen«.87 All die städtisch-gesellschaftlichen 
Verlockungen der Sittenlosigkeit dienen dazu, dass Émile sie erfährt und 
nicht über sie liest, denn dies würde seine Phantasie nur allzu sehr anre-
gen. Während die Räume der negativen Erziehung hygienische sind, die 
von als bekannt markierten und zu verbannenden Gefahren ausgehen – 
Widernatur und Sittenlosigkeit –, sind dies immunisierende Räume, die 
durch wohldosierten Kontakt mit der städtischen Gesellschaft Émile re-
silient machen sollen. Zentral ist, dass der Erzieher nun auch »Herr sei-
nes Willens«88 ist, er ist als Gewissen stets Teil von Émiles Selbst.

Nach dieser ersten Bildungsreise in die Gesellschaft, auf welcher sie 
bereits nach einer passenden Gefährtin für Émile Ausschau gehalten ha-
ben – freilich hat der Erzieher nur da suchen lassen, wo er »sicher war, sie 
nicht zu finden«89 –, inszeniert Rousseau die Begegnung und schließlich 
Verlobung mit Sophie, der vom »Wundermenschen« für Émile 

86	 	Foucault macht im Zusammenhang der Genealogie der Regierungskünste 
und ihrer Ursprünge im christlichen Pastorat darauf aufmerksam, dass im 
Christentum Gehorsam nicht wie in der griechischen Antike ein vorläufiges 
Mittel zum Erreichen eines Zieles ist, sondern das Streben nach Gehorsam 
zum tugendhaften Selbstzweck wird, Gehorsam also des Gehorsams wegen. 
So wird aus einem punktuellen Geschehen ein moralischer Dauerzustand, 
der überdies sämtliche Lebensbereiche umfasst (vgl. auch unten Kapitel 5.1). 
Ohne der dialektischen Deutung zu folgen, lässt sich dem mit Horkheimer 
skizzenhaft weiter nachgehen: Während im Ancien Régime bzw. im Abso-
lutismus Erziehung zum Gehorsam auch weltlich leitend wird, zielt Erzie-
hung sodann im Liberalismus auf »bejahte Abhängigkeit« (Horkheimer), 
auf die Einsicht in die Notwendigkeit zum Gehorsam – ebendiese Bewegung 
hin zur aufklärerischen Rationalität der Einsicht, die ein wichtiges Element 
bürgerlicher Erziehung wird, lässt sich an Rousseaus Émile gut nachvollzie-
hen; vgl. in Bezug auf Rousseau auch den folgenden Abschnitt 4.2, für eine 
Historisierung ausgehend vom christlichen Pastorat das folgende Kapitel 
5 sowie für die hergestellten Bezüge M. Foucault: »›Omnes et singulatim‹: 
zu einer Kritik der politischen Vernunft«, S. 179; Max Horkheimer: »The-
oretische Entwürfe über Autorität und Familie. Allgemeiner Teil«, in: Max 
Horkheimer (Hg.), Studien über Autorität und Familie. Forschungsberichte 
aus dem Institut für Sozialforschung. Reprint der Ausgabe Paris 1936, Lü-
neburg 1987, S. 3–76, hier S. 24. 

87	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 352.
88	 	Ebd., S. 358.
89	 	Ebd., S. 384.

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZÖGLING

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Auserwählten. Bevor es aber zur Vermählung kommen kann, stellt der 
Erzieher seinen zu führenden Freund vor eine letzte Aufgabe. Émile 
soll Sophie verlassen, er soll die Leidenschaft, die ihn nun ergriffen hat, 
sprich die Liebe, besser regieren können. Um also seine »Seelenkräf-
te« zu erproben, bedürfe es einer weiteren Übung. Außerdem würde 
Émile als baldiges »Familienoberhaupt« auch Mitglied des Staates, ken-
ne aber weder die Pflichten des Bürgers noch seinen »Platz in der bür-
gerlichen Ordnung«.90 Da jedoch alle gouvernementalen und pastora-
len Führungstechniken scheitern und Émile Sophie nicht verlassen will, 
greift der Erzieher auf juridische zurück. Autoritär pocht er auf die Ein-
haltung des Vertrages und setzt seinen Willen durch, indem er Émile sei-
ne Handlungen verbietet: »Da du nicht deiner Vernunft gehorchst, beu-
ge dich einem anderen Herren. Du hast doch nicht vergessen, welche 
Verpflichtung du mir gegenüber eingegangen bist. Emil, du mußt Sophie 
verlassen, ich will es«.91

Der Vertrag und mit ihm juridische Machtbeziehungen werden in der 
Folge keine explizite Rolle mehr spielen, der Aspekt des Lebensbündnis-
ses gewinnt wieder an Relevanz und doch bleibt er als optionales Herr-
schaftsinstrument von nun an stets bestehen. Sie unternehmen eine wei-
tere Bildungsreise, Émile bekommt den Contrat social gelehrt, heiratet 
Sophie und wird am romantischen Ende Familienvater – was keines-
wegs die Emanzipation von seinem Erzieher bedeutet, gegenteilig wird 
der hierarchische Bund für das Leben, die Führung der Selbstführung, 
auf Dauer gestellt: »Solange ich lebe«, sagt der erwachsene und nunmehr 
selbst Vater werdende Émile am Ende des modellhaften Experiments zu 
seinem Erzieher und Erschaffer, »werde ich Sie nötig haben. Jetzt, wo 
meine Pflichten als Mann beginnen, habe ich Sie nötiger denn je. Sie ha-
ben die ihren erfüllt. Leiten sie mich, es Ihnen nachzutun.«92 So lassen 
sich drei Machtformen ausmachen, die bis hierhin im Émile zur Geltung 
kommen: erstens juridische Machtbeziehungen, welche mit vertraglichen 
Verboten und Geboten sowie deren Androhung, deren immer mögli-
chem Einsatz wirksam werden, zweitens gouvernementale Machtbezie-
hungen, welche überhaupt mögliche Erfahrungsräume strategisch struk-
turieren und räumlich-dinglich materialisieren, sowie drittens pastorale 
Machtbeziehungen, welche subjektive Introspektionen und gehorsame 
Seelenführung durch eine steuernde Instanz und vor dem Hintergrund 
einer Gemeinschaft anleiten. Alle drei Formen von Machtverhältnissen 
sind zentrale Elemente sowohl des republikanisch-bürgerlichen Selbst 
als auch einer solchen Institution der Familie – denn Émile selbst wird 
nun »Gouverneur«. Wie aber muss die erzieherische Praxis, wie müssen 

90	 	Ebd., S. 493.
91	 	Ebd., S. 494.
92	 	Ebd., S. 530.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

die Machtbeziehungen und -technologien gestaltet sein, um den intrin-
sischen Willen des Selbst nach Fremdführung herbeizuführen? Zunächst 
durch das Schaffen pädagogisch-paternalistischer Arrangements künstli-
cher Natürlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten, die nachfolgend 
rekonstruiert werden.

4.2 Das pädagogisch-paternalistische Arrangement 
künstlicher Natürlichkeiten und  

dinghafter Notwendigkeiten

Ausgangspunkt der erzieherischen Praxis nach Rousseau ist der Grund-
satz der drei Lehrer:innen Natur, Menschen und Dinge. Und weil von 
diesen nur die Natur nicht in Menschenhand liege, seien die anderen 
beiden nach ihr auszurichten. Daher wäre auch ein jeder Ansatz einer 
Erziehungskunst zum Scheitern verurteilt, welcher diese Elemente be-
liebig zu gestalten versuche, schließlich sei »die Natur selber« das »Ziel 
der Erziehung«.93 Aus diesem Wahrheitsspiel folgt, dass das Kind in 
jungen Jahren nichts aus »Gehorsam« machen soll, sondern aus »Not-
wendigkeit«,94 nicht weil es etwas muss, sondern weil es dies empfindet, 
soll es Handlungen vollziehen oder eben gerade nicht – die Erziehung 
ist »rein negativ«95, die die Worte »Pflicht« und »Schuldigkeit« aus ih-
rem Wortschatz streicht.96 Durch den Umgang mit den Dingen und ih-
ren Notwendigkeiten soll das Kind Erfahrungen machen und die natür-
lichen Folgen seines Verhaltens (er)lernen. »Diese Notwendigkeit muss 
er [der Zögling] immer in den Dingen, nie in den Launen der Menschen 
sehen. Der Zwang der Verhältnisse muss der Zügel sein, der ihn hält, 
nicht die Autorität.«97 Es gelte dem Kind nichts zu verbieten, sondern 
(Natur-)Notwendigkeiten künstlich herzustellen, die den gewünschten 
Erfahrungsraum aufspannen. Rousseau nennt dies die »wohlgeordnete 
Freiheit«.98 Sie gleicht en miniature der republikanischen Freiheit, nur 
dass bei jener der Gemeinwille, hier der Wille des Erziehers die wahren 
Regeln definiert:

»Man darf sich nicht mit der Erziehung befassen, wenn man die Kinder 
nicht durch die beiden Gesetze des ›Möglichen‹ und des ›Unmöglichen‹ 
dorthin zu leiten versteht, wo man sie haben möchte. […] Mit dem Band 

93	 	Ebd., S. 10 f.
94	 	Ebd., S. 67.
95	 	Ebd., S. 72.
96	 	Ebd., S. 67.
97	 	Ebd., S. 70.
98	 	Ebd., S. 71.

DAS PÄDAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

der Notwendigkeit bindet, treibt oder hält man es zurück, ohne dass es 
murrt. Die bloße Macht der Dinge macht es gefügig und folgsam.«99

Das Herstellen dieser Notwendigkeiten des Möglichen und Unmögli-
chen erstreckt sich jedoch nicht nur auf die Dinge, sondern auch auf den 
Raum, in dem das Kind seine freien, wohlgeordneten Erfahrungen ma-
chen soll. So verortet Rousseau das Experiment aus zweierlei Gründen 
auf dem Land: zum einen, um möglichst weit entfernt vom »Bedienten-
gesindel« und der »Sittenlosigkeit der Städte« zu sein,100 um die städ-
tisch-bürgerlichen, frühkapitalistischen Anstößigkeiten gänzlich aus dem 
natürlichen Entwicklungsprozess des kindlichen Émile herauszuhalten. 
Wird nämlich die (gesellschaftliche) Eigenliebe zu früh wachgeküsst und 
ist die (natürliche) Selbstliebe nicht ausreichend ausgebildet, gerät die ele-
mentar wichtige Balance von Selbst- und Eigenliebe aus dem Gleichge-
wicht, ist der Entwicklungsprozess gestört, die Erziehung gescheitert und 
Émile unwiederbringlich verloren. Zum anderen präferiert Rousseau eine 
Erziehung auf dem Land, weil hier seine Kontrolle über den Raum un-
gleich größer ist. »Ihr werdet nie Herr über das Kind, wenn ihr es nicht 
über seine Umgebung seid.«101 Daher sind diese Räume, das Kinderzim-
mer und die Wälder und Wiesen fern der Städte, hergestellte, künstliche, 
durch und durch hygienische Räume. Damit die natürliche Entwicklung 
sich wie gewünscht vollziehen kann, reicht es also nicht, dass der kindli-
che Raum in vollkommener erzieherischer Kontrolle liegt, es gilt diesen 
Raum selbst herzustellen. Hygienisch sind diese Räume, weil sie von ei-
ner als bekannt markierten Gefahr ausgehen, Widernatur und Sittenlo-
sigkeit, die als das implizit Andere, das Ungesagte, gänzlich zu verbannen 
und mit der eine Ansteckung unbedingt zu verhindern ist – und die gerade 
deshalb zentrales Element des Beziehungsgefüges Dispositiv Kindheit ist. 

Das Kinderzimmer demonstriert dies beispielhaft. Überdies zeigt es, 
wie der hergestellte Raum im Zusammenspiel mit den dinglich-natür-
lichen Entwicklungsnormen gehorchenden Notwendigkeiten sowie ei-
ner strategisch geordneten Zeit Praktiken anleitet, die eine Wirklichkeit 
hervorbringen, in denen vergeschlechtlichte Körper, Gesten, Fähigkei-
ten und Begehrensstrukturen hervorgebracht, geformt und gelenkt wer-
den. So ist das Kinderzimmer zunächst spärlich wie eine Bauernstube 
einzurichten und mit »starken und festen Möbeln« auszustatten, »[k]
ein Spiegel, kein Porzellan, keine Luxusgegenstände« mögen das Kind 

99	 	Ebd., S. 71 (eigene Herv.).
100	Ebd., S. 75.
101	Ebd., S. 74. So wie in Benthams Panopticon jeder Kamerad auch zu einem Über-

wacher wird, ist hier der Erzieher »ein Überwacher«, der »auch ein Kamerad 
sein« muss; vgl. Michel Foucault: »Das Auge der Macht« [1977, Nr. 195], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 250–271, hier S. 257.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

am Toben und Spielen und seiner Entwicklung hindern.102 Nach und 
nach wird das Kind das Zimmer »selber aus[schmücken]«103, zum Bei-
spiel mit Zeichnungen, die es unter Anleitung seines Erziehers angefer-
tigt hat. Diese werden sodann ihrer zunehmenden Güte entsprechend 
gereiht und verschieden gerahmt – erst werden goldene, dann immer 
schlichtere Rahmen verwendet – die Wände schmücken. Dafür zeich-
net der Erzieher gemeinsam mit dem Kind, er ist dabei immer nur so 
viel besser als das Kind, dass dieses die gewünschten Fähigkeiten aus-
bilden und ihn stets leicht einholen kann.104 Diese Praktiken lassen sich 
mit Foucault als disziplinäre beschreiben, die als Detailtechniken Ge-
wohnheiten und Fähigkeiten einem strategischen Ziel gemäß formen, in-
dem Körper, Gliedmaßen und Gesten auf bestimmte Weise zusammenge-
setzt, im Raum angeordnet und einer Zeitlichkeit unterworfen werden. 
So setzt gutes Zeichnen, also ein der Entwicklungsstufe gemäßes Zeich-
nen, eine ganze Körpergymnastik voraus, »eine Routine, deren rigoro-
ser Code den gesamten Körper von der Fußspitze bis zum Zeigefinger 
erfaßt«.105 Entsprechend ihrer Natur fertigt der Erzieher dabei mit Jun-
gen technische Zeichnungen an und mit Mädchen praktische wie »Blät-
ter, Blumen, Früchte, Faltenwürfe«106, die sie später beim Sticken werden 
verwenden können. Auch Spielen wird das Kind in diesem Zimmer, Jun-
gen mit allem, was sich bewegt und Lärm macht, mit »Trommeln, Krei-
sel, Wägelchen«, Mädchen mit Dingen, die »ins Auge fallen«, mit »Spie-
gel[n], Schmuck, Tücher[n], vor allem aber mit Puppen«.107 Rousseau 
erschafft hier ermöglichende und verunmöglichende Verhältnisse von 
Räumen, Dingen, Körpern, Gesten, Fähigkeiten und Geschlechtern. Im 
weiteren Verlauf der natürlichen Erziehung wird Rousseau diesen auf-
gespannten Möglichkeitsraum als das »naturgewollte Joch« und »Joch 
der Notwendigkeit« bezeichnen,108 was altersgemäß und geschlechtsspe-
zifisch dem Kind anzupassen ist.

Die Kindheit, auf welche die natürliche respektive negative Erzie-
hung zielt, umfasst drei Stufen und erstreckt sich bis zum fünfzehnten 

102	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 72.
103	Ebd.
104	Vgl. ebd., S. 133 f.
105	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 195. Der totalisierend-verglei-

chende Charakter von disziplinären Machtbeziehungen fehlt in diesem 
Modell eines einzelnen Kindes. Es ist jedoch ein Leichtes, sich altersmäßig 
sortierte Menschen vorzustellen, etwa eine Totalisierung wie in jeder Schul-
klasse, die Zeichen-, Schreib oder Rechenübungen zu absolvieren haben und 
die ihren zu erwerbenden Fähigkeiten entsprechend vergleichend bewertet 
und auf diese Weise individualisiert werden.

106	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 398.
107	Ebd., S. 397.
108	Ebd., S. 70.

DAS PÄDAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

Lebensjahr. In der ersten Stufe, die das Säuglingsalter und das erste Le-
bensjahr umfasst, gelte es, dem Kind Bewegungsfreiheit zu ermöglichen, 
keine Fallhaube, kein Laufkorb, »weder Laufstuhl noch Gängelband«109 
sollen es einschränken. Strengstens unterschieden werden muss aber zwi-
schen natürlichen und widernatürlichen Regungen des Kindes, wie etwa 
bei den oben beschriebenen Kindertränen, um von Beginn an auf das 
prozessuale Gleichgewicht von Körper/Kraft und Seele einzuwirken, um 
es also bereits jetzt daran zu gewöhnen, niemals nach etwas zu streben, 
das die eigene Kraft übersteigt. Doch nicht nur soll ein etwaig eman-
zipatives Potenzial nicht angelegt werden, das Kind soll sich nur wün-
schen, was in seiner Kraft liegt – was aber in seiner Kraft liegt, diktiert 
und normiert der Erzieher. Diese Chimäre, die vorgibt das Subjekt zu be-
freien (sofern es als Kind angerufen wird), doch aber durch die Objekti-
vierung/Subjektivierung als Kind einen viel feingliedrigeren Zugriff auf 
den Menschen erlaubt, durchzieht die natürlich-negative Erziehung wie 
den gesamten Rousseau’schen Menschenbildungsprozess. So zielen auch 
die Erziehungspraktiken der zweiten Entwicklungsstufe, in welcher das 
Kind mehr Kraft und Einsicht erhalte sowie ein Ich-Bewusstsein sich aus-
bilde, weshalb es von nun an als moralisches Wesen anzurufen sei, stets 
darauf, dem Kind seinen Platz als Kind zuzuweisen, es darin zu festigen 
und »die Leidenschaften nach der Natur des Menschen auszurichten«110, 
es soll »abhängig sein, aber nicht gehorsam […], bitten, aber nicht befeh-
len«.111 Es gebe einerseits eine natürliche Abhängigkeit von den Dingen, 
andererseits eine von den Menschen, die also der Gesellschaft entsprin-
ge, die »ordnungswidrig«112 sei und Laster erzeuge. »Haltet das Kind 
von den Dingen abhängig und ihr werdet es naturgemäß erziehen«113, 
proklamiert Rousseau, der doch in diesem experimentellen Modell re-
publikanischer Menschwerdung alleiniger Herrscher über die Dinge ist. 

Während auf der zweiten Stufe der Zögling »durch das Reich der 
sinnlichen Empfindungen bis an die Grenzen der kindlichen Vernunft 
geführt«114 wird, soll der zwölf- bis dreizehnjährige Émile auf der drit-
ten Stufe das Rüstzeug des »gesunden Menschenverstandes«115 erlernen, 
um nicht bloßes Werkzeug in der Hand anderer zu sein, sondern sei-
nem republikanischen Gewissen zu folgen. Zu dessen weiterer Ausbil-
dung wird Émile die »beste Abhandlung über natürliche Erziehung«116 
als erste und für lange Zeit einzige Lektüre nahegelegt, Defoes Robinson 

109	Ebd., S. 54.
110	Ebd., S. 56.
111	Ebd., S. 62.
112	Ebd., S. 63.
113	Ebd.
114	Ebd., S. 149.
115	Ebd., S. 172 f.
116	Ebd., S. 180.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Crusoe.117 Des Weiteren erfährt er, dass er sich in öffentlichen und ge-
werblichen (Tausch-)Beziehungen zu anderen Gesellschaftsmitgliedern 
befindet, in deren Schuld er steht. Er lernt die Wertigkeiten des Hand-
werks kennen und hat schließlich eine seinem Geschlecht entsprechende 
Wahl zu treffen, denn »[k]ein junger Mann will von sich aus Schneider 
werden«.118 Dieses republikanische Gewissen ist nun so weit geformt, 
um auch empfinden zu lernen, dass Arbeit »eine unerlässliche Pflicht 
des Menschen innerhalb der Gesellschaft« sei: »Arm oder reich, mäch-
tig oder schwach, jeder müßige Bürger ist ein Schmarotzer.«119 Es be-
darf also früh ansetzender, umfassender und tief ins Selbst drängender 
respektive ein entsprechendes Selbst hervorbringender Techniken, um 
(Lohn-)Arbeit als des Menschen Wesen erscheinen zu lassen.120

117	Defoes Buch von 1719 ist nur scheinbar eine Abenteuergeschichte denn viel-
mehr zum einen eine diskursive Modellierung des Homo oeconomicus, inso-
fern es »das Modell eines zielstrebigen Arbeitssubjekts [liefert], dessen Maß-
stab die Nützlichkeit, dessen Ziel das Eigentum und dessen Antipode der 
›Abenteurer‹ ist«; A. Reckwitz: Subjekt, S. 8. Zum anderen und damit zu-
sammenhängend ist Robinson der »Prototyp des friedlichen Eroberers, der 
mit christlich-humanistischem Sendungsbewußtsein die exotische Welt zivi-
lisieren will. Die ›Wilden‹ sollen zu ›nützlichen‹ Gliedern der von den wei-
ßen Männern als globale Ordnung gedachten und angestrebten bürgerlichen 
Gesellschaft erzogen werden, wobei der Nutzen einseitig vom Erzieher nach 
dessen Bedürfnissen bestimmt wird«; Manfred Kappeler: »Wie Robinson 
war, soll Emile werden. Über Aufklärung, Rassismus und Erziehung«, in: 
Psychologie und Geschichte 4 (1992), S. 53–87, hier S. 54. Erst nach Rous-
seaus prominenter Platzierung im Émile wird Robinson Crusoe zu einem er-
folgreichen Kinder- und Jugendbuch, es (er)findet einen Markt und bedingt 
so einen anhaltenden Erfolg (den es als Buch für Erwachsene in der Dauer 
vielleicht nicht gehabt hätte). 1779 legt Campe mit Robinson der Jüngere für 
annähernd ein Jahrhundert eins der erfolgreichsten deutschsprachigen Kin-
der-, Jugend- und Erziehungsbücher vor. Es ist eine Übertragung der päda-
gogischen Funktionalisierung des ›Wilden‹, wie sie im Émile angelegt ist, auf 
deutsche Verhältnisse: »Fritzchen: ›Gibt’s denn auch wilde Menschen, Va-
ter?‹ / Johannes: ›Ja, Fritz! Hast du das noch nicht gehört! Es giebt, – o, wer 
weiß wie weit von hier, – solche Menschen, die so wild wie das Vieh sind.‹ / 
[…] Lotte: ›Und die ungekochtes Fleisch essen und rohe Fische; ich habe es 
wol gehört! Nicht wahr, Vater hast du’s denn nicht erzählt?‹ / Johannes: ›Ja, 
und was meinst du wol, die armen Menschen wissen gar nicht, wer sie er-
schaffen hat, weil sie niemahls einen Lehrer gehabt haben, der’s ihnen sag-
te!‹ / Dietrich: ›Deswegen sind sie so barbarisch. Denke nur, Einige von ih-
nen essen Menschenfleisch!‹« Campe zitiert nach ebd., S. 58.

118	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 198.
119	Ebd., S. 193.
120	In kritischer Auseinandersetzung mit Hegel, Marx und dem akademi-

schen Marxismus argumentiert auch Foucault, dass Arbeit kein konkretes 

DAS PÄDAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Dieses künstliche Arrangement der Notwendigkeiten gemäß dem 
Grundsatz, dass alle »Erfahrung […] der Belehrung«121 vorauseile, führt 
außerdem zu einem Wandel des Strafens. Es wird nicht nur die zücht-
ende Hand der Pietisten zurückgedrängt, sondern auch die Begründung 
für Strafen selbst wird verändert. Eine Strafe darf nicht weiter als solche 
auferlegt werden, vielmehr muss sie »immer als eine natürliche Folge ih-
rer [der Kinder] bösen Handlung«122 empfunden werden. Am Beispiel ei-
nes ›schwererziehbaren Kindes‹, das mutwillig die Fensterscheibe seines 
Zimmers zerbrochen hat, demonstriert Rousseau sein Konzept: Weder 
soll das Kind belehrt werden noch dürfe der Erzieher klagen oder die 
Scheibe einfach austauschen, vielmehr wird der »Wind Tag und Nacht 
hereinblasen«, besser das Kind würde »verschnupft als närrisch«.123 Das 
Kind soll die Unannehmlichkeiten spüren, die es verursacht hat, und erst 
wenn dies geschehen sei, dürfe die Scheibe kommentarlos ersetzt wer-
den. Rousseau geht jedoch noch einen Schritt weiter und es zeigt sich 
das autoritative Moment der negativen Erziehung, das keinerlei Wider-
rede erlaubt:124 Das Kind zerbricht erneut die Fensterscheibe, woraufhin 
es in ein dunkles, fensterloses Zimmer gesperrt wird. Es wird schreien 
und toben und schließlich ermüdet den Diener bitten, es herauszulas-
sen. Die Bitte ausschlagend wird das Kind weitere Stunden mit sich al-
lein gelassen, bis es den Hinweis erhält, doch seinem Erzieher den ein-
sichtigen Vorschlag zu unterbreiten, unter der Bedingung freigelassen 
zu werden, keine Scheiben mehr einzuschmeißen; dieser nimmt an und 
verkündet: »Das ist vernünftig, wir gewinnen beide dabei. Warum bist 
du nicht früher auf den Gedanken gekommen? Dann umarmt ihr freu-
dig das Kind und bringt es auf sein Zimmer.«125 Diese neue Form des 
Strafens wird folglich ins Innere verlagert, in die Einsicht und das Ge-
wissen des Kindes.126

All diese Praktiken zielen auf des Kindes Innere, die Wahrheiten des 
Wider-/Natürlichen, das gesamte Arrangement aus negativer Erziehung, 
wohlgeordneter Freiheit, dinghaften Notwendigkeiten, die Spiele des 

Wesensmerkmal des Menschen sei, sondern es einer politischen Macht be-
dürfe, diese behauptete Synthese aus Mensch und Arbeit herzustellen; vgl. 
M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 766.

121	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 38.
122	Ebd., S. 81.
123	Ebd., S. 80.
124	»Der Zwang der Verhältnisse muss der Zügel sein, der ihn hält, nicht die 

Autorität. Was er nicht tun soll, darf ihm nicht verboten werden. Hindert 
ihn, es zu tun, ohne Erklärungen, ohne Erörterungen. […] Euer Nein muss 
eisern sein«; ebd., S. 70.

125	Ebd., S. 80 f.
126	Vgl. dazu auch Dieter Richter: Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kind-

heitsbilder des bürgerlichen Zeitalters, Frankfurt/Main 1987, Kap I.A, 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Möglichen und Unmöglichen sowie Konstruktion und Kontrolle des 
Raumes haben die Formung des kindlichen Willens und die Regierung 
seiner Seele zum Ziel:

»Es gibt keine vollkommenere Unterwerfung als die, die den Schein der 
Freiheit wahrt: so nimmt man den Willen selbst gefangen. […] Verfügt 
ihr nicht über alles, was es [das Kind] umgibt? Könnt ihr es nicht be-
einflussen, wie ihr wollt? Sind nicht seine Arbeiten, seine Spiele, seine 
Vergnügungen und sein Kummer in euren Händen, ohne daß es davon 
weiß? Zweifellos darf es tun, was es will. Aber es darf nur das wollen, 
was ihr wünscht, daß es tue. Es darf keinen Schritt tun, den ihr nicht vo-
rausbedacht hättet; es darf nicht den Mund öffnen, ohne daß ihr wüß-
tet, was es sagen wird.«127

An dieser Stelle wird deutlich, dass die Rousseau’sche Menschenbildungs-
kunst zuvorderst weder emanzipativ noch totalitär ist, sondern liberal 
und paternalistisch.128 Rousseau entwirft Technologien der Menschen-
führung, die stufenweise eine Selbstregierung anleiten, die Gewohnhei-
ten nicht durch »Pflicht und Schuldigkeit«,129 sondern durch das künst-
lich-natürliche Erschaffen von Erfahrungswelten erzeugen. In diesen soll 
Émile die gewünschten Erfahrungen frei machen und die gewollten Ge-
wohnheiten ausbilden. »Eh der Körper Gewohnheiten hat, kann man 
ihm ohne Gefahr die geben, die man wünscht.«130 Während dazu in der 
Phase der Kindheit die negative Erziehung leitend ist, muss der Pubertät, 
diesem »jugendlichen Feuer«131, anders begegnet werden und wie sich 
im Folgenden zeigt, birgt sie zwar unzählige neue Gefahren, aber auch 
erweiterte Möglichkeiten der Führung.

insbesondere S. 52–56; H. D. Kittsteiner: Die Entstehung des modernen Ge-
wissens, S. 375 f.

127	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 105.
128	Diese Textpassage wird im pädagogischen Diskurs gerne herangezogen, um 

den totalitären Charakter der Pädagogik Rousseaus belegen zu wollen. Eine 
solche Interpretation ignoriert jedoch sowohl die nicht auflösbaren Para-
doxien jeder pädagogischen Praxis als auch ihren fortwährenden techno-
logischen Charakter. Einen diesen beiden Interpretationen ebenfalls wider-
sprechenden Beitrag innerhalb des gegenwärtigen Pädagogikdiskurses, der 
jedoch den Aspekt der Macht weitgehend übergeht und zudem vor allem Pa-
ternalismus als festen Bestandteil jeder Pädagogik zu plausibilisieren sucht, 
findet sich bei Johannes Drerup: »Rousseaus strukturierter Paternalismus 
und die Idee der wohlgeordneten Freiheit«, in: Zeitschrift für Pädagogik 58 
(2012), S. 640–657.

129	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 67.
130	Ebd., S. 21.
131	Ebd., S. 236.

DAS PÄDAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

4.3 Pubertät, Phantasie und all die anderen Gefahren

Allgegenwärtige und überall lauernde Gefahren sind ein ganz entschei-
dendes Element der liberal-paternalistischen, pädagogisch-republikani-
schen Regierungskunst Rousseaus. Sie flankieren jede Phase der Mensch-
werdung in apokalyptischer Rhetorik, jeder erzieherische Fehltritt lässt 
das gesamte Unterfangen sofort und unwiederbringlich scheitern, jeder 
nicht erkannte widernatürliche Kinderwunsch, jede nicht verhinderte 
jugendliche Zügellosigkeit verunmöglicht die Verwirklichung des sitt-
lich-moralischen, sich selbst führenden Selbst. Diese heraufbeschwore-
nen, ausgeschmückten Gefahren müssen in ihrem Ausmaß die natürli-
che und im weiteren Verlauf die moralisch-sittliche Ordnung potenziell 
grundlegend zerstören, um jede proklamierte Menschenführungspraxis 
nicht nur zu legitimieren, sondern vor allem als die einzig natürliche be-
ziehungsweise moralisch-sittliche erscheinen zu lassen. So ist etwa die 
Phase von der Geburt bis zum zwölften Lebensjahr für Rousseau der 
»gefährdetste Abschnitt«132, weil Laster und Irrtümer in dieser Zeit kei-
men würden und das Kind seine seelischen Kräfte erst dann gebrau-
chen solle, wenn es körperlich voll entwickelt sei, weshalb Zeitverlust 
die nützlichste aller Erziehungsregeln ausmache. Dass Rousseau im wei-
teren Verlauf frühere Gefahrenlagen relativiert, ist häufig zum Einsatz 
kommendes rhetorisch-erzieherisches Mittel zur Betonung der jeweilig 
akuten Gefahrensituation.

Zeitverlust beziehungsweise Zeitaufschub, das möglichst lange Hi-
nauszögern der Leidenschaften und das Ablenken der Phantasie, prä-
sentiert Rousseau auch als adäquate Mittel, um Herr über den puber-
tierenden Émile zu bleiben. Für die Zeit von der Geschlechtsreife bis 
zur Eheschließung entwirft Rousseau ein regelrechtes Zuchtprogramm, 
das mit den Prinzipien der negativen Erziehung nichts mehr gemein hat 
(einzig in der Form, dass die bewusst ausgewählten, von Émile zu erfah-
renden Gesellschaftsausschnitte durchaus mit den künstlich erzeugten 
Naturnotwendigkeiten vergleichbar sind, nur dass fortan weniger ein 
hygienisches denn ein immunisierendes Prinzip leitend wird). In immer 
neuen Wendungen malt Rousseau die Schrecken des Sittenverfalls, wel-
cher in der Pubertät und der Geburt für das Geschlecht lauere, dieser 
Krisenzeit einer »stürmische[n] Umwandlung«, eine »nahende Gefahr«, 
weil das Kind in »seinem Fieber […] wie ein Löwe« sei, »der seinen 
Führer nicht mehr kennt und nicht mehr gelenkt werden will«.133 Beim 
Übergang von der Kindheit in die Gefahrenquelle Pubertät sei es also 
»an der Zeit, die Methode zu wechseln«, denn im »Herzen des jungen 
Mannes« entstünden gegen seinen Willen und ohne sein Zutun negative, 

132	Ebd., S. 72.
133	Ebd., S. 210.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

weil ungezügelte Leidenschaften.134 Daher gilt es zunächst, ihn möglichst 
lange in Unwissenheit zu halten, und doch solle mensch ihn früh lehren, 
was mensch nicht verbergen könne, es solle keine Neugierde geweckt, 
vielmehr solle diese befriedigt werden, bevor sie gefährlich werde.135 Eine 
lange Unruhe gehe den Wünschen voraus, eine lange Unwissenheit wür-
de sie überlisten. Der früh Verdorbene sei »unmenschlich und grausam« 
und entwickle ein »ungezügeltes Temperament«, der in »glücklicher Ein-
falt« Erzogene dagegen würde »durch die ersten Regungen der Natur zu 
zärtlichen und liebevollen Empfindungen angeregt«.136 Diese neue Me-
thode besteht also im Ablenken von Phantasie und Leidenschaft, um Ent-
haltsamkeit herzustellen und die Leidenschaften hinauszuzögern. Dabei 
sind die Mittel den wachsenden Begierden anzupassen, als schlagendes 
Beispiel dient Rousseau der Besuch einer Klinik für Geschlechtskrank-
heiten, um der Masturbation zu begegnen.

»Ohne ihm [dem Sohn] vorher ein Wort gesagt zu haben, ließ er [der 
Vater] ihn in den Saal eintreten, wo eine Menge dieser Unglücklichen 
unter einer schrecklichen Behandlung für ihre Ausschweifungen büßten. 
Bei all dem widerlichen Anblick, der alle seine Sinne in Aufruhr brachte, 
war er beinahe ohnmächtig geworden.«137

In der Phase der Jugend kommt es also zu wohldosiertem Kontakt mit 
der Gesellschaft, infolgedessen die hygienischen Räume immunisieren-
den weichen. Es gilt, Émile gewissermaßen resilient zu machen gegen 
die Gefahren der Widernatur und Sittenlosigkeit. Die Phantasien sollen 
jedoch nicht nur von den »gefährlichen Pfade[n] für sein Alter, die ihn 
ständig am Abgrund halten«,138 abgelenkt oder durch praktische An-
schauung verunglimpft werden. Auch soll Émile sich zum einen kör-
perlich verausgaben müssen – »Wenn die Hände hart schaffen, ruht die 
Phantasie; wenn der Körper müde ist, bleibt das Herz kalt«139 –, zum an-
deren sind seine unsittlichen Erinnerungen zu überschreiben, soll nicht 
alles umsonst gewesen sein.

134	Ebd., S. 214.
135	Vgl. ebd., S. 216 f.
136	Ebd., S. 221.
137	Ebd., S. 234–235. Es sei einer jeden Le Livre sans titre als Lektüre empfoh-

len, das von einem anonymen Autoren 1830 in Umlauf gebracht wurde und 
dessen 16 Graphiken den körperlichen Zerfall als Konsequenz der Selbst-
befriedigung eindrucksvoll demonstrieren; vgl. unten S. 149, Fn. 166 sowie 
Anonym: Le Livre sans titre. Dédié aux jeunes Gens, et aux Pères et Mères 
de Famille, Paris 1830.

138	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 342. Zu diesen gefährlichen 
Pfaden zählt Rousseau u. a. »Lektüre, Einsamkeit, Müßiggang, verweichlich-
te und sitzende Lebensweise, Umgang mit Frauen und jungen Leuten […].«

139	Ebd., S. 342 f.

PUBERTÄT, PHANTASIE UND ALL DIE ANDEREN GEFAHREN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Das »jugendliche Feuer« ist indes nicht nur Quelle unzähliger Gefah-
ren, sondern auch Möglichkeit des erweiterten Zugriffs auf Émile, es ver-
vollkommnet die Erziehung, denn »[g]erade dieses Feuer gibt euch eine 
Macht über das Herz des jungen Menschen, wenn er aufhört, schwächer 
zu sein als ihr. Seine erste Neigung ist der Zügel, mit dem ihr ihn len-
ken könnt.«140 Diese neuen Einflussmöglichkeiten bestehen darin, Émiles 
»Naturell«141 zu formen und seine Vernunft auszubilden. Mit der Ge-
schlechtsreife bleibt Émile Schüler, er sei aber nun ein Mann und sol-
le auch entsprechend behandelt werden, weshalb der Erzieher nun zum 
Freund wird. Diese veränderte Bindung zwischen Erzieher und Schüler 
besteht in der Führung von Émiles »Herz«; es ist eine Gefühlsbindung 
des Schülers zu seinem Erzieher, auf die oben bereits verwiesen wurde. 
An diesem Punkt wird deutlich, wie sehr diese externe Führung zur in-
ternalisiert-natürlichen Selbstführung geworden ist; selbst das Gefühl 
der Verbindung des Schülers und Jugendlichen zu seinem Erzieher wird 
hier – vollkommen zu Recht – als Produkt des Erziehungsarrangements 
verstanden:

»Bisher habt ihr alles nur mit Gewalt oder List erreicht. Die Autorität 
und das Gesetz der Pflicht waren ihm [Emil] unbekannt. Man mußte ihn 
zwingen oder täuschen, damit er euch gehorcht. Bedenkt aber, in wie vie-
le neue Ketten ihr sein Herz gelegt habt. Die Vernunft, die Freundschaft, 
die Dankbarkeit, tausendfältige Regungen des Gemüts sprechen nun in 
einem Ton zu ihm, den er nicht mißverstehen kann.«142

Über das Gefühl gelangt Rousseau also zum letzten Punkt seiner Men-
schenbildungskunst, an dem er auch den Willen des fast erwachsenen 
Émile zu lenken vermag. An einer für diesen Aspekt zentralen Stelle re-
flektiert der Menschenbildner die verschiedenen Entwicklungsstufen, wo-
bei die jeweiligen Machtverhältnisse und ihre Transformationen deutlich 
werden, wie auch das Ziel des gesamten Versuchsaufbaus: Es geht um 
eine Selbstführung, die dem freien Willen gehorcht, der aber doch nur 
der mögliche und ermöglichte Wille der sittlich-moralischen Ordnung ist, 
in welcher sich jener ausbildete. In dieser Passage wiederholt sich auch 
das Postulat der Aufopferung des Erziehers, der so viel entbehren muss-
te, um auf diese liberal-paternalistische Art einen Menschen zu regieren.

»Ihr könnt euch nicht vorstellen, wie folgsam Emil mit zwanzig Jahren 
sein kann. Wie verschieden wir doch denken! Ich begreife nicht, wie er es 
mit zehn Jahren hat sein können, denn welche Gewalt hatte ich damals 
über ihn? Fünfzehn Jahre habe ich gearbeitet, um mir diesen Einfluß zu 
sichern. Damals habe ich ihn nicht erzogen, ich bereitete ihn vor, erzo-
gen zu werden. Jetzt ist er es genügend, um fügsam zu sein. Er erkennt 

140	Ebd., S. 236.
141	Ebd., S. 335.
142	Ebd., S. 338.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

die Stimme der Freundschaft und weiß der Vernunft zu gehorchen. In 
der Tat lasse ich ihm scheinbar seine Unabhängigkeit, niemals war er 
mir aber besser unterworfen; denn er ist es, weil er es will. Solange ich 
nicht Herr seines Willens war, war ich Herr seiner Person; ich verließ 
ihn keinen Schritt. Jetzt überlasse ich ihn manchmal sich selbst, weil ich 
ihn immer beherrsche. Wenn ich ihn verlasse, umarme ich ihn und sage 
zuversichtlich: Emil, ich vertraue dich meinem Freund an. Ich übergebe 
dich seinem treuen Herzen; er bürgt mir für dich!«143

Eine Existenz, die sich fortlaufend selbst konstituiert und unfähig ist, die-
se Fremd-/Selbstkonstituierung zu erkennen, sind es doch sein Gewissen, 
seine Wünsche, seine Interessen und Begierden, in denen diese Konsti-
tuierung selbst zum Ausdruck kommt – es ist das komplette Programm 
liberal-paternalistischen und pädagogisch-republikanischen Regierens 
Rousseau’scher Prägung, das sich hier zeigt, in welcher der Erzieher als 
Gewissen stets abwesend-anwesender Teil des Selbst ist.

4.4 Die geschlechtlich-generational-hierarchisierte 
moderne Familienzelle, die Frau Ministerin Gattin 

Mutter und Émiles »Lebensglück«

So wie Rousseaus Erziehungswirklichkeit der natürlichen Entwicklung 
und der sittlich-moralischen Ordnung des gesunden Menschenverstan-
des gehorcht, entspricht auch seine Behandlung des Geschlechterver-
hältnisses »der Ordnung der Natur«: Er »nehme die beiden Geschlech-
ter in den Beziehungen, die ihrem Zustand entsprechen«.144 Ebendieses 
Geschlechterverhältnis, welches Rousseau als ein komplementäres ent-
wirft, wird nun in den Blick genommen. Dabei ist zum einen insbeson-
dere die weiblich markierte Subjektfigur als Frau, Ministerin, Gattin und 
Mutter von Relevanz, zum anderen die des masturbierenden Kindes, sei-
ner Seele und seines Körpers, um welche herum sich die moderne Fami-
lienzelle zusammenzieht.

Der geschlechtliche »Zustand« unterscheide sich bis zum heiratsfähi-
gen Alter unwesentlich, weshalb der eine Ausdruck »Kindheit« für alle 
Geschlechter genüge.145 Obwohl Kinder also im Grunde asexuelle We-
sen sind, scheinen ihre natürlichen Neigungen dennoch bereits in jungen 
Jahren durch und sind entsprechend zu regieren, wie sich am oben disku-
tierten Beispiel des geschlechtsspezifischen Spielzeugs gut nachvollziehen 
lässt. Während Jungs nämlich »Bewegung und Lärm« suchten, liebten 

143	Ebd., S. 358.
144	Ebd., S. 388, Anmerkung.
145	Ebd., S. 210.

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

Mädchen mehr, »was auffällig ist und ins Auge fällt: Spiegel, Schmuck, 
Tücher, vor allem Puppen«. Denn die »Puppe ist das bevorzugte Spiel 
dieses Geschlechts. Deutlich ist ihre Neigung von ihrer Berufung be-
stimmt«.146 Rousseau entwirft das Bild einer Komplementarität der Ge-
schlechter, die insofern gleich sind, als sie sich beide, entsprechend ihrem 
Geschlecht, entwickeln. In ihrer natürlich-sittlichen Bestimmung jedoch 
unterscheiden sie sich erheblich, so wird die Frau »in vieler Hinsicht nie 
etwas anderes […] sein« als kindlich, der Mann aber ist »nicht dazu ge-
schaffen, um in der Kindheit stehenzubleiben«.147 »Sophie muß eine Frau 
sein, wie Emil ein Mann ist, d. h. sie muß alles besitzen, was zu ihrer Art 
und zu ihrem Geschlecht gehört, um ihren Platz in der physischen und 
moralischen Ordnung der Dinge auszufüllen«.148 Diese Geschlechter-
komplementarität drückt sich also aus zum einen in differenten anthro-
pologischen Bestimmungen, zum anderen in den jeweils zugewiesenen 
Funktionen in der moralisch-sittlichen Ordnung.

Eine erste Differenz der Geschlechter liegt in ihrer komplementä-
ren anthropologischen Bestimmung, in ihrer moralischen Bezogenheit 
aufeinander: Er sei aktiv und stark, sie passiv und schwach, während 
er dies wollen und können müsse, sei es ausreichend, wenn sie wenig 
Widerstand leiste. Die Frau sei dazu geschaffen, dem Mann zu gefal-
len, der Mann gefalle durch seine Kraft.149 Der Mann habe »Neigungen 
ohne Maß«,150 die Frau dagegen müsse zurückhaltend sein, sonst würde 
das Menschengeschlecht vernichtet. Der jedoch nur scheinbar stärkere 
Mann sei gemäß der natürlichen Ordnung vom Schwächeren abhängig, 
und zwar deshalb, weil es der Frau leichter falle, im Mann Begierden zu 
wecken, als diesem, jene zu befriedigen. Rousseau entwirft das Bild ei-
ner de facto untergeordneten, unterworfenen Frau, die dem Mann zu 
gefallen und ihm sowie der Familie zu dienen hat, um gleichfalls zu ar-
gumentieren, dass aber im Grunde sie herrsche, insofern sie über die Be-
gierden des Mannes herrsche, wenn nämlich das Physische zum Mora-
lischen führe und aus der »rohen Vereinigung der Geschlechter langsam 
die süßen Gesetze der Liebe erwachsen. Die Frauen herrschen nicht, weil 
die Männer es wollen, sondern weil es die Natur so will: sie herrschen 
schon, bevor sie zu herrschen scheinen.«151

Eine zweite Differenz ist ebenso folgenreich, auch sie wird als eine 
anthropologische Universalie einer natürlich-sittlichen Ordnung beschrie

146	Ebd., S. 397.
147	Ebd., S. 210.
148	Ebd., S. 385.
149	Vgl. ebd., S. 386.
150	Ebd., S. 387.
151	Ebd., S. 389. Rousseau greift auch den emanzipativen Diskurs seiner Zeit 

auf, wonach Frauen ihre Erziehung zu Gefallsucht und Eitelkeit als männ-
liches Herrschaftsinstrument verurteilten. Diesen »Klagen« begegnet der 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

ben: Ein Gutteil der Führung und Erziehung des männlichen Jugend-
lichen besteht, wie oben ausgeführt, in der Ausbildung von Selbst-
techniken, mit denen Émile Herr über seine Leidenschaften wird 
(insbesondere derer der Eigenliebe, die sich ja stets auf andere bezie-
hen). Émile soll sich selbst genügen und dies aus sich selbst heraus. 
Ganz anders Führung und Erziehung des weiblichen Kindes zur Frau, 
welche von Anfang an und ausschließlich auf etwas ihr Äußeres bezo-
gen sind, auf gesellschaftliche Schicklichkeit152 und ehelich-familiäre 
Pflichten:

»Von der Gesundheit der Frauen hängt die der Kinder ab; von ihrer 
Sorgfalt hängt die erste Erziehung der Männer ab, von den Frauen hän-
gen ihre Sitten und Leidenschaften, ihre Neigungen und Vergnügungen, 
ja ihr Glück ab. Die ganze Erziehung der Frau muß daher auf die Män-
ner Bezug nehmen. Ihnen gefallen und nützlich sein, ihnen liebens- und 
achtenswert sein, sie in der Jugend erziehen und im Alter umsorgen, sie 
beraten, trösten und ihnen das Leben angenehm machen und versüßen: 
das sind zu allen Zeiten die Pflichten der Frau, das müssen sie von ihrer 
Kindheit an lernen.«153

Das ganze Dasein und Selbstsein der Frau ist also auf gesellschaftliche 
Schicklichkeit und eheliche Pflichten ausgerichtet, weshalb sie zum einen 
die ihr natürlicherweise fehlende männliche Kraft durch Kultivierung ih-
res Antlitzes wettzumachen hat, zum anderen einseitig die »Achtung ih-
res Ehemannes erwerben«154 muss. Deshalb soll sie schließlich geistreich 
plaudern können, wozu sie lernen muss, »aber nur das, was sich für sie 
schickt«155, auch etwas Bildung solle sie genießen, damit ihr Ehemann sie 
(auch im Wortsinne) weiter bilden kann.156 Doch ist die Frau nicht nur 
auf Schicklichkeit und Ehepflichten ausgerichtet, also ihr gewissermaßen 
äußere Dinge, auch entspricht es der natürlichen Ordnung, dass die Frau 
sich aus naturgesetzlicher Liebe voll und ganz für die Familie aufopfert. 
Sie ist sowohl hauptverantwortlich für die Beziehung des Mannes zu den 
Kindern als auch grundsätzlich für den Zusammenhalt der Familie. Tut 

Menschenbildner, dass Männer Frauen kaum an einer Veränderung hindern 
würden, da diese sich in die »Mädchenerziehung« ja kaum einmischten. »Ist 
es unser Fehler, daß sie uns gefallen, wenn sie schön sind, […] wenn sie in 
Muße ihre Waffen schärfen lassen [von den sie erziehenden Frauen, CB], mit 
denen sie uns unterwerfen?«; ebd., S. 393. Mädchen könnten ja wie Män-
ner erzogen werden, nur würden sie sich dann den Männern mehr und mehr 
angleichen, sodass sie stetig weniger über die Männer herrschten und diese 
dann »wirklich die Herren« (ebd.) würden.

152	Vgl. ebd., S. 390, 399.
153	Ebd., S. 394.
154	Ebd., S. 416.
155	Ebd., S. 393.
156	Vgl. ebd., S. 449.

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

sie all das nicht, handelt sie widernatürlich und das Menschengeschlecht 
ist dem Untergang geweiht:

»Alles erinnert sie [die Frau] unaufhörlich an ihr Geschlecht, und um 
dessen Aufgabe erfüllen zu können, braucht sie eine entsprechende 
Konstitution. Während ihrer Schwangerschaft braucht sie Schonung, 
im Wochenbett Ruhe. Um die Kinder zu stillen, braucht sie eine beque-
me Häuslichkeit. Um die Kinder zu erziehen, braucht sie Geduld und 
Zärtlichkeit, Eifer und Liebe, die vor nichts zurückschreckt. Sie ist das 
Band zwischen ihnen und deren Vater; sie allein flößt ihm Liebe zu ihnen 
ein und gibt ihm das Vertrauen, sie die Seinen zu nennen. Wieviel Liebe 
und Sorge braucht sie nicht, um die Einigkeit in der ganzen Familie auf-
rechtzuerhalten! Und das alles nicht aus Tugend, sondern aus Lust und 
Liebe, ohne die das Menschengeschlecht längst untergegangen wäre.«157

Doch diese Frau muss nicht nur ihre Emotionen und ihren Körper in den 
ehelichen und familiären Dienst stellen, auch soll sie im »Haus regieren 
wie ein Minister im Staat, indem sie sich befehlen läßt, was sie sowieso 
tun will«.158 Sie trägt die alleinige Verantwortung für die Aufrechterhal-
tung der natürlichen sowie sittlich-moralischen Ordnung in Haushalt 
und Familie, und im Gegensatz zu männlichem bedeutet ihr Fehlverhal-
ten immer das nahe Ende: Wenn sie sich beispielsweise weigert ihr Kind 
zu stillen, dürfe mensch sich nicht wundern, wenn der Vater es auch nicht 
erziehe,159 ja, würden die Frauen bloß wieder (beziehungsweise histo-
risch korrekter: endlich) zu Müttern, würden »Männer wieder zu Vätern 
und Ehegatten«.160 Auch beginne mit ihrer »übertriebenen Verweichli-
chung«161 die der Männer. Während ein untreuer Ehemann lediglich ge-
gen seine Pflichten handle, löse eine »ungetreue Frau« die Familie auf 
und damit »alle Bande der Natur«.162 Kurzum: Es gebe »kein liebliche-
res Bild als das der Familie«, ein »falscher Strich« der Frau »aber ver-
dirbt alle anderen«.163 In gewissem Sinne gleicht die Frau als Ministerin, 
Gattin und Mutter also dem Erzieher, sofern sie das männliche Verhal-
ten strukturiert und ihre Verfehlungen, wie die des Erziehers, an den na-
türlich-sittlichen Abgrund führen. 

So zieht sich die Familie mit dem Mann als (von der Frau abhängi-
gem) »Familienoberhaupt«164 und der Frau als Ministerin um das zu füh-
rende und zu erziehende Kind herum zusammen und sukzessive bildet 

157	Ebd., S. 389.
158	Ebd., S. 446.
159	Vgl. ebd., S. 23.
160	Ebd., S. 20.
161	Ebd., S. 395.
162	Ebd., S. 390.
163	Ebd., S. 23.
164	Ebd., S. 493.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

sich die moderne, auf Liebe und Vertragswerk gründende Familienzel-
le mit der ihr charakteristischen geschlechtlich und generational hierar-
chisierten Ordnung. Es ist etwa das »Bedientengesindel«165 zu entfernen, 
ist dessen unsittliches Verhalten doch ein Hort ständiger Bedrohung für 
das Kind und seine Entwicklung, da es sowohl die eingeforderte enge 
Mutter-Kind-Bindung zu stören als es auch und vor allem die jugendli-
chen Phantasien durch seine Unsittlichkeit (der Sprache etwa) anzufeu-
ern vermag. Auch findet eine Parzellierung des Raumes statt, das Kind 
bekommt ein eigenes Zimmer, was gemäß der »natürlichen Ordnung« 
zu strukturieren ist und was die Kontrolle und Überwachung aller kind-
lichen Regungen erlaubt. Dabei kommt dem Kampf gegen Onanie – 
der bei Rousseau ganz im Zeichen des Anti-Onanie-Diskurses des 18. 
Jahrhunderts steht166 – eine für die moderne Familie ganz entscheidende 
Funktion zu. Die Problematisierung der kindlichen respektive jugendli-
chen Sexualität ist nämlich weniger bloße Folge der sich zusammenzie-
henden Familienzelle als Motor und Instrument ebendieses Prozesses. Es 
ist das »jugendliche Feuer«, das eine Separierung (von allem die Phanta-
sie anregenden) und Überwachung (aller phantasierter oder tatsächlicher 
Gesten) des Jugendlichen nötig macht.167 Abgesehen von der enormen 

165	Ebd., S. 75.
166	Mit Beginn des 18. Jahrhunderts wird Masturbation von einer Sünde unter 

anderen sowohl zur Krankheit als auch zur ätiologischen Erklärung unzäh-
liger weiterer Leiden, etwa Hitzen in den Gedärmen, scharfer Urin, harter 
Stuhlgang, Erbrechen, Entzündungen der Geschlechtsteile, Leibschmerzen, 
Appetitverlust, Heißhunger oder auch nervliche Leiden wie Unruhe, Ängst-
lichkeit, Schlaflosigkeit, Benebelung der Sinne und zudem noch spezieller 
Leiden der Geschlechter, insbesondere der Frau, von Entzündungen der Kli-
toris bis zur Hysterie. Verantwortlich sind die Eltern und der:die Mastur-
bierende selbst, weshalb zu Recht von einem neuen, modernen und zeitwei-
se äußerst umfassenden »Vehikel zur Erzeugung von Schuld, Scham und 
Angst« (Laqueur) gesprochen werden kann. Um das Jahr 1712 veröffent-
licht ein zunächst anonymer Autor Onania, ein medizinisches Pamphlet und 
sorgenden Ratgeber, und liefert damit gewissermaßen die Initialzündung für 
ein »jähes und lautes Geschwätz« (Foucault), so auch für Tissots wirkmäch-
tige Studie L’Onanisme von 1760. Nach Veröffentlichung des Émile begin-
nen Rousseau und Tissot einen einander wertschätzenden Briefwechsel; vgl. 
das folgende Kapitel sowie speziell zu Letztgenanntem T. W. Laqueur: Die 
einsame Lust, S. 13, 44–46; zum deutschsprachigen Onaniediskurs des 17. 
und 18. Jahrhunderts Franz X. Eder: Kultur der Begierde. Eine Geschichte 
der Sexualität, München 2002, S. 91–127.

167	Ich folge in dieser historischen Deutung über die Bedeutung des Kampfes ge-
gen Onanie für die Genealogie der modernen Familienzelle Foucault. Auch 
eine Analyse des Émile stützt, wie ich zeige, diese These; vgl. das folgende 
Kapitel sowie Michel Foucault: Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de 
France 1974–1975, Frankfurt/Main 2003b, S. 346 f.

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Seitenzahl und rhetorischen Energie, die Rousseau diesem Kampf wid-
met, begründet dieser eine ganze Reihe von Regierungspraktiken, die 
ein Zusammenziehen von Eltern und Kind ebenso zur Voraussetzung 
haben wie das oben beschriebene Regieren der Phantasie und überdies 
die Kontrolle des kindlichen Körpers, seiner Bewegungen und seines Ta-
gesablaufs. So sollen die Eltern Tag und Nacht über den Jüngling wa-
chen, um diesen vor sich selbst zu schützen. Auch sollen sie bei beson-
ders akuter Gefahr in seinem Zimmer übernachten, um ihn permanent 
überwachen zu können, wobei er grundsätzlich durch ausreichend kör-
perliche Beanspruchung sowohl vom Schlaf überwältigt ins Bett zu fal-
len hat als auch nach dem Aufwachen sofort aufstehen muss, um nicht 
im Bett liegend auf anzügliche Gedanken zu kommen.168 Es bedarf also 
der peniblen, im Grunde lückenlosen elterlichen Kontrolle des Kindskör-
pers wie umgekehrt einer gewissenhaften Beichte des Kindes sowie ei-
nes erzieherisch angeleiteten inneren Kampfes gegen seine Leidenschaf-
ten. Auf diesen erzieherischen Kampf um die natürlich-sittliche Balance 
der Leidenschaften seines Nachwuchses ist der Gouverneur Émile indes 
existenziell vorbereitet worden, ist er doch der erste Mensch, der »gut 
erzogen«169 wurde.

Rousseaus gegenwartskritisches Diktum, die oben skizzierte fun-
damentale Problematisierung bestehender und sich abzeichnender ge-
sellschaftlicher Verhältnisse, leitet als normative Folie sein ganzes 
Menschenbildungsprogramm und problematisiert als solche auch die 
vorherrschenden Erziehungspraktiken: »Wesentlich ist, das zu sein, 
wozu uns die Natur gemacht hat. Man ist immer nur zu sehr das, wozu 
einen die Menschen machen.«170 Dass die natürliche ebenso wie die sitt-
lich-moralische Ordnung etwa der kindlichen und erwachsenen Ge-
schlechter gänzlich von Rousseau selbst entworfen werden, entgeht 
derweil auch ihm nicht: »Na also, werdet ihr sagen, das sind doch Be-
dürfnisse, denen ich ihn unterworfen habe, Abhängigkeiten, in die ich 
ihn gebracht habe. Das ist alles richtig: ich habe ihn dem Menschsein 
unterworfen.«171 Die Natur dient, so ließe sich ideengeschichtlich sagen, 
der sich aus den theologischen Fesseln lösenden Anthropologie dazu, die 
menschliche Freiheit an etwas anderes zu binden, auf das Verlass ist, auf 
eine proklamierte sowie zu studierende menschliche Natur.172

Aus genealogischer Perspektive jedoch gerät das Hervorbringen 
der Subjekte selbst in den Analysefokus, ebenjener Menschen, die in 

168	Vgl. J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 359 f.
169	Ebd., S. 24.
170	Ebd., S. 420.
171	Ebd., S. 476.
172	Vgl. O. Marquard: »Anthropologie«, Sp. 363 f; Niklas Luhmann: »Das 

Kind als Medium der Erziehung« [1991], in: Schriften zur Pädagogik. Hrsg. 
von Dieter Lenzen, Frankfurt/Main 2004, S. 159–186, hier S. 170, Fn. 21.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Rousseaus experimentellem Modell geschaffen werden – deren Sinne, 
Emotionen, Gesten, Fähigkeiten, Sexualitäten, Freiheiten und Vernunft 
einem Entwicklungsplan gemäß stufenförmig in künstlich-natürlichen 
Arrangements ausgebildet, deren Wille nach dem »gesunden Menschen-
verstand«173 und deren Gewissen und Gewohnheiten nach der sittlichen 
Ordnung geformt werden. Gleich einem Zügel verhalten sich dabei die 
Fremdführungen zu den Selbstführungen, sie werden gelockert, wenn 
jene richtig empfinden und sich entsprechend den Natur und Ding ge-
wordenen moralisch-sittlichen Anforderungen verhalten, können aber 
auch jederzeit bei Widernatur angezogen werden, bis schließlich intrin-
sischer Wille und moralisch-republikanisches Gewissen vollends ausge-
bildet sind und in eins fallen. Die Kindheit gehorcht einem normativen 
Programm »wohlgeordneter Freiheit« und entsprechend führt auch der 
erwachsene Émile ein Leben in »wohlgeordneter Freiheit«.174 Die Prak-
tiken, mit denen sein Selbstverhältnis dabei angeleitet und mithilfe de-
rer er nicht ein »Werkzeug in der Hand anderer«175, sondern sein eigener 
Herr werden soll, zielen dabei von Anfang an darauf, dass er seinen Platz 
in der republikanisch-bürgerlichen Ordnung einnimmt – nicht irgendei-
nen, sondern den »in der Menge«,176 wo eine handwerkliche Tätigkeit 
mehr zählt als eine geistige und das Sein sich gegen den bürgerlich-früh-
kapitalistischen Schein behauptet. Komplementär wird auch Sophie von 
Anfang an dazu geführt, ein Selbst-/Weltverhältnis zu konstituieren, mit 
welchem sie ihre Subjektivität vollkommen in den fürsorgenden, lieben-
den, dienenden, haushaltenden und hauptverantwortlichen Dienst der 
Familie, des Gatten und der Kinder stellt. »In der Sozialordnung sind 
alle Plätze gekennzeichnet; jeder muß für seinen Platz erzogen werden. 
Verläßt einer seinen Platz, so ist er zu nichts mehr zu gebrauchen.«177

So wie der kindliche Émile bereits wegen seiner Durchschnittlichkeit 
ausgewählt wurde, bezweckt der gesamte Prozess seiner Menschwer-
dung, aus ihm ein sich selbst führendes, produktives, rechtschaffenes, 
sich am Mittelmäßigen orientierendes Selbst zu machen: Émiles »Weg ist 
schmal und deutlich vorgezeichnet. Da er sich nicht versucht fühlt, ihn zu 
verlassen, geht er in der Menge derer unter, die denselben Weg verfolgen. 
Er will sich nicht verirren, er will aber auch nicht glänzen. Emil ist ein 
Mensch mit gesundem Verstand und will nichts anderes sein.«178 Wenn 
beispielsweise des Zöglings Geschmack ausgebildet wird, soll er sich 
»an einfachen Dingen« erfreuen, denn durch »diese Kleinigkeiten lernen 

173	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 148.
174	Für den Terminus siehe ebd., S. 71.
175	Ebd., S. 172.
176	Ebd., S. 366.
177	Ebd., S. 14.
178	Ebd., S. 366.

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

wir das Leben mit Gütern bereichern, die zu uns passen, und zwar in al-
ler Wahrheit, die sie für uns haben können«.179 Eine eigene, erwachsene 
Wahrheit indes, zu welcher der kindliche und jugendliche Émile durch 
die erzieherischen Wahrheitsspiele des Natürlichen und Nützlichen ge-
führt wurde. Da Émile die Menschen liebe, weil sie seinesgleichen sind, 
liebe er diejenigen noch mehr, die ihm ähnlich sind, schließlich ist er da-
von überzeugt, gut zu sein.180 Es ist das Volk des tätigen, rechtschaffenen 
Lebens, das sich, wie Émile, nicht verstellen kann,181 deren viele mühe-
vollen und tätigen Tage die wenigen »Feiertage zum Genuß« machen, 
ja, es ist gerade der »Wechsel zwischen langer Arbeit und kurzer Muße 
[…] die Würze der Vergnügungen seines Standes«.182 Émiles gesellschaft-
liche Bedeutung liegt in seiner Selbstzufriedenheit und Mittelmäßigkeit, 
die ihn zufrieden sein lassen mit dem, was er hat, die ihm nicht erlauben 
nach mehr zu streben, weder nach mehr Wissen noch nach mehr Reich-
tum, mehr Abgeschiedenheit oder mehr Natur, und die ihn die herr-
schenden Verhältnisse nie in Frage stellen lassen. Gemäß dem erziehe-
rischen Gewordensein in künstlich-natürlichen Erfahrungsräumen will 
und wird er in seinem Stand unter seinesgleichen aufgehen, für die stets 
gilt: »Strebt in allem nach dem Mittelmaß, die Schönheit nicht ausge-
nommen.«183 Émile, dessen Kenntnisse sich »nicht über das Nützliche 
hinaus« erstrecken, gibt sich jedoch nicht nur zufrieden mit der ihm zu-
gewiesenen Stellung in seinem Stand, sie ist sein »Lebensglück«.184

Der erfolgreiche Ausgang dieses modellhaften Experiments – also 
die Wirklichkeit eines freien und glücklichen Émile, der nunmehr Va-
ter wird, die Bevölkerung vermehrt und seinen bürgerlichen Pflichten 
in einer wohlgeordneten natürlichen Familie und sittlichen Gesellschaft 
nachkommt, dessen Selbst-/Weltverhältnisse im Gleichgewicht von Wol-
len und Können geformt werden, der »gut erzogen«185 wurde und ent-
sprechend »gut« erziehen wird – ist freilich von Beginn an ausgemacht.186 
Schließlich sollte bewiesen werden, dass eine Erziehung, die die Natur 

179	Ebd., S. 372.
180	Vgl. ebd., S. 366.
181	Vgl. ebd., S. 277 (Volk), 454 (Émile).
182	Ebd., S. 379.
183	Ebd., S. 448.
184	Ebd., S. 366.
185	Ebd., S. 24.
186	Es lassen sich selbstredend andere Ideale als Gleichgewicht denken und 

modellhaft durchspielen, zum Beispiel das folgende, das real wie Émile ist: 
»›Das Einzige‹, fuhr der Mann fort, ›worauf es im Leben ankommt, ist, dass 
man es zu etwas bringt, dass man was wird, dass man was hat. Wer es weiter 
bringt, wer mehr wird und mehr hat als die anderen, dem fällt alles Übrige 
ganz von selbst zu: Freundschaft, Liebe, Ehre und so weiter.‹« M. Ende: 
Momo, S. 94.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

des Kindes berücksichtigt und versteht die natürliche wie die sittlich-mo-
ralische Entwicklung zu regieren, zu formen und zu führen, nur gelin-
gen kann. Émile ist insofern nicht nur Experiment und Modell, sondern 
auch »Versprechen an die Menschheit«.187 Rousseaus liberal-paterna-
listische, pädagogisch-republikanische Menschenbildungskunst schafft 
mithin Fremd- und Selbstführungen, die den rechten Gebrauch einer 
Freiheit garantieren sollen, deren Möglichkeiten und Bedingungen sie 
zugleich vollkommen erschafft.

4.5 Entwicklung, Expert:innen, Eltern und die 
gegenwärtige Zukunft der Gesellschaft –  

Elemente des Dispositivs moderner Kindheit

Das experimentelle Modell Émile ist vergleichbar mit einer alles deter-
minierenden herrschenden Ideologie »ohne Außen«, wie sie oben in Ka-
pitel 2 diskutiert wurde, schließlich gehorcht jede Praktik, jedes Ritual 
und jedes Dingarrangement der natürlich-sittlichen Ordnung, also einem 
äußerlichen Zweck, und geht als das Gegebene dem Subjekt stets voraus. 
Diese homogene, in diesem Sinne ideologische Wahrheit des Émile, die 
ja nicht einem genialen Kopf, sondern einer historischen Situation ent-
springt, ermöglicht eine schematische Darstellung zentraler Elemente des 
Dispositivs moderner Kindheit sowie von deren Zusammenhängen und 
Beziehungen. Dabei handelt es sich um die Natur des Kindes, Entwick-
lung, Erziehung, Expert:innen, Eltern und ein zugleich hoffnungsvolles 
wie ebenso ängstlich-sorgendes Beziehungsgeflecht zwischen Glücksver-
sprechen und Gefahrenkultur. Diese vom Problem Kind ausgehenden Ele-
mente, ihre Implikationen und Effekte fasse ich im Folgenden zusammen.

Ein ganz zentrales Wissenselement dieses Dispositivs, also eine Bedin-
gung wahrer Erkenntnisse, möglicher Techniken und legitimer Subjekt-
formen, ist die essenzielle Differenz zwischen Kind und Erwachsenem, 
zwischen Kindheit und Erwachsenheit. Das Kind ist bei Rousseau we-
der Mensch noch Tier und so anders, dass es eines Experten bedarf so-
wie spezieller Erkenntnisse und Verfahrensweisen, um dem Kind und sei-
ner Natur gerecht zu werden, ja, um diese überhaupt erkennen und von 
der Widernatur scheiden zu können. Diese Natur ist bei Rousseau zum 
Ersten ein anthropologischer Begriff, der die psychophysische Besonder-
heit von Subjekten konstruiert, als Kinder und im Weiteren als Jungen 
und Mädchen sowie als Erwachsene und – im Sinne der Geschlechter-
beziehungen in »der Ordnung der Natur«188 – als Mann, Vater, Bürger, 

187	M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 45.
188	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 388, Anmerkung.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

Handwerker und Frau, Mutter, Ministerin, Gattin. Er markiert zum 
Zweiten die Distanz zwischen Kindheit und Gesellschaft als Differenz 
von Unschuld und Amoralität. Dabei ist in der guten Natur des Kindes 
eine anthropologische Umformung des heiligen Kindes zu erkennen, eine 
Natur aber, die sogleich eine Quelle möglicher Gefahren birgt, wenn sie 
nämlich falsch geführt und gelenkt wird. Die Natur des Kindes begrün-
det also sowohl dessen moralische Überlegenheit und zugleich Schutz-
bedürftigkeit, als sie bei falscher Führung als Widernatur auch Hort des 
Unheils ist. Sie lauert einerseits als gefährliche Möglichkeit in Émile und 
damit in jedem durchschnittlichen Kind und ist überdies auch durch die 
widernatürlichen Kinder der städtischen Anderen präsent. Andererseits 
konstituiert sie eine »ganz generelle Bedürftigkeit«189 des Kindes ange-
sichts der Schwäche seines Körpers, seiner Seele und Phantasie. Zum 
Dritten schließlich ist die Natur des Kindes eine »Utopie der Mensch-
heitsentwicklung: Sie ist jenes Allgemeine, auf das hin Erziehung im Zei-
chen der Vernunft orientiert ist«190, ohne indes einem Zurück-zur-Natur 
anheimzufallen. Der wahre Diskurs dieser Natur lässt sich mit Foucault 
als eschatologisch beschreiben, da er »jene Wahrheit [antizipiert], deren 
Natur und Geschichte er definiert, er skizziert sie im voraus und ruft sie 
von ferne hervor«.191 Die antizipierte Wahrheit der Natur des Kindes 
markiert so zentralerweise die Differenz zwischen Kind und Mensch, zu-
gleich macht sie das Kind moralisch überlegen und unvollkommen. Sie 
verlagert die Menschwerdung des Kindes in die Zukunft und macht so-
wohl Entwicklung als auch Erziehung zwingend notwendig.192 Sie geht 
also von einer grundsätzlichen Erziehungsbedürftigkeit des Subjekts/Ob-
jekts Kind aus, welches dazu bestimmt ist, sich zu einem erwachsenen 
respektive menschlichen männlichen oder weiblichen Subjekt zu entwi-
ckeln. Was die Besonderheit des Objekts Kind im Einzelnen ausmacht, 

189	D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse, S. 9.
190	Diese dreifache Bestimmung ist eine erweiterte Entlehnung von M.-S. Ho-

nig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 35 f.
191	M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 386.
192	Der Zukunftsbezug ist folglich in pädagogische Praktiken eingelassen und 

wurde seit dem 18. Jahrhundert als solcher auch reflektiert, zumeist im dis-
kursiven Zusammenhang allgemeiner Fortschritts- und Machbarkeitsphan-
tasien, gegen die Rousseau sich wendet. Seit dem letzten Drittel des 20. 
Jahrhunderts aber ist die Kategorie der Zukunft aus der erziehungswissen-
schaftlichen Reflexion und Kanonisierung in Handbüchern weitgehend ver-
schwunden, was an der temporalen Struktur pädagogischer Praktiken indes 
nichts ändert; vgl. dazu Kapitel 6 sowie Wolfgang Nieke: »Gesellschaftliche 
und individuelle Zukunft als basale Kategorie für pädagogisches Handeln 
und seine erziehungswissenschaftliche Orientierung« [2000], in: Kompetenz 
und Kultur. Beiträge zur Orientierung in der Moderne, Wiesbaden 2012, S. 
131–146.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

wie es sich zu entwickeln hat, welche Erziehung es verlangt und was Ziel 
dieser zu regierenden Entwicklung ist, sind dieser Differenz nachgeord-
nete und zugleich durch diese Differenz unumgänglich zu beantworten-
de Fragen. Dabei kann Entwicklung in einem Maße selbstverständlich 
werden, dass die diesem Konzept zugrundeliegende Differenz vollkom-
men unbehandelt bleibt, freilich ohne sie nicht doch im Vollzug pädago-
gischer Praktiken fortlaufend zu perpetuieren.193

Um die Tragweite dieses Wahrheitsspiel zu ermessen, lohnt es sich, 
die begriffliche Differenz zwischen Rousseaus Auffassung von Perfekti-
bilität, der Fähigkeit zur Vervollkommnung, und Natur/Entwicklung zu 
vergegenwärtigen. Denn die Kontrastierung lässt zentrale Implikationen 
von Entwicklungskonzeptionen deutlich hervortreten, welche modernen 
Vergesellschaftungspraktiken im Gegensatz zu Annahmen über mensch-
liche Perfektibilität strukturell inhärent sind. Rousseaus Konzept der 
Perfektibilität, die ihm in den beiden Diskursen so wichtige anthropolo-
gische, den Mensch vom Tier unterscheidende Universalie, lässt sich als 
»temporaler Kompensationsbegriff«194 verstehen. In diesem schlägt sich 
die von Rousseau ausgemachte Komplementarität von Fortschritt und 
Niedergang in Neuzeit und beginnender Moderne nieder. »Alle Tiere«, 
heißt es auch im Émile, »haben genau die notwendigen Fähigkeiten für 
ihre Entwicklung. Nur der Mensch hat mehr. Ist es nicht sonderbar, daß 
dieses Mehr die Quelle seines Unglücks ist?«195 Rousseau spielt – für sei-
ne Zeitgenoss:innen unverständlicherweise – Perfektion und Perfektibi-
lität gegeneinander aus. Anders als etwa Condorcet widerspricht er der 
Annahme eines linearen, sich verbessernden, einheitlichen Fortschreitens 
von Moral, Ökonomie, Technik und Menschlichkeit.196 Perfektibilität ist 

193	So ist beispielsweise im erziehungswissenschaftlichen Feld der Pädagogik 
der frühen Kindheit, eine der historisch neuesten Eroberungen erziehungs-
wissenschaftlicher Praktiken, die ihren Fokus auf eine ausgemachte Ent-
wicklungsstufe bereits im Namen verankert hat, das Kind allgegenwärtiger 
Fluchtpunkt und zugleich theoretisch unterbestimmte Leerformel; vgl. Marc 
Schulz: »How to do things without words. Das Kind als begriffliche Leer-
formel der Pädagogik der frühen Kindheit«, in: Bianca Bloch et al. (Hg.), 
Kinder und Kindheiten. Frühpädagogische Perspektiven, Weinheim 2018,  
S. 55–67. 

194	Reinhart Koselleck: »›Fortschritt‹ und ›Niedergang‹ – Nachtrag zur Ge-
schichte zweier Begriffe«, in: Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik 
und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache, Frankfurt/Main 2006,  
S. 159–181, hier S. 177.

195	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 58.
196	So ist es im Grunde nur konsequent, dass Rousseau im Fortsetzungsfrag-

ment Émile und Sophie oder Die Einsamen die Ehe zwischen Émile und So-
phie scheitern lässt; vgl. Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Von der Erzie-
hung. Emile und Sophie oder Die Einsamen, Düsseldorf 1997.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

für Rousseau eine »metahistorische Kategorie«, eine »Grundbedingung 
aller möglichen Geschichte«, eine das Zukünftige kontingent setzende 
Konzeption des Subjekts, die von einer »definiten Zielbestimmung ab-
sieht«.197 Die kulturkritischen Implikationen einmal zurückgestellt, lässt 
sich hier eine Parallele zur einzigen anthropologischen Universalie der 
Subjektivierungsforschung ausmachen: Der Mensch ist prinzipiell un-
endlich formbar, denn er besitzt die natürliche Fähigkeit, nicht natürli-
che, beliebige Fähigkeiten zu erwerben.198 Auch wenn Rousseau in seiner 
Grundbewegung zweifelsohne daran festhält, ist im Émile jedoch nicht 
Perfektibilität leitend, sondern sind es natürliche Fortschritte und Ent-
wicklungen. Das sind zwar ebenfalls temporalisierende und Geschichte 
dynamisierende Begriffe, mit diesen geht Rousseau aber von einer nor-
mativen Finalität aus – einem individuell-gesellschaftlichen, geschlecht-
lichen Telos der zu regierenden kindlichen Entwicklung –, die gerade 
seiner Konzeption von Perfektibilität fremd ist.199 Als Entwicklungs-
kindheit aber ist sie zentrales Element des Dispositivs Kindheit. Die Zu-
kunftsoffenheit der Perfektibilität und Kontingenz von Geschichte wird 
durch die Konzeption einer natürlichen Entwicklung gebannt und gewis-
sermaßen defuturisiert,200 weshalb sich sagen lässt: »Émile ist nicht per-
fektibel, eben weil seine Entwicklung eine notwendige ist.«201 Dies gilt, 

197	R. Koselleck: »Die Verzeitlichung der Begriffe«, S. 79.
198	Siehe dazu die ausführliche Diskussion oben in Kapitel 3.1.
199	Dies ist gewissermaßen theoretisch der Fall, tatsächlich widerspricht ins-

besondere Rousseaus dichotome Geschlechtertheorie einem so gezeichne-
ten Begriff von Perfektibilität. Während für die verheiratete Frau zumindest 
eine enge Subjektform gegeben ist, die ihr individuelle Entfaltung und sozi-
ale Anerkennung ermöglicht, ist die ledige Frau im Grunde gar nicht vorge-
sehen und besonders problematisch (und wird es sowohl das ganze 19. als 
auch das 20. Jahrhundert über bleiben und in mehrfach lackierten Versatz-
stücken auch im 21. Jahrhundert präsent bleiben). Eben eine solche Frau, 
die unbekannte Pariserin Henriette, wendet sich diesbezüglich 1764 in ei-
nem Brief an den berühmten und von ihr verehrten Rousseau. Im Zuge des 
sich entspinnenden Briefwechsels zwischen beiden gelingt es ihr, Rousseau 
samt seiner Geschlechtertheorie in erhebliche Begründungsschwierigkeiten 
zu bringen; vgl. dazu Claudia Honegger: Die Ordnung der Geschlechter. 
Die Wissenschaften vom Menschen und das Weib 1750–1850, Frankfurt/
Main, New York 1991, S. 18–30.

200	An Luhmann anschließend lassen sich futurisierende und defuturisierende 
Praktiken voneinander unterscheiden, Erstere zielen auf eine zunehmende, 
Letztere auf eine abnehmende Offenheit einer gegenwärtigen Zukunft; vgl. 
dazu oben Kapitel 3.3 sowie N. Luhmann: »Die Zukunft kann nicht begin-
nen: Temporalstrukturen der modernen Gesellschaft«, S. 130.

201	Bertrand Binoche: »Rousseau: Perfektibilität ohne Perfektion«, in: Kon
stanze Baron/Christian Soboth (Hg.), Perfektionismus und Perfektibilität. 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

ohne dass wir es uns ausgesucht hätten, für uns alle, die wir in diesen un-
seren Wirklichkeiten objektiviert und subjektiviert wurden und werden.

Entwicklung geht also von einer essenziellen Differenz aus, verfolgt 
diese aber nicht weiter, sondern verzeitlicht sie.202 Zentral dafür ist eine 
proklamierte Natur des Kindes, welche dieses sowohl von Erbsünde und 
Nachkommenschaft befreit als auch als essenziell different setzt. Die 
»Verdrängung des zyklischen Vater-Sohn-Schemas durch das teleologi-
sche Lehrer-Schüler-Schema«203 zeigt zum einen an, dass das Kind nicht 
weiter als Nachkomme, als letztes Glied einer Kette begriffen wird, son-
dern als auf eine offene Zukunft zulaufend. Sofern das Kind aber nicht 
in erster Linie bekannter Nachkomme ist, der hinsichtlich familiärer 
Ähnlichkeiten beäugt werden kann, ist es zum anderen als unbekann-
tes Wesen, als Objekt Kind, zunächst einmal zu erforschen und zu stu-
dieren. Weil das Kind so anders ist, die Differenz so fundamental und 
essenziell, braucht es Expert:innen der kindlichen Natur, Entwicklung 
und Erziehung, Wundererzieher:innen wie Jean-Jacques, deren Aufgabe 
es ist, die wahre menschliche Natur zu erkennen, sie hervorzubringen 
und auf diese Weise im Kind und durch das Kind die zukünftige, bessere 
Gesellschaft herbeizuführen.204 Daher ruft das Postulat der unbekann-
ten kindlichen Natur Expert:innen naturnormgemäßer Kindesentwick-
lung und Kindeserziehung auf den Plan, deren »separierender Blick«205 
die Differenz zwischen Kind und Mensch wissenschaftlich vertieft, de-
ren »pädagogischer Blick«206 individualisierende Selbstbefragungen und 
Selbstfindungen anleitet und deren »strategischer Blick«207 die Eigenwelt 
des Kindes in erster Linie als von unzähligen Gefahren und potenziellen 
Unglücken belagert begreift, die im Kind und seiner Umwelt lauern und 
dessen Entwicklung gefährden. Kurzum: Aus dem Wahrheitsspiel der 
Differenz zwischen Kind und Mensch folgt, dass das Kind erst Mensch 
respektive Mann oder Frau wird durch Entwicklung und Erziehung. Ent-
wicklung und Erziehung sind auf eine zukünftige Gegenwart von Sub-
jekt und Gesellschaft bezogen, sie leiten daher als gegenwärtige Zukunft 
die Menschwerdung an. Insofern lässt sich die These formulieren, dass 
Erwartungsaffekte strukturell in dieses Geschehen eingelassen sind und 

Streben nach Vollkommenheit in Aufklärung und Pietismus, Hamburg 
2018, S. 99–115, hier S. 114 (Herv. i. O.).

202	Vgl. M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 68.
203	K. Wünsche: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, S. 105.
204	Vgl. auch Heinz-Elmar Tenorth: Geschichte der Erziehung. Einführung in 

die Grundzüge ihrer neuzeitlichen Entwicklung. 2., durchgesehene Aufl., 
Weinheim, München 1992, S. 77.

205	D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse, S. 165 ff.
206	Käte Meyer-Drawe: »Versuch einer Archäologie des pädagogischen Blicks«, 

in: Zeitschrift für Pädagogik 42 (1996), S. 655–664.
207	D. Richter: Das fremde Kind, S. 98.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

dass dies, weil Entwicklung und Erziehung als zugleich Glücksverspre-
chen und Gefahrenkultur potenziell gelingen oder scheitern können, die 
Erwartungsaffekte Angst und Hoffnung sind.208

Entwicklung als ein auf eine zukünftige Gegenwart von Selbst und 
Gesellschaft bezogener Prozess wird überdies stufenförmig konzeptua-
lisiert, wobei das kindliche Eigenrecht im Sinne Rousseaus gerade darin 
besteht, die jeweilige Gegenwart des Kindes nicht »einer ungewissen Zu-
kunft«209 zu opfern. Dies ist nicht nur eine Reaktion Rousseaus auf die 
hohe Kindersterblichkeit im 18. Jahrhundert, sondern auch ein Appell, 
die Erziehung der Kinder nicht bloß auf gesellschaftliche Brauchbar-
keit und Nützlichkeit als zukünftige Bürger:innen hin auszurichten. Eine 
glückliche beziehungsweise geglückte Kindheit ist hier Voraussetzung ei-
nes glücklichen Erwachsenenlebens, das bei Rousseau in der Figur des 
handwerkenden Bürgermenschen dem Appell zum Trotz ja durchaus 
normativ vorgegeben ist. Als im Grunde unvereinbare Zielvorstellun-
gen einer Erziehung zu emanzipativer Selbstbestimmung und einer Er-
ziehung zu gesellschaftlicher Brauchbarkeit setzt sich Rousseaus Postulat 
»in den Aporien pädagogischer Institutionen«210 fort, welche von einer 
natürlichen Erziehungsbedürftigkeit des Kindes ausgehen (müssen).

Neben dieser pädagogischen Aporie ist es insbesondere die Art der 
Verknüpfung von Kindheit und Erwachsenheit, die wesentlich für die 
Modernität des Rousseau’schen Subjekts ist. Denn durch ihre sukzessiv 
und erzieherisch zu überbrückende Trennung sind sie aufeinander bezo-
gen und bleiben es ein Leben lang. So setzt diese Verknüpfung das er-
wachsene Individuum in eine spezifische Form der Beziehung zu seinem 
kindlichen211 und gibt so der introspektiven Subjektivierung und subjek-
tivierenden Biographisierung einen Schub.

Dabei zeigt die Analyse des Émile, dass dieses Glück einer glück-
lich-geglückten Kindheit weder aus dem Kind kommt noch ihm bloß von 
außen auferlegt ist. Die anthropologisch begründete und pädagogisch 
angeleitete Menschwerdung des Kindes, die schafft, was sie voraussetzt – 
das pädagogische Paradoxon des zu Autonomie zu erziehenden autono-
men Kindes –,212 und die das »Lebensglück«213 ermöglichen soll, entwirft 

208	Vgl. zu Angst und Hoffnung als Erwartungsaffekte oben das Kapitel 3.3.
209	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 55. Rousseau nennt eine solche 

auf das Zukünftige schielende Erziehung bekanntlich »barbarisch«; vgl. ebd.
210	M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 43.
211	Vgl. Christian Moser: »Diesseits der Erbsünde? Kindheit, Erinnerung und 

Subjektivität nach Rousseau«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte 6 (2012), 
S. 21–38, hier S. 21–22.

212	Vgl. Ulrich Bröckling: »Kontraktpädagogik: Wir müssen immer tun, was 
wir wollen«, in: Gute Hirten führen sanft. Über Menschenregierungsküns-
te, Berlin 2017, S. 222–242, hier S. 222.

213	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 366.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

ein relationales Beziehungsgefüge, das von Beginn an technologisch und 
normativ Selbst-/Weltverhältnisse anleitet. Es ist techno-logisch, da Na-
tur und Entwicklung gemacht sein wollen. Dem Wahrheitsspiel gemäß 
werden entsprechende Techniken entwickelt, die dieser Natur förderlich 
sein sollen, die dem Kind ermöglichen sollen, sich dem natürlichen, wah-
ren Geschlecht entsprechend zu entwickeln.214 Denn dies geschieht nicht 
durch bloßen Gebrauch der Sinne, des Körpers, der Seele und der Ver-
nunft, sondern nur durch Erziehung. Daher gilt es, angepasst an die aus-
gemachte Entwicklungsstufe des Kindes »eine Welt nach seinem Maß zu 
errichten«.215 Gerade das Pochen auf eine gegenwärtige Gegenwart, die 
nicht einer zukünftigen unterzuordnen sei, führt mithin sowohl zu umso 
kleinteiligeren Präskriptionen zu erwerbender Fähigkeiten als auch zu 
umso detaillierteren Vorgaben der dinglichen Ausgestaltungen, räumli-
chen und zeitlichen Ordnungen der entsprechenden Stufe. Denn ein gro-
ßes Ziel, etwa das Sicherstellen der Erbreihenfolge, wird in viele kleine 
zu erreichende Ziele aufgelöst, die Gegenwärtigkeit wird, mit anderen 
Worten, anhand kleinteiliger normativer Entwicklungsstufen des Kin-
des hervorgebracht und überwacht. Grundsätzlich werden diese dabei 
angeleitet durch je spezifische künstlich-natürliche, materiell-dingliche, 
räumlich-zeitliche, generationale und affektive Arrangements, welche – 
wie die Beispiele des Kinderzimmers und der Spielzeuge zeigen – die Er-
ziehenden herzustellen haben und über die sie herrschen. 

Das Beziehungsgefüge ist zudem normativ. Dies liegt darin begrün-
det, dass eine dem zu erziehenden Kind vorausgehende kindliche Na-
tur zwangsläufig Bestimmungen über das Kind enthält; etwa welches 
Kind welcher Erziehung würdig und welches jeder Erziehung im Grun-
de unwürdig ist, was dem Kind gemäß dieser oder jener Entwicklungs-
stufe natürlich oder nicht natürlich ist, was mithilfe von Techniken zu 
korrigieren, was zu fördern und was zu unterbinden ist. Die (glückliche) 
Norm impliziert also ihre (gefährliche) Abweichung. So bedingt sie Un-
gleichheiten, wie dargestellt zwischen Generationen und Geschlechtern, 
aber auch zwischen Ständen beziehungsweise Klassen, geographischen 
Räumen und lokalen Körpern. Émile beispielsweise ist nicht nur we-
gen seiner Durchschnittlichkeit ausgewählt und anderen Kindern ande-
rer Stände vorgezogen worden, sondern auch seiner guten körperlichen 

214	So wie in Rousseaus Émile die komplementären Geschlechtskonstruktio-
nen unhintergehbar und überdies für ein Gelingen der natürlich-sittlichen 
Ordnung wesentlich sind, wird die Frage nach einem wahren Geschlecht in 
westlich-modernen Gesellschaften insgesamt hartnäckig aufgeworfen und 
treibt sie zweifelsohne nach wie vor um; vgl. Michel Foucault: »Das wah-
re Geschlecht« [1980, Nr. 287], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. 
Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/
Main 2005, S. 142–152.

215	M. Foucault: Psychologie und Geisteskrankheit, S. 122.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Konstitution und geographischen Herkunft wegen. Denn nur starke 
Körper sind im Stande, Wollen und Können ins Gleichgewicht zu brin-
gen und »nur in gemäßigten Zonen werden sie [die Menschen], was sie 
können«.216 In diesem Modell wird also nichts dem Zufall überlassen, 
möge die Norm der Natur nur zu ihrem Recht kommen. 

In diesem technologisch-normativen Beziehungsgefüge Émile lassen 
sich daher im lockeren Anschluss an Foucault vier differente Machtfor-
men ausmachen. So finden sich juridische Machtbeziehungen, die hier 
mit vertraglichen Verboten und Geboten arbeiten. Sie kommen keines-
falls permanent zum Einsatz, dienen aber stets als Drohpotenzial. Fort-
während eingesetzt werden dagegen regulierende, quasi-gouvernementa-
le Machtbeziehungen. Diese beziehen sich im Émile nicht in erster Linie 
auf eine Bevölkerung, einen Volkskörper mit seinen Eigenheiten, wel-
che eine Regierungspraxis zu reflektieren hat. Vielmehr meine ich da-
mit das strategische, künstliche Errichten von natürlich-dinglichen Mög-
lichkeitsräumen, von regulierten Realitäten und überhaupt möglichen 
Erfahrungsräumen, die die freie Selbstentfaltung strukturieren. Hinzu 
kommen disziplinäre Machtbeziehungen, die als Techniken des Details 
»Gefüge von Gewohnheiten«217 herstellen und »komplementär zur Re-
alität«218 sowohl seelische und körperliche Fähigkeiten minutiös for-
men als auch jede seelische Regung und jede körperliche Geste überwa-
chen, kontrollieren, prüfen und gegebenenfalls sanktionieren. Schließlich 
lassen sich pastorale Machtbeziehungen ermitteln, die angesichts eines 
diesseitigen Heilsversprechens einer glücklichen Erwachsenenexistenz 
und unter Fremdführung des Wundererziehers, der alles wissen muss, 
um sein Schäfchen richtig führen zu können, zur beichtenden Selbstbe-
obachtung, Selbstbefragung und zu explizierender Selbstbeschreibung 

216	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 26. Rousseaus rassisti-
sche Aussagen erstrecken sich über die unterschiedliche Wertigkeit geogra-
phisch-klimatischer Herkünfte bis zur Deklaration »unnützen Lebens«: 
»Die Durchbildung des Gehirns scheint auch in den beiden [klimatischen] 
Extremen weniger vollkommen zu sein. Weder die Neger noch die Lappen 
haben den Geist des Europäers. Soll mein Zögling also Weltbürger sein, so 
wähle ich ihn aus der gemäßigten Zone«; ebd., S. 27. »Ich würde mich nicht 
mit einem kränklichen und siechen Kind belasten […]. Ich mag keinen Zög-
ling, der sich selbst und anderen unnütz ist, der allein damit beschäftigt ist, 
sich am Leben zu halten, und dessen Leib der Erziehung der Seele schadet. 
Verschwende ich meine Fürsorge an ihn, so verdopple ich den Verlust, in-
dem ich der Gesellschaft zwei statt nur einem Menschen entziehe«; ebd.,  
S. 28. Die rassistischen Dimensionen des Émile werden in der pädagogischen 
Rezeption im Grunde gänzlich ausgeblendet; vgl. aber M. Kappeler: »Wie 
Robinson war, soll Emile werden«.

217	M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 324.
218	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 76.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

auffordern. Demgemäß leiten sie eine beständige, niemals endende 
Fremd-/Selbstführung an zur Ausbildung und Aufrechterhaltung von 
Gewissen und Gehorsam.

Zum Beziehungsgefüge Émile respektive zum Dispositiv moderner 
Kindheit gehören neben der kindlichen Natur, normativen Entwick-
lungskonzeption, technologischer Erziehungspraktiken und allwissen-
den Expert:innen auch die leiblichen Eltern. Diese sind als natürliche 
Erzieher:innen ihrer Kinder selbst zu erziehen, und zwar ihren ge-
schlechtlich-komplementären Subjektivitäten, Fähigkeiten und Emoti-
onen entsprechend. Dabei ist insbesondere die Frau dazu zu bringen, 
ihr gesamtes Dasein und Selbstsein in den Dienst von Familie und Ehe 
zu stellen, zum einen ihren Körper beim unbedingt notwendigen Stillen 
des Kindes und dem Erledigen des Haushalts, zum anderen ihre Emoti-
onen in Form einer Mutterliebe, einer bedingungslosen und zugleich zu 
dosierenden emotionalen Bindung zu ihrem Kind, sowie schließlich und 
ganz grundsätzlich bei den von ihr körperlich wie emotional hauptver-
antwortlich zu bewerkstelligenden Sorgearbeiten.219 Das Natürlichkeits-
postulat implementiert auf diese Weise Wahrheitsspiele im Inneren der 
sich um das Kind zusammenziehenden Familie, etwa (reform-)pädago-
gische, (prä-)psychologische und (anti-)medizinische Normen und Re-
geln zur elterlichen Führung des Kindes und materialen Gestaltung sei-
ner Umwelt. Deren Herkünfte und strategischen Zusammenhänge im 
Entstehen bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften gehe ich im folgen-
den Kapitel nach. Diese Normen sind der Eltern-Kind-Beziehung äu-
ßerlich, zugleich konstituieren sie sie und machen sie durchlässig für 

219	An dieser Stelle muss der Hinweis auf drei zentrale und wegweisende Stu-
dien genügen, die historisierend gegen die Naturalisierungen und Stereo-
typisierungen der Frau als natürlicherweise fürsorgendes, stillendes Sub-
jekt voller Mutterliebe und Erfüllung ob des von ihr hauptverantworteten 
Haushalts anschreiben. Die Studien zeigen die Ungleichheiten und Gewalt-
formen auf, die mit der sukzessiven, ausgrenzenden, Wissensformen verban-
nenden, zuweilen tötenden sowie wissenschaftlichen Durchsetzung und Ver-
alltäglichung der Frau als Mutter und Hausfrau einhergehen. Diese wurde 
in Abgrenzung zu der anderen Frau, der Hexe, Prostituierten, Ehebreche-
rin, die sie – wie Rousseaus Sophie – als Abweichung potenziell auch selbst 
ist, durchgesetzt. Als solche ist sie überdies wesentliches Element kapitalis-
tischer Vergesellschaftungsformen; vgl. Gisela Bock/Barbara Duden: »Ar-
beit aus Liebe – Liebe als Arbeit. Zur Entstehung der Hausarbeit im Kapi-
talismus«, in: Gruppe Berliner Dozentinnen (Hg.), Frauen und Wissenschaft. 
Beiträge zur Berliner Sommeruniversität für Frauen. Juli 1976, Berlin 1977, 
S. 118–199; Elisabeth Badinter: Die Mutterliebe. Geschichte eines Gefühls 
vom 17. Jahrhundert bis heute, München 1984; Silvia Federici: Caliban und 
die Hexe. Frauen, der Körper und die ursprüngliche Akkumulation, Wien, 
Berlin 2012.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Expert:innen naturnormgemäßer Kindesentwicklung. Es vollzieht sich 
dadurch ein doppelter Prozess von Intimisierung und Distanzierung zwi-
schen Kind und Eltern, denn einerseits wird so eine intime Familienzel-
le konstituiert, andererseits sind die Eltern angehalten, in objektivieren-
der Distanz ihr Kind, seinen Körper, seine Seele und die Entwicklung 
seiner Fähigkeiten gemäß den humanwissenschaftlichen Normen und 
Kriterien zu beobachten, zu dokumentieren, zu evaluieren sowie zu be-
werten und den Expert:innen zu berichten. Die so eingerichtete Famili-
enzelle wird demgemäß umrahmt von wissenschaftlichen Instanzen und 
zugleich zum Relais für deren Wahrheitsspiele, Machttechnologien und 
Subjektformen.220

Die naturnormgemäße, auf eine zukünftige Gegenwart von Selbst und 
Gesellschaft ausgerichtete und in gegenwärtiger Zukunft wirksam wer-
dende Entwicklung ist zugleich Glücksversprechen und Gefahrenkultur. 
Die Praktiken der Entwicklung und Erziehung werden angetrieben von 
der Hoffnung auf eine glückliche Existenz und zugleich begleitet von 
Ängsten um deren Scheitern. So ist eine jede Entwicklungsstufe nicht 
nur mit bestimmten Glückszuständen und Fähigkeiten verknüpft, die das 
Kind natürlicherweise zu diesem oder jenem Zeitpunkt erreichen sollte, 
sondern auch mit dem Kind wie dem Erziehungsarrangement inneren 
wie äußeren Gefahren und Risiken. Kindliches Fehlverhalten wird auf 
diese Weise »die Frucht falscher Erziehung«221 und aus der Sorge um die 
»spirituelle Gesundheit des Kindes«222 wird nunmehr Angst und Sorge 
um dessen Entwicklung. Sowohl kindliche und jugendliche Entwicklung 
als auch elterliche Erziehung, ihre auf das Kind bezogenen oder von die-
sem ausgehenden Praktiken, die von ihnen zu errichtenden natürlichen 
wie sittlichen Zeitregime sowie die herzustellenden, zu kontrollieren-
den und durchzusetzenden hygienischen wie immunisierenden räumli-
chen Arrangements, all diese Elemente erscheinen so als Prozesse voller 
Gefahren. Aber auch andere Expert:innen der kindlichen Natur können 
ebendieser gefährlich werden. Rousseau polemisiert beispielsweise ange-
sichts der Aufforderung zu natürlicher Gegenwärtigkeit gegen Vorsorge, 
der »wahre[n] Quelle unserer Leiden«, und Medizin: »Leb natürlich, sei 
geduldig, verjag den Arzt!«223 Überall also lauert der moralische, seeli-
sche oder gesellschaftliche Abgrund. Jede falsche Erziehungspraxis, jede 
nicht unterbundene widernatürliche kindliche Regung oder Geste, jede 

220	Vgl. das folgende Kapitel sowie M. Foucault: Die Anormalen, S. 338–339.
221	Dieter Richter: »Hexen, kleine Teufel, Schwererziehbare. Zur Kultur-

geschichte des ›bösen Kindes‹«, in: Deutsches Jugendinstitut (Hg.), Was 
für Kinder. Aufwachsen in Deutschland. Ein Handbuch, München 1993,  
S. 195–209, hier S. 196.

222	Hugh Cunningham: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit, Düsseldorf 
2006, S. 96.

223	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 59, 60.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

irrige Expert:innenintervention endet zwangsläufig in der Katastrophe. 
Wenngleich auch weniger dramatisch inszeniert als im experimentellen 
Modell Émile, erweist sich die moderne Familienzelle daher als nicht 
nur intimisierte Eltern-Kind-Beziehung, sondern von Beginn an auch als 
ängstliche. So strukturieren die Erwartungsaffekte Angst und Hoffnung 
den elterlichen Blick auf die kindliche Entwicklung, für die sie zu ver-
antworten sind, und die Expert:innen überwachen wie bewerten – was 
wiederum auch eine Überwachung und Bewertung der elterlichen Pra-
xis bedingt. Daraus ergeben sich moderne Imperative und Praktiken der 
evaluierenden Deskription der Expert:innen wie der Eltern und entspre-
chender Introspektionen des Kindes. Die allgegenwärtigen Gefahren le-
gitimieren, aktivieren und reaktivieren auf diese Weise immer wieder und 
immer wieder anders entsprechende Fremd- und Selbstführungen. Sie ge-
hen aus von den Problematisierungen des Subjekts als Kind, die immer 
auch auf die Gesellschaft und ihre Zukunft bezogen sind.

Es deutet sich in der Zusammenfassung des Kapitels an, dass die als 
zentral ausgemachten Elemente des Dispositivs moderner Kindheit, Na-
tur des Kindes, Entwicklung, Erziehung, Expert:innen, Eltern, Glücks-
versprechen und Gefahrenkultur, die sämtlich vom Problem Kind aus-
gehen, dass diese Elemente umfassend und zahlreich Beziehungen stiften 
und Vergesellschaftungen anleiten. Daher stößt der analytische Begriff 
des Dispositivs an seine Grenzen, sollen die weitreichenden Effekte des 
Problems Kind begrifflich eingefangen werden. Das experimentelle Mo-
dell des Wundererziehers löst sich in der kontingenten Wirklichkeit in 
eine Vielzahl von Elementen auf, die Einheit von Politik und Pädagogik 
wird zur Fiktion und die Praxis der Erziehung damit zur »Sozialtech-
nik«,224 die »Hoffnung auf Nachkommen« lebt doch weiter wie der ge-
sellschaftliche »Bedarf an Unterweisung« stetig zunimmt.225 Es handelt 
sich also um eine Vielzahl sich ergänzender, sich perpetuierender und 
auch sich widerstreitender Dispositive, denen das Problem Kind zugrun-
de liegt, sodass folgend weniger von einem Dispositiv moderner Kind-
heit ausgegangen wird, denn von einer Karte im deleuzianischen Sinne, 
welche vom Problem Kind zu kartographieren ist. 

Dass dem Problem Kind bereits zu Beginn der Frühen Neuzeit, 
lange bevor Rousseau seinen Émile verfasst hat, erhebliche Bedeu-
tung zukommt in der Herausbildung moderner Vergesellschaftungs-
praktiken, offenbart das folgende Kapitel. Durch eine systematische 
Relektüre von Foucaults Werk wird die ungeheure Relevanz des Pro-
blems Kind sowohl beim Entstehen als auch bei den Praktiken mo-
derner Subjektivierung als Individuum, bei der modernen Familienzel-
le, dem Sozialstaat, den Humanwissenschaften und dem weiten Feld 

224	M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 43.
225	K. Wünsche: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, S. 104.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

psychiatrisch-psychologisch-therapeutischer Techniken herausgearbei-
tet. Unter anderem wird sich zeigen, dass Entwicklung nichts Individu-
elles ist, aber in höchstem Maße individualisierend.226 Dem Entwick-
lungsdenken, welches sich auch in der Analyse des Émile als wesentlich 
für moderne Kindheitskonstruktionen sowie grundsätzlich des Problems 
Kind erwiesen hat, geht daher das sechste Kapitel nach. Auch wenn sich 
im Émile Elemente moderner Vergesellschaftungspraktiken finden, die 
zweifelsohne auch unsere gegenwärtige Wirklichkeit ausmachen, so sind 
doch ganz entscheidende Transformationen zu konstatieren. Zu deren 
Analyse unternehme ich eine Genealogie des Entwicklungsdenkens, wel-
ches ich systematisiere in seinem historischen Werden als zunächst na-
türlich-sittlichen Normen folgend, wie bei Rousseau, sodann im Zuge 
umfassender Verwissenschaftlichungsprozesse als Normalitäten gehor-
chend und seit etwa den 1970er Jahren sich zunehmend ausbreitender 
Entwicklungskonzeptionen der Potenziale nachgebend. Das Wahrheits-
spiel der Entwicklung transformiert sich zudem noch in anderer Weise, 
welcher ich in Bezug auf die Spätmoderne nachgehe: Während es im 18. 
wie im 21. Jahrhundert stets um die Führung der Selbstführung geht, ist 
die spätmoderne Form der Subjektivierung indes keine republikanische, 
wie bei Rousseau, sondern eine (neoliberal) marktförmige.

226	Vgl. das folgende Kapitel sowie M. Foucault: Überwachen und Strafen,  
S. 201 ff.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

5 Kindheit, Familie und Moderne  
bei Foucault

Kindheit und Familie sind keine zentralen Themen Foucaults. So zumin-
dest scheint es, blickt mensch in die vielstimmige Rezeption seines Werks. 
In den folgenden Abschnitten werde ich jedoch zeigen, dass Kindheit und 
Familie sehr wohl äußerst relevante Themen Foucaults sind; nicht als ein 
besonderes Interessengebiet neben anderen, sondern als Befund seiner 
Analysen der Trans-/Formationen frühneuzeitlicher und moderner Prak-
tiken und Techniken abendländischer Vergesellschaftungen. Eben darin 
liegt die Relevanz dieses Kapitels für die Studie begründet. Denn eine 
rekonstruktive, systematisierende Relektüre von Foucaults Werk, wie 
ich sie hier durchführe, zeigt, dass Kindheit und Familie nie bloße Ablei-
tungen, nachgeordnete Elemente oder schlichte Anhängsel sind. Sie sind 
im Gegenteil ganz wesentliche Elemente sowohl des Hervorbringens als 
auch des Funktionierens moderner Praktiken der Vergesellschaftung und 
ihrer Institutionalisierungen. Angefangen bei den vorreformatorischen 
Gruppierungen des pastoralen Gegen-Verhaltens über die Ausbildung 
der Disziplinen der Körper und Politiken der Bevölkerungsregulierungen 
bis zur Psy-Funktion des späteren 19. Jahrhunderts: Es ist stets das Pro-
blem Kind, das Ausgangspunkt beziehungsweise wesentliches Element 
trans-/formierender Praktiken und Techniken frühneuzeitlicher wie mo-
derner Vergesellschaftungsformen ist.

Zwar sind Foucaults Werkzeuge in ausnahmslos allen mit diesem Phä-
nomenfeld betrauten sozial- und kulturwissenschaftlichen Disziplinen 
präsent und erhebt ihn die Erziehungswissenschaft »mit einer gehörigen 
Portion Ironie« gar zu einem ihrer »Klassiker«.1 Aber im weiten Feld 
der Sozial- und Kulturwissenschaften scheint Einigkeit darüber zu be-
stehen, dass Kindheit und Familie keine sonderlich betonenswerten In-
teressen Foucaults sind. So enthält das Sachregister der Dits et Ecrits, je-
ner vierbändigen chronologischen Zusammenstellung der zu Foucaults 

1	  	Vgl. Astrid Messerschmidt: »Michel Foucault. Den Befreiungen misstrau-
en – Foucaults Rekonstruktionen moderner Macht und der Aufstieg kon-
trollierter Subjekte«, in: Bernd Dollinger (Hg.), Klassiker der Pädagogik. 
Die Bildung der modernen Gesellschaft. 3., durchgesehene Aufl., Wiesbaden 
2012, S. 289–310, hier S. 290; zur erziehungswissenschaftlichen Rezeption 
Foucaults insgesamt auch Nicole Balzer: »Von den Schwierigkeiten, nicht 
oppositional zu denken. Linien der Foucault-Rezeption in der deutschspra-
chigen Erziehungswissenschaft«, in: Norbert Ricken/Markus Rieger-Ladich 
(Hg.), Michel Foucault: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden 2004, S. 15–35; 
N. Ricken: »Von der Kritik der Disziplinarmacht zum Problem der Subjek-
tivation«.

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Lebzeiten international verstreut veröffentlichten Aufsätze, Vorträge, 
kleineren Texte und Interviews, weder einen Eintrag zu Kindheit noch 
einen zu Familie. Auch die Register einschlägiger Handbücher, Lexika 
und Einführungen kennen weder solche oder ähnliche Einträge noch er-
scheinen in diesen anleitenden Texten über Foucault Kindheit und Fa-
milie als besonders hervorzuhebende Themen seines Schaffens.2 Wenn 
sie überhaupt thematisiert werden, dann entweder in Form bloßer Auf-
zählungen der untersuchten Felder in Überwachen und Strafen und dies 
häufig gepaart mit einer mindestens missverständlichen Darstellung des 
Gefängnisses.3 Oder es wird in kritischer Manier eine allzu versteck-
te, komprimierte Auseinandersetzung mit der westlichen Kernfamilie in 
Der Wille zum Wissen beklagt, etwa in an Foucault anschließenden fe-
ministischen Analysen der Institution der Familie, von denen einige ver-
merken, Foucault habe aufgrund seines Androzentrismus Analysen die-
ser Institution vernachlässigt.4 Mitunter wird auch, um die Thesen aus 

2	  	Vgl. z. B. C. Kammler/R. Parr/U. J. Schneider (Hg.): Foucault-Handbuch; 
Gary Gutting (Hg.): The Cambridge Companion to Foucault. Second Edi-
tion, New York u. a. 2005 (dieses Register enthält zwar einen Eintrag »Fami
lie«, er umfasst jedoch nur einen Verweis); M. Ruoff: Foucault-Lexikon; C. 
G. Prado (Hg.): Foucault’s Legacy, London, New York 2009; S. Raffnsøe/M. 
Gudmand-Høyer/M. S. Thaning: Foucault; Ulrich Johannes Schneider: 
Michel Foucault, Darmstadt 2004; Philipp Sarasin: Michel Foucault zur 
Einführung. 5., vollständig überarb. Aufl., Hamburg 2012; Gary Gutting: 
Foucault. A Very Short Introduction, Oxford (UK), New York 2005.

3	  	So heißt es beispielsweise in einem soziologischen Überblickstext, der auf-
grund seines Erscheinungsortes als kanonisch und weithin akzeptiert gel-
ten kann, dass der »Erfolg« der Panoptismus – auf den Überwachen und 
Strafen häufig und aus vergleichbaren Gründen reduziert wird – sich »schon 
daran ablesen« ließe, »dass die im Gefängnis erprobten Formen der Kon
trolle, Überwachung und Unterwerfung der Internierten weit über die Gren-
zen dieser Institution hinaus Anwendung gefunden haben: Auch die Schüler 
in den Schulen, die Arbeiter in den Fabriken, die Soldaten in den Kasernen, 
die Kranken in den Kliniken und die Kinder in den Familien werden ›über-
wacht, dressiert und korrigiert.‹« Eine solche, für die soziologische Kano-
nisierung durchaus typische Lesart ist in der Darstellung der historischen 
Rolle des Gefängnisses, wie zu sehen sein wird, irreführend bis falsch und 
verstellt überdies – hier insbesondere durch das aus dem Zusammenhang 
gerissene Zitat – den Blick auf Funktion und Bedeutung von Kindheit und 
Familie für das Entstehen der Disziplinargesellschaft und damit für we-
sentliche Formen moderner Vergesellschaftung; siehe für Zitat und Lesart 
Markus Schroer: »Michel Foucault: Surveiller et punir«, in: Samuel Salz-
born (Hg.), Klassiker der Sozialwissenschaften. 100 Schlüsselwerke im Por-
trait, Wiesbaden 2014, S. 302–305, hier S. 304.

4	  	Simons etwa behauptet, Foucault habe eher Institutionen wie Gefängnis 
oder Armee untersucht, weil er sich bevorzugt männlichen statt weiblichen 

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

dem ersten Teil der Geschichte der Sexualität zu ergänzen, auf eine an-
dere Studie aus dem Pariser Umfeld Foucaults der 1970er Jahre zurück-
gegriffen, auf Donzelots Die Ordnung der Familie.5

Dieser Umstand aber kann verwundern. Denn sowohl in Überwachen 
und Strafen, der womöglich populärsten Studie Foucaults, als auch in 
Der Wille zum Wissen, dem ersten Teil der Geschichte der Sexualität – 
zwei ausgiebig rezipierten und diskutierten Texten also –, finden sich be-
züglich Kindheit und Familie schillernde, Neugier weckende Zeilen, die 
aufscheinen lassen, welch Relevanz und Gewicht Foucault ihnen in der 
historischen Genese und den lokalen Mechanismen moderner Verge-
sellschaftungsformen zukommen lässt. In Überwachen und Strafen bei-
spielsweise wird der »Zelle Eltern/Kinder« bescheinigt, der »Hauptort 

Subjektivierungsweisen zugewandt habe. Und Feder konstatiert, Foucault 
habe die Institution der Familie nicht nur vernachlässigt behandelt, sondern 
die Herkunft panoptiver Praktiken in disziplinären Institutionen außerhalb 
des Gefängnisses, namentlich der Familie, willentlich verdunkelt. Ohne über 
einen vermeintlichen oder tatsächlichen Androzentrismus urteilen zu müs-
sen, lässt sich sagen und wird folgend auch zu sehen sein, dass diese beiden 
Vorwürfe nicht zutreffen; vgl. Jon Simons: »Foucault’s Mother«, in: Susan J. 
Hekman (Hg.), Feminist Interpretations of Michel Foucault, University Park 
(PA) 1996, S. 179–220, hier S. 179; Ellen K. Feder: Family Bonds. Genealo-
gies of Race and Gender, Oxford (UK), New York 2007, S. 17, 40, 108; für 
eine kritische Diskussion dieser Positionen siehe Chloë Taylor: »Foucault 
and Familial Power«, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 27 
(2012), S. 201–218, hier S. 201, 211–214. Anders verhält es sich mit der 
Kritik Federicis an Foucault. Zwar sind auch ihre theoretisch-analytischen 
Einwände diskutabel, denn dass sich »Folter und Tod in den Dienst des ›Le-
bens‹ stellen lassen«, steht weder im Widerspruch zu noch ist es eine Ergän-
zung der heuristischen Arbeitsthesen aus Der Wille zum Wissen. Doch weist 
sie zu Recht darauf hin, dass Foucault mit den Praktiken der frühneuzeit-
lichen Hexenverfolgungen einem gewichtigen historischen (Herrschafts-)
Element zu wenig Beachtung schenkt, obwohl dort entwickelte Praktiken, 
etwa das Brechen der Macht der Frauen über die Reproduktion und das Re-
gulieren der Kindererzeugung, im Sexualitätsdispositiv wieder auftauchen; 
vgl. S. Federici: Caliban und die Hexe, S. 20, 17–20, 233; M. Foucault: Die 
Anormalen, S. 336.

5	  	Vgl. Jacques Donzelot: Die Ordnung der Familie. Mit einem Nachwort von 
Gilles Deleuze, Frankfurt/Main 1980, insbesondere S. 9–107. Wichtige Ar-
beiten zum Thema, die an Foucault anschließen und ergänzend auf Donzelot 
zurückgreifen, sind N. Rose: Governing the Soul, Teil 3; Vikki Bell: Interro-
gating Incest. Feminism, Foucault, and the Law, London, New York 1993, 
Kap. 4; Caroline Knowles: Family Boundaries. The Invention of Normality 
and Dangerousness, Toronto 1996, Kap. 1–6; für die deutschsprachige So-
ziologie der Kindheit D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung 
der Verhältnisse, Kap. I.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

der Disziplinarfrage nach dem Normalen und Anormalen« zu sein, und 
zugleich vielsagend konstatiert, dass dies »eines Tages zu zeigen« ist.6 
Ferner schreibt Foucault an äußerst zentraler Stelle dieses Werks, dass in 
einem Disziplinarsystem »das Kind mehr individualisiert [wird] als der 
Erwachsene, der Kranke mehr als der Gesunde, der Wahnsinnige und 
der Delinquent mehr als der Normale«.7 Und wenn das Disziplinarsys-
tem den »gesunden, normalen, gesetzestreuen Erwachsenen individua-
lisieren will«, so Foucault weiter, befragt es »ihn immer danach, was er 
noch vom Kind in sich hat, welcher geheime Irrsinn in ihm steckt, wel-
ches tiefe Verbrechen er eigentlich begehen wollte.«8 Es ist zudem diese 
Passage, die in der berühmten These der Produktivität von Macht mün-
det, unzählige Male sind diese Zeilen zitiert und ist diese Passage ge-
deutet worden.9 Dass aber das Kind und die Kindheit des Erwachsenen 
im Zentrum »dieser historischen Wende der Individualisierungsprozedu-
ren«10 stehen – wird doch dem Zitat gemäß das Kind ungleich mehr in-
dividualisiert als der Erwachsene und ist die Kindheit des Erwachsenen 
Bedingung seiner Individualisierung –, ist in der Rezeption bisher kaum 
thematisiert und weder systematisch gedeutet noch erschlossen worden. 

Prominenter als in Überwachen und Strafen sind Kindheit und Fa-
milie sicher in Der Wille zum Wissen sowie der Rezeption dieses Werks 
präsent. Bei allen dort ausgemachten strategischen Komplexen, die um 
den Sex spezifische Dispositive entfaltet haben – die Sexualisierung des 
Kindes, die Hysterisierung der Frau, die Spezifizierung der Perversen 
und die Regulierung der Bevölkerungen – stehen Kindheit und Familie 
im Zentrum. Denn, so formuliert Foucault explizit, sie alle »verlaufen 
durch eine Familie hindurch, von der man klar sehen muß, daß sie nicht 
Untersagungsmacht, sondern Hauptfaktor der Sexualisierung gewesen 
ist«.11 Auch über diese knapp skizzierten Aspekte hinausgehend lassen 
beide Werke Kindheit und Familie erheblich Geltung zukommen, gleich-
wohl beide zuweilen mehr andeuten als ausführen.12 Gerade dadurch 

6	  	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 277.
7	  	Ebd., S. 248.
8	  	Ebd., S. 248–249.
9	  	»Man muß aufhören, die Wirkungen der Macht immer negativ zu beschrei-

ben, als ob sie nur ›ausschließen‹, ›unterdrücken‹, ›verdrängen‹, ›zensie-
ren‹, ›abstrahieren‹, ›maskieren‹, ›verschleiern‹ würde. In Wirklichkeit ist 
die Macht produktiv; und sie produziert Wirkliches. Sie produziert Gegen-
standsbereiche und Wahrheitsrituale: das Individuum und seine Erkenntnis 
sind Ergebnisse dieser Produktion«; ebd., S. 250.

10	 	Ebd., S. 249.
11	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 112.
12	 	Vgl. z. B. M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 181, Fn. 9, 249, 271–

273, 276–277, 395; ders.: Der Wille zum Wissen, S. 32–37, 43, 47, 50–51, 
98–100, 104, 107, 109–110, 126–127, 147–148.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

aber lassen sie meines Erachtens erahnen, dass ihnen tiefergehende ar-
chäologische und genealogische Quellenarbeiten zugrunde liegen, in de-
nen Kindheit und Familie gewichtigen Raum einnehmen. 

Tatsächlich durchziehen Bezüge zu und Verhandlungen von Kindheit 
und Familie Foucaults gesamtes Werk. Bereits in seinem allerersten, vor
archäologischen, vorgenealogischen und von Foucault gern aus seinem 
Œuvre verbannten Buch Psychologie und Geisteskrankheit von 195413 
findet sich eine Passage, die im Grunde zum einen ein zentrales Theorem 
gegenwärtiger Kindheitssoziologie vorwegnimmt, das der generationalen 
Ordnung. Zum anderen wird in dieser Passage ein ebenso bedeutsamer 
gesellschaftstheoretischer Befund formuliert, der erst im Nachklang von 
Ariès’ Studie L’Enfant et la vie familiale sous l’Ancien Régime breit dis-
kutiert wird: die zunehmende Separierung von Kindern und Erwachse-
nen im Verlauf der Frühen Neuzeit.14 So stellt Foucault fest: »Als das 18. 
Jahrhundert mit Rousseau und Pestalozzi sich bemühte, dem Kind durch 
pädagogische Regeln, die seiner Entwicklung angepasst sind, eine Welt 
nach seinem Maß zu errichten, hat es damit zugelassen, dass ein irreales, 
abstraktes, archaisches Milieu ohne Beziehung zur Welt der Erwachsenen 
um die Kinder aufgebaut wurde.« 15 In diesen Zeilen lässt sich das kind-
heitssoziologische Theorem der generationalen Ordnung ausmachen, die 
sich aus den relational-reziproken Bestimmungen der Subjekte als Kind 
und Erwachsene speist, welche wiederum ein Generationenverhältnis in-
augurieren, auf dem aufbauend weitere Ordnungen strukturiert, institu-
tionalisiert und prozessiert werden. Überdies deuten die Zeilen an, dass 
die Herausbildung des modernen Generationenverhältnisses, etwa der in-
timisierten Eltern-Kind-Beziehung, auch ein Prozess sozialer Separierung 

13	 	 In einer philosophischen Einführungsreihe erschien 1954 Foucaults erstes 
Buch mit dem Titel Maladie mentale et personnalité, welches 1962 nach 
Fertigstellung von Wahnsinn und Gesellschaft (1961) von einer in Teilen 
stark veränderten und mit Maladie mentale et psychologie auch neu beti-
telten Version ersetzt wurde. Foucault hat es später geradezu verleugnet und 
Neuauflagen ebenso zu verhindern versucht wie eine englische Übersetzung. 
Vgl. dazu D. Eribon: Michel Foucault, S. 119; ein kompakter Vergleich bei-
der Versionen findet sich in Hans-Dieter Gondek: »Schriften zu Psychologie 
und Geisteskrankheit«, in: Clemens Kammler et al. (Hg.), Foucault-Hand-
buch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, Weimar 2008, S. 12–18.

14	 	Nämlich den Befund der sozialen Separierung von Kindern als Schüler:in-
nen aus der Welt der Erwachsenen im Prozess der Neuzeit. Die These zu-
nehmender Distanz zwischen Erwachsenen und Kindern im Prozess der Zi-
vilisation hat Elias bereits formuliert, jedoch hat dies keine vergleichbare 
Wirkung entfaltet; vgl. P. Ariès: Geschichte der Kindheit, z. B. S. 48; N. Elias: 
Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische 
Untersuchungen, z. B. S. 77–78, 282–285.

15	 	M. Foucault: Psychologie und Geisteskrankheit, S. 122.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

und zunehmender Distanzierung ist. Eine in dieser Weise theoretisierende 
Deutung unternimmt Foucault an dieser Stelle jedoch nicht. Sie folgt, auf 
andere Weise, einige Jahre später: »Der Wahnsinn ist Kindheit.«16

Auch der gemeinsam mit Farge herausgegebene und im Deutschen 
wie im Englischen kaum rezipierte Band Familiäre Konflikte17 bezeugt 
Foucaults anhaltende Auseinandersetzung mit diesen Themen. Der Band 
ist in erster Linie eine Quellensammlung der »Lettres de cachet«.18 Dabei 
handelt es sich um an den König gerichtete Einweisungsbitten aus dem 
Frankreich des 18. Jahrhunderts zum Erhalt der familiären Ehre, mit de-
nen unter anderem Familien sich ihnen unliebsam gewordener Angehöri-
ger entledigten konnten. Foucault und Farge kommentieren sie zwar aus-
führlich, Foucault etwa war hauptverantwortlich für den Kommentarteil 
über Kinder und es ist überdies dasjenige Projekt, an dem er am längsten 
gearbeitet hat.19 Der Band enthält aber nicht so etwas wie eine weiter-
gehende Theoretisierung von Kindheit oder Familie. Doch ist Foucaults 
anhaltende Beschäftigung mit diesem Quellenmaterial – von Ende der 
1950er, Anfang der 1960er Jahre während der Arbeit an Wahnsinn und 
Gesellschaft über vertiefte Studien in den frühen 1970ern bis zu erneu-
ten Recherchen in den Archiven der Bastille zu Beginn der 1980er Jah-
re und schließlich der Veröffentlichung 1982 – ein weiteres Indiz für die 
Bedeutung des Themas innerhalb von Foucaults Werk.20

16	 	Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns 
im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt/Main 1973 [1961], S. 511.

17	 	Eine englische Übersetzung dieses Werks liegt nicht vor, eine deutsche schon, 
doch in beiden Fällen findet eine Rezeption im Grunde nicht statt.

18	 	Vgl. Arlette Farge/Michel Foucault (Hg.): Familiäre Konflikte: Die »Lettres 
de cachet«. Aus den Archiven der Bastille im 18. Jahrhundert, Frankfurt/
Main 1989 [1982]; sowie auch Michel Foucault/Arlette Farge: »Das golde-
ne Zeitalter der lettres de cachet« [1982, Nr. 322], in: Schriften in vier Bän-
den. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 421–423; für eine konzise, kontextualisie-
rende Zusammenfassung vgl. Arlette Farge: »Familienehre und Familienge-
heimnisse«, in: Philippe Ariès/Roger Chartier (Hg.), Geschichte des priva-
ten Lebens. 3. Band: Von der Renaissance zur Aufklärung, Augsburg 2000, 
S. 573–609, hier S. 589–592.

19	 	Farge reflektiert später die Zusammenarbeit mit Foucault, dabei stellt sie 
dessen Verantwortung für den Teil über Kinder heraus; vgl. Arlette Farge: 
»Travailler avec Michel Foucault«, in: Le Débat 41 (1986), S. 164–167. Vgl. 
zudem werkgeschichtlich und biographisch in Hinblick auf die Zusammen-
arbeit mit Farge Stuart Elden: Foucault’s Last Decade, Cambridge (UK), 
Malden (MA) 2016, S. 192–194.

20	 	Zu den in Fn. 18 genannten Verweisen vgl. M. Foucault: Wahnsinn und 
Gesellschaft, S. 71, 112, 120 ff., 392 ff., 435 ff., 464; ders.: Die Strafgesell-
schaft, insbesondere Vorlesung 7 vom 14. Februar 1973; ders.: »Die Wahr-
heit und die juristischen Formen«, S. 728–748.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Ausdruck der inhaltlichen Relevanz von Kindheit und Familie ist eben-
so Foucaults ursprünglicher Plan an Untersuchungen, die dem ersten 
Band der Geschichte der Sexualität hätten folgen sollen. Angedacht wa-
ren Studien »über die Kinder, über die Frauen, über die Perversionen und 
über die Regulierung der Geburten«.21 Doch auch die tatsächlich publi-
zierten Bände, Der Gebrauch der Lüste und Die Sorge um sich, die sich 
auf gänzlich anderes, antikes Quellenmaterial stützen, sowie der posthum 
veröffentlichte, frühchristliche Texte verarbeitende letzte Band, Die Ge-
ständnisse des Fleisches, umfassen weitreichende Reflexionen über Fami-
lie und Ehe als Modi ethischer Selbstverhältnisse.22 Nicht in einer christ-
lichen Moral, so Foucault, sondern in den antiken Ordnungen sexueller 
Verhaltensweisen der ersten beiden Jahrhunderte unserer Zeit tauche der 
Ehestand als eine Technologie des Selbst auf, die »das Grundgerüst der 
modernen europäischen Sexualmoral enthält«.23

Kurzum: Auch wenn Foucault sich in keinem seiner Werke aus-
schließlich Kindheit und Familie zuwendet, durchziehen diese Themen 
sein Werk. Insbesondere seine materialreichen Analysen und tiefgehen-
den Deutungen der Transformationen vom Ancien Régime, von der Frü-
hen Neuzeit zu modernen Vergesellschaftungsformen weisen dem Nexus 
Kindheit/Familie – wie ich in den folgenden Abschnitten herausarbeite – 
eine besondere Stellung und Bedeutung zu. Dabei sind die Probleme von 
Generation und Geschlecht empirisch und analytisch ebenso bedeutend 
wie die sozialer Klassen und Hierarchien, Probleme von Aspekten also, 
deren fehlende oder unterkomplexe Behandlung im Werk Foucaults häu-
fig beklagt wird oder, umgekehrt, die übergangen werden. 

Um die Relevanz von Kindheit und Familie aufzuzeigen und nachzu-
vollziehen, nehme ich in diesem Kapitel die Spur jener schillernden, so 
wenig beachteten Sätze aus den Monographien der 1970er Jahre auf 

21	 	Michel Foucault: »Das Abendland und die Wahrheit des Sexes« [1976, Nr. 
181], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 135–140, hier 
S. 139. Ausgehend von einem Band über das »christliche Fleisch« als Vorge-
schichte moderner Erfahrung von Sexualität (wie Foucault sie auch in Der 
Willen zum Wissen skizziert), sollte den genannten strategischen Komplexen 
je ein eigener Band gewidmet werden; vgl. dazu auch T. Lemke: Eine Kritik 
der politischen Vernunft, S. 257, Fn.1; und G. Gutting: Foucault, S. 95. 

22	 	Vgl. M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste; ders.: Die Sorge um sich. Sexu-
alität und Wahrheit. Dritter Band, Frankfurt/Main 1986 [1984]; ders.: Die 
Geständnisse des Fleisches. Sexualität und Wahrheit. Vierter Band, Berlin 
2019. Diese Reflexionen und Analysen ethischer Selbstverhältnisse markie-
ren im Übrigen keine Abkehr, sondern eine Verfeinerung und Komplettie-
rung von Foucaults Analytik; siehe oben Kapitel 3.

23	 	Michel Foucault: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de 
France 1981–1982, Frankfurt/Main 2004, S. 16.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

und folge ihnen auch in den Vorlesungen, Vorträgen und kleineren Tex-
ten nach. Da die Bedeutung des Problems Kind in Foucaults Analysen 
bisher weder herausgearbeitet noch dargestellt wurde, gehe ich in der 
Argumentation textnah und zugleich systematisch vor. Das heißt, die 
Darstellung folgt einer historisch-periodisierenden Ordnung, nicht ei-
ner werkchronologischen. Nur so erschließt sich die Relevanz des Prob-
lems Kind, die sich in Foucaults Analysen moderner Praktiken und Tech-
niken zeigt.24 Um Tragweite und Einsatz des Problems Kind einfangen 
zu können, werde ich zu Beginn der ersten beiden Unterkapitel jeweils 
die historisch-analytischen Kontexte darstellen. Im Ganzen konzentriert 
sich diese rekonstruktive, systematisierende Auseinandersetzung auf die 
Frühe Neuzeit und die Moderne des 19. Jahrhunderts. Es geht nicht da-
rum, die Vorlesungen im Ganzen aufzuschließen und alle material- und 
thesenreichen Spuren aufzuzeigen;25 auch soll nicht das gesamte Werk 

24	 	Der folgende systematisierende Aufschlag kann zwar an wenige, zumeist 
feministische und sozialgeographische Studien aus dem französischen und 
angelsächsischen Raum anschließen, welche zu Einzelaspekten Untersu-
chungen vorgelegt haben. Aber eine mit meiner vergleichbare Arbeit, die 
Foucaults Werk hinsichtlich Kindheit und Familie untersucht und davon 
ausgehend vom späten Mittelalter bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts sys-
tematisch darstellt, ist mir nicht bekannt. Diese wenigen existierenden Studi-
en steigen zumeist mit der Disziplinargesellschaft des 19. Jahrhunderts ein. 
Sie beginnen also zeitlich später und sind im Ganzen weniger umfänglich, 
Überwachen und Strafen etwa wird gar nicht in der hier vorliegenden Form 
miteinbezogen und analysiert; vgl. Rémi Lenoir: »Famille et Sexualité chez 
Michel Foucault«, in: Sociétés & Représentations 22 (2006), S. 189–214; 
die Beiträge von Lenoir/Duschinsky, Bell, Logan und Horkins aus dem ein-
zigen Sammelband zum Thema, der jedoch nur Familie ins Zentrum stellt 
und explizit vom ersten Teil der Geschichte der Sexualität ausgeht: Robbie 
Duschinsky/Leon A. Rocha (Hg.): Foucault, the Family and Politics, Hound-
mills (Basingstoke, Hampshire), New York (NY) 2012; die beiden (in Teilen 
aber ungenauen) Skizzen von Chris Philo: »Foucault’s Children«, in: Louise 
Holt (Hg.), Geographies of Children, Youth and Families. An International 
Perspective, London, New York 2011, S. 27–54; und ders.: »Foucault, Se-
xuality and When not to Listen to Children«, in: Children’s Geographies 9 
(2011), S. 123–127; die (auch frühe) feministische Kritiken und Adaptio-
nen miteinbeziehenden Diskussionen von C. Taylor: »Foucault and Familial 
Power«; und dies.: The Routledge Guidebook to Foucault’s The History of 
Sexuality, New York 2017; sowie die werkgeschichtlich-biographischen Ar-
beiten von S. Elden: Foucault’s Last Decade; und ders.: Foucault. The Birth 
of Power, Malden (MA) 2017, die indes einem umfassenden Anspruch fol-
gen und Kindheit/Familie daher nicht gesondert behandeln.

25	 	Mit je einem Einzelbeitrag pro Vorlesungszyklus geht der von Vogelmann 
herausgegebene Band zahlreichen Spuren in den Vorlesungen nach (wobei 
auch in diesem Band bis auf wenige Hinweise Kindheit und Familie keine 

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

Foucaults nach kindlich-familialen Fundstellen durchsucht und diese so-
dann aufgezählt werden. Bescheidener als Ersteres und systematischer 
als Zweites arbeite ich Foucaults Verhandlungen von Kindheit und Fa-
milie heraus und stelle sie historisch-periodisch dar, wodurch sich zei-
gen wird, dass sie besonders gewichtige Elemente sowohl im Werden als 
auch im Funktionieren moderner Vergesellschaftungsformen, ihrer zen-
tralen Praktiken und Techniken, sind.26

Während im vorhergehenden Kapitel die Wirklichkeit von Rousseaus 
Émile im Zentrum stand und dieser Schlüsseltext moderner Kindheits-
konstruktionen einer detaillierten Dispositivanalyse unterzogen wur-
de, gilt es nun, aus dem experimentellen Modell herauszutreten und 
den Blick zu weiten. Es tauchen zwar wesentliche der oben herausgear-
beiteten Praktiken und Elemente, wie Entwicklung, Expert:innen und 
Elternarbeit, auch hier wieder auf. Doch wird das Bild ein ungleich viel-
schichtigeres sein, insofern die Aufmerksamkeit nun auch auf die his-
torischen Herkünfte, politischen Zusammenhänge und soziokulturellen 
Effekte des Problems Kind gerichtet ist, mithin die Vignette in einen 
gesellschaftstheoretischen und modernediagnostischen Entwurf gestellt 
wird. Ebenso ist Althussers These wieder aufzugreifen, der zufolge vom 
16. bis zum 18. Jahrhundert das »Gespann Schule-Familie« als domi-
nanter ideologischer Staatsapparat das »Gespann Kirche-Familie« nach 
und nach ersetzt.27 Foucault stimmt mit Althusser darin überein, dass in 
den Räderwerken der bürgerlichen, industriellen, kapitalistischen Gesell-
schaften Europas, wie sie Ende des 18. Jahrhunderts Kontur annehmen, 
Kindheit und Familie Elemente sind, die weniger als bloße Ableitung, 
denn als Scharnier und Transmissionsriemen moderner Wahrheitsspiele, 
Machtstrategien und Selbsttechnologien zu begreifen sind. Doch wer-
den diese für Foucault weder durch nur eine »einzige [ideologische] 

besondere Relevanz erfahren bzw. eine solche nicht in ihnen gesehen wird); 
vgl. Frieder Vogelmann (Hg.): »Fragmente eines Willens zum Wissen«. Michel 
Foucaults Vorlesungen 1970–1984 (= Philosophie & Kritik. Neue Beiträge zur 
politischen Philosophie und Kritischen Theorie), Stuttgart 2020.

26	 	Das Kapitel stellt also auch nicht den Versuch dar, die ungeschriebenen Bän-
de des ursprünglichen Plans der Geschichte der Sexualität zu rekonstruieren, 
auch wenn entsprechende Inhalte hier ihren Platz finden. Ein solches Un-
terfangen müsste seinen Ausgangspunkt im Foucault Archiv in der Biblio-
thèque nationale de France in Paris nehmen. Auch ist das Kapitel nicht, wie 
so häufig, strukturiert durch eine werkgeschichtlich-chronologische Gene-
se der hier relevanten Befunde, sondern durch eine historisch-periodisieren-
de. Es versteht sich zwar durchaus als Beitrag zur Foucault-Forschung, der 
Fluchtpunkt aber ist nicht die Arbeit an Foucaults Werk, sondern das Pro-
blem Kind.

27	 	Vgl. oben Kapitel 2.2 und L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staats-
apparate«, S. 127.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Partitur«28 bestimmt noch sind sie ausschließlich Resultate »antireligi-
ösen Kampf[es]«.29 Wie sich zeigen wird, verfolgt Foucault vielmehr die 
These, dass in diesen Jahrhunderten der Frühen Neuzeit Praktiken reli-
giösen, vor- und frühchristlichen Ursprungs aufgegriffen und vervielfäl-
tigt, verändert und ausgebreitet, verweltlicht, de- und reinstitutionalisiert 
werden, aus denen sich moderne, insbesondere disziplinäre Praktiken 
entwickeln. 

Ausgehend von der oben entwickelten Analytik einer historisch-rela-
tionalen Soziologie und der Frage, »wie die Menschen sich, und zwar 
sich selbst und die anderen, durch die Produktion von Wahrheit regie-
ren«30 – eine gleichfalls epistemologische wie institutionell-soziale »Ge-
schichte der Wahrheit« –, gehen die folgenden Abschnitte diesen Trans-/
Formationen nach. Es ist dazu ein zu Beginn des letzten Kapitels be-
reits gestreifter Aspekt aufzugreifen und zu vertiefen: der konstitutive 
Zusammenhang des Beginns des Zeitalters der Führungen und Regie-
rungen mit dem »Problem der Institution der Kindheit«.31 Es wird sich 
zeigen, dass bei diesen frühneuzeitlichen fürstlichen Regierungskünsten 
ebendieses Problem den Ausschlag gibt (5.1). Foucault geht von zwei 
Polen aus, um die herum sich ab dem 18. Jahrhundert eine Macht zum 
Leben organisiert, den Disziplinen des Körpers und den Regulierungen 
der Bevölkerung. Zunächst widme ich mich der Genealogie der Dis-
ziplinen, welche bereits vor der Reformation in einer inselhaften Dis-
ziplinierung der studentischen Jugend ihren Anfang nehmen, sich zen-
tralerweise über das Problem Kind zerstreuen und ausbreiten und in 
panoptischen Praktiken zu Beginn des 19. Jahrhunderts ein modernes 
»Klassenverhältnis«32 konstituieren (5.2). Für das Funktionieren mo-
derner Disziplinardispositive hält Foucault die Existenz familiärer Sou-
veränität für unerlässlich. Dabei wird die Familiensouveränität im 18. 
Jahrhundert, wenn aus darzustellenden Gründen mit bevölkerungsregu-
lierenden Praktiken auch der zweite Pol der Macht zum Leben sich ent-
wickelt, zugleich limitiert, konzentriert und intensiviert. Ausgehend von 
einer Problematisierung kindlicher Sexualität formt sich so zunächst eine 
aristokratisch-bürgerliche Familienzelle und etwas später und auf ande-
re Weise eine der Arbeiter:innen. Beide münden in so etwas wie einem 
klassenübergreifenden Familienmodell. Zudem entstehen als familiale 
Substitute Institutionen sozialer Fürsorge, aus denen die gegenwärtige 
Sozialarbeit hervorgeht (5.3). Die Psychiatrisierung des anormalen Kin-
des schließlich begreift Foucault als die historische Bedingung dafür, dass 

28	 	Ebd.
29	 	Ebd., S. 125.
30	 	M. Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 34.
31	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 336.
32	 	M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 209.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

die von ihm als Psy-Funktion bezeichneten Praktiken und Techniken sich 
in einer Weise verallgemeinern, sodass sie als Macht über das Anorma-
le zu Beginn des 20. Jahrhunderts in sämtlichen Disziplinardispositiven 
wirksam sind. Diese Aspekte führen im Übrigen auch zu einem komple-
xeren und facettenreicheren Verständnis der Disziplinargesellschaft, die-
ses »offenkundig recht grob[en] und schematisch[en]«33 Begriffs. Es ist 
also die zentrale These der folgenden Ausführungen, dass dem Problem 
Kind in allen von Foucault ausgemachten frühneuzeitlichen und moder-
nen Trans-/Formationen hin zu modernen Vergesellschaftungspraktiken 
eine Schlüsselrolle zukommt.

5.1 Der Beginn des Zeitalters der Führungen,  
das »Problem der Institution der Kindheit« und  

die Hoffnung auf einen guten Fürsten

Foucault formuliert die historische These, dass im Mittelalter und ins-
besondere durch die Institutionalisierung der christlichen Gemeinschaft 
als Kirche Praktiken und Techniken ausgebildet werden, die »vom zwei-
ten, dritten Jahrhundert nach Christus bis zum 18. Jahrhundert unserer 
Zeitrechnung« »niemals aufgehört« haben sich »zu entwickeln und im 
großen und ganzen zu verfeinern«.34 Und wenngleich sie in dieser lan-
gen Zeit und insbesondere ab dem 15. Jahrhundert erheblich verändert 
und in »verschiedene Formen deplatziert, disloziert, transformiert, inte-
griert« wurden, so »ist in ihrer Typologie, ihrer Organisation, in ihrer 
Funktionsweise […] etwas, von dem wir uns zweifellos noch immer nicht 
frei gemacht haben«.35 Daher ist es prinzipiell dienlich, sich die Grund-
züge dieser Praktiken zu vergegenwärtigen; dieser kleine Umweg ist je-
doch auch notwendig, um den Einsatz des Problems Kind in der Frühen 
Neuzeit und zu Beginn des Zeitalters der Führungen angemessen ein-
fangen zu können.

Diese Praktiken gehorchen einer Machtform, die Foucault als pasto-
ral bezeichnet. Sie zielt auf das kontinuierliche Führen und Lenken von 
Menschen und Verhalten, ein Leben lang und bis hinein in die alltäglichs-
ten Lebenssituationen sowie nebensächlichsten Details. Diese Praktiken 

33	 	Michel Foucault: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collège de 
France 1973–1974, Frankfurt/Main 2005, S. 103.

34	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 218.
35	 	Ebd., S. 218, 219. Vgl. für diese These auch M. Foucault: Was ist Kritik?, 

S. 9–11; ders.: »Die analytische Philosophie der Politik«, S. 690–695; ders.: 
»›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen Vernunft«, S. 176–
177; ders.: »Subjekt und Macht«, S. 277–279.

DER BEGINN DES ZEITALTERS DER FÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

einer umfassenden Verhaltensführung dienen dem Zweck, jede:n Ein-
zelne:n sowie das Kollektiv zu seinem respektive ihrem Heil zu führen. 
Ihr grundlegendes, aus dem vorchristlichen Orient stammendes Modell 
ist die Beziehung des Hirten zu seiner Herde, wobei die Figur des Hir-
ten hier als Gegenmodell zu der des Souveräns fungiert, »der über sein 
Land gebietet und die Truppen befehligt, der Gesetze erlässt und Recht 
spricht, der Steuern eintreibt und Kriegsdienste einfordert, sich ansons-
ten um Tun und Lassen seiner Untertanen aber nicht weiter schert«.36 
Der Souverän herrscht, aber er regiert nicht, wohingegen der Hirte re-
giert, aber nicht herrscht.37 Die Pastoralmacht ist folglich weder auf ein 
Territorium bezogen noch ist sie im eigentlichen Sinne eine politische 
oder rechtliche Macht;38 auch ist sie im Mittelalter keinesfalls die do-
minante Machtform, sie ist eine in erster Linie »städtische Erfahrung, 
die nur schwer mit der Armut und der extensiven Landwirtschaft […] 
vereinbar ist«.39 Sie entwickelt sich im Verlauf der Jahrhunderte in en-
gen wie schwierigen Beziehungen zu den feudalgesellschaftlichen Struk-
turen, die ein »ganz anderes Gewebe persönlicher Beziehungen«40 zwi-
schen den Individuen herstellen: In einer Gesellschaft feudalen Typs hat 
der Einzelne seine Abgaben zu zahlen und seinen Militärdienst zu leis-
ten, für den Feudalherrn zählen sein Grundbesitz, sein Dorf und dessen 
Einwohner:innen, die Familien und deren Grenzen, der »konkrete Ein-
zelne« aber entgeht »dem Auge der Macht«.41 Ganz anders die Pastoral-
macht, deren Problem das Leben der Einzelnen betrifft.

Pastorale Machtformen sind insofern dadurch charakterisiert, dass 
sie, erstens, nomadisch sind, sie zielen nicht auf ein territorial begrenz-
tes Gebiet, sondern werden auf eine »Multiplizität in Bewegung«42 aus-
geübt, wobei die Herde erst und ausschließlich durch Anwesenheit des 
Hirten konstituiert wird.43 Sie sind, zweitens, von Grund auf wohltätige 

36	 	Ulrich Bröckling: »Von Hirten, Herden und dem Gott Pan. Figurationen 
pastoraler Macht«, in: Gute Hirten führen sanft. Über Menschenregierungs-
künste, Berlin 2017, S. 15–44, hier S. 19; vgl. insgesamt für eine zusammen-
fassende Interpretation von Foucaults Vorlesungen zur Pastoralmacht ebd., 
S. 18–27.

37	 	Vgl. ebd., S. 19. 
38	 	Vgl. M. Foucault: »Die analytische Philosophie der Politik«, S. 691.
39	 	M. Foucault: »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen Ver-

nunft«, S. 182.
40	 	Ebd. Vgl. auch ders.: »Die analytische Philosophie der Politik«, S. 691–692.
41	 	M. Foucault: »Die Macht, ein großes Tier«, S. 485.
42	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 188.
43	 	Bröckling weist zu Recht darauf hin, dass in den pastoralen Metaphorisie-

rungen die Rolle des Hirtenhundes, der wie die Schafe ein Tier ist, aber nicht 
zur Herde gehört, unterbelichtet bleibt; vgl. U. Bröckling: »Von Hirten, Her-
den und dem Gott Pan«, S. 44, Fn. 79. Tatsächlich tut sich hier eine ganze 

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

und sorgende Machtbeziehungen, deren wesentliches Zielobjekt das Heil 
der Herde ist. Letzteres ist dabei keinesfalls nur auf einen spirituellen 
Zustand oder jenseitige Erlösung zu beziehen, sondern umfasst auch die 
bloße »Subsistenz«.44 Daraus speist sich die Pflicht des Hirten, pflegen-
den Aufgaben nachzugehen; er strahlt nicht wie ein Souverän und ist 
kein Furcht einflößender Herrscher, vielmehr manifestiert sich pastora-
le Macht in Eifer, Hingabe und unendlichem Fleiß, die ein guter Hirte 
gegenüber seiner Herde aufzubringen hat. Deshalb wacht der Hirte be-
harrlich und fortwährend über seine Herde: Er überwacht, was sich an 
Bösem ereignen kann, und ist wachsam gegenüber möglichem Unglück.45 
Schließlich handelt es sich um eine individualisierende Machtbeziehung, 
denn der Hirte vermag seine Herde nur dann richtig zu lenken, wenn 
ihm kein Schaf entgehen kann. Pastorale Machtbeziehungen sind also 
nicht territorial, dienen einem Zweck, zu dessen Gelingen sie führen sol-
len, und zielen »zugleich auf alle und jeden in ihrer paradoxalen Äqui-
valenz […] und nicht auf die vom Ganzen geformte höhere Einheit«.46

Als ganz entscheidend dafür, dass pastorale Praktiken vollumfänglich 
Geltung erlangt haben, sie sich koextensiv im Verhältnis zur politischen 
Macht im feudalen Mittelalter entwickeln und schließlich zum »Modell« 
und zur »Matrix der Prozeduren der Regierung der Menschen«47 in der 
Frühen Neuzeit werden konnten, sieht Foucault die Konstitutionalisie-
rung und Institutionalisierung der christlichen Gemeinschaft als Kirche. 
Das Christentum erhebt zum einen den Anspruch einer Regierung jedes 
einzelnen Menschen in seinem alltäglichen, diesseitigen Leben, um ihn in 
das ewige in der anderen Welt zu führen. Dabei erstreckt sich der christ-
liche Regierungsanspruch zum anderen jedoch nicht bloß auf eine Stadt 
oder einen Staat, sondern umfasst die gesamte Menschheit,48 sodass sich 
Individualisierung und Totalisierung also zusammenschließen.49 

Das christliche Pastorat beschreibt Foucault dabei nicht ausschließ-
lich als Wiederaufnahme oder Fortführung hebräischer oder vorchrist-
lich-orientalischer Praktiken, sondern auch als etwas Neues. Anders als 
im Judentum etwa, in dem das Bild des Hirten allein Gott vorbehalten 
ist, sind im Christentum neben Christus als oberstem Hirten beziehungs-
weise Pastor auch der Papst, die Bischöfe und Äbte Pastoren, sodass das 

posthumanistische Geschichte auf, denn der Hund »unterstützt« (ebd.) den 
Hirten nicht nur, das ganze Unterfangen wäre ohne den Hund, seine auf-
merksame Anwesenheit, seine kooperativen, sinnlichen und körperlichen 
Fähigkeiten nicht möglich.

44	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 189.
45	 	Vgl. ebd., S. 190.
46	 	Ebd., S. 193.
47	 	Ebd., S. 217.
48	 	Vgl. ebd., S. 217–219.
49	 	Vgl. auch U. Bröckling: »Von Hirten, Herden und dem Gott Pan«, S. 20.

DER BEGINN DES ZEITALTERS DER FÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

christliche Hirtenamt das Verhältnis der Menschen zueinander umfas-
sender strukturiert und zwischen ihnen ein »dichte[s], komplizierte[s], 
straffe[s] institutionelle[s] Geflecht«50 entsteht. Auch verfeinert und ela-
boriert das Christentum den pastoralen Regierungsmodus. Es sieht sich 
veranlasst zu einer

»Kunst des Führens [conduire], Lenkens [diriger], Leitens [mener], An-
leitens [guider], des In-die-Hand-Nehmens, des Menschen-Manipulie-
rens, zu einer Kunst des Ihnen-Schritt-für-Schritt-Folgens und des Sie-
Schritt-für-Schritt-Antreibens, einer Kunst, die diese Funktion hat, sich 
der Menschen ihr ganzes Leben lang und bei jedem Schritt ihrer Existenz 
kollektiv und individuell anzunehmen.«51

Zudem zeichnen sich die christlich-pastoralen Machttechnologien durch 
enge moralische Bindungen des Hirten zu seiner Herde aus, die die Heils-
frage in eine Ökonomie der Verdienste und Verfehlungen transformiert. 
Der Hirte trägt vollumfänglich Verantwortung für das Schicksal seiner 
Herde und eines jeden einzelnen Schafes, sowohl für dessen Leben und 
alle seine Handlungen in sämtlichen alltäglichen Details als auch für al-
les, was dem Schaf an Wohl und Übel zustößt. So sieht das Christentum 
einen komplexen Austausch und Verkehr von Sünden und Verdiensten 
zwischen jedem Schaf und seinem Hirten vor, Sünden des Schafs kön-
nen dem Hirten angelastet werden wie auch umgekehrt gute Taten des 
Schafs gewissermaßen seine Verdienste sind.52 Voraussetzung so struk-
turierter Verantwortungsbeziehungen zwischen Pastor und Herde, Hir-
te und Schaf ist dabei die Abkehr von einem zyklischen Zeitregime, wie 
es in der griechischen Antike bestimmend war, und die Ausbildung eines 
linearisierten,53 in dem sich die pastorale Verantwortung auf den Zeit-
punkt des jüngsten Gerichts beziehen lässt. 

Ganz grundlegend für das christliche Pastorat ist überdies die Ent-
grenzung des Gehorsams. Er ist nicht wie in der Antike ein Mittel zum 
Zweck, sondern wird zum Zweck an sich, zu einer auf Dauer gestellten 

50	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 241.
51	 	Ebd., S. 241 (Herv. i. O.).
52	 	Vgl. M. Foucault: »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen 

Vernunft«, S. 177–178.
53	 	Die Abkehr von einem zyklischen und Etablierung eines linearen Zeitmo-

dells ist eine wesentliche historische, epistemologische Bedingung für die 
Dynamisierung der Zukunft in der Moderne; siehe dazu auch oben Kapitel 
3.3. Dass diese Transformation linearer Heilsgeschichte sich auch in den im 
Zeichen des Fortschritts verfassten Geschichtsphilosophien von etwa Vico 
und Voltaire oder auch von Hegel, Marx und Burkhardt findet, hat Löwith 
eindrucksvoll herausgearbeitet; vgl. Karl Löwith: Weltgeschichte und Heils-
geschehen. Die theologischen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie, 
Stuttgart 2004 [1953].

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

Tugend: »Man gehorcht, um gehorsam sein zu können, um zu einem 
Zustand des Gehorsams zu gelangen.«54 Die christliche Beziehung zwi-
schen dem Hirten und seinen Schafen ist damit eine »Beziehung indi-
vidueller und vollständiger Abhängigkeit«, anders als bei den Griechen 
ist es eine »individuelle Beziehung« zum Hirten, bei der sich das Schaf 
dem Hirten persönlich unterordnet.55 Dabei kommt dem Hirten indes 
nicht die Rolle eines zivilen Richters zu, vielmehr ist ausbleibender Ge-
horsam ihm selbst anzukreiden. Und so bedarf diese Regierungskunst 
einer besonderen Form der Erkenntnis zwischen dem Hirten und seinen 
Schafen: einen totalisierenden und individualisierenden Willen zum Wis-
sen. Foucault beschreibt diesen wie folgt: »Es genügt nicht zu wissen, in 
welchem Zustand sich die Herde befindet. Man muss auch den Zustand 
von jedem Schaf kennen«, und zwar sowohl dessen »materielle Bedürf-
nisse« und »öffentliche Sünden« als auch »was in der Seele jedes Ein-
zelnen vor sich geht, seine geheimen Sünden und seinen Fortschritt auf 
dem Weg zu Heiligkeit«.56 Dazu greift das christliche Pastorat auf anti-
ke Techniken der Seelenführung und Gewissensprüfung zurück, die sie 
modifiziert, ausweitet, neu erfindet zu detaillierten »Gehorsams-, Intro
spektions- und Bekenntnisübungen«.57 Sie dienen nicht der Loslösung, 
sondern sämtlich der Intensivierung und Vertiefung der Beziehungen des 
Schafs zu seinem Hirten.58

In diesen Praktiken und Techniken des christlichen Pastorats zur Er-
forschung des selbst und der anderen, die eine »geheime Wahrheit, eine 
Wahrheit der Innerlichkeit, eine Wahrheit der verborgenen Seele«59 zu 
Tage fördern, durch die permanenter Gehorsam vollzogen und eine Ge-
horsamsbeziehung sichergestellt werden und welche die Ökonomie von 
Verdiensten und Verfehlungen durchdringen, sieht Foucault den Kern 
des christlichen Pastorats und eine »absolut neue Machtform«60 ent-
stehen: eine subjektivierende und individualisierende Macht. Der:Die 
Einzelne wird hier nicht durch seinen:ihren Status individualisiert, wie 
der Souverän oder Pastor, sondern durch analytische Identifikationen 
seiner:ihrer Verdienste und Verfehlungen; nicht durch die bloße Affir-
mation von Selbstbeherrschung, sondern durch »ein ganzes Geflecht 

54	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 258.
55	 	M. Foucault: »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen Ver-

nunft«, S. 178.
56	 	Ebd., S. 179.
57	 	U. Bröckling: »Von Hirten, Herden und dem Gott Pan«, S. 21.
58	 	All »diese christlichen Techniken der Prüfung, des Bekenntnisses, der Gewis-

sensleitung und des Gehorsams haben ein Ziel: die Individuen dazu zu brin-
gen, ihre eigene ›Kasteiung‹ in dieser Welt zu bewerkstelligen«; M. Foucault: 
»›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen Vernunft«, S. 180.

59	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 267.
60	 	Ebd.

DER BEGINN DES ZEITALTERS DER FÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

von Knechtschaften«. Der:Die Einzelne individualisiert sich beziehungs-
weise wird dadurch individualisiert, dass er:sie einem kontinuierlichen 
Gehorsamsgeflecht unterworfen ist beziehungsweise sich diesem unter-
wirft. Gerade dieses paradoxe Selbstverhältnis – Selbstaffirmation als 
Selbsterforschung und Selbstnegation als Selbstüberwindung – vertieft 
die Machtbeziehung, indem ein gehorsames Selbstverhältnis hervorge-
rufen und zugleich von innen geformt wird. Schließlich vervollkomm-
net sich die Individualisierung nicht im Verhältnis zu einer anerkann-
ten Wahrheit, sondern gegenteilig »durch die Erzeugung einer inneren, 
geheimen und verborgenen Wahrheit«61, die der:dem Einzelnen aufer-
legt wird. Mit diesen christlich-pastoralen Praktiken und Techniken, die 
der Strategie folgen, dass jede:r Einzelne »unabhängig von seinem Al-
ter, von seiner Stellung sein ganzes Leben hindurch und bis ins Detail 
seiner Aktionen hinein regiert werden müsse und sich regieren lassen 
müsse«, dass jede:r »sich zu seinem Heil lenken lassen müsse und zwar 
von jemandem, mit dem er in einem umfassenden und zugleich peniblen 
Gehorsamsverhältnis verbunden sei«,62 mit diesen christlich-pastoralen 
Praktiken und Techniken also wird für Foucault die »gesamte Geschich-
te der menschlichen Individualisierungsprozeduren im Abendland«63 in 
Gang gesetzt.

Dabei ist diese Machtform, sind diese Praktiken und Techniken in 
den feudalen Ständegesellschaften des Mittelalters nicht die wesentli-
chen und eigentlichen für die »wirkliche und praktische Regierung der 
Menschen.«64 Sie bilden auch keinesfalls ein geschlossenes Praktikenset, 
vielmehr sind pastorale Verhaltensführungen Gegenstand permanenter 
Sorge, zahlreicher Auseinandersetzungen und Widerstände. Letztere be-
zeichnet Foucault als Praktiken des »Gegen-Verhaltens«, die die »Öko-
nomie des Heils«, die »Ökonomie des Gehorsams« und die »Ökonomie 
der Wahrheit« des christlichen Pastorats neu verteilen, umkehren, auf-
heben, im Ganzen oder in Teilen disqualifizieren.65 Diese widerständigen 

61	 	Ebd., S. 268.
62	 	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 9–10.
63	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 268. Zum problema-

tischen und doch für Foucault »unvermeidbar[en]« Begriff des Abendlands 
[l’Occident] vgl. z. B. ders.: »Die Macht, ein großes Tier«, S. 479. Der Be-
griff erscheint Foucault unvermeidbar, weil die »Fäden des Schicksals für 
den modernen Menschen« in der Zeit vom beginnenden Mittelalter bis zum 
18., 19. Jahrhundert »in diesem Gebiet geknüpft« worden sind und die 
»fundamentalen Denkmuster, politischen Formen und ökonomischen Me-
chanismen des Abendlandes« durch die »Gewalt des Kolonialismus« über 
die Welt verbreitet wurden; vgl. ebd.

64	 	M. Foucault: »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen Ver-
nunft«, S. 183.

65	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 292.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Formen, zu denen beispielsweise die Askese und die Mystik zählen,66 bil-
den wiederum eigene Regime der Fremd- und Selbstführungen aus, die 
letztlich erheblichen Anteil an den Transformationen pastoraler Prak-
tiken haben. Denn diese geraten im 15. und insbesondere im 16. Jahr-
hundert in die Krise und die »Pastoral der Seelen« geht nach und nach 
»zur politischen Regierung der Menschen« und alsbald auch der »Be-
völkerungen« über.67 Die Krise des Pastorats steht zum einen in engem 
Zusammenhang mit den zunehmend Handel treibenden und erstarken-
den Bürger:innen und der Unfähigkeit feudaler Strukturen, auf die neu-
en ökonomischen und politischen Verhältnisse zu reagieren; also der 
sukzessiven Auflösung der Feudalordnung und dem Aufbau großer Ter-
ritorial-, Verwaltungs- und Kolonialstaaten. Zum anderen hängt die 
pastorale Krise zusammen mit den Bewegungen der Reformation, die-
ser »große[n] pastorale[n] Schlacht«68, und der Gegenreformation, so-
wie auch stärker sozialen Kämpfen wie dem deutschen Bauernkrieg, der 
Revolution des gemeinen Mannes, in den 1520er Jahren.69 In dieser Zeit 
einer »Bewegung staatlicher Bündelung« einerseits und einer »Bewe-
gung der religiösen Zerstreuung und Spaltung« andererseits intensiviert 
sich »das Problem des ›Wie-regiert-werdens, durch wen, bis zu welchem 
Punkt, zu welchem Zwecken, durch welche Methoden‹«.70

Die Krise des Pastorats führt also keinesfalls zu einem Verschwinden 
pastoraler Praktiken, sondern zu deren Ausweitung, Intensivierung und 
Übersetzung. Durch die reformatorischen und gegenreformatorischen 
Bewegungen vertiefen sich ihre spirituellen Dimensionen und zeitlichen 
Ausdehnungen und es nehmen die Interventionen sowie die Einflussnah-
me auf das materielle alltägliche Leben zu. Überdies gewinnt das Pro
blem der Verhaltensführung und Lenkung auch außerhalb des religiösen 
Kontextes an Gewicht. Der Neustoizismus etwa wirft die alte Frage, ›wie 
sich selbst regieren‹, wieder auf und über die Spezifizierung verschiede-
ner Formen und Techniken des Führens und Regierens beginnt sich der 
Gegensatz von Privatem und Öffentlichem zu konstituieren. Durch das 
so intensivierte, ausgeweitete und übersetzte Problem der Verhaltens-
führungen im 16. Jahrhundert »treten wir« nun, so Foucault, »in das 
Zeitalter der Führungen« und »Regierungen« ein.71 Das besonders Her-
vorzuhebende dabei ist, dass all die Erkenntnisse, Empfehlungen und 

66	 	Foucault macht insgesamt fünf Hauptformen des Gegen-Verhaltens aus: As-
kese, Mystik, Gemeinschaften, Zweifel an der Sakramentarmacht, wo u. a. 
das Problem der Taufe des Kindes relevant ist, und eschatologische Glau-
bensüberzeugungen; vgl. ebd., S. 296 ff., auch 278 ff. 

67	 	Ebd., S. 331.
68	 	Ebd., S. 220.
69	 	Vgl. ebd., S. 333.
70	 	Ebd., S. 136.
71	 	Ebd., S. 336.

DER BEGINN DES ZEITALTERS DER FÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Erprobungen angemessener Praktiken zum Führen, Regieren und Len-
ken von individuellem und kollektivem Verhalten in einem Problem kul-
minieren und sich verdichten: dem Problem Kind.

Es gibt ein Problem, »das zu dieser Zeit eine größere Intensität ange-
nommen hat als die anderen, […] weil es sich genau am Kreuzungs-
punkt dieser unterschiedlichen Formen von Leitung befand: Leitung 
seiner selbst und seiner Familie, religiöse Leitung, öffentliche Leitung 
mittels der Bemühungen oder unter der Kontrolle der Regierung. Und 
dies ist das Problem der Institution der Kindheit. Das pädagogische Pro-
blem: Wie die Kinder führen? Wie sie bis zu dem Punkt führen, an dem 
sie für die Bürgerschaft nützlich sind, wie sie bis zu dem Punkt führen, 
an dem sie ihr Heil finden können, wie sie bis zu dem Punkt führen, an 
dem sie sich selbst zu verhalten wissen. Es ist dieses Problem, das wahr-
scheinlich durch diese ganze Explosion des Problems der Verhaltensfüh-
rungen im 16. Jahrhundert überlagert und überdeterminiert worden ist. 
Die fundamentale Utopie, der Kristall, das Prisma, durch das hindurch 
die Probleme der Leitung wahrgenommen worden sind, ist dasjenige der 
Institution der Kindheit.«72

Das Problem Kind steht so im Zentrum der »Problematik des Regie-
rens im Allgemeinen«73, wie sie zu Beginn des 16. Jahrhunderts etwa in 
den Fürstenspiegeln, Benimm- und Höflichkeitshandschriften aufgewor-
fen wird, insbesondere in denen antimachiavellistischer Ausrichtung. In 
diesen Schriften, die sich implizit oder explizit an Machiavellis Il Princi-
pe von 1513 abarbeiten, entwickelt sich in der Interpretation Foucaults 
eine spezifische Kunst des Regierens. Während in der Lesart dieser Tex-
te bei Machiavelli der Fürst in einem singulären, äußerlichen, transzen-
denten und insofern zerbrechlichen Verhältnis zu seinem Fürstentum 
erscheint, steht bei ihnen ein weiter Begriff des Regierens im Zentrum 
– wie er in der Pastoralmacht angelegt ist. Es wird betont, dass mensch 
»in gleicher Weise davon sprechen kann, ein Haus, Kinder, Seelen, eine 
Provinz, ein Kloster, einen religiösen Orden und eine Familie zu regie-
ren«74, dass also viele regieren und sie dies innerhalb eines staatlichen 
Gefüges tun. Leitend ist die Annahme einer wesensmäßigen Kontinuität, 
und zwar in einer aufsteigenden Form (Regierung des Selbst, der Familie, 
des Staates) und einer absteigenden (Regierung des Staates, der Familie, 
des Selbst). Zudem besteht das eigentliche Ziel fürstlicher Praktiken die-
ser Regierungskunst nicht in der besonderen Geschicklichkeit zum Er-
halt von fürstlichem Besitz, sondern in »Weisheit, Gerechtigkeit, Maß, 

72	 	Ebd.
73	 	Michel Foucault: »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)« [1978, Nr. 239], in: 

Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 796–823, hier S. 797.

74	 	Ebd., S. 801.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Voraussicht und Eifer für das Gemeinwohl«,75 wie es beispielsweise bei 
Erasmus von Rotterdam in Die Erziehung eines christlichen Fürsten von 
1516 heißt. Nur wer sich selbst und seine Familie gut zu regieren weiß, 
vermag auch einen Staat gut zu regieren; und nur der ist fähig, sich gut 
zu regieren, der gut erzogen wurde.

»Eltern, Ammen und Lehrer sollen solcherart Saatgut eines guten Fürs
ten schon in das Herz des kleinen Kindes säen, und dieses soll es be-
reitwillig aufnehmen, nicht unter Zwang. So nämlich muß man einen 
Fürsten erziehen, der über Freigeborene und mit freiem Willen Begab-
te gebietet. Er soll die Tugend lieben lernen, die Schande verabscheuen 
und sich vom Unehrenhaften aus Scham, nicht unter Zwang fernhalten. 
Bessere Sitten und gebändigte Affekte geben gewiß Hoffnung auf einen 
guten Fürsten, die größte Hoffnung beruht aber vorzüglich auf richti-
gen Auffassungen.«76

75	 	Desiderius Erasmus von Rotterdam: Institutio Principis Christiani/Die 
Erziehung eines christlichen Fürsten. Einführung, Übersetzung und Bear-
beitung von Anton J. Gail, Paderborn 1968 [1516], S. 45. Foucault be-
zieht sich für diese Argumentation zumindest nicht explizit auf Erasmus 
von Rotterdam. Es kann aber davon ausgegangen werden, dass die Bedeu-
tung, die er hier dem Problem Kind beimisst, sich – neben u. a. den Mora-
listen Guillaume de La Perrière (1499–1554) und François de La Mothe le 
Vayer (1588–1672), dem Erzieher am französischen Königshof, der 1652 
die Erziehung von König Ludwig XIV. übernimmt und abschließt – auch 
auf den christlichen Humanisten Erasmus von Rotterdam stützt, und zwar 
durch Lektüre der Texte seines Freundes/Bekannten Ariès. Nicht nur er-
scheint 1975 eine gekürzte Neuauflage von L’enfant et la vie familiale sous 
l’Ancien Régime, auch verfasst dieser 1977 ein Vorwort zu La civilité puérile 
von Erasmus. Ariès sei »wichtig«, so Foucault im Austausch mit Farge und 
in Hinblick auf Formen und Themen historischer Untersuchungen, weil er 
im Anschluss an Febvre »die Dinge in Bewegung gebracht« habe. Wäh-
rend Weber sich für die »ökonomischen Verhaltensweisen« interessiert habe, 
konstatiert Foucault wiederum in einem Ariès nach dessen Tod 1984 gewid-
meten Text, habe dieser »die Verhaltensweisen, die das Leben betreffen«, ins 
Zentrum gerückt; Michel Foucault: »Der Stil der Geschichte« [1984, Nr. 
348], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 799–807, hier  
S. 803; ders.: »Die Sorge um die Wahrheit [Über den Tod des Historikers P. 
Ariès]« [1984, Nr. 347], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 
1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, 
S. 795–799, hier S. 797; vgl. auch die Bezugnahme in ders.: Überwachen und 
Strafen, S. 181, Fn. 10; sowie die biographisch-kontextualisierenden Hin-
weise in ders.: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 336, Fn. 6.

76	 	D. Erasmus von Rotterdam: Institutio Principis Christiani/Die Erziehung 
eines christlichen Fürsten., S. 125.

DER BEGINN DES ZEITALTERS DER FÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Zusätzlich aufgeladen wird diese Hoffnung und werden erzieherische 
Praktiken noch dadurch, dass der Fürst als Vorbild seiner Untertanen 
dienen soll, wie auch die Eltern ihren Kindern Vorbilder sein sollen. Ein 
»guter Fürst« habe sich um »einen einwandfreien Lebenswandel« zu be-
mühen, »um so die Masse besser zu machen«.77 Denn »[k]eine Infekti-
on wirkt schneller und totaler als ein schlechter Fürst. Andererseits gibt 
es keinen kürzeren und wirksameren Weg, das Verhalten des Volkes zu 
bessern, als durch untadeligen Lebenswandel eines Fürsten. Die Menge 
ahmt nichts lieber nach als die Gepflogenheiten ihres Regenten.«78 Kin-
der erscheinen in den Texten christlicher Humanisten und Moralisten als 
Schlüssel zur Zukunft des Staates und deren Erziehung als ausschlagge-
bend für diese Zukunft79 – die erzieherische Praxis ist demnach struktu-
riert durch die zukünftige Gegenwart des Staates. Dabei ist ihr Telos, ihr 
Zweck, ihre Hoffnung nicht der Erhalt, sondern die Steigerung und Op-
timierung friedenssichernder, gemeinwohlorientierter Regierung: 

»Es ist eine herrliche und wundervolle Sache, gut zu regieren. Es ist aber 
nicht weniger bedeutend, darum bemüht zu sein, daß der Thronfolger 
nicht mißrät. Dies ist sogar die schönste Aufgabe eines guten Herrschers, 
sich dafür einzusetzen, daß es keinen schlechten Herrscher gibt. Herr-
sche also so, daß Du Dich um einen Nachfolger bemühst, der sich vor-
teilhaft von Dir unterscheidet. Sei darauf bedacht, daß Du Kinder für die 
Regierung heranbildest, die Dich als Herrscher übertreffen!«80

In jener Zeit eines krisenhaften christlichen Pastorats verschieben und 
vervielfältigen sich pastorale Praktiken also auf stärker diesseitige Zie-
le. Die Selbst- und Fremdführungen zielen zwar noch auf einen Got-
tesbezug, der nun eigenständig zu klären ist, zudem aber auch auf die 
Gesellschaft, in der die:der Einzelne sich zu behaupten und zu deren 
friedlichem Gelingen sie:er durch umsichtiges, rücksichtsvolles Verhal-
ten beizutragen hat. Auch für Erasmus von Rotterdam gilt, dass das Sub-
jekt qua Erziehung ein Gewissen ausbilden soll, das ihm sowohl als geis-
tig-seelische als auch als körperliche Direktive dient.81 So betont er, und 

77	 	Ebd., S. 71.
78	 	Ebd. Erasmus spricht explizit (und interessanterweise) von »Nachahmung«, 

dem zentralen Begriff der Soziologie Tardes: »Das Beispiel eines Fürsten […] 
fordert das Volk zur Nachahmung heraus«; (ebd.).

79	 	Vgl. auch H. Cunningham: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit, S. 67–73.
80	 	D. Erasmus von Rotterdam: Institutio Principis Christiani/Die Erziehung 

eines christlichen Fürsten., S. 47.
81	 	 In diesem Sinne betont Elias die Relevanz von Erasmus von Rotterdam. 

Anhand von dessen in Europa ungemein populären »De civilitate morum 
puerilium« (»Über die Umgangserziehung der Kinder«), einem 1530 er-
schienenen, dem 11-jährigen Heinrich, Sohn des Fürsten Adolf von Bur-
gund, gewidmeten Text, arbeitet Elias heraus, wie Körperpraktiken gemäß 

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

dies ist eine Transformation in Hinblick auf mittelalterliche Praktiken, 
dass Erziehung möglichst früh, »[v]on den Windeln an«82, zu beginnen 
habe: »Der Erzieher muß […] die Saat der Tugend auf den jungfräuli-
chen Acker des Kindergemüts bringen, solange der Sinn noch nichts von 
irgendwelchen Lastern weiß und er noch bildsam ist für eine prägen-
de Hand. Auch die Weisheit hat ihre Jugendzeit, ebenso die Frömmig-
keit.«83 Dabei sind die Methoden mit stetem Blick auf das Ziel der Erzie-
hung »nach Zeit und Umständen«84 einzurichten. In dem Maße, in dem 
der Erziehung des jungen Regenten ein solches Gewicht verliehen wird, 
steigen auch die Anforderungen an den Erzieher selbst. Er »muß so sein, 
daß er (was Seneca schon sehr treffend gesagt hat) tadeln kann, ohne 
zu beschimpfen, und loben, ohne zu schmeicheln. Jener sollte ihn wegen 
seiner Gradheit achten und wegen seiner Liebenswürdigkeit gern ha-
ben.«85 Gleiches gilt für das Umfeld, das ebenfalls dem Ziel und Zweck 
entsprechend zu wählen ist, denn wenn der Kronprinz »von frühester 
Kindheit an mit den törichtesten Auffassungen verdorben, von dummen 
Ammen gesäugt wird und zwischen leichtfertigen Hofdämchen, mißra-
tenen Spielkameraden, verwerflichen Schmeichlern, Schmarotzern und 
Possenreißern, Saufkumpanen, Glücksspielern und ähnlich dummen wie 
liederlichen Genießern des ungebundenen Lebens heranwächst«, wird 
er keine anderen Gewohnheiten ausbilden als »Lustbarkeiten, Schlüpf-
rigkeiten, Hochmut, Dünkel, Habsucht, Jähzorn und Herrschsucht.«86

Mit dieser Bedeutungszunahme sowohl des adeligen Kindes als 
auch erzieherischer Praktiken geht einher, dass an die Verantwortung 

bestimmter Verhaltensnormen in der Kindheit erzieherisch geformt wurden 
und in welchem Maße diese Erziehungspraktiken den (in seinen Termini) 
europäischen Zivilisationsprozess bestimmt haben. Elias macht um die 130 
Auflagen dieses Textes aus, davon noch 13 im 18. Jahrhundert, sowie eine 
Vielzahl an Übersetzungen bereits wenige Jahre nach Erscheinen. 1534 ist 
er in Katechismusform gebracht und in dieser Zeit zudem als Schulbuch im 
Unterricht für Knaben eingeführt worden. Auch diese enorme räumliche 
und lang anhaltende Verbreitung ist Beleg der gestiegenen familiaren und 
gesellschaftlichen Bedeutung von Kindererziehung seit dem 16. Jahrhun-
dert; vgl. N. Elias: Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und 
psychogenetische Untersuchungen, S. 158 und 181 ff.; Desiderius Erasmus 
von Rotterdam: »De civilitate morum puerilium/Über die Umgangserzie-
hung der Kinder« [1530], in: Ausgewählte pädagogische Schriften. Besorgt 
von A. J. Gail, Paderborn 1963, S. 89–106.

82	 	D. Erasmus von Rotterdam: Institutio Principis Christiani/Die Erziehung 
eines christlichen Fürsten., S. 45.

83	 	Ebd., S. 55.
84	 	Ebd.
85	 	Ebd., S. 49.
86	 	Ebd.

DER BEGINN DES ZEITALTERS DER FÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

fürstlicher Eltern und insbesondere fürstlicher Väter appelliert wird, das 
Problem der Erziehung nicht allzu leichtfertig zu nehmen. Und es führt 
dazu, dass mögliche Gefahren benannt werden, die dieses hoffnungs-
volle Unterfangen zu verhindern drohen: falsche elterliche Praxis und 
schädliche Einflüsse.

»Manche Regenten überlegen es sich sehr wohl, wem sie ein kostbares 
Pferd, einen Falken oder einen Hund in Pflege geben, sie kümmern sich 
aber wenig darum, wem sie ihren Sohn zur Erziehung anvertrauen. Sie 
geben ihn oft Erziehern in die Hand, denen nicht einmal ein leidlich 
umsichtiger Mann aus dem Volke seine Kinder anvertrauen würde. Was 
nützt es schon, einen Thronfolger in die Welt zu setzen, wenn man ihn 
nicht für die Regierung ausbilden läßt? Nicht einmal beliebigen Ammen 
sollte man den künftigen Regenten übergeben; auch die müssen untad-
lig und für diese Aufgabe eindringlich unterwiesen sein. Man läßt ihn 
auch nicht mit jedem beliebigen Kind zusammen spielen, sondern nur 
mit Kindern, die geistig und charakterlich gut veranlagt sind und eben-
so frei wie achtsam gehalten werden. Die vielen Leichtfüße, Schlemmer 
und Schandmäuler unter den jungen Leuten sollte man seinem Gesichts-
kreis fernhalten, solange auf jeden Fall, als er noch keine festen Grund-
sätze gewonnen hat.«87

Das zentrale Element und Modell dieser Regierungskunst, die von einer 
Kontinuität zwischen der Regierung des Selbst und der des Staates aus-
geht und die dafür eine früh beginnende Kindeserziehung für unabding-
bar hält, ist also die patriarchale Familie. Diese wird in jenen Jahren, so 
Foucault, als »Ökonomie« bezeichnet und insofern vollzieht sich hier die 
»Einführung der Ökonomie in die politische Amtsführung«.88 Es wird 
gefragt, wie die rechte Führung der Familie, ihre wohlgeordneten, har-
monischen Beziehungen, sich auf die Lenkung des Staates übertragen 
und einführen lassen. Der Regent soll einem Familienvater gleich gedul-
dig, wachsam, beflissen und aufopferungsvoll regieren. Ist dieser doch 
»derjenige, der früher als alle anderen in seinem Hause aufsteht und der 
sich später als alle anderen schlafen legt; er ist derjenige, der über allem 
wacht, denn er sieht sich als im Dienste seines Hauses stehend.«89 

Anders als die Souveränität, dieser bis ins 17. Jahrhundert hinein do-
minanten Machtform, deren Zweck »in ihr selbst liegt« und die »aus 
sich selbst in der Form des Gesetzes ihre Instrumente zieht«,90 wird der 
Zweck dieser Kunst des Regierens demzufolge gerade nicht aus sich 
selbst heraus begründet, sondern aus den Dingen, auf die sie sich be-
zieht; die jeweilige Kunst ist die Rationalität dieser Zweckbestimmung 

87	 	Ebd.
88	 	M. Foucault: »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)«, S. 804.
89	 	Ebd., S. 811.
90	 	Ebd., S. 810.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

sowie die entsprechend wohlüberlegte Wahl der Techniken zur Realisie-
rung dieses Zwecks. »Regieren ist das richtige Verfügen über die Dinge, 
deren man sich annimmt, um sie einem angemessenen Zweck zuzufüh-
ren«,91 heißt es etwa beim Moralisten La Perrière, der Foucault als Quel-
le dient. Diese Praktiken und Techniken des Regierens beziehen sich, wie 
schon gesagt, nicht auf ein Territorium, sondern auf einen Komplex aus 
Menschen und Dingen, also zwischenmenschlichen, spirituellen, traditi-
onellen, sittlichen, monetären, materialen, natürlichen, geographischen, 
klimatischen Beziehungsgeflechten, in die die Regierungspraxis einem 
»angemessenen Zweck« folgend eingreift. 

Diese Regierungskunst, die auf das fürstliche Kind und seine Erzie-
hung zur Zukunftssicherung des Staates setzt und die patriarchale Fa-
milie als Modell zur Regierung des Fürstentums heranzieht, führt auch 
zu einer Transformation innerfamiliärer Verhältnisse, nämlich zu ei-
ner Intensivierung der Beziehung des Vaters zu seinem Kind. Sie tritt in 
Konkurrenz zu der Mutter-Kind-Beziehung, die im Mittelalter als die 
wesentliche betrachtet wird, was sich etwa in der prinzipiellen Allein-
verantwortung der Mutter für die ersten sieben Lebensjahre des Kindes 
ausdrückt.92 Auch dafür ist Die Erziehung eines christlichen Fürsten ein 
gutes Beispiel: Während der Vater (und auch das Vaterland) durchgehend 
thematisiert und adressiert werden, findet die Mutter genau einmal Er-
wähnung, und dies im Zusammenhang mit dem »Übel« der Schmeiche-
lei. Gegen dieses sei das »weibliche Geschlecht« besonders anfällig, wie 
überhaupt »die Mütter […] ja oft den Charakter der Kinder durch Nach-
giebigkeit [verderben]«.93

Es ist also das Problem Kind – das heißt Problematisierungen des Sub-
jekts als Kind sowie am, um und durch das Subjekt/Objekt Kind erfolg-
te Problematisierungen –, das im Zentrum dieses historischen Moments 
steht, in dem pastorale Praktiken, die im Mittelalter ja nie »siegreich[]«94 
waren, sich vervielfältigen und politisch werden. Das kosmologisch-theo-
logische Kontinuum beginnt zu bröckeln, die »pastorale Regierung Got-
tes«95 verschwindet und die Selbstführung folgt fortan nicht weiter stän-
disch-religiösen Gewissheiten, sondern ist eigenständig in Bezug auf Gott 
und die Gesellschaft zu vollziehen. In dieser Zeit transformieren sich die 
Vergesellschaftungsformen von ritterlich-feudalen zu höfisch-absolutisti-
schen Praktiken und es entsteht eine neue Oberschicht. Die Familie wird 

91	 	La Perrière zitiert nach ebd., S. 805.
92	 	Vgl. H. Cunningham: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit, S. 67.
93	 	D. Erasmus von Rotterdam: Institutio Principis Christiani/Die Erziehung 

eines christlichen Fürsten., S. 127. Die Amme wird wenige Male mehr er-
wähnt und ebenfalls zumeist als Negativbeispiel.

94	 	M. Foucault: »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen Ver-
nunft«, S. 182.

95	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 343.

DER BEGINN DES ZEITALTERS DER FÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

nun als Modell souveräner Macht einer »postfeudalen, vorindustriellen 
Regierungsform«96 gedacht und die hoffnungsvolle Erziehung des Kron-
prinzen soll die Zukunft des Staates sichern.

Es ist dies auch der Moment, in welchem der Souverän nicht länger 
nur herrschen, sondern auch regieren soll und der verwickelte Prozess 
in Gang gesetzt wird, den Foucault als »Gouvernementalisierung des 
Staates«97 bezeichnet. Der Staat ist, der Analytik gemäß, eine »Praxis«98 
und wird in der Moderne zu einer »hoch elaborierte[n] Struktur«, in der 
mensch eine »Matrix der Individualisierung oder eine neue Form der 
Pastoralmacht erblicken«99 kann: 

»Während des europäischen 18. und 19. Jahrhunderts fand eine voll-
ständige Umwandlung, eine vollständige Transplantation der traditio-
nellen Ziele der Seelsorge statt. Man sagt oft, der Staat und die moderne 
Gesellschaft ignorierten das Individuum. Wenn man es etwas näher be-
trachtet, dann ist man im Gegenteil über die Aufmerksamkeit erschro
cken, die der Staat den Individuen schenkt; man ist erschüttert von all 
den Techniken, die vorbereitet und entwickelt wurden, damit das In-
dividuum nicht auf irgendeine Weise der Macht entkommt, weder der 
Überwachung noch der Kontrolle, noch dem Weisen, noch der Berich-
tigung und der Korrektur.«100 

Es sind ebendiese überwachenden, weisen und korrigierenden Praktiken, 
die aus Versatzstücken pastoraler Techniken entwickelt werden: Techni-
ken der alltäglich-detaillierten, umfassenden und gehorsamen Seelenfüh-
rung, der Prüfung, der Beichte, des Geständnisses, der »verpflichtende[n] 
Beziehung des Selbst zu sich selbst in Begriffen von Wahrheit und ver-
pflichtendem Diskurs«, die das moderne Individuum hervorbringen und 
die die moderne zu einer »individualisierenden Gesellschaft« machen.101 
Pastorale Praktiken sind dabei nicht als unmittelbare Vorlage, sondern 
als »Präludium«102 moderner Wahrheitsspiele, Machtstrategien und Sub-
jektivationen anzusehen. So beziehen sich auch in der bürgerlich-kapi-
talistisch-industriellen Gesellschaft, die sich im 18. und 19. Jahrhun-
dert entwickelt, die Praktiken und »kleinen, niedrigen und schäbigen 

96	 	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 49.
97	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 164.
98	 	Ebd., S. 513.
99	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 278.
100	M. Foucault: »Die analytische Philosophie der Politik«, S. 694.
101	Ebd., S. 692. Diese pastoralen Praktiken umfassender Seelenlenkung sind 

es auch, gegen die Foucault – als aufklärerische Gegenstrategie im Schulter-
schluss mit Kant und Weber – seine berühmte Kritikdefinition vorbringt als 
»Kunst nicht dermaßen regiert zu werden«. M. Foucault: Was ist Kritik?,  
S. 12, zu Kant und Weber vgl. S. 25, 28.

102	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 268.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Mechanismen«103 auf das Regieren lebendiger Wesen. Sie durchziehen 
den Alltag und kein seelisches oder körperliches Detail erscheint zu mar-
ginal, um nicht der Erfassung würdig zu sein; sie fokussieren jede:n Ein-
zelne:n und das Kollektiv. Disziplinäre Praktiken zielen dabei auf Indi-
viduen, biopolitische auf Bevölkerungen und in deren Zusammenspiel 
wird das Leben selbst in Beschlag genommen und ökonomisiert.104 Und 
so wie bei den ersten Verbreitungen, Verweltlichungen und Verschiebun-
gen christlich-pastoraler Macht das Problem Kind die »fundamentale 
Utopie, der Kristall, das Prisma«105 ist, so ist es das auch, wie der folgen-
de Abschnitt zeigt, bei den Trans-/Formationen von frühneuzeitlichen 
zu modernen Praktiken und Techniken der Menschenführung – nicht 
jedoch nur des fürstlichen Kindes, sondern der kindlichen Einzelnen.

5.2 Vom Prüfen in Klassen zum Klassenverhältnis  
durch Prüfungen

Foucault beschreibt die »Disziplinen des Körpers« und die biopolitischen 
»Regulierungen der Bevölkerung« als die zwei wesentlichen Praktiken-
komplexe für moderne Vergesellschaftungsformen.106 Sie »bilden die bei-
den Pole, um die herum sich die Macht zum Leben organisiert hat«,107 
und es bis heute tut. Um die Relevanz angemessen einfangen zu können, 
die dem Problem Kind im Herausbilden der disziplinären und biopoliti-
schen Praktiken zuteilwird, skizziere ich zunächst ihren historischen Kon-
text. Anschließend zeige ich auf, dass dem Problem Kind sowohl in den 
Prozessen der Entstehung der Disziplinen als auch in denen ihrer weite-
ren Verbreitung eine Schlüsselrolle zukommt. Die biopolitischen Prakti-
ken der Bevölkerungsregulierungen sind dann Thema des Abschnitts 5.3.

Im Gegensatz zur juridischen Macht und ihrer Technik des Rechts, 
die den europäischen Monarchien am Ende des Mittelalters und zu Be-
ginn der Frühen Neuzeit als »Instrument« gegen die für die Feudalgesell-
schaft typischen »Institutionen, Sitten, Regelungen, Bindungen und Zu-
gehörigkeiten«108 dient, die »sehr diskontinuierlich«109 und aufwendig 

103	M. Foucault: »Die analytische Philosophie der Politik«, S. 694.
104	Vgl. auch U. Bröckling: »Von Hirten, Herden und dem Gott Pan«, S. 24–25.
105	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 336.
106	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 135.
107	Ebd.
108	M. Foucault: »Die Maschen der Macht«, S. 226.
109	Ebd., S. 231. Das Recht als politisches Instrument frühneuzeitlicher Souve-

ränität ist eine diskontinuierliche und aufwendige Machttechnik, weil sie 
vor allem dem Erheben und Eintreiben von Abgaben auf die Ernte in Form 
von Steuern oder, im Fall der Kirche, des Zehnten dient (vgl. ebd.). Auch in 

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

vorgeht, werden disziplinäre und biopolitische Machttechnologien fort-
während und möglichst effizient ausgeübt; sie unterliegen einer steten 
Ökonomie, mit möglichst geringem Aufwand und wenig Kosten mög-
lichst intensiv die Körper der Einzelnen wie den Gattungskörper zu re-
gieren. Sind die Einzelnen zuvor nur Untertanen und Rechtssubjekte, 
»denen man Güter und auch das Leben wegnehmen konnte«, wird nun 
das Leben, werden Körper und Bevölkerungen Objekte von Machtbe-
ziehungen und die Macht wird »materialistisch«.110 Die Techniken der 
Disziplin, so Foucault, die sich ab dem 17. Jahrhundert verstärkt in den 
Institutionen des Militärs, der Medizin, der Schule sowie im Kolonialis-
mus, im Sklav:innenwesen und in der Kleinkinderpflege ausbreiten und 
die sich etwas später, im 18. Jahrhundert herausbildenden biopolitischen 
Techniken zur Bevölkerungsregulierung sind dabei unerlässliche Elemen-
te bei der Entwicklung des Kapitalismus. Denn der Kapitalismus wäre

»ohne kontrollierte Einschaltung der Körper in die Produktionsappara-
te und ohne Anpassung der Bevölkerungsphänomene an die ökonomi-
schen Prozesse nicht möglich gewesen […]. Aber er hat noch mehr ver-
langt: das Wachsen der Körper und der Bevölkerungen, ihre Stärkung 
wie auch ihre Nutzbarkeit und Gelehrigkeit; er brauchte Machtmetho-
den, die geeignet waren, die Kräfte, die Fähigkeiten, das Leben im gan-
zen zu steigern, ohne deren Unterwerfung zu erschweren.«111

Für Foucault ist dieser Prozess der Herausbildung der bürgerlich-kapi-
talistisch-industriellen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts nicht der eines 
Klassenkampfes zweier monolithischer Blöcke112 und auch nicht der einer 
Verinnerlichung einer asketischen Moral, die den Körper zu disqualifizie-
ren scheint.113 Es ist der eines »Klassenverhältnisses«114 und des Eintritts 
des Lebens in das Feld der politischen Technologien. Damit soll keines-
falls negiert werden, dass es Herrschaftsbeziehungen gibt zwischen Bür-
ger:innen, Handwerker:innen, Bauern/Bäuerinnen, Tagelöhner:innen und 
Arbeiter:innen, zwischen Männern und Frauen, Eltern und Kindern, dass 
die Möglichkeiten, Machtstrategien zu modifizieren, ungleich verteilt 
sind und das Bürgertum disziplinäre Techniken auf das Proletariat und 

der Systematisierung der drei für moderne Vergesellschaftungen als zentral 
erachteten Machtstrategien, Recht, Disziplin und Sicherheit, hebt Foucault 
den Aspekt der Diskontinuität juridischer Machtbeziehungen hervor, vgl. 
ders.: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 76.

110	M. Foucault: »Die Maschen der Macht«, S. 236.
111	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 136.
112	M. Foucault: »Die Maschen der Macht«, S. 244. Foucault argumentiert hier 

mit Marx gegen den »akademischen Marxismus«; ebd.
113	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 137. Es ist eine Art distanzierender 

Schulterschluss mit Weber, den Foucault hier vollzieht.
114	M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 209.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

die Kolonialisierten anwendet »zur Kontrolle und Aufrechterhaltung der 
Produktionsverhältnisse«.115 Vielmehr soll betont werden, dass ein relati-
onales, reziprokes Geflecht von lokalen Beziehungen, konkreten Institu-
tionen und materialen Techniken diese Klassenverhältnisse durchziehen 
und hervorbringen, und dass der Eintritt von Verfahren des Wissens und 
der Macht, von Praktiken, die sich der Prozesse des Lebens annehmen, 
um sie zu kontrollieren und zu modifizieren, etwas sehr Grundsätzliches 
ist. Von den zwei miteinander zusammenhängenden Praktikenkomple-
xen, die entsprechend das Leben selbst in Beschlag nehmen, den diszi
plinären und den biopolitischen, wende ich mich nun den Disziplinen zu. 
Bevor ich die bedeutende Rolle des Problems Kind in den Prozessen ihrer 
Ausdehnung aufzeige, charakterisiere ich sie zunächst allgemein.

Die Disziplinen, von denen Foucault sagt, ohne sie wäre der Kapitalis-
mus nicht möglich gewesen, »stammen von weit her«.116 Sie funktionie-
ren im Milieu spätmittelalterlicher Souveränitätsdispositive, »im allge-
meinen Plasma der Souveränitätsbeziehungen«,117 wo sie »so etwas wie 
kleine Inseln«118 bilden. Es sind die religiösen Gemeinschaften des »Ge-
gen-Verhaltens«,119 von denen im Verlauf des Mittelalters und insbeson-
dere am Vorabend der Reformation ökonomische, politische und soziale 
Innovationen ausgehen, die zuerst Praktiken disziplinären Typs ausbil-
den.120 Diese Praktiken lösen sich mit der Krise des Pastorats und im Ver-
lauf der Frühen Neuzeit nach und nach aus ihren religiösen Kontexten. 
Sie werden gewissermaßen deinstitutionalisiert und über eine Vielzahl 
von Stützpunkten ausgebreitet, transformiert, neuen Zwecken zugeführt 
und zahlreich wie unterschiedlich reinstitutionalisiert. Aus Versatzstü-
cken pastoraler Praktiken formen sich so nach und nach disziplinäre 
heraus. Dabei ist die Familie, die Zelle aus Eltern und Kindern, der we-
sentliche, der unerlässliche Stützpunkt, wie im Abschnitt 5.3 nachzu-
vollziehen sein wird. Im 19. Jahrhundert nehmen sie dann einen Ver-
breitungsgrad und eine Dichte an, dass sich von einer »Gesellschaft mit 
einer Disziplinarmacht« sprechen lässt, »das heißt mit Apparaten, de-
ren Form die Beschlagnahme, deren Ziel die Konstituierung von Arbeits-
kraft und deren Instrument der Erwerb von Disziplin und Gewohnheit« 
sind.121 Der Prozess der »Akkumulation der Menschen« kann folglich 
nicht getrennt werden von dem der »Akkumulation des Kapitals« und 

115	Ebd., S. 210. Vgl. dazu auch M. Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, 
S. 60–61.

116	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 99.
117	Ebd., S. 103.
118	Ebd., S. 99.
119	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 292.
120	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 99–103.
121	M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 322; ders.: Die Macht der Psychiatrie, 

S. 70.

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

vice versa.122 Ende des 18. Jahrhunderts finden disziplinäre Machtbezie-
hungen in Benthams Panopticon, diesem bürgerlichen »Traum«,123 ihre 
theoretisch-konzeptuelle Vollendung, die »abstrakte Formel einer sehr 
wirklichen Technologie: der Technologie der Individuen«,124 und Mit-
te des 19. im »›Rettungshaus‹ von Mettray«, einer Jugendstrafanstalt 
für junge Delinquenten und zumeist Kinder ohne Familien, ihre prakti-
sche.125 Aber die Disziplin ist weder eine Institution noch ein Apparat. 
Sie ist ein Mechanismus der Macht,

»über den wir den Gesellschaftskörper bis hin zum kleinsten Element, 
bis hin zu den sozialen Atomen, also den Individuen, zu kontrollieren 
vermögen. Es handelt sich um die Techniken der Individualisierung von 
Macht. Wie kann man jemanden überwachen, sein Verhalten und seine 
Eignung kontrollieren, seine Leistung steigern, seine Fähigkeiten ver-
bessern? Wie kann man ihn an den Platz stellen, an dem er am nütz-
lichsten ist?«126

So gewinnen die Disziplinen im Laufe des 18. Jahrhunderts zunehmend 
an Relevanz, um die Bevölkerung »in der Tiefe, in der Feinheit und im 
Detail zu führen«.127 Dabei liegt der »Erfolg« disziplinärer Machtbezie-
hungen zweifellos am Einsatz »einfacher Instrumente«,128 so Foucault. 
Es sind Praktiken und Techniken, die eine Kontrolle der Zeit und des 
Lebens des Einzelnen erzeugen und die überdies eine Wahrheit dieses 
Einzelnen produzieren. Eine »winzige[] Technik«129 ist hier ganz beson-
ders hervorzuheben, sie ist zugleich eine Form der »Machtausübung« 
und eine »des Erwerbs und der Weitergabe von Wissen«: die Prüfung 
(l’examen).130 Sie ist auf die fortwährende Führung, Lenkung und Kon-
trolle von individuellem Verhalten ausgerichtet, sie kombiniert Techni-
ken hierarchischer Überwachung mit solchen normierender Sanktionen, 
sie überwacht und straft. 

Anders als die mittelalterliche (Gerichts-)Untersuchung, einem au-
toritativen Verfahren zur Erforschung »einer festzustellenden oder zu 

122	Vgl. M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 283; ders.: Die Macht der 
Psychiatrie, S. 110.

123	Michel Foucault: »Zum geschlossenen Strafvollzug« [1973, Nr. 127], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 541–553, hier S. 544.

124	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 288.
125	Vgl. M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 379 ff; ders.: Die Strafgesell-

schaft, S. 281; ders.: Die Macht der Psychiatrie, S. 128.
126	M. Foucault: »Die Maschen der Macht«, S. 233.
127	M. Foucault: »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)«, S. 819.
128	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 220.
129	Ebd., S. 238.
130	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 728; vgl. auch 

ders.: Überwachen und Strafen, S. 241.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

bezeugenden Wahrheit«131, wie sie für souveräne Machtbeziehungen we-
sentlich ist. Herausgelöst aus ihren religiösen, pastoralen Wurzeln – und 
dabei gewissermaßen zugleich vereinfacht und vielfach verfeinert –, löst 
sie einen zweifachen Prozess aus, von dem wir zweifelsohne nach wie vor 
in Beschlag genommen sind. Denn bei disziplinären Praktiken der Prü-
fung handelt es sich »um eine epistemologische Enthemmung aufgrund 
einer Verfeinerung der Machtbeziehungen und um eine Vervielfältigung 
der Machtwirkungen dank der Formierung und Anhäufung neuer Kennt-
nisse«.132 Es sind die Wissenschaften vom Menschen, klinische Medizin, 
Pädagogik, Psychiatrie, Entwicklungspsychologie, Kriminologie, Soziolo-
gie, die durch die Praktiken der Prüfung ermöglicht wurden und die die-
se fortan zu immer größeren, rationaleren, wissenschaftlicheren Verfah-
ren und Architekturen auftürmen. Wie hieß es noch bei Rousseau: »Man 
muss ihre [der Kinder] Sprache und ihre Zeichen sorgfältig studieren, da-
mit man in einem Alter, in dem sie sich noch nicht verstellen können, un-
terscheiden kann, ob ihre Wünsche unmittelbar der Natur entspringen 
oder ihrem Gutdünken.« Dabei ist das Ziel dieser Prüfung, »den Kindern 
mehr wirkliche Freiheit und weniger Macht zu geben, sie mehr selbst tun 
und weniger von anderen verlangen zu lassen«, kurzum also ihre Subjek-
tivierung zu vertiefen.133 Doch provoziert diese zugleich weitere Objek-
tivierungen, weitere Prüfungen der Sprache, der Zeichen, der kindlichen 
»Natur«, denn wer kann schon sagen, ob die Kinder sich nicht doch ver-
stellt haben und ob die Prüfung überhaupt das Richtige prüft.

Die Disziplinen sind also vornehmlich prüfende Praktiken und als 
solche sowohl historische Bedingung als auch wesentliches Element der 
Humanwissenschaften ebenso wie moderner Vergesellschaftungsformen. 
Dabei ist einer »der ersten Momente«134 der Ausdehnung disziplinärer 
Praktiken – und in Foucaults Genealogie der Disziplin der erste – das 
Problem Kind. Diesem kommt sowohl am Übergang zur Frühen Neu-
zeit, in der Krise des Pastorats, als auch bei ihrer weiteren, verweltlichten 
Verbreitung eine Schlüsselrolle zu. Und indem ich dies nun nachzeich-
ne, erschließt sich auch, wieso das Kind ungleich mehr individualisiert 
wird als der Erwachsene und überdies wie Prüfungspraktiken das Klas-
senverhältnis konstituieren.

Bis zum Ende des 15., Anfang des 16. Jahrhunderts bewahrt sich die 
schulische, studierende Jugend Foucault zufolge ihre Autonomie, das heißt 
»ihre Regeln des Umherziehens und des Streunens, ihre eigene Lebhaftig-
keit und gleichermaßen ihre Bindungen an die Volksbewegungen«.135 Ob 

131	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 289.
132	Ebd., S. 288.
133	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 46.
134	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 106.
135	Ebd., S. 103.

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

als Student-Professor-Gemeinschaften oder autonome Gemeinschaften 
von Studierenden findet sich hier, »im allgemeinen System des sozialen 
Betriebs, so etwas wie eine Gruppe Umherziehender, eine Art Gruppe im 
Zustand der Emulsion, im Zustand der Erregung«.136 Es ist die Diszipli-
nierung dieser schulischen, umherziehenden Jugend, in der Foucault ei-
nen der »ersten Anwendungs- und Ausdehnungspunkte des Disziplinar-
systems«137 ausmacht.

Ihren Anfang nimmt die Disziplinierung der studentischen Jugend in 
der Gemeinschaft der Brüder vom gemeinsamen Leben,138 eine Ende des 
14. Jahrhunderts in Deventer, Holland, um Geert Groote entstandene und 
unter anderem von der rheinischen Mystik beeinflusste Ordensgemein-
schaft. In kritischer Haltung zum Mönchtum schlossen sie sich in kleinen 
klosterähnlichen Gemeinschaften oder Brüder- beziehungsweise Frater-
häusern zusammen. Foucault zählt diese Gemeinschaft des Gegen-Verhal-
tens in den »Kämpfen […] um die pastorale Macht«139 zu den friedlichen. 
Bereits zu Beginn des 15. Jahrhunderts werden die ersten Brüderhäuser in 
Deutschland gegründet, 1401 zum Beispiel in Münster, und in den folgen-
den Jahren schließen sich weitere Gründungen im ganzen Nordwesten an. 
Sie sind sehr schriftbezogen, nutzen früh den Buchdruck und folgen einer 
verinnerlichten Frömmigkeit gegenüber einer streng formal aufgefassten 
Buß- und Sakramentalpraxis der Kirche, weshalb ihnen ein gewisser Ein-
fluss auf Reformation und Humanismus nachgesagt wird;140 von 1478 
bis 1485 besucht im Übrigen Erasmus von Rotterdam die zum Stift St. 
Lebuinus gehörende Lateinschule der Brüder vom gemeinsamen Leben. 
Ihre Bedeutung nimmt sodann mit dem Beginn des Zeitalters der Führun-
gen rapide ab, bis im 17. Jahrhundert die letzten Brüderhäuser schließen. 

Die Brüder vom gemeinsamen Leben übertragen derweil »einen Teil 
der geistlichen Techniken auf die Erziehung«141, nicht nur auf die Erzie-
hung der Geistlichen, sondern auch auf die der Kaufleute und Beamten. 
In diesen christlich-pastoralen Praktiken einer Übung des Individuums 

136	Ebd.
137	Ebd., S. 104. Eine zweite recht frühe disziplinäre Insel macht Foucault in der 

Disziplinierung der Kolonisierten durch die jesuitische Mission in Paraguay 
mit Beginn des 17. Jahrhunderts aus, vgl. ebd., S. 106–108.

138	Vgl. M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 208–209; ders.: Die Macht 
der Psychiatrie, S. 69–70, 104–106.

139	M. Foucault: »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen Ver-
nunft«, S. 183.

140	Vgl. die bündige Darstellung der diesbezüglichen Forschungen bei Gerhard 
Faix: Gabriel Biel und die Brüder vom Gemeinsamen Leben. Quellen und 
Untersuchungen zu Verfassung und Selbstverständnis des Oberdeutschen 
Generalkapitels (= Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe, Band 11), 
Tübingen 1999, S. 1–3.

141	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 208.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

an sich selbst, im Versuch, sich zu verändern, und in der Suche nach einer 
fortschreitenden Entwicklung des Individuums bis zum Punkt des Heils, 
sieht Foucault »die Matrix, das Ausgangsmodell«142 der pädagogischen 
Disziplinierung der Jugend. Es sind diese das tägliche Leben betreffen-
den Techniken, in denen sich Elemente finden, die für moderne pädago-
gische Praktiken, also für disziplinäre, wesentlich werden:

»Von da ausgehend [der asketischen Arbeit des Individuums an sich 
selbst, CB] und in der kollektiven Form dieser Askese findet man […] 
bei den Brüdern vom gemeinsamen Leben, wie sich die großen Schema-
ta der Pädagogik abzeichnen, nämlich die Idee, daß man die Dinge nur 
erlernen kann, indem man eine bestimmte Anzahl von obligatorischen 
und notwendigen Stadien durchläuft, daß diese Stadien in der Zeit auf-
einander folgen und daß sie, in der gleichen Bewegung, die sie durch die 
Zeit führt, genausoviel Fortschritt anzeigen, wie es Etappen gibt. Die 
Koppelung Zeit-Fortschritt ist charakteristisch für die asketische Übung 
und wird ebenso für die pädagogische Praxis kennzeichnend sein.«143

Insbesondere vier Elemente hebt Foucault hervor, die in den von den 
Brüdern vom gemeinsamen Leben gegründeten Schulen in Deventer, Lüt-
tich und Straßburg zum Einsatz kommen und ebendiese zu disziplinären 
Inseln im »allgemeinen Plasma der Souveränitätsbeziehungen«144 ma-
chen: Zum einen finden sich hier zum ersten Mal Einteilungen nach 
Altersstufen und Einteilungen nach Ebenen, für die je Programme mit 
aufeinanderfolgenden Übungen vorgesehen sind. Zum Zweiten tritt in 
dieser Pädagogik etwas im Vergleich zur mittelalterlichen Jugend sehr 
Neues zu Tage, die Regel der Zurückgezogenheit: »Die pädagogische 
Übung muß ganz wie die asketische Übung im Inneren eines geschlos-
senen Raumes, in einem in sich selbst geschlossenen Milieu und mit ei-
nem Minimum an Beziehungen zur Außenwelt ausgeführt werden. Die 
asketische Übung verlangte einen privilegierten Ort; die pädagogische 
Übung wird nun auf die gleiche Weise ihren Ort verlangen.«145 Dieses 
Prinzip eines zurückgezogenen Lebens führt dazu, dass die im Mittel-
alter so grundlegenden Verbindungen der schulischen Jugend mit den 
Volksschichten aufgetrennt werden. Zum Dritten übertragen die Brü-
der vom gemeinsamen Leben das oben beschriebene Prinzip des pasto-
ralen Hirten in seiner asketischen Form, in welcher das Schaf nicht Teil 
einer Herde ist, auf ihre pädagogische Praxis; also die Notwendigkeit 
eines beharrlichen Führers, der fortwährend über Fortschritte oder, im 
Gegenteil, Abstürze und Fehler wacht. »Der asketische Führer wird zum 
Klassenlehrer, an den der Schüler für einen Studienzyklus, für ein Jahr 

142	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 104.
143	Ebd.
144	Ebd., S. 103.
145	Ebd., S. 105.

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

oder eventuell für seinen gesamten schulischen Studiengang gebunden 
ist.«146 Und zum Vierten zeichnen sich diese Schulen durch eine »eigen-
artige Organisation paramilitärischer Prägung«147 aus, die den Dekuri-
en der römischen Armee entlehnt ist. Sie wurde vom klösterlichen Le-
ben der ersten christlichen Jahrhunderte übertragen und findet sich auch 
in den Schulen der Jesuiten: das Einteilen von Gruppen zu spezifischen 
Zwecken, wobei diese Gruppen zehn Individuen umfassen und unter 
Leitung von jemandem stehen, der sich ihrer angenommen hat und die 
Verantwortung trägt.148

Von den hier auszumachenden Elementen, den altersmäßig hierarchi-
sierten Lernprogrammen, der räumlichen Abgeschiedenheit als Bedin-
gung des Erziehens und Lernens, dem pastoralen Klassenlehrer und der 
inneren Organisation der Schulklassen, sind es insbesondere zwei Dinge, 
die Foucault hervorhebt: die Verknüpfung eines linearen Zeitkonzepts 
mit individuellen Erziehungs- und Lernfortschritten sowie die Technik 
der Übung. Dieses »kleine Zeit-Kontinuum der Entwicklungsindividua-
lität«149, die in disziplinärer Form ja nicht weiter auf ein jenseitiges Heil 
gerichtet ist, sondern auf das Ausbilden von verlangten Fähigkeiten und 
Gewohnheiten, steht den Fortschrittskonzepten des 18. Jahrhunderts 
gleich. Beide, also der Fortschritt der Gesellschaft und die Entwicklung 
der Individuen, entsprechen den neuen, disziplinären Machttechniken 
»des abteilenden, reihenden, zusammenfügenden und -zählenden Ein-
satzes der Zeit«.150 Die Disziplinartechniken bringen so eine »›evoluti-
ve‹ Zeit« hervor, eine »reihende Zurichtung der Zeit«,151 in deren Zen
trum die Technik der Übung steht, wie sie bereits auch von den Brüdern 
vom gemeinsamen Leben entwickelt wird. Mit Übungstechniken stellt 
mensch Körpern Aufgaben,

»die sich durch Wiederholung, Unterschiedlichkeit und Abstufung aus-
zeichnen. Indem sie das Verhalten auf einen Endzustand ausrichtet, er-
möglicht die Übung eine ständige Charakterisierung des Individuums: 
entweder in Bezug auf dieses Ziel oder in Bezug auf die anderen Indi-
viduen oder in Bezug auf eine bestimmte Gangart. Auf diese Weise ge-
währleistet sie in der Form der Stetigkeit und des Zwangs sowohl Stei-
gerung wie Beobachtung und Qualifizierung.«152

146	Ebd.
147	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 106; vgl. auch ders.: Überwachen 

und Strafen, S. 208–209, 209, Fn. 46. 
148	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 106.
149	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 207.
150	Ebd.
151	Ebd.
152	Ebd., S. 207–208.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Der Bezugspunkt disziplinärer Techniken ist folglich nicht ein ursprüng-
licher Akt, ein ursprüngliches Ereignis, sondern ein End- oder Optimal-
zustand. Die Disziplinarmacht geht also kontinuierlich vor und »schaut 
in die Zukunft«, sie ist ausgerichtet auf den Moment, wo die »Überwa-
chung nur noch virtuell wird sein dürfen« und sie »zur Gewohnheit ge-
worden sein wird.«153

Die Übung, die bei den Brüdern vom gemeinsamen Leben gewisserma-
ßen sowohl pastoral als auch disziplinär ist, dient nicht der Bestrafung, 
sondern der vergleichenden Anleitung, Führung und Förderung, wobei 
der stete Vergleich individualisierend wirkt. Die Übung ist auch ein Ele-
ment der Prüfung, jener Technik, die für Foucault die wesentliche diszi-
plinärer Machtbeziehungen ist. Was Prüfungspraktiken charakterisiert, 
lässt sich gut am Beispiel der Schule einer Gobelinmanufaktur demons
trieren, die 1667 gegründet und 1737 durch eine Zeichenschule erwei-
tert wird. Dies markiert zugleich einen entscheidenden Moment der Re
institutionalisierung dieser pastoral-disziplinären Praktiken, welche sie 
zu disziplinären im oben genannten Sinne machen. Zudem macht das 
Beispiel plastisch, was es bedeutet, dass Praktiken Wirklichkeiten hervor-
bringen, Möglichkeiten von Erfahrung, und dass die »politische Beset-
zung des Wissens […] ja nicht bloß auf der Ebene des Bewußtseins und 
der Vorstellungen [erfolgt] und in dem, was man zu wissen glaubt, son-
dern auf der Ebene dessen, was ein Wissen ermöglicht«.154

Als die Schule 1667 mit der Gründung der Gobelinmanufaktur ein-
gerichtet wird, entsprechen die schulischen Praktiken im Grunde ganz 
dem zunftmäßigen Lehrerverhältnis, wie es die berufsständische Lehre 
im Mittelalter bis zum 16. und beginnenden 17. Jahrhundert ausmacht: 

»Ein Lehrling kam für Geld bei einem Meister unter, und dessen Pflicht 
war es nun, ihm als Gegenleistung für diese überlassene Geldsumme 
die Gesamtheit seines Wissens zu übertragen; wofür der Lehrling dem 
Meister alle Dienste erweisen mußte, die dieser von ihm verlangte. Ein 
Austausch also von täglichem Dienst gegen diesen großen Dienst, näm-
lich der Übertragung des Wissens. Und am Ende der Lehre gab es nur 
eine Form der Kontrolle, und zwar das Meisterstück, das dem Amt des 
Zunftmeisters vorgelegt wurde, das heißt denjenigen, die die Verant-
wortung für die Zunft oder die Handwerksgilde in der jeweiligen Stadt 
innehatten.«155

Auf der Schule der Gobelinmanufaktur wurden 60 ausgewählte Stipen-
diaten erst einem Lehrer anvertraut, damit dieser sie etwas erziehen und 
bilden konnte, und anschließend sind sie in ein solches Verhältnis mit 
einem Meister eingetreten, der sie gegen Geld aufnahm; »nach sechs 

153	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 78.
154	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 239.
155	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 81.

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

Lehrjahren, vier Gesellenjahren und einer Meisterprüfung hatten sie das 
Recht, ›in jeder Stadt des Königreiches einen Laden aufzumachen und 
zu betreiben‹«.156 Es ist also die Dauer der Lehre geregelt, sie folgt aber 
keinem bestimmten Programm und in einer »Mischung aus Dienstbo-
tenverhältnis und Wissensübertragung«157 steht die persönliche Bezie-
hung zwischen Meister und Lehrling im Vordergrund. Dann wird 1737 
eine Zeichenschule für die Lehrlinge der Manufaktur eingerichtet, die 
zwar die Meisterausbildung nicht ersetzt, die aber Zeit vollkommen an-
ders organisiert: Bis auf Sonn- und Feiertage finden sich die Schüler je-
den Tag in der Schule ein, jeder Schultag beginnt mit einem Appell, wo-
bei die Abwesenden in einem Register festgehalten werden. Die Schule 
ist in drei Klassen eingeteilt, eine jede Klasse folgt einem ausgeklügelten 
Lehrplan und die Schüler müssen regelmäßig Übungsaufgaben machen, 
welche sie mit Datum und Namen versehen dem Professor aushändigen. 
Entsprechend dem Alter des Schülers ist ein bestimmter Typ der zu be-
werkstelligenden Arbeit vorgesehen, wobei die Arbeit unter Aufsicht zu 
leisten ist; sie wird zensiert, wie auch das Verhalten des Schülers, seine 
Gewissenhaftigkeit und sein Fleiß zensiert werden.158 Es werden die bes-
ten Schüler belohnt und am Ende des Schuljahres alle Benotungen zu-
sammengenommen und miteinander verglichen. So werden Fortschrit-
te ermittelt, der augenblickliche Stand der Fähigkeiten, Tauglichkeiten 
und der Rang eines Schülers, um auf diese Weise zu bestimmen, wer in 
die nächsthöhere Klasse kommt. Zudem werden in einem Generalbuch 
von den Professoren und ihren Gehilfen das Verhalten der Schüler und 
alle sonstigen Vorkommnisse täglich schriftlich festgehalten; über hie
rarchischem Wege gelangen dieses Generalbuch und die Notenverzeich-
nisse in regelmäßigen Abständen bis zum Direktor der Gobelinmanufak-
tur.159 Das Direktorium wiederum leitet kondensierte Berichte über die 
Qualität der Arbeit, die Fähigkeiten des Schülers und die Erkenntnisse 
ans Ministerium bei Hofe weiter, wo über die Tauglichkeit zum Meister 
entschieden wird. Es bildet sich also ein »Schriftnetz«160 um das Verhal-
ten des Lehrlings und eine kodifizierte, übertragene, zentralisierte und 
schematische Individualität wird hervorgebracht.

Foucault interpretiert diese Transformation als Ende der »Initia-
tions-Zeit der traditionellen Ausbildung« und Beginn der »Disziplinar-
zeit« in der pädagogischen Praxis.161 Mit diesem Einzug der Diszipli-
narzeit geht auch ein Bruch einher, ein Differentsetzen von Kind und 

156	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 201.
157	Ebd.
158	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 82.
159	Vgl. M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 202.
160	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 82.
161	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 205.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Erwachsenem. Denn die Zeit der Ausbildung wird dadurch spezialisiert, 
dass sie von der »Erwachsenen-Zeit« und von der »Berufs-Zeit« abge-
löst wird. Es ist nicht länger eine »globale Zeit, die von einem Meis-
ter kontrolliert und durch eine Prüfung sanktioniert wird«.162 Vielmehr 
zeichnet sich die disziplinäre Ausbildungszeit dadurch aus, dass sie ers-
tens durch zu erreichende Stadien strukturiert wird, die mittels abgestuf-
ter Prüfungen voneinander geschieden sind; dass sie zweitens Program-
me vorsieht, die sowohl in einer bestimmten Dauer ablaufen müssen als 
auch Übungen zunehmender Schwierigkeit vorsehen; und drittens, dass 
das schulische Subjekt, indem es diese Serien und Prüfungen durchläuft, 
qualifiziert wird.163

Prüfungspraktiken kombinieren zwei Komplexe von Techniken, sol-
che der hierarchischen Überwachung mit denjenigen normierender Sank-
tion. Foucault arbeitet diese in genealogischer Raffinesse aus den Insti-
tutionen des Militärs, der Schule und der Industrie heraus. Eine Quelle 
bemüht er dabei besonders intensiv, und zwar Texte von Jean-Baptiste de 
La Salle, insbesondere dessen Abhandlung über die Verpflichtungen der 
Brüder der christlichen Schulen. La Salle, der 1888 selig- und 1900 hei-
liggesprochen wird und dessen Techniken deutlich religiös geprägt sind, 
gründet 1679 erst eine Schule für Arme und in den folgenden Jahren Ele-
mentarschulen, Sonntagsschulen und Erziehungsanstalten. Er ist derjeni-
ge, der den »Schulraum zu einer Lernmaschine« umbaut, »aber auch zu 
einer Überwachungs-, Hierarchisierungs-, Belohnungsmaschine«.164 La 
Salle ersetzt das traditionelle System der Elementarschulen – »ein Schüler 
arbeitet einige Minuten lang mit dem Lehrer, während die ungeordnete 
Masse der anderen ohne Aufsicht müßig ist und wartet«165 – durch Klas-
sen, in denen jede:r Einzelne einen Platz zugewiesen bekommt, sodass 
die Kontrolle Einzelner und gleichzeitig die Arbeit aller möglich ist. Die 
Techniken der hierarchischen Überwachung sind architektonisch-räum-
liche Arrangements, die den:die Einzelne:n sichtbar machen, ihn:sie kon-
trollieren und zugleich zu transformieren suchen, indem sie auf sein:ihr 
Verhalten einwirken. Dieses »Mikroskop des Verhaltens«166 ermöglicht 
es, jede:n Einzelne:n zu beobachten, zu registrieren und zu lenken. Dem-
gemäß »träumt« La Salle von einer Klasse,

»deren räumliche Ordnung gleichzeitig eine Reihe von Unterscheidun-
gen gewährleisten könnte: die Unterscheidungen nach dem Fortschritt 
der Schüler, nach dem Wert eines jeden, nach ihrem Charakter, nach ih-
rem Eifer, nach ihrer Sauberkeit und nach dem Vermögen der Eltern. So 

162	Ebd., S. 205 (Herv. i. O.).
163	Vgl. ebd., S. 205.
164	Ebd., S. 189.
165	Ebd., S. 188.
166	Ebd., S. 224.

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

würde der Klassenraum unter dem sorgfältig ›klassifizierenden‹ Blick 
des Lehrers ein einziges großes Tableau mit vielfältigen Eintragungen 
bilden.«167

Es zeichnet sich hier auch ab, was in disziplinären Machtbeziehungen 
sanktioniert wird: nicht der große Gesetzesverstoß, sondern Abweichun-
gen, Fehler, Regelverletzungen, kurzum der Verstoß gegen eine Norm. 
Die kontinuierliche und fortwährende Sichtbarkeit ermöglicht der Dis-
ziplin eine »äußerste Reaktionsschnelligkeit«, sodass sie »vom ersten 
Augenblick an, von der ersten Geste an, von der ersten Andeutung an« 
eingreifen kann; sie folgt der »Tendenz, ganz dicht am Geschehen zu 
intervenieren«.168 Die Techniken normierender Sanktion etablieren bei-
spielsweise eine »Mikro-Justiz der Zeit (Verspätungen, Abwesenheiten, 
Unterbrechungen), der Tätigkeit (Unaufmerksamkeit, Nachlässigkeit, 
Faulheit), des Körpers (›falsche‹ Körperhaltungen und Gesten, Unsau-
berkeit), der Sexualität (Unanständigkeit, Schamlosigkeit)«169; eine Mi
kro-Justiz, die letztlich jedes Subjekt umschließt und die es dies auch 
empfinden lässt. So empfiehlt La Salle, all das zur Bestrafung und Kor-
rektur einzusetzen, »was fähig ist, die Kinder die Fehler spüren zu las-
sen, die sie begangen haben«.170 Ein Fehler kann etwa darin bestehen, 
ein vorgeschriebenes Niveau nicht zu erreichen, der kleine Verstoß eines 
Schülers oder dessen Unfähigkeit, eine Aufgabe zu erfüllen. Dabei ist La 
Salle erpicht auf die kleinsten Details, Foucault spricht von der »große[n] 
Hymne an die ›kleinen Dinge‹ und ihre ewige Bedeutsamkeit«171, die in 
der Abhandlung über die Verpflichtungen der Brüder der christlichen 
Schulen gesungen wird. Deutlich zeigen sich hier Elemente religiöser 
Praktiken, die pastoralen Herkünfte der Disziplinen.172 Ein Beispiel ei-
nes solchen Details ist das Zusammenfügen von Körper und Geste beim 
Schreibenlernen, was eine ganze Gymnastik voraussetzt, eine Norm, die 
den gesamten Körper bis zum Finger erfaßt; um dies erfahrbar zu ma-
chen, soll La Salle etwas ausführlicher zu Wort kommen:

»Um gut zu schreiben, ist es notwendig, daß man sich in einer beque-
men und in der dazu passenden Lage befindet. Man muß den Körper 
gerade halten, ein wenig nach der linken Seite geneigt und nur ein wenig 
vorgebeugt, und zwar so, daß, wenn man den Ellenbogen auf den Tisch 
setzen würde, das Kinn sich auf die Faust stützen könnte, vorausgesetzt, 

167	Ebd., S. 189.
168	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 83–84.
169	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 230.
170	La Salle zitiert nach ebd., S. 231.
171	Ebd., S. 179.
172	»Für den disziplinierten Menschen ist wie für den wahren Gläubigen kein 

Detail gleichgültig – nicht so sehr, weil darin ein Sinn verborgen ist, sondern 
weil es der Macht, die es erfassen will, dazu Gelegenheit bietet«; ebd.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

daß die Beschaffenheit des Auges dies gestattet. Das linke Bein muß 
unter dem Tisch etwas weiter vorgestreckt werden als das rechte. Die 
Leichtigkeit im Schreiben sowohl als die Gesundheit der Kinder macht 
es notwendig, daß sie sich mit der Magengegend nicht an den Tisch an-
lehnen. Der rechte Arm muß vom Körper etwa drei Fingerbreiten ent-
fernt sein und vom Tische beiläufig fünf Fingerbreiten abstehen, der lin-
ke Ellbogen auf dem Rande des Tisches und die Hand auf dem Papiere 
ruhen. Der Lehrer muß die Schüler während der Schreibezeit über die 
Haltung belehren, die sie beim Schreiben zu beobachten haben, und sie 
durch Zeichen oder auf eine andere Weise zurechtweisen, wenn sie da-
von abweichen.«173 

Es geht darum, Abweichungen zu reduzieren, die Disziplinarstrafe ist 
im Wesentlichen »korrigierend«174, und ihr Zweck besteht nicht oder 
zumindest niemals ausschließlich aus Bestrafung, sondern aus Berichti-
gung und Förderung. Das Sanktionieren von Fehlverhalten gleicht daher 
zuweilen der Übung, »sie ist die anständigste für einen Lehrer, die vor-
teilhafteste für die Kinder und die angenehmste für die Eltern … weil sie 
es mit Vergnügen sehen, wenn ein Lehrer selbst die Fehler ihrer Kinder 
als Mittel zu benützen weiß, ihre Fortschritte zu beschleunigen, und da-
durch zugleich die Fehler selbst für die Zukunft verhindert«.175

Die Bestrafung ist also nur ein Element disziplinärer Techniken in ei-
nem System von Vergütung und Sanktion, von Korrektur und Besse-
rung. Anders als das Verbot der Strafjustiz, welches einer Scheidelinie 
erlaubt/verboten folgt, installieren Techniken normierender Sanktion 
ein hierarchisches Kontinuum zwischen den Polen guten und schlech-
ten Verhaltens. La Salle etwa organisiert eine »ganze Mikro-Ökonomie 
der Privilegien und Strafaufgaben«176, die dem Ablasshandel gleicht: die 
Schüler:innensubjekte erhalten Privilegien, die einer bestimmten Punkte-
zahl entsprechen, mit denen sie sich von Strafaufgaben freikaufen kön-
nen. Durch das Notieren von Plus- und Minuspunkten werden die Schü-
ler:innen in ein Verhältnis zueinander gesetzt, welches sie nicht gemäß 
ihrer Taten, sondern ihrem selbst, »ihrer Natur, ihrer Anlage, ihre[m] 
Niveau[], ihre[m] Wert[]«,177 differenziert. Das so gewonnene hierarchi-
sierende Wissen über die Individuen erlaubt zum einen sie zu sortieren, 
etwa nach ihrer Tauglichkeit, ihrem Benehmen, ihrem Gebrauch,178 und 
übt zum anderen sogleich Druck auf sie aus, sich entsprechend den Vor-
gaben zu verhalten.

173	La Salle zitiert nach ebd., S. 195–196.
174	Ebd., S. 232 (Herv. i. O.).
175	La Salle zitiert nach ebd., S. 232.
176	Ebd., S. 233.
177	Ebd., S. 234.
178	Eben darin sieht Althusser Ziel wie Effekt des ideologischen Staatsapparats 

Schule; vgl. oben Kapitel 2.2.

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

»Die Individuen werden untereinander und im Hinblick auf diese Ge-
samtregel differenziert, wobei diese sich als Mindestmaß, als Durch-
schnitt oder als optimaler Annäherungswert darstellen kann. Die Fähig-
keiten, das Niveau, die ›Natur‹ der Individuen werden quantifiziert und 
in Werten hierarchisiert. Hand in Hand mit dieser ›wertenden‹ Messung 
geht der Zwang zur Einhaltung einer Konformität. Als Unterschied zu 
allen übrigen Unterschieden wird schließlich die äußere Grenze gegen-
über dem Anormalen gezogen.«179

Praktiken der Prüfung amalgieren also diese beiden Komplexe von Tech-
niken. Dabei weist ihre Form der Machtbeziehung und Wissensgenerie-
rung drei zentrale Charakteristika auf: Erstens kehrt die Prüfung die 
»Ökonomie der Sichtbarkeit in der Machtausübung«180 um. Die bis zum 
17., 18. Jahrhundert dominante Form der Macht ist die des Souveräns, er 
(König, Kaiser, Priester) ist als Individuum sichtbar, der:die Einzelne ist 
es nicht. In einem Disziplinarsystem ist es gewissermaßen andersherum. 
Zweitens macht die Prüfung die »Individualität dokumentierbar«.181 Wie 
die Gobelinmanufaktur mit ihrem Generalbuch und Notenverzeichnis 
entwickeln disziplinäre Praktiken komplexe Aufzeichnungsapparate, in 
denen heterogene Elemente korreliert werden. Es werden Befunde und 
Erkenntnisse gespeichert, geordnet, zu Vergleichsfeldern organisiert, die 
wiederum es ermöglichen zu klassifizieren, Kategorien zu bilden, Durch-
schnitte zu ermitteln und Normen zu fixieren. Das Individuum wird 
also einerseits als beschreibbarer und analysierbarer Gegenstand kon
stituiert, andererseits wird ein Vergleichssystem ausgebaut. In all diesen 
Schrifttechniken der Disziplin, den Notierungs-, Registrierungs-, Auflis-
tungs- und Tabellierungstechniken, wird Foucault zufolge die »epistemo-
logische Blockade der Wissenschaften vom Menschen aufgehoben«.182 
Drittens machen all diese Techniken der Dokumentation aus jedem In-
dividuum einen Fall,

»einen Fall, der sowohl Gegenstand für eine Erkenntnis wie auch Ziel-
scheibe für eine Macht ist. Der Fall ist nicht mehr wie in der Kasuis
tik oder in der Jurisprudenz ein Ganzes von Umständen, das eine Tat 
qualifiziert und die Anwendung einer Regel modifizieren kann; sondern 
der Fall ist das Individuum, wie man es beschreiben, abschätzen, mes-
sen, miteinander vergleichen kann, und zwar in seiner Individualität 
selbst; der Fall ist aber auch das Individuum, das man zu dressieren 
oder zu korrigieren, zu klassifizieren, zu normalisieren, auszuschließen 
hat usw.«183

179	Ebd., S. 236.
180	Ebd., S. 241.
181	Ebd., S. 243.
182	Ebd., S. 246.
183	Ebd.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Es sind demgemäß die Praktiken der Prüfung, die dieses »historisch 
neue Element, das man Individuum nennt«184, als Effekt und Objekt von 
Macht und Wissen konstituieren.185 Foucault geht es darum, dass in Sou-
veränitätsgesellschaften sich die »Subjekt-Form« nur in Ausnahmefällen 
an einer »somatischen Singularität« festmacht, etwa einer Zeremonie.186 
In der Disziplinargesellschaft mit den ihr eigenen Machttechniken aber 
überlagert sich die Subjekt-Form »exakt«187 mit der somatischen Sin-
gularität, indem die prüfenden Techniken der Disziplin auf den Körper, 
seine Gesten, seinen Platz, seine Kraft, seine Lebenszeit angewandt und 
ausgeübt werden. Wie bei La Salle die Strafübung einen Fehler korrigie-
ren soll, um sowohl Fortschritte zu beschleunigen als auch den Fehler 
zukünftig zu verhindern, und das gesamte architektonische Arrangement 
konstruiert ist, um das Verhalten der Schüler:innensubjekte zu lenken, 
formen und führen, üben disziplinäre Techniken einen kontinuierlichen 
Druck aus, der letztlich auf die »Virtualität des Verhaltens« gerichtet 
ist. »Sogar bevor die Geste ausgeführt wird, soll etwas ausgemacht wer-
den können, und die disziplinarische Macht soll eingreifen; eingreifen 
gewissermaßen vor der Verhaltensbekundung selbst, vor dem Körper, 
der Geste oder dem Diskurs, auf der Ebene dessen, was die Virtualität, 
die Disposition, der Wille ist, auf der Ebene dessen, was die Seele ist«188 
– eine Seele, die grundverschieden ist von der durch christliche Praxis 
und Theorie definierten, etwa von der der Brüder vom gemeinsamen Le-
ben und auch von der des Erasmus von Rotterdam. In der Interpreta-
tion Foucaults führen diese prüfenden Disziplinarpraktiken so zu einer 
Umkehrung der politischen Achse der Individualisierung. Denn wäh-
rend zuvor, etwa in der einleitend skizzierten Feudalgesellschaft, die In-
dividualisierung ihren höchsten Grad nur in den höheren Bereichen der 
Macht und am Ort der Souveränität erreicht, also gewissermaßen von 
einer aufsteigenden Individualisierung gesprochen werden kann, ist es 
nun genau umgekehrt:

»In einem Disziplinarregime […] ist die Individualisierung ›absteigend‹: 
je anonymer und funktioneller die Macht wird, um so mehr werden die 
dieser Macht Unterworfenen individualisiert: und zwar weniger durch 
Zeremonien als durch Überwachungen; weniger durch Erinnerungsbe-
richte als durch Beobachtungen; nicht durch Genealogien, die auf Ah-
nen verweisen, sondern durch vergleichende Messungen, die sich auf die 
›Norm‹ beziehen; weniger durch außerordentliche Taten als durch ›Ab-
stände‹. In einem Disziplinarsystem wird das Kind mehr individualisiert 

184	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 93.
185	Vgl. M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 247–248.
186	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 90.
187	Ebd.
188	Ebd., S. 85.

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

als der Erwachsene, der Kranke mehr als der Gesunde, der Wahnsinni-
ge und der Delinquent mehr als der Normale. Es sind jedenfalls immer 
die ersteren, auf die unsere Zivilisation alle Individualisierungsmecha-
nismen ansetzt; und wenn man den gesunden, normalen, gesetzestreuen 
Erwachsenen individualisieren will, so befragt man ihn immer danach, 
was er noch vom Kind in sich hat, welcher geheime Irrsinn in ihm steckt, 
welches tiefe Verbrechen er eigentlich begehen wollte.«189

Es ist also das Problem Kind, das sowohl am Beginn der Disziplinen steht 
als auch für die weitere Vervielfältigung disziplinärer Praktiken wesent-
lich ist. Wie gezeigt, beginnen sie Kontur anzunehmen, wenn pastora-
le in erzieherische Praktiken übertragen werden, so etwa bei den vor-
reformatorischen Erziehungspraktiken der Brüder vom gemeinsamen 
Leben. Weiter verbreitet und ausgestaltet werden disziplinäre Praktiken 
dann maßgeblich in den christlichen Schulen der Frühen Neuzeit, folg-
lich kommt dem Problem Kind auch hier eine wegweisende Rolle zu. 
Dass es überdies grundsätzlich das Kind und die Kindheit des Erwach-
senen sind, die in modernen Disziplinardispositiven in erster Linie pro-
blematisiert werden, zeige ich in den Abschnitten 5.3 und 5.4. Im letzten 
Teil dieses Abschnitts gilt es nun noch, die Generalisierung der Diszip-
linen darzustellen.

Ende des 18. Jahrhunderts nehmen disziplinarische Machtbeziehun-
gen eine »absolut verallgemeinerte soziale Form« an, symbolisiert durch 
das 1791 veröffentlichte Panopticon von Bentham, der »allgemeinste[n] 
politische[n] und technische[n] Formel der disziplinarischen Macht«.190 

189	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 248–249. »Das Individuum ist 
zweifellos das fiktive Atom einer ›ideologischen‹ Vorstellung der Gesell-
schaft, es ist aber auch eine Realität, die von der spezifischen Machttechno-
logie der ›Disziplin‹ produziert worden ist«; ebd., S. 249–250. Zum abstrak-
ten Rechtssubjekt, dem Spiel zwischen rechtlichem und disziplinarischem 
Subjekt, dem Diskurs der Humanwissenschaften, dem humanistischen Dis-
kurs und dem abendländischen Menschenbild vgl. auch ders.: Die Macht 
der Psychiatrie, S. 92–94. Da das Individuum ein Produkt der Macht ist, 
besteht für Foucault eine widerständige und emanzipative Praxis nicht da-
rin, die »›Rechte‹ des Individuums« wiederherzustellen, sondern im Erzeu-
gen von Praktiken der »›Entindividualisierung‹«; vgl. ders.: »Vorwort [in: 
Deleuze/Guatari: Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia]« [1977, Nr. 
189], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 176–180, hier 
S. 180. 

190	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 70. Das Panopticon ist keine Ar-
chitektur-, sondern eine Gesellschaftsform und das Gefängnis nur eines und 
eigentlich nicht einmal ein besonders gut geeignetes Beispiel seiner Tech-
niken und Mechanismen. Im Grunde drückt sich dies bereits im Titel von 
Benthams berühmter Schrift aus: Panopticon, or The Inspection-House, 

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

Ihre Techniken zielen auf die kontinuierliche individuelle und, wie gese-
hen, insofern individualisierende Überwachung, sie kontrollieren, prü-
fen, strafen und belohnen. Es geht ihnen um Besserung, das heißt For-
mung und Veränderung der Einzelnen gemäß bestimmten Normen, und 
zwar in der alltäglichen Lebensführung, beim Körper und seinen Gesten, 
»auf der Ebene des individuellen Daseins«.191 Möglich ist ihre Ausbrei-
tung einerseits, weil disziplinarische Dispositive zur »Isotopie«192 tendie-
ren. Dies bedeutet dreierlei: Zum einen hat jedes Subjekt/Objekt seinen 
wohldefinierten Platz, es wird anhand des Alters einer Klasse und durch 
die Leistungen einem Rang »in der Hierarchie der Werte und Erfolge«193 
zugewiesen, wie auch bereits im Schulmodell der Brüder vom gemeinsa-
men Leben. Dabei erfolgen die Verschiebungen, Umstellungen und Plat-
zierungen nicht diskontinuierlich, nicht durch einen Bruch wie bei der 
Souveränitätsmacht (erlaubt/verboten), sondern kontinuierlich durch 
geregelte Bewegungen, durch Prüfungen. Zum Zweiten meint Isoto-
pie, dass verschiedene disziplinarische Dispositive sich weitgehend kon-
fliktlos ineinanderfügen; ihr kodifizierter, schematischer Aufbau und ihre 
formalen Eigenschaften führen zum reibungslosen Übergang von einer 
Disziplinarinstitution in eine andere. Und drittens und vor allem drückt 
Isotopie aus, dass das prinzipielle Aufteilen und Einteilen all der Elemen-
te notwendigerweise ein Residuum bildet, dass es also »immer etwas 
wie das ›Unklassifizierbare‹« gibt, dass »jede disziplinarische Macht ihre 
Ränder haben wird«.194 Es entsteht die Figur des zu bessernden, »kor-
rektionsbedürftigen Individuums«195. So kann beispielsweise der »auf die 
schulische Disziplin Nicht-Reduzierbare […] nur im Verhältnis zu die-
ser Disziplin existieren; derjenige, der nicht Lesen und Schreiben lernt, 
kann nur von dem Moment an als Problem, als Grenze auftauchen, in 
dem die Schule dem disziplinarischen Schema folgt«.196 Das wiederum 
führt zum Aufbau ergänzender oder kompensierender disziplinarischer 
Dispositive, die diese aussortierten Subjekte aufnehmen. Dieser Prozess 

Containing the idea of a new principle of construction applicable to any 
sort of establishment, in which persons of any description are to be kept 
under inspection: and in particular to penitentiary-houses, prisons, houses 
of industry … and schools: with a Plan of Management adapted to the 
principle.; zitiert nach ebd., S. 70, Fn. 5.

191	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 752, vgl. auch 
748.

192	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 86.
193	Ebd.
194	Ebd., S. 87.
195	Vgl. Michel Foucault: »Die Anormalen« [1975, Nr. 165], in: Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2002a, S. 1024–1031, hier S. 1026–1027.

196	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 87–88.

VOM PRÜFEN IN KLASSEN ZUM KLASSENVERHÄLTNIS DURCH PRÜFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

setzt sich, wie unsere Gegenwart bezeugt und ich es im sechsten Kapitel 
analysiere, prinzipiell immer weiter fort.197 In der Konsequenz bedingt 
dies die doppelte Eigenschaft disziplinärer Macht, sowohl »anormalisie-
rend« zu sein, also immer eine Anzahl von Individuen an den Rand zu 
stellen, als auch »normalisierend«, immer »neue Vereinnahmungssyste-
me« zu kreieren und die Regel herzustellen.198 »Es ist eine fortwähren-
de Arbeit der Norm in der Anomie, welche die disziplinarischen Syste-
me kennzeichnet.«199 Abgesehen von ihrem grundlegend isotopischen 
Charakter können sich disziplinarische Dispositive jedoch andererseits 
nur deswegen ausbreiten, weil es, wie ich im Abschnitt 5.3 herausarbei-
te, die Familie gibt.

Panoptische Techniken dienen dabei Foucault zufolge zunächst vor 
allem der Überwachung »der gesamten plebejischen Bevölkerung, der 
breiten Schichten der Arbeiter, der Bauern«.200 Als eigentlichen Kern der 
»sozialen Angst«201 des Bürgertums – bedingt durch die neue Produk-
tionsweise, die Akkumulation von Kapital, die sich nun offen ausbrei-
tet, also den beweglichen Materialien in den Lagern, den Maschinen, 
Rohstoffen, Waren – macht Foucault die Körper der Arbeiter:innen aus. 
Auch ihr Begehren »auf die Substanz des Reichtums«, auf die Produk-
tionsmittel, die ja in ihren Händen liegen, ist ein Grund zur Furcht, 
schließlich ist der Maschinensturm real.202 Aber die diffuse Angst wird 
von etwas evoziert, »das selbst noch kein Vergehen ist. Was gefährlich 
ist, ist der Arbeiter, der nicht hart genug arbeitet, der faul ist, neidisch 
ist […].«203 Es gilt sowohl den drei Formen der Disziplinlosigkeit, Maß-
losigkeit, Sorglosigkeit, Unordnung, als auch den drei Institutionen der 
Disziplinlosigkeit, Feiern, Lotterie, Konkubinat, zu begegnen, wozu in 
erster Linie Kontrolle über die Zeit und die Körper der Arbeiter:innen 
ausgeübt wird – damit sich die »Lebenszeit« in »Arbeitszeit« umwandelt 
und der »Körper des Menschen zur Arbeitskraft«204 gemacht wird.205 Ei-
nes dieser Mittel ist etwa das Arbeitsbuch, also eine prüfende Technik, 

197	Vgl. ebd., S. 88.
198	Ebd., S. 88–89.
199	Ebd., S. 89.
200	M. Foucault: »Zum geschlossenen Strafvollzug«, S. 544.
201	M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 238.
202	Ebd.
203	Ebd., S. 239.
204	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 762.
205	»Man könnte zeigen, dass in den entwickelten Ländern diese allgemeine 

Kontrolle über die Zeit auch durch den Mechanismus des Konsums und 
der Werbung erfolgt«; ebd., S. 761. Auch »Freizeitaktivitäten« sind eine 
Weise, »den Müßiggang zu codieren, zu institutionalisieren, eine bestimm-
te Weise, die Nicht-Arbeit in den Produktionszyklus einzubauen, die Faul-
heit in die Ökonomie zu integrieren, indem sie aufgenommen und innerhalb 

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

die eine Kontrolle vor jedem Vergehen ermöglicht. Das Entscheidende 
aber ist auch hier die Familie.

So spinnt sich ein Netz aus staatlichen und privaten Institutionen 
panoptischen Typs, etwa das bereits genannte »›Rettungshaus‹ von 
Mettray«206 für jugendliche Delinquenten, aber auch »Wohltätigkeits-
gesellschaften, Sittlichkeitsvereine, Unterstützungs- und Überwachungs-
institutionen, Arbeitersiedlungen und -wohnungen«.207 Sie reichen »von 
den großen nach dem Modell des Panoptikon konstruierten Gefängnis-
sen bis zu den Hilfsvereinen« und finden »ihre Ansatzpunkte nicht al-
lein bei den Straffälligen, sondern auch bei den verwahrlosten Kindern, 
den Waisen, den Lehrlingen, den Gymnasiasten, Arbeitern usw.«208 Da-
bei dienen die Institutionen dieses Klassenverhältnisses einerseits stets 
einem sehr konkreten und zuweilen hoch spezialisierten Zweck, Fabri-
ken etwa dienen der Produktion von Waren. Andererseits aber weisen 
sie über diesen Zweck hinaus, insofern sie an der »allgemeinen Diszi
plinierung des Daseins«209 mitwirken. »Warum lehrt man in den Schulen 
nicht nur Lesen, sondern zwingt die Schüler auch, sich zu waschen?«210 
Dass die Kinder sich die Hände waschen werden, liegt indes nicht allein 
an einer disziplinären Praktik, die eine hygienische Verhaltensnorm über 
die »Lernmaschine«211 Schule hinaus zur Gewohnheit werden lässt. Es 
liegt auch daran, wie ich im folgenden Abschnitt zeige, dass sie Kinder 
einer modernen Familienzelle sind.

5.3 Souveräne Familien, onanierende Kinder,  
soziale Klassen und fürsorgende Expert:innen 

Ohne Familien, so Foucault, hätten sich Disziplinardispositive weder aus-
dehnen können noch würden sie funktionieren; ihnen kommt eine ähnlich 
konstitutive Rolle zu wie dem Körper des Königs in Souveränitätsmecha-
nismen.212 So werden Familien ab dem späteren 18. Jahrhundert sowohl 

des Konsumsystems kontrolliert wird«; M. Foucault: Die Strafgesellschaft,  
S. 261. 

206	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 319; vgl. auch ders.: Die Macht 
der Psychiatrie, S. 128; ders.: Die Strafgesellschaft, S. 281.

207	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 385.
208	Michel Foucault: »Die Strafgesellschaft« [1973, Nr. 131], in: Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 568–585, hier S. 580.

209	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 761.
210	Ebd.
211	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 189.
212	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 125–126.

SOUVERÄNE FAMILIEN, ONANIERENDE KINDER, SOZIALE KLASSEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

das wesentliche »Instrument für die Regierung der Bevölkerungen«213 als 
auch das elementare »Scharnier« 214 aller Disziplinarsysteme. Dabei sind sie 
nicht durch disziplinäre Machtbeziehungen strukturiert, sondern Foucault 
zufolge durch souveräne und gerade diese ihr eigene »Familiensouveräni-
tät«215 macht sie so unerlässlich. In diesem Abschnitt arbeite ich heraus, 
wie ausgehend von der Problematisierung der kindlichen Sexualität sich 
erst eine bürgerliche Familie konstituiert und ausgehend von der Proble-
matisierung eines unheilvollen Durcheinanders von Körpern des im Ent-
stehen begriffenen städtischen Proletariats zu Beginn des 19. Jahrhunderts 
auf andere Weise eine der Arbeiter:innen. Es sind diese Familien, genauer 
die konzentrierte »Zelle Eltern/Kinder«, die für das Funktionieren von Dis-
ziplinardispositiven elementar sind, als deren »disziplinarische[] Substitu-
te«216 das Netz der Sozialarbeit entsteht und die zum »Hauptort der Diszi-
plinarfrage nach dem Normalen und Anormalen«217 wird. Ab der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts wird auch die Familie diszipliniert,218 wodurch 
sie aber keinesfalls zu einer Disziplinarinstitution wird. Es ist »im Gegen-
teil eine Verstärkung des Spiels zwischen familiärer Souveränität und dis-
ziplinarischem Betrieb«, wie sie auch »sehr charakteristisch für die zeitge-
nössische Gesellschaft« ist.219 Dass all diese Bewegungen und Beziehungen 
zentralerweise vom Problem Kind ausgehen, zeige ich im Folgenden auf.

Foucault formuliert drei Gründe, weshalb Familien eher durch souverä-
ne denn disziplinäre Machtbeziehungen strukturiert sind: In patriarchalen 
Familien, wie sie zu Beginn des Zeitalters der Führungen auch zum Regie-
rungsmodell des Staates wurden, ist, erstens, der »stärkste Pol der Indivi-
dualisierung« konzentriert auf das Familienoberhaupt, den Vater, und das 
entspricht nicht dem Typus der Disziplinar-, sondern der »absolut entge-
gengesetzte[n] Souveränitätsmacht«.220 Auch gibt es, zweitens, in der Fami-
lie eine konstante Bezugnahme auf einen Typ von Verbindungen, Verpflich-
tungen und Abhängigkeiten, »die in Form von Heirat oder Geburt ein für 
allemal hergestellt« werden, es gibt also »eine Bezugnahme auf einen vor-
hergehenden Akt, auf den ein für allemal verliehenen Status, welcher der 
Familie ihre Festigkeit gibt«.221 Überdies ist die Überwachung nicht kons-
titutiv, sondern beiläufig. Drittens findet sich ein ganzes Geflecht von Be-
ziehungen, die Foucault »heterotopisch«222 nennt, womit hier lokale, 

213	M. Foucault: »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)«, S. 816.
214	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 123.
215	Ebd., S. 171. Vgl. auch ders.: Der Wille zum Wissen, S. 99–100.
216	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 129.
217	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 277.
218	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 181.
219	Ebd., S. 132.
220	Ebd., S. 122.
221	Ebd.
222	Ebd.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

vertragliche Verbindungen, persönliche und kollektive Verpflichtungen 
gemeint sind. Ergänzen lassen sich diese drei von Foucault aufgeführten 
Parallelen durch eine vierte, die sich in seiner gemeinsamen Arbeit mit 
Farge über die »Lettres de cachet« findet. Farge und Foucault machen 
eine Verbindung aus zwischen der Familienehre und der von der Regie-
rung hergestellten öffentlichen Ordnung, beide teilen das gleiche Ziel: 
»Das schlechte Verhalten der Kinder wurde als Makel für die Familien-
ehre betrachtet, die als Element der öffentlichen Ordnung auch die Re-
gierung interessieren muss; jetzt erscheint das Wohlverhalten der Kin-
der als ein gemeinsames Anliegen der Familien und des Staates, weil es 
ein Stück allgemeines Interesse ist.«223 Was der Familie die Ehre, ist dem 
Staat die öffentliche Ordnung.224 Eine für moderne Vergesellschaftungs-
formen besondere Relevanz bekommt dieses familiäre »Souveränitäts-
system«225 nun in dem Moment, in welchem sie als Modell der Regie-
rung des Staates verschwindet.

In der im 16. Jahrhundert entwickelten Regierungskunst, in der, wie 
oben gezeigt, die Familie als Modell souveräner Macht dient, lassen sich 
Foucault zufolge zwar Umrisse einer Staatsräson erkennen, also die An-
nahme, dass sich der Staat nach rationalen Gesetzen regieren ließe, die 
ihm eigen sind, doch sei sie blockiert gewesen.226 Zum einen hat dies so-
zialgeschichtliche Gründe, allen voran den Dreißigjährigen Krieg, aber 
auch Bauernaufstände, städtische Aufstände und die diversen europäi-
schen Finanz- und Versorgungskrisen Ende des 17. Jahrhunderts. Zum 
anderen ist die Regierungskunst nicht zur Entfaltung gekommen, weil sie 
an einer starren Souveränität und dem Modell der Familie festgehalten 
hat, folglich Problemen auf Ebene des Wissens. »Hausgemeinschaft und 
Familienvater auf der einen, Staat und Souverän auf der anderen Seite – 
so konnte die Regierungskunst ihre eigene Dimension nicht finden.«227 
Aufgehoben wird die Blockade im 18. Jahrhundert einerseits wieder-
um aufgrund sozialgeschichtlicher Aspekte, etwa der demographischen 
Explosion in Europa, dem so bedingten monetären Überfluss und dem 

223	A. Farge/M. Foucault (Hg.): Familiäre Konflikte: Die »Lettres de cachet«, 
S. 146. In den Dokumenten lässt sich u. a. eine sukzessive Transformation 
nachzeichnen, denn sie zeigen, dass die Ansprüche der Familienehre sich 
nicht weiter darin erschöpfen, dass die Kinder der Ehre keinen Schaden zu-
fügen, »sie gewinnt einen positiveren Inhalt: die gute Erziehung eben dieser 
Kinder«; ebd.

224	Vgl. auch Rémi Lenoir/Robbie Duschinsky: »Foucault and the Family: 
Deepening the Account of History of Sexuality, Volume 1«, in: Robbie 
Duschinsky/Leon A. Rocha (Hg.), Foucault, the Family and Politics, Hound-
mills (Basingstoke, Hampshire), New York (NY) 2012, S. 19–38, hier S. 22.

225	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 123.
226	Vgl. M. Foucault: »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)«, S. 812–814.
227	Ebd., S. 814.

SOUVERÄNE FAMILIEN, ONANIERENDE KINDER, SOZIALE KLASSEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

Auftauchen des Problems der Bevölkerung, andererseits aufgrund einer 
Technik, die ein neues Wissen ermöglicht, der Statistik. Ökonomie be-
zeichnet nicht länger das familiäre Haushalten, sondern wird fortan zu 
einem »Realitätsniveau« und »Interventionsfeld«.228 Durch demographi-
sche Erhebungen und deren statistische Messung werden beispielswei-
se das Verhältnis von Ressourcen und Einwohnern sowie das von Ge-
burt- und Sterberaten, werden Alterskurve, Geburtenzuwachs und die 
Fruchtbarkeit der Bevölkerung Objekte des Wissens und Zielscheiben 
neuer, nun biopolitischer Interventionen.229 So führt das Wissen, welches 
die Statistik generiert, dazu, dass das Problem der Regierung des Staates 
»endlich außerhalb des juristischen Rahmens der Souveränität gedacht, 
reflektiert und erwogen werden konnte«230, was wiederum bedingt, dass 
die Familie als Modell des Regierens verschwindet und die Bevölkerung 
der Regierung »schlechthin letzte[s] Ziel«231 wird. 

Diese Bevölkerung ist ein Gesellschafts- und auch ein Gattungskör-
per, ein sozialer, materialer Körper mit Lebensbedingungen und Lebens-
weisen, mit Formen sich zu ernähren und zu wohnen, mit Nachbar-
schaften und Milieus, mit Gewohnheiten zu lieben und seine Kinder zu 
erziehen. Eine »Politik der Gesundheit«232 entsteht, die das »Durchein-
ander« der gemischten und vielseitigen Fürsorgemaßnahmen der kari-
tativen Stiftungen, kirchlich oder laizistisch betriebenen Organisationen 
nach und nach verdrängt und sich in einem umfassenden Sinne die-
ser Körper annimmt, dem der Einzelnen und dem der Gattung, um das 
»Wohlergehen« der Gesellschaft aktiv herzustellen.233 In dem Moment, 
in welchem die Familie nicht länger als Modell fungiert, wird sie das 
»fundamentale[] Relais«, das »priviligierte[] Instrument für die Regie-
rung der Bevölkerungen«.234 Zu den Disziplinen der Körper, dem einen 
Pol der Macht zum Leben, tritt so der andere hinzu, die biopolitischen, 
regulierenden Kontrollen der Bevölkerung. Beider Kreuzungspunkt und 
Verbindungsstelle ist die Sexualität, da sie ermöglicht den Einzelnen zu 
regieren und die Reproduktion der Bevölkerung zu sichern.235 So dient 

228	Ebd., S. 805.
229	Vgl. M. Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 286–287; ders.: Der 

Wille zum Wissen, S. 135–136.
230	M. Foucault: »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)«, S. 815.
231	Ebd., S. 816.
232	Michel Foucault: »Die Gesundheitspolitik im 18. Jahrhundert« [1979, Nr. 

257], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 908–929, hier 
S. 910.

233	Vgl. ebd., S. 913.
234	M. Foucault: »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)«, S. 816.
235	Vgl. M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 134–136; ders.: »Die Maschen 

der Macht«, S. 236–237.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

die »Familiensouveränität«236 zwar weiterhin dazu, »zwei Linien fort-
zuführen, also Nachkommenschaft hervorzubringen«, doch sie soll nun 
auch »unter bestmöglichen Bedingungen ein menschliches Wesen« er-
zeugen und »es bis zum Zustand der Reife bringen«.237 Als sich erst dis-
ziplinäre und dann regulierende Machtbeziehungen ausbreiten und die 
Familie gewissermaßen zunehmend in Beschlag nehmen, verliert sie also 
nicht ihr »Souveränitätssystem«,238 vielmehr hat sie sich dadurch »kon-
zentriert, limitiert, intensiviert«.239 Dieser weitreichende Prozess vollzieht 
sich dabei in erster Linie in Bezug auf und um das Kind herum.

»An das Problem der ›Kinder‹ (das heißt ihrer Geburtenzahl und des 
Verhältnisses von Geburtenzahl zu Sterblichkeit) schließt sich das Pro-
blem der ›Kindheit‹ an (das heißt des Überlebens bis ins Erwachsenen-
alter, der physischen und ökonomischen Bedingungen für dieses Über-
leben, der notwendigen und hinreichenden Investitionen, damit die 
Entwicklungsperiode nützlich wird, kurzum, der Organisation dieser 
›Phase‹, die als spezifisch und zielbezogen zugleich wahrgenommen 
wird). Es geht nicht mehr bloß darum, eine optimale Zahl an Kindern 
hervorzubringen, sondern dieses Lebensalter ordentlich zu führen.«240

So setzt Mitte des 18. Jahrhunderts ein »lautes und jähes Geschwätz« 
ein und erfasst die aristokratischen, bürgerlichen Familien, welche Stütz-
punkte und Agenten der neuen Politiken der Gesundheit und öffentli-
chen Hygiene und eben die Adressatinnen dieses Geschwätzes sind, des 
»unendliche[n] Geplapper[s] von der Selbstbefriedigung«.241 Dieses Ge-
plapper zeichnet sich weniger durch Wissenschaftlichkeit aus als durch 
seinen Kampagnencharakter. Es kursieren Flugblätter für Heilmittel und 
Aufrufe von Ärzten mit dem Versprechen, die Kinder von diesem Laster 
der Masturbation zu heilen. Ermahnungen, Ratschläge, Handreichun-
gen formulieren Anweisungen an Eltern, die Kinder auf die richtige Art 

236	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 171.
237	M. Foucault: »Die Gesundheitspolitik im 18. Jahrhundert«, S. 917. Foucault 

geht von einem Geflecht von Souveränitätsdispositiven vom Mittelalter bis 
zum 17., 18. Jahrhundert aus, in welchem die aristokratisch-bürgerlichen 
Familien im Grunde ein Souveränitätsdispositiv neben anderen waren, so-
dass sich die Familien »weiträumig« »verwurzelte[n]« und ihre Grenzen 
letztlich »nie wohlbestimmt« waren; zentral ist hier also eine ausgeprägte 
Verwobenheit, (noch) nicht eine familiale Zelle; vgl. M. Foucault: Die Macht 
der Psychiatrie, S. 125.

238	Ebd., S. 123.
239	Ebd., S. 125.
240	M. Foucault: »Die Gesundheitspolitik im 18. Jahrhundert«, S. 916. Dies 

mag mensch mir kaum glauben, aber der Titel dieser Studie war schon ihr 
Arbeitstitel, bevor ich diese Zeilen (wieder?) las; dass sie so gut passen, mag 
dennoch kein Zufall sein.

241	M. Foucault: Die Anormalen, S. 302, 303.

SOUVERÄNE FAMILIEN, ONANIERENDE KINDER, SOZIALE KLASSEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

und Weise vom Masturbieren abzuhalten, von dem auch, wie im vier-
ten Kapitel gesehen, Rousseaus Émile von 1762 ein Lied zu singen weiß. 
Andere Bücher richten sich direkt an die Kinder und Heranwachsenden, 
wovon Le Livre sans titre eines der berühmtesten ist, und illustrieren 
die verheerenden Folgen, den körperlichen Zerfall, den diese »universel-
le Sünde der Jugend«242 zwangsläufig nach sich zieht. Der Philanthrop 
Salzmann weiß gar von einer Schulanstalt in Deutschland zu berichten, 
»sie sei die einzige in ganz Europa, wo die Kinder nie masturbierten«.243 
Für Foucault ist dieses Geplapper ein Kapitel des »Kreuzzug[s] für die 
natürliche Erziehung der Kinder«244, mithilfe dessen ein neuer »Famili-
enkörper«245 konstituiert wird.

Der Masturbationsdiskurs des 18. Jahrhunderts zeichnet sich in der 
Interpretation Foucaults dadurch aus, dass er im Grunde ohne Bezug zu 
einer Sexualität auskommt, sei es eine kindliche oder eine erwachsene, 
und er nicht mit moralischen Argumenten aufwartet. »Es geht um Selbst-
befriedigung, die Selbstbefriedigung allein und praktisch ohne irgendei-
ne Verbindung zu den normalen sexuellen Verhaltensweisen oder auch 
zu den anormalen.«246 Das Schreckensbild, welches gezeichnet wird, ist 
nicht das eines lasterhaften, vertanen Erwachsenenlebens, sondern ei-
nes von Krankheiten ganz gelähmten. Diese »Somatisierung und Patho-
logisierung«247 der kindlichen Sexualität beziehungsweise Masturbati-
on erlaubt so alle möglichen Krankheiten zu erklären, die anders nicht 
zu erklären sind, und es macht das Kind und seine gesamte Lebenswei-
se dafür verantwortlich. Doch auch wenn das Kind die Verantwortung 
trägt, so ist es nicht schuld an etwaigen Verfehlungen, weil es in die-
sem kindlich-erwachsenen Sexualitätsdiskurs »keine endogene Kausali-
tät gibt«248 – was im späteren 19. Jahrhundert bekanntlich vollkommen 
anders wird, wenn am prominentesten die Psychoanalyse eine von den 
Kindern ausgehende Inzestgefahr artikuliert und zur anthropologischen 
Universalie erhebt.249 Ganz wie in Rousseaus Émile wird hier das Kind, 

242	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 34.
243	M. Foucault: Die Anormalen, S. 306. Dies ist eine Paraphrase Foucaults; 

bei Salzmann ist davon die Rede, Deutschland sei aus einem Schlaf wachge-
rüttelt und auf dieses Übel aufmerksam gemacht worden, sodass Tausende 
junge:r Deutsche:r der Gefahr des Siechtums in Spitälern entkommen seien; 
vgl. ebd., S. 306, Fn. 15.

244	Ebd., S. 338.
245	Ebd., S. 327.
246	Ebd., S. 305.
247	Ebd., S. 310.
248	Ebd., S. 318.
249	»Eltern, habt keine Angst, eure Kinder zur Analyse zu bringen: sie wird ih-

nen beibringen, daß sie euch allein lieben! Kinder, beklagt euch nicht darü-
ber, daß ihr keine Weisen seid und daß ihr im Grunde euer selbst immer auf 

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

wird die kindliche Natur freigesprochen und die Verführung durch das 
unmittelbare Umfeld, die »unheilschwangere Zwischenzone des Haus-
wesens«250 sowie die Beziehungen der Eltern zu ihren Kindern im famili-
ären Raum werden problematisiert. Alle Mittlerfiguren sind auszuschlie-
ßen oder streng zu überwachen und der Körper des Kindes muss die 
»erste Sorge des Erwachsenen«251 sein. Um das »dubiose Kinderbett«252 
setzt sich so an die Stelle der »relationalen Familie« die »Familienzelle 
mit ihrem körperlichen, affektiven und sexuellen Raum, welcher ganz 
und gar in den direkten Eltern-Kind-Beziehungen aufgeht.«253 Die verbo-
tene, verfolgte kindliche Sexualität ist für Foucault also nicht eine Folge 
der Formierung der konjugalen, elterlichen Familie, sondern im Gegen-
teil »eines ihrer konstituierenden Elemente«.254

Indem die aristokratischen, bürgerlichen Eltern die Masturbation re-
spektive deren Unterbindung zum »erste[n] Gebot einer neuen Ethik ei-
ner neuen Familie«255 machen, ist das onanierende Kind keine Frage der 
Moral, sondern der Krankheit und die Eltern schließen sich der medizini-
schen Kontrolle an. Denn wenn die Eltern unter Ausschluss aller Dritter 
sich mit ihren Körpern sorgend dem des Kindes zuwenden, so Foucault, 
erweisen sie sich als »Diagnostiker«, »Therapeuten« und »Gesundheits-
agenten«, weil ihre sorgende Kontrolle eine untergeordnete ist, die sich 
der medizinisch-hygienischen Intervention anvertraut.256 Dadurch, dass 
»man die Familienzelle in einen Raum dichter Affektivität einschließt, 
belegt man sie im Namen der Krankheitsvorsorge mit einer Rationali-
tät, die diese Familie an eine medizinische Technologie, an eine medizini-
sche Macht und ein medizinisches Wissen zurückbindet, die ihr äußerlich 
sind«.257 Beispiele dafür sind etwa die zum Einsatz kommenden Instru-
mente, wie Korsette, Bandagen, Bauchbinden und andere medizinische 
Hilfsmittel bis hin zu Sonden im Penis und dem Entfernen der Klitoris 
bei anhaltender Masturbation. Auf diese Weise fungieren die Familien als 
»Relais und Transmissionsriemen«258 zwischen Kinderkörper und Arzt.

Ein anderes, ganz zentrales Beispiel ist der Geständniszwang des Kin-
des, welcher ein Erbe christlicher Beichttechniken ist. Doch indem das 

euer Mutter/Objekt oder das souveräne Vater/Zeichen stoßt: durch sie er-
langt ihr das Begehren!« M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 122. Vgl. 
dazu auch den Beginn des Kapitels 3.

250	M. Foucault: Die Anormalen, S. 322.
251	Ebd., S. 324.
252	Ebd., S. 343.
253	Ebd., S. 328.
254	Ebd.
255	Ebd., S. 330.
256	Ebd.
257	Ebd.
258	Ebd., S. 333.

SOUVERÄNE FAMILIEN, ONANIERENDE KINDER, SOZIALE KLASSEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

»Problem des Fleisches […] aufs Bett [des Kindes]«259 übergegangen ist, 
wurde es transformiert, reduziert, infantilisiert und medizinisiert, denn 
die christliche Vielschichtigkeit der geistigen Gewissenslenkung ist auf 
ein einziges Problem reduziert worden, auf das »ganz simple Problem 
der Geste, […] der Beziehung der Hand zum Körper und also auf die 
schlichte Frage: ›Berühren sie sich oder nicht?‹«260 Die Eltern müssen den 
Körper ihres Kindes überwachen, die Wäsche des Kindes inspizieren, zu-
weilen Fallen stellen, heilen aber kann nur der herbeigerufene Arzt. Und 
die Heilung kann nur wirksam sein, wenn der:die Kranke mitmacht und 
zustimmt, er:sie »muss geständig werden.«261 So kommt es zu einer inter-
nen Medizinisierung der Familie und des Eltern-Kind-Verhältnisses und 
einer externen Diskursivität im Verhältnis zum Arzt. »Das Ineinander-
greifen von Medizin und Familie organisiert ein zugleich ethisches und 
pathologisches Gebiet, in dem die sexuellen Verhaltensweisen als Gegen-
stand der Kontrolle, Zwang und Prüfung, Beurteilung und Intervention 
vorkommen. Kurz, die Instanz der medizinisierten Familie fungiert als 
Normalisierungsprinzip.«262

Es ist diese doppelte Bewegung, welche die aristokratisch-bürgerliche 
Familienzelle konstituiert und sie zugleich durchlässig macht für ihr äu-
ßerliche Rationalitäten und Technologien, weshalb für Foucault die An-
timasturbationskampagnen in den Kontext des »Kreuzzugs für die natür-
liche Erziehung der Kinder«263 zu stellen sind. Denn die Idee natürlicher 
Erziehung, die sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts entwickelt 
und von der Rousseau nur eine Stimme ist, fußt auf zweierlei: zum einen 
darauf, dass die Eltern die natürlichen Erzieher ihrer Kinder sind, daher 
alle Mittlerfiguren aus dem familialen Schauspiel zu entfernen und die 
Eltern sich mit der direkten Fürsorge um ihre Kinder zu befassen haben. 
Zum anderen aber muss die natürliche Erziehung, wie bei Rousseau, 
ausgewiesenen Konzepten folgen, will sie natürlich sein und das Überle-
ben des Kindes sowie seine sittlich-moralische, normgerechte Entwick-
lung sicherstellen; die Regeln dieser Konzepte aber, ihre Techniken und 
Instrumente, werden von ihr äußerlichen Instanzen, medizinischen, pä-
dagogischen Expert:innen und Wissen bewahrt, die die Familien selbst 
umrahmen. Die »Substantialisierung der Kleinfamilie um den Körper des 
Kindes herum« geht also mit der »Rationalisierung oder Durchlässigkeit 
der Eltern-Kind-Beziehung durch eine ärztliche oder pädagogische Ratio-
nalität und Disziplin« einher.264 Und so wie von den Eltern verlangt wird, 

259	Ebd., S. 345.
260	Ebd. Vgl. auch ders.: Der Wille zum Wissen, S. 66–73.
261	M. Foucault: Die Anormalen, S. 331.
262	Ebd., S. 337.
263	Ebd., S. 338.
264	Ebd., S. 339.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

im Rahmen natürlicher Erziehung Sorge um ihr Kind, seinen Körper und 
seine Sexualität zu tragen, fordert der Staat deren technische Ausbildung 
zu übernehmen. Foucault konstatiert, dass zwischen 1760 und 1780 so-
wohl in Frankreich als auch in Deutschland die Forderung nach staatlich 
kontrollierter Erziehung im gleichen Moment aufkommt, in welchem die 
Antimasturbationskampagnen beginnen.265

Aufgrund der oben skizzierten ökonomischen Prozesse und politi-
schen Strukturen wird die patriarchale Familie vom Modell zum Instru-
ment neuer Regierungskünste, deren Ziel und Zweck die Bevölkerung 
ist. Die Familie, die zuvor gewissermaßen ein Souveränitätsdispositiv un-
ter vielen war, gehorcht auf diese Weise immer weniger einem Dispositiv 
der Allianz, sondern einem der Sexualität und es sind das Problem Kind 
und insbesondere die Problematisierung des kindliches Sexes, die im 
Zentrum dieser Transformationen stehen. Das »Souveränitätssystem«266 
der aristokratischen, bürgerlichen Familie wird dadurch keinesfalls er-
setzt, doch aber erheblich verändert: Während zuvor etwa die zentrale 
Aufgabe darin bestand, das Spiel der Allianzbeziehungen zu reprodu-
zieren, ihre Gesetze aufrechtzuerhalten, findet sich nun eine permanen-
te Ausweitung von Kontrollbereichen und -techniken, etwa in Form der 
Sorge um eine kindliche Sexualität; folgte das Band zwischen den Part-
ner:innen zuvor einem festgelegten Status, sind es nun die »Empfindun-
gen der Körper, die Qualität der Lüste, die Natur auch noch der feinsten 
oder schwächsten Eindrücke«267; und war die Familie zuvor im Grunde 
direkt an die Ökonomie angeschlossen, so findet dieser Anschluss nun 
über feine Relaisstationen statt, wovon der »produzierende und konsu-
mierende Körper«268 die zentralste ist. 

Für das Entstehen dieses Sexualitätsdispositivs, in dem sich das Regie-
ren des Individuums und der Bevölkerung in besonderer Weise verbin-
den, kommt neben der Medizinisierung und Pädagogisierung der kindli-
chen Sexualität auch der »Hysterisierung des weiblichen Körpers«269 eine 
herauszuhebende Bedeutung zu. Foucault bezeichnet damit die Redukti-
on der Frau auf einen sexualisierten Körper und die damit einhergehen-
de Verbindung zum Gebären: Erstens wird ihr Körper als ein von Sexu-
alität durchdrungener Körper analysiert, qualifiziert und disqualifiziert. 
Aufgrund einer ihm innewohnenden Pathologie wird der weibliche Kör-
per zweitens ins Feld der medizinischen Praktiken integriert. Und drit-
tens schließlich stellt mensch eine organische Verbindung her zwischen 
dem weiblichen Körper und dem 

265	Vgl. ebd., S. 340.
266	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 123.
267	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 106.
268	Ebd.
269	Ebd., S. 103 (Herv. i. O.).

SOUVERÄNE FAMILIEN, ONANIERENDE KINDER, SOZIALE KLASSEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

»Gesellschaftskörper (dessen Fruchtbarkeit er regeln und gewährleisten 
muß), mit dem Raum der Familie (den er als substantielles und funk-
tionelles Element mittragen muß) und mit dem Leben der Kinder (das 
er hervorbringt und das er dank einer die ganze Erziehung währenden 
biologisch-moralischen Verantwortlichkeit schützen muß): die ›Mutter‹ 
bildet mitsamt ihrem Negativbild der ›nervösen Frau‹ die sichtbarste 
Form dieser Hysterisierung.«270

Auch hier kommt dem Kind also eine wesentliche Rolle zu; es ist das Pro-
blem Kind, von dem ausgehend das bürgerlich-familiale »Souveränitäts-
system«271 sich »konzentriert, limitiert, intensiviert«.272

Das »onanierende Kind«, das ist jedoch »nicht das Kind des Volkes«,273 
es ist, wie die »medizinisierte[]-medizinisierende[] Familie«274 und die in 
dieser hervorgebrachte Sexualität, aristokratisch und bürgerlich. Das sich 
im Laufe des 18. Jahrhunderts zur »neuen Klassenmacht«275 formierende 
Bürgertum hat die oben beschriebenen Praktiken und Techniken zualler-
erst auf sich selbst angewendet. Es hat dem Sex ab Mitte des Jahrhunderts 
eine enorme Bedeutung zukommen lassen, um sich, so Foucault, einen 
»spezifischen Körper, einen ›Klassenkörper‹ mit einer eigenen Gesundheit, 
einer Hygiene, einer Nachkommenschaft, einer Rasse zu erschaffen«.276 
Der Gesundheit der Arbeiter:innen, deren Heil, Lebens- und Wohnbedin-
gungen, war es zunächst in weiten Teilen gleichgültig gegenüber.277 Doch 
mit Beginn des 19. Jahrhunderts und verstärkt seit den 1820er Jahren be-
ginnt eine Kampagne, die sich auf das im Entstehen begriffene städtische 
Proletariat richtet und die ganz andere Ziele verfolgt als die Antimastur-
bationskampagne. Während bei dieser die enge körperliche Verbindung 
von Eltern und Kindern als Losung ausgegeben wird und alle Mittlerfi-
guren auszuschließen sind, heißt die Losung hier: »›Heiratet und macht 
keine Kinder, die ihr dann im Stich laßt.‹ Es ist ganz und gar eine Kam-
pagne gegen die freie Verbindung ohne Trauschein, gegen die wilde Ehe, 
gegen die außer- oder parafamiliäre Fluktuation.«278 

270	Ebd., S. 104.
271	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 123.
272	Ebd., S. 125.
273	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 119.
274	M. Foucault: »Die Gesundheitspolitik im 18. Jahrhundert«, S. 919.
275	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 295.
276	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 122. In Bezug auf die Übernahme 

adeliger Praktiken heißt es: »Das ›Blut‹ der Bourgeoisie war ihr Sex. Das ist 
kein Wortspiel – viele Elemente der adeligen Standeswahrung finden sich 
im Bürgertum des 19. Jahrhunderts wieder: hier allerdings als biologische, 
medizinische oder eugenische Vorschriften. Aus der Sorge um den Stamm-
baum wurde die Besorgnis um die Vererbung«; ebd.

277	Vgl. M. Foucault: »Die Macht, ein großes Tier«, S. 487.
278	M. Foucault: Die Anormalen, S. 351.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

Foucault argumentiert, dass bei der ländlichen und auch ärmeren 
städtischen Bevölkerung traditionelle Heiratsregeln bis ins 18. Jahrhun-
dert hinein weithin akzeptiert wurden, es wenig ehelose Verbindungen 
und wenig uneheliche Kinder gab. Dies lag durchaus an der Kontrolle 
durch die Kirche, vor allem aber an dem Geflecht sozialer, kultureller 
und ökonomischer Beziehungen, durch welche mensch dank der Hei-
rat eingebunden war. Mit dem Entstehen des städtischen Proletariats 
und dem Zerstören dieses Beziehungsgeflechts durch die neuen Produk-
tionsverhältnisse werden die Heiratsgründe nutzlos, es taucht eine »Art 
außereheliche Sexualität«279 auf in Form zunehmend loser Partnerbe-
ziehungen und unehelicher Kinder. Ursächlich für diese Sexualität ist we-
niger eine Revolte als die schlichte Tatsache, dass das einstige Heirats-
system wie auch die Familienstrukturen ihre Grundlage verloren haben. 
Die nun bewegliche Arbeiter:innenschaft und bewegliche Arbeitskraft, 
die ganzen »Scharen von Kindern, von jungen Leuten, von Arbeitern«, 
die »von einer Region zur anderen ziehen«, die »in Schlafsälen leben 
und Gemeinschaften bilden, die sich alsbald wieder auflösen«, diese Be-
weglichkeit ist bis zu einem gewissen Punkt dem Bürgertum nützlich.280 
Doch bald ist der Moment erreicht, »wo die Stabilität der Arbeiterklas-
se aus wirtschaftlichen Gründen wie auch aus Gründen der Überwa-
chung und der politischen Kontrolle, der Nichtmobilität und Nicht
agitation«281 notwendig wird.282 So kommt es zu dem, was Foucault als 
»Heiratskampagne«283 bezeichnet, worunter er die Vielzahl von diszipli-
narischen Techniken und Initiativen fasst, deren Ziel eine Wiederherstel-
lung der Familie, eine »Refamiliarisierung«,284 ist. Dazu zählen ratgeben-
de, ermahnende Bücher, der Aufbau von wirtschaftlichem Druck, wenn 
Hilfsgenossenschaften beispielsweise ihre Leistungen nur ordnungsge-
mäß Verheirateten zukommen lassen oder Werkstätten nur solche ein-
stellen, zudem Einrichtungen wie die Sparkassen, die Wohnungspolitik 
und die Errichtung von Arbeiterstädten. Doch geht es in dieser Kampa
gne im Grunde weniger darum, eine Familie wiederherzustellen, als »eine 
bestimmte Familienzelle zu bilden«.285 Und gleichwohl von Disziplinar-
techniken flankiert, gehorchen auch ihre inneren Praktiken souveränen 
Machtbeziehungen. 

Es soll eine Ordnung der Körper hergestellt werden, so Foucault, die 
deren »Nebeneinander« und »Vermischungen« verhindert; ein »Feld-
zug« gegen gemeinsame Schlafzimmer von Eltern und Kindern und 

279	Ebd., S. 352.
280	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 126.
281	M. Foucault: Die Anormalen, S. 352.
282	Vgl. auch M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 124.
283	M. Foucault: Die Anormalen, S. 352.
284	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 126.
285	Ebd., S. 127.

SOUVERÄNE FAMILIEN, ONANIERENDE KINDER, SOZIALE KLASSEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

Kindern verschiedenen Geschlechts.286 Dazu wird eine Ordnung des 
Raumes geschaffen, die dies verhindert und die die Familienbeziehun-
gen ebenso aufrechterhält wie die Unterschiede zwischen den Individu-
en, den Lebensaltern und den Geschlechtern: »Das Ideal ist ein Bett pro 
Person.«287 In den Arbeiterstädten wird mensch beispielsweise eine »Ar-
beiterfamilie festlegen« und »ihr eine Art Sittlichkeit vorschreiben, in-
dem man ihr einen Raum zum Leben mit einem Zimmer, das Küche und 
Esszimmer zusammenfasst, einem Zimmer für die Eltern, welches der 
Ort für die Zeugung ist, und dem Zimmer für die Kinder zuweist. Mit-
unter, in den günstigsten Fällen, hat man ein Zimmer für die Mädchen 
und eines für die Jungen.«288 Es geht in diesen Kampagnen also gerade 
nicht darum, dass die elterlichen Körper sorgend den des Kindes bede-
cken, im Gegenteil, sie sollen auseinanderrücken und sich zugleich als 
Familienzelle festigen.

Aus diesen beiden sich im 19. Jahrhundert formierenden Kampagnen, 
also aus der um die Sexualität des Kindes herum »zusammengebacke-
nen bürgerlichen Familie mit ihrer Gefühls- und Affektintensität«289 zum 
einen und der auseinandergerückten und zugleich gefestigten Arbeiter-
familie zum anderen, geht so etwas wie ein »klassenübergreifendes Fa-
milienmodell« hervor – die »kleine Zelle von Eltern und Kindern, de-
ren Elemente differenziert, aber stark solidarisch sind und die durch 
Inzest gleichermaßen verbunden und bedroht sind«.290 Doch unter die-
ser »Hülle« finden sich zwei recht verschiedene Problematisierungen des 
Sexes und des Inzests, denn in dem einen Fall ist die »Sexualität des 
Kindes das Gefährliche, was ein Zusammenrücken der Familie erfor-
dert«, und in dem anderen ist die Sexualität des Erwachsenen das Ge-
fährliche, was gegenteilig »das optimale Auseinanderrücken verlangt«.291 
Dies meint nicht unbedingt, dass es eine bürgerliche und eine proleta-
rische Sexualität gibt. Doch aber, dass sich zwei Weisen der Sexuali-
sierung der Familie und Familialisierung der Sexualität unterscheiden 
lassen.292 In diesem souveränen Familiengeflecht sind Erwachsene und 
Kinder getrennt, besteht eine Polarität zwischen Eltern- und Kinderzim-
mer, sind Mädchen und Jungen segregiert, herrschen Vorschriften zur 
richtigen Ernährung, wobei der Diskurs um die Muttermilch besonders 
streng ist, und erhält die kindliche Sexualität besondere Aufmerksam-
keit. Ein »Netz von Lust-Mächten« nennt Foucault diese Familie, »ein 

286	M. Foucault: Die Anormalen, S. 353.
287	Ebd.
288	M. Foucault: »Das Auge der Macht«, S. 253. Foucault bezieht sich hier auf 

Arbeiten von Ariès.
289	M. Foucault: Die Anormalen, S. 354.
290	Ebd.
291	Ebd., S. 355.
292	Vgl. ebd., S. 357.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

komplexes, mit vielfältigen, bruchstückhaften und beweglichen Sexua-
litäten gesättigtes Netz«.293 Dabei entstammt diese Sexualität nicht der 
Familie selbst, vielmehr ist die Familie der »Kristall im Sexualitätsdis-
positiv: sie scheint eine Sexualität zu verbreiten, die sie in Wirklichkeit 
reflektiert und bricht.«294

Die refamiliarisierende respektive eine Familienzelle formende Kam-
pagne, die sich an die Arbeiter:innenfamilie richtet, ist für Foucault auch 
ein Indiz für die Relevanz, die der Familiensouveränität für moderne 
Regierungsweisen im Ganzen zukommt.295 So ist die Familie nicht nur 
das »privilegierte[] Instrument«296 einer neuen Regierungskunst, dessen 
Zweck und Ziel die Bevölkerung ist. Sie ist auch das »Scharnier«, die 
für das »Funktionieren aller Disziplinarsysteme absolut unentbehrliche 
Einraststelle«.297 Ebendiese Funktion kann der Familie nur deswegen zu-
kommen, weil sie eher einer Souveränitäts- denn einer Disziplinarmacht 
gehorcht. Dies darf also nicht dahingehend missverstanden werden, dass 
sie ein anachronistischer Rest ist, gegenteilig ist sie ein wesentliches, ja 
ein »immer wesentlicheres«298 Element der Disziplinardispositive.

»Weil es die Familie gibt, weil wir dieses Souveränitätssystem haben, 
das in der Gesellschaft in Form der Familie eine Rolle spielt, kommt die 
Schulpflicht zum Tragen, und die Kinder, mit einem Wort: die […] so-
matischen Singularitäten […] werden innerhalb des schulischen Systems 
fixiert und schließlich individualisiert. Um verpflichtet zu sein, zur Schu-
le zu gehen, muß außerdem diese Souveränität, die diejenige der Familie 
ist, zum Tragen kommen. […] Die Hauptrolle der Familien im Verhält-
nis zu den Disziplinarapparaten besteht also in dieser Art der Fixierung 
der Individuen an den Disziplinarapparat.«299

Zu dem Aspekt »des Fixierens der Individuen an die Disziplinarsyste-
me« kommt noch ein zweiter hinzu. Denn die Familie ist auch der »Sen-
sibilitätsmoment« und »Nullpunkt«, an dem Disziplinarsysteme anein-
ander festmachen: 

»Sie ist der Verkehrsknoten, der Vereinigungspunkt, der den Übergang 
eines Disziplinarsystems zum anderen, eines Dispositivs zum anderen 
gewährleistet. Der beste Beweis: Wenn ein Individuum aus einem Dis-
ziplinarsystem als anomal ausgestoßen wird, wohin wird es geschickt? 
Zu seiner Familie. Wenn es nacheinander von einer bestimmten An-
zahl von Disziplinarsystemen als nichtassimilierbar, undisziplinierbar, 

293	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 50.
294	Ebd., S. 110.
295	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 126–128.
296	M. Foucault: »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)«, S. 816.
297	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 123.
298	Ebd.
299	Ebd., S. 123–124.

SOUVERÄNE FAMILIEN, ONANIERENDE KINDER, SOZIALE KLASSEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

nichterziehbar verstoßen wird, wird es der Familie zugeschoben; und es 
ist die Familie, die in diesem Moment die Rolle hat, es ihrerseits zu ver-
stoßen als unfähig, sich an irgendein Disziplinarsystem zu binden, und 
es auszuschließen, sei es in Form der Zurückweisung in die Pathologie, 
sei es in Form der Zurückweisung in die Delinquenz usw.«300

Aufgrund ihrer souveränen Machtform kommt der Familie die zweifa-
che Rolle zu respektive ist es ihr möglich, Individuen an Disziplinardis
positive zu fixieren und Individuen zwischen Disziplinardispositiven 
zirkulieren zu lassen. Ihre Funktion besteht konkret darin, die »ergän-
zenden disziplinarischen Systeme«301, von denen oben die Rede war, zu 
beauftragen oder auch zu organisieren, also die kompensierenden dis-
ziplinarischen Dispositive, die aussortierte Subjekte vereinnahmen, bei-
spielsweise solche, die »nicht auf die schulische Disziplin reduzierbar 
sind«.302

Foucault unterscheidet dabei zwei Gruppen von Expert:innen, die 
sich der Familie annehmen, ohne Teil von ihr zu sein: »Soziale Fürsor-
ge« beziehungsweise »Sozialarbeit« zum einen und die »Psy-Funktion« 
zum anderen. »Soziale Fürsorge« bezeichnet all die Disziplinardisposi-
tive, die ab der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts mit der Aufgabe ent-
stehen, »dem Versagen der Familie notdürftig abzuhelfen«, Häuser für 
Findelkinder und für Waisen beispielsweise, Institutionen, die mit Bezug 
darauf gegründet werden, was mensch die »bedrohte Kindheit nennen 
wird«.303 Gemeint sind die privaten und öffentlichen Apparate, Quer-
verbindungen, Stützpunkte, die auch gegenwärtig als »Sozialarbeit« be-
zeichnet werden und die »die Bildung eines disziplinarischen Netzes zur 
Aufgabe [haben], das sich an die Stelle der Familie setzen kann, das die 
Familie wiederherstellen kann und zugleich erlaubt, darauf zu verzich-
ten«.304 Ein Beispiel ist das 1840 gegründete und oben bereits erwähnte 
»›Rettungshaus‹ von Mettray«,305 einer Anstalt für junge Delinquent:in-
nen und familienlose Kinder. Foucault geht es darum, dass in Instituti-
onen wie diesen, die durch disziplinäre Machtbeziehungen strukturiert 
sind und nicht selten, wie auch Mettray, gar durch strenge militärische 
Disziplin, stets ein Bezug zur Familie hergestellt wird; die Aufseher und 
Vorsteher tragen den Namen Vater oder großer Bruder und es wird ver-
langt, die Kleingruppen, zu denen Kinder mit disziplinarischen, den rö-
mischen Dekurien entlehnten Techniken geformt werden, als Familie zu 

300	Ebd., S. 124.
301	Ebd., S. 88.
302	Ebd.
303	Ebd., S. 128.
304	Ebd.
305	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 319; vgl. auch ders.: Die Macht 

der Psychiatrie, S. 128; ders.: Die Strafgesellschaft, S. 281.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

bezeichnen. So bilden diese Apparate der Sozialarbeit einen »disziplina-
rischen Hintergrund, der da einspringt, wo die Familie versagt, der folg-
lich eben den Vorstoß einer staatlich kontrollierten Macht ausmacht, da, 
wo es keine Familie mehr gibt; doch dieser Vorstoß der Disziplinarsyste-
me erfolgt niemals ohne Bezugnahme auf die Familie, ohne quasi- oder 
pseudofamiliären Betrieb.«306

Zur »Verfugung«307 von Familiensouveränität und Disziplinardispo-
sitiven kommt es in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. In dem 
Maße, in dem die Familie zum Horizont und Objekt disziplinärer Prak-
tiken wird, findet auch »eine Art innere Disziplinierung der Familie«308 
statt. Foucault bezeichnet damit all die großen und kleinen prüfenden 
Techniken, die, aus Disziplinarinstitutionen kommend, nach und nach in 
den familiären Alltag integriert werden. So wird die Familie eine kleine 
Schule, die Kategorie Eltern von Schüler:innen taucht auf, Hausaufga-
ben sind zu kontrollieren, es findet sich folglich die Kontrolle schulischer 
Disziplin durch die Eltern. Die Familie wird auch ein »Mikrosanatori-
um«,309 das Statur und Gesten des Kindes, »Normalität und Anormali-
tät des Körpers [und] der Seele«310 kontrolliert. Doch das Zusammen-
spiel von Familiensouveränität und Disziplinardispositiven intensiviert 
sich letztlich weniger durch den Ausbau der Sozialarbeit als durch die 
Psy-Funktion.

5.4 Die Psy-Funktion oder das normale Kind und 
die Kindheit des Erwachsenen als Voraussetzung 

verallgemeinerter Wissenschaften vom A/Normalen

Alle »psychiatrische[n], psychopathologische[n], sozialpsychologi-
sche[n], psycho-kriminologische[n]«311 und sonstigen Psy-Diskurse, -In-
stitutionen, -Instrumente und -Expert:innen subsumiert Foucault unter 
dem Begriff der Psy-Funktion. Diesem Komplex disziplinärer Praktiken 
und Techniken kommt ihm zufolge im Laufe des 19. Jahrhunderts eine 
stets zunehmende Relevanz zu und als »Macht über das Anormale«312 
ist er zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Grunde in allen Disziplinar-
dispositiven auf die ein oder andere Weise wirksam, beispielsweise als 

306	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 128–129.
307	Ebd., S. 181.
308	Ebd., S. 171.
309	Ebd.
310	Ebd.
311	Ebd., S. 129.
312	Ebd., S. 319.

DIE PSY-FUNKTION ODER DAS NORMALE KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Psychopädagogik in der schulischen Disziplin oder Arbeitspsychologie 
in der Industrie. Ausgebreitet, zerstreut und verallgemeinert wird die 
Psy-Funktion zum einen aus dem reziproken Spiel der Familiarisierung 
des therapeutischen Milieus und der Disziplinierung der Familiensouve-
ränität. Zum anderen und insbesondere aber durch das Problem Kind, 
dem sowohl eine »Scharnierfunktion« für das Ausbreiten der modernen 
Psy-Funktion zukommt wie es auch ihr »Verallgemeinerungsprinzip«313 
ist. Denn wie ich folgend aufzeige, markieren nicht die Pathologien der 
Erwachsenen, sondern die »Psychiatrisierung der anormalen Kinder«314 
und das Konzept einer normalen kindlichen Entwicklung das Auftau-
chen der Anomalien, der anormalen Verhaltensweisen, kleinen und gro-
ßen Verhaltensauffälligkeiten, die möglichst frühzeitig und umfassend 
aufzuspüren sind. Im Umkehrschluss wird Infantilität zentrales Kriteri-
um für die Psychiatrisierung des Erwachsenen und Kindheit, »in der Psy-
chiatrie wie auch sonst«, zur »Erwachsenen-Falle«.315

Die Psy-Funktion entwickelt sich laut Foucault im Umfeld der Psy-
chiatrie, die Ende des 18. Jahrhunderts nicht als ein Zweig der Medi-
zin, sondern der öffentlichen Hygiene und sozialen Fürsorge entsteht.316 
In dieser Zeit kann sich die mit den Namen Pinel und Esquirol verbun-
dene Psychiatrie unter anderem deswegen als »soziale Vorsichts- und 
Hygienemaßnahme des gesamten Gesellschaftskörpers«317 institutiona-
lisieren, weil es ihr gelingt, den Wahnsinn als Krankheit und Gefahr zu 
kodieren. Esquirol ist es auch, der ein neues Verständnis der Idiotie in die 
Welt setzt, indem er diese durch Einführung des Begriffs der Entwicklung 
nicht länger als Krankheit auffasst; Entwicklung wird hier binär verstan-
den als etwas, das mensch entweder hat oder eben nicht. Als absolut aus-
schlaggebend für die Ausbreitung und Zerstreuung der Psy-Funktion ist 
für Foucault eine Kategorie und Differenzierung, die sich in der Arbeit 
von Séguin in den 1840er Jahren findet. So unterscheidet dieser im Rah-
men des Entwicklungskonzepts zwischen idiotischen und zurückgeblie-
benen Kindern.318 Während die Entwicklung des Idioten stillsteht, läuft 
die des Zurückgebliebenen, wenn auch langsam, doch kontinuierlich ab. 
Auf theoretischer Ebene bringt diese Unterscheidung Begriffe ins Spiel, 
»die für die Praxis der Psychiatrisierung des Kindes selbst von Gewicht 

313	M. Foucault: Die Anormalen, S. 397, 398.
314	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 274.
315	M. Foucault: Die Anormalen, S. 398. Vgl. auch ders.: Der Wille zum Wis-

sen, S. 99.
316	Foucault weist als ein Beleg und schlagendes Beispiel darauf hin, dass die 

erste auf Psychiatrie spezialisierte Zeitschrift in Frankreich die Annales d’hy-
giène publique waren, die zwischen 1829 und 1922 erschienen sind; vgl. M. 
Foucault: Die Anormalen, S. 155.

317	Ebd.
318	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 299.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

sein werden«.319 Foucault nennt derer drei: Erstens erscheint Entwick-
lung als ein Prozess, der das organische und psychische Leben beein-
flusst; zweitens ist Entwicklung eine Norm als zeitliche Dimension in 
einem ganz allgemeinen und grundsätzlichen Sinne, als etwas, das alle 
teilen, als eine Art Optimum, als Regel der zeitlichen Abfolge mit einem 
idealen Zielpunkt; und drittens ergeben sich daraus zwei Variablen und 
schließlich zwei Krankheitsbilder: Mensch kann in der Entwicklung ste-
hen bleiben oder in der Entwicklung gebremst sein. Darin sieht Foucault 
sich eine »doppelte Normativität«320 abzeichnen, nämlich zum einen eine 
Normativität, die sich am Erwachsenen orientiert und bemisst, der Er-
wachsene erscheint als wirklicher und idealer Endpunkt der Entwick-
lung. Und zum anderen wird die Variable der Langsamkeit durch die 
anderen Kinder definiert, indem aus dem Durchschnitt einer Gruppe 
von Kindern bezüglich eines Merkmals, einer Verhaltensweise, einer Fä-
higkeit eine Norm gebildet wird, mit der Zurückgebliebene verglichen 
respektive überhaupt ermittelt werden.321 Das führt dazu, dass Idiotie, 
und mehr noch geistige Zurückgebliebenheit, nicht weiter als Krankhei-
ten aufgefasst werden, sondern Verhaltensweisen oder Zustände in der 
Kindheit erscheinen als Abweichung gegenüber zweierlei Normen: der 
Norm der anderen Kinder und der Norm der Erwachsenen. »Man sieht 
hier genau die Anomalie in Erscheinung treten: Das idiotische oder zu-
rückgebliebene Kind ist nicht krank, sondern anormal.«322 Es ist die-
se neue psychiatrische Kategorie der Anomalie und die Unterscheidung 
zwischen dem verrückten und dem anormalen Kind, die Foucault als 
ausschlaggebend für die Ausbreitung der Psy-Funktion deutet, insofern 
sie auf diese Weise die Macht über das A/Normale wird.

»[I]m Grunde ist im 19. Jahrhundert der Verrückte ein Erwachsener; 
dagegen ist der Anormale ein Kind. Das Kind war Träger von Anoma-
lien, und um den Idioten, um die praktischen Probleme, die der Aus-
schluss des Idioten aufwarf, hat man diese ganze Familie gebildet, vom 
Lügner zum Giftstreuer, vom Päderasten zum Mörder, vom Masturban-
ten zum Brandstifter – dieses ganze allgemeine Gebiet der Anomalie, in 
dessen Zentrum das zurückgebliebene, das debile, das idiotische Kind 
steht. Man sieht, dass die Psychiatrie aufgrund praktischer Probleme mit 
dem idiotischen Kind dazu tendiert, nicht mehr nur eine kontrollierende 
Macht zu sein, die den Wahnsinn korrigiert, sondern zu etwas unendlich 
Allgemeineren und Gefährlicherem zu werden, nämlich zu einer Macht 

319	Ebd., S. 300.
320	Ebd., S. 301.
321	Vgl. ebd. Eine präzisere Unterscheidung zwischen Norm und Normal kann 

m. E. hier zunächst vernachlässigt werden, im zusammenfassenden Ab-
schnitt 5.5 gehe ich genauer darauf ein; vgl. auch ders.: Sicherheit, Territo-
rium, Bevölkerung, S. 89 ff.

322	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 303.

DIE PSY-FUNKTION ODER DAS NORMALE KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

über das Anormale, zu einer Macht, die bestimmt, was normal ist, es 
kontrolliert und korrigiert.«323

Dass die Psychiatrie die Kindheit »entdeckt«, bedeutet also nicht, dass 
sie sich schlicht ausbreitet, vielmehr ist die so problematisierte Kindheit 
für Foucault die »historische Bedingung für die Verallgemeinerung des 
psychiatrischen Wissens [und] der psychiatrischen Macht«.324 Für die 
Psychiatrisierung einer Verhaltensweise ist es nicht mehr nötig, sie in 
das Innere einer Krankheit einzuschreiben, sie in das Innere einer kohä-
renten und anerkannten Symptomatologie zu stellen, wie es zur Zeit der 
Medizin der Geisteskrankheit der Fall war, es genügt, »daß sie irgendei-
ne Spur von Infantilität in sich trägt«.325 Das Aufspüren von Infantilität 
wird so zum Filter der Analyse von Verhaltensweisen, zum einen des Er-
wachsenen, dessen Verhalten psychiatriefähig ist, sobald es sich in Form 
von Ähnlichkeit, Analogie oder Kausalität auf kindliche Verhaltenswei-
sen zurückführen lässt; zum anderen des Kindes, dessen Verhalten psy-
chiatriefähig ist, sobald es nicht der normativen Entwicklungsstufe ent-
spricht, sondern einer vorausgehenden, gewissermaßen infantileren. Die 
Psychiatrie respektive die Psy-Funktion konstituiert sich auf diese Weise 
als prüfende »Generalinstanz für die Analyse von Verhaltensweisen«.326 
Ihre gleichfalls epistemologische und normative Folie sind das normale 
Kind und die normale kindliche Entwicklung, derweil ihr Blick den Ver-
haltensweisen, deren Abweichungen und Anomalien gilt. Als ebendiese 
Generalinstanz für a/normale Verhaltensweisen wird die Psy-Funktion 
zunehmend Anschluss an zahlreiche Disziplinardispositive finden.

Dabei wird das Netz abweichender, der Prüfung würdiger Verhaltens-
weisen im 19. Jahrhundert immer feinmaschiger, was wiederum zen-
tralerweise an den beiden oben bereits beschriebenen Figuren des zu 
bessernden, korrektionsbedürftigen Individuums und des onanieren-
den Kindes liegt. Diese beiden sowie das mittelalterlich-frühneuzeitli-
che Monster entfalten Foucault zufolge im 19. Jahrhundert den Bereich 
der Anomalie,327 das heißt Praktiken und Techniken, die diese hervor-
gebracht haben, verschränken sich miteinander. Die Figur des Mons-
ters, wie etwa Halb-Mensch-halb-Tier-Wesen des Mittelalters, siame-
sische Zwillinge oder Hermaphroditen, die vor allem im 17. und 18. 
Jahrhundert problematisiert werden, ist dabei das »große Modell aller 
kleinen Abweichungen«.328 Es verstößt gegen das Gesetz der Gesellschaft 
und gegen das Gesetz der Natur, ein doppelter Rechtsbruch also: »Das 

323	Ebd., S. 319.
324	M. Foucault: Die Anormalen, S. 399.
325	Ebd., S. 400.
326	Ebd., S. 404.
327	Vgl. ebd., S. 76.
328	Ebd., S. 78.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

menschliche Ungeheuer kombiniert das Unmögliche mit dem Untersag-
ten.«329 Für Foucault gründen hier Zweideutigkeiten den Status des an-
ormalen Menschen betreffend, etwa das nie gänzlich kontrollierte Spiel 
zwischen Ausnahme von der Natur und Bruch des Rechts. Ebenfalls fin-
det sich ein gewisses tautologisches Prinzip der Erkennbarkeit, was auch 
den Bereich der Anomalie kennzeichnet. Denn das Menschenmonster ist 
zwar verboten und unmöglich, doch zugleich dient genau dies zu seiner 
Bestimmung. Die Eigenschaft des Monsters besteht gerade darin, »sich 
als Monster zu behaupten, aus sich heraus alle Abweichungen zu erklä-
ren, die von ihm ausgehen können, aber an sich unerkennbar zu sein«.330 

Während der Bezugsrahmen des Monsters das Gesetz und es per defi-
nitionem die Ausnahme ist, entstammt das zu bessernde Individuum dem 
konflikthaften Spiel zwischen Familiensouveränität und Disziplinarinsti-
tution. Es taucht »in diesem System wechselseitiger Unterstützung zwi-
schen Familie und Schule, Werkstatt, Straße, Stadtviertel, Pfarrei, Kirche, 
Polizei usw. auf«.331 Der Bezugsrahmen ist also enger und zudem das zu 
bessernde Individuum eine sehr häufige Erscheinung, und zwar so häu-
fig, dass es »in seinem Charakter eine Regelwidrigkeit darstellt, die die 
Regel ist«.332 Foucault folgend ergeben sich daraus wiederum zwei Dop-
peldeutigkeiten: Da das zu bessernde Individuum sehr häufig vorkommt 
und zudem regelkonforme Züge aufweist, wird es zum einen stets schwer 
auszumachen sein, es steht an der »Grenze des Unentscheidbaren«;333 
mensch kann also keine Beweise für es erbringen und muss es schließ-
lich auch nicht. Zum anderen stellt sich gerade der:diejenige als zu bes-
sernd heraus, bei der:dem alle Prozeduren, alle vertrauten und familiären 
Zurichtungen, mit deren Hilfe mensch es zu bessern suchte, gescheitert 
sind. Das zu bessernde Individuum zeichnet sich also dadurch aus, dass 
es nicht zu bessern ist, was wiederum paradoxerweise oder logischerwei-
se weitere Maßnahmen hervorruft, welche die familiären Techniken be-
treffen und »neue Techniken der Nachbesserung und Überkorrektur«334 
sind. So zeichnet sich um das zu bessernde Individuum herum ein Spiel 
von Belehrbarkeit und Unbelehrbarkeit ab, eine »Achse zu bessernder 
Unverbesserlichkeit« beziehungsweise eine »Achse der unbelehrbaren 
Belehrbarkeit«,335 welche all die spezifischen Einrichtungen für Anorma-
le, die sich im 19. Jahrhundert entwickeln, stützen (werden). 

Der Bezugsrahmen des onanierenden Kindes ist noch enger als die 
Familie im Zusammenwirken mit disziplinären Institutionen, er ist das 

329	M. Foucault: »Die Anormalen«, S. 1024–1025.
330	M. Foucault: Die Anormalen, S. 78.
331	Ebd., S. 79.
332	Ebd.
333	Ebd., S. 80.
334	Ebd.
335	Ebd.

DIE PSY-FUNKTION ODER DAS NORMALE KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

»Zimmer, das Bett, der Körper; außerdem die Eltern, die unmittelbaren 
Aufpasser, die Brüder und Schwestern; und schließlich der Arzt: eine 
ganze Gattung von Mikrozellen rund um das Individuum und seinen 
Körper«.336 In den Fokus gerät folglich das Innerste der Familienzelle, 
Kinderzimmer, Kinderkörper, Kindergesten, und angeleitet von medizi-
nischer Expertise wird eine quasiuniverselle Praxis gejagt. Foucault be-
schreibt diese »Quasiuniversalität« als etwas für die »Organisation des 
Wissens und der anthropologischen Techniken des 19. Jahrhunderts« 
sehr Entscheidendes, nämlich eine »polyvalente Kausalität«.337 Gerahmt 
als universelles Prinzip, das mensch praktisch bei jedermann:jederfrau 
findet, wird es zugleich zum Erklärungsprinzip für jede pathologische 
Singularität.

Durch das Zusammenspiel dieser drei Figuren, also dem Monster, dem 
zu bessernden, korrektionsbedürftigen Individuum und dem onanieren-
den Kind, ihrer je verschiedenen Wahrheitsspiele und Machttechnologi-
en, werden gegen Ende des 19. Jahrhunderts im Grunde sämtliche seeli-
schen Regungen, körperlichen Verhaltensweisen und Kontexte Objekte 
und Zielscheiben prüfender Praktiken und Techniken der Psy-Funkti-
on – und sie alle konzentrieren sich insbesondere im Problem Kind. Die 
»kleinen Anormalen, die kleinen anormalen Däumlinge«, heißt es bei 
Foucault, werden »zuletzt die großen monströsen Menschenfresser, die 
ihre Väter waren, verschlungen haben«.338

Wenn die Psychiatrisierung des anormalen Kindes die historische Be-
dingung der Verallgemeinerung der Psy-Funktion ist, so ist die Fami-
lie jene für die weitere Zerstreuung. Im Vergleich zur Sozialarbeit ist 
die Psy-Funktion weniger ein »Substitut für die Familie« als ein Diszi-
plinardispositiv »mit familiärer Bezugnahme«.339 Die Expert:innen der 
Psy-Funktion sind die »Agenten der Organisation eines Disziplinardis-
positivs«, welches »da anschließen, da einspringen wird, wo eine Kluft 
der Familiensouveränität entsteht«.340 Wie oben gesehen, ist es Aufga-
be der Familie, in ihrem Heim und in Beziehungen zu ihr äußerlichen 
Institutionen, wie etwa der Schule, wohlgeratene zukünftige Bürger:in-
nen heranzuziehen; ihr obliegt es, Subjekte an Disziplinarapparate zu 
fixieren und zu delegieren. Dabei spielt die Psy-Funktion »für all die 
Undisziplinierbaren die Rolle der Disziplin […]. Jedesmal, wenn ein In-
dividuum unfähig war, der schulischen Disziplin oder derjenigen der 
Werkstätte […] zu folgen, schaltete sich die Psy-Funktion ein. Und sie 
schaltete sich ein, indem sie einen Diskurs einführte, mit dem sie den 

336	Ebd., S. 81.
337	Ebd.
338	Ebd., S. 143.
339	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 129.
340	Ebd.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

undisziplinierbaren Charakter des Individuums der Lücke, dem Versa-
gen der Familie zuwies«.341 In dem Maße, in dem stets mehr Verhaltens-
weisen als mögliches Anzeichen einer Anomalie gelten, weitet sich der 
Zuständigkeitsbereich der Psy-Funktion sukzessive aus. Dabei sind es 
häufig die Familien selbst, die Institutionen anrufen und nach einer psy-
chiatrischen heilenden wie kontrollierenden Behandlung verlangen; es ist 
keine aufgezwungene Praktik, sondern eine seit dem späteren 18. Jahr-
hundert und der Problematisierung der kindlichen Sexualität erprobte. 

Als ein wichtiges Moment dieses Prozesses der Ausbreitung der 
Psy-Funktion macht Foucault die »Familiarisierung des therapeutischen 
Milieus«342 aus, wie sie sich beispielsweise im Aufbau privater Sanato-
rien für Kinder und Erwachsene ab Mitte des 19. Jahrhunderts zeigt.343 
Diese insbesondere von bürgerlichen Familien konsultierten Einrichtun-
gen versprechen die Refamilialisierung korrektionsbedürftiger Famili-
enmitglieder, deren Zahl, wie gerade gesehen, zunimmt. Die Sanatorien 
sind kostenpflichtig, sie erzielen also erheblich »Profite aus Anomali-
en«344. Foucault deutet dies als eine Art Kreis oder Zirkel: Das Sana-
torium fabriziert refamilialisierte Individuen in dem Maße, wie die Fa-
milie, indem sie zu korrigierende oder zu heilende Individuen benennt, 
denjenigen die Möglichkeit des Profits einräumt, die ausgehend von der 
Marginalisierung den Profit ermöglichen.345 Auch durch diese Zirkelbe-
wegung findet die weitere Ausdehnung der Psy-Funktion statt, zudem 
nimmt auf diese Weise die innere Disziplinierung der Familie zu, inso-
fern Prüfungstechniken der Psy-Funktion in die »Familienpädagogik« 
eingebaut werden. Dementsprechend ist das »Auge der Familien« zum 
»psychopathologischen« und »psychologischen Blick« geworden und 
die Überwachung des Kindes, seines Verhaltens und Charakters, »eine 
Überwachung in Form einer Entscheidung über das Normale und das 
Anomale […]«.346 

341	Ebd., S. 130.
342	Ebd., S. 164.
343	Seit Pinel und Esquirol war die Auffassung vorherrschend, dass die Anstalt 

nur dann heilen kann, wenn sie einem »Prinzip der fremden Welt« folgt, der 
disziplinäre Raum sich also von dem familiären vollkommen unterschei-
det. Diese Deutung Foucaults geht mit einer Selbstkorrektur einher, denn in 
Wahnsinn und Gesellschaft hat er die These formuliert, dass Pinel und Es-
quirol das Modell der Familie in die Anstalt eingeführt haben samt Arzt als 
verkörperter Vaterfigur. Dieser Korrektur zum Trotz bleibt die Studie wich-
tiger Bezugspunkt; vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 148, für 
die Selbstkorrektur S. 33; für die einstige These ders.: Wahnsinn und Ge-
sellschaft, S. 512 f.

344	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 164.
345	Vgl. ebd., S. 164–165.
346	Ebd., S. 182.

DIE PSY-FUNKTION ODER DAS NORMALE KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

Für die Ausbreitung und Verallgemeinerung der Psy-Funktion und der 
damit verbundenen Transformation von pädagogischen zu psychologi-
schen Praktiken und Techniken vom 19. zum frühen 20. Jahrhundert als 
Generalinstanz der menschlich-humanwissenschaftlichen Seele formu-
liert Foucault auch das folgende eindrückliche Bild: »Es sind die Unglü-
cke des kleinen Hans und nicht mehr die von Hänschen Klein, die das 
Abenteuer unserer Kindheit erzählen.«347 Hänschen Klein ist ein Volks- 
und Kinderlied, welches der Lehrer Wiedemann 1860 in seinen Samen-
körnern fiir Kinderherzen veröffentlicht. Es sollte dem Zweck dienen, 
Kindern sowohl die Vorzüge bürgerlicher Heimeligkeit singend nahezu-
legen als auch die Notwendigkeit, diese als junger Erwachsener zu ver-
lassen, um seine bürgerliche Reifung abzuschließen. Der kleine Hans da-
gegen bezieht sich auf eine 1909 veröffentlichte Fallgeschichte Freuds, 
in welcher er eine Angstphobie eines fünfjährigen Jungen dokumentiert, 
der unter Anweisung des Psychoanalytikers von seinem Vater therapiert 
wurde. Aus abenteuerlichen Irrfahrten und einem in heimelige Harmo-
nie gebetteten Gefühlsleben wird nun die Einkehr in ein Innenleben und 
das beichtende Ausleuchten dieses Psyche genannten Innenraums.348 
Die Praktiken der Wahrheitsproduktion, die Bekenntnisse, zu denen das 
Kind bewegt wird, die täglichen Berichte, die der Vater verfasst, folgen 
einem medizinisch-psychologischen Raster, nach dem die Geständnisse 
decodiert werden. Die »Psychologisierung des Kindes« tritt folglich zu 
guten Teilen in der Familie selbst zu Tage. Im Zuge dessen steigt auch die 
Relevanz von »Familiengefühlen«.349 Innerfamiliäre Beziehungen wer-
den zunehmend als Liebesbeziehungen konzipiert, sodass ex negativo 
ihr Fehlen Ausdruck einer Pathologie ist. So entsteht eine ganze »Patho-
logie der negativen familiären Gefühle«.350

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts ist die Psy-Funktion dann zugleich 
zum Diskurs und zur Kontrolle aller Disziplinarsysteme geworden, die 
bereits erwähnte Psychopädagogik in der schulischen Disziplin ist ein 
schlagendes Beispiel dafür. Diente der Aufbau von Kinderkrippen in den 
1830er Jahren dazu, Eltern von der Kinderpflege zu entlasten, um sie 
dem Arbeitsmarkt zuzuführen, werden Grundschulen ab den 1890ern 
zu Filtern für Phänomene geistigen Rückstands.351 Mit dieser Ausdeh-
nung geht im Übrigen kein Verdrängen (schul-)disziplinärer Prüfungs-
praktiken einher. Zwar hat die Prüfung durch ihre Verwissenschaftli-
chung eine gewisse »spekulative Läuterung« erfahren und scheint in 

347	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 249.
348	Vgl. dazu auch meine genealogische Skizze der Seele in Christoph T. Bur-

meister: »Seele«, in: Jürgen Hasse/Verena Schreiber (Hg.), Räume der Kind-
heit. Ein Glossar, Bielefeld 2019, S. 309–314.

349	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 169.
350	M. Foucault: Die Anormalen, S. 197.
351	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 307–308.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

Form von »Tests, Gesprächen, Befragungen oder Konsultationen« die 
Disziplinarmechanismen zu korrigieren, etwa die Schulpsychologie die 
Strenge der Schule.352 Aber in »konzentrierter oder formalisierter Spiel-
art«353 sind die Techniken der Prüfung nach wie vor in eine jede Diszi
plinartechnologie integriert. Die Psy-Funktion wird also zur Kontrollin
stanz aller Disziplinardispositive und führt zugleich den Familiendiskurs 
ein. »In jedem Augenblick ist es stets die Familie, auf die sie als Psycho-
pädagogik, als Arbeitspsychologie, als Kriminologie […] etc. verweist; 
die Wahrheit, die sie bildet und formt und die für sie als Bezugssystem 
hervortritt, ist stets die Familie.«354 Die Familie wird so zur selbsteviden-
ten Referenz der verallgemeinerten Psy-Funktion, deren historische Be-
dingung und wesentliches Element das Problem Kind ist.

5.5 Kindheit, Familie und Moderne. Zusammenfassung

Kindheit und Familie sind zentrale Themen Foucaults. Wie ich in den vo-
rangegangenen Abschnitten herausgearbeitet habe, durchziehen sie als 
Befund seine Analysen frühneuzeitlicher wie moderner Praktiken sowohl 
der Disziplinen der Körper als auch der Regulierungen der Bevölke-
rung. Meine rekonstruktive, systematisierende Relektüre von Foucaults 
Werk zeigt, dass Kindheit und Familie nie als bloße Ableitungen oder 
schlichte Anhängsel fungieren, sondern dass sie ganz wesentliche Ele-
mente sowohl des Hervorbringens als auch des Funktionierens moderner 
Vergesellschaftungsformen und ihrer Institutionalisierungen sind. Die 
wesentlichen Elemente des abgeschrittenen Weges werden nun noch ein-
mal zusammengefasst.

Ausgehend von den vorreformatorischen Gruppierungen des Ge-
gen-Verhaltens, die kleine Inseln im »allgemeinen Plasma der Souverä-
nitätsbeziehungen«355 bilden, steht das Problem Kind im Zentrum zweier 
trans-/formierender Prozesse der Frühen Neuzeit: dem Ausbilden einer 
fürstlichen Regierungskunst und dem Beginn der Disziplinen des Kör-
pers. Foucault argumentiert, dass diese Gruppierungen des Gegen-Ver-
haltens pastorale Praktiken der Führung des Selbst und der Anderen 
verändern und vervielfältigen, wodurch diese Gruppierungen es als his-
torische Bedingung ermöglichen, dass pastorale Praktiken über religiöse 
Kontexte im engeren Sinne hinaus aufgegriffen werden. Durch Reforma-
tion, Gegenreformation und weitere soziale Aufstände sowie politische 

352	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 290.
353	Ebd.
354	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 130. Der »extremste ›Familien-

diskurs‹« wird dann, wie oben skizziert, die Psychoanalyse; ebd., S. 131.
355	Ebd., S. 103.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

und ökonomische Neuerungen beginnt im frühen 16. Jahrhundert das 
Zeitalter der Führungen und Regierungen, das heißt, pastorale Praktiken 
werden verweltlicht, politisiert und vollkommen neuen Zwecken zuge-
führt – im Zentrum all dieser Bewegungen steht das Problem Kind. Denn 
es befindet sich, so Foucault, am »Kreuzungspunkt« unterschiedlicher 
Formen der Leitung: seiner selbst und der Familie, der der Kinder und 
ihrer Erziehung zu rechtschaffenen Bürger:innen sowie religiöser und öf-
fentlicher Leitung. »Die fundamentale Utopie, der Kristall, das Prisma, 
durch das hindurch die Probleme der Leitung wahrgenommen worden 
sind, ist dasjenige der Institution der Kindheit.«356 Am Beispiel von Eras-
mus von Rotterdams Die Erziehung eines christlichen Fürsten von 1516 
zeigt sich die Bedeutung, die diese Regierungskunst der fürstlichen Kin-
dererziehung beimisst. Das fürstliche Kind gilt als Schlüssel zur Zukunft 
des Staates und seine Erziehung als ausschlaggebend für diese Zukunft. 
Denn nur wer sich selbst und seine Familie gut zu regieren weiß, vermag 
auch einen Staat gut zu regieren; doch nur der ist fähig, sich gut zu regie-
ren, der gut erzogen wurde. Diese Erziehungskunst ist folglich struktu-
riert durch die zukünftige Gegenwart des Staates, welche die gegenwär-
tige an Gemeinwohl übertreffen soll. Dies erscheint indes nur möglich 
durch eine Erziehung des Fürstenkindes, hinter der alles andere, zumin-
dest vom Anspruch her, zurücksteht. Die Erziehung soll möglichst früh-
zeitig beginnen. Sie stellt hohe Anforderungen an Eltern und Erzieher:in-
nen, deren Verhaltensweisen dem Fürstenkind nachzuahmende Beispiele 
sind, wobei die Bedeutung des Vaters die der Mutter weit übertrifft. Auch 
das Umfeld ist weise zu wählen, denn das niveaulose Verhalten proble-
matischer Kinder wird ebenfalls allzu schnell nachgeahmt. Diese Regie-
rungs- und Erziehungskunst, der die Institution Kindheit Utopie, Kris-
tall, Prisma ist, erhält also Einzug in die fürstliche Familiensouveränität. 
Derweil bleiben auch außerhalb der Familie Souveränitätsbeziehungen 
bis ins 17. Jahrhundert hinein die dominanten.

Es sind ebenfalls die Gruppierungen des Gegen-Verhaltens, die zuerst 
Praktiken disziplinären Typs ausbilden, disziplinäre Machtbeziehungen, 
ohne die Foucault zufolge bürgerlich-kapitalistisch-industrielle Vergesell-
schaftungsformen nicht möglich gewesen wären. Konkret hebt er die Ge-
meinschaft der Brüder vom gemeinsamen Leben hervor, die »einen Teil 
der geistlichen Techniken auf die Erziehung«357 übertragen, etwa die as-
ketische Übung. Zuerst angewandt und damit zugleich ausgedehnt wer-
den diese frühen disziplinären Praktiken am Ende des 15., beginnenden 
16. Jahrhunderts auf die schulische, umherziehende Jugend.358 So zeich-
nen sich in den Praktiken der Brüder vom gemeinsamen Leben bereits 

356	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 336.
357	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 208.
358	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 104.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

pädagogische Schemata ab, allen voran die Kopplung von Zeit und Fort-
schritt, dass mensch folglich Dinge nur dann lernt, wenn verschiedene, 
zeitlich aufeinander folgende Stadien durchlaufen werden. Zudem fin-
det eine Einteilung nach Altersstufen statt und es kommen Programme 
aufeinanderfolgender Übungen zum Einsatz. Aus der Zurückgezogen-
heit der Askese wird der geschlossene Lernraum, also ein von der Au-
ßenwelt getrennter Raum als Notwendigkeit für das Lernen. Der aske-
tische Führer wird zum Klassenlehrer und die Schulkassen folgen einer 
dem römischen Militär entlehnten inneren Organisation. Foucault hebt 
insbesondere die Technik der Übung sowie die Verknüpfung eines line-
aren Zeitkonzepts mit individuellen Erziehungs- und Lernfortschritten 
als relevant für die Ausbildung disziplinärer Machtbeziehungen hervor, 
die in der Problematisierung der studentischen Jugend ihren Anfang neh-
men. Dieses »kleine Zeit-Kontinuum der Entwicklungsindividualität«359 
findet seine Entsprechung in den Fortschrittskonzepten des 18. Jahrhun-
derts. Sowohl der Fortschritt der Gesellschaft als auch die Entwicklung 
des Individuums entsprechen den neuen disziplinären Machttechniken 
einer »reihende[n] Zurichtung der Zeit«.360

Im Laufe der Frühen Neuzeit entstehen immer mehr disziplinäre Inseln, 
im Militär, in den Werkstätten und Manufakturen, in den christlichen 
Schulen, bis disziplinäre Machtbeziehungen im 17. und 18. Jahrhundert 
die dominanten werden, ohne indes souveräne, juridische zu verdrängen. 
Leitend wird nun die disziplinäre Norm, wodurch sich auch die Funkti-
on des Gesetzes transformiert, die fortan eine Normen kodizierende ist.361 
Dabei lassen sich disziplinäre Machtbeziehungen zwar einerseits recht 
präzise bestimmen: Sie zielen auf den:die Einzelne:n, analysieren und de-
komponieren Individuen, Gesten, Zeiten, Räume, klassifizieren die so ge-
wonnenen Elemente entsprechend erwünschten normierten Zielen und 
etablieren diesen gemäß optimale Sequenzen koordinierter Handlungs-
akte zur Ausbildung einer Geste oder Gewohnheit; sie führen zu Spal-
tungen zwischen denen, die die Norm erfüllen, und den anderen, werden 
kontinuierlich ausgeübt und wirken durch ihren komplementären Be-
zug zur Realität normierend.362 Doch können sie andererseits, wie gese-
hen, durchaus sehr verschiedene Formen annehmen: von fürsorgend bis 
repressiv, von Eltern-Kind-Beziehungen bis zu Staatsapparaten. Sie sind 
also letztlich weniger monolithisch und determinierend, als der Begriff 
der Disziplinargesellschaft es für einige Interpret:innen nahelegt und es 
in den Sozial- und Kulturwissenschaften zuweilen verhandelt wird.363

359	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 207.
360	Ebd.
361	Vgl. M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 88.
362	Vgl. ebd., S. 89.
363	Vgl. z. B. A. Reckwitz: Das hybride Subjekt, S. 13–14, 27.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

Eine ganz wesentliche Technik disziplinärer Machtbeziehungen ist für 
Foucault die Prüfung, die er genealogisch in den genannten Feldern he
rausarbeitet. Dabei dienen ihm Schulen des 17. und 18. Jahrhunderts so-
wohl als intensiv konsultierte Quellen als auch als beispielhafte Verge-
genwärtigung der Transformationen hin zu disziplinären Praktiken, wie 
etwa der Fall der Gobelinmanufaktur zeigt. Diese bekommt 1737 eine 
neue Zeichenschule, deren Praktiken eine vollkommen andere Organi-
sation der Zeit aufweisen als die ältere, dem Zunftwesen entsprechende 
Schule von 1667. Hier entsteht eine disziplinäre Ausbildungszeit, die sich 
unter anderem dadurch auszeichnet, dass sie von der Erwachsenenzeit 
und der Berufszeit abgelöst wird. Anders als in der Erziehung des jun-
gen Fürsten wird hier eine wesensmäßige Differenz zwischen Kind und 
Erwachsenem eingezogen. Überdies führt die Zunahme disziplinärer In-
seln dazu, dass sich erzieherische Praktiken über das fürstliche Kind hi-
naus auf stetig mehr kindliche Einzelne ausweiten.

Die von Foucault als äußerst zentral erachteten Prüfungspraktiken, 
die Techniken der hierarchischen, räumlichen Überwachung mit solchen 
normierender Sanktionen kombinieren, arbeitet er insbesondere anhand 
von Texten Jean-Baptiste de La Salles heraus, der zahlreiche christliche 
Schulen gegründet hat. Doch ist das Eigentliche hier weniger, dass auf 
das Regieren der Kinder bezogene Institutionen eine zentrale historische 
Quelle sind, sondern es sind die individualisierenden Effekte dieser Prak-
tiken. Denn anders als in Souveränitätsgesellschaften, in denen die Sub-
jekt-Form sich nur in Ausnahmefällen, wie einer Zeremonie, an einer so-
matischen Singularität festmacht, etwa der des Königs (der ja deswegen 
die berühmten zwei Körper benötigt),364 überlagern sich in Disziplinarge-
sellschaften Subjekt-Form und somatische Singularität »exakt«.365 Prü-
fende Techniken der Disziplin werden auf den Körper des:der Einzelnen, 
seine:ihre Gesten, Verhaltensweisen, Kraft und Lebenszeit angewandt 
und ausgeübt, wodurch der:die Einzelne zu einem dokumentierten Fall 
wird. In dieser kleinen Technik, die eine Form der Wissensgenerierung 
und Machtbeziehung ist, entsteht Foucault zufolge das moderne Indivi-
duum, dieses »historisch neue Element«.366 Er macht in diesen prüfen-
den Disziplinarpraktiken eine Umkehrung der politischen Achse der In-
dividualisierung aus, die in Disziplinargesellschaften gewissermaßen eine 
absteigende ist, in denen mensch also umso mehr individualisiert wird, 
je intensiver die Machtbeziehung ist.367 Besonders intensiv ist sie beim 
Subjekt/Objekt Kind. Es sind zudem disziplinäre Prüfungspraktiken, die 

364	Vgl. Ernst H. Kantorowicz: Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur po-
litischen Theologie des Mittelalters, München 1990 [1957].

365	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 90.
366	Ebd., S. 93.
367	Vgl. M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 248.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

für Foucault die historische Möglichkeitsbedingung der Humanwissen-
schaften bilden.

Die Disziplinen des Körpers sind für Foucault der eine Pol einer mo-
dernen Macht zum Leben, der andere sind die biopolitischen Techni-
ken der Bevölkerungsregulation. Diese kommen im 18. Jahrhundert 
auf, wenn die patriarchale Familie als Regierungsmodell des Staates 
verschwindet und die Bevölkerung Zweck und Ziel staatlicher Regie-
rungskunst wird. In diesem Moment, so lässt sich das Bild fortführen, 
treten gewissermaßen zu den nunmehr zahlreichen disziplinären In-
seln noch solche regulierender Bevölkerungskontrollen hinzu. Sie wer-
den fortan die dominanten Praktiken und Techniken sein, wiederum 
ohne juridische und disziplinäre deswegen zu verdrängen.368 Anders 
als die (bisher) nicht empirische Norm der Disziplin, die von einem 
Ideal, einem »optimalen Modell« ausgeht und folglich komplementär 
zur Realität versucht auf ebendiese einzuwirken, ist der Realitätsbezug 
regulierender Techniken ein immanenter, etwa durch statistisch-pro-
babilistische Ortungen von »Normalitätskurven«, durch empirische 
(Ver-)Messungen der Realität.369 Disziplinäre Praktiken werden also 
von Normen angetrieben und führen in der Folge zu Spaltungen des 
Normalen und Anormalen; biopolitische, regulierende Praktiken er-
mitteln empirisch Normales und Anormales und bedienen sich dann 
dessen, was sie für normaler und günstiger als die anderen Varianten 
halten. Diese Aufteilungen fungieren sodann als Normen, wodurch die 
biopolitische Norm ein »Spiel im Inneren der Differential-Normali-
täten«370 ist. Wenngleich in beiden Fällen der Effekt letztlich ein nor-
malisierender ist, fallen Disziplin und Biopolitik nicht in eins, wes-
halb Foucault zur präziseren analytischen Unterscheidung disziplinäre 
»Normation«371 und regulierende Normalisierung trennt. Dadurch 
aber, dass biopolitische, regulierende Techniken die dominanten wer-
den, transformiert sich auch die disziplinäre Norm, sodass zu idealen 
nun auch empirische Normen hinzukommen.

Der Kreuzungspunkt disziplinärer und regulierender Praktiken ist ins-
besondere die Sexualität, denn sie ermöglicht den:die Einzelne:n zu re-
gieren und die Reproduktion der Bevölkerung zu sichern. So wird die 
patriarchale Familie, die Foucault zufolge einem souveränen Modell der 
Macht gehorcht, zum wichtigsten Instrument zur Regierung der Bevöl-
kerung. Sie verliert durch diese Bewegungen jedoch nicht ihr Souve-
ränitätssystem, vielmehr wird dieses durch die Ausdehnung disziplinä-
rer und regulierender Machtbeziehungen zugleich limitiert, konzentriert 

368	Vgl. M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 22–23.
369	Ebd., S. 90, 98.
370	Ebd., S. 98.
371	Ebd., S. 90.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

und intensiviert.372 Diese ihre eigene Familiensouveränität macht sie un-
erlässlich sowohl als Instrument bevölkerungsregulierender Techniken 
als auch als Scharnier für Disziplinardispositive. Foucault argumentiert, 
dass Ausgangspunkt dieses Prozesses sowie zentrales Objekt von Inter-
ventionen das Problem Kind ist; nämlich das demographische Problem 
der Kinder, ihrer Geburtenzahl im Verhältnis zur Sterblichkeit und auch 
das pädagogische der Kindheit, dem Sicherstellen des Überlebens des 
Kindes und seiner angemessenen Erziehung bis zum Erwachsenenalter.373

Mitte des 18. Jahrhunderts, im Zuge gesundheitspolitischer Interventi-
onen einerseits und Auseinandersetzungen um eine natürliche Kindeser-
ziehung andererseits, führt die Problematisierung der kindlichen Sexu-
alität im Masturbationsdiskurs Foucault zufolge dazu, dass sich eine 
bürgerliche Familienzelle herausbildet. Die Jagd auf die kindliche Sexu-
alität ist keine Folge des Entstehens der bürgerlichen, konjugalen, elter-
lichen Familie, sondern im Gegenteil »eines ihrer konstituierenden Ele-
mente«.374 Dabei ist die kindliche Sexualität kein Problem der Moral, 
sondern der Krankheit. Deshalb werden bürgerliche Eltern, die dem ärzt-
lichen Rat folgen und den kindlichen Körper, seine Gesten und Phanta-
sien liebevoll-streng überwachen, zu »Diagnostikern« und »Therapeu-
ten«.375 Indem die bürgerlichen Eltern sich der medizinischen Kontrolle 
anschließen, werden sie zu normalisierenden »Gesundheitsagenten«.376

Während die gesundheitspolitische Antimasturbationskampagne die 
bürgerlichen Eltern dazu auffordert, sich um Körper und Bett des Kindes 
zusammenzuziehen, wird beim im Entstehen begriffenen Proletariat zu Be-
ginn des 19. Jahrhunderts gegenteilig das enge und unstete Durcheinan-
der der Körper in den Schlafsälen problematisiert. Die von Foucault als 
Heiratskampagne zusammengefassten Maßnahmen, die sich an die Arbei-
ter:innen richten, zielen nicht auf das Zusammenziehen der Körper, son-
dern auf das Bilden einer bestimmten Familienzelle. Neben Hilfsvereinen, 
Sparkassen und dergleichen bezieht sich Foucault vor allem auf die Woh-
nungen und kleinen Häuschen, die errichtet werden und deren räumliche 
Ordnungen separierte Körper bedingen. Diese Familienzelle also soll aus-
einanderrücken und sich zugleich festigen. Aus beiden Kampagnen ent-
steht Foucault zufolge schließlich so etwas wie ein »klassenübergreifendes 
Familienmodell«,377 unter dessen »Hülle« aber zwei verschiedenen Pro
blematisierungen des Sexes und des Inzests schlummern: Eine geht von der 
Gefahr kindlicher Sexualität aus, die andere von der Gefahr erwachsener.

372	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 125.
373	Vgl. M. Foucault: »Die Gesundheitspolitik im 18. Jahrhundert«, S. 916.
374	M. Foucault: Die Anormalen, S. 328.
375	Ebd., S. 330.
376	Ebd.
377	Ebd., S. 354.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

Die souveräne Familie ist jedoch nicht nur privilegiertes Instrument 
der Bevölkerungsregulation, sie ist auch das unerlässliche Scharnier der 
Disziplinardispositive. So kommt ihr die zweifache Rolle zu respektive 
ist es ihr möglich, Individuen an Disziplinardispositive zu fixieren und 
sie zwischen solchen zirkulieren zu lassen. Durch dieses zirkuläre Spiel 
zwischen Familie und Anstalt kommt es zu einer sukzessiven Diszipli-
nierung der Familie, ohne dass deswegen das Souveränitätssystem ver-
schwindet, es wird vielmehr transformiert. Dabei unterscheidet Foucault 
zwischen zwei Gruppen von Expert:innen, die sich der Familie anneh-
men, ohne Teil ihrer zu sein: zum einen die soziale Fürsorge, aus der 
die Sozialarbeit hervorgeht, und zum anderen die Psy-Funktion, die für 
Foucault ab dem späteren 19. Jahrhundert die zentralste ist, insofern sie 
in allen Disziplinardispositiven ihre Wirkung entfaltet. Während Sozial-
arbeit ein »Substitut für die Familie« ist, fungiert die Psy-Funktion viel-
mehr als ein Disziplinardispositiv »mit familiärer Bezugnahme«.378 Die 
Psy-Funktion, die um 1800 als Teil der öffentlichen Hygiene und sozi-
alen Fürsorge im Umfeld der Psychiatrie entsteht, beginnt sich ab Mit-
te des 19. Jahrhunderts zu zerstreuen und Anschluss zu nehmen an an-
dere Disziplinardispositive. Dabei ist die historische Bedingung dieser 
Verallgemeinerung der Psy-Funktion die Psychiatrisierung des anorma-
len Kindes. Diese Verwissenschaftlichung von Kind, Kindheit und Kind-
heit der Erwachsenen führt auch zur Transformation der Wahrheitsspiele 
disziplinärer Praktiken, insofern zu idealen Normen, wie in den Schulen 
La Salles, zusehends biopolitische Normen treten, die aus empirischen 
Normalitätskurven und -aufteilungen gewonnen werden. Das zentra-
le Wirkungsfeld der Psy-Funktion ist in der Folge daher weniger das 
der Pathologien als das der a/normalen Verhaltensweisen, sodass sie zur 
»Generalinstanz«379 wird, die darüber bestimmt, »was normal ist, es 
kontrolliert und korrigiert«.380

Es zeigt sich also durch meine Analyse, dass bei allen von Foucault 
untersuchten Feldern in Bezug auf frühneuzeitliche und moderne Prak-
tiken und Techniken dem Problem Kind eine konstitutive beziehungs-
weise maßgebliche Funktion zukommt:381 angefangen bei der Krise des 

378	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 129.
379	M. Foucault: Die Anormalen, S. 404.
380	Ebd., S. 319.
381	Der Vollständigkeit halber sei hier darauf hingewiesen, dass Foucault zum 

einen in einer Vorlesung zur Geschichte der Gouvernementalität und zum 
anderen in einem Radiointerview bezüglich der Reform des Sexualstraf-
rechts in Frankreich Ende der 1970er Jahre auch Thesen zum spätmoder-
nen Problem Kind formuliert. Diese werden hier zunächst ausgelassen, weil 
der Fokus des Kapitels auf der Frühen Neuzeit und beginnenden Moderne 
liegt. Foucault begreift diese Phase, mit welcher sich der Großteil seiner ma-
terialen Analysen auseinandersetzt, als wesentlich und konstituierend für die 

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

Pastorats und dem Beginn des Zeitalters der Führungen, dem genealogi-
schen Nachspüren sowie der Analyse der Disziplinen, dem Entstehen re-
gulierender Kontrollen der Bevölkerung, der bürgerlichen und der pro-
letarischen Familienzelle, der familialen Substitute der Sozialarbeit und 
schließlich der Verbreitung und Zerstreuung der Psy-Funktion. Zweifels-
ohne umfassen all diese Felder noch mehr Aspekte, doch sollte die unge-
heure Relevanz des Problems Kind dabei nicht übergangen werden. Es 
ist wohl ein Zusammenhang darin anzunehmen, dass das Problem Kind 
einerseits Foucaults Modernediagnosen so prominent durchzieht, es aber 
andererseits in der Rezeption bisher keine nennenswerte Resonanz ge-
funden hat. Das Problem Kind zeigt sich in diesem Schweigen als eine so 
natürliche Selbstverständlichkeit unserer Kultur, dass es bisher nicht the-
matisiert wurde, oder umgekehrt: Dass es bisher nicht thematisiert wur-
de, ist Ausdruck dieser natürlichen Selbstverständlichkeit.

Aufgrund der Vielzahl der Dimensionen und Relationen des Pro
blems Kind, seiner historischen Tiefe und gegenwärtigen Reichweite, all 
der Elemente und Beziehungen, die von ihm ausgehen, ist nun deut-
lich geworden, dass die Rede von einem Dispositiv moderner Kindheit 
kaum die Relevanz und Bedeutung abzubilden vermag, die dem Pro
blem Kind zukommt. Anders der Begriff der Karte von Deleuze, die eine 
mehrdimensionale Karte bezeichnet, die in der und durch die Analyse 
herzustellen ist. Sie ermöglicht es, all die Dispositive samt ihren Bezie-
hungsgeflechten begrifflich einzufangen, die ausgehen von den Proble-
matisierungen des Subjekts als Kind und den um, am und durch das Sub-
jekt/Objekt Kind erfolgten Problematisierungen.

Der Analyse von Foucaults Werk folgend, umfasst diese Karte des 
Problems Kind zahlreiche Praktikenkomplexe, Subjektformen und In-
stitutionen. Sie bringt normierte, normale und anormale körperliche 
und seelische Verhaltensweisen hervor sowie das Wissen, die Techniken, 
Institutionen und Expert:innen, diese zu ermitteln und zu bearbeiten; 
etwa die kindlichen Gesten beim Schreibenlernen oder auch jene bei der 
Selbstbefriedigung, die Pflege des Säuglings oder die Kindheitserinne-
rungen des Erwachsenen. Das Kinderzimmer ist ebenso Element dieser 
Karte wie grundsätzlich die materiellen, räumlichen und zeitlichen Ord-
nungen des Wohnens sowie jene pädagogischer, psychologischer, psy-
chiatrischer und therapeutischer Einrichtungen. Entsprechend leitet sie 
von prüfenden, für- wie vorsorgenden über fördernde und kompensie-
rende bis zu repressiven mannigfaltige Praktiken an. Die Ordnungen der 

Gegenwart. Überdies ist der werkgeschichtliche Stellenwert der Thesen zur 
Spätmoderne ein anderer, da es sich in beiden Fällen um das gesprochene 
Wort Foucaults handelt, nicht um mehrfach gewendete, schriftlich fixierte, 
publizierte Analysen. Im Kapitel 6 werde ich die beiden Thesen Foucaults 
zum spätmodernen Problem Kind aufgreifen.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE BEI FOUCAULT

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

Familie, Geschlechter, Generationen und Subjekte werden von ihr struk-
turiert, allen voran Kind, Vater, Mutter, Eltern, Expert:innen und Laien. 
Sie bringt sowohl erzieherische, pädagogische und Psy-Disziplinen her-
vor als auch biopolitische Regulierungen der Bevölkerung, die sie beide 
in die Familie trägt respektive die Familie nutzt, um die jeweilige Dis-
ziplin und Biopolitik durchzusetzen. Sie reicht von der örtlichen Sozia-
len Arbeit über private und öffentliche Initiativen der Für- und Vorsorge 
bis zu sozialstaatlichen Apparaten. Die kostenpflichtige Psy-Funktion in 
der familiären Alltagspraxis, etwa in Form fördernder oder kompensie-
render Therapien, sowie die auf sie Bezug nehmenden Institutionen sind 
ebenso Elemente der Karte des Problems Kind wie private Sanatorien 
und psychiatrische Anstalten. Und nicht zuletzt sind es das moderne bio-
graphische Individuum und die Humanwissenschaften.

Der Analytik der historischen-relationalen Soziologie gemäß ist selbst-
redend nicht das Problem Kind allein ursächlich für all das soeben Auf-
geführte. Zudem ist dieses Dispositivgeflecht keinesfalls als homogen zu 
begreifen anstatt als konflikthaft. Die skizzierten soziokulturellen Struk-
turen und Prozesse gehorchen also nicht einer Gesamtorchestrierung 
wie die Ideologie Althussers.382 Doch sowohl für sämtliche sozialen und 
Psy-Dispositive als auch für die familialen und (sozial-)staatlichen ist das 
Problem Kind, wie dargestellt, eine wesentliche Bedingung der Möglich-
keit ihres historischen Werdens sowie ihres gegenwärtigen Funktionie-
rens. Dabei hat sich Entwicklung in der Analyse von Rousseaus Émile 
und auch in der von Foucaults Werk als ein besonders zentrales Element 
erwiesen für die Wahrheitsspiele, Machtbeziehungen und Selbsttechni-
ken des Problems Kind. Aus diesem Grund und um die Geschichte der 
Gegenwart bis in die Spätmoderne fortzuführen, konzentriert sich das 
folgende Kapitel auf das moderne Entwicklungsdenken.

382	Siehe dazu das Kapitel 2, insbesondere den Abschnitt 2.3.

KINDHEIT, FAMILIE UND MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

6 Von entgrenzten 
Entwicklungskonzeptionen und 

kompetenten Emotionen 

Konturen des Problems Kind in der Spätmoderne

Das Reden von Entwicklung in Bezug auf Kindheit ist seit seinen An-
fängen in einem Maße naturalisiert, kulturalisiert und institutionalisiert 
worden, dass die sukzessive, einem Plan gehorchende, spezifische Stu-
fen und Funktionserwartungen durchlaufende Entwicklung des Kindes 
eine selten hinterfragte Selbstverständlichkeit geworden ist. Entwicklung 
geht von einer essenziellen Differenz zwischen Kind und Erwachsenem 
aus, die das Kind durch Erziehung zu überbrücken hat.1 Sie impliziert 
einen Prozess, der, wie ich an Rousseaus Émile gezeigt habe, Gegenwart 
und Zukunft, der gegenwärtige Zukunft und zukünftige Gegenwart in 
ein durch Angst und Hoffnung angetriebenes Verhältnis setzt: Die posi-
tiven, hoffnungsvollen Möglichkeiten gelungener Entwicklung des Kin-
des strukturieren negative, ängstigende, sorgende Erwartungen etwaiger 
Fehlentwicklungen und vice versa. Zugleich indes bedarf die kindliche 
Entwicklung einer Gegenwart, die unmittelbar gegenwärtig ist, die nicht 
erzieherisch auf zukünftige Brauchbarkeit und Nützlichkeit des Kindes 
abzielt, die kindliche Entwicklung also nicht einer staatlichen oder öko-
nomischen Vernunft unterwirft. Dass selbst Rousseau, der so vehement 
für eine solche nicht-instrumentelle Gegenwart des Kindes eintritt, in 
seiner »Kunst der Menschenbildung«2 und seinem Entwurf einer Na-
tur des Kindes diesen Anspruch nicht einlöst, habe ich in der Analyse 
des Émile herausgearbeitet. Der Zukunftsbezug ist demnach grundlegen-
des Element und Wahrheitsspiel von Konzeptionen moderner Kindheit 
als Entwicklungskindheit und der postulierte Gegenwartsbezug Motor 
struktureller Spannungen in erzieherischen, elterlichen und staatlichen 
Praktiken.3 Ausgehend von der historischen wie analytischen Relevanz 
des Problems Kind für Prozesse gesellschaftlicher Reproduktion (Althus-
ser), davon, dass das Problem Kind zentrales Element des Hervorbrin-
gens und Funktionierens moderner Praktiken und Techniken der Verge-
sellschaftung ist (Foucault), und insbesondere davon, dass sich sowohl 

1	  	Vgl. auch M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 59–66.
2	  	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 5.
3	  	Vgl. dazu auch Helga Zeiher: »Kindheit zwischen Zukunftserwartungen 

und Leben in der Gegenwart«, in: Vera King/Benigna Gerisch (Hg.), Zeit-
gewinn und Selbstverlust. Folgen und Grenzen der Beschleunigung, Frank-
furt/Main, New York 2009, S. 223–241.

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

in der Analyse von Rousseaus Émile als auch in der von Foucaults Werk 
der Aspekt kindlicher Entwicklung als besonders relevant erwiesen hat 
für die Wahrheitsspiele, Machtbeziehungen und Selbsttechniken des Pro-
blems Kind, widme ich mich in diesem Kapitel dem Entwicklungsden-
ken und dessen spätmoderner Entgrenzung. Dazu skizziere ich hier zu-
nächst die Grundlinien der Argumentation und den Aufbau des Kapitels.

Mit Beginn der Frühen Neuzeit, wenn das bloße »Daherwachsenlas-
sen«4 der Kinder durch die in Kapitel 5 beschriebenen Disziplinardis-
positive nach und nach einer stärker geordneten Kindheit weicht, wird 
kindliche Entwicklung problematisiert und konzipiert als einer idealis-
tisch-pädagogischen Norm folgend. Rousseaus Natur des Kindes ent-
spricht einer solchen Problematisierung und Konzeption. Durch die 
Verallgemeinerung der Psy-Funktion, für die das Problem Kind, wie 
Foucault betont, sowohl »Scharnierfunktion« als auch »Verallgemeine-
rungsprinzip«5 ist, kommt es gegen Ende des 19. und zu Beginn des 20. 
Jahrhunderts zu einer enormen Ver(natur)wissenschaftlichung kindlicher 
Entwicklung. Dieser Prozess führt zu einer Transformation des Norm-
maßstabs vom normativ-pädagogischen Ideal zum empirisch-(natur)wis-
senschaftlich Normalen, was überdies mit der endgültigen Durchsetzung 
einer säkular-wissenschaftlich begründeten Entwicklungskindheit ein-
hergeht.6 Ab den 1960er und 70er Jahren, der beginnenden Spätmoder-
ne, wird das Problem Kind schließlich gleichermaßen dezentriert und 
zentriert, infolgedessen werden Entwicklungskonzeptionen der Potenzi-
ale dominant; Kindheit wird zunehmend diskursiviert und versozialwis-
senschaftlicht, sie wird reflexiv, ein Gegenstand öffentlicher wie privater 
Debatten, kindliche Subjektivität aufgewertet und Entwicklung erscheint 
als etwas kulturell, individuell und eigenverantwortlich Formbares.

Diese drei Konzeptionen kindlicher Entwicklung, die ich als Norm, 
Normal und Potenzial fasse, lösen einander jedoch keinesfalls ab, viel-
mehr überlagern sie sich in der Spätmoderne in elterlichen und staatli-
chen Praktiken. Konzeptionen der Potenziale sind mithin die gegenwärtig 
dominanten. Dies führt zu einer zweifachen Entgrenzung, so meine The-
se, zum einen von Prävention und Optimierung, zum anderen von Angst 
und Hoffnung. So ist in disziplinäre Praktiken, wie solche der Erziehung 
und Pädagogik, von Beginn an ein präventiver und ein optimierender 
Moment eingelassen: optimierend, insofern sie mit möglichst geringem 
Aufwand möglichst effektiv ihren Zweck zu erreichen suchen (worin 
auch immer dieser liegen mag). Präventiv sind diese Praktiken, da das 

4	  	D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse, S. 23.
5	  	Vgl. M. Foucault: Die Anormalen, S. 397–398.
6	  	Vgl. Florian Eßer: »Die verwissenschaftlichte Kindheit«, in: Meike S. Baader 

et al. (Hg.), Kindheiten in der Moderne. Eine Geschichte der Sorge, Frank-
furt/Main, New York 2014, S. 124–153.

KONTUREN DES PROBLEMS KIND IN DER SPÄTMODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Ziel einer disziplinären Machtbeziehung darin besteht, eine erwünschte 
körperlich-seelische Selbstführung zu formen sowie entsprechende Ge-
wohnheiten und Begehrensstrukturen auszubilden; sie kommen also zur 
Anwendung, bevor ein unerwünschtes Verhalten vollzogen wird oder 
eine schädliche Gewohnheit sich verfestigt und um diesen frühzeitig zu 
begegnen, weshalb sie zu zuvorkommenden Verfahren tendieren.7 Da-
bei macht es einen ganz wesentlichen Unterschied, ob Zweck und Ziel 
durch eine dichotome Norm strukturiert sind, wie natürlich/widernatür-
lich, durch ein kontinuierliches Normales, wie die statistisch-probabilis-
tische Normalkurve a/normalen Verhaltens, oder ein schieres Potenzial, 
was logisch und strukturell unabschließbar bleibt. Dadurch zeichnen 
sich insbesondere Entwicklungskonzeptionen der Potenziale durch ihre 
präventiven und optimierenden Dimensionen aus. Dies wiederum be-
dingt eine Entgrenzung der mit der kindlichen Entwicklung verbunde-
nen Ängste und Hoffnungen, weil die zukünftige Gegenwart respektive 
die gegenwärtige Zukunft, die die Praktiken der elterlichen wie staatli-
chen Erziehung gegenwärtig anleiten, in der Spätmoderne sowohl Nor-
men als auch Normales als auch Potenziale umfassen.

Einen besonderen Ausdruck finden die in der Spätmoderne domi-
nanten individualisierten und, mit Reckwitz gesprochen,8 singularisier-
ten Entwicklungsentwürfe der Potenziale im Konzept der emotionalen 
Kompetenz. Denn emotional kompetent zu sein gilt gegenwärtig sowohl 
als Schlüssel zum gesellschaftlichen, privaten und beruflichen Erfolg als 
auch, bei inadäquater Entwicklung, als mehrdimensionaler Risikofak-
tor für soziale Devianz und individuelle Pathologie. Seit den 1970er Jah-
ren, dem Jahrzehnt des »Psychobooms«,9 lässt sich insgesamt eine ge-
stiegene Relevanz der Emotionen ausmachen. Die Psy-Funktion, deren 
Wahrheitsspiele, Machttechniken und Subjektivierungsweisen über das 
normale, pathologische, deviante, das erstrebenswerte sowie das zu mei-
dende Verhalten in sämtliche soziokulturelle Felder diffundiert sind, wie 
nicht nur Foucault zeigt,10 markiert hier ihren vorläufigen Höhepunkt. 
Emotionen sind in diesem Konzept nämlich eine Frage des Könnens, der 

7	  	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 85.
8	  	Vgl. A. Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 7 ff., hier insbeson-

dere 273 ff.
9	  	Vgl. Maik Tändler: Das therapeutische Jahrzehnt. Der Psychoboom in den 

siebziger Jahren, Göttingen 2016.
10	 	Vgl. zu Foucault das Kapitel 5.4, außerdem z. B. F. Castel/R. Castel/A. Lovell: 

Psychiatrisierung des Alltags; N. Rose: Governing the Soul; ders.: Inventing 
Our Selves. Psychology, Power, and Personhood, Cambridge (UK), New 
York 1996; Sabine Maasen: Genealogie der Unmoral. Zur Therapeutisie-
rung sexueller Selbste, Frankfurt/Main 1997; Eva Illouz: Die Errettung der 
modernen Seele. Therapien, Gefühle und die Kultur der Selbsthilfe, Frank-
furt/Main 2009.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

freien Wahl und rationalen Urteile. So soll emotionale Kompetenz, die 
zentralerweise, wie ich in der Analyse zeige, anhand des Problems Kind 
entwickelt wird, letztlich eine Selbstführung anleiten, die den Entschei-
dungs- und Handlungsspielraum der Einzelnen zu erweitern vermag – 
und zwar gleichermaßen den von Kindern und den von Manager:innen. 
Durch eine genealogische Analyse dieses Konzepts, welches unter ande-
rem im Temperamentsdiskurs des 19. Jahrhundert wurzelt, werde ich 
überdies noch einen zentralen Widerspruch spätmoderner (Affekt-)Kul-
tur herausarbeiten. Denn den Appellen singularisierter Entwicklungspo-
tenziale zum Trotz verengt das Wahrheitsspiel emotionaler Kompetenz 
den Korridor legitimer Seinsweisen und bringt ein kontrolliert-emotio-
nales Selbst hervor.

Im Sinne der mehrdimensionalen Karte des Problems Kind findet die 
Analyse in diesem Kapitel auf verschiedenen Ebenen statt und wird un-
terschiedliches Material verwendet. Der Genealogie der normierten und 
normalisierten kindlichen Entwicklung (6.1) sowie die der präventier-
ten und optimierten Kindesentwicklung der Potenziale (6.2) liegt eine 
Sekundäranalyse bestehender Studien zugrunde, die ich entlang meiner 
Frage systematisiert habe. Die genealogische Analyse der emotionalen 
Kompetenz mitsamt dem Aufstieg eines kontrolliert-emotionalen Selbst 
stützt sich auf eigene Primäranalysen human- und sozialwissenschaft-
licher Praktiken sowie auf eine ethnographische Vignette einer Grund-
schule (6.3). Im Schlussabschnitt wiederum rekapituliere ich bündig zen-
trale Befunde der vorausgegangenen Analysen, fasse die ausgemachte 
Subjektivierungsweise zusammen und zeige die Konturen des Problems 
Kind in der Spätmoderne auf (6.4).

6.1 Die Ver(natur)wissenschaftlichung des  
Problems Kind – normierte und normalisierte  

kindliche Entwicklung

Die Genealogie des Problems Kind bezüglich sich transformierender 
Konzeptionen kindlicher Entwicklung lässt sich von der Mitte des 18. 
bis in die 60er Jahre des 20. Jahrhunderts schematisch in zwei Phasen 
einteilen: eine normierende und eine normalisierende. Während die erste 
Phase konstituierend für moderne Kindheit ist, insofern hier wesentliche, 
bis heute vorherrschende Praktiken ausgebildet werden, steht die zwei-
te in engem Zusammenhang mit einer umfassenden Ver(natur)wissen-
schaftlichung des Problems Kind. Im Zuge dessen werden einerseits die 
kindliche Entwicklung und die Eltern/Kind-Beziehung verwissenschaft-
licht, andererseits dehnen sich die Psy-Funktionen respektive psycholo-
gische und therapeutische Praktiken weiter aus und werden schrittweise 

DIE VER(NATUR)WISSENSCHAFTLICHUNG DES PROBLEMS KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

selbstverständlicher Teil familialer Alltagskulturen. Folgend zeige ich 
dies auf.

Die erste, kindliche Entwicklung normierende Phase ist konstitutiv für 
moderne Kindheit,11 da hier zentrale und bis heute dominante Diskurse 
und Praktiken einer »organisierten Sorge um die Kinder« etabliert und 
institutionalisiert werden; mit Bühler-Niederberger sind dies konkret: 
der »separierende Blick«, Kinder als »Objekte der Besorgtheit« sowie 
das nur scheinbar paradoxe Doppel einer »Glorifizierung von Kindern« 
bei gleichzeitiger »Disqualifizierung ihrer Stimme«.12 Dabei handelt es 
sich um eine Normierung, die im frühmodernen Konzept der Entwick-
lungskindheit sowie der Natur des Kindes angelegt ist und die als pä-
dagogisch-idealistische Norm doch dem natürlichen Kind stets voraus-
geht, ist sie dem erzieherischen Handeln doch »prä-existent«.13 Auf der 
einen, der bürgerlichen Seite, führt diese Normierung zu einer Affizier-
barkeit elterlicher Subjekte im Hinblick auf Sorgen um die (Wider-)Na-
türlichkeit kindlicher Entwicklung, wie ich es anhand Rousseaus Émile 
gezeigt habe. So wird die familiale, private Geschlossenheit notwendig 
und die bürgerliche Familie zugleich durchlässig für ihr äußerliche Ratio-
nalitäten und Technologien, was wiederum Foucault herausstellt. Insbe-
sondere die bürgerliche Mutter wird so zur Verlängerung der Expert:in-
nen in die Familien hinein.14 Auf der anderen, der proletarischen Seite, 
die dem normativen Muster bürgerlicher Entwicklungskindheit nicht 
entspricht, führen »ängstliche Ordnungsbestrebungen«15 zum Aufbau 
öffentlicher Erziehungseinrichtungen, die dem Sozialstaat den Weg eb-
nen. In der zweiten Phase, die sich mit der ersten zum Teil zeitlich über-
schneidet, vollzieht sich ab dem späteren 19. Jahrhundert dann eine um-
fassende Ver(natur)wissenschaftlichung des Problems Kind, die von der 
verallgemeinerten Psy-Funktion ausgeht; insbesondere drei Bereiche las-
sen sich dabei unterscheiden: die Vermessung der kindlichen Seele, die 
Psychologisierung und die Psychiatrisierung des Kindes. Im Zuge dessen 
wird die kindliche Entwicklung eine normalisierte.

In der ersten normierenden Phase von Praktiken moderner Entwick-
lungskindheit werden in Deutschland die Thesen Rousseaus vor allem 

11	 	Die folgenden Abschnitte sind in Teilen Übernahmen und Weiterentwick-
lungen aus C. T. Burmeister: »Angst im Präventionsstaat«.

12	 	Doris Bühler-Niederberger: »Organisierte Sorge für Kinder, Eigenarten und 
Fallstricke – eine generationale Perspektive«, in: Doris Bühler-Niederberger 
et al. (Hg.), Kindheit zwischen fürsorglichem Zugriff und gesellschaftlicher 
Teilhabe, Wiesbaden 2010, S. 17–41, hier S. 17 ff.

13	 	 Jürgen Link: »Von der ›Macht der Norm‹ zum ›flexiblen Normalismus‹: 
Überlegungen nach Foucault«, in: Joseph Jurt (Hg.), Zeitgenössische fran-
zösische Denker: eine Bilanz, Freiburg i. Br. 1998, S. 251–268, hier S. 254.

14	 	Vgl. J. Donzelot: Die Ordnung der Familie, S. 32.
15	 	D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse, S. 52.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

von der philanthropischen Bewegung aufgegriffen und modifiziert, denen 
jede zeitliche oder räumliche Abweichung von ihrem Erziehungsplan als 
»Gefahr und Bedrohung«16 erscheint. Sie teilen Rousseaus Appell zu ei-
ner nicht-instrumentellen Gegenwart des Kindes folglich nicht, vielmehr 
ebnen sie dem Zukunftsbezug den Weg, der in pädagogische und bilden-
de Institutionen fortan eingelassen ist. Auch finden die Thesen in bürger-
lichen Kreisen Widerhall, wie im Ganzen die Bedeutung von Kind und 
Kindheit zunimmt.17 Rousseau beziehungsweise der Diskurs um die natür-
liche Erziehung des Kindes etabliert dabei nicht nur die Kind/Mensch-Di-
chotomie, überdies verfestigt und vertieft er auch die zwischen Eltern und 
Expert:innen, die ja, wie in Kapitel 5.1 gesehen, weit zurückreicht. Da 
mensch »die Kindheit nicht [kennt]«,18 so Rousseau, bedürfen Eltern im 
naturnormgemäßen Umgang mit ihren Kindern stets der Anleitung – und 
die Sorge um die natürliche Entwicklung und ihre Erziehungskompetenz 
machen Eltern empfänglich für Expert:innen der kindlichen Natur. Dies 
impliziert indes nicht, dass den Ratschlägen und Aufforderungen blind-
lings gefolgt wird; doch die widerständige Praktik bestätigt die vorherr-
schende und den von ihr hervorgebrachten Raum möglicher Erfahrun-
gen.19 Zum Expert:innenthema wird etwa die affektive Norm natürlicher 
Mutterliebe: Ihr Ausbleiben vereitelt einerseits eine naturnormgemäße 
Kindesentwicklung, ebenso gilt ihr Fehlen als ursächlich für väterliches 

16	 	Helga Glantschnig: Liebe als Dressur. Kindererziehung in der Aufklärung, 
Frankfurt/Main, New York 1987, S. 13.

17	 	Vgl. Pia Schmid: »Die bürgerliche Kindheit«, in: Meike S. Baader et al. 
(Hg.), Kindheiten in der Moderne. Eine Geschichte der Sorge, Frankfurt/
Main, New York 2014, S. 42–71, hier S. 50 ff.

18	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 5.
19	 	Anhand einer Analyse von Selbstzeugnissen bürgerlicher Hamburger Fami-

lien vom Ende des 18. und beginnenden 19. Jahrhundert zeigt etwa Trepp, 
dass die aufklärerisch-pädagogischen Doktrinen bezüglich Familie und Er-
ziehung, die eine klare dichotome Geschlechteraufteilung propagieren, kei-
nesfalls umstandslos zur Anwendung gekommen sind. Vielmehr lassen sich 
weder die dichotome Geschlechteraufteilung noch die geschlechtlichen 
Rollen- bzw. Funktionszuweisungen in der (Erziehungs- und Ehe-)Praxis 
in den Selbstzeugnissen um die Jahrhundertwende wiederfinden. Zugleich 
aber wird deutlich, dass es durchaus bewusste Entscheidungen gegen den 
ärztlichen Rat sind. Erst Mitte des 19. Jahrhunderts, so Trepp, verfestigen 
sich dann zusehends die Subjektfiguren der ›liebevollen Mutter‹ und des 
›strengen Vaters‹. Vgl. Anne-Charlott Trepp: »Männerwelten privat: Vater-
schaft im späten 18. und beginnenden 19 Jahrhundert«, in: Thomas Kühne 
(Hg.), Männergeschichte – Geschlechtergeschichte. Männlichkeit im Wan-
del der Moderne, Frankfurt/Main, New York 1996, S. 31–50; sowie dies.: 
Sanfte Männlichkeit und selbständige Weiblichkeit. Frauen und Männer im 
Hamburger Bürgertum zwischen 1770 und 1840 (= Veröffentlichungen des 
Max-Planck-Instituts für Geschichte, Band 123), Göttingen 1996, S. 316 ff.

DIE VER(NATUR)WISSENSCHAFTLICHUNG DES PROBLEMS KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Desinteresse am familialen Schauspiel; sie soll andererseits sowohl bedin-
gungslos als auch, um der Gefahr kindlicher Verweichlichung zu begeg-
nen, stets wohldosiert sein.20 In diesen Zusammenhang gehört auch die 
bis in die Gegenwart anhaltende Diskursivierung des Stillens, dieses »ers-
ten Gesetze[s] der Natur« und »Hauptbegründungsmittel eines langen 
und gesunden Lebens«, wie der Arzt, Sozialhygieniker und Volkserzieher 
Hufeland Ende des 18. Jahrhunderts ratgebend konstatiert.21

Der Bedeutungszuwachs von Kindheit lenkt die Aufmerksamkeit zu-
dem auf die Gefahr, welche von denjenigen Kindern ausgeht, deren Ent-
wicklung nicht naturgemäß verläuft und deren negativen Anlagen nicht 
rechtzeitig disziplinierend entgegengetreten wird.22 Mit Blick auf sozi-
ale Für- beziehungsweise kühl kalkulierte Vorsorge, vor allem aber auf 
Möglichkeiten zur sittlichen Ertüchtigung der unteren Klassen, wer-
den so mit Beginn des 19. Jahrhunderts für gefährdete wie gefährliche 
Kinder öffentliche Kinderbewahranstalten ins Leben gerufen. In diesen 

20	 	Dies meint keinesfalls, dass es vor dem 18. Jahrhundert kein emotiona-
les Beziehungsgeflecht gegeben hätte, das vom Problem Kind ausgeht, wie 
ich es im Kapitel 5.1 auch am Beispiel der Fürstenerziehung gezeigt habe 
(insbesondere beim Sujet der Mutterliebe wird i. w. S. konstruktivistischen 
Positionen diese Behauptung häufig untergeschoben). Es ignoriert umge-
kehrt aber auch nicht die Wahrheitsspiele und Machttechnologien, die seit 
der Aufklärung mit expert:innenhafter Autorität Verhaltensweisen, Fähig-
keiten und Emotionen problematisieren, um korrigierend und leitend auf 
diese einzuwirken. Vgl. Katharina Rutschky: »Einleitung«, in: Katharina 
Rutschky (Hg.), Schwarze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte der bür-
gerlichen Erziehung, Frankfurt/Main, Berlin, Wien 1977, S. XVII–LXXIV, 
hier S. XXIV ff; E. Badinter: Die Mutterliebe; Yvonne Schütze: »Die gute 
Mutter. Zur Geschichte des normativen Musters ›Mutterliebe‹«, in: Maria-
Eleonora Karsten/Hans-Uwe Otto (Hg.), Die sozialpädagogische Ordnung 
der Familie. Beiträge zum Wandel familialer Lebensweisen und sozialpäda-
gogischer Interventionen. 2., überarbeitete Aufl., Weinheim, München 1996,  
S. 98−121; und allgemein zum erwähnten frühneuzeitlichen Zusammen-
hang Claudia Jarzebowski: Kindheit und Emotion. Kinder und ihre Lebens-
welten in der europäischen Frühen Neuzeit, Berlin, Boston 2018.

21	 	Christoph W. v. Hufeland: Die Kunst das menschliche Leben zu verlängern. 
Zweites Bändchen. Praktischer Theil, Wien 1797, S. 138; vgl. zum Stilldis-
kurs z. B. Naomi Baumslag/Dia L. Michels: Milk, Money, and Madness. The 
Culture and Politics of Breastfeeding, Westport (CT) 1995; Sabine Seichter: 
Erziehung an der Mutterbrust. Eine kritische Kulturgeschichte des Stillens, 
Weinheim, Basel 2014; Verena Limper: »Vorsprung durch Stillen? Säug-
lingsernährung und Ungleichheit in (West-)Deutschland«, in: Geschichte 
und Gesellschaft 46 (2020), S. 285–312.

22	 	Vgl. Doris Bühler-Niederberger/Heinz Sünker: »Die proletarische Kind-
heit«, in: Meike S. Baader et al. (Hg.), Kindheiten in der Moderne. Eine Ge-
schichte der Sorge, Frankfurt/Main, New York 2014, S. 72–96, hier S. 76.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

Institutionen öffentlicher Kleinkinderziehung lässt sich dabei von Be-
ginn an ein »sozialpädagogisches Doppelmotiv«23 ausmachen, so Reyer, 
das modifiziert ebenfalls bis in die Gegenwart wirksam ist: einerseits 
Müttern aus den sozialen Unterschichten die Erwerbsarbeit zu ermög-
lichen und auf diese Weise die Familienhaushalte zu stabilisieren, ande-
rerseits »die Kinder nach trägerspezifischen Ordnungsvorstellungen zu 
erziehen«.24 Präventiv ist dieses Vorgehen insofern, als dass im Vorder-
grund stets die mögliche körperliche Verwahrlosung und sittliche Ver-
rohung stehen sowie das Bestreben, sowohl Unfällen als auch etwaigen 
kriminellen Frühentwicklungen durch Verhaltensführungen des Kindes 
zuvorzukommen.25 Auch diese Kindheit der unteren Klassen wird also 
durch einen Zukunftsbezug strukturiert, sofern sie mit (proto-)staatli-
chen (Schutz-)Maßnahmen in Berührung kommen.26

Dabei lassen sich diese präventiven Bestrebungen als kühl kalkulie-
rend beschreiben, weil von Beginn an ökonomische Überlegungen eine 
zentrale Rolle spielen. Präventive soziale Fürsorge soll nicht nur in der 
akuten Notsituation Abhilfe schaffen, sie gilt auch als kostengünstiger, 
um möglichen zukünftigen sozialen, medizinisch-hygienischen und De-
vianzrisiken zuvorzukommen. Das Problem Kind ist daher auch ein poli-
tisch-ökonomisches. Denn die potenziell devianten Kinder von der Stra-
ße mitsamt ihrer Verwahrlosung sind auch und vor allem eine Gefahr 
für die sittlich-bürgerliche Ordnung, ist doch aus bürgerlicher Perspek-
tive kindliche Verwilderung mitursächlich für die Neigung zur Arbeits-
scheue proletarischer Erwachsener. Daher gilt es, den »Sozialcharakter 
der proletarischen Sittlichkeit [in den Einrichtungen öffentlicher Klein-
kinderziehung, CB] grundzulegen«.27 Bühler-Niederberger und Sünker 

23	 	 Jürgen Reyer: »Kindergarten«, in: Dietrich Benner/Jürgen Oelkers (Hg.), 
Historisches Wörterbuch der Pädagogik, Weinheim, Basel 2004, S. 518–526, 
hier S. 519.

24	 	Ebd.
25	 	Vgl. ebd.
26	 	Dies gilt selbstredend nicht, solange Kinder der unteren Klassen ungeschützt 

in Fabriken gearbeitet haben und die Schulpflicht noch weitgehend unein-
gelöste Forderung zur Emanzipation von Arbeiter:innen und Kindern war; 
vgl. zur Lage arbeitender Kinder in der Frühphase kapitalistischer Produk-
tionsweisen nach wie vor die eindringlichen Darstellungen in Karl Marx: 
Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band (= MEW, Band 
23), Berlin 1962, S. 256–263, 271–278; und Friedrich Engels: »Die Lage 
der arbeitenden Klasse in England. Nach eigner Anschauung und authenti-
schen Quellen« [1845], in: MEW, Band 2, Berlin 1962, S. 225–506, hier z. B.  
S. 336–341, 355–356, 366–369, 374–381.

27	 	 Jürgen Reyer: »Geschichte der öffentlichen Kleinkinderziehung im deut-
schen Kaiserreich, in der Weimarer Republik und in der Zeit des National-
sozialismus«, in: Günter Erning et al. (Hg.), Geschichte des Kindergartens. 

DIE VER(NATUR)WISSENSCHAFTLICHUNG DES PROBLEMS KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

betonen entsprechend, dass bei den Kindern der Armen »Gefügigkeit 
und Nützlichkeit« die Eigenschaften ersetzen sollten, von denen mensch 
annahm, sie machten den »Charakter der Armen« aus und seien auch in 
den Kindern bereits angelegt.28 In der Folge entstehen disziplinäre Prak-
tiken sozialer Fürsorge als »Substitut[e] für die Familie«:29 Es wird für 
proletarische Familien ein »Vormundschaftsmechanismus« aufgebaut, 
so Donzelot, um sie »nach den Kanones der häuslichen Hygiene, des 
Rückzugs nach innen, der Aufzucht und Überwachung der Kinder«30 zu 
reorganisieren – ein Dispositiv sozialer Ordnung, welches sich als eben-
so ängstlich wie misstrauisch erweist.31

Eine entscheidende sukzessive Transformation widerfährt den Prak-
tiken moderner Entwicklungskindheit im Laufe des 19. Jahrhunderts, 
wenn Entwicklungsstufen nicht weiter an pädagogisch-idealistischen 
Normen bewertet werden, sondern am positivistisch-wissenschaftlich 
generierten Normalen.32 Normalität darf dabei nicht als Alltäglichkeit 
missverstanden werden und auch nicht als das, was einer gesellschaftlich 
dominanten Gruppe das unreflektiert Selbstverständliche ihrer Selbst-
positionierung und Weltdeutung ist. Normalität bezieht sich hier auf 
Durchschnitte und andere statistische Größen, sie setzt verdatete Ge-
sellschaften voraus, das heißt Kulturen, wie Link betont, »die sich selbst 
kontinuierlich, routinemäßig, flächendeckend und institutionell statis-
tisch transparent machen«.33 Die durchschnittliche wird die normale 
kindliche Entwicklung, aus Kinderfehlern werden Entwicklungsstörun-
gen,34 und es richtet sich die Angst ein, nicht normal zu sein.

Die Transformation der Praktiken moderner Entwicklungskindheit hin 
zu Wahrheitsspielen des Normalen beginnt bereits im 17. Jahrhundert 

Band I: Entstehung und Entwicklung der öffentlichen Kleinkindererziehung 
in Deutschland von den Anfängen bis zur Gegenwart, Freiburg i. Br. 1987, 
S. 43–81, hier S. 43.

28	 	D. Bühler-Niederberger/H. Sünker: »Die proletarische Kindheit«, S. 76.
29	 	M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 129.
30	 	 J. Donzelot: Die Ordnung der Familie, S. 105.
31	 	Vgl. D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse,  

S. 26.
32	 	Vgl. Kenneth Hultqvist: »A History of the Present on Children’s Welfare 

in Sweden: From Fröbel to Present-Day Decentralization Projects«, in: 
Thomas S. Popkewitz/Marie Brennan (Hg.), Foucault’s Challenge. Discour-
se, Knowledge, and Power in Education, New York, London 1998, S. 91–
116, hier 101–105; F. Eßer: »Die verwissenschaftlichte Kindheit«, S. 125; 
Peter Gstettner: Die Eroberung des Kindes durch die Wissenschaft. Aus der 
Geschichte der Disziplinierung, Reinbek bei Hamburg 1981, S. 102–104.

33	 	 J. Link: »Von der ›Macht der Norm‹ zum ›flexiblen Normalismus‹: Überle-
gungen nach Foucault«, S. 255.

34	 	F. Eßer: »Die verwissenschaftlichte Kindheit«, S. 147.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

mit der Dokumentation von Kindersterblichkeit durch den Engländer 
Graunt, einem der Begründer der Demographie und Wegbereiter mo-
derner Statistik. Diese vermessenden Praktiken operieren jedoch (noch) 
nicht in Kategorien des A/Normalen, sondern generieren eher allgemeine 
Lagebilder von Kindern.35 Im 18. und 19. Jahrhundert dann breitet sich 
dieser Prozess enorm aus durch die in Kapitel 5.3 beschriebene Entde-
ckung eines neuen Gegenstands, der Bevölkerung, und der Etablierung 
einer neuen Disziplin, der Bevölkerungswissenschaft. Numerisches, sta-
tistisches und probabilistisches Denken beginnt sich durchzusetzen und 
makrosoziologische Entitäten werden konstruiert, wie beispielsweise der 
berühmte Durchschnittsmensch des belgischen Astronomen und Statisti-
kers Quetelet. Auf diese Weise werden vom Individuum grundverschiede-
ne »Realitäten sui generis«36 erzeugt, die keinesfalls als bloße Konstruk-
tionen ohne reale Auswirkungen abgetan werden dürfen, vielmehr sind 
solchermaßen konstruierte Objekte so lange als Realitäten in spezifischen 
Bereichen und Zeiträumen existent, wie sie als Bezugspunkte von bei-
spielsweise biopolitischen und disziplinären Praktiken funktionieren.37

Leitend wird ein Prinzip, welches betont, dass Normalitätsgrenzen 
stets dynamisch auf einem Kontinuum verschiebbar seien; dass also die 
Übergänge zwischen Normalität und Anormalität quantitativ fließend 
sind, es keine Differenz oder Distinktion ihrer Wesen gibt. Denn genau 
das ergibt sich aus statistischen Verfahren: Wenn eine bestimmte Popu-
lation unter einem bestimmten Gesichtspunkt verdatet wird, wird sie 
zwangsläufig homogenisiert. Die Verteilungskurve um den Durchschnitt 
ist stetig, es gibt niemals so etwas wie wesenhafte Einschnitte oder Dis-
kontinuitäten – und wo dann die Grenze zwischen normal und anormal 
verläuft, ist stets diskutabel.38 Diese Konstatierung einer prinzipiellen 
Kontinuität zwischen Normal und Anormal hat Link zufolge von Beginn 
an, also bereits in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, eine »enorme 
Angst« ausgelöst, eine »Denormalisierungsangst«.39

35	 	Vgl. André Turmel: »Das normale Kind: Zwischen Kategorisierung, Sta-
tistik und Entwicklung«, in: Helga Kelle/Anja Tervooren (Hg.), Ganz nor-
male Kinder. Heterogenität und Standardisierung kindlicher Entwicklung, 
Weinheim, München 2008, S. 17–40, hier S. 20. Turmel betont zu Recht die 
Bedeutung graphischer Visualisierungen und anderer auch verbildlichender 
Sozialtechnologien für die Wahrnehmung kindlicher Entwicklung, vgl. ders.: 
A Historical Sociology of Childhood. Developmental Thinking, Categoriz-
ation, and Graphic Visualization, Cambridge, New York 2008.

36	 	Alain Desrosières: Die Politik der großen Zahlen. Eine Geschichte der sta-
tistischen Denkweise, Berlin, Heidelberg 2005, S. 86.

37	 	Vgl. auch ebd., S. 115.
38	 	Vgl. J. Link: »Von der ›Macht der Norm‹ zum ›flexiblen Normalismus‹: 

Überlegungen nach Foucault«, S. 264–265.
39	 	Ebd., S. 265.

DIE VER(NATUR)WISSENSCHAFTLICHUNG DES PROBLEMS KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

Die Bevölkerungswissenschaft widmet sich dabei explizit auch der 
Vermessung von Kindern, häuft Daten an, kompiliert diese zu erkenn-
baren Mustern und generiert objektives Wissen. In der Folge perpetu-
iert dies zum einen die Differenz zwischen Expert:innen und Nicht-Ex-
pert:innen und verschiebt zum anderen das wissenschaftliche Interesse 
hin zum »normalen Kind«.40 Eine Normalität, die jedoch nicht durch 
bloße Beobachtung des Kindes gewonnen wird, sondern durch Messun-
gen von Abweichungen und insbesondere der Entdeckung des »zurück-
gebliebenen Kindes« durch die Psy-Funktion, wie ich es in Kapitel 5.4 
mit Foucault dargestellt habe; eines Kindes also, dessen Entwicklung 
nicht krankhaft, doch aber langsamer vonstattengeht. Kurzum eine Nor-
malität, die gewonnen wird durch Messungen von Anormalitäten.41 Die-
ses Modell widerspricht der aufklärerischen Vorstellung von der perfek-
tibilitären und normativ-teleologischen menschlichen Natur. Denn die 
Überwindung der generationellen Differenz, das Verhältnis von Gegen-
wart und Zukunft, wird mehr und mehr dem Postulat der Planbarkeit, 
nicht mehr dem der Perfektibilität oder des Telos, unterworfen. So wird 
eine »Sorge um eine normale Zukunft«42 angeleitet. Es ist jene Ära, die 
in den 50er und frühen 60er Jahren des 20. Jahrhunderts ihren Höhe-
punkt erreicht, in welcher in der BRD die Ernährer-Hausfrauen-Ehe als 
»klassenübergreifendes Familienmodell«43 endgültig reüssiert und die 
erwünschte wie dominante Lebensform wird44 – und in der, so Ewald 
treffend, »Vollkommenheit mit Normalität zusammen fallen wird, in 
der der große Imperativ der sozialen Moral darin bestehen wird zu nor-
malisieren«.45

Die Verwissenschaftlichung von Kindheit und kindlicher Entwick-
lung im Laufe des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts, welche die 
Praktiken moderner Entwicklungskindheit hin zu Wahrheitsspielen des 
Normalen entscheidend transformieren, findet vor allem in drei Berei-
chen statt, die alle im Kontext der Verallgemeinerung und Zerstreuung 
der Psy-Funktion stehen. Für sie ist das Problem Kind, wie Foucault 
herausarbeitet, sowohl »Scharnierfunktion« als auch »Verallgemeine-
rungsprinzip«.46 Dass dies nicht nur für das 19. Jahrhundert gilt, sondern 
das Problem Kind auch im 20. zur weiteren Verbreitung und vor allem 

40	 	Vgl. A. Turmel: »Das normale Kind: Zwischen Kategorisierung, Statistik 
und Entwicklung«, S. 31.

41	 	Vgl. M. Foucault: Die Macht der Psychiatrie, S. 274, 318–320; auch N. 
Rose: Governing the Soul, S. 133.

42	 	F. Eßer: »Die verwissenschaftlichte Kindheit«, S. 145.
43	 	M. Foucault: Die Anormalen, S. 354.
44	 	Vgl. Rüdiger Peuckert: Familienformen im sozialen Wandel. 8. Aufl., Wies-

baden 2012, S. 15 ff.
45	 	François Ewald: Der Vorsorgestaat, Frankfurt/Main 1993, S. 194.
46	 	M. Foucault: Die Anormalen, S. 397–398.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

zum Alltäglich- und Selbstverständlichwerden psychologischer, psychi-
atrischer und therapeutischer Praktiken entscheidend beiträgt, zeigt die 
Darstellung der drei Bereiche der umfassenden Verwissenschaftlichung 
kindlicher Entwicklung:

Zum Ersten wird die Vermessung des Kindes von dessen Körper auf 
dessen seelische, also mentale und psychische Fähigkeiten ausgedehnt, 
etwa in Form von Intelligenztests, die das »Entwicklungspotential ei-
nes Kindes vorhersagen«47 sollen. Diese Messung des Seelischen anhand 
von Intelligenztests breitet sich in den ersten Dekaden des 20. Jahrhun-
derts insbesondere im öffentlichen Schulsystem der USA flächendeckend 
aus. Sie benötigt keine großen Zahlenberge mehr, vielmehr kann jedes 
Kind individuell vermessen, das heißt erfasst, kategorisiert und klassi-
fiziert werden.48 Seelische respektive psychische Funktionen erscheinen 
hier als eine natürliche Ressource, die nicht nur ermittelt, sondern qua 
Erziehung auch trainiert werden kann. Die psychologischen Intelligenz-
tests halten derweil zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Schul- und Ar-
beitswelt Einzug bei der Evaluation und Bewertung der Fähigkeiten der 
Schüler:innen, Arbeiter:innen und Angestellten. Fragen nach individuel-
len Fähigkeiten und Leistungen sowie nach ihrer Bestimmung und För-
derung stehen im Zentrum der psychologisch-diagnostischen Aufmerk-
samkeit, und dies gleichermaßen im Feld der Erziehung wie der Arbeit.49 

Eine in diesem Zusammenhang ganz zentrale Figur ist Stern, der zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts eine »Psychologisierung des gesamten mensch-
lichen Lebens ausmacht« und damit den vollumfänglichen Anspruch sei-
ner Angewandten Psychologie zusammenfasst.50 Stern wird zu einem 
heute wenig bekannten Pionier der Arbeits- und Organisationspsycholo-
gie, indem er das Labor verlässt und eine Psychologie im Dienst der All-
gemeinheit, eben eine Angewandte Psychologie, begründet und die ersten 
Intelligenzquotienten entwickelt.51 Stern ist wie Freud, dessen Psychoana-
lyse er kritisch gegenübersteht, 1909 einer der Teilnehmer:innen des Psy-
chologiekongresses anlässlich des 20-jährigen Bestehens der Clark Uni-
versity, zu der G. Stanley Hall geladen hat, seines Zeichens Präsident der 
Universität und führender Vertreter des Child Study Movements. Freuds 

47	 	H. Cunningham: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit, S. 237.
48	 	Vgl. N. Rose: Governing the Soul, S. 139; A. Turmel: »Das normale Kind: 

Zwischen Kategorisierung, Statistik und Entwicklung«, S. 36.
49	 	Vgl. Siegfried Jaeger: »Zur Herausbildung von Praxisfeldern der Psycho-

logie bis 1933«, in: Mitchell G. Ash/Ulfried Geuter (Hg.), Geschichte der 
deutschen Psychologie im 20. Jahrhundert. Ein Überblick, Opladen 1985, 
S. 83–112.

50	 	Vgl. Andreas Gelhard: Kritik der Kompetenz, Zürich 2012, S. 40–48; P. 
Gstettner: Die Eroberung des Kindes durch die Wissenschaft, S. 93–100.

51	 	Vgl. z. B. William Stern: Die Intelligenz der Kinder und Jugendlichen und 
die Methoden ihrer Untersuchung, Leipzig 1920.

DIE VER(NATUR)WISSENSCHAFTLICHUNG DES PROBLEMS KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

hier gehaltene Vorträge gelten zuweilen als Beginn der erfolgreichen Ex-
pansion der Psy-Funktion in den USA. Diese Einschätzung verkennt aber 
sowohl den regen und auch früher einsetzenden Austausch zwischen Eu-
ropa und den USA, etwa zwischen Preyer und Hall,52 als auch die Bedeu-
tung von Sterns Angewandter Psychologie, über die er auch auf dem Kon-
gress spricht.53 Zentrales Objekt der Angewandten Psychologie ist dabei 
das Problem Kind, und dies entlang der Frage eines Schulwesens, welches 
die Schüler:innen nicht nach ihrer Herkunft, sondern nach ihren Leistun-
gen selektiert. Dazu entwickelt Stern psychologische Prüfungstechniken, 
die das in Kapitel 5.2 dargestellte Zusammenspiel eines hierarchischen 
Blicks mit normalisierenden Sanktionen auf veränderte Weise verbinden. 
Anders nämlich als das etwas martialisch anmutende Überwachen und 
Strafen kommt die Angewandte Psychologie geschmeidiger daher als Ver-
knüpfung von »Beobachtung und Beurteilung«.54

Zum Zweiten findet eine allgemeine Psychologisierung des Kindes 
statt, wobei sich zwei Zweige unterscheiden lassen. Ein erster Zweig 
beginnt bei Darwins Entwicklungsbeobachtung seines Kindes, wird in 
Preyers 1881er-Studie Die Seele des Kindes systematisiert, die wiede
rum von besagtem Hall ins Englische übersetzt und ab den 1880er Jah-
ren in der angelsächsischen Welt verbreitet wird. Diese wechselseitige 
Befruchtung führt auf beiden Seiten des Atlantiks zu Gründungen von 
Gesellschaften für Kinderstudien.55 Die Entwicklungsbeobachtung von 
Kindern versucht zunächst, aus elterlichen Einzelbeobachtungen das 
Prototypische eines Entwicklungsverlaufs zu ermitteln.56 Das elterliche, 

52	 	Vgl. Alice Smuts: Science in the Service of Children, 1893–1935, New Ha-
ven (CT), London (UK) 2006, S. 31–34.

53	 	 Illouz begründet allein mit dem »Charismatiker« Freud und dem »charis-
matischen Unternehmen« Psychoanalyse den Aufstieg des Therapeutischen 
in den USA im 20. Jahrhundert. Damit verkennt sie, wie Gelhard betont, die 
Bedeutung Sterns, der 1909 nicht nur der Berühmtere der beiden war, insbe-
sondere die psychologischen Prüfungstechniken und die grundsätzliche Hal-
tung der Angewandten Psychologie haben erheblich Einfluss ausgeübt, siehe 
das Beispiel der flächendeckenden IQ-Untersuchungen an Schulen. Illouz’ 
Hypostasierung von Freud drückt sich überdies in ihrer ahistorischen In-
terpretation dieses »Charismatikers« aus. Denn weder hat erst die Psycho-
analyse die Kindheit als Ausgangspunkt aller Neurosen entdeckt, noch hat 
diese zuerst die Grenzen zwischen dem Normalen und dem Pathologischen 
fließend gemacht. Vgl. E. Illouz: Die Errettung der modernen Seele, S. 81 ff; 
A. Gelhard: Kritik der Kompetenz, S. 42.

54	 	A. Gelhard: Kritik der Kompetenz, S. 44.
55	 	Vgl. zum sogenannten Child Study Movement z. B. A. Smuts: Science in the 

Service of Children, 1893–1935, S. 31 ff.
56	 	Anja Tervooren: »›Auswickeln‹, Entwickeln und Vergleichen: Kinder un-

ter Beobachtung«, in: Helga Kelle/Anja Tervooren (Hg.), Ganz normale 

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

also laienhafte Generieren von Daten gerät jedoch zusehends in die Kri-
tik und so kommt es zu einer Verwissenschaftlichung kindlicher Beob-
achtung durch die Psychologie, für die der pädagogische Bedarf an ei-
nem Bewertungssystem für Schulkinder Motor ihrer Etablierung als 
anerkannte Wissenschaft wird. Die voranschreitende Institutionalisie-
rung von Kindheit in Schule und Kindergarten ermöglicht dabei zuneh-
mend die professionelle und vergleichende Beobachtung einer größeren 
Anzahl von Kindern. 

Ein anderer Zweig der Psychologisierung des Kindes findet sich in 
der bereits erwähnten Psychoanalyse Freuds beziehungsweise ihren vie-
len Spielarten. Diese geben Eltern/Kind-Beziehungen und elterlichen (Er-
ziehungs-)Ängsten insofern eine entscheidende Wendung, als nun allein 
Erziehung als ursächlich für psychische Leiden gilt. Die Kluft zwischen 
Eltern und Expert:innen wird auch hier weiter vertieft, denn nun kön-
nen weder der Rousseau’sche gesunde Menschenverstand noch christli-
che Traditionen weiter als Richtschnur erzieherischen Handelns dienen; 
vielmehr benötigen Eltern zwingend den Rat von medizinisch-psycho-
logisch geschulten Expert:innen.57 Hinzu kommt, dass auch der Beha-
viorismus, der in den ersten Dekaden des 20. Jahrhunderts eine domi-
nante Stellung im psychologischen Feld einnimmt, zwar von gänzlich 
anderen Prämissen ausgeht als die Psychoanalyse, jedoch ebenfalls die 
Annahme untermauert, es gebe für die kindliche Erziehung prinzipiell 
ungeeignete Eltern.58

Zum Dritten führt die Psychiatrisierung kindlicher Entwicklung zu ei-
ner »spektakuläre[n] Ausweitung der Interventionen«.59 Wie in Kapitel 
5.4 gesehen, wird im 19. Jahrhundert das Problem kindlicher Anomalie 
stets mit Idiotie in Verbindung gebracht und überdies gibt es nur wenige 
Spezialabteilungen oder Institutionen für sogenannte ›Schwachsinnige‹. 
Durch die intensive Beschäftigung der Psychiatrie mit Kindheit erblickt 
sie im Fall junger Delinquent:innen schließlich neue Formen der Patho-
logie, die nicht auf Idiotie reduzierbar seien, vielmehr gelten psychische 
Faktoren als ursächlich für kriminelle Verhaltensweisen. In der Folge 
löst sich die Fragestellung von der Delinquenz, ohne sich deshalb wieder 
auf die alte Problematik der Idiotie zu reduzieren. Stattdessen wird das 
»Problemkind« entdeckt und mensch konzentriert sich auf dessen »ge-
störte Persönlichkeit«, wie es Castel, Castel und Lovell für die USA des 
frühen 20. Jahrhunderts herausarbeiten.60 Dieses problematische Kind 

Kinder. Heterogenität und Standardisierung kindlicher Entwicklung, Wein-
heim, München 2008, S. 41–58, hier S. 56.

57	 	Vgl. auch H. Cunningham: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit,  
S. 241.

58	 	Vgl. Y. Schütze: »Die gute Mutter«, S. 106.
59	 	F. Castel/R. Castel/A. Lovell: Psychiatrisierung des Alltags, S. 51.
60	 	Ebd., S. 53.

DIE VER(NATUR)WISSENSCHAFTLICHUNG DES PROBLEMS KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

wiederum wird nicht in Krankenhäusern oder Anstalten behandelt, son-
dern in Beratungsstellen, etwa der Familienberatung. Zu sehen ist also, 
dass es hier weniger um bloße Diagnostik als um Therapie geht, auch 
verschiebt sich sukzessive der Fokus vom Problem psychischer Krank-
heit zu dem psychischer Gesundheit. So kommt es zum Aufbau medi-
zinischer, therapeutischer und im Verlauf des Jahrhunderts zunehmend 
wohlfahrtsstaatlicher Programme der Prävention und Früherkennung. 
Auf diese Weise transformieren sich auch familiale, erzieherische Prak-
tiken, insofern expert:innenhafte und elterliche Beobachtungen des Kin-
des unter Maßgabe des Therapeutischen außerhalb wie innerhalb der 
Familie zunehmen.

Diese enorme Verwissenschaftlichung kindlicher Entwicklung und 
elterlicher Praxis, die zur endgültigen Durchsetzung einer säkular-wis-
senschaftlich begründeten Entwicklungskindheit und damit zur Trans-
formation des Maßstabs vom normativ-pädagogischen Ideal zum em-
pirisch-(natur)wissenschaftlich Normalen führt, steht dabei in engem 
Zusammenhang mit der sukzessiven Etablierung des modernen Natio-
nalstaats.61 Nicht nur trägt die Schule zur »Normierung des Aufwach-
sens« bei, ganz generell wird eine Verknüpfung hergestellt zwischen na-
tionalem Wohl und individueller Entwicklung, wobei Kinder vor allem 
als Objekte der Sozialisation und Bildung in den staatlichen Fokus gera-
ten, also als passiv Werdende, nicht aktiv Seiende.62 So dienen nationa-
le Interessen und wissenschaftliche Kinderforschung der »Stärkung der 
nachwachsenden Generation als Zukunftskapital«.63 Der von Bevölke-
rungsstatistiker:innen und Sozialhygieniker:innen ausgemachte Gebur-
tenrückgang zu Beginn des 20. Jahrhunderts führt sodann dazu, dass 
Kinder- und Jugendfürsorge zu einem Bestandteil staatlicher Sozialhy-
giene wird. Auch setzt sich im Gegensatz zum 19. Jahrhundert langsam 
die Einsicht durch, dass es auf nicht absehbare Zeit stets unterstützungs- 
und ergänzungsbedürftige Familien geben wird. Und schließlich verur-
sachen die Schlachten des Ersten Weltkriegs auch eine demographische 
Krise. Aus den genannten Gründen lässt sich im Ganzen ein stärkeres In-
teresse des deutschen Nationalstaats an Kindern ausmachen; beispiels-
weise weist der § 4 des Reichsjugendwohlfahrtsgesetzes von 1922/24 

61	 	Vgl. Harry Hendrick: Child Welfare. Historical Dimensions, Contempo-
rary Debate, Bristol 2003, S. 87 ff., 199 ff; A. Turmel: »Das normale Kind: 
Zwischen Kategorisierung, Statistik und Entwicklung«, S. 30; Edward R. 
Dickinson: The Politics of German Child Welfare from the Empire to the 
Federal Republic (= Harvard Historical Studies, Band 121), Cambridge 
(MA), London (UK) 1996.

62	 	Vgl. James Schmidt: »Children and the State«, in: Paula S. Fass (Hg.), The 
Routledge History of Childhood in the Western World, London, New York 
2013, S. 174–190.

63	 	F. Eßer: »Die verwissenschaftlichte Kindheit«, S. 139.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

den Schwangeren- und Wöchnerinnenschutz sowie die Säuglings- und 
Kleinkindfürsorge den Jugendämtern als bedingte Pflichtaufgabe zu.64

Die Ver(natur)wissenschaftlichung von Kindheit und kindlicher Ent-
wicklung in den dargestellten drei Bereichen bedeutet eine Vielzahl an 
Forschungen und führt zu einer ungemeinen Wissensproduktion. Das 
von den empirischen Kinderwissenschaften produzierte Wissen ist dabei 
de- und deswegen stets auch präskriptiv, da das Wissen durchschnitt-
licher Entwicklung sogleich den Maßstab normaler Entwicklung lie-
fert, an dem sich ein jedes Kind dann zu messen hat. Es handelt sich 
folglich um eine durch Messungen des A/Normalen generierte empiri-
sche Norm, die disziplinäre wie biopolitische Praktiken anleitet.65 Das 
Entwicklungsdenken der vorpsychiatrischen, vorpsychologischen Päda
gogik ging von der Vervollkommnung des Kindes zum Menschen qua 
Erziehung aus, gemessen an idealen außerkindlichen Maßstäben. Die 
empirische Kinderforschung dagegen etabliert nun ein Entwicklungs-
denken, welches das Kind an den Fähigkeiten misst, die es normaler-
weise als Kind dieser oder jener Altersstufe haben sollte.66 Ganz ent-
scheidend für die Ausweitung prüfender Praktiken ist zudem, dass die 
wissenschaftliche Konstruktion normaler kindlicher Entwicklung – und 
damit ja auch immer Fehlentwicklung – nicht weiter nur durch Vermes-
sungen des kindlichen Körpers gewonnen wird, sondern zunehmend 
durch klinische wie therapeutische Beobachtungen, Vermessungen und 
Bewertungen der Seele des Kindes. Die elterlichen wie wohlfahrtsstaat-
lichen Denormalisierungsängste richten sich also auf das Innere des Kin-
des und damit auf jede kleine mentale oder psychische Regung, die 
ja Anzeichen einer möglicher Fehlentwicklung sein könnte. So erhält 
nach der medizinischen, schulischen, psychologischen und psychiatri-
schen Disziplin auch die therapeutische über das Problem Kind Einzug 
in den familialen Alltag, während das Problem Kind sie überhaupt er-
möglicht und bedingt.67 Doch nicht nur das Unterschreiten, auch das 

64	 	Vgl. J. Reyer: »Kindergarten«, S. 522; Cornelie Usborne: Frauenkörper – 
Volkskörper. Geburtenkontrolle und Bevölkerungspolitik in der Weimarer 
Republik (= Theorie und Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft, Band 7), 
Münster 1994, S. 55 ff.

65	 	Vgl. dazu auch Kapitel 5.5.
66	 	Vgl. z. B. A. Tervooren: »›Auswickeln‹, Entwickeln und Vergleichen: Kinder 

unter Beobachtung«, S. 42; F. Eßer: »Die verwissenschaftlichte Kindheit«, 
S. 127; ders.: »Laboratorien der Kindheit. Historische Reflexionen zur Be-
obachtung und Dokumentation kindlicher Entwicklung«, in: Peter Cloos/
Marc Schulz (Hg.), Kindliches Tun beobachten und dokumentieren. Per
spektiven auf die Bildungsbegleitung in Kindertageseinrichtungen, Wein-
heim 2011, S. 20–32.

67	 	Vgl. zu den genannten Punkten Kapitel 5, insbesondere die Abschnitte 5.2, 
5.3 und 5.4.

DIE VER(NATUR)WISSENSCHAFTLICHUNG DES PROBLEMS KIND

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

Überschreiten normaler kindlicher Entwicklung führt zu Angst, nämlich 
zur Angst vor einer gesundheitsschädlichen ›Verfrühung‹ der Kinder.68 
Wie ich im folgenden Abschnitt aufzeigen werde, kehrt sich dies in der 
Spätmoderne um, wenn die kindliche Entwicklung gar nicht verfrüht 
sein kann und Förderpraktiken im Grunde nie früh genug und ausrei-
chend umfassend sein können.

6.2 Das de/zentrierte Kind als kostbares Projekt und 
Humankapital – präventierte und optimierte kindliche 

Entwicklung der Potenziale

Das Problem Kind wird in der Spätmoderne in Hinblick auf Praktiken 
kindlicher Entwicklung, Eltern/Kind- sowie Expert:innen/Laien-Bezie-
hungen zugleich dezentriert und zentriert, wodurch präventierende und 
optimierende Bestrebungen zunehmen. Dabei lässt sich das Muster mo-
derner normierter und normalisierter Kindheit zunächst mit Mierendorff 
durch vier Dimensionen bündig charakterisieren: einer institutionalisier-
ten Altershierarchie, einem Doppel von Scholarisierung und Pädagogisie-
rung, einer De-Kommodifizierung, also einer Abkehr von Kinderarbeit 
und einem Aufbau staatlicher Schutzräume, sowie einer umfassenden Fa-
milialisierung des Kindes im Privaten.69 Auch wenn wesentliche Elemen-
te dieses Musters bestehen bleiben, wird es ab den 1960er Jahren, ausge-
löst durch dezentrierende und zentrierende Praktiken des Problems Kind, 
auf vielerlei Weise sukzessiv transformiert: So vollzieht sich etwa durch 
die Stärkung der Kinderrechte, die Bildungsexpansion in der BRD und 
die sozialen Bewegungen eine Zentrierung des Kindes, insofern ihm in 
seiner Subjektivität eine neue Aufmerksamkeit und Wertschätzung ent-
gegengebracht wird. Denn auf diese Weise werden die institutionalisier-
te Altershierarchie entdifferenziert wie enthierarchisiert, die De-Kommo-
difizierung enorm ausgeweitet und das Kind als Seiendes angerufen.70 
Zugleich jedoch wird das Problem Kind ebenso entschieden dezentriert. 
So werden auch Scholarisierung und Pädagogisierung ausgedehnt, neben 
formale treten informelle Lernformen, kompensierende und fördernde 
Programme nehmen stetig zu, sodass im Ganzen ein »Wandel von der 

68	 	Vgl. F. Eßer: »Die verwissenschaftlichte Kindheit«, S. 126, Fn. 11.
69	 	Vgl. Johanna Mierendorff: Kindheit und Wohlfahrtsstaat. Entstehung, Wan-

del und Kontinuität des Musters moderner Kindheit (= Kindheiten Neue 
Folge), Weinheim, München 2010, S. 22–32.

70	 	Vgl. Meike S. Baader: »Die reflexive Kindheit«, in: Meike S. Baader et al. 
(Hg.), Kindheiten in der Moderne. Eine Geschichte der Sorge, Frankfurt/
Main, New York 2014, S. 414–455.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

Familienkindheit zur Institutionenkindheit«71 zu konstatieren ist und das 
Kind verstärkt als Werdendes angerufen wird. Dezentriert wird das Pro
blem Kind überdies durch sich transformierende Wahrheitsspiele der Hu-
manwissenschaften und eine in den 1970ern einsetzende Versozialwissen-
schaftlichung von Kindheit. Auch außerhalb der Wissenschaften findet 
eine breite Diskursivierung von Kindheit, Elternschaft, Eltern/Kind-Be-
ziehungen und Möglichkeiten wie Gefahren respektive Hoffnungen wie 
Ängsten kindlicher Entwicklungen statt. Kindheit wird, wie Baader es 
modernisierungstheoretisch formuliert, »reflexiv«.72 Ausgelöst durch die 
skizzierten transformierten Praktiken, wird kindliche Entwicklung zu-
nehmend als kulturell und individuell formbar hervorgebracht. Die so er-
zeugte Entwicklungsindividualität orientiert sich nun nicht weiter an den 
Normen und Normalitäten eines vermeintlichen Universalkindes, son-
dern an dem Potenzial der Überschreitung: Wird es nur korrekt stimu-
liert, kann ein jedes Kind ein »Superkind«73 werden. Die Kehrseite einer 
in dieser Form optimierten kindlichen Entwicklung ist die präventier-
te, die immer früher und immer umfassender wohlfahrtsstaatlich-vorsor-
gend erfasst wird. Derweil sind sowohl Optimierung als auch Prävention 
prinzipiell unabschließbar: Erstere folgt einem Prinzip der Steigerung, das 
Zweite einem der Ausdehnung, beides sind Versprechen an eine (immer) 
ungewisse Zukunft. Entwicklung verknüpft also Gegenwart und Zukunft 
nicht weiter durch einen teleologischen Prozess oder durch auf statisti-
schem Wissen beruhende Planbarkeit, sondern, wie ich folgend aufzeigen 
werde, durch ein Ängste wie Hoffnungen steigerndes, letztlich auf Eigen-
verantwortung abstellendes Versprechen.

Entscheidend dafür, dass sich die Konstruktion von Entwicklungs-
kindheit in der Spätmoderne transformiert, ist die Individualisierung 
und Dezentrierung des Problems Kind.74 Gemeint ist, dass in den Prak-
tiken kindlicher Entwicklung seit den 1970er Jahren zum einen sowohl 
das Kind als auch seine Umwelt als aktiv entworfen wie angerufen wer-
den (und nicht wie zuvor nur jeweils eine der beiden Seiten) und dass 
zum anderen die Grenzen von kindlicher Anlage und Umwelt sich zu-
nehmend überlappen und verwischen. Dies trifft auf die sozialen Bewe-
gungen der 1970er Jahre zu, denen das Problem Kind nicht Anhängsel, 
sondern, wie etwa in den Kinderläden, zentrale Praxis alternativer Le-
bensformen ist, sowie insbesondere auch auf die Psy-Funktion. Für die-
se lassen sich in Bezug auf entwicklungspsychologische Wahrheitsspiele 

71	 	Ebd., S. 445.
72	 	Ebd.
73	 	Majia Holmer Nadesan: »Engineering the Entrepreneurial Infant: Brain 

Science, Infant Development Toys, and Governmentality«, in: Cultural Stu
dies 16 (2002), S. 401–432, hier S. 413.

74	 	Vgl. auch K. Hultqvist: »A History of the Present on Children’s Welfare in 
Sweden: From Fröbel to Present-Day Decentralization Projects«, S. 107.

DAS DE/ZENTRIERTE KIND ALS KOSTBARES PROJEKT UND HUMANKAPITAL 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

kindlicher Entwicklung schematisch für das 20. Jahrhundert drei auf-
einanderfolgende Prioritäten ausmachen, die in dezentrierenden Kon-
zeptionen münden:75 Zunächst werden durch beobachtende Verfahren 
Meilensteine der Entwicklung definiert, wofür das Labor Gesells para-
digmatisch steht. Dann werden Schemata der Entwicklung beschrieben 
und entlang zweier Pole entsprechende Theorien entworfen: Während 
der eine Pol entwicklungspsychologischer Praktiken von einem gene-
tisch codierten Entwicklungsplan samt sukzessiver Reifung ausgeht, be-
tont der andere Pol konditionierende Umwelteinflüsse.76 Schließlich wird 
versucht, die Umwelteinflüsse in ihrem Wirken auf individuelle Differen-
zen zu (ver)messen, sodass die Frage nach Anlage oder Umwelt eine der 
Verhältnisbestimmung und das Subjekt ein dezentriertes geworden ist. 

Dezentriert wird das Problem Kind außerdem durch transformierte 
und ausgedehnte Praktiken der Prävention. So erfahren präventive Pro-
gramme und Technologien der Früherkennung seit den 1970er Jahren 
enormen Aufschwung, die zudem immer früher, sowohl prä- wie post-
natal, den Verlauf der Kindheit kontrollieren und gegebenenfalls regulie-
ren.77 Mitursächlich für die Ausbreitung präventiver Praktiken sind die 
Transformation des Risikoverständnisses hin zum sogenannten Risiko-
faktorenmodell und die damit einhergehende Dezentrierung des kind-
lichen wie erwachsenen Subjekts. Dabei ist zunächst wichtig zu beto-
nen, dass nichts an sich ein Risiko ist, aber alles zu einem Risiko werden 
kann, abhängig von der zugrundeliegenden Gefahrenanalyse.78 Diese Ri-

75	 	Vgl. Martin Woodhead: »Child Development and the Development of 
Childhood«, in: Jens Qvortrup et al. (Hg.), The Palgrave Handbook of 
Childhood Studies, Houndmills (Basingstoke, Hampshire), New York (NY) 
2009, S. 46–61.

76	 	Vgl. Erica Burman: Deconstructing Developmental Psychology. Second Edi-
tion, London, New York 2008, S. 31 ff.

77	 	Vgl. Peter Schrag/Diane Divoky: The Myth of the Hyperactive Child. And 
Other Means of Child Control, New York 1975; Manfred Max Wambach: 
»Kinder als Gefahr und Risiko. Zur Psychiatrisierung und Therapeuti-
sierung von Kindheit«, in: Heinz Hengst et al. (Hg.), Kindheit als Fikti-
on, Frankfurt/Main 1981, S. 191–241; Eva Sänger/Annalena Dörr/Judith 
Scheunemann/Patricia Treusch: »Embodying Schwangerschaft: pränatales 
Eltern-Werden im Kontext medizinischer Risikodiskurse und Geschlechter-
normen«, in: GENDER 5 (2013), S. 56–71; Helga Kelle: »Kindliche Ent-
wicklung und die Prävention von Entwicklungsstörungen. Die frühe Kind-
heit im Fokus der childhood studies«, in: Michael-Sebastian Honig (Hg.), 
Ordnungen der Kindheit. Problemstellungen und Perspektiven der Kind-
heitsforschung, Weinheim, München 2009, S. 79–102.

78	 	Vgl. François Ewald: »Insurance and Risk«, in: Graham Burchell et al. (Hg.), 
The Foucault Effect. Studies in Governmentality, Chicago 1991, S. 197–210, 
hier S. 199.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

sikotechnologie wird im Konzept der Risikofaktoren Castel zufolge noch 
feinmaschiger, indem nun »abstrakte Daten oder Faktoren, die das Auftre-
ten unerwünschter Verhaltensweisen mehr oder weniger wahrscheinlich 
machen, zueinander in Beziehung gesetzt werden«,79 Für präventive Po-
litiken und Strategien steht folglich nicht weiter das einzelne Individuum 
im Zentrum, sondern »Faktoren, […] statistische Korrelationen hetero-
gener Elemente«.80 Auch dadurch kommt es im Laufe des 20. Jahrhun-
derts zur Durchsetzung einer »Therapie für Normale«,81 die im vorher-
gehenden Abschnitt 6.1 bereits durch den Wandel der Psy-Funktion von 
Diagnostik zu Therapie und vom Problem psychischer Krankheit zu dem 
psychischer Gesundheit angedeutet wurde. Das primäre Ziel besteht folg-
lich nicht mehr in Heilung, sondern zum einen in der Korrektur noch der 
kleinsten Abweichungen und Anomalien, zum anderen in der Maximie-
rung individueller Fähigkeiten. Castel, Castel und Lovell zeigen in ihrer 
Studie Psychiatrisierung des Alltags, dass mit dem Ausbau vorbeugender 
Maßnahmen Kindheit zusehends zum bevorzugten Ort frühzeitiger In-
terventionen wird, sodass heute um »das Kind herum […] das dichteste 
Netz von Verfahren zur Überwachung und Korrektur des Verhaltens ge-
knüpft«82 wird. Auch Rose kommt in seiner Genealogie der Psy-Funktion 
zu dem Schluss, dass Kindheit »the most intensively governed sector of 
personal existence«83 ist. Beide Studien bestätigen damit für das 20. Jahr-
hundert, was Foucault für den Beginn moderner Vergesellschaftungsprak-
tiken gezeigt hat, dass in Disziplinarsystemen das Kind »mehr individu-
alisiert [wird] als der Erwachsene«;84 diese Bestätigung auf struktureller 
Ebene sagt indes noch nichts aus über die spezifische Form spätmoderner, 
dezentrierter Individualisierungen, die gemäß präventiven und optimier-
ten Entwicklungspotenzialen subjektivieren.

Zum Dezentrieren und Zentrieren des Problems Kind trägt auch 
die neuere Kindheitssoziologie bei. Sie positioniert sich in den 1980er 
und 90er Jahren gegen sozialisationstheoretische sowie weiter vorherr-
schende entwicklungspsychologische Konzepte, indem sie eine kindliche 
Handlungs- und Gestaltungsmacht betont.85 Kindliche Subjekte werden 

79	 	Robert Castel: »Von der Gefährlichkeit zum Risiko«, in: Manfred Max 
Wambach (Hg.), Der Mensch als Risiko. Zur Logik von Prävention und 
Früherkennung, Frankfurt/Main 1983, S. 51–74, hier S. 59.

80	 	Ebd., S. 61.
81	 	F. Castel/R. Castel/A. Lovell: Psychiatrisierung des Alltags, S. 192.
82	 	Ebd., S. 221.
83	 	N. Rose: Governing the Soul, S. 123.
84	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 248.
85	 	Nach anfänglich recht naiven Konzeptionen ist die wissenschaftliche Aus-

einandersetzung um kindliche Handlungsmacht nunmehr sehr elaboriert; 
vgl. z. B. Florian Eßer et al. (Hg.): Reconceptualising Agency and Childhood. 
New Perspectives in Childhood Studies, London, New York 2016. 

DAS DE/ZENTRIERTE KIND ALS KOSTBARES PROJEKT UND HUMANKAPITAL 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

hier nicht als Werdende im Sinne von Noch-nicht-Erwachsenen begrif-
fen, sondern als Seiende. In den Blick geraten sowohl die gesellschaftli-
chen Lebensbedingungen von Kindern als auch, dass die Perspektive der 
Kinder aufgewertet wird. Dies hat zur Folge, dass gegen den Zukunftsbe-
zug moderner Kindheitskonstruktionen in gesellschaftsanalytischer und 
advokatorischer Absicht ein Gegenwartsbezug des individuellen Kindes 
in Stellung gebracht wird.86 Auf diese Weise wird das Kind zentriert, in-
sofern zum einen seine Gesellschaft mitgestaltende Kraft und Funktion, 
zum anderen sein Eigenrecht betont wird. Unterdessen wird es als Wis-
sensobjekt vielfach dezentriert, zumal der Übergang zu erziehungswis-
senschaftlicher Anwendungsforschung fließend ist, in welcher der Zu-
kunftsbezug sodann wieder dominiert.87

So sind Individualisierung und Dezentrierung human- und sozial-
wissenschaftlich angeleitet. Sie implizieren letztlich eine (Eigen-)Ver
antwortlichkeit des kindlichen Subjekts, setzen sie doch ein Subjekt 
voraus, wie Hultqvist festhält, das »knows not only how to follow uni-
versal rules (the welfare subject) but also how to interpret them and ap-
ply them with regard to continuously changing circumstances or con-
texts«.88 Entwicklung folgt in der Spätmoderne also weder weiter einem 
normierenden natürlichen Plan (wie etwa bei Rousseau) noch einem 
normalisierenden, linear-aufsteigenden Stufenverlauf wie im vergange-
nen Jahrhundert – leitend wird gegenteilig ein »Regime der Entwick-
lungspotentialitäten«89 eines kompetenten Subjekts. Die Öffnung des 
Zukunftsbezugs kindlicher Entwicklung hin zu Potenzialen vermehrt 
damit ebenso optimierende und präventierende Praktiken wie Hoff-
nungen und Ängste.

86	 	Vgl. z. B. Jens Qvortrup et al. (Hg.): Childhood Matters. Social Theory, Prac-
tice and Politics (= Public Policy and Social Welfare, Band 14), Aldershot 
1994; Heinz Hengst/Helga Zeiher (Hg.): Kindheit soziologisch, Wiesbaden 
2005.

87	 	Dass der Zukunftsbezug in pädagogische Praktiken eingelassen ist und seit 
dem 18. Jahrhundert als solcher auch reflektiert wurde, habe ich in Kapi-
tel 4.5 gezeigt. Die Kategorie der Zukunft ist seit dem letzten Drittel des 
20. Jahrhunderts jedoch aus der erziehungswissenschaftlichen Reflexion 
und Kanonisierung in Handbüchern weitgehend verschwunden – das än-
dert an der temporalen Struktur pädagogischer Praktiken indes nichts; vgl. 
S. 154, Fn. 192 sowie W. Nieke: »Gesellschaftliche und individuelle Zukunft 
als basale Kategorie für pädagogisches Handeln und seine erziehungswis-
senschaftliche Orientierung«.

88	 	K. Hultqvist: »A History of the Present on Children’s Welfare in Sweden: 
From Fröbel to Present-Day Decentralization Projects«, S. 108.

89	 	Ondrej Kaščák/Branislav Pupala: »Auf dem Wege zum ›normalen‹ Super-
kind«, in: Helga Kelle/Johanna Mierendorff (Hg.), Normierung und Nor-
malisierung der Kindheit, Weinheim, Basel 2013, S. 178–194, hier S. 186.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

Um die Gesellschaft hervorbringende und strukturierende Tragwei-
te des Problems Kind der Potenziale weiter einzufangen, ist es dien-
lich, sich die Transformationen des Verhältnisses von Gegenwarts- und 
Zukunftsbezug moderner Entwicklungskindheiten bezüglich des Bil-
dungswesens zu vergegenwärtigen. Ausgehend davon, dass zum einen 
seit der Frühen Neuzeit zunächst staatlicher und dann vor allem mak-
roökonomischer Bedarf auf Kinder als zukünftige Staatsbürger:innen 
und Arbeitskräfte bezogen wird, dass zum anderen diese staatlichen 
und makroökonomischen Bedürfnisse die Ansprüche des Bildungs-
wesens an der Zeit der Kinder bestimmen, lassen sich für die Mo-
derne mit Zeiher drei Transformationsschübe bestimmen:90 Der erste 
transformierende Schub setzt mit der Durchsetzung der allgemeinen 
Schulpflicht ein. Auf diese Weise wird mit der Schule eine »beson-
dere Arbeitswelt der Kinder« geschaffen und diese sowohl von der 
»Arbeitswelt der Erwachsenen« als auch der familialen Umwelt ab-
getrennt.91 Während die bürgerliche Familienzelle zwar einerseits ein 
striktes Zeitregiment etabliert, etwa der Essens- und Schlafzeiten, lässt 
sie andererseits zwischen diesen Zeit und Raum für freies, gegenwärti-
ges Spielen. Dagegen ist die Schule der institutionalisierte Zukunftsbe-
zug, insofern Kinder in einer Weise für ein späteres Leben qualifiziert/
subjektiviert werden, welche gesellschaftlichen Fortbestand und Fort-
schritt in der Zukunft sicherstellen sollen.92 Seitdem hat von erwach-
senen Expert:innen systematisch gesteuertes Lernen im Leben der Kin-
der stetig zugenommen, »als Verpflichtung der Kinder auf die Zukunft 
und als Unterwerfung der Gegenwart der Kinder unter antizipierte Zu-
kunft«, wie Zeiher treffend festhält.93

Der zweite transformierende Schub markiert den Beginn der Spätmo-
derne, wenn Ende der 1960er Jahre Kindheit als Lernkindheit konzeptu-
alisiert und institutionalisiert wird. Im Zuge der Krise des Industrie- und 
des Aufbaus eines Dienstleistungskapitalismus wird ein als unzureichend 
ausgewiesenes Bildungswesen ausgebaut, die Pflichtschulzeit verlängert 
und das Betreuungswesen fortan als »›Elementarbereich‹ des Lernens« 
begriffen.94 Die zukünftige Arbeitsmarktfähigkeit des kindlichen Sub-
jekts ist derweil in pädagogische Praktiken eingelassen. So entstehen 

90	 	Helga Zeiher: »Der Machtgewinn der Arbeitswelt über die Zeit der Kin-
der«, in: Heinz Hengst/Helga Zeiher (Hg.), Kindheit soziologisch, Wiesba-
den 2005, S. 201–226, hier S. 214–215.

91	 	Ebd., S. 214.
92	 	Vgl. dazu das Kapitel 2, insbesondere Abschnitt 2.2, sowie H. Zeiher: 

»Kindheit zwischen Zukunftserwartungen und Leben in der Gegenwart«, 
S. 225.

93	 	Ebd.
94	 	H. Zeiher: »Der Machtgewinn der Arbeitswelt über die Zeit der Kinder«,  

S. 214.

DAS DE/ZENTRIERTE KIND ALS KOSTBARES PROJEKT UND HUMANKAPITAL 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

seit den 1980er, 90er Jahren pädagogische Konzepte, deren Didaktiken 
um Begriffe wie Projektarbeit, kooperatives Lernen, Eigenständigkeit, 
Autonomie und Eigenverantwortung gruppiert sind, Begriffe des ver-
änderten kapitalistischen Geistes also.95 Die Human- und Sozialwissen-
schaften, insbesondere Entwicklungspsychologie und Sozialisationsfor-
schung, etablieren derweil veränderte Konzepte des Lernens, indem sie 
Lernen enorm ausdehnen und die Bedeutung nicht formal organisierten 
Lernens betonen. Der oben dargestellten dezentrierten Subjektkonzepti-
on der Psy-Funktion gemäß umfasst dieses informelle Lernen im Grunde 
die gesamte Umwelt des Kindes. Spielen, soziale Interaktionen, Mitarbeit 
im Haushalt, alles erscheint seither relevant für die optimale kindliche 
Entwicklung und Sozialisation. Aus der Spielwelt wird also eine infor-
melle Lernwelt, aus der Spielzeit informelle Lernzeit, um die Potenzia-
le des Kindes zu wecken respektive auszuschöpfen. Auch die Ansprüche 
und Erwartungen an elterliche Sorgearbeiten und -zeiten nehmen dem-
entsprechend zu.96

»Die damals neuen Konzepte der Sozialisation und des informellen Ler-
nens machten Erziehern und Eltern bewusst, dass jedwedes Tun und 
Erleben von Geburt an Lernen bedeutet und deshalb möglichst früh 
achtsam zu steuern und zu kontrollieren sei, wenn das Kind dereinst in 
Schule und Beruf erfolgreich sein soll. Bildungsorientierte Eltern bemü-
hen sich seither immer früher um Lernförderung, kaufen Lernspielzeug, 
inszenieren bildende Erlebnisse, schicken ihre Kinder zu außerschuli-
schen Bildungsveranstaltungen. Im Extremfall werden Ungeborene und 
Neugeborene mit spezieller Musik oder mit Fremdsprachen traktiert.«97

Als dritten transformierenden Schub macht Zeiher den Ausbau und die 
Verlagerung von Leistungsanforderungen in die frühe Kindheit aus, wie 
sie sich mit Beginn des 21. Jahrhunderts vollziehen. Praktiken der Ent-
wicklungspotenziale und damit Bezüge zu ungewissen Zukünften wer-
den also weiter ausgedehnt. Internationale Schulleistungsvergleiche wie 
die PISA-Studien in den Jahren 2000 fortfolgend bescheinigen deutschen 
Schüler:innen eine unzureichende, international nicht wettbewerbsfähi-
ge Qualifikation als zukünftige Arbeitskräfte einer wissensorientierten, 
globalisierten Wirtschaft mitsamt flexibel-projektförmigen Arbeitsfor-
men. Einerseits diese erneute Krise des deutschen Bildungswesens, das 

95	 	Vgl. Nektarios Ntemiris: Gouvernementalität und Kindheit. Transformati-
onen generationaler Ordnung in Diskursen und in der Praxis, Wiesbaden 
2011, S. 66–68; Luc Boltanski/Ève Chiapello: Der neue Geist des Kapitalis-
mus, Konstanz 2003 [1999].

96	 	Vgl. H. Zeiher: »Der Machtgewinn der Arbeitswelt über die Zeit der Kin-
der«, S. 214–215.

97	 	H. Zeiher: »Kindheit zwischen Zukunftserwartungen und Leben in der Ge-
genwart«, S. 226.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

für den Kapitalismus des 21. Jahrhunderts mangelhafte Schüler:innen-
subjekte hervorbringt und überdies, wie die Studien wiederholt beschei-
nigen, soziale Ungleichheiten reproduziert,98 andererseits der gestiegene 
elterliche Bedarf an außerfamiliärer Kinderzeit angesichts des Endes des 
Ernährer-Hausfrauen-Familienmodells – was keinesfalls mit dem Ende 
patriarchaler Strukturen verwechselt werden darf – führen zum weiteren 
Ausbau und altersmäßiger Vorverlagerung betreuender und bildender 
Institutionen. Um Lernen noch früher und durchdringender zu fördern, 
werden frühkindliche ebenso wie vorschulische institutionelle Kinderbe-
treuungen erweitert und pädagogische Frühförderungen intensiviert.99 
Das sich dabei abzeichnende »Förderdispositiv« im deutschen Bildungs-
system weitet einerseits individuelle Förderung aus auf stetig mehr und 
sehr unterschiedlich gelagerte Problemlagen, wie Bührmann und Raben-
stein konstatieren, andererseits stellt es von kompensatorischen auf op-
timierende Ziele um.100

So verdeutlichen diese drei transformierenden Schübe zum einen, 
dass der Zukunftsbezug kindlicher Entwicklung im Bildungswesen seit 
dem 19. Jahrhundert zuvorderst am ökonomischen Bedarf ausgerich-
tet wird, zum anderen, dass durch Konzepte informellen Lernens ein 
nicht-instrumenteller Gegenwartsbezug weiter zurückgedrängt und ein 
instrumenteller Zukunftsbezug in die frühe und früheste Kindheit aus-
gedehnt wird. Diese Konzepte bringen kindliche Entwicklung als in-
dividualisierte hervor, insofern jedes Kind als »ein ganz einzigartiges 
Ensemble von Begabungen, Potenzialen und Eigenheiten«101 angerufen 
wird. Es hängt sodann von elterlichen Praktiken ab, die Entwicklungs-
potenziale ihres »kompetenten Säuglings«102 zu erkennen und inner- 
wie außerfamiliär zu fördern – was angesichts einer immer unbekann-
ten Zukunft, die Potenziale fördernde Praktiken unabschließbar macht, 

98	 	Vgl. z. B. Jürgen Baumert/Petra Stanat/Rainer Watermann (Hg.): Herkunfts-
bedingte Disparitäten im Bildungswesen: Differenzielle Bildungsprozesse 
und Probleme der Verteilungsgerechtigkeit. Vertiefende Analysen im Rah-
men von PISA 2000, Wiesbaden 2006. Für eine über die PISA-Studien hi
nausgehende Analyse der Ungleichheiten reproduzierenden Strukturen und 
Effekte des deutschen Schulwesens vgl. Stefan Wellgraf: Ausgrenzungsap-
parat Schule. Wie unser Bildungssystem soziale Spaltungen verschärft, Bie-
lefeld 2021.

99	 	Vgl. H. Zeiher: »Kindheit zwischen Zukunftserwartungen und Leben in der 
Gegenwart«, S. 226.

100	Vgl. Andrea D. Bührmann/Kerstin Rabenstein: »Dinge, Praktiken und Dis-
kurse als Elemente in Dispositiven – das Beispiel ›Individuelle Förderung‹«, 
in: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 71 (2017), S. 33–56.

101	A. Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 331–332.
102	Vgl. Martin Dornes: Der kompetente Säugling. Die präverbale Entwicklung 

des Menschen, Frankfurt/Main 1993.

DAS DE/ZENTRIERTE KIND ALS KOSTBARES PROJEKT UND HUMANKAPITAL 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

und eines krisenhaften Bildungswesen, auf das bildungsaffine Eltern der 
akademischen Mittelschicht nicht bauen (wollen), soziale Ungleichhei-
ten verstärkt.

Denn das Leitbild eines eigenverantwortlichen, »unternehmerischen 
Kindes«,103 wie es beispielsweise auch die Gehirnforschung entwirft, des-
sen Kompetenzen durch korrekte Stimulationen seiner Potenziale ste-
tig steigerbar sind,104 korrespondiert mit den singularisierenden Werten 
akademischer Mittelschichten, die ihre Kinder bestmöglich zu fördern 
suchen.105 Dabei kommt dem neoliberalen Diskurs hier tatsächlich eine 
nicht unwesentliche Rolle zu, insofern in diesem die Bildung von Hu
mankapital als eine Investitionsaufgabe der Eltern erscheint. Um aus ih-
ren Kindern eine »Kompetenzmaschine«106 zu machen, so Foucault in 
seiner Analyse neoliberaler Gouvernementalität, also Humankapital zu 
konstituieren, ist das Lernen auf der Schule ebenso wenig ausreichend 
wie eine schulische Disziplin in der Familiensouveränität. Es sind opti-
mierende Bildungsinvestitionen zu tätigen, denn möglichst gut gebildete 
Eltern, die möglichst viel Zeit mit ihren Kindern verbringen und dabei 
möglichst sorgfältig vorgehen, werden größeres Humankapital bilden als 
andere. Die Zeit elterlicher Zuwendung zu ihren Kindern wird also dis-
kursiviert als eine Investition der Bildung von Humankapital und die-
se zukunftsbezogene Zeit ist sinnvoll, also fördernd, zu nutzen. Entspre-
chend hat sich in den Erziehungspraktiken der Mittelschichten seit den 
1980er Jahren, wie Lareau für die USA zeigt, eine intensive, kindzen
trierte Form etabliert, um ihre einzigartigen Kinder von Geburt an im 
Sinne einer konzertiert-gezielten Kultivierung der kindlichen Potenziale 
bestmöglich zu fördern.107 Zugleich jedoch sollen die Kinder eine glück-
liche Gegenwart erfahren, es soll ihnen an gegenwärtigem Wohl nicht 
mangeln, sie sollen also gleichermaßen »intensiv Spielen« und »intensiv 
Lernen«.108 Das human- wie sozialwissenschaftliche Insistieren auf eine 
kindliche Kompetenz, welche eine ideale Umwelt zur korrekten und för-
dernden Stimulation für ihre Entwicklung verlangt, evoziert daher bei 
ebendiesen Mittelschichten sowohl Hoffnungen als auch Ängste, ob die 
dem Kind geschaffene Umgebung korrekt und ausreichend anregend 

103	M. H. Nadesan: »Engineering the Entrepreneurial Infant: Brain Science, In-
fant Development Toys, and Governmentality«, S. 402.

104	Vgl. zur neurowissenschaftlichen Konzeption von Entwicklung als Poten-
zial auch Alain Ehrenberg: Die Mechanik der Leidenschaften. Gehirn, Ver-
halten, Gesellschaft, Berlin 2019, z. B. S. 17.

105	Vgl. A. Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 331.
106	Vgl. M. Foucault: Die Geburt der Biopolitik, S. 318–320.
107	Vgl. Annette Lareau: Unequal Childhoods. Class, Race, and Family Life, 

Berkeley, Los Angeles, London 2003.
108	H. Zeiher: »Kindheit zwischen Zukunftserwartungen und Leben in der Ge-

genwart«, S. 227.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

ist.109 Überdies werden biopolitisch all jene prekären Milieus problema-
tisiert, von denen eine Gefahr für die soziale Sicherheit ausgeht, sofern 
sie dem Kind nicht annähernd eine solchermaßen stimulierende Umwelt 
schaffen (können).110 

Die Familiensouveränität ist derweil im Ganzen in der Spätmoder-
ne partnerschaftlicher und kindzentrierter strukturiert. Das Kind wird 
als Seiendes in seiner Subjektivität wahrgenommen und angerufen, es 
soll gegenwärtig zufrieden sein und die elterliche Liebe erwidern. Da-
bei wird die kindliche Sexualität, so Foucault, in der Spätmoderne als in 
erster Linie vulnerabel und Kinder als »von Natur aus gefährdet[e]«111 
Bevölkerungsgruppe begriffen, was ängstlich-sorgende und emotionale 
Praktiken der Eltern hervorbringt. Adultive Aufsicht und Kontrolle wird 
versucht auf jeden Aspekt kindlichen Seins auszudehnen, das spätmoder-
ne Phänomen sogenannter Helikoptereltern ist dabei nur der öffentlich 
sichtbarste Ausdruck dieser Transformation: Aus Angst um die Zukunft 
des eigenen Kindes, aus nostalgischen Familienvorstellungen und mit 
Blick auf potenzielle Gefahren, denen Kinder in der heutigen Welt aus-
gesetzt seien, hat sich vor allem in den akademischen Mittelschichten ein 
intensiver, jeden Kinderschritt überwachender und gleichfalls intimer Er-
ziehungsstil ausgebildet.112 Zur Emotionalisierung des Eltern/Kind-Ver-
hältnisses kommt es indes noch aus einem anderen Grund. So weist Ze-
lizer darauf hin, dass Kinder in westlichen Gesellschaften kaum mehr 
direkt an produktiver Arbeit beteiligt sind und sie folglich Eltern keinen 
ökonomischen Nutzen bringen. Gegenteilig verursachen Kinder Kosten, 
und dies umso mehr durch den dargestellten Ausbau formaler und in-
formeller Lernformen. Kinder sind ihren Eltern »kostbarer« geworden, 
konstatiert Zelizer, und werden als solche geliebt.113 Auch dies führt zu 
einer Emotionalisierung der Eltern/Kind-Beziehungen. Zudem werden 
Kinder in den meisten Fällen als emotionale und soziale Bereicherung 
der Eltern begriffen, was in den neuen Mittelschichten zuweilen »bis 

109	Vgl. auch ebd., S. 226–227.
110	Vgl. für das Argument auch M. H. Nadesan: »Engineering the Entrepreneu

rial Infant: Brain Science, Infant Development Toys, and Governmentality«.
111	Michel Foucault: »Das Sexualstrafrecht« [1979, Nr. 263], in: Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 954–970, hier S. 965. Foucault 
geht es in dieser Interviewpassage indes nicht um elterliche Sorgepraktiken, 
vielmehr formuliert er die Hypothese eines »völlig neue[n] Regime[s] zur 
Kontrolle der Sexualität«, welches sich im novellierten Sexualstrafrecht ab-
zeichne; vgl. ebd., S. 965–966.

112	Vgl. Margaret K. Nelson: Parenting Out of Control. Anxious Parents in Un-
certain Times, New York, London 2010, S. 174.

113	Vgl. Viviana A. Zelizer: Pricing the Priceless Child. The Changing Social 
Value of Children, Princeton 1994.

DAS DE/ZENTRIERTE KIND ALS KOSTBARES PROJEKT UND HUMANKAPITAL 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

hin zur Instrumentalisierung des Kindes für die eigene Selbstverwirkli-
chung«114 reicht; das Kind wird, mit anderen Worten, zum elterlichen 
Singularisierungsprojekt.

Dass indes singularisierende Praktiken keinesfalls normalisierende ab-
lösen, zeigt der institutionelle Ausbau präventiver Maßnahmen. Wie die 
Arbeiten von Kelle deutlich machen, verstärkt sich seit den 1970er Jah-
ren in der BRD der präventiv-staatliche Zugriff auf Kinder. In erster 
Linie geschieht dies durch Einführung der Kindervorsorge- und Schul
eingangsuntersuchungen, also der Festschreibung einer bundesweiten 
Vereinheitlichung der medizinischen Vorsorge, die »konzeptionell auf 
die Einbeziehung aller Kinder ausgerichtet«115 ist. Die Instrumente der 
Diagnostik für Entwicklungsstörungen sowie der Dokumentation des 
Entwicklungsverlaufs folgen dabei stets einer Defizitlogik. So sind sie 
strukturiert durch die Leitunterscheidung »normaler« und »gestörter« 
Gesundheit beziehungsweise (im weiteren Verlauf) »altersgemäßer« und 
»nicht-altersgemäßer Entwicklung«.116 Ausgehend von der Einführung 
der Kindervorsorgeuntersuchungen lässt sich insgesamt, so Kelle, eine 
Intensivierung der Normierung und Normalisierung der kindlichen Ent-
wicklung »durch Medizinisierung, Therapeutisierung und Pädagogisie-
rung«117 beobachten. Zudem finden zunehmend eine Vorverlagerung von 
Entwicklungsdiagnostiken und darauf bezogene Interventionen in die 
frühe bis sehr frühe Kindheit statt.118 Letztere konstituieren ein »ambi-
valentes Feld zwischen optimierter Förderung und Selektion«,119 wobei 

114	H. Zeiher: »Kindheit zwischen Zukunftserwartungen und Leben in der Ge-
genwart«, S. 228.

115	Helga Kelle: »›Normale‹ kindliche Entwicklung als kulturelles und gesund-
heitspolitisches Projekt«, in: Helga Kelle/Anja Tervooren (Hg.), Ganz nor-
male Kinder. Heterogenität und Standardisierung kindlicher Entwicklung, 
Weinheim, München 2008, S. 187–205, hier S. 187. Vgl. auch Helga Kelle 
(Hg.): Kinder unter Beobachtung. Kulturanalytische Studien zur pädiatri-
schen Entwicklungsdiagnostik, Opladen 2010.

116	H. Kelle: »›Normale‹ kindliche Entwicklung als kulturelles und gesundheits-
politisches Projekt«, S. 190–191.

117	Ebd., S. 200.
118	Vgl. Tanja Betz: »Frühe Kindheit im Risikodiskurs: Charakteristika, Pro

blemstellungen und Funktionen«, in: Roland Anhorn/Marcus Balzereit 
(Hg.), Handbuch Therapeutisierung und Soziale Arbeit, Wiesbaden 2016, 
S. 429–449; Catalina Hamacher/Simone Seitz: »›Nicht normal?‹ – Die frü-
he Produktion von Differenz und Risiko in der Zusammenarbeit zwischen 
Kita und Frühförderung«, in: Nina Skorsetz et al. (Hg.), Diversität und sozi-
ale Ungleichheit. Herausforderungen an die Integrationsleistung der Grund-
schule, Wiesbaden 2020, S. 70–74.

119	H. Kelle: »Kindliche Entwicklung und die Prävention von Entwicklungsstö-
rungen. Die frühe Kindheit im Fokus der childhood studies«, S. 98.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

die konstanten Quoten von Zurückstellungen bei Schuleingangsunter-
suchungen Ausdruck anhaltender Selektionspraxis sind.

Das Problem Kind wird also in der Spätmoderne auf vielerlei Weise 
de/zentriert und individualisiert, in den Wahrheitsspielen der Human- 
und Sozialwissenschaften, der Psy-Funktion, der neoliberalen Ökono-
mie, dem Bildungswesen, in Praktiken von Mittelschichtseltern, denen 
ihr Kind ein kostbares Gut ist, welches zu behüten, zu schützen und in 
welches zur Steigerung des Humankapitals zu investieren ist. Durch 
diese Prozesse wird eine Entwicklungsindividualität erzeugt, die in ers-
ter Linie nicht an den Normen und Normalitäten eines Universalkindes 
orientiert ist, sondern an dem Potenzial der Überschreitung. Der Zu-
kunftsbezug kindlicher Entwicklung wird gewissermaßen radikalisiert, 
er wird geöffnet für Potenziale, sodass die kindliche Entwicklung glei-
chermaßen eine optimierte und präventierte ist, genauer: eine zu opti-
mierende wie stetig optimierbare sowie zu präventierende wie umfas-
sender präventierbare. Dabei ist das immer frühere Intervenieren Logik 
wie Prinzip der unabschließbaren Ausdehnung präventiver Praktiken. 
Diese begründen eine nicht einholbare Ungewissheit, denn nicht nur 
ist »Vorsorge stets besser als Nachsorge«, auch kann mensch weder 
wissen (können), ob die präventiven Maßnahmen ausreichen noch ob 
sie ursächlich erfolgreich waren. Wie präventive sind auch optimieren-
de Praktiken prinzipiell unabschließbar, folgen sie doch einem Prinzip 
der Steigerung, sodass Konzeptionen kulturell wie individuell formba-
rer Entwicklungen gleichermaßen Chance und Bürde sind. So evozieren 
sowohl sich ausdehnende Prävention als auch stets steigerbare Optimie-
rung Ängste, die auch durch re-personalisierende Praktiken an Furcht-
objekten – welche Ängsten zu begegnen und Hoffnungen zu nähren su-
chen (wie »Kinder-Yoga«, »Elterntaxi« oder »Abenteuerspielplatz«) –, 
nicht eingeholt, sondern immer weiter perpetuiert werden. Die Frage ist 
nicht mehr, »Ist das Kind normal?«, sondern »Reicht die stimulieren-
de Förderung tatsächlich aus? Könnte sie nicht umfassender sein, nicht 
früher ansetzen?«. Anders als auf die Frage nach der Normalität gibt 
es auf diese Fragen selbst retrospektiv keine Antwort. Ein zentrales Bei-
spiel und ein Beleg für den spätmodernen Zusammenhang von Opti-
mierung und Prävention sowie für die in Individualisierung eingelager-
te Idee der Eigenverantwortlichkeit (des Kindes wie der Eltern) ist der 
Aufstieg des Konzepts der emotionalen Kompetenz, wie ich im folgen-
den Abschnitt aufzeige.

DAS DE/ZENTRIERTE KIND ALS KOSTBARES PROJEKT UND HUMANKAPITAL 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

6.3 Von launischen Temperamenten zu  
kompetenten Emotionen – Aufstieg des  

kontrolliert-emotionalen Selbst

Die adäquate Entwicklung der emotionalen Kompetenz des Kindes gilt 
in der heutigen spätmodernen Kultur als Bedingung und Essenz für eine 
gesellschaftlich legitime sowie privat wie beruflich erfolgreiche soziale 
Existenz.120 Umgekehrt bedinge eine mangelhafte emotionale Kompetenz 
schulische Leistungsdefizite, eine verzögerte Schullaufbahn und könne zu 
sozialer Devianz und individueller Pathologie führen, weshalb ihre Ent-
wicklung zu erfassen und kontrollieren sei.121 Das entwicklungspsycho-
logische Konzept der emotionalen Kompetenz bezeichnet dabei sowohl 
ein Reflexivwerden, Regulieren und Managen der eigenen Emotionen 
als auch ihren strategischen, auf die soziale Situation abgestimmten Ein-
satz. Es strukturiert als psychologisches, pädagogisch-theoretisches und 
erzieherisch-praktisches Ziel gegenwärtige Praktiken und markiert den 
vorläufigen Höhepunkt eines zentralen Postulats der Psy-Funktion, der 
zufolge Emotionen im Grunde eine Frage des Könnens und der rationa-
len Urteile sind.122 Derart bestimmt, soll letztlich eine (Selbst-)Führung 
angeleitet werden, die den Entscheidungs- und Handlungsspielraum des 
Einzelnen zu erweitern vermag.

Im Folgenden arbeite ich zunächst genealogisch die Herkunft des Kon-
zepts der emotionalen Kompetenz heraus, um analytisch zum einen den 
Aufstieg der Emotionen durch das Problem Kind einzufangen und zum 
anderen die Engführungen legitimer Seinsweisen aufzuzeigen, die damit 
einhergehen. Anhand einer ethnographischen Vignette, die durch teilneh-
mende Beobachtungen in einer Grundschule entstanden ist, zeige ich an-
schließend Formen spätmoderner Disziplinarpraktiken auf, die sich aus 
diesem Aufstieg emotionaler Kompetenzen ergeben. So hat dieses Kon-
zept, welches heute summarisch die »Fertigkeiten in den Bereichen des 

120	Die folgenden genealogischen Passagen, nicht jedoch die ethnographischen, 
sind veränderte Übernahmen aus Christoph T. Burmeister: »Emotionen als 
Kompetenz. Über das Regieren der kindlichen (und erwachsenen) Seele in 
der Spätmoderne«, in: Anna Fangmeyer/Johanna Mierendorff (Hg.), Kind-
heit und Erwachsenheit in sozialwissenschaftlicher Forschung und Theorie-
bildung, Weinheim 2017, S. 37–54.

121	Vgl. die Quellen Vasilena Dimitrova/Mike Lüdmann: »Die Entwicklung so-
zial-emotionaler Kompetenzen«, in: Maria Limbourg/Gisela Steins (Hg.), 
Sozialerziehung in der Schule, Wiesbaden 2011, S. 115–130; Silvia Wiede-
busch/Franz Petermann: »Entwicklung und Förderung emotionaler Kom-
petenz in der frühen Kindheit«, in: Margrit Stamm/Doris Edelmann (Hg.), 
Handbuch frühkindliche Bildungsforschung, Wiesbaden 2013, S. 731–744.

122	Vgl. A. Gelhard: Kritik der Kompetenz, S. 14.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

Emotionsausdrucks, des Emotionsverständnisses und der Emotionsregu-
lation«123 bezeichnet, seine Wurzeln im Temperamentsdiskurs des 19. Jahr-
hunderts. Hier wird eine angeborene Emotionalität des Kindes im Begriff 
der Temperamente problematisiert, wobei das (Selbst-)Regieren des kind-
lichen wie des erwachsenen Temperaments auf ein Gewahrwerden abzielt, 
nicht auf eine reflexive und präventive Modifikation. Dies ändert sich im 
Temperamentsdiskurs des 20. Jahrhunderts, der gegen den dominanten Be-
haviorismus der Nachkriegsjahre eine erneute universale Innerlichkeit und 
damit eine Prädisposition des Kindes erfolgreich ins Wahrheitsspiel zurück-
bringt. Die Emotionalität des Kindes erscheint hier sowohl prädisponiert 
als auch eigenverantwortlich kontrollierbar, managebar und ihr strategi-
scher Einsatz als erlernbar, kurzum: Emotionen sind nun eine Frage des 
Könnens. Um diese Transformationen zu vergegenwärtigen, zeige ich erst 
wesentliche Elemente des Temperamentsdiskurses des 19. Jahrhunderts auf 
und dann des 20. Jahrhunderts anhand einer Analyse des zentralen Werks 
der Psychiater:innen Thomas und Chess mitsamt der Weiterentwicklung 
hin zur Emotionsregulation in der Spätmoderne.

Temperamente als Conditio humana, als das, was das Wesen des Men-
schen vor der sozialen und kulturellen Prägung ausmachen soll, spielen 
zu Beginn des 19. Jahrhunderts noch eine eher unwesentliche Rolle, was 
sich im Laufe des Jahrhunderts ändern wird. Die (erneute) Auseinander-
setzung beginnt mit Kants Anthropologie von 1798, in welcher er den 
ätiologischen Blick auf Temperamente von der materialistischen Physio-
logie hin zur Psychologie verlagert.124 Kants anthropologische Beschrei-
bungen des Sanguinikers, Cholerikers, Melancholikers und Phlegmati-
kers sind zwar für das 19. Jahrhundert prägend, doch gleichfalls nicht 
unwidersprochen geblieben.125 So wurde die grundsätzliche erkenntnis-
theoretische Frage gestellt, ob solche Klassifizierungen überhaupt zuläs-
sig oder nicht eher induktive Blicke auf den Menschen vorzuziehen sei-
en.126 Dem psychologischen und pädagogischen Temperamentsdiskurs 
liegt zudem von Beginn an noch eine weitere, damit zusammenhängen-
de Problematik zugrunde: die Anlage-Umwelt-Debatte, die bis heute die 
entwicklungspsychologische Forschung umtreibt.127

123	S. Wiedebusch/F. Petermann: »Entwicklung und Förderung emotionaler 
Kompetenz in der frühen Kindheit«, S. 731.

124	Vgl. Jan Strelau: Temperament. A Psychological Perspective, New York u. a. 
1998, S. 4.

125	Vgl. Andreas Ledl: »Die vier Temperamente in der Pädagogik des ausgehen-
den 19. Jahrhunderts«, in: Sektion Historische Bildungsforschung der Deut-
schen Gesellschaft für Erziehungswissenschaft (Hg.), Jahrbuch für Historische 
Bildungsforschung. Band 14, Bad Heilbrunn 2008, S. 189–208, hier S. 190.

126	Vgl. ebd., S. 191.
127	 Vgl. z. B. Eva Möhler/Franz Resch: »Temperament«, in: Manfred Cierpka 

(Hg.), Frühe Kindheit 0–3 Jahre. Beratung und Psychotherapie für Eltern 

VON LAUNISCHEN TEMPERAMENTEN ZU KOMPETENTEN EMOTIONEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

Der Temperamentsdiskurs des 19. Jahrhunderts wird »durch eine Aus-
einandersetzung auf zwei Ebenen geprägt. Handelt es sich in philoso-
phischer Hinsicht um einen Streit über die Wertigkeit von Individuellem 
und Allgemeinem, so geht es in pädagogischer Hinsicht in nur wenig ver-
schleierter Form um die Frage ›Führen oder Wachsenlassen?‹«.128 Diese 
Konfliktlinie, die den Zeitgenoss:innen als unversöhnliche Alternative 
zwischen Herbart und Pestalozzi erscheint, verläuft also zwischen »wis-
senschaftlich- empirisch-individualistischer und sozial-spekulativer-ho-
listischer Pädagogik«129, dabei ist letztere Position die dominante. Diese 
stützt sich im Laufe des 19. Jahrhunderts, besonders nach 1870, ver-
stärkt auf die Lehre der vier Temperamente, die als wesenhaft angesehen 
werden, insofern sie unveränderlich seien und jeweils ihre eigenen Stär-
ken wie Schwächen hätten, auf die in der pädagogischen Praxis Rück-
sicht genommen werden müsse. So formuliert beispielsweise ein Lehrer 
namens Geiges in den frühen 1840er Jahren Ratschläge für Lehrer:innen 
zu ihrer Selbstbeobachtung und zur Beobachtung, Berücksichtigung und 
zum Einwirken auf die differenten Temperamente ihrer Zöglinge. Dabei 
geht es nicht darum, diese grundsätzlich verändern zu wollen, als viel-
mehr um ein Bewusstwerden des eigenen (Lehrer:innen-)Temperaments, 
ein Gewahrwerden verschiedener Temperamente der Schüler:innen und 
um die Einsicht in die Notwendigkeit, in der schulischen Praxis darauf 
Rücksicht zu nehmen.130

Während sich die Psychologie allerdings im Laufe der Zeit von der Leh-
re der vier Temperamente löst zugunsten von Fragen ihrer empirisch-ex-
perimentellen Messbarkeit, bleibt die Auffassung der vier Temperaments-
weisen in der Pädagogik auch in den Folgejahren ungebrochen bestehen 
und erfährt zum Ende des Jahrhunderts gar einen regelrechten »Boom« 
bis hinein in auflagenstarke Erziehungsratgeber.131 Gemein ist dabei al-
len geisteswissenschaftlich-pädagogischen Ansätzen an der Wende zum 
20. Jahrhundert, dass sie an den vier Grundtypen von Temperamen-
ten festhalten. Damit brechen das US-amerikanische Psychiaterehepaar 

mit Säuglingen und Kleinkindern. 2., korrigierte Auflage, Berlin, Heidelberg 
2014, S. 39–55, hier S. 49, 52.

128	A. Ledl: »Die vier Temperamente in der Pädagogik des ausgehenden 19. 
Jahrhunderts«, S. 194.

129	Ebd., S. 195.
130	Vgl. Joseph Geiges: »Inwiefern wird dem Lehrer sein Beruf durch sein Tem-

perament erleichtert oder erschwert, und welche Rathschläge ergeben sich 
daraus«, in: Der Deutsche Schulbote 2 (1843), S. 22–26; ders.: »Wie kann 
das Temperament an den Kindern erforscht, und wie soll jedes Kind seinem 
Naturelle gemäß behandelt werden?«, in: Der Deutsche Schulbote 3 (1844), 
S. 359–363.

131	Vgl. A. Ledl: »Die vier Temperamente in der Pädagogik des ausgehenden 
19. Jahrhunderts«.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Chess und Thomas in ihren ab den 1950er Jahren durchgeführten Stu-
dien mit einem veränderten Temperamentskonzept. Auch wenn sie so-
wohl die Vorstellung anthropologischer Kategorien reaktivieren, in die 
Menschen als einteilbar gelten, als auch Gebote der genauen Beobach-
tung der Kinder an Eltern und Erzieher:innen sowie der Selbstbeobach-
tung samt korrigierender Anpassung des (eigenen) Verhaltens formu-
lieren, so gibt es doch zentrale Differenzen zum Temperamentsdiskurs 
des 19. Jahrhunderts: Thomas/Chess verknüpfen ihre Typen mit gesell-
schaftlichem Erfolg oder etwaigem Scheitern sowie mit einer normalen 
und einer pathologischen Entwicklung, die entwicklungspsychologische 
Anlage-Umwelt-Debatte erfährt zudem in diesen Studien eine neue Wen-
dung zugunsten eines individualisierten Anlagekonzepts und schließlich 
gelten Thomas/Chess der gegenwärtigen entwicklungspsychologischen 
Temperamentsforschung als Ausgangspunkt.132 Während der Tempera-
mentsdiskurs des 19. Jahrhunderts dem kindlichen wie dem erwach-
senen Subjekt gleichermaßen eine Temperamentsweise zugesteht, wel-
che gegebenenfalls zu zügeln, nicht aber grundsätzlich zu modifizieren 
sei, setzt mit Thomas/Chess eine Flexibilisierung des Temperamentskon-
zepts ein, welche darin mündet, aus der kompetenten Selbstregulation 
und sozialadäquaten Modifikation des eigenen Temperaments, der ei-
genen Emotionen die Bedingung einer erfolgreichen gesellschaftlichen 
Existenz zu machen.

Thomas und Chess beginnen 1956 eine Langzeitstudie mit 141 Kin-
dern aus Unzufriedenheit mit den vorherrschenden behavioristischen 
und psychoanalytischen Entwicklungstheorien, in denen sie die Um-
weltkomponente als über- und die der Anlage als unterrepräsentiert er-
achten.133 Dem setzen sie ihr Temperamentskonzept entgegen, womit sie 
angeborene, nicht von außen motivierte Stilmerkmale des kleinkindli-
chen Verhaltens bezeichnen. »Der Ausdruck Temperament« beschreibe, 
so Thomas/Chess, »am besten das Wie einer Verhaltensweise«.134 Auf 
Grundlage dieser Studie, deren Interpretationen den psychologischen 
Blick auf Säuglinge und Kleinkinder nachhaltig verändern sollte, defi-
nieren sie neun »Temperamentskategorien«,135 wie beispielsweise An-
passungsfähigkeit, Ablenkbarkeit und Durchhaltevermögen. Diese als 
universal-anthropologisch ausgewiesenen Temperamentsfaktoren seien 
nicht als unabhängig voneinander, sondern als relational zueinander zu 
verstehen. Ihre je spezifische Kombination beeinflusse, wie gut ein Kind 
in seine Umwelt (in Familie, Kindergarten, Freundesgruppen, etc.) passe. 

132	Vgl. z. B. J. Strelau: Temperament, S. 31.
133	Vgl. Alexander Thomas/Stella Chess: Temperament und Entwicklung. Über 

die Entstehung des Individuellen, Stuttgart 1980, S. 15.
134	Ebd., S. 8 (Herv. i. O.).
135	Ebd., S. 17 f.

VON LAUNISCHEN TEMPERAMENTEN ZU KOMPETENTEN EMOTIONEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

So kategorisieren und klassifizieren Thomas/Chess Kinder in drei Grup-
pen: in das »einfache Kind«, das »langsam auftauende Kind« und das 
»schwierige Kind«.136 Gleichfalls im Anschluss und Bruch mit den (päda-
gogischen) Temperamentstheorien des 19. Jahrhunderts wollen Thomas/
Chess mit ihrem Konzept Eltern und Pädagog:innen den bestmöglichen 
Zugang zu Kindern entsprechend deren Temperamenten ermöglichen 
und beide Gruppen dahingehend beraten. Das Konzept soll risikoreiche 
Verhaltensmuster der Eltern-Kind-Interaktionen identifizieren können 
und ebenso intervenieren, um Verhaltensstörungen des Kindes effekti-
ver vorzubeugen oder diese zu behandeln. Und schließlich soll dem Er-
wachsenen das Wissen über seine eigenen Temperamente dazu dienen, 
sein Verhalten zu »kanalisieren«,137 um seine privaten wie beruflichen 
Ziele effektiver zu erreichen. Anders als dem Lehrer Geiges geht es die-
sen beiden Autor:innen also nicht mehr nur um das bloße Reflektieren 
und vernünftige Entwickeln des eigenen Temperaments, sondern um ei-
nen strategischen Einsatz dieses selbstreflexiven Wissens. 

Die Vorstellung angeborener Temperamentsweisen des Kindes samt 
ihrer Klassifizierbarkeit hat in der klinischen Praxis weitreichende Fol-
gen darauf, wie die Kind-Umwelt-Beziehung konzipiert wird und, da-
mit zusammenhängend, wie auf diese präventiv und/oder intervenierend 
einzuwirken sei. Bis zu diesen Studien wurde die Kind-Umwelt-Bezie-
hung als einseitig determiniert gedacht, gemäß behavioristischer Per
spektiven beispielsweise wurde als ursächlich für das kindliche Verhal-
ten die Behandlung und Erziehung durch die Eltern angenommen. Diese 
Neuausrichtung hin zu einem interaktionistischen Verständnis, dass also 
nicht Eltern (allein) ursächlich für kindliche Schwierigkeiten und Stö-
rungen sind, veränderte fortan außerdem im Selbstverständnis der Pro-
fession das Verhältnis klinischer Psycholog:innen zu Eltern. Aus einem 
»Wettkampf« wird eine »Partnerschaft«138 im Einwirken auf das (Fehl-)
Verhalten von Kindern, wie es in einer Festschrift für Thomas und Chess 
heißt. Sie trägt den bezeichnenden Titel: Prevention and Early Interven-
tion. Individual Differences as Risk Factors for the Mental Health of 
Children. Dabei gelten, wie bereits angedeutet, individuelle Differen-
zen des Temperaments nicht alleine als für eine normale oder patho-
logische Entwicklung verantwortlich, sondern das interaktionistische 

136	Ebd., S. 18 f.
137	Stella Chess/Alexander Thomas: »Temperament and the Concept of Good-

ness of Fit«, in: Jan Strelau/Alois Angleitner (Hg.), Explorations in Temper-
ament. International Perspectives on Theory and Measurement, New York 
1991, S. 15–28, hier S. 15 (eigene Übersetzung).

138	William B. Carey/Sean C. McDevit (Hg.): Prevention And Early Interven-
tion. Individual Differences as Risk Factors for the Mental Health of Chil-
dren. A Festschrift for Stella Chess and Alexander Thomas, New York 1994, 
S. 4.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

Zusammenspiel aus Temperament, weiteren Charaktereigenschaften 
und der Umwelt. Das adäquate Zusammenspiel der beteiligten Elemen-
te bezeichnen Thomas/Chess als »goodness of fit«, das nicht adäquate 
oder nicht gegebene Zusammenspiel als »poorness of fit«.139 Dement-
sprechend werden Eltern dazu angehalten, unter Beobachtung der The-
rapeut:innen die »goodness« oder »poorness« der Beziehung zu ihrem 
Säugling oder Kleinkind beurteilen zu lassen und gegebenenfalls auf 
diese einzuwirken.

Die Forschungen von Thomas/Chess haben unzählige Folgestudien 
ausgelöst, zunächst im angelsächsischen und ab den 1990er Jahren dann 
auch im deutschsprachigen Raum.140 So wurden zahlreiche Weiterfüh-
rungen, Modifikationen und Korrekturen des Temperamentskonzepts 
vorgenommen und auch in jüngerer Vergangenheit wird versucht, die 
diversen Stränge und Konzeptionen zusammenzuführen, was wiederum 
zu zahlreichen Systematiken geführt hat.141 Indes herrscht heute in der 
Entwicklungspsychologie über den Temperamentsbegriff ebenso wenig 
Einigkeit wie über den der Emotionen,142 mitunter werden sie auch syno
nym verwendet, in jedem Fall aber wird Emotionen und ihrer (Selbst-)
Regulation erhebliche Relevanz zugewiesen.

Besonders einflussreich für den Aufstieg der Emotionen im entwick-
lungspsychologischen Diskurs ist dabei die Arbeit von Rothbart, die seit 
den 1980er Jahren im grundsätzlichen und gleichfalls kritischen An-
schluss an Thomas und Chess und ebenfalls mit dezidiertem Fokus auf 
Kinder und Kindheit nicht nur eine eigene entwicklungsorientierte The-
orie formuliert, sondern auch Diagnoseinstrumente entwickelt. Roth-
bart weist die Klassifizierung von Thomas und Chess zurück und geht 
stattdessen davon aus, dass die psychobiologischen Grundkonstanten 
des kindlichen Verhaltens und damit das individuelle Temperament die 
Reagibilität, also wie auf was reagiert wird, und die Selbstregulation der 
Emotionen, der Aktivitäten und der Aufmerksamkeit ausmachen. Diese 
psychobiologischen Fähigkeiten würden sich in definierten »Meilenstei-
nen«143 sukzessive entwickeln hin zur bewussten (Selbst-)Kontrolle und 

139	Vgl. S. Chess/A. Thomas: »Temperament and the Concept of Goodness of 
Fit«.

140	Vgl. z. B. Marcel R. Zentner: Die Wiederentdeckung des Temperaments. Die 
Wiederentdeckung des Kindes im Licht moderner Temperamentforschung 
und ihre Anwendungen, Paderborn 1993.

141	Vgl. z. B. Marcel R. Zentner/John E. Bates: »Child Temperament: An Inte-
grative Review of Concepts, Research Programs, and Measures«, in: Euro-
pean Journal of Developmental Science 2 (2008), S. 7–37.

142	Vgl. Manfred Holodynski: Emotionen – Entwicklung und Regulation, Hei-
delberg 2006, S. 5.

143	S. Wiedebusch/F. Petermann: »Entwicklung und Förderung emotionaler 
Kompetenz in der frühen Kindheit«, S. 732.

VON LAUNISCHEN TEMPERAMENTEN ZU KOMPETENTEN EMOTIONEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

Emotionsregulation.144 Weiter wird davon ausgegangen, dass dem sozi-
alen Kontext, in dem sich das selbstregulatorische Verhalten des Kindes 
ausbilde, eine zentrale Bedeutung zukomme. Für die Diagnostik psycho-
pathologischen Verhaltens im Kleinkindalter bedeutet dies in der Folge, 
dass »der Patient nicht eine Person, sondern eine [asymmetrische] Be-
ziehung«145 sei. Im Umkehrschluss verweist dies auch auf die optimier-
baren Potenziale kindlicher Entwicklung, welche eine das Kind fördern-
de Umgebung ermöglicht, wie ich sie im vorhergehenden Abschnitt 6.2 
thematisiert habe.

Kurzum, der Emotionsregulation wird nun eine hohe Bedeutung bei-
gemessen – mehr noch: Dieser Pfad der Entwicklungspsychologie geht 
gegenwärtig davon aus, dass der Emotionsregulation »eine grundlegende 
Funktion in der Genese psychischer Störungen«146 zukomme. Das heißt, 
dass von Anfang an Emotionsregulation als Prävention gedacht wird. 
Ähnlich der Quasiuniversalität des onanierenden Kindes, die als verall-
gemeinerte Ätiologie alle möglichen Leiden und Übel erklären sollte, sind 
gegenwärtig die Erklärungsmacht der emotionalen Kompetenz respek-
tive deren mangelnde Entwicklung schier unerschöpflich.147 Dass es in 
der gegenwärtigen Temperamentsforschung weder ein einheitliches Ver-
ständnis von Temperamenten gibt148 noch in der Entwicklungspsycho-
logie eines von Emotionen149 noch dass die diagnostischen Verfahren als 
ausreichend valide betrachtet werden,150 ändert nichts an der Perpetu-
ierung und Ausbreitung des Konzepts emotionale Kompetenz. Denn ih-
rer »adäquaten Entwicklung« wird ein »entscheidender Einfluss auf ein 

144	Vgl. Mary K. Rothbart: »Temperament. A Developmental Framework«, in: 
Jan Strelau/Alois Angleitner (Hg.), Explorations in Temperament. Interna-
tional Perspectives on Theory and Measurement, New York 1991, S. 61–74, 
hier S. 61 f; Mary K. Rothbart/Michael I. Posner/Jessica Kieras: »Tempe
rament, Attention, and the Development of Self-Regulation«, in: Kathleen 
McCartney/Deborah Phillips (Hg.), Blackwell Handbook of Early Childhood 
Development, Oxford (UK), Malden (MA) 2006, S. 338–357, hier S. 338.

145	Stern zitiert nach Sarah Groß: »Zur Diagnostik der Regulationsstörungen«, 
in: Manfred Cierpka (Hg.), Frühe Kindheit 0–3 Jahre. Beratung und Psycho-
therapie für Eltern mit Säuglingen und Kleinkindern. 2., korrigierte Auflage, 
Berlin, Heidelberg 2014, S. 147–158, hier S. 148.

146	Angelika Kullik/Franz Petermann: »Zum gegenwärtigen Stand der Emoti-
onsregulationsdiagnostik im Säuglings- und Kleinkindalter«, in: Diagnosti-
ca 57 (2011), S. 165–178, hier S. 165 ff.

147	Vgl. zur ätiologischen Kraft kindlicher Masturbation den Abschnitt 5.3.
148	M. R. Zentner/J. E. Bates: »Child Temperament: An Integrative Review of 

Concepts, Research Programs, and Measures«, S. 8 ff.
149	Vgl. M. Holodynski: Emotionen – Entwicklung und Regulation, S. 5.
150	Vgl. A. Kullik/F. Petermann: »Zum gegenwärtigen Stand der Emotionsregu-

lationsdiagnostik im Säuglings- und Kleinkindalter«.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

angepasstes Sozialverhalten und damit auf den schulischen sowie beruf-
lichen Erfolg«151 beigemessen:

»Als emotionale Selbst-Regulation lässt sich die Kompetenz bezeichnen, 
in angemessener Art und Weise mit seinen eigenen Gefühlen umzugehen 
und den Emotionsausdruck in sozialen Situationen steuern zu können. 
Eine adäquate Regulation von Emotionen ist entscheidend dafür, sich 
im Austausch mit anderen Menschen angemessen verhalten und gesetz-
te Ziele auch tatsächlich erreichen zu können. Sie ermöglicht es, vor-
handene Emotionen je nach den Erfordernissen einer Situation zu ver-
stärken oder abzuschwächen und sie in einer sozial akzeptablen Weise 
auszudrücken.«152

Über ein bloßes Gewahrwerden des eigenen Naturells bei Geiges und 
der Möglichkeit des effektiveren Erreichens privater wie beruflicher Zie-
le durch reflexiv-systematische Kanalisierung der eigenen Temperamen-
te bei Thomas und Chess ist nunmehr das systematische Managen und 
der strategische Einsatz von Emotionen die schier notwendige Bedin-
gung einer als legitim erachteten sozialen Existenz geworden. Im Ver-
gleich zum 19. Jahrhundert ist der Korridor legitimer Seinsweisen also 
deutlich schmaler.

In der Temperaments- respektive Emotionsforschung betonen neben 
Rothbart weitere Forscher:innen die Bedeutung der emotionalen Ent-
wicklung. Doch hat sie innerhalb dieses entwicklungspsychologischen 
Zweiges als Erste die Relevanz der sukzessiven Genese der Emotions-
regulation für die gesamte kindliche Entwicklung und deren normalen 
oder pathologischen Stufenverlauf ausgemacht. Diese Transformation 
und Hinwendung zur emotionalen Kompetenz erlangt derweil generelle 
Bedeutung in der pädagogischen Frühförderung.153 Zudem gilt ihre Ent-
wicklung als der Königsweg von Prävention, und zwar sowohl der in-
dividuellen Gesundheit als auch allgemein der Konfliktbewältigung.154

Dass emotionale Kompetenz jedoch nicht nur in Praktiken der Früh-
förderung und solchen der Prävention gefragt ist, sondern allgemei-
ner schulische Praktiken anleitet, zeigt die folgende ethnographische 

151	V. Dimitrova/M. Lüdmann: »Die Entwicklung sozial-emotionaler Kompe-
tenzen«, S. 120 (eigene Herv.).

152	Ebd., S. 121 f. Ebenso S. Wiedebusch/F. Petermann: »Entwicklung und För-
derung emotionaler Kompetenz in der frühen Kindheit«, S. 731 f.

153	Vgl. z. B. Anne Bischoff/Ricarda Menke/Nadine Madeira Firmino et al.: So-
zial-emotionale Kompetenzen. Fördermöglichkeiten durch Spiel und Bewe-
gung (= nifbe-Themenheft, Nr. 12), Osnabrück 2012.

154	Vgl. z. B. Martin Hafen: »Prävention als Bildung – Bildung als Prävention«, 
in: ASA | SVV Newsletter Prävention und Gesundheitsförderung SVV (2013),  
S. 10–11; Andreas Schick/Manfred Cierpka: »Faustlos – Förderung sozialer 
und emotionaler Kompetenzen in Grundschule und Kindergarten«, in: Psy-
chotherapie, Psychosomatik, Medizinische Psychologie 55 (2005), S. 462–468.

VON LAUNISCHEN TEMPERAMENTEN ZU KOMPETENTEN EMOTIONEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

Vignette einer Grundschule.155 Wenngleich auch implizit, so ist emoti-
onale Kompetenz doch zentrales Element der disziplinären Praktiken, 
wie sie in diesem spätmodernen Schulalltag auszumachen sind. Dessen 
Darstellung erfolgt hier in systematisierter Form: Der Effekt der Dis-
ziplinarpraktiken ist nach wie vor ein individualisierender im Sinne 
Foucaults, nur dass die Individualisierung nunmehr eine singularisie-
rende ist. Die Schüler:innen der untersuchten Grundschule werden dazu 
geführt, (sich) selbst bewertende Praktiken auszubilden, was sowohl das 
aktive Beobachten und Bewerten des eigenen Tuns umfasst als auch die 
wiederholte Narrativierung dieser bewertenden Selbstbeobachtungen 
gegenüber der Lehrkraft. Die Lern- und Selbstbildungsziele sind »Kre-
ativität« und »Eigenständigkeit«. In aufgelösten beziehungsweise al-
tersmäßig heterogenen Klassenverbänden sollen diese durch Selbsttätig-
keit und das Wegfallen des Normalen als Bewertungsmaßstab erreicht 
werden. Der wertende Vergleich der Schüler:innen und entsprechender 
Sanktionspraktiken wurde transformiert. Das Überwachen und Strafen 
hat sich demgemäß verflüchtigt in eine Vielzahl beobachtender und be-
wertender Praktiken. Die Dokumentationspraxis ist entsprechend umso 
ausgeprägter. Die Ordnungen von Raum und Zeit sowie die Anordnun-
gen der Körper und Gesten sind entschieden flexibilisiert worden. So 
ist der Frontalunterricht weitgehend abgeschafft zugunsten von Inseln, 
freier Bewegung sowie flexiblen Sitz- und Tischarrangements. 

Das Schüler:innensubjekt wird durch selbstreflexive und singularisie-
rende Disziplinarpraktiken als selbstständig und einzigartig hergestellt, 
dabei bedeutet die Richtschnur individueller Entwicklungspotenziali-
täten gerade keine irgendwie romantisch-freie Entfaltung. Auch diese 
Disziplinarpraktiken sind prüfende und die Verhaltens- und Leistungs-
erwartungen normalisierende. Denn die Schüler:innensubjekte werden 
dazu angerufen und geführt, sich selbst angemessen zu führen und zu 
verhalten, kurzum ein emotional kompetentes Fremd-/Selbstverhältnis 
auszubilden. Überdies geht mit der altersmäßigen Heterogenisierung der 
Schüler:innengruppe ein Mehr an individualisierenden, singularisieren-
den Praktiken einher, denn mit dieser Heterogenisierung vervielfältigen 
sich sowohl Verfahren zur Bewertung von Verhalten und Leistung, wie 
auch Bewertungskriterien ausdifferenziert werden.

Emotionale Kompetenz, so zeigt das Beispiel dieser Grundschule, ist 
also nicht nur Element disziplinärer Praktiken der Psy-Funktion, hier 

155	Ich stütze mich hier auf Ergebnisse einer ethnographischen Fallstudie, 
die unter meiner Betreuung im Rahmen einer Studienabschlussarbeit an 
einer Berliner Grundschule durchgeführt wurde; vgl. Sara Karaali: Über 
die Prozesse der Subjektivation und die Aktualität disziplinärer (Macht-)
Techniken am Beispiel Grundschule. Bachelorarbeit. Unveröffentlichtes 
Manuskript, Frankfurt/Oder 2019.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

entwicklungspsychologischer Theorie und Diagnostik, sondern auch des 
Schulalltags. Deutlich wird in diesem, dass der enge Korridor legitimer 
Seinsweisen der emotionalen Kompetenz einhergeht mit einem hohen 
Maß an (Selbst-)Reflexivität, Eigenverantwortung und gezielter, instru-
menteller Fremd-/Selbstführungen im Modus der Emotionen; es ist, mit 
anderen Worten, ein kontrolliert-emotionales Selbst, das hier hervorge-
bracht wird. Im nachfolgenden Abschnitt fasse ich zunächst knapp die 
zentralen Befunde des Kapitels zusammen, um sodann die Charakteris-
tika dieser Subjektivierungsweise und damit zentrale Konturen des spät-
modernen Problems Kind aufzuzeigen.

6.4 Kinder und Manager:innen als 
»Kompetenzmaschinen« – entgrenzte Entwicklung  

und kompetente Emotionen des  
spätmodernen Problems Kind

Das Konzept der Entwicklung stellt einen Zusammenhang zwischen Ge-
genwart und Zukunft her, sodass Kind und Erziehungspraktiken spezi-
fische Ungewissheiten ob des Gelingens oder Scheiterns wissenschaft-
lich begründeter Entwicklung inhärent sind. Was jedoch jeweils die 
Ungewissheiten auslöst und in der Folge Ängste und Hoffnungen evo-
ziert, hat sich im Verlauf der Moderne mehrfach verschoben, überla-
gert und verkompliziert. Gemäß einer Prämisse der historisch-relatio-
nalen Soziologie, wie ich sie im Kapitel 3 entworfen habe, der zufolge 
die bloße Möglichkeit wechselseitigen Affizierens und Affiziert-Werdens 
von historisch-kulturellen Dispositiven abhängt, macht es einen essen-
ziellen Unterschied, ob Entwicklung konzipiert wird als einem natür-
lich-normativen Ideal gehorchend, als normale, lineare Stufenabfolge 
oder als permanentes Potenzial der Überschreitung. Es macht also ei-
nen Unterschied, wie die Entwicklung verläuft, ob natürlich in Bezug 
auf ein Telos, planerisch in Bezug auf eine Normalverteilung oder eigen-
verantwortlich in Bezug auf zu überschreitende Potenziale. Auch macht 
es einen Unterschied, was sich eigentlich entwickelt, ob Körper, Gesten 
oder Emotionen. Und schließlich macht es einen Unterschied, was sich 
wie entwickelt, etwa Körper natürlich, Gesten planerisch und Emotio-
nen eigenverantwortlich. 

Dabei zeichnet bereits Rousseau in seiner Problematisierung des Kin-
des Entwicklung als einen gefahrenvollen, potenziell katastrophisch en-
denden Prozess, sofern von der natürlichen respektive sittlichen Ent-
wicklung abgewichen wird. Diesem normativen Programm liegt eine 
klare Dichotomie zugrunde: natürlich/nicht-natürlich beziehungsweise 

KINDER UND MANAGER:INNEN ALS »KOMPETENZMASCHINEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

sittlich/nicht-sittlich. In der erzieherischen Praxis werden natürliche von 
widernatürlichen Kindertränen zwar nicht leicht zu unterscheiden sein, 
die Richtschnur der Affizierung aber ist zweifelsohne dichotom struktu-
riert. Normale kindliche Entwicklung dagegen ist nicht als Dichotomie, 
sondern als Kontinuum strukturiert, was die Ungewissheit über die kind-
liche Entwicklung und damit bestehende Ängste potenziert. Körper und 
Seele des Kindes werden nach allen Regeln psychiatrisch-psychologi-
scher Kunst beobachtet, vermessen, verglichen, beurteilt, was fortan die 
elterliche und staatliche Wahrnehmung und ihre Praktiken organisiert. 
Der Maßstab ist nicht weiter eine dem Kind äußerliche Norm, sondern 
eine dem Kind inhärente A/Normalität. Während der Ungewissheit nor-
mierter kindlicher Entwicklung eine Dichotomie zugrunde liegt und der 
normalisierter Kindesentwicklung ein Kontinuum, ist die Zukunft der 
Entwicklungsindividualität offen. Entwicklung folgt hier weder einem 
normativen noch einem normalen Verlauf, sondern dem permanenten, 
eigenverantwortlichen, durch ein zunehmend ausgefeiltes System sozia-
ler Fürsorge und eine vollkommen veralltäglichte Psy-Funktion mode-
rierten Selbstentwurf der Potenziale. Dabei zielen die Praktiken der Ent-
wicklung nunmehr nicht nur auf Körper, Gesten und Verhaltensweisen, 
sondern insbesondere auf die Emotionen.

Die Emergenz der emotionalen Kompetenz ist derweil Ausdruck einer 
seit den 1970er Jahren insgesamt gestiegenen Relevanz von Emotionen 
in Theorie und Praxis aller Sozial- und Humanwissenschaften; für die 
Entwicklungspsychologie habe ich diesen Prozess nachvollzogen. Dabei 
lässt sich die Hinwendung zum Emotionalen in der Spätmoderne durch-
aus beschreiben als ein Aufstieg der Therapiegesellschaft, in welcher die 
Soziologie der Emotionen selbst als Wissensproduzentin neuer Strategien 
der Macht und Kontrolle auftritt.156 Dementsprechend bemerkt Foucault 
bereits 1983, dass der hegemoniale Modus, in welchem wir gegenwärtig 
ein Selbstverhältnis herstellen sollen, nicht die Moral, sondern die »Ge-
fühle«157 sind. Neu am Konzept der emotionalen Kompetenz ist daher 
weniger der imperative Appell an die Emotionen des Selbst. Neu sind 
Grad und Ausmaß erstens ihrer Normalisierung, zweitens ihrer Opti-
mierbarkeit und drittens die ihr zugewiesene weitreichende, essenziell 
zu nennende Relevanz: Denn die Fähigkeit zur emotionalen Selbstregu-
lation sowie des gezielten, der sozialen Situation angepassten Emotions-
ausdrucks ist stets beides, sowohl Schlüssel zum gesellschaftlichen Erfolg 
als auch bei inadäquater Entwicklung (mehrdimensionaler) Risikofak-
tor für soziale Devianz und individuelle Pathologie. Die Emotionen sind 

156	 Vgl. Jonathan G. Heaney: »Emotions and Power: Reconciling Conceptual 
Twins«, in: Journal of Political Power 4 (2011), S. 259–277, hier S. 266.

157	 M. Foucault: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende 
Arbeit«, S. 475.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

zugleich beides, sowohl Quelle der Optimierbarkeit des Selbst als auch 
Hort der Gefahren. Auch das ist eine Form der Entgrenzung.

Dabei deckt sich das Konzept der emotionalen Kompetenz in dem 
Moment, in dem es als kanonisiertes psychologisches Wissen in Hand-
büchern die pädagogische Praxis anleiten soll, fast wortgleich mit jenem 
der emotionalen Intelligenz, welches der US-amerikanische klinische 
Psychologe und Ratgeberautor Goleman popularisiert hat. Der von ihm 
verwendete weite Intelligenzbegriff stimmt derweil mit dem der Kom-
petenz letztlich überein.158 In Golemans 1995 erschienenem, weltweit 
millionenfach verkauftem Buch Emotionale Intelligenz, das »einen neu-
en Standard der Verhaltensevaluation etablieren konnte«,159 wie Illouz 
schreibt, charakterisiert Goleman emotionale Intelligenz anhand folgen-
der fünf Fähigkeiten:

»1. Die eigenen Emotionen kennen. Selbstwahrnehmung – das Erken-
nen eines Gefühls, während es auftritt […]. 2. Emotionen handhaben. 
Gefühle so zu handhaben, daß sie angemessen sind […]. 3. Emotionen 
in die Tat umsetzen. Emotionen in den Dienst eines Ziels zu stellen, ist 
[…] wesentlich für unsere Aufmerksamkeit, für Selbstmotivation und 
Könnerschaft sowie für Kreativität. […] 4. Empathie. Zu wissen, was 
andere fühlen […]. 5. Umgang mit Beziehungen. Die Kunst der Bezie-
hung besteht zum großen Teil in der Kunst, mit den Emotionen anderer 
umzugehen. […] Sie sind die Grundlage von Beliebtheit, Führung und 
interpersonaler Effektivität.«160

Wie die psychologischen Intelligenztests zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
über das Problem Kind in die Schul- und Arbeitswelt zur Evaluation 
und Bewertung der Fähigkeiten der Schüler:innen, Arbeiter:innen und 
Angestellten Einzug gehalten haben, so dienen dazu in beiden sozia-
len Feldern gegenwärtig die Konzepte der emotionalen Kompetenz be-
ziehungsweise emotionalen Intelligenz. Diese beiden Konzepte sind im 
Grunde eines, sie sind, so Gelhard, »ein Ensemble von Test- und Trai-
ningstechniken, die den Menschen als einen Könner/Nichtkönner adres-
sieren, dessen Fähigkeiten sich nicht unbegrenzt, aber doch immer noch 

158	Der Begriff der Kompetenz ist im Grunde in allen Feldern und Nischen spät-
moderner Kultur präsent und bezeichnet dabei sehr verschiedene Dinge, 
gleichwohl in dieser Disparität ein Gemeinsames zu vermuten ist. Auf jeden 
Fall kommt es in den 1970er Jahren zu einem diskursiven Shift von Intelli-
genz zu Kompetenz, vgl. dazu E. Burman: Deconstructing Developmental 
Psychology, S. 32 ff; A. Gelhard: Kritik der Kompetenz, S. 53 ff; Thomas 
Kurtz/Michaela Pfadenhauer (Hg.): Soziologie der Kompetenz, Wiesbaden 
2010.

159	E. Illouz: Die Errettung der modernen Seele, S. 338.
160	Daniel Goleman: Emotionale Intelligenz, München 1997, S. 65 f. (eigene 

Herv.).

KINDER UND MANAGER:INNEN ALS »KOMPETENZMASCHINEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

ein wenig mehr steigern lassen«.161 Dabei unterscheidet es sich von den 
älteren Intelligenztests auf vier Ebenen:

Erstens ist es ein höchst individualistisches Konzept sozialer Beziehun-
gen, denn losgelöst von kulturellen Differenzen und sozialen Hierarchi-
en erscheint es als eine individuelle, autonome Wahl, wie jemand handelt 
und seine/ihre Emotionen kontrolliert. Da Kinder diese Fähigkeiten »tat-
sächlich erlernen«162 können, wie der psychologische Ratgeber Goleman 
weiß, ist es eine Frage der eigenen Entscheidung, ein emphatisches und 
optimistisches Kind163 zu werden und damit die Möglichkeit auf ein be-
ruflich wie privat erfolgreiches, sozial adäquates, weder deviantes noch 
depressives Erwachsenenleben zu erhöhen. Zweitens werden Emotio-
nen gleichzeitig erklärt als neurobiologische Prozesse jenseits individu-
eller Kontrollierbarkeit, die dennoch aber durch die familiale und päda-
gogische Praxis sowie der Arbeit am Selbst zu kontrollieren, zu managen 
und gegebenenfalls auch zu fördern seien.164 Drittens wird emotionale 
Kompetenz als selbstverantwortliche Bedingung einer gelungenen wie 
erfolgreichen sozialen Existenz definiert, deren Entwicklung, viertens, 
ab dem Säuglingsalter zu beobachten, zu evaluieren und auf die interve-
nierend einzuwirken ist.

Eine jede pädagogische Übung zur emotionalen Kompetenzentwick-
lung ist daher auch immer insofern präventiv, als sie insbesondere auf 
solche Kinder abzielt, die Defizite in den als universal erachteten Fä-
higkeiten aufweisen; die also (noch) zu ›still‹, zu ›schüchtern‹, zu ›zu-
rückgezogen‹ oder aber (noch) zu ›laut‹ und zu ›unkontrolliert‹ sind. 
All dies seien »Kinder mit einem schwierigen Temperament, einer ne-
gativen Emotionalität und einer hohen physiologischen Reaktivität«,165 
schlussfolgert die entwicklungspsychologische Expertise. So folgt jede 
Übung zur Prävention einer »Logik des Verdachts«.166 Denn ihr liegt 
eine Defizitorientierung zugrunde, gilt doch der entwicklungspsycho-
logische, kinderpsychiatrische und pädagogische Blick all den kleinen 
und kleinsten Risikofaktoren, die die Entwicklung dieser Kompetenz 
behindern könnten. Und gleichfalls wird emotionale Kompetenz als ba-
sale Voraussetzung für beruflichen wie privaten Erfolg erkoren, weshalb 
sie bereits disziplinäre Grundschulpraktiken anleitet. So sind es genau 

161	A. Gelhard: Kritik der Kompetenz, S. 10.
162	D. Goleman: Emotionale Intelligenz, S. 55.
163	So z. B. Martin E. P. Seligman: The Optimistic Child. A Proven Program to 

Safeguard Children against Depression and Build Lifelong Resilience, New 
York 1995.

164	Vgl. Megan Boler: Feeling Power. Emotions and Education, New York, Lon-
don 1999, S. 64 ff.

165	S. Wiedebusch/F. Petermann: »Entwicklung und Förderung emotionaler 
Kompetenz in der frühen Kindheit«, S. 734.

166	D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse, S. 182 f.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

diese Fähigkeiten zur geschmeidigen Kommunikation und zum rationa-
len Umgang mit den eigenen Emotionen sowie die Eigenverantwortlich-
keit für das Hervorbringen »guter Gefühle«, die sowohl im mittleren 
Management des Dienstleistungskapitalismus als auch im projektori-
entierten, konnektivistischen Kapitalismus gefordert werden.167 In der 
emotionalen Kultur der Spätmoderne wird also das Regieren der kindli-
chen wie der erwachsenen Seele von denselben Technologien angeleitet. 
Hervorgebracht vom Problem Kind, zielen sie darauf, sowohl aus Kin-
dern als auch aus Manager:innen kontrolliert-emotionale »Kompetenz-
maschine[n]«168 zu machen.

Die im Konzept der emotionalen Kompetenz zum Ausdruck kommen-
de Subjektivierungsweise ist also weder anzusehen als eine Professiona-
lisierung vermeintlich privater Emotionen noch als eine Privatisierung 
respektive Emotionalisierung des Öffentlichen.169 Auch ist sie nicht auf 
eine bloße Diskursivierung von Emotionen zu reduzieren. Vielmehr wer-
den ausgehend vom Problem Kind sowohl das Subjekt Kind als auch das 
Subjekt Erwachsener dazu angerufen, ein ganz spezifisches, emotional 
kompetentes Selbstverhältnis zu entwerfen. Dabei ist dem Konzept die 
Überzeugung inhärent, dass Emotionen eine Frage des Könnens sind.170 
Können aber, darauf weist Han hin, erzeugt derweil mehr Zwänge als 
ein Sollen, das Gebote und Verbote ausspricht. »Das Soll hat eine Gren-
ze. Das Kann hat dagegen keine. Grenzenlos ist daher der Zwang, der 
vom Können ausgeht«.171 

So ist aus einer pädagogischen Praxis, die in spekulativ-holistischer Be-
zugnahme auf vier Temperamentsweisen ein beobachtendes Gewahrwer-
den des individuellen Naturells des kindlichen und erwachsenen Selbst 
einfordert, eine psychologisch-diagnostische Technik der Kontrolle indi-
vidueller Kompetenzen entlang universalistischer, naturalisierter Katego-
rien geworden. Die Konzeptionen kindlicher Entwicklung haben nicht, 
wie eingangs bereits herausgestellt, einander abgelöst, sie existieren viel-
mehr neben- und gegeneinander in verschiedenen sozialen Feldern, etwa 

167	Vgl. Sighard Neckel: »Emotion by Design. Das Selbstmanagement der Ge-
fühle als kulturelles Programm«, in: Berliner Journal für Soziologie 15 
(2005), S. 419–430, hier S. 426 ff; E. Illouz: Die Errettung der modernen 
Seele, S. 105 ff; O. Penz/B. Sauer: Affektives Kapital, S. 133 ff.

168	M. Foucault: Die Geburt der Biopolitik, S. 319.
169	Vgl. zu diesen beiden Positionen die klassischen Studien von Arlie Russell 

Hochschild: The Managed Heart. Commercialization of Human Feeling. 
Twentieth Anniversary Edition with a New Afterword, Berkeley, Los Ange-
les, London 2003 [1983]; und Richard Sennett: Verfall und Ende des öffent-
lichen Lebens. Die Tyrannei der Intimität, Frankfurt/Main 2004 [1974].

170	Vgl. A. Gelhard: Kritik der Kompetenz, S. 14.
171	Byung-Chul Han: Psychopolitik. Neoliberalismus und die neuen Machttech-

niken, Frankfurt/Main 2014, S. 10 (Herv. i. O.).

KINDER UND MANAGER:INNEN ALS »KOMPETENZMASCHINEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

als schulische Norm, entwicklungspyschologische Normalität, romanti-
sche Natur und Ideal enthierarchisierter Partnerschaft zwischen Eltern 
und autonomen Kindern. Der eine Teil dieser konfligierenden Kindheits-
entwürfe lässt die moderne Kind/Erwachsenen-Differenz brüchig wer-
den,172 der andere perpetuiert sie, ein Widerstreit, der gegenwärtig elter-
liche Ängste evoziert. Die de/zentrierenden Praktiken des spätmodernen 
Problems Kind haben überdies den instrumentellen Zukunftsbezug kind-
licher Entwicklung gleichermaßen geöffnet und dramatisiert, insofern 
nun individuelle Entwicklungspotenziale eigenverantwortlich zu wecken 
und zu fördern sind. Daher lässt sich also sagen, dass in der Gegenwarts-
kultur die Ungewissheit über Verlauf und Ziel kindlicher Entwicklung 
noch einmal potenziert wird. Im Doppel von Optimierung und Präven-
tion wird Kindheit mithin gerade jetzt zu einer individuellen wie indivi-
dualisierten Quelle von Angst und Hoffnung. Die Individualisierung im 
Konzept emotionaler Kompetenz, die der Bruch mit den vier Tempera-
mentsweisen des 19. Jahrhunderts zweifelsohne bedeutet, ist jedoch ein 
Modus der Vergesellschaftung, welcher im Gewand von Pluralismus und 
Autonomie gerade nicht größere Spielräume der Selbstverhältnisse eröff-
net. Vielmehr verengt das Konzept der emotionalen Kompetenz die Spiel-
räume affektiver Selbstverhältnisse in einer dem 19. Jahrhundert unbe-
kannten Art und Weise, da im Grunde nur noch eine Temperamentsweise 
als sozial legitim und erwünscht und als individuell gesund gilt: die emo-
tional kompetente. Die Anrufung und Affizierung zum Entwickeln der 
emotionalen Kompetenzen – also diese Seele des präventierten und op-
timierten Kindes der Spätmoderne – ist Ausdruck herrschender Wahr-
heitsspiele und Machttechniken, in welchen das Subjekt gegenwärtig ein 
Selbstverhältnis herstellen soll, um ein legitimes zu sein. Das spätmoder-
ne Subjekt wird im Konzept der emotionalen Kompetenz auf sich selbst 
zurückgeworfen, insofern es eigenverantwortlich ist für das Können sei-
ner Emotionen. Dabei sind es gerade die Emotionen, mit denen die herr-
schende Ordnung in der Spätmoderne hergestellt wird, ist doch bereits 
die Vorstellung einer mit emotionaler Kompetenz ausgestatteten Inner-
lichkeit Ausdruck wie Bedingung dieser Ordnung.

172	Vgl. auch H. Cunningham: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit, S. 275.

ENTGRENZTE ENTWICKLUNGSKONZEPTIONEN UND KOMPETENTE EMOTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

7 Das Problem Kind in der Moderne 

Schlussbetrachtungen

Die Studie ist ausgegangen von der These, dass das Problem Kind ein 
Problem der Moderne ist. Das Durchschreiten der Geschichte unserer 
Gegenwart hat deutlich gemacht, dass das Problem Kind tatsächlich kei-
nesfalls als bloße Ableitung begriffen werden sollte, sondern dass ausge-
hend von den Problematisierungen des Subjekts als Kind und den um, 
am und durch das Subjekt/Objekt Kind erfolgten Problematisierungen 
für die Moderne maßgebliche Praktiken und Techniken der Vergesell-
schaftung sich trans-/formiert und Institutionen herausgebildet haben. 
Das Problem Kind ist dabei stets als ein Element von Beziehungsgeflech-
ten zu begreifen, allerdings als ein recht zentrales.

Althussers Ideologieaufsatz, der durch den dort aufgeworfenen Be-
griff der Anrufung einen der Begründungstexte der poststrukturalisti-
schen Subjektivierungsforschung darstellt, diente mir als Einstieg, um die 
Bedeutung des Problems Kind zu eruieren. Dabei habe ich gezeigt, dass 
in einem doppelten Sinne von permanenten Anrufungen von Anfang an 
auszugehen ist. So betont Althusser, dass Anrufungen nicht momenthaft 
oder nur sprachlich sind, sondern in einem umfassenden Sinne das Sub-
jekt von Geburt an anrufen; als Junge oder Mädchen, dieser oder jener 
Familie, dieser oder jener Klasse zugehörig. Das Subjekt der Anrufung ist 
dabei relational, das heißt reziprok und prozessual zu denken, insofern 
die gesellschaftlichen Kategorisierungen dem Subjektivierungsprozess 
vorausgehen, das Subjekt aber zugleich an der (Re-)Produktion gesell-
schaftlicher Verhältnisse beteiligt ist. Neben dieser heuristisch-analyti-
schen Bedeutung enthält der Ideologieaufsatz noch eine historisch-empi-
rische. Denn Althusser zufolge kommt seit der Frühen Neuzeit Kind und 
Kindheit sowie den ideologischen Staatsapparaten Schule und Familie 
eine bedeutende, dominante Rolle für die (Re-)Produktion gesellschaft-
licher Verhältnisse zu. Dabei zeichnen sich die permanenten Anrufungen 
von Anfang an in Bezug auf die Anrufung des Subjekts als Kind dadurch 
aus, dass sie eine enorme institutionelle Dauer aufweisen, ihnen ein dop-
pelter, Kind und Gesellschaft umfassender Zukunftsbezug inhärent ist, sie 
eine besondere Intensität und Dichte aufweisen sowie in dem Anrufungs-
geschehen ein Zusammenhang besteht zwischen den produzierten Fähig-
keiten und den Praktiken sozialer Differenzierung. In diesen Spezifika 
besteht für Althusser die besondere Relevanz zum Ersten von Kind und 
Kindheit, zum Zweiten von den auf das Kind bezogenen respektive von 
diesem ausgehenden ideologischen Staatsapparaten Familie und Schu-
le sowie zum Dritten von entsprechenden Wissenschaften. In Althussers 

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

Ideologieaufsatz kommt also sowohl eine heuristisch-analytische als auch 
eine historisch-empirische Bedeutung des Problems Kind zum Ausdruck.

Zur weiteren Analyse des Problems Kind habe ich im Anschluss an 
Foucault eine historisch-relationale Soziologie entwickelt. Diese geht 
von einer prinzipiellen Mannigfaltigkeit und Vielfalt sozialer Immanenz 
aus, denkt nicht dialektisch, sondern problematisch und fragt nach den 
historisch-kulturellen Möglichkeitsbedingungen von Wirklichkeiten be-
ziehungsweise von Erfahrungen, die Subjektivierungen/Subjektivatio-
nen hervorbringen und anleiten. Dabei werden die historisch-kulturellen 
Möglichkeitsbedingungen begriffen als von und durch Praktiken hervor-
gebrachte. Um diese Wirklichkeiten erzeugenden Prozesse wiederum zu 
verstehen, schließt die Analytik Praktiken entlang der drei Achsen Wahr-
heitsspiele, Machtbeziehungen und Selbst-/Weltverhältnisse auf, indem 
sie historisierend, in archäologischer und genealogischer Manier, deren 
kontingentes Geworden-sein nachzeichnet. Entscheidend ist, so habe ich 
gezeigt, dass Subjektivierungen als am Lebensbeginn ansetzende Prakti-
ken zu verstehen sind, also auch theorieimmanent dem Kind beziehungs-
weise dessen Erziehung eine zentrale Rolle zukommt. Um je konkrete 
relationale Beziehungsgefüge und Verschränkungen von Praktiken des 
Wissens, der Macht und des Selbst fassbar zu machen, diente mir das 
Dispositiv als Instrument. Die Frage nach historischen Problematisierun-
gen fungierte als jeweiliger Einstieg in die Analyse.

Der historisch-empirischen Relevanz des Problems Kind bin ich zu-
erst in einer Analyse von Rousseaus Émile nachgegangen, dem eine fun-
damentale Problematisierung seiner Gegenwart zugrunde liegt, die von 
den gesellschaftlichen Verhältnissen über Erziehungsfragen bis zum 
Menschenbild reicht. Anhand dieser Analyse konnte ich zeigen, wie das 
Dispositiv moderner Kindheit Ordnungen der Generationen, der Ge-
schlechter, der Klassen sowie räumliche, zeitliche und dingliche Ord-
nungen hervorbringt, die allesamt auf die eine oder andere Weise vom 
Problem Kind ausgehen. Die Subjektivierungsweise habe ich dabei als 
eine liberal-paternalistische und pädagogisch-republikanische beschrie-
ben. Kindheit zeichnet sich hier durch die essenzielle Differenz zum Er-
wachsenen aus, welche das Kind durch einen Entwicklung genannten 
Prozess zu überbrücken hat. Die Natur des Kindes besteht bei Rousseau 
darin, erwachsen zu werden, was bedeutet, dass sowohl normative Ent-
wicklung als auch die unbedingt notwendige und zwingend durch Ex-
pert:innen angeleitete Erziehung auf eine zukünftige Gegenwart bezo-
gen sind. So wird ein zugleich hoffnungsvolles und ängstlich-sorgendes 
Beziehungsgefüge evoziert, das am, um und durch das Kind ausgelöst 
wird. Dabei ist das Selbst, was Rousseaus Menschenbildungskunst her-
vorbringen soll, zuvorderst ein republikanisches.

Doch das Problem Kind ist in historisch-empirischer Hinsicht viel um-
fassender, als dass es mit nur einem Dispositiv ausreichend beschrieben 

DAS PROBLEM KIND IN DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

wäre. Durch eine Relektüre von Foucaults Werk wurde offensichtlich, 
dass das Problem Kind ein ganz wesentliches Element sowohl des Hervor-
bringens als auch des Funktionierens moderner Praktiken und Techniken 
der Vergesellschaftung sowie ihrer Institutionalisierungen ist. Um all die 
Dispositive, die vom Problem Kind ausgehen, in den analytischen Griff zu 
bekommen, habe ich mich der deleuzianischen Karte bemüht. Denn be-
reits bei den vorreformatorischen Gemeinschaften des Gegen-Verhaltens, 
aus denen sowohl die ersten Regierungskünste als auch die ersten diszi-
plinären Inseln hervorgehen, sind die Praktiken der Fremd- und Selbst-
führung zentralerweise durch das Problem Kind transformiert worden. 
So etwa bei der Ausbildung von Prüfungspraktiken in den (christlichen) 
Schulen, die Foucault zufolge die Humanwissenschaften ermöglicht ha-
ben. Auch bei der weiteren Ausbreitung disziplinärer Praktiken sowie dem 
Entstehen regulierender Bevölkerungspolitiken, die im 18. Jahrhundert 
vornehmlich Politiken der Gesundheit waren, sind dem Problem Kind 
wesentliche Funktionen zugekommen. Die Problematisierung der kind-
lichen Sexualität in den Diskursen der Gesundheit sowie der natürlichen 
Erziehung hat wiederum maßgeblichen Anteil an der Konstituierung der 
bürgerlichen Familienzelle gehabt. Umgekehrt hat das Auseinanderrücken 
der erwachsenen und kindlichen Körper für die Konstituierung der Fami-
lien der Arbeiter:innen eine wesentliche Rolle gespielt. Überdies war die 
Problematisierung des anormalen Kindes die historische Bedingung für 
das Ausbreiten der Psy-Funktion, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts ihre 
prüfenden Praktiken der Beobachtung und Beurteilung a/normalen Ver-
haltens in sämtliche Disziplinardispositive hat implementieren können.

In der Analyse von Rousseaus Émile als auch in der von Foucaults 
Werk hat sich Entwicklung als ein ganz wesentliches Element der Wahr-
heitsspiele, Machtbeziehungen und Selbsttechniken des Problems Kind 
erwiesen. Um diesem Element nachzugehen und um die Geschichte der 
Gegenwart bis in die Spätmoderne fortzuführen, habe ich vom 18. Jahr-
hundert ausgehend eine genealogische Analyse des Entwicklungsdenkens 
unternommen. So konnte ich schließlich aufzeigen, wie umfassend das 
Problem Kind regiert wird, was in diesem Beziehungsgeflecht neben dem 
Kind auch die elterliche Praxis sowie eine stetig steigende Anzahl an öf-
fentlichen wie privaten Expert:innen und Institutionen umfasst. Dabei 
erfolgt die Konzeptualisierung von Entwicklung, die einen Zusammen-
hang zwischen Gegenwart und Zukunft herstellt, erst gemäß einer päda
gogisch-idealistischen Norm, dann einem empirisch-naturwissenschaft-
lich Normalen entsprechend und in der Spätmoderne schließlich dem 
eines individualisierten und eigenverantwortlichen Potenzials. Dabei ver-
schwinden die Maßstäbe der Norm und des Normalen keinesfalls, viel-
mehr verschränken sich alle drei und koexistieren in der Spätmoderne. 
Deutlich wurde überdies, dass das moderne Selbst vornehmlich als ein 
arbeitendes respektive arbeitsmarktfähiges hervorgebracht wird. 

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

Das Problem Kind ist hier indes nicht nur Ausdruck, sondern auch 
Motor dieser entgrenzenden Prozesse. Aufgezeigt werden konnte dies 
am Beispiel des entwicklungspsychologischen und nunmehr auch päda
gogischen Konzepts der emotionalen Kompetenz, welches maßgeblich 
aus der Problematisierung kindlicher Temperamente in den 1950er Jah-
ren hervorgegangen ist. Emotionen sind hier sowohl Schlüssel zum ge-
sellschaftlichen Erfolg als auch zentrale Quelle sozialer Devianz und in-
dividueller Pathologie. Emotional kompetent zu sein bedeutet sowohl 
ein Reflexivwerden, Regulieren und Managen der eigenen Emotionen 
als auch ihren strategischen, auf die soziale Situation abgestimmten Ein-
satz. Zu der genealogischen Analyse konnte ich anhand einer ethnogra-
phischen Vignette einer Grundschule aufzeigen, wie durch solchermaßen 
angeleitete Praktiken ein kontrolliert-emotionales Selbst hervorgebracht 
wird, das in permanenter (Selbst-)Reflexion und optimistischer Grund-
haltung für das Können seiner Emotionen selbstverantwortlich ist. Es 
sind mithin genau diese Praktiken der Subjektivierung, die Fähigkei-
ten zur geschmeidigen Kommunikation und zum rationalen Umgang 
mit den eigenen Emotionen sowie die Eigenverantwortlichkeit für das 
Hervorbringen guter Gefühle, die sowohl im mittleren Management des 
Dienstleistungskapitalismus als auch im projektorientierten, konnekti-
vistischen Kapitalismus gefordert werden. Kinder wie Manager:innen 
sollen gleichermaßen Kompetenzmaschinen sein. So konnte ich zum ei-
nen herausarbeiten, dass spätmoderne, singularisierende Praktiken einen 
ungleich schmaleren Korridor legitimer Seinsweisen hervorbringen, als 
ihre Appelle es kundtun – zum anderen, dass diese Praktiken ihre Her-
künfte zentralerweise im Problem Kind haben, so etwa der Aufstieg der 
Emotionen.

Das Problem Kind ist kein Anhängsel eigentlicher Prozesse moder-
ner Ordnungsgeflechte, sondern es ist zentrales Element ihres Hervor-
bringens und Funktionierens. Es ist dies bei der modernen Institution 
der Familie, ihrer disziplinären Substitute der Sozialarbeit und der so-
zialstaatlichen Apparate. Zudem sind Prüfungspraktiken zentralerweise 
am Problem Kind entwickelt, verbreitet und transformiert worden. Zu 
diesen prüfenden Praktiken zählt auch die Psy-Funktion, die sich im 19. 
und beginnenden 20. Jahrhundert maßgeblich durch das Problem Kind 
verallgemeinert und damit das ganze Feld psychiatrischer, psychologi-
scher, therapeutischer Praktiken ermöglicht. Diese prüfenden Praktiken 
sind heute omnipräsent und in einem Maße selbstverständlich, dass es 
nicht nur unmöglich ist, ihnen zu entgehen; es bedarf auch weiterer An-
strengungen, sie wieder sichtbar zu machen. Denn auch in der Spätmo-
derne werden sie vornehmlich von Eltern, Erzieher:innen, Lehrer:innen 
und Expert:innen auf Kinder angewandt, um diese (arbeitsmarktfähig) 
zu individualisieren.

DAS PROBLEM KIND IN DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

Danksagung

Mein Dank gilt zuerst meinen beiden Betreuern: Andreas Reckwitz hat mir 
als Lehrstuhlinhaber stets mit Rat und Tat zur Seite gestanden, hat mich 
in meinen Vorhaben bekräftigt und mir intellektuelle Freiheit ermöglicht. 
Es war auch ein Gespräch mit ihm, das mich auf die Fährte dieser Studie 
führte, gleichwohl die erfolgten genealogischen Ausgrabungen etwas ganz 
anderes zu Tage gefördert haben als damals skizziert. Robert Seyfert danke 
ich für den Austausch über meine Arbeit, die affektsoziologischen Impulse 
und kritischen Nachfragen, die dazu beigetragen und mir geholfen haben, 
die Studie zu präzisieren und Unwägbarkeiten zu beseitigen.

Ohne Werner Schiffauer wäre diese Studie vermutlich nie zustande ge-
kommen, weil es seine kritische Neugier und anhaltende Begeisterungs-
fähigkeit waren, die mir im Studium die Lust am gemeinsamen Denken 
und an engagierter qualitativer Forschung aufgezeigt haben. Dafür dan-
ke ich ihm.

Den Studierenden meiner Seminare an der Europa-Universität Via-
drina Frankfurt/Oder danke ich für ihre Bereitschaft, sich auf meine 
Themen eingelassen und gemeinsam mit mir den Seminarraum als ge-
schützten Denkraum bespielt zu haben. Die Diskussionen, Impulse und 
Einwände habe ich stets als Bereicherung empfunden und sie haben ganz 
sicher zum Gelingen der Studie beigetragen.

Meinen Kolleg:innen in Frankfurt/Oder danke ich für den Austausch 
über die Studie, den ich in Kolloquiumssitzungen und informelleren Kon-
texten mit ihnen führen konnte, insbesondere Stefan Wellgraf, Hannes 
Krämer und Hilmar Schäfer. Mein Dank gilt auch den Kolleg:innen auf 
Konferenzen und Workshops, auf denen ich einzelne Aspekte dieser Stu-
die präsentieren und diskutieren durfte.

Besonderer Dank gebührt Elisabeth Hartung für ihre sorgsame wie 
gewissenhafte Lektüre fast des gesamten Manuskripts.

Ich möchte mich auch bei Marietta Thien, Jana Katczynski und 
Thomas Gude vom Verlag Velbrück Wissenschaft bedanken für ihr In-
teresse an meiner Studie und das Lektorat.

Für ihre zahlreichen Lektüren und Nachfragen, die unzureichende 
Argumente aufgespürt und zur Klärung angehalten haben, danke ich 
Sandra Matthäus.

Gerade nicht aus dem wissenschaftlichen Kontext, und als solche 
umso wertvoller, danke ich meinen Freund:innen.

Für bedingungslosen Rückhalt und anhaltende Unterstützung danke 
ich schlussendlich meinen Eltern, meiner Schwester und Sandra.

Berlin, im Oktober 2021

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

Literatur- und Quellenverzeichnis

Ahmed, Sara: »The Politics of Fear in the Making of Worlds«, in: Qualita-
tive Studies in Education 16 (2003), S. 377–398.

– The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh: Edinburgh University Press 
2004.

– »Open Forum Imaginary Prohibitions. Some Preliminary Remarks on the 
Founding Gestures of the ›New Materialism‹«, in: European Journal of 
Women’s Studies 15 (2008), S. 23–39.

Alanen, Leena: »Kindheit als generationales Konzept«, in: Heinz Hengst/
Helga Zeiher (Hg.), Kindheit soziologisch, Wiesbaden: VS 2005, S. 65–82.

Altheide, David L.: Terrorism and the Politics of Fear, New York, Oxford, 
u. a.: AltaMira Press 2006.

Althusser, Louis: »Ideologie und ideologische Staatsapparate. Anmerkungen 
zu einer Untersuchung«, in: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Auf-
sätze zur marxistischen Theorie, Hamburg, Berlin: VSA 1977, S. 108–153.

– Über die Reproduktion. Ideologie und ideologische Staatsapparate,  
2. Halbband (= Gesammelte Schriften, Band 5.2), Hamburg: VSA 2012.

Anderson, Ben: »Affect and Biopower: Towards a Politics of Life«, in: Trans-
actions of the Institute of British Geographers 37 (2012), S. 28–43.

Andresen, Sabine: »Kindheit als Dispositiv. Ein Zugang erziehungswissen-
schaftlicher und historischer Kindheitsforschung«, in: Ludwig A. Pongratz 
et al. (Hg.), Nach Foucault. Diskurs- und machtanalytische Perspektiven 
der Pädagogik, Wiesbaden: VS 2004, S. 158–175.

Anonym: Le Livre sans titre. Dédié aux jeunes Gens, et aux Pères et Mères 
de Famille, Paris 1830.

Ariès, Philippe: Geschichte der Kindheit, München: dtv 2007 [1960].
Armbruster, André: »Relationale Soziologie in statu nascendi. Perspektiven 

auf eine Soziologie im Entstehen«, in: Soziologische Revue 42 (2019),  
S. 615–624.

Arnold, Klaus: »Kindheit im europäischen Mittelalter«, in: Jochen Martin/
August Nitschke (Hg.), Zur Sozialgeschichte der Kindheit, Freiburg i. Br., 
München: Alber 1986, S. 443–467.

Assmann, Aleida: Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitre-
gimes der Moderne, München: Carl Hanser 2013.

Baader, Meike S.: Die romantische Idee des Kindes und der Kindheit. Auf der 
Suche nach der verlorenen Unschuld, Neuwied u. a.: Luchterhand 1996.

– »Die reflexive Kindheit«, in: Meike S. Baader et al. (Hg.), Kindheiten in der 
Moderne. Eine Geschichte der Sorge, Frankfurt/Main, New York: Cam-
pus 2014, S. 414–455.

Badinter, Elisabeth: Die Mutterliebe. Geschichte eines Gefühls vom 17. Jahr-
hundert bis heute, München: dtv 1984.

Baecker, Dirk: »Kulturen der Furcht«, in: Thomas Kisser et al. (Hg.), Angst. 
Dimensionen eines Gefühls, München: Fink 2011, S. 47–58.

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

Bähr, Andreas: Furcht und Furchtlosigkeit. Göttliche Gewalt und Selbstkon-
stitution im 17. Jahrhundert, Göttingen: V&R Unipress 2014.

– »Zu den kulturellen Funktionen von Furcht und Angst«, in: Hermann Kap-
pelhoff et al. (Hg.), Emotionen. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stutt-
gart, Weimar: J.B. Metzler 2020, S. 155–159.

Balibar, Étienne: »Die Nation-Form: Geschichte und Ideologie«, in: Ras-
se, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten, Hamburg: Argument 1990, 
S. 107–130.

– »Foucault und Marx. Der Einsatz des Nominalismus«, in: François Ewald/
Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Den-
ken, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991, S. 39–65.

– »Schweig weiter, Althusser!«, in: Für Althusser, Mainz: Decaton 1994,  
S. 27–51.

Balzer, Nicole: »Von den Schwierigkeiten, nicht oppositional zu denken. 
Linien der Foucault-Rezeption in der deutschsprachigen Erziehungs-
wissenschaft«, in: Norbert Ricken/Markus Rieger-Ladich (Hg.), Michel 
Foucault: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden: VS 2004, S. 15–35.

Balzer, Nicole/Huf, Christina: »Kindheitsforschung und ›Neuer Materialis-
mus‹«, in: Johannes Drerup/Gottfried Schweiger (Hg.), Handbuch Philo-
sophie der Kindheit, Stuttgart: J.B. Metzler 2019, S. 50–58.

Balzereit, Marcus: Kritik der Angst. Zur Bedeutung von Konzepten der 
Angst für eine reflexive Soziale Arbeit (= Perspektiven kritischer Sozialer 
Arbeit, Band 6), Wiesbaden: VS 2010.

Barad, Karen: Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the 
Entanglement of Matter and Meaning, Durham (NC): Duke University 
Press 2007.

Barbalet, J. M.: Emotion, Social Theory, and Social Structure. A Macroso-
ciological Approach, Cambridge (UK), New York: Cambridge Universi-
ty Press 1998.

Bauman, Zygmunt: Liquid Fear, Cambridge: Polity Press 2006.
Baumert, Jürgen/Stanat, Petra/Watermann, Rainer (Hg.): Herkunftsbedingte 

Disparitäten im Bildungswesen: Differenzielle Bildungsprozesse und Pro-
bleme der Verteilungsgerechtigkeit. Vertiefende Analysen im Rahmen von 
PISA 2000, Wiesbaden: VS 2006.

Baumslag, Naomi/Michels, Dia L.: Milk, Money, and Madness. The Cul-
ture and Politics of Breastfeeding, Westport (CT): Bergin & Garvey 1995.

Bell, Vikki: Interrogating Incest. Feminism, Foucault, and the Law, London, 
New York: Routledge 1993.

Bergenholz, Henning: Das Wortfeld Angst. Eine lexikographische Untersu-
chung, Stuttgart: Klett-Cotta 1980.

Bergsdorf, Wolfgang: »Politik und Angst«, in: Franz Bosbach (Hg.), Angst und 
Politik in der europäischen Geschichte, Dettelbach: Röll 2000, S. 13–28.

Betz, Tanja: »Frühe Kindheit im Risikodiskurs: Charakteristika, Problem-
stellungen und Funktionen«, in: Roland Anhorn/Marcus Balzereit (Hg.), 
Handbuch Therapeutisierung und Soziale Arbeit, Wiesbaden: Springer VS 
2016, S. 429–449.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

Binoche, Bertrand: »Rousseau: Perfektibilität ohne Perfektion«, in: Kon
stanze Baron/Christian Soboth (Hg.), Perfektionismus und Perfektibilität. 
Streben nach Vollkommenheit in Aufklärung und Pietismus, Hamburg: 
Felix Meiner 2018, S. 99–115.

Bischoff, Anne/Menke, Ricarda/Madeira Firmino, Nadine et al.: Sozial-emo-
tionale Kompetenzen. Fördermöglichkeiten durch Spiel und Bewegung 
(= nifbe-Themenheft, Nr. 12), Osnabrück: Niedersächsisches Institut für 
frühkindliche Bildung und Entwicklung 2012.

Blankertz, Herwig: Die Geschichte der Pädagogik. Von der Aufklärung bis 
zur Gegenwart, Wetzlar: Büchse der Pandora 1982.

Bloch, Ernst: Das Prinzip Hoffnung. Erster Band, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1976 [1959].

Bock, Gisela/Duden, Barbara: »Arbeit aus Liebe – Liebe als Arbeit. Zur Ent-
stehung der Hausarbeit im Kapitalismus«, in: Gruppe Berliner Dozentin-
nen (Hg.), Frauen und Wissenschaft. Beiträge zur Berliner Sommeruniver-
sität für Frauen. Juli 1976, Berlin: Courage 1977, S. 118–199.

Böhm, Winfried: Geschichte der Pädagogik. Von Platon bis zur Gegenwart. 
3., verbesserte Aufl., München: C.H. Beck 2010.

Böhme, Hartmut: »Vom phobos zur Angst. Zur Transformations- und Kul-
turgeschichte der Angst«, in: Martin Harbsmeier/Sebastian Möckel (Hg.), 
Pathos, Affekt, Emotion. Transformationen der Antike, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 2009, S. 154–184.

Boler, Megan: Feeling Power. Emotions and Education, New York, London: 
Routledge 1999.

Boltanski, Luc/Chiapello, Ève: Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz: 
UVK 2003 [1999].

Böth, Mareike: »Unendlich glücklich. Subjektivierung zwischen Verzeitli-
chung und Verewigung im Glück(seligkeit)sdiskurs der Aufklärung«, in: 
Michael Hohlstein et al. (Hg.), Der Mensch in Gesellschaft. Zur Vorge-
schichte des modernen Subjekts in der Frühen Neuzeit, Paderborn u. a.: 
Schöningh 2019, S. 233–264.

Bourdieu, Pierre: Homo Academicus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988.
– Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 2001.
– Wie die Kultur zum Bauern kommt. Über Bildung, Klassen und Erziehung. 

Schriften zu Politik & Kultur 4, Hamburg: VSA 2001.
– Bildung. Schriften zur Kultursoziologie 2 (= Schriften, Band 10), Berlin: 

Suhrkamp 2018.
Bourdieu, Pierre/Wacquant, Loïc: Reflexive Anthropologie, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1996.
Bourke, Joanna: »Fear and Anxiety: Writing about Emotion in Modern His-

tory«, in: History Workshop Journal Nr. 55 (2003), S. 111–133.
Braidotti, Rosi: The Posthuman, Cambridge (UK), Malden (MA): Polity 

Press 2013.
Brieler, Ulrich: Die Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als Historiker 

(= Beiträge zur Geschichtskultur, Band 14), Köln: Böhlau 1998.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

– »›Erfahrungstiere‹ und ›Industriesoldaten‹: Marx und Foucault über das 
historische Denken, das Subjekt und die Geschichte der Gegenwart«, in: 
Jürgen Martschukat (Hg.), Geschichte schreiben mit Foucault, Frankfurt/
Main, New York: Campus 2002, S. 42–78.

Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjekti-
vierungsform, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2007.

– »Regime des Selbst – Ein Forschungsprogramm«, in: Thorsten Bonacker/
Andreas Reckwitz (Hg.), Kulturen der Moderne. Soziologische Perspektiven 
der Gegenwart, Frankfurt/Main, New York: Campus 2007, S. 119–139.

– »Der Mensch ist das Maß aller Schneider. Anthropologie als Effekt«, in: 
Mittelweg 36 22 (2013), S. 68–88.

– »Kontraktpädagogik: Wir müssen immer tun, was wir wollen«, in: Gute 
Hirten führen sanft. Über Menschenregierungskünste, Berlin: Suhrkamp 
2017, S. 222–242.

– »Von Hirten, Herden und dem Gott Pan. Figurationen pastoraler Macht«, 
in: Gute Hirten führen sanft. Über Menschenregierungskünste, Berlin: 
Suhrkamp 2017, S. 15–44.

Bröckling, Ulrich/Krasmann, Susanne: »Ni méthode, ni approche. Zur For-
schungsperspektive der Gouvernementalitätsstudien – mit einem Seiten-
blick auf Konvergenzen und Divergenzen zur Diskursforschung«, in: 
Johannes Angermüller/Silke van Dyk (Hg.), Diskursanalyse meets Gou-
vernementalitätsforschung. Perspektiven auf das Verhältnis von Subjekt, 
Sprache, Macht und Wissen, Frankfurt/Main, New York: Campus 2010, 
S. 23–42.

Bühler, Patrick: »Philippe Ariès (1914–1984), Geschichte der Kindheit 
(1960)«, in: KulturPoetik 12 (2012), S. 109–117.

Bühler-Niederberger, Doris: »Einleitung: Der Blick aufs Kind – gilt der Ge-
sellschaft«, in: dies. (Hg.), Macht der Unschuld. Das Kind als Chiffre, 
Wiesbaden: VS 2005, S. 9–22.

– Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse. Von der gesellschaftlichen 
Macht der Unschuld und dem kreativen Individuum, Weinheim: Juven-
ta 2005.

– »Naturalisierung von Kindheit – ausgewählte Kapitel aus ihrer Geschich-
te und Gegenwart«, in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die Natur der Ge-
sellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft 
für Soziologie in Kassel 2006, Frankfurt/Main, New York: Campus 2008, 
S. 2697–2701.

– »Organisierte Sorge für Kinder, Eigenarten und Fallstricke – eine genera-
tionale Perspektive«, in: Doris Bühler-Niederberger et al. (Hg.), Kindheit 
zwischen fürsorglichem Zugriff und gesellschaftlicher Teilhabe, Wiesba-
den: VS 2010, S. 17–41.

– Lebensphase Kindheit. Theoretische Ansätze, Akteure und Handlungsräu-
me, Weinheim: Juventa 2011.

Bühler-Niederberger, Doris/Sünker, Heinz: »Die proletarische Kindheit«, in: 
Meike S. Baader et al. (Hg.), Kindheiten in der Moderne. Eine Geschichte 
der Sorge, Frankfurt/Main, New York: Campus 2014, S. 72–96.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

Bührmann, Andrea D./Rabenstein, Kerstin: »Dinge, Praktiken und Diskurse 
als Elemente in Dispositiven – das Beispiel ›Individuelle Förderung‹«, in: 
Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 71 (2017), S. 33–56.

Bührmann, Andrea D./Schneider, Werner: Vom Diskurs zum Dispositiv. Eine 
Einführung in die Dispositivanalyse, Bielefeld: transcript 2008.

Burman, Erica: Deconstructing Developmental Psychology. Second Edition, 
London, New York: Routledge 2008.

Burmeister, Christoph T.: »Emotionen als Kompetenz. Über das Regieren 
der kindlichen (und erwachsenen) Seele in der Spätmoderne«, in: Anna 
Fangmeyer/Johanna Mierendorff (Hg.), Kindheit und Erwachsenheit in 
sozialwissenschaftlicher Forschung und Theoriebildung, Weinheim: Beltz 
Juventa 2017, S. 37–54.

– »Angst im Präventionsstaat. Das Regieren moderner Kindheit im Wan-
del«, in: Sigrid Betzelt/Ingo Bode (Hg.), Angst im neuen Wohlfahrtsstaat. 
Kritische Blicke auf ein diffuses Phänomen, Baden-Baden: Nomos 2018, 
S. 183–207.

– »Seele«, in: Jürgen Hasse/Verena Schreiber (Hg.), Räume der Kindheit. Ein 
Glossar, Bielefeld: transcript 2019, S. 309–314.

– »Von der ›Natur des Kindes‹ zur Formation des sich selbstführenden Selbst. 
Eine Subjektanalyse Rousseaus Émile als Beitrag zur Genealogie moder-
ner Subjektivierung«, in: Michael Hohlstein et al. (Hg.), Der Mensch in 
Gesellschaft. Zur Vorgeschichte des modernen Subjekts in der Frühen 
Neuzeit, Paderborn u. a.: Schöningh 2019, S. 105–136.

– »Der Affekt Angst und die (Soziologie der) Gegenwartsgesellschaft. Noti-
zen über die Zukunft«, in: Susanne Martin/Thomas Linpinsel (Hg.), Angst 
in Kultur und Politik der Gegenwart. Beiträge zu einer Gesellschaftswis-
senschaft der Angst, Wiesbaden: Springer VS 2020, S. 23–42.

Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 2001.

– »Noch einmal: Körper und Macht«, in: Axel Honneth/Martin Saar 
(Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter 
Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 52–67.

– »Über Lebensbedingungen«, in: Krieg und Affekt. Hrsg. von Judith Mohr-
mann/Juliane Rebentisch/Eva von Redecker, Zürich, Berlin: Diaphanes 
2009, S. 11–52.

Carey, William B./McDevit, Sean C. (Hg.): Prevention And Early Interven-
tion. Individual Differences as Risk Factors for the Mental Health of Chil-
dren. A Festschrift for Stella Chess and Alexander Thomas, New York: 
Brunner/Mazel 1994.

Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil: Phäno-
menologie der Erkenntnis (= Gesammelte Werke, Band 13), Hamburg: 
Meiner 2002 [1929].

Castel, Françoise/Castel, Robert/Lovell, Anne: Psychiatrisierung des Alltags. 
Produktion und Vermarktung der Psychowaren in den USA, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1982.

Castel, Robert: »Von der Gefährlichkeit zum Risiko«, in: Manfred Max 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

Wambach (Hg.), Der Mensch als Risiko. Zur Logik von Prävention und 
Früherkennung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1983, S. 51–74.

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer 
politischen Philosophie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1984 [1975].

Charim, Isolde: Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien: 
Passagen 2002.

Chess, Stella/Thomas, Alexander: »Temperament and the Concept of Good-
ness of Fit«, in: Jan Strelau/Alois Angleitner (Hg.), Explorations in Tem-
perament. International Perspectives on Theory and Measurement, New 
York: Springer Science+Business Media 1991, S. 15–28.

Clough, Patricia T. (Hg.): The Affective Turn. Theorizing the Social, Durham, 
London: Duke University Press 2007.

Corbin, Alain: Pesthauch und Blütenduft. Eine Geschichte des Geruchs, Ber-
lin: Wagenbach 1984.

Cousins, Mark/Hussain, Athar: »The Question of Ideology: Althusser, 
Pêcheux and Foucault«, in: The Sociological Review 32 (1984), S. 158–
179.

Cunningham, Hugh: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit, Düsseldorf: 
Artemis & Winkler 2006.

Dallach, Christoph/Diamond, Michael/Horovitz, Adam: »Beastie Boys. Ein 
Gespräch über wilde Zeiten, das Erwachsenwerden und ewige Freund-
schaft«, in: ZEITmagazin vom 22.11.2018, S. 20–27.

Dehne, Max: Soziologie der Angst. Konzeptuelle Grundlagen, soziale Bedin-
gungen und empirische Analysen, Wiesbaden: Springer VS 2017.

Deleuze, Gilles: Spinoza. Praktische Philosophie, Berlin: Merve 1988.
– »Was ist ein Dispositiv?«, in: François Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.), 

Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1991, S. 153–162.

– Foucault, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992 [1986].
– Lust und Begehren, Berlin: Merve 1996 [1977].
Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophre-

nie I, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974 [1972].
Delumeau, Jean: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste im 

Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts. 2 Bände. Band 1, Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt 1988.

Desrosières, Alain: Die Politik der großen Zahlen. Eine Geschichte der sta-
tistischen Denkweise, Berlin, Heidelberg: Springer 2005.

Dickinson, Edward R.: The Politics of German Child Welfare from the Em-
pire to the Federal Republic (= Harvard Historical Studies, Band 121), 
Cambridge (MA), London (UK): Harvard University Press 1996.

Diefenbach, Katja/Farris, Sara R./Kirn, Gal et al. (Hg.): Encountering Al-
thusser. Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought, New 
York, London: Bloomsbury Academic 2012.

Dimitrova, Vasilena/Lüdmann, Mike: »Die Entwicklung sozial-emotionaler 
Kompetenzen«, in: Maria Limbourg/Gisela Steins (Hg.), Sozialerziehung 
in der Schule, Wiesbaden: VS 2011, S. 115–130.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

Donzelot, Jacques: Die Ordnung der Familie. Mit einem Nachwort von 
Gilles Deleuze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1980.

Döring, Sabine A.: »Allgemeine Einleitung: Philosophie der Gefühle heu-
te«, in: Sabine A. Döring (Hg.), Philosophie der Gefühle, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 2009, S. 12–65.

Dornes, Martin: Der kompetente Säugling. Die präverbale Entwicklung des 
Menschen, Frankfurt/Main: Fischer 1993.

Douglas, Mary: »Risk and Blame«, in: Risk and Blame. Essays in Cultural 
Theory, London, New York: Routledge 1992, S. 3–21.

Douglas, Mary/Wildavsky, Aaron: Risk and Culture. An Essay on the Selec-
tion of Technological and Environmental Dangers, Berkeley, Los Angeles 
u. a.: University of California Press 1983.

Drerup, Johannes: »Rousseaus strukturierter Paternalismus und die Idee 
der wohlgeordneten Freiheit«, in: Zeitschrift für Pädagogik 58 (2012), 
S. 640–657.

Dumarsais, César Chesneau: »Éducation«, in: Denis Diderot/d’Alembert, 
Jean Baptiste le Rond (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des 
sciences, des arts et des métiers. Tome 5, Paris 1751, S. 397–403.

Durkheim, Émile: Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 1984 [1895].

– Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesung an der Sorbonne 1902/1903, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1984.

– Die elementaren Formen des religiösen Lebens, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1994 [1912].

Duschinsky, Robbie/Rocha, Leon A. (Hg.): Foucault, the Family and Poli
tics, Houndmills (Basingstoke, Hampshire), New York (NY): Palgrave 
Macmillan 2012.

Eagleton, Terry: Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart, Weimar: J.B. Metz-
ler 2000.

Eder, Franz X.: Kultur der Begierde. Eine Geschichte der Sexualität, Mün-
chen: C.H. Beck 2002.

Ehrenberg, Alain: Die Mechanik der Leidenschaften. Gehirn, Verhalten, Ge-
sellschaft, Berlin: Suhrkamp 2019.

Elden, Stuart: Foucault’s Last Decade, Cambridge (UK), Malden (MA): Poli
ty Press 2016.

– Foucault. The Birth of Power, Malden (MA): Polity Press 2017.
Elias, Norbert: Über die Zeit. Arbeiten zur Wissenssoziologie II, Frankfurt/

Main: Suhrkamp 1987.
– Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische 

Untersuchungen. Erster Band. Wandlungen des Verhaltens in den weltli-
chen Oberschichten des Abendlandes, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997 
[1939].

Ende, Michael: Momo. Oder Die seltsame Geschichte von den Zeit-Dieben 
und von dem Kind, das den Menschen die gestohlene Zeit zurückbrachte. 
Ein Märchen-Roman, Stuttgart: Thienemann 2013 [1973].

Engels, Friedrich: »Die Lage der arbeitenden Klasse in England. Nach eigner 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

Anschauung und authentischen Quellen« [1845], in: MEW, Band 2, Ber-
lin: Dietz 1962, S. 225–506.

Erasmus von Rotterdam, Desiderius: »De civilitate morum puerilium/Über 
die Umgangserziehung der Kinder« [1530], in: Ausgewählte pädagogische 
Schriften. Besorgt von A. J. Gail, Paderborn: Schöningh 1963, S. 89–106.

– Institutio Principis Christiani/Die Erziehung eines christlichen Fürsten., 
Paderborn: Schöningh 1968 [1516].

Eribon, Didier: Michel Foucault. Eine Biographie, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1993.

Eßer, Florian: »Laboratorien der Kindheit. Historische Reflexionen zur Be-
obachtung und Dokumentation kindlicher Entwicklung«, in: Peter Cloos/
Marc Schulz (Hg.), Kindliches Tun beobachten und dokumentieren. Per-
spektiven auf die Bildungsbegleitung in Kindertageseinrichtungen, Wein-
heim: Juventa 2011, S. 20–32.

– »Die verwissenschaftlichte Kindheit«, in: Meike S. Baader et al. (Hg.), 
Kindheiten in der Moderne. Eine Geschichte der Sorge, Frankfurt/Main, 
New York: Campus 2014, S. 124–153.

Eßer, Florian/Baader, Meike S./Betz, Tanja et al. (Hg.): Reconceptualising 
Agency and Childhood. New Perspectives in Childhood Studies, London, 
New York: Routledge 2016.

Ewald, François: »Insurance and Risk«, in: Graham Burchell et al. (Hg.), The 
Foucault Effect. Studies in Governmentality, Chicago: The University of 
Chicago Press 1991, S. 197–210.

– Der Vorsorgestaat, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993.
Faix, Gerhard: Gabriel Biel und die Brüder vom Gemeinsamen Leben. Quel-

len und Untersuchungen zu Verfassung und Selbstverständnis des Ober-
deutschen Generalkapitels (= Spätmittelalter und Reformation. Neue Rei-
he, Band 11), Tübingen: Mohr Siebeck 1999.

Farge, Arlette: »Travailler avec Michel Foucault«, in: Le Débat 41 (1986), 
S. 164–167.

– »Familienehre und Familiengeheimnisse«, in: Philippe Ariès/Roger Char-
tier (Hg.), Geschichte des privaten Lebens. 3. Band: Von der Renaissance 
zur Aufklärung, Augsburg: Bechtermünz 2000, S. 573–609.

Farge, Arlette/Foucault, Michel (Hg.): Familiäre Konflikte: Die »Lettres de 
cachet«. Aus den Archiven der Bastille im 18. Jahrhundert, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1989 [1982].

Feder, Ellen K.: Family Bonds. Genealogies of Race and Gender, Oxford 
(UK), New York: Oxford University Press 2007.

Federici, Silvia: Caliban und die Hexe. Frauen, der Körper und die ursprüng-
liche Akkumulation, Wien, Berlin: Mandelbaum 2012.

Fester, Richard: Rousseau und die deutsche Geschichtsphilosophie. Ein Bei-
trag zur Geschichte des deutschen Idealismus, Stuttgart: G. J. Göschen 
1890.

Fink-Eitel, Hinrich: »Angst und Freiheit. Überlegungen zur philosophischen 
Anthropologie«, in: Hinrich Fink-Eitel/Georg Lohmann (Hg.), Zur Philo-
sophie der Gefühle, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993, S. 57–88.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

Flatscher, Matthias/Seitz, Sergej: »Latour, Foucault und das Postfaktische. 
Zur Rolle und Funktion von Kritik im Zeitalter der ›Wahrheitskrise‹«, in: 
Le foucaldien 4 (2018), S. 1–30.

Folkers, Andreas: »Was ist neu am neuen Materialismus? – Von der Praxis 
zum Ereignis«, in: Tobias Goll et al. (Hg.), Critical Matter. Diskussionen 
eines neuen Materialismus, Münster: edition assemblage 2014, S. 16–33.

Foucault, Michel: Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1968 [1954/1962].

– Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der 
Vernunft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973 [1961].

– Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974 [1966].

– »Räderwerke des Überwachens und Strafens. Ein Gespräch mit J.-J. Bro-
chier« [1975], in: Mikrophysik der Macht. Über Strafjustiz, Psychiatrie 
und Medizin, Berlin: Merve 1976, S. 31–53.

– Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 1977 [1975].

– »Ein Spiel um die Psychoanalyse«, in: Dispositive der Macht. Über Sexua-
lität, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve 1978, S. 118–175.

– Archäologie des Wissens, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981 [1969].
– Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit. Erster Band, Frankfurt/

Main: Suhrkamp 1983 [1976].
– Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit. Zweiter Band, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 1986 [1984].
– Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit. Dritter Band, Frankfurt/

Main: Suhrkamp 1986 [1984].
– Was ist Kritik?, Berlin: Merve 1992 [1978/1990].
– »Das Subjekt und die Macht«, in: Hubert L. Dreyfus/Paul Rabinow (Hg.), 

Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Wein-
heim: Beltz Athenäum 1994, S. 241–261.

– »Entretien avec Michel Foucault« [1980, n° 281], in: Dits et Écrits 1954–
1988. Tome IV: 1980–1988, Paris: Gallimard 1994, S. 41–95.

– Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit Ducio Trombadori, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996 [1978].

– Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung der Parrhesia. Berkeley-Vor-
lesungen 1983, Berlin: Merve 1996.

– »›Wer sind Sie, Professor Foucault?‹« [1969, Nr. 50], in: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits. Band I. 1954–1969. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 770–793.

– »Einführung [in: Rousseau, J.-J., Rousseau juge de Jean-Jacques. Dia
logues]« [1962, Nr. 7], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 
I. 1954–1969. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 2001, S. 241–262.

– In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 1975–
76, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001.

– »Der Philosoph Foucault spricht. Denken Sie« [1973, Nr. 124], in: Schriften 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 527–529.

– »Die Anormalen« [1975, Nr. 165], in: Schriften in vier Bänden. Dits et 
Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002a, S. 1024–1031.

– »Die Strafgesellschaft« [1973, Nr. 131], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 568–585.

– »Die Wahrheit und die juristischen Formen« [1974, Nr. 139], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel  
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 669–792.

– »Gefängnisse und Anstalten im Mechanismus der Macht« [1974, Nr. 136], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002,  
S. 648–653.

– »Macht und Körper« [1975, Nr. 157], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 932–941.

– »Nietzsche, die Genealogie, die Historie« [1971, Nr. 84], in: Schriften in 
vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 166–191.

– »Theatrum philosophicum« [1970, Nr. 80], in: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 93–122.

– »Theorien und Institutionen des Strafvollzugs« [1972, Nr. 115], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 486–490.

– »Zum geschlossenen Strafvollzug« [1973, Nr. 127], in: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 541–553.

– »Das Abendland und die Wahrheit des Sexes« [1976, Nr. 181], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 135–140.

– »Das Auge der Macht« [1977, Nr. 195], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 250–271.

– »Das Sexualstrafrecht« [1979, Nr. 263], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 954–970.

– »Das Spiel des Michel Foucault« [1977, Nr. 206], in: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 391–429.

– »Die ›Gouvernementalität‹ (Vortrag)« [1978, Nr. 239], in: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 796–823.

– »Die analytische Philosophie der Politik« [1978, Nr. 232], in: Schriften 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, 675–695.

– Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de France 1974–1975, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 2003b.

– »Die Bühne der Philosophie« [1978, Nr. 234], in: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 718–747.

– »Die Gesundheitspolitik im 18. Jahrhundert« [1979, Nr. 257], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel  
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 908–929.

– »Die Macht, ein großes Tier« [1977, Nr. 212], in: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 477–495.

– Die Ordnung des Diskurses. [Inauguralvorlesung am Collège de France,  
2. Dezember 1970], Frankfurt/Main: Fischer 2003.

– »Gespräch mit Michel Foucault« [1977, Nr. 192], in: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 186–213.

– »Nein zum König Sex« [1977, Nr. 200], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 336–353.

– »Vorlesung vom 14. Januar 1976« [1977, Nr. 194], in: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 231–250.

– »Vorlesung vom 7. Januar 1976« [1977, Nr. 193], in: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 213–231.

– »Vorwort [in: Deleuze/Guatari: Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophre-
nia]« [1977, Nr. 189], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 
1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 2003, S. 176–180.

– Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France 1981–1982, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004.

– »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen Vernunft« [1981, 
Nr. 291], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–
1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2005, S. 165–198.

– »Das wahre Geschlecht« [1980, Nr. 287], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 142–152.

– »Der Stil der Geschichte« [1984, Nr. 348], in: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 799–807.

– »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit« [1984, Nr. 356], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 875–902.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

– Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collège de France 1973–1974, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005.

– »Die Maschen der Macht« [1982, Nr. 297], in: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 224–244.

– »Die Rückkehr der Moral« [1984, Nr. 354], in: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 859–873.

– »Die Sorge um die Wahrheit« [1984, Nr. 350], in: Schriften in vier Bän-
den. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 823–836.

– »Die Sorge um die Wahrheit [Über den Tod des Historikers P. Ariès]« 
[1984, Nr. 347], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 
1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 2005, S. 795–799.

– »Diskussion vom 20. Mai 1978« [1980, Nr. 278], in: Schriften in vier Bän-
den. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 25–43.

– »Foucault« [1984, Nr. 345], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. 
Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 2005, S. 776–782.

– »Gespräch mit Ducio Trombadori« [1980, Nr. 281], in: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 51–119.

– »Ist es also wichtig, zu denken?« [1981, Nr. 296], in: Schriften in vier Bän-
den. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 219–223.

– »Michel Foucault, interviewt von Stephen Riggins« [1983, Nr. 336], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 641–
657.

– »Polemik, Politik und Problematisierungen« [1984, Nr. 342], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel  
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 724–734.

– »Raum, Wissen und Macht« [1982, Nr. 310], in: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 324–341.

– »Strukturalismus und Poststrukturalismus« [1983, Nr. 330], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel  
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 521–555.

– »Subjekt und Macht« [1982, Nr. 306], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 269–294.

– »Subjektivität und Wahrheit« [1981, Nr. 304], in: Schriften in vier Bän-
den. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 258–264.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

– »Technologien des Selbst« [1984, Nr. 363], in: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 966–999.

– »Vorwort zu ›Sexualität und Wahrheit‹« [1984, Nr. 340], in: Schriften in 
vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 707–715.

– »Was ist Aufklärung?« [1984, Nr. 339], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 687–707.

– »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit« [1984, 
Nr. 344], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–
1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2005a, S. 747–776.

– »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit« [1983, 
Nr. 326], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–
1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2005b, S. 461–498.

– Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II. Vorle-
sung am Collège de France 1978–1979, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2006.

– Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementali-
tät I. Vorlesung am Collège de France 1977–1978, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2006.

– Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung am Collège de France 
1982–1983, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2009.

– Die Strafgesellschaft. Vorlesung am Collège de France 1972–1973, Berlin: 
Suhrkamp 2015.

– Die Geständnisse des Fleisches. Sexualität und Wahrheit. Vierter Band, 
Berlin: Suhrkamp 2019.

Foucault, Michel/Farge, Arlette: »Das goldene Zeitalter der lettres de cachet« 
[1982, Nr. 322], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 
1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 2005, S. 421–423.

Freud, Sigmund: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse (= Ge-
sammelte Werke, Elfter Band), Frankfurt/Main: S. Fischer 1944 [1917].

Fröhlich, Gerhard/Rehbein, Boike (Hg.): Bourdieu-Handbuch. Leben – 
Werk – Wirkung, Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 2009.

Garbe, Christine: Die »weibliche« List im »mannlichen« Text. Jean-Jacques 
Rousseau in der feministischen Kritik (= Ergebnisse der Frauenforschung, 
Band 29), Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 1992.

Garo, Isabelle: Foucault, Deleuze, Althusser & Marx. La Politique dans la 
Philosophie, Paris: Demopolis 2011.

Gehring, Petra: Foucault – Die Philosophie im Archiv, Frankfurt/Main, New 
York: Campus 2004.

Geiges, Joseph: »Inwiefern wird dem Lehrer sein Beruf durch sein Tempe-
rament erleichtert oder erschwert, und welche Rathschläge ergeben sich 
daraus«, in: Der Deutsche Schulbote 2 (1843), S. 22–26.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

– »Wie kann das Temperament an den Kindern erforscht, und wie soll je-
des Kind seinem Naturelle gemäß behandelt werden?«, in: Der Deutsche 
Schulbote 3 (1844), S. 359–363.

Gelhard, Andreas: Kritik der Kompetenz, Zürich: Diaphanes 2012.
Glantschnig, Helga: Liebe als Dressur. Kindererziehung in der Aufklärung, 

Frankfurt/Main, New York: Campus 1987.
Goleman, Daniel: Emotionale Intelligenz, München: dtv 1997.
Gondek, Hans-Dieter: »Schriften zu Psychologie und Geisteskrankheit«, in: 

Clemens Kammler et al. (Hg.), Foucault-Handbuch. Leben – Werk – Wir-
kung, Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 2008, S. 12–18.

Gregg, Melissa/Seigworth, Gregory J. (Hg.): The Affect Theory Reader, 
Durham (NC), London: Duke University Press 2010.

Groß, Sarah: »Zur Diagnostik der Regulationsstörungen«, in: Manfred Cier-
pka (Hg.), Frühe Kindheit 0–3 Jahre. Beratung und Psychotherapie für El-
tern mit Säuglingen und Kleinkindern. 2., korrigierte Auflage, Berlin, Hei-
delberg: Springer 2014, S. 147–158.

Grundschule Plockhorst: Sicherheitskonzept 2013.
Gstettner, Peter: Die Eroberung des Kindes durch die Wissenschaft. Aus der 

Geschichte der Disziplinierung, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1981.
Gutting, Gary: Foucault. A Very Short Introduction, Oxford (UK), New 

York: Oxford University Press 2005.
– The Cambridge Companion to Foucault. Second Edition, New York u. a.: 

Cambridge University Press 2005.
Hackbarth, Daniel: »denken entlang der Politik«. Zum Begriff des Materia-

lismus bei Max Horkheimer und Louis Althusser, Münster: Westfälisches 
Dampfboot 2015.

Hafen, Martin: »Prävention als Bildung – Bildung als Prävention«, in: ASA | 
SVV Newsletter Prävention und Gesundheitsförderung SVV (2013), S. 10–11.

Hall, Stuart: »Ideologie und Ökonomie. Marxismus ohne Gewähr«, in: 
Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4, Hamburg: 
Argument 2004, S. 8–33.

Hamacher, Catalina/Seitz, Simone: »›Nicht normal?‹ – Die frühe Produkti-
on von Differenz und Risiko in der Zusammenarbeit zwischen Kita und 
Frühförderung«, in: Nina Skorsetz et al. (Hg.), Diversität und soziale Un-
gleichheit. Herausforderungen an die Integrationsleistung der Grundschu-
le, Wiesbaden: Springer VS 2020, S. 70–74.

Han, Byung-Chul: Psychopolitik. Neoliberalismus und die neuen Machttech-
niken, Frankfurt/Main: S. Fischer 2014.

Hansmann, Otto (Hg.): Seminar: Der pädagogische Rousseau. Band II: 
Kommentare, Interpretationen, Wirkungsgeschichte, Weinheim: Deut-
scher Studien Verlag 1996.

Harcourt, Bernard E.: »Situierung der Vorlesungen«, in: Michel Foucault: 
Die Strafgesellschaft. Vorlesung am Collège de France 1972–1973, Berlin: 
Suhrkamp 2015, S. 356–414.

Hastedt, Heiner: Gefühle. Philosophische Bemerkungen, Stuttgart: Reclam 
2005.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

Hauskeller, Christine: Das paradoxe Subjekt. Widerstand und Unterwerfung 
bei Judith Butler und Michel Foucault, Tübingen: Edition Diskord 2000.

Heaney, Jonathan G.: »Emotions and Power: Reconciling Conceptual 
Twins«, in: Journal of Political Power 4 (2011), S. 259–277.

Heim, Tino: Metamorphosen des Kapitals. Kapitalistische Vergesellschaf-
tung und Perspektiven einer kritischen Sozialwissenschaft nach Marx, 
Foucault und Bourdieu, Bielefeld: transcript 2013.

Helsper, Werner: »Pädagogisches Handeln in den Antinomien der Moder-
ne«, in: Heinz-Hermann Krüger/Werner Helsper (Hg.), Einführung in 
Grundbegriffe und Grundfragen der Erziehungswissenschaft. 6., überar-
beitete und aktualisierte Aufl., Wiesbaden: Springer 2004, S. 15–34.

Hendrick, Harry: Child Welfare. Historical Dimensions, Contemporary  
Debate, Bristol: The Policy Press 2003.

Hengst, Heinz/Zeiher, Helga (Hg.): Kindheit soziologisch, Wiesbaden: VS 
2005.

Henkel, Anna: »Soziologie«, in: Stefanie Samida et al. (Hg.), Handbuch Ma-
terielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte, Disziplinen, Stuttgart, Weimar: 
J.B. Metzler 2014, S. 342–349.

Henkel, Anna/Lindemann, Gesa: »Struktur – Institution – Regelmäßigkeit: 
Welche Konsequenzen hat eine Einbeziehung von Materialität für die 
Untersuchung ›des Sozialen‹?«, in: Anna Henkel/Gesa Lindemann (Hg.), 
Welche Konsequenzen hat eine Einbeziehung von Materialität für die Un-
tersuchung »des Sozialen«?, Baden-Baden: Nomos 2017, S. 131–138.

Hentig, Hartmut von: Rousseau oder Die wohlgeordnete Freiheit, Mün-
chen: C.H. Beck 2003.

Hirseland, Andreas/Schneider, Werner: »Wahrheit, Ideologie und Diskurse. 
Zum Verhältnis von Diskursanalyse und Ideologiekritik«, in: Reiner Kel-
ler et al. (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band I: 
Theorien und Methoden, Opladen: Leske + Budrich 2001, S. 373–402.

Hochschild, Arlie Russell: The Managed Heart. Commercialization of Hu-
man Feeling. Twentieth Anniversary Edition with a New Afterword, Berke-
ley, Los Angeles, London: University of California Press 2003 [1983].

Hoff, Michael: »Die Kultur der Affekte. Ein historischer Abriss«, in: Antje 
Krause-Wahl et al. (Hg.), Affekte. Analysen ästhetisch-medialer Prozesse, 
Bielefeld: transcript 2006, S. 20–35.

Holodynski, Manfred: Emotionen – Entwicklung und Regulation, Heidel-
berg: Springer Medizin 2006.

Honegger, Claudia: Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaften vom 
Menschen und das Weib 1750–1850, Frankfurt/Main, New York: Cam-
pus 1991.

Honig, Michael-Sebastian: Entwurf einer Theorie der Kindheit, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1999.

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik so-
zialer Konflikte, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994.

Horkheimer, Max: »Theoretische Entwürfe über Autorität und Familie. All-
gemeiner Teil«, in: Max Horkheimer (Hg.), Studien über Autorität und 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

Familie. Forschungsberichte aus dem Institut für Sozialforschung. Reprint 
der Ausgabe Paris 1936, Lüneburg: Klampen 1987, S. 3–76.

Hubig, Christoph: »›Dispositiv‹ als Kategorie«, in: Internationale Zeitschrift 
für Philosophie 9 (2000), S. 34–47.

Hufeland, Christoph W. v.: Die Kunst das menschliche Leben zu verlängern. 
Zweites Bändchen. Praktischer Theil, Wien: Schmidbauer 1797.

Hultqvist, Kenneth: »A History of the Present on Children’s Welfare in Swe-
den: From Fröbel to Present-Day Decentralization Projects«, in: Thomas 
S. Popkewitz/Marie Brennan (Hg.), Foucault’s Challenge. Discourse, 
Knowledge, and Power in Education, New York, London: Teachers Col-
lege Press 1998, S. 91–116.

Illouz, Eva: Die Errettung der modernen Seele. Therapien, Gefühle und die 
Kultur der Selbsthilfe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2009.

Irrlitz, Gerd: Kant-Handbuch. Leben und Werk. 2., überarbeitete und er-
gänzte Aufl., Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 2010.

Jacobi, Juliane: »Wer ist Sophie?«, in: Pädagogische Rundschau 44 (1990), 
S. 303–319.

Jaeger, Siegfried: »Zur Herausbildung von Praxisfeldern der Psychologie bis 
1933«, in: Mitchell G. Ash/Ulfried Geuter (Hg.), Geschichte der deutschen 
Psychologie im 20. Jahrhundert. Ein Überblick, Opladen: Westdeutscher 
Verlag 1985, S. 83–112.

Jäger, Siegfried: »Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspek-
te einer Kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse«, in: Reiner Keller et al. 
(Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band I: Theori-
en und Methoden, Opladen: Leske + Budrich 2001, S. 81–112.

Jarzebowski, Claudia: Kindheit und Emotion. Kinder und ihre Lebenswel-
ten in der europäischen Frühen Neuzeit, Berlin, Boston: de Gruyter 2018.

Jaumann, Herbert (Hg.): Rousseau in Deutschland. Neue Beiträge zur Erfor-
schung seiner Rezeption, Berlin, New York: de Gruyter 1995.

Kammler, Clemens/Parr, Rolf/Schneider, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault- 
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 2008.

Kant, Immanuel: Über Pädagogik, Königsberg: Friedrich Nicolovius 1803.
Kantorowicz, Ernst H.: Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politi-

schen Theologie des Mittelalters, München: dtv 1990 [1957].
Kappeler, Manfred: »Wie Robinson war, soll Emile werden. Über Auf-

klärung, Rassismus und Erziehung«, in: Psychologie und Geschichte 4 
(1992), S. 53–87.

Karaali, Sara: Über die Prozesse der Subjektivation und die Aktualität 
disziplinärer (Macht-)Techniken am Beispiel Grundschule. Bachelorar-
beit. Unveröffentlichtes Manuskript, Frankfurt/Oder: Europa-Universi-
tät Viadrina 2019.

Kaščák, Ondrej/Pupala, Branislav: »Auf dem Wege zum ›normalen‹ Super-
kind«, in: Helga Kelle/Johanna Mierendorff (Hg.), Normierung und Nor-
malisierung der Kindheit, Weinheim, Basel: Beltz Juventa 2013, S. 178–194.

Kelle, Helga: »›Normale‹ kindliche Entwicklung als kulturelles und gesund-
heitspolitisches Projekt«, in: Helga Kelle/Anja Tervooren (Hg.), Ganz 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

normale Kinder. Heterogenität und Standardisierung kindlicher Entwick-
lung, Weinheim, München: Juventa 2008, S. 187–205.

– »Kindliche Entwicklung und die Prävention von Entwicklungsstörungen. 
Die frühe Kindheit im Fokus der childhood studies«, in: Michael-Sebas-
tian Honig (Hg.), Ordnungen der Kindheit. Problemstellungen und Per-
spektiven der Kindheitsforschung, Weinheim, München: Juventa 2009, 
S. 79–102.

– Kinder unter Beobachtung. Kulturanalytische Studien zur pädiatrischen 
Entwicklungsdiagnostik, Opladen: Budrich 2010.

Keller, Reiner: »Diskurse und Dispositive analysieren. Die Wissenssoziologi-
sche Diskursanalyse als Beitrag zu einer wissensanalytischen Profilierung 
der Diskursforschung«, in: Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: 
Qualitative Social Research 8 (2007), Art. 19 [46 Absätze].

– »Neuer Materialismus und Neuer Spiritualismus? Diskursforschung und 
die Herausforderung der Materialitäten«, in: Österreichische Zeitschrift 
für Volkskunde 71 (2017), S. 5–31.

Kierkegaard, Sören: Der Begriff Angst. Eine simple psychologisch-hinwei-
sende Erörterung in Richtung des dogmatischen Problems der Erbsünde, 
Hamburg: Europäische Verlagsanstalt 2002 [1844].

Kittsteiner, Heinz D.: Die Entstehung des modernen Gewissens, Frankfurt/
Main, Leipzig: Insel 1991.

– »Die Angst in der Geschichte und die Re-Personalisierung des Feindes«, 
in: Wir werden gelebt. Formprobleme der Moderne, Hamburg: Europä
ische Verlagsanstalt 2006, S. 103–128.

Klöppel, Ulrike: »Foucaults Konzept der Problematisierungsweise und die 
Analyse diskursiver Transformationen«, in: Achim Landwehr (Hg.), Dis-
kursiver Wandel, Wiesbaden: VS 2010, S. 255–263.

Knowles, Caroline: Family Boundaries. The Invention of Normality and 
Dangerousness, Toronto: University of Toronto Press 1996.

Koopman, Colin: »Critical Problematization in Foucault and Deleuze: The 
Force of Critique without Judgment«, in: Nicolae Morar et al. (Hg.), 
Between Deleuze and Foucault, Edinburgh: Edinburgh University Press 
2016, S. 87–119.

Koselleck, Reinhart: »›Neuzeit‹. Zur Semantik moderner Bewegungsbegrif-
fe«, in: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1989, S. 300–348.

– »›Fortschritt‹ und ›Niedergang‹ – Nachtrag zur Geschichte zweier Begrif-
fe«, in: Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik der politi-
schen und sozialen Sprache, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2006, S. 159–181.

– »Die Verzeitlichung der Begriffe«, in: Begriffsgeschichten. Studien zur Se-
mantik und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 2006, S. 77–85.

Kramer, Ingo: Symptomale Lektüre. Louis Althussers Beitrag zu einer The-
orie des Diskurses, Wien: Passagen 2014.

Krämer, Hannes: »Zukunftspraktiken. Praxeologische Formanalysen des 
Kommenden«, in: Thomas Alkemeyer et al. (Hg.), Gegenwartsdiagnosen. 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

Kulturelle Formen gesellschaftlicher Selbstproblematisierung in der Mo-
derne, Bielefeld: transcript 2019, S. 81–102.

Krasmann, Susanne: »Der ›Gefährder‹ – kriminalpolitisch und epistemo-
logisch gelesen«, in: Lorenz Engell et al. (Hg.), Gefahrensinn, München: 
Fink 2009, S. 139–148.

Kullik, Angelika/Petermann, Franz: »Zum gegenwärtigen Stand der Emoti-
onsregulationsdiagnostik im Säuglings- und Kleinkindalter«, in: Diagnos
tica 57 (2011), S. 165–178.

Kurtz, Thomas/Pfadenhauer, Michaela (Hg.): Soziologie der Kompetenz, 
Wiesbaden: VS 2010.

Laqueur, Thomas W.: Die einsame Lust. Eine Geschichte der Selbstbefriedi-
gung, Berlin: Osburg 2008.

Lareau, Annette: Unequal Childhoods. Class, Race, and Family Life, Berke-
ley, Los Angeles, London: University of California Press 2003.

Ledl, Andreas: »Die vier Temperamente in der Pädagogik des ausgehenden 19. 
Jahrhunderts«, in: Sektion Historische Bildungsforschung der Deutschen 
Gesellschaft für Erziehungswissenschaft (Hg.), Jahrbuch für Historische 
Bildungsforschung. Band 14, Bad Heilbrunn: Klinkhardt 2008, S. 189–208.

Lemke, Thomas: Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse 
der modernen Gouvernementalität (= Argument Sonderband 251), Ham-
burg: Argument 1997.

– »Reproduktion, Repression und Ritual. Louis Althusser und die ›Ideologie 
der Ideologie‹«, in: Ästhetik und Kommunikation 31 (2000), S. 105–110.

– »›Die Regierung der Dinge‹. Politik, Diskurs und Materialität«, in: Zeit-
schrift für Diskursforschung 2 (2014), S. 250–267.

– »Einführung zu ›Neue Materialismen‹«, in: Susanne Bauer et al. (Hg.), 
Science and Technology Studies. Klassische Positionen und aktuelle Per
spektiven, Berlin: Suhrkamp 2017, S. 551–573.

– »›Eine andere Vorgehensweise‹. Erfahrung und Kritik bei Foucault«, in: 
Oliver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische. 
Transdisziplinäre Impulse für die politische Theorie der Gegenwart, Wies-
baden: Springer VS 2019, S. 23–48.

Lenoir, Rémi: »Famille et Sexualité chez Michel Foucault«, in: Sociétés & 
Représentations 22 (2006), S. 189–214.

Lenoir, Rémi/Duschinsky, Robbie: »Foucault and the Family: Deepening the 
Account of History of Sexuality, Volume 1«, in: Robbie Duschinsky/Leon A. 
Rocha (Hg.), Foucault, the Family and Politics, Houndmills (Basingstoke, 
Hampshire), New York (NY): Palgrave Macmillan 2012, S. 19–38.

Lewandowski, Sven: »Sexualität – und Wahrheit? Über Michel Foucaults 
Willen zum Wissen«, in: Zeitschrift für Sexualforschung 29 (2016),  
S. 344–347.

Liebel, Manfred: Postkoloniale Kindheiten. Zwischen Ausgrenzung und Wi-
derstand, Weinheim, Basel: Beltz Juventa 2017.

Limper, Verena: »Vorsprung durch Stillen? Säuglingsernährung und Un-
gleichheit in (West-)Deutschland«, in: Geschichte und Gesellschaft 46 
(2020), S. 285–312.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

Linck, Gudula: »Der Jadestein, der noch geschliffen werden muss – Zur Sozi-
algeschichte des Kindes in der chinesischen Kaiserzeit«, in: Jochen Martin/
August Nitschke (Hg.), Zur Sozialgeschichte der Kindheit, Freiburg  
i. Br., München: Alber 1986, S. 75–111.

Lindner, Urs: »Alles Macht, oder was? Foucault, Althusser und kritische Ge-
sellschaftstheorie«, in: Prokla. Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft 
36 (2006), S. 583–609.

Link, Jürgen: »Von der ›Macht der Norm‹ zum ›flexiblen Normalismus‹: 
Überlegungen nach Foucault«, in: Joseph Jurt (Hg.), Zeitgenössische fran-
zösische Denker: eine Bilanz, Freiburg i. Br.: Rombach 1998, S. 251–268.

– »Dispositiv«, in: Clemens Kammler et al. (Hg.), Foucault-Handbuch. Le-
ben – Werk – Wirkung, Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 2008, S. 237– 
242.

– »Wissen und Macht statt Ideologie und Interesse. Plausibilität und Defizi-
te in Foucaults Marx-Kritik«, in: Prokla. Zeitschrift für kritische Sozial-
wissenschaft 38 (2008), S. 443–457.

Linke, Uli/Smith, Danielle Taana: »Fear: A Conceptual Framework«, in: Uli 
Linke/Danielle Taana Smith (Hg.), Cultures of Fear. A Critical Reader, 
London, New York: Pluto Press 2009, S. 1–17.

Locke, John: Gedanken über Erziehung, Stuttgart: Reclam 1970 [1693].
Löwith, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraus-

setzungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart: J.B. Metzler 2004 [1953].
Luhmann, Niklas: »Die Zukunft kann nicht beginnen: Temporalstrukturen 

der modernen Gesellschaft«, in: Peter Sloterdijk (Hg.), Vor der Jahrtau-
sendwende: Berichte zur Lage der Zukunft. Erster Band, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 1990, S. 119–150.

– »Das Kind als Medium der Erziehung« [1991], in: Schriften zur Pädagogik. 
Hrsg. von Dieter Lenzen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 159–186.

– Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich auf 
ökologische Gefährdungen einstellen?, Wiesbaden: VS 2008 [1986].

Maasen, Sabine: Genealogie der Unmoral. Zur Therapeutisierung sexueller 
Selbste, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997.

Makropoulos, Michael: Modernität und Kontingenz, München: Fink 1997.
Marquard, Odo: »Anthropologie«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie. Band 1, Basel: Schwabe 1971, Sp. 362–374.
Marx, Karl: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band (= 

MEW, Band 23), Berlin: Dietz 1962.
– »Thesen über Feuerbach«, in: MEW. Band 3, Berlin: Dietz 1978, S. 5–7.
Massumi, Brian: »Everywhere You Want to Be. Introduction to Fear«, in: 

ders. (Hg.), The Politics of Everyday Fear, Minneapolis, London: Univer-
sity of Minnesota Press 1993, S. 3–37.

– »The Future Birth of the Affective Fact«, in: Conference Proceedings: Ge-
nealogies of Biopolitics Oct. (2005), S. 1–12.

– »Angst (sagte die Farbskala)«, in: Ontomacht. Kunst, Affekt und das Er-
eignis des Politischen, Berlin: Merve 2010, S. 105–129.

– »Bewegungen navigieren. Brian Massumi im Interview mit Mary Zournazi«, 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

in: Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin: 
Merve 2010, S. 25–68.

– »Über Mikroperzeption und Mikropolitik. Interview mit Brian Massumi 
von Joel McKim«, in: Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Po-
litischen, Berlin: Merve 2010, S. 69–103.

Matthäus, Sandra: »Towards the Role of Self, Worth, and Feelings in (Re-)
Producing Social Dominance. Explicating Pierre Bourdieu’s Implicit 
Theory of Affect«, in: Historical Social Research 42 (2017), S. 75–92.

– »(Il-)Legitim(es) Sein. Zu einer herrschafts-, affekt- und bewertungstheo-
retischen Subjektivierungstheorie nach Pierre Bourdieu (am Beispiel der 
Praxis des Wahnsinns)«, in: Alexander Geimer et al. (Hg.), Subjekt und 
Subjektivierung. Empirische und theoretische Perspektiven auf Subjekti-
vierungsprozesse, Wiesbaden: Springer VS 2019, S. 143–166.

Messerschmidt, Astrid: »Michel Foucault. Den Befreiungen misstrauen – 
Foucaults Rekonstruktionen moderner Macht und der Aufstieg kontrol-
lierter Subjekte«, in: Bernd Dollinger (Hg.), Klassiker der Pädagogik. Die 
Bildung der modernen Gesellschaft. 3., durchgesehene Aufl., Wiesbaden: 
VS 2012, S. 289–310.

Meyer-Drawe, Käte: »Versuch einer Archäologie des pädagogischen Blicks«, 
in: Zeitschrift für Pädagogik 42 (1996), S. 655–664.

Mierendorff, Johanna: Kindheit und Wohlfahrtsstaat. Entstehung, Wandel 
und Kontinuität des Musters moderner Kindheit (= Kindheiten Neue Fol-
ge), Weinheim, München: Juventa 2010.

Möhler, Eva/Resch, Franz: »Temperament«, in: Manfred Cierpka (Hg.), Frü-
he Kindheit 0–3 Jahre. Beratung und Psychotherapie für Eltern mit Säug-
lingen und Kleinkindern. 2., korrigierte Auflage, Berlin, Heidelberg: Sprin-
ger 2014, S. 39–55.

Montag, Warren: »›The Soul is the Prison of the Body‹: Althusser and Fou-
cault, 1970–1975«, in: Yale French Studies 88 (1995), S. 53–77.

– Louis Althusser, Houndmills (Basingstoke, Hampshire), New York (NY): 
Palgrave Macmillan 2003.

– Althusser and His Contemporaries. Philosophy’s Perpetual War, Durham, 
London: Duke University Press 2013.

Moser, Christian: »Diesseits der Erbsünde? Kindheit, Erinnerung und Sub-
jektivität nach Rousseau«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte 6 (2012), 
S. 21–38.

Motzki, Harald: »Das Kind und seine Sozialisation in der islamischen Fami-
lie des Mittelalters«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur Sozial-
geschichte der Kindheit, Freiburg i. Br., München: Alber 1986, S. 391–441.

Murris, Karin: »The Posthuman Child: iii«, in: David Kennedy/Brock Bahler 
(Hg.), Philosophy of Childhood Today. Exploring the Boundaries, Lan-
ham: Lexington Books 2017, S. 185–197.

Mützel, Sophie/Fuhse, Jan: »Einleitung: Zur relationalen Soziologie. Grund-
gedanken, Entwicklungslinien und transatlantische Brückenschläge«, in: 
dies. (Hg.), Relationale Soziologie. Zur kulturellen Wende der Netzwerk-
forschung, Wiesbaden: VS 2010, S. 7–35.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

Nadesan, Majia Holmer: »Engineering the Entrepreneurial Infant: Brain Sci-
ence, Infant Development Toys, and Governmentality«, in: Cultural Stu
dies 16 (2002), S. 401–432.

– Governing Childhood into the 21st Century. Biopolitical Technologies of 
Childhood Management and Education (= Critical Cultural Studies of 
Childhood), New York: Palgrave Macmillan 2010.

Nambiar, Sandhya D.: »Factoring Fear. Investigations into Media(ted) Fear«, 
in: Monica Narula et al. (Hg.), Sarai Reader 08: Fear, Delhi: Centre for 
the Study of Developing Countries 2010, S. 182–188.

Neckel, Sighard: »Emotion by Design. Das Selbstmanagement der Gefühle 
als kulturelles Programm«, in: Berliner Journal für Soziologie 15 (2005), 
S. 419–430.

Nelson, Margaret K.: Parenting Out of Control. Anxious Parents in Uncer-
tain Times, New York, London: New York University Press 2010.

Neubauer, Sebastian: »Die Frage von Theorie und Praxis im Frankreich der 
1960er Jahre. Louis Althusser zwischen Michel Foucault und Pierre Bour-
dieu«, in: Julian Hamann et al. (Hg.), Macht in Wissenschaft und Gesell-
schaft. Diskurs- und feldanalytische Perspektiven, Wiesbaden: Springer 
VS 2017, S. 507–527.

Nieke, Wolfgang: »Gesellschaftliche und individuelle Zukunft als basale Ka-
tegorie für pädagogisches Handeln und seine erziehungswissenschaftliche 
Orientierung« [2000], in: Kompetenz und Kultur. Beiträge zur Orientie-
rung in der Moderne, Wiesbaden: Springer VS 2012, S. 131–146.

Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie 
Geister. Erster Band (= Nietzsche’s Werke, Erste Abtheilung. Band II), 
Leipzig: C.G. Naumann 1900.

Nieuwenhuys, Olga: »Theorizing Childhood(s): Why we Need Postcolonial 
Perspectives«, in: Childhood 20 (2013), S. 3–8.

Ntemiris, Nektarios: Gouvernementalität und Kindheit. Transformationen 
generationaler Ordnung in Diskursen und in der Praxis, Wiesbaden: VS 
2011.

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. 4., 
vollst. überarb. u. erw. Aufl., Weinheim, München: Juventa 2005.

– Jean-Jacques Rousseau (= Continuum Library of Educational Thought, 
Band 13), London: Continuum 2008.

Opitz, Sven: »Zur Soziologie der Affekte: Resonanzen epidemischer Angst«, 
in: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.), Kultursoziologie im 21. Jahr-
hundert, Wiesbaden: Springer VS 2014, S. 269–280.

Orwell, George: Der Weg nach Wigan Pier, Zürich: Diogenes 1982 [1937].
Ott, Michaela: Affizierung. Zu einer ästhetisch-epistemischen Figur, Mün-

chen: edition text+kritik 2010.
Otto, Ilona M./Donges, Jonathan F./Cremades, Roger/Bhowmik, Avit/

Hewitt, Richard J./Lucht, Wolfgang/Rockström, Johan/Allerberger, Fran-
ziska/McCaffrey, Mark/Doe, Sylvanus S. P./Lenferna, Alex/Morán, Nerea/
van Vuuren, Detlef P./Schellnhuber, Hans J.: »Social Tipping Dynamics 
for Stabilizing Earth’s Climate by 2050«, in: Proceedings of the National 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

Academy of Sciences of the United States of America 117 (2020), S. 2354–
2365.

Oz, Amos: »Land der Schakale« [1963], in: Wo die Schakale heulen. Erzäh-
lungen, Berlin: Suhrkamp 2018, S. 9–30.

Pêcheux, Michel: Les Vérités de La Palice, Paris: Maspéro 1975.
– »Ideology: Fortress or Paradoxical Space«, in: Sakari Hanninen/Leena 

Paldan (Hg.), Rethinking Ideology. A Marxist Debate, Berlin: Argument 
1983, S. 31–35.

– Ideologie und Diskurs. Aufsätze, Wien: Mandelbaum 2019.
Penz, Otto/Sauer, Birgit: Affektives Kapital. Die Ökonomisierung der Gefüh-

le im Arbeitsleben, Frankfurt/Main, New York: Campus 2016.
Peuckert, Rüdiger: Familienformen im sozialen Wandel. 8. Aufl., Wiesbaden: 

Springer VS 2012.
Philo, Chris: »Foucault, Sexuality and When not to Listen to Children«, in: 

Children’s Geographies 9 (2011), S. 123–127.
– »Foucault’s Children«, in: Louise Holt (Hg.), Geographies of Children, 

Youth and Families. An International Perspective, London, New York: 
Routledge 2011, S. 27–54.

Popitz, Heinrich: »Soziale Normen« [1961], in: Soziale Normen. Hrsg. von 
Friedrich Pohlmann/Wolfgang Eßbach, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2006, 
S. 61–75.

Prado, C. G. (Hg.): Foucault’s Legacy, London, New York: Continuum 2009.
Prout, Alan: The Future of Childhood. Towards the Interdisciplinary Study 

of Children, New York: RoutledgeFalmer 2005.
Qvortrup, Jens/Bardy, Marjatta/Sgritta, Giovanni et al. (Hg.): Childhood 

Matters. Social Theory, Practice and Politics (= Public Policy and Social 
Welfare, Band 14), Aldershot: Avebury 1994.

Raffnsøe, Sverre/Gudmand-Høyer, Marius/Thaning, Morten S.: Foucault. 
Studienhandbuch, München: Fink 2011.

Rang, Martin: Rousseaus Lehre vom Menschen, Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht 1959.

Reckwitz, Andreas: Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkultu-
ren von der bürgerlichen Moderne zur Postmoderne, Weilerswist: Vel-
brück 2006.

– »Der Ort des Materiellen in den Kulturtheorien. Von sozialen Strukturen 
zu Artefakten«, in: Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziolo-
gie, Bielefeld: transcript 2008, S. 131–156.

– Subjekt, Bielefeld: transcript 2008.
– Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher Ästhetisie-

rung, Berlin: Suhrkamp 2012.
– »Praktiken und ihre Affekte«, in: Mittelweg 36 24 (2015), S. 27–45.
– »Kultur und Materialität«, in: Kreativität und soziale Praxis. Studien 

zur Sozial- und Gesellschaftstheorie, Bielefeld: transcript 2016, S. 83– 
95.

– »Zukunftspraktiken. Die Zeitlichkeit des Sozialen und die Krise der mo-
dernen Rationalisierungen der Zukunft«, in: Kreativität und soziale 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheorie, Bielefeld: transcript 
2016, S. 115–135.

– Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne, 
Berlin: Suhrkamp 2017.

Reh, Sabine: »Die Produktion von (Un-)Selbständigkeit in individualisierten 
Lernformen. Zur Analyse von schulischen Subjektivierungspraktiken«, in: 
Andreas Gelhard et al. (Hg.), Techniken der Subjektivierung, Paderborn: 
Fink 2013, S. 189–200.

Rehmann, Jan: Theories of Ideology. The Powers of Alienation and Subjec-
tion (= Historical Materialism Book Series, Vol. 54), Leiden (NL), Bos-
ton: Brill 2013.

Remarque, Erich M.: Im Westen nichts Neues, Köln: Kiepenheuer & Witsch 
2014 [1929].

Reyer, Jürgen: »Geschichte der öffentlichen Kleinkinderziehung im deut-
schen Kaiserreich, in der Weimarer Republik und in der Zeit des National-
sozialismus«, in: Günter Erning et al. (Hg.), Geschichte des Kindergartens. 
Band I: Entstehung und Entwicklung der öffentlichen Kleinkindererzie-
hung in Deutschland von den Anfängen bis zur Gegenwart, Freiburg  
i. Br.: Lambertus 1987, S. 43–81.

– »Kindergarten«, in: Dietrich Benner/Jürgen Oelkers (Hg.), Historisches 
Wörterbuch der Pädagogik, Weinheim, Basel: Beltz 2004, S. 518–526.

Richter, Dieter: Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kindheitsbilder des 
bürgerlichen Zeitalters, Frankfurt/Main: S. Fischer 1987.

– »Hexen, kleine Teufel, Schwererziehbare. Zur Kulturgeschichte des ›bösen 
Kindes‹«, in: Deutsches Jugendinstitut (Hg.), Was für Kinder. Aufwach-
sen in Deutschland. Ein Handbuch, München: Kösel 1993, S. 195–209.

Ricken, Norbert: Die Ordnung der Bildung. Beiträge zu einer Genealogie 
der Bildung, Wiesbaden: VS 2006.

– »Von der Kritik der Disziplinarmacht zum Problem der Subjektivati-
on. Zur erziehungswissenschaftlichen Rezeption Michel Foucaults«, in: 
Clemens Kammler/Rolf Parr (Hg.), Foucault in den Kulturwissenschaf-
ten. Eine Bestandsaufnahme, Heidelberg: Synchron 2007, S. 157–176.

Ricken, Norbert/Wittpoth, Jürgen: »Sozialisation? Subjektivation? Ein Ge-
spräch zwischen den Stühlen«, in: Markus Rieger-Ladich/Christian Gra-
bau (Hg.), Pierre Bourdieu: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden: Springer 
VS 2017, S. 227–254.

Rieger, Stefan: »Arbeit an sich. Dispositive der Selbstsorge in der Moderne«, 
in: Ulrich Bröckling/Eva Horn (Hg.), Anthropologie der Arbeit, Tübingen: 
Gunter Narr 2002, S. 79–96.

Rosa, Hartmut: Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der 
Moderne, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005.

Rose, Nikolas: Inventing Our Selves. Psychology, Power, and Personhood, 
Cambridge (UK), New York: Cambridge University Press 1996.

– Governing the Soul. The Shaping of the Private Self. Second Edition, Lon-
don, New York: Free Association Books 1999.

Rothbart, Mary K.: »Temperament. A Developmental Framework«, in: Jan 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

Strelau/Alois Angleitner (Hg.), Explorations in Temperament. Internation-
al Perspectives on Theory and Measurement, New York: Springer Sci-
ence+Business Media 1991, S. 61–74.

Rothbart, Mary K./Posner, Michael I./Kieras, Jessica: »Temperament, Atten-
tion, and the Development of Self-Regulation«, in: Kathleen McCartney/
Deborah Phillips (Hg.), Blackwell Handbook of Early Childhood Develop-
ment, Oxford (UK), Malden (MA): Blackwell 2006, S. 338–357.

Rousseau, Jean-Jacques: Emil oder Über die Erziehung. Vollständige Ausga-
be. In neuer deutscher Fassung besorgt von Ludwig Schmidts, Paderborn 
u. a.: Schöningh 1971 [1762].

– Emile oder Von der Erziehung. Emile und Sophie oder Die Einsamen, Düs-
seldorf: Artemis & Winkler 1997.

– Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts, Stuttgart: 
Reclam 2011 [1762].

Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon. Entwicklung – Kernbegriffe – Zusam-
menhänge. 4., aktualisierte u. erweiterte Aufl., Paderborn: Fink 2018.

Rutschky, Katharina: »Einleitung«, in: Katharina Rutschky (Hg.), Schwar-
ze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte der bürgerlichen Erziehung, 
Frankfurt/Main, Berlin, Wien: Ullstein 1977, S. XVII–LXXIV.

Saar, Martin: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts 
nach Nietzsche und Foucault (= Theorie und Gesellschaft, Band 59), 
Frankfurt/Main, New York: Campus 2007.

– »Analytik der Subjektivierung. Umrisse eines Theorieprogramms«, in: 
Andreas Gelhard et al. (Hg.), Techniken der Subjektivierung, Paderborn: 
Fink 2013, S. 17–27.

– Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza, Berlin: Suhr-
kamp 2013.

– »Rezension von ›Roberto Nigro: Wahrheitsregime. Zürich, Berlin 2015‹«, 
in: Zeitschrift für philosophische Literatur 4 (2016), S. 1–10.

Sänger, Eva/Dörr, Annalena/Scheunemann, Judith/Treusch, Patricia: »Embo-
dying Schwangerschaft: pränatales Eltern-Werden im Kontext medizini-
scher Risikodiskurse und Geschlechternormen«, in: GENDER 5 (2013), 
S. 56–71.

Sarasin, Philipp: »Unternehmer seiner selbst [Buchkritik zu Foucaults Ge-
schichte der Gouvernementalität, Bd. I u. II]«, in: Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie 55 (2007), S. 473–479.

– Michel Foucault zur Einführung. 5., vollständig überarb. Aufl., Hamburg: 
Junius 2012.

– »Foucaults Wende«, in: Oliver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault 
und das Politische. Transdisziplinäre Impulse für die politische Theorie der 
Gegenwart, Wiesbaden: Springer VS 2019, S. 9–22.

Savransky, Martin: »Problems All the Way Down«, in: Theory, Culture & 
Society 38 (2021), S. 3–23.

Schadler, Cornelia: Vater, Mutter, Kind werden. Eine posthumanistische Eth-
nographie der Schwangerschaft (= Kulturen der Gesellschaft, Band 8), Bie-
lefeld: transcript 2013.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

Schäfer, Alfred: Jean-Jacques Rousseau. Ein pädagogisches Porträt, Wein-
heim, Basel: Beltz 2002.

Schatzki, Theodore R.: Social Practices. A Wittgensteinian Approach to Hu-
man Activity and the Social, New York: Cambridge University Press 1996.

– »Praxistheorie als flache Ontologie«, in: Hilmar Schäfer (Hg.), Praxisthe-
orie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript 2016, 
S. 29–44.

Schick, Andreas/Cierpka, Manfred: »Faustlos – Förderung sozialer und emo-
tionaler Kompetenzen in Grundschule und Kindergarten«, in: Psychothe-
rapie, Psychosomatik, Medizinische Psychologie 55 (2005), S. 462–468.

Schlögl, Rudolf: Anwesende und Abwesende. Grundriss für eine Gesell-
schaftsgeschichte der Frühen Neuzeit, Konstanz: Konstanz University 
Press 2014.

Schmid, Pia: »Die bürgerliche Kindheit«, in: Meike S. Baader et al. (Hg.), 
Kindheiten in der Moderne. Eine Geschichte der Sorge, Frankfurt/Main, 
New York: Campus 2014, S. 42–71.

Schmidt, James: »Children and the State«, in: Paula S. Fass (Hg.), The Rout-
ledge History of Childhood in the Western World, London, New York: 
Routledge 2013, S. 174–190.

Schmidts, Ludwig: »Jean-Jacques Rousseau, der Philosoph und Pädagoge«, 
in: Rousseau: Emile oder Über die Erziehung, Paderborn u. a.: Schöningh 
1971, S. 535–539.

Schmitz, Andreas: »Angstverhältnisse – Angstfunktionen. Angst im Kontext 
symbolischer Herrschaft und symbolischer Ordnung«, in: Christiane Lüb-
ke/Jan Delhey (Hg.), Diagnose Angstgesellschaft? Was wir wirklich über 
die Gefühlslage der Menschen wissen, Bielefeld: transcript 2019, S. 77–104.

Schmitz, Andreas/Gengnagel, Vincent: »Zur gesellschaftlichen Positioniert-
heit und Legitimität der Angst«, in: Sigrid Betzelt/Ingo Bode (Hg.), Angst 
im neuen Wohlfahrtsstaat. Kritische Blicke auf ein diffuses Phänomen, Ba-
den-Baden: Nomos 2018, S. 55–74.

Schneider, Ulrich Johannes: Michel Foucault, Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft 2004.

Schrag, Peter/Divoky, Diane: The Myth of the Hyperactive Child. And Other 
Means of Child Control, New York: Pantheon 1975.

Schroer, Markus: »Michel Foucault: Surveiller et punir«, in: Samuel Salzborn 
(Hg.), Klassiker der Sozialwissenschaften. 100 Schlüsselwerke im Portrait, 
Wiesbaden: Springer VS 2014, S. 302–305.

Schulz, Marc: »How to do things without words. Das Kind als begriffliche 
Leerformel der Pädagogik der frühen Kindheit«, in: Bianca Bloch et al. 
(Hg.), Kinder und Kindheiten. Frühpädagogische Perspektiven, Weinheim: 
Beltz Juventa 2018, S. 55–67.

Schürmann, Eva: Sehen als Praxis. Ethisch-ästhetische Studien zum Verhält-
nis von Sicht und Einsicht, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2008.

Schütze, Yvonne: »Die gute Mutter. Zur Geschichte des normativen Musters 
›Mutterliebe‹«, in: Maria-Eleonora Karsten/Hans-Uwe Otto (Hg.), Die so-
zialpädagogische Ordnung der Familie. Beiträge zum Wandel familialer 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

Lebensweisen und sozialpädagogischer Interventionen. 2., überarbeitete 
Aufl., Weinheim, München: Juventa 1996, S. 98–121.

Seebach, Swen/Feustel, Robert: »Freiheit im Vollzug: Foucaults Vorlesungen 
von 1978/79. Eine Replik auf Philipp Sarasin«, in: Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie 56 (2008), S. 152–154.

Seichter, Sabine: Erziehung an der Mutterbrust. Eine kritische Kulturge-
schichte des Stillens, Weinheim, Basel: Beltz 2014.

Seligman, Martin E. P.: The Optimistic Child. A Proven Program to Safe-
guard Children against Depression and Build Lifelong Resilience, New 
York: Houghton Mifflin 1995.

Sennett, Richard: Verfall und Ende des öffentlichen Lebens. Die Tyrannei der 
Intimität, Frankfurt/Main: Fischer 2004 [1974].

Seyfert, Robert: Das Leben der Institutionen. Zu einer allgemeinen Theorie 
der Institutionalisierung, Weilerswist: Velbrück 2011.

– »Das Affektif. Zu einem neuen Paradigma der Sozial- und Kulturwissen-
schaften«, in: Martina Löw (Hg.), Vielfalt und Zusammenhalt. Verhand-
lungen des 36. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, 
Frankfurt/Main, New York: Campus 2014, S. 797–804.

– »Foucault-Rezeption in der deutschsprachigen Soziologie«, in: Stephan 
Moebius/Andrea Ploder (Hg.), Handbuch Geschichte der deutschsprachi-
gen Soziologie. Band 1: Geschichte der Soziologie im deutschsprachigen 
Raum, Wiesbaden: Springer VS 2018, S. 637–661.

– Beziehungsweisen. Elemente einer relationalen Soziologie, Weilerswist: 
Velbrück 2019.

– »Streifzüge durch Tausend Milieus. Eine Archäologie poststrukturalisti-
schen Denkens in der westdeutschen Soziologie bis 1989«, in: Joachim  
Fischer/Stephan Moebius (Hg.), Soziologische Denkschulen in der Bun-
desrepublik Deutschland, Wiesbaden: Springer VS 2019, S. 317–372.

Simons, Jon: »Foucault’s Mother«, in: Susan J. Hekman (Hg.), Feminist In-
terpretations of Michel Foucault, University Park (PA): Pennsylvania State 
University Press 1996, S. 179–220.

Skenazy, Lenore: »›America’s Worst Mom?‹«, in: New York Sun vom 
08.04.2008, https://www.nysun.com/opinion/americas-worst-mom/74347/ 
vom 15.12.2019.

Slaby, Jan: »Affective Arrangement«, in: Jan Slaby/Christian v. Scheve 
(Hg.), Affective Societies. Key Concepts, New York u. a.: Routledge 2019,  
S. 109–118.

Slaby, Jan/Mühlhoff, Rainer: »Affect«, in: Jan Slaby/Christian v. Scheve 
(Hg.), Affective Societies. Key Concepts, New York u. a.: Routledge 2019, 
S. 27–41.

Smuts, Alice: Science in the Service of Children, 1893–1935, New Haven 
(CT), London (UK): Yale University Press 2006.

Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt, Hamburg: 
Felix Meiner 2006 [1677].

Spyrou, Spyros: »An Ontological Turn for Childhood Studies?«, in: Children 
& Society 33 (2019), S. 316–323.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

Stengers, Isabelle: »Putting Problematization to the Test of Our Present«, in: 
Theory, Culture & Society 38 (2021), S. 71–92.

Stern, William: Die Intelligenz der Kinder und Jugendlichen und die Metho-
den ihrer Untersuchung, Leipzig: Ambrosius Barth 1920.

Stoellger, Philipp: »Orten statt Ordnen. Probleme der Ordnung und der Or-
tung der Affekte«, in: Hermeneutische Blätter 1/2 (2004), S. 23–35.

Stoff, Heiko: »Materialität«, in: Aenne Gottschalk et al. (Hg.), Doing Space 
while Doing Gender. Vernetzungen von Raum und Geschlecht in For-
schung und Politik, Bielefeld: transcript 2018, S. 77–92.

Stone, Lawrence: The Family, Sex and Marriage. In England 1500–1800, 
New York u. a.: Harper & Row 1977.

Stovall, Tyler: White Freedom. The Racial History of an Idea, Princeton: 
Princeton University Press 2021.

Strelau, Jan: Temperament. A Psychological Perspective, New York u. a.: 
Kluwer 1998.

Struwe, Alexander: »Determination und Kontingenz. Althusser, Foucault 
und die Erneuerung der Gesellschaftstheorie«, in: Oliver Marchart/ 
Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische. Transdisziplinäre 
Impulse für die politische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden: Springer 
VS 2019, S. 137–160.

Tändler, Maik: Das therapeutische Jahrzehnt. Der Psychoboom in den sieb-
ziger Jahren, Göttingen: Wallstein 2016.

Taylor, Chloë: »Foucault and Familial Power«, in: Hypatia. A Journal of 
Feminist Philosophy 27 (2012), S. 201–218.

– The Routledge Guidebook to Foucault’s The History of Sexuality, New 
York: Routledge 2017.

Tenorth, Heinz-Elmar: Geschichte der Erziehung. Einführung in die Grund-
züge ihrer neuzeitlichen Entwicklung. 2., durchgesehene Aufl., Weinheim, 
München: Juventa 1992.

Tervooren, Anja: »›Auswickeln‹, Entwickeln und Vergleichen: Kinder unter 
Beobachtung«, in: Helga Kelle/Anja Tervooren (Hg.), Ganz normale Kin-
der. Heterogenität und Standardisierung kindlicher Entwicklung, Wein-
heim, München: Juventa 2008, S. 41–58.

Thomas, Alexander/Chess, Stella: Temperament und Entwicklung. Über die 
Entstehung des Individuellen, Stuttgart: Ferdinand Enke 1980.

Tonkonoff, Sergio: From Tarde to Deleuze and Foucault. The Infinitesimal 
Revolution (= Palgrave Studies in Relational Sociology), Basingstoke: Pal-
grave Macmillan 2017.

Tremp, Peter: Rousseaus Émile als Experiment der Natur und Wunder der 
Erziehung. Ein Beitrag zur Geschichte der Glorifizierung von Kindheit (= 
Forschung Erziehungswissenschaft, Band 74), Wiesbaden: Springer 2000.

Trepp, Anne-Charlott: »Männerwelten privat: Vaterschaft im späten 18. 
und beginnenden 19 Jahrhundert«, in: Thomas Kühne (Hg.), Männerge-
schichte – Geschlechtergeschichte. Männlichkeit im Wandel der Moderne, 
Frankfurt/Main, New York: Campus 1996, S. 31–50.

– Sanfte Männlichkeit und selbständige Weiblichkeit. Frauen und Männer 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

im Hamburger Bürgertum zwischen 1770 und 1840 (= Veröffentlichun-
gen des Max-Planck-Instituts für Geschichte, Band 123), Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 1996.

Turmel, André: A Historical Sociology of Childhood. Developmental Thin
king, Categorization, and Graphic Visualization, Cambridge, New York: 
Cambridge University Press 2008.

– »Das normale Kind: Zwischen Kategorisierung, Statistik und Entwick-
lung«, in: Helga Kelle/Anja Tervooren (Hg.), Ganz normale Kinder. He-
terogenität und Standardisierung kindlicher Entwicklung, Weinheim, 
München: Juventa 2008, S. 17–40.

Usborne, Cornelie: Frauenkörper – Volkskörper. Geburtenkontrolle und Be-
völkerungspolitik in der Weimarer Republik (= Theorie und Geschichte 
der bürgerlichen Gesellschaft, Band 7), Münster: Westfälisches Dampf-
boot 1994.

Vogelmann, Frieder: »Foucaults Praktiken«, in: Coincidentia. Zeitschrift für 
europäische Geistesgeschichte 3 (2012), S. 275–299.

– Foucault lesen, Wiesbaden: Springer VS 2017.
– »Kritik als Emanzipation. Zur Produktion sperrigen Wissens«, in: Antje 

Langer et al. (Hg.), Diskursanalyse und Kritik, Wiesbaden: Springer VS 
2019, S. 45–67.

– »Mit Unwahrheit kämpfen. Zur Aktualität von Vernunftkritik«, in: WestEnd. 
Neue Zeitschrift für Sozialforschung 16 (2019), S. 25–46.

– »Fragmente eines Willens zum Wissen«. Michel Foucaults Vorlesungen 
1970–1984 (= Philosophie & Kritik. Neue Beiträge zur politischen Philo-
sophie und Kritischen Theorie), Stuttgart: J.B. Metzler 2020.

Waldenfels, Bernhard: »Vom Rhythmus der Sinne«, in: Sinnesschwellen. 
Studien zur Phänomenologie des Fremden 3, Frankfurt/Main: Suhrkamp 
1999, S. 53–85.

Wambach, Manfred Max: »Kinder als Gefahr und Risiko. Zur Psychiatrisie-
rung und Therapeutisierung von Kindheit«, in: Heinz Hengst et al. (Hg.), 
Kindheit als Fiktion, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981, S. 191–241.

Wellgraf, Stefan: Ausgrenzungsapparat Schule. Wie unser Bildungssystem 
soziale Spaltungen verschärft, Bielefeld: transcript 2021.

Wiedebusch, Silvia/Petermann, Franz: »Entwicklung und Förderung emotio-
naler Kompetenz in der frühen Kindheit«, in: Margrit Stamm/Doris Edel-
mann (Hg.), Handbuch frühkindliche Bildungsforschung, Wiesbaden: VS 
2013, S. 731–744.

Williams, Caroline: »Althusser and Spinoza: The Enigma of the Subject«, in: 
Katja Diefenbach et al. (Hg.), Encountering Althusser. Politics and Mate-
rialism in Contemporary Radical Thought, New York, London: Blooms-
bury Academic 2012, S. 153–163.

Witte, Daniel/Schmitz, Andreas/Schmidt-Wellenburg, Christian: »Geordnete 
Verhältnisse? Vielfalt und Einheit relationalen Denkens in der Soziologie«, 
in: Berliner Journal für Soziologie 27 (2017), S. 347–376.

Woodhead, Martin: »Child Development and the Development of Child-
hood«, in: Jens Qvortrup et al. (Hg.), The Palgrave Handbook of 

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

Childhood Studies, Houndmills (Basingstoke, Hampshire), New York 
(NY): Palgrave Macmillan 2009, S. 46–61.

Wünsche, Konrad: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, in: 
Dietmar Kamper/Christoph Wulf (Hg.), Die sterbende Zeit. Zwanzig 
Diagnosen, Darmstadt, Neuwied: Luchterhand 1987, S. 100–114.

Zeiher, Helga: »Der Machtgewinn der Arbeitswelt über die Zeit der Kinder«, 
in: Heinz Hengst/Helga Zeiher (Hg.), Kindheit soziologisch, Wiesbaden: 
VS 2005, S. 201–226.

– »Kindheit zwischen Zukunftserwartungen und Leben in der Gegenwart«, 
in: Vera King/Benigna Gerisch (Hg.), Zeitgewinn und Selbstverlust. Fol-
gen und Grenzen der Beschleunigung, Frankfurt/Main, New York: Cam-
pus 2009, S. 223–241.

Zelizer, Viviana A.: Pricing the Priceless Child. The Changing Social Value 
of Children, Princeton: Princeton University Press 1994.

Zentner, Marcel R.: Die Wiederentdeckung des Temperaments. Die Wieder
entdeckung des Kindes im Licht moderner Temperamentforschung und 
ihre Anwendungen, Paderborn: Junfermann 1993.

Zentner, Marcel R./Bates, John E.: »Child Temperament: An Integrative Re-
view of Concepts, Research Programs, and Measures«, in: European Jour-
nal of Developmental Science 2 (2008), S. 7–37.

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913481 - am 24.01.2026, 10:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1  Das Problem Kind. Hinführungen
	2  Ideologie und permanente Anrufungen von Anfang an. Prolog mit Althusser
	2.1  Gesellschaftliche Reproduktion und die ideologische Hervorbringung des Subjekts
	2.2  Das »Gespann Schule-Familie« und Spezifika kindlicher Anrufungen
	2.3  Diskussion, Kritik, Weiterführungen

	3  Historisch-kritische Ontologie unserer selbst. Analytik und Verfahren
	3.1  Problematisierungen, Praktiken, Wirklichkeiten und drei Achsen der Analyse (Wissen, Macht, Selbst-/Weltverhältnisse)
	3.2  Dispositiv und Affekt
	3.3  Angst (und Hoffnung) als Affekte im Dispositiv – Angst (und Hoffnung) als Erwartungsaffekte gegenwärtiger Zukunft
	3.4  Analytik, Verfahren und Kritik einer historisch-relationalen Soziologie des Problems Kind. Zusammenfassung

	4  Glücksversprechen und Gefahrenkultur. Das Dispositiv moderner Kindheit in Rousseaus Émile
	4.1  Der selbstlose Wundererzieher und sein durchschnittlicher Zögling. Émile als natürlich-republikanisches Experiment und Modell
	4.2  Das pädagogisch-paternalistische Arrangement künstlicher Natürlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten
	4.3  Pubertät, Phantasie und all die anderen Gefahren
	4.4  Die geschlechtlich-generational-hierarchisierte moderne Familienzelle, die Frau Ministerin Gattin Mutter und Émiles »Lebensglück«
	4.5  Entwicklung, Expert:innen, Eltern und die gegenwärtige Zukunft der Gesellschaft – Elemente des Dispositivs moderner Kindheit

	5  Kindheit, Familie und Moderne bei Foucault
	5.1  Der Beginn des Zeitalters der Führungen, das »Problem der Institution der Kindheit« und die Hoffnung auf einen guten Fürsten
	5.2  Vom Prüfen in Klassen zum Klassenverhältnis durch Prüfungen
	5.3  Souveräne Familien, onanierende Kinder, soziale Klassen und fürsorgende Expert:innen
	5.4  Die Psy-Funktion oder das normale Kind und die Kindheit des Erwachsenen als Voraussetzung verallgemeinerter Wissenschaften vom A/Normalen
	5.5  Kindheit, Familie und Moderne. Zusammenfassung

	6  Von entgrenzten Entwicklungskonzeptionen und kompetenten Emotionen. Konturen des Problems Kind in der Spätmoderne
	6.1  Die Ver(natur)wissenschaftlichung des Problems Kind – normierte und normalisierte kindliche Entwicklung
	6.2  Das de/zentrierte Kind als kostbares Projekt und Humankapital – präventierte und optimierte kindliche Entwicklung der Potenziale
	6.3  Von launischen Temperamenten zu kompetenten Emotionen – Aufstieg des kontrolliert-emotionalen Selbst
	6.4  Kinder und Manager:innen als »Kompetenzmaschinen« – entgrenzte Entwicklung und kompetente Emotionen des spätmodernen Problems Kind

	7  Das Problem Kind in der Moderne. Schlussbetrachtungen
	Danksagung
	Literatur- und Quellenverzeichnis

