Teil 1: Das Konzept Atmosphare

1. Anwendungsdimensionen des Ausdrucks Atmosphare

Heutzutage lédsst sich die Bedeutung der Atmosphire hauptsachlich
in drei Ebenen erkennen.

a. Die naturwissenschaftliche Ebene legt immer grofien Wert auf
die Beobachtung der physikalischen Atmosphire. Dariiber hinaus
besteht ein zunehmendes Interesse am techno-kulturellen Einfluss
auf atmosphérische Phdnomene. Ausgehend von der Wechselwir-
kung der Atmosphare mit sozialen und technologischen Elementen
ist die Atmosphire als Bedingung unseres Lebens unbedingt schiit-
zenswert und fordert 6kologische Maximen.!3!

b. Die soziokommunikative Ebene bezieht sich auf die gesell-
schaftlich-kollektive Atmosphdre, die sich aus der verbalen und / oder
nonverbalen Interaktion zwischen Menschen in bestimmten Gemein-
schaften sowie der Interaktion zwischen Menschen und Faktoren ihres
sozialen Umfelds wie Politik, Wirtschaft, Religion, Bildung und Frei-
zeit ergibt. In diesem Zusammenhang gehen atmospharische Erleb-
nisse tiber die individuelle Ebene hinaus und haben eine kollektiv
untereinander geteilte Bedeutung.

¢. Die mediale Ebene betrifft die medial inszenierte Atmosphire,
die sich an der beabsichtigten Wirkung auf bestimmte Zielgruppen
orientiert. Unsere heutigen Erlebnisrdume sind weitgehend medial
gepragt. Die soziokulturelle Realitdt beruht zunehmend auf multi-
medial durchinszenierten Umgebungen, die eng mit angestrebten
okonomischen und politischen Zwecken in Verbindung gebracht wur-
den. Die Atmosphiren von Einkaufszentren, Freizeitparks, Luxusho-
tels und Wellnesszentren sind im hohen Mafe kommerzialisiert. Um
den Erfolg politischer Wahlen zu erreichen, bemiihen sich Politi-
ker*innen stets, durch eine Reihe affektiv aufgeladener Strategien
(Reden, Mimik, Gesten, Kérperhaltungen, Kérperbewegungen, Hin-
tergrundmusik usw.) eine glinstige Atmosphére zu schaffen. Als ein

131 Vgl. Heibach 2012, 15.

47

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

moralisch aufgeladenes Phanomen zeigt die medial inszenierte Atmo-
sphire ein Manipulationspotenzial. Sie kann eine ethische Orientie-
rung liefern und somit weitgehende Auswirkungen auf unsere kogni-
tiven Modelle und unsere Handlungsweisen austiben.

2. Eine Pionierarbeit bei Tellenbach

Aufgrund ihrer diffusen und unscharfen Struktur wurde der Atmo-
sphére in den Sozial- und Geisteswissenschaften lange Zeit zu wenig
Beachtung geschenkt. Das Buch Geschmack und Atmosphdre: Medien
menschlichen Elementarkontaktes (1968) des Neurologen und Psy-
choanalytikers Hubert Tellenbach gilt als eine wichtige frithe Studie
zu Atmosphiren. Dabei befasste sich Tellenbach mit atmosphérischen
Erfahrungen, die hauptsachlich von den Oralsinnen wie Geruchs-und
Geschmacksorganen abhdngen, mit dem Ziel, den Zusammenhang
zwischen oraler Wahrnehmung und psychotischen Phdnomenen
naher zu erortern. Obwohl Tellenbachs Studie vor allem auf psycho-
pathologische Erscheinungen ausgerichtet war, lieferten die daraus
resultierenden Ergebnisse grundlegende Impulse fiir die spitere
asthetische Forschung an Atmosphare.

Tellenbach zufolge besteht in fast jeder sinnlichen Erfahrung
etwas Unaussprechliches, das wir als das Atmospharische bezeichnen
konnen. Er schrieb dazu: »In nahezu jeder Erfahrung unserer Sinne
findet sich ein Mehr, das unausgedrtickt bleibt. Dieses Mehr, das iiber
das reale Faktische hinaus liegt, das wir aber ineins damit spiiren,
konnen wir das Atmosphirische nennen.«!3? Folgt man dieser These,
dann lésst sich die Atmosphire als das »Medium, in welchem das
Dasein sich seiner Welt und diese sich ihm mitteilt«, 33 ansehen. Das
Atmospharische geht iiber visuelle Realitdt hinaus. Die Erfahrung
davon setzt das leibliche Spiiren voraus. Fiir die Entwicklung atmo-
spharischer Erfahrungen ist das oralsinnliche Erleben von grofier
Bedeutung, basierend auf der Tatsache, dass Geruchs- und
Geschmacksempfinden die Distanz zwischen dem Wahrnehmenden
und dem Wahrgenommenen so weit wie moglich eliminieren und
daher eine starke Rolle bei der harmonischen Verbindung zwischen

132 Tellenbach 1968, 47.
133 Ebd., 52.

48

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine Pionierarbeit bei Tellenbach

dem Menschen und der ihn umgebenden Welt spielen: »Im Tatigsein
des Geruchssinns wie des Geschmackssinns verschmilzt das Subjekt
mit der in Duft und Geschmack sich prasentierenden Welt.«!3*
Dartiber hinaus entwickelt sich »die Atmosphire des Individuums [...]
in der frithkindlichen Phase [...] und begleitet es sein Leben lang.«!%>
Das durch sinnliche Erfahrung, insbesondere durch oralsinnliche
Erfahrung erzeugte Atmospharische verbindet sowohl gegenwartige
Erfahrungen als auch Erinnerungen und Gedichtnisse und zeigt somit
eine zeitliche Kontinuitat. Aufgrund davon wies Tellenbach darauf
hin: »Der Oralsinn ist ein Sinn der gestimmten Gegenwart, aber so,
dass zugleich auch Vergangenes mitgegeben sein kann.«!3

Fiir Tellenbach spielt das oralsinnliche Erleben bei der Offenba-
rung der Wahrheit der Welt eine grundlegende Rolle. Folglich ist die
orale Wahrnehmung im Wesentlichen mit kognitivem Verhalten ver-
bunden. Das von Geruch und Geschmack abhéngige Erleben von
Atmospharen liefert die Grundlage fiir die Entwicklung einer Ver-
trautheit mit der umgebenden Welt. Als »Elementarsinne«!3” sind
»Geruch und Geschmack auch diejenigen [...], die das Kleinkind als
erstes in Kontakt mit der Aulenwelt bringen und die Grundlage fiir
sein Weltverhaltnis darstellen.«!38 Die angenehme Atmosphare, die
durch Geruch und Geschmack wahrgenommen wird, kann uns das
Gefiihl vermitteln, in die Welt integriert zu sein. Beispielhaft kann ein
an der Mutterbrust saugendes Kleinkind im Geschmack und Geruch
seiner Mutter einen Sinneseindruck vom Wesen der Miitterlichkeit
erfassen und dadurch ein intimes Vertrauensverhaltnis zu seiner Mut-
ter aufbauen. Umgekehrt kann uns eine in dieser Hinsicht unange-
nehme Atmosphire das Gefiihl geben, vom Rest der Welt isoliert zu
sein. Und der Verlust der Vertrautheit mit der Welt kann psychotische
Erkrankungen verursachen.

Tellenbachs Konzept der Atmosphire widmet sich vor allem dem
Gebiet der menschlichen Zwischenbeziehungen. Die Atmosphare
wird verstanden als eine vom Individuum ausgestrahlte personliche
und zugleich vermittelbare Qualitat, die einen mafgeblichen Einfluss

134 Ebd., 27.

135 Heibach 2012, 12.
136 Tellenbach 1968, 30.
137 Heibach 2012, 12.
138 Ebd.

49

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

auf »die Art der Beziehungen zwischen den Menschen«!3? ausiibt. Die
soziale Welt wird insofern von verschiedenen atmosphérischen Rau-
men zusammengesetzt. Tellenbach schrieb: »Im Zeichen des Atmo-
sphérischen laufen — wie im Tierreich im Zeichen des Olfaktorischen
— zahlreiche unsichtbare, gleichwohl trennscharfe und wirksame
Grenzen durch die ganze menschliche Lebenswelt.«!#0 Atmosphari-
sche Einstimmung ist unerlasslich fiir die Entwicklung des zwischen-
menschlichen Vertrauens in einer sozialen Umgebung. Andernfalls
konnte man krankhafte Verdnderungen wie paranoide und psychoti-
sche Erkrankungen gegeniiberstellen. Teillenbach weist in diesem
Zusammenhang auf die Betonung des Atmospharischen in der fern-
ostlichen Lebenswelt hin. Insbesondere in Japan wird dem Atmo-
sphérischen seit langem ein wichtiger Einfluss auf die zwischen-
menschlichen Beziehungen zugeschrieben. Teillenbach schreibt: »Der
Japaner bezeichnet dieses Urspriingliche, den Einzelnen vom
Ursprung her durchwaltende, ihm das Mitsein stiftende mit dem
Wort >Ki«.«1*1 Und das Verstandnis des Atmospharischen ist im Kon-
zept des Ki () integriert. In diesem Zusammenhang wiirdigt Teil-
lenbach den Psychiater und Philosophen Bin Kimura!#? fiir seinen
phanomenologischen Zugang zur Psychopathologie auf der Basis des
Ki (R.): »Es ist ein Verdienst von Kimura, dieses Ki in seiner basalen
Wirklichkeit erfaf3t und damit die Erfassens-Moglichkeiten der Psy-
chopathologie fruchtbar erweitert zu haben.«143

Tellenbachs Pionierleistungen bestehen darin, dass seine Studie
bereits auf einige dsthetische Grundmerkmale der Atmosphére ver-
wies: a) Atmosphire spielt »fiir die Kommunikation zwischen dem
Subjekt und der es umgebenden Welt«!#* eine elementare Rolle; b)
Atmosphare existiertim Grunde in der sinnlichen Wahrnehmungund

139 Hauskeller 1995, 19.

140 Tellenbach 1968, 56.

141 Ebd., 57.

142 Kimura betrachtet die Psychopathologie aus einer kulturphdnomenologischen
Perspektive. Er schreibt: »Meines Erachtens sind jedoch Geisteskrankheiten Gestalten
menschlichen Lebens und Seins, die einem jeden Menschen aufgrund seines Mensch-
seins als Méglichkeit mitgegeben sind« (Kimura 1995, 3). Auf dieser Grundlage kon-
zentriert er sich auf die Unterschiede zwischen dem Pathologischen und dem Nor-
malen unter bestimmten kulturellen und sozialen Bedingungen und insbesondere
darauf, »das, was wir gewohnlich fiir normal halten, einmal aus der Perspektive der
Psychopathologie in den Blick zu nehmen« (Ebd.).

143 Tellenbach 1968, Ebd.

144 Ebd., 20.

50

=@

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

ist daher nicht objektivierbar; c) Atmosphare geht »iiber alle expres-
siven Moglichkeiten hinaus«*® und gehort damit zum »Bereich der
non-verbal communication.«!46

3. Grundansatze

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, die relevanten Ansétze
von Hermann Schmitz und Gernot B6hme, die maf8geblich zur Ent-
wicklung der Atmosphére als einem dsthetischen Konzept beigetra-
gen haben, zu analysieren. Sodann werden atmospharische Phéno-
mene durch ihre Charaktere sowie ihre Bedeutung in &sthetischen
Forschungsansatzen eingehend untersucht.

3.1. Schmitz: Atmosphare als liberpersonliches Gefiihl

Schmitz widmet sich der Integration des Begriffs Atmosphdre in das
von ihm seit den 1960er Jahren entwickelte System der Neuen Pha-
nomenologie. Seine Erlduterung von Atmosphire kommt einem
asthetischen Verstandnis naher und hat damit eine entscheidende
Anregung fiir die Entwicklung der Atmosphare als ein asthetisches
Konzept geliefert. Die Begriindung der phanomenologischen Philo-
sophie ldsst sich auf Edmund Husserls Versuch zuriickfiihren.!*
Dabei erlangte die Phianomenologie eine eigenstandige Position im
philosophischen System. Sie zielt darauf ab, Erfahrungen der Lebens-
welt, die mit den bekannten wissenschaftlichen Methoden nicht
erfasst werden konnen, aufzudecken und verstandlich zu machen. Mit
dem Thema der Lebenswelt wurde ein Bereich erschlossen, der noch
nicht von der Wissenschaft vollstandig besetzt war. Ausgehend davon
pladierte Husserl flir die Zuwendung zu den Phanomenen, d.h. dem
unmittelbar Gegebenen. Das Motto Zuriick zu den Sachen selbst!
unterstreicht die zentrale Rolle des unmittelbaren Bewusstseinsaktes,
der einen direkten Zugang zu einem Sachverhalt liefert, so wie er sich
gibt.

Aufgrund einer Philosophie der transzendentalen Subjektivitat
liegt der Schwerpunkt der Husserl’schen Betrachtung in der Abhan-

145 Ebd., 61.
146 Ebd.
147 Vgl. Husserl 1913.

51

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

gigkeit der jeweiligen Erkenntnisgewinnung von Bewusstseinsakten.
Der damit verbundene Begriff Intentionalitit zeigt, dass der Sinn des
Gegenstandes immer mit einem spezifischen Bewusstseinsakt
zusammenhéngt. »Das gilt fiir alles Wahrnehmen, Erinnern, Erwar-
ten, Phantasieren, Urteilen, Zihlen, Wollen oder Fiihlen.«!48 Im
Gegensatz dazu sieht die Neue Phanomenologie einen vorbewussten
Bereich im Erleben des Menschen als Grundschicht unserer Selbst-
und Welterfahrungen an, »namlich das leibliche Spiiren, aus dem sich
die komplexeren Formen der Erfahrung, Vorstellung und Rationalitat
ausdifferenzieren.«!#” Der Fokus der Neuen Phanomenologie liegt auf
»dem Boden, auf welchem wir unsere Lebenswirklichkeit aufbauen,
und den Instrumenten, die uns dafiir bereitstehen.«!°% Davon ausge-
hend strebt diese Lehre an, den Fokus auf den Gehalt der Leiblichkeit,
ihre eigentiimliche Rdumlichkeit und Dynamik zurtickzusetzen.

Ein besonderer Schwerpunkt in den Schmitz’schen phanomeno-
logischen Betrachtungen ist die Assoziation von Atmosphéren und
Gefiihlen. Ausgangspunkt dafiir ist die Kritik an der herkémmlichen
Subjektivierung der Gefiihle. In der homerischen Zeit wurden
Gefiihle als gottliche Krifte angesehen, namlich als etwas AuRerliches
fiir den Menschen.!>! Im fiinften Jahrhundert v. Chr. kam das Projekt
der Introjektion von Gefiihlen ins Spiel, um Selbstandigkeit und
Autonomie des Menschen zu fordern.’>2 Insbesondere bei den seit der
Neuzeit gangigen philosophischen Ansitzen wurde eine Subjektivie-
rung der Gefiihle so tiberbetont, dass die Rolle der gegenstindlich
begegnenden Welt dementsprechend entwertet wurde.

Im Gegensatz dazu bemiiht sich Schmitz zuallererst um die
Assoziation zwischen der gegenstandlichen Umwelt und der Geftihls-
welt neu zu bewerten. Fiir Schmitz sind die Gefiihle keine privaten
Gemiitszustidnde, sondern die in die umgebende Welt ausstrahlenden
Atmospharen — wie etwa die iiber die dufiere Umgebung ergossene
strahlende Frohlichkeit oder Niedergeschlagenheit, die in leiblicher
Betroffenheit erfahren werden. In Bezug auf das Schmitz’sche Kon-
zept der Atmosphire ist folgenden Punkten besondere Aufmerksam-
keit zu widmen:

148 Waldenfels 2011, 198.

149 Andermann; Eberlein 2011, 9.
150 Hardieck 2013, 70.

151 Vgl. Bhme 2013a, 30.

152 Vgl. Hauskeller 2014, 51.

52

=

@

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

a. Als atmosphérische Phanomene werden Gefiihle nicht als pri-
vate Gemiitszustande erfahren, sondern vielmehr als etwas auflerhalb
von uns Existierendes. Dies besagt, dass Gefiihle keine Projektionen
der inneren Gefiihlszustande auf die Aulenwelt sind, sondern etwas,
das auf das Wahrnehmende von aufien eindringt. So sind Atmospha-
ren ergreifende Gefithlsmachte, »die einen Leib, den sie einbetten, in
der Weise des [...] affektiven Betroffenseins heimsuchen«.!>3 Indem
Gefiihle als quasi-objektiv erlebbar sind, ohne dass sie unbedingt zu
subjektiv-privaten Seelenzustdnden werden, wird ihre Unabhangig-
keit in gewissem Mafle hervorgehoben. Gegeniiber diesen quasi-
objektiven Gefiihlen, die am eigenen Leib erlebt werden, kénnen wir
eine entsprechende Haltung einnehmen, sei es, dass wir in ihnen auf-
gehen, sei es, dass wir uns von ihnen distanzieren.

b. Als atmospharische Phdnomene sind Gefiihle rdumlich rand-
los ergossene Michte.'>* Unter dem Begriff Raum versteht man hier
die Raumstruktur des Leibes, die sich durch pradimensionalen Cha-
rakter auszeichnet. Fiir Schmitz ist der Mensch in der Lebenswelt pri-
mar leiblich betroffen, sodass die raumliche Struktur im Wesentlichen
von der jeweiligen leiblichen Betroffenheit bestimmt wird. Atmo-
sphéren sind demnach tiberpersonliche Gefiihlsrdaume. Sie beziehen
sich auf »etwas, was einen von auflen anriihrt, was selbst raumlichen
Charakter hat.«1>® Uberpersbnliche Gefiihle wie die Atmosphire
eines Museums, eines Einkaufszentrums oder eines Krankenhauses
unterscheiden sich in ihrer Raumlichkeit von personlichen Stimmun-
gen (Freude, Wut oder Trauer). Andermann verwies darauf: »Insbe-
sondere fiir Atmosphéren dieser Art verbietet sich eine jede Verlage-
rung ihres Auftretens in den Innenraum des Subjekts. Sie sind
geftihlte Erfahrung, aber nicht in die Innenwelt des Subjekts einzu-
schliefen, sondern als geteilte Rdume erfahrbar.«!°¢ Beispielsweise
umhiillt uns die gespannte Atmosphare einer Sitzung, die ruhige und
warme Atmosphire eines Landhauses oder die bedriickende Atmo-
sphére eines langen Winterabends rdaumlich und wirken emotional
auf uns ein.

153 Schmitz 1969, 343.

154 Vgl. Schmitz 2009, 79.
155 Bohme 2011a, 155.

156 Andermann 2011, 92.

53

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

c. Als atmosphirische Phianomene sind Gefiihle leiblich ergrei-
fende Machte, die »das einzelne Subjekt einbettend umschliefen«.!>”
Damit wird deutlich, dass Atmosphire keine rein subjektive Projek-
tion ist, obwohl nach Schmitz die subjektive Korrelation eine not-
wendige Voraussetzung fiir die Entwicklung atmospharischer Erfah-
rungen bildet. Vielmehr liegt der Ursprung der Atmospharen in der
Auflenwelt. Es ist oft der Fall, dass die Atmosphare einer bestimmten
Situation unsere originalen Stimmungen modifizieren kann. Bei-
spielsweise werden wir ruhig, besonnen und ernst beim Betreten einer
Kirche, auch wenn die vorherigen Stimmungen moglicherweise leb-
haft und frohlich waren. Insofern manifestieren sich Atmospharen im
Schmitz'schen Kontext als freischwebende Phanomene, die ein hohes
Maf an Unabhangigkeit aufweisen.’®® Dementsprechend wird dem
objektiven Pol der Atmosphare mehr Aufmerksamkeit gewidmet.

Sowohl Tellenbach als auch Schmitz assoziieren »Atmosphare
mit den Modi des gesamtsinnlichen und vorbewussten Spiirens«.!>?
Durch die Verortung der Atmosphéren in einer leiblichen Rdumlich-
keit, die sich im Wahrnehmenden konstituiert, wird die Subjekt-
Objekt-Spaltung tiberwunden. Dariiber hinaus betrachten Schmitz
und Tellenbach Atmosphire als etwas Unaussprechliches und Unbe-
stimmtes. Atmosphire befindet sich zwischen dem subjektiven und
dem objektiven Pol und erweist sich als »nicht mehr eindeutig
bestimmbar«.1®® Wahrend Atmosphire bei Schmitz eine unbe-
stimmte in die Weite ergossene, ergreifende Macht ist, ist Atmo-
sphire bei Tellenbach ein unmittelbarer Ausfluss eines Wesens.!!

Wie jedoch bereits dargelegt, gehen die Konzepte der Atmo-
sphidren von Tellenbach und Schmitz von unterschiedlichen Hinter-
griinden aus und verfolgen deshalb unterschiedliche Ansatze. Tellen-
bachs Studie ist psychosozial, wihrend die Schmitz'sche Studie
leibphanomenologisch ist. Durch die Thematisierung der Gefiihle als
iiberpersonliche Atmospharen versucht Schmitz, die in der klassi-
schen europdischen Philosophie dominierende Konzeption der Intro-
jektion der Gefiihle zu {iberwinden. Fiir Schmitz ist eine unverzicht-
bare Voraussetzung flir atmospharische Erfahrung das subjektive
Korrelat, namlich die leibliche Anwesenheit des Subjekts. Jedoch liegt

157 Schmitz 1981, 106.

158 Vgl. Bohme 2013a, 30f.
159 Heibach 2012, 13.

160 Ebd.

161 Vgl. Hauskeller 1995, 18.

54

@

@

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

der Fokus seiner Betrachtung primir auf der Auswirkung des atmo-
sphérischen Objekt-Pols, sodass sich Atmosphéren in seinem Kontext
als freischwebende Phianomene mit einem hohen Grad an Unabhan-
gigkeit manifestieren.'6?

Schmitz’ Konzept von Atmosphére strebt im Grunde nach einer
Objektivierung der Gefiihle. In diesem Zusammenhang wies Bohme
darauf hin: »Dabei ist fiir Schmitz die Selbstandigkeit der Atmospha-
ren so grof3, der Gedanke, dass die Atmosphéren von den Dingen
ausgehen, so fern, dass er sogar umgekehrt Dinge als dsthetische
Gebilde dann ansieht, wenn sie von Atmosphidren geprigt wer-
den.«!3 Fiir Schmitz ist Atmosphire im Grunde »ein Gefiihl, das den
Leib umgreift und in die iiberpersonliche Welt einbettet.«!®* Dabei
wird der Eigenstandigkeit der Atmosphéaren gegentiber Dingen mehr
Aufmerksamkeit gewidmet. Atmospharen manifestieren sich inso-
fern als die in der Luft schwebenden Stimmungen,'®® »in die der
betroffene Mensch hineingerdt wie in das Wetter.«1

Schmitz ignoriert die Tatsache, dass die von ihm ausgefiihrten
objektiven Gefiihle auch aus Sinneserfahrungen der Aulenwelt resul-
tieren, sodass sich ihre Existenzweisen an der Art und Weise der leib-
lichen Anwesenheit weitgehend orientieren. Die objektiven Gefiihle
beruhen immer noch auf dem Wahrnehmen der sinnlichen Gegeben-
heiten der Objekte und sind daher mit dem affektiven Betroffensein
verbunden. Aufgrund dieser Problematik ist die von Schmitz betrie-
bene »vollige Entsubjektivierung und Substantialisierung der
Gefiihle«!®” umstritten. Wie Hauskeller feststellte: Was hier in
Schmitz’ Projekt der Ent-Subjektivierung von Gefiihlen tibersehen
wird, ist »der Seinsmodus der Wahrnehmung, der als Subjekt und
Welt aneinander bindendes Zwischen verstanden werden kann. Eben
dieses Zwischen ist der genuine Ort der Gefiihle und ihrer Atmo-
sphéren«.1e® Gerade dieser Zwischenzustand von Wahrnehmendem
und Wahrgenommenen macht den Schwerpunkt von Bohmes Kon-
zept der Atmosphire aus.

162 Vgl. Bohme 2013a., 30.
163 Ebd., 31.

164 Vetter 2004, 49.

165 Vgl. Bohme 2013a, 263.
166 Schmitz 1981, 134.

167 Hauskeller 1995, 31.

168 Ebd.

55

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare
3.2. Bohme: Atmosphare als Zwischensein

Auf der Grundlage der Neuen Phanomenologie widmet sich Gernot
Bohme seit den 1990er Jahren der Integration des Konzepts von
Atmosphire in eine leibphinomenologisch orientierte Asthetik.
Seine Studie gilt als der fundamentale Beitrag in diesem Zusammen-
hang. Bei Bchme wird der Schwerpunkt darauf gelegt, wie die Atmo-
sphire die Umgebungsqualititen mit dem menschlichen Befinden
integriert. Seiner Ansicht nach sind Atmosphéren allgegenwartige
Phénomene, die unsere Lebenserfahrungen tiefgreifend beeinflussen.
Ausgehend davon widmet er sich der Beziehung zwischen Alltagsge-
genstanden, Kunstwerken oder nattirlichen Elementen und den
Atmospharen, die sie ausstrahlen.

Bohme zufolge liegt Atmosphare als ein Urphdnomen vor der
Subjekt-Objekt-Trennung. Darauf folgend entsteht eine Subjekt-
Objekt-Ausdifferenzierung.'®” Im Gegensatz zu Schmitz, der Atmo-
sphare, als eine unbestimmt in die Weite ergossene Geftihlsmacht, als
ein weitgehend selbststandiges, freischwebendes Phdnomen begreift,
arbeitet Bohme Atmosphare als einen »Zwischenstatus [...] zwischen
Subjekt und Objekt«!79 heraus. Fiir ihn ist Atmosphire »etwas Mitt-
leres, etwas Vermittelndes«.1! Sie ist »ein Zwischen, zwischen Sub-
jekt und Objekt, zwischen Bestimmen und Empfangen, zwischen Tun
und Erleiden.«”? Auf der einen Seite kann die Entstehung der Atmo-
sphdren nicht unabhéngig vom Einfluss des Objekt-Pols sein. Tat-
sdchlich enthalt Atmosphére immer gewisse Merkmale der dufleren
Umgebung, die objektiv identifizierbar sind. Auf der anderen Seite ist
Atmosphare kein reines Ding, sondern erscheint im Moment der
Aufmerksambkeit des Subjekts. Wenn wir zum Beispiel sagen, dass die
Wand weif? ist, bedeutet das nicht, dass das Weif3e eine rein objektive
Eigenschaft der Wand ist. Vielmehr betrifft sie eine Wirklichkeit, die
durch unsere Wahrnehmung miterzeugt wird, ndmlich eine Realitat,
deren Existenz erst durch unsere sinnliche Erfahrung bestatigt werden
kann. Als ein Zwischenstatus des wahrgenommenen Objekts und des
wahrnehmenden Subjekts verbindet sich Atmosphére deswegen
einerseits mit der wahrgenommenen Gegenstandlichkeit und Raum-
lichkeit des Objekts und andererseits mit der Erfahrung der eigenen

169 Vgl. Bohme 2001, 46.
170 Bohme 2013a, 22.

171 Bohme 2007, 41.

172 Ebd.

56

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

Befindlichkeit des Subjekts. Sie ist »gerade umgekehrt als etwas, das
von den Dingen, von Menschen oder deren Konstellationen ausgeht
und geschaffen wird.«!73

Wihrend Schmitz Gefiihle als tiberpersonliche atmospharische
Michte thematisiert, um die Trennung von Innen- und Auflenwelt
aufzuheben, widmet Béhme dem Zusammenhang zwischen innerer
Stimmung und duflerer Gestimmtheit mehr Aufmerksamkeit. Einer-
seits ist Atmosphére etwas, das sich von subjektiver Stimmung dif-
ferenziert. Atmosphéren sind »rdumliche Gebilde, die in affektiver
Betroffenheit erfahren werden«!”* und »haben also als gestimmte
Raume etwas quasi Objektives«, 7> wihrend die Stimmung »lediglich
als der subjektive Pol der Atmosphare«!”¢ angesehen wird. Anderer-
seits konnen subjektive Stimmungen nicht eindeutig von dufieren
Atmospharen abgegrenzt werden. Stattdessen werden sie im kom-
plexen Zusammenspiel miteinander verkniipft. Aufgrund seiner eige-
nen Gemiitszustinde kann das Subjekt eine bestimmte Atmosphére
etwas anders empfinden.!””

Bohme analysierte zwei Arten von Atmosphiaren — Ingressions-
und Diskrepanzerfahrung, um die Interaktion zwischen Atmospharen
und Stimmungen zu verdeutlichen. Die Ingressionserfahrung hebt
den raumartigen Charakter der Atmosphére hervor. Das Raumartige
bedeutet, dass die Atmosphare als ein Raum, in den man hineingerit,
empfunden wird.1”8 Beispielsweise bemerken wir beim Betreten eines
Konferenzortes unmittelbar eine angespannte Atmosphire, die ein
Ambiente um uns herum betrifft. Ein weiteres Beispiel ist, wenn wir
eine Messe zu Ehren eines Heiligen besuchen, scheinen wir einen
Raum zu betreten, in dem eine sakrale und friedliche Atmosphare uns
umbhiillt, die sich deutlich von unseren taglichen Gemiitszustanden
unterscheidet und uns affektiv beriihrt. In der Diskrepanzerfahrung

173 Bohme 2013a, 33.

174 Bohme 1989, 148.

175 Bohme 2001, 49.

176 Ebd., 46.

177" Eine dhnliche Auffassung vertritt Wolfhart Henckmann: »Atmosphére bedeutet
[...] eine objektiv bestehende, quasi rdumlich ausgedehnte, emotional spiirbare Gege-
benheit, Stimmung dagegen einen subjektiven emotionalen Zustand, der unser
Bewusstseinsleben gleichsam grundiert.« (Henckmann 2007, 45) Ferner wies er
darauf hin: »dass die Atmosphire etwas Vergangliches ist« (Ebd.). Die »ortsunabhan-
gige Stimmung bzw. der Gemiitszustand des Individuums [kann] durch die ortsab-
hingige und daher vergangliche Atmosphare beeinflusst« werden (Ebd.).

178 Vgl. Bohme 2001, 47.

57

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

wird Atmosphire, die von der mitgebrachten Gemiitsstimmung
abweicht, starker gegenstdndlich erfahren. Eine derartige Diskrepan-
zerfahrung ist gewissermaflen dhnlich der von Schmitz ausgefiihrten
Erfahrung von quasi-objektiven Gefiihlen, die schwebend unbe-
stimmt in die Weite ergossen sind. Dabei findet keine Resonanz inne-
rer Stimmung und duflerer Atmosphire statt. Vielmehr stehen die
eigene mitgebrachte Stimmung und die den Wahrnehmenden umge-
bende Atmosphare in einer grundlegenden Spannung zueinander. Die
beklemmende, traurige und hoffnungslose Stimmung wegen eines
ungliicklichen Unfalls weicht deutlich von der fréhlichen Atmosphare
eines Festes ab. Dabei ist der Wahrnehmende noch von der ihn umge-
benden Atmosphire, die im Kontrast zu seiner eigenen Stimmung
steht, affektiv betroffen. Daraus ergibt sich eine Tendenz zur Umstim-
mung oder Versteifung der urspriinglichen Stimmung.'”?

Fiir Sasaki verdeutlichen die Begriffe der Ingression und Diskre-
panz, dass Atmosphare keine rein subjektive Emotion ist. Vielmehr
besitzt sie eine gewisse Objektivitit, die es erlaubt, duflere Stimmun-
gen von inneren Stimmungen zu unterscheiden. Wenn ich traurig bin
und unter meinen Freund*innen auf einen Kreis der Freude treffe,
erlebe ich diese Atmosphare als etwas, das mir fremd oder sogar ent-
gegengesetzt ist, namlich eine Diskrepanz. Ich erlebe sie als etwas
Objektives. Weil sie objektiv ist, kann ich in diesen Kreis eintreten
und selbst frohlich werden.80

Aufgrund der Bestimmung der Atmosphire als Zwischensein
wird eine weitere Auffassung von Bohme zum Ausdruck gebracht:
Atmospharische Erfahrung bezieht sich auch auf das »Sptiren von
Anwesenheit«.18! Bohme schrieb: »In der Atmosphire spiire ich, in
welcher Art Umgebung ich mich befinde. Diese hat also zwei Seiten:
auf der einen Seite die Umgebung, die eine Stimmungsqualitat aus-
strahlt, auf der anderen Seite ich, indem ich in meiner Befindlichkeit
an dieser Stimmung teilhabe und darin gewahre, dass ich jetzt hier
bin. [...] Umgekehrt sind Atmosphiren die Weise, in der sich Dinge
und Umgebungen prasentieren.«!82 Die Anwesenheit lasst sich also
von zwei Aspekten her betrachten. Einerseits bezieht sie sich auf die
Anwesenheit des Erlebten, Gespiirten und Wahrgenommenen, ande-

179 Vgl. Ebd., 47f.

180 Vgl. Sasaki 2006, zuletzt gepriift am 26.10.2023.
181 Bohme 2001, 45.
182 Bohme 1995, 96.

=

® ®

58

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

rerseits auf die Anwesenheit des Erlebenden, Wahrnehmenden und
Spiirenden.!®3 Aufgrund dessen verbindet Atmosphire zwei grund-
legende Aspekte miteinander: Einerseits befinde ich mich in einem
gewissen Raum. Andererseits spiire ich gleichzeitig, in welchem
Raum ich mich befinde. Mit einem Wort: Atmospharen stellen die
Sphidren der Ko-Prasenz von Menschen, Umgebungen und deren
Konstellationen dar.

Nach Bohme entspringt die dsthetische Erforschung der Atmo-
sphére vor allem nicht »dem traditionellen Feld der Asthetik, der
Kunst und dem asthetischen Diskurs«.134 Vielmehr ist sie als Reaktion
auf »die progressive Asthetisierung der Realitat, d.h. des Alltags, der
Politik, der Okonomie«!85 und auf »die durch das Umweltproblem
erzwungene Frage nach einem anderen Verhiltnis zur Natur«!8
anzusehen. Aus dieser Sicht heraus entspricht die Entwicklung des
asthetischen Konzepts der Atmosphare in der Tat den Anforderungen
an den Wandel der gesellschaftlichen Rolle der Asthetikdisziplin.
Dementsprechend versucht Bohme, die Allgemeinheit und Univer-
salitat der Atmospharen aufzuzeigen. Atmospharen sind ubiquitare
Phénomene, die weitreichende Auswirkungen auf unsere Lebenser-
fahrungen austiben. In dieser Hinsicht teilen Bohme und Schmitz die
gleiche Auffassung, dass Atmosphiren als leiblich-sinnlich spiirbare
Phanomene allgegenwartig erfahrbar sind. Da sich diese Studie ver-
stirkt auf eine generalistische Uberlegung der Entstehung und Erfah-
rung der Atmosphire richtet, ist eine interkulturelle Betrachtung
offenkundig nicht klar genug. Aufgrund dessen ist eines der Ziele der
folgenden Erorterung, die oben genannte Liicke zu schliefien.

3.3. Qi (%), Ki (<), Atmosphare
3.3.1. Qi (%) und Ki (%0)

Als Grundbegriff der ostasiatischen Denktradition bildet Ki (50)/Qi
(%) die Basis fiir das philosophische Verstindnis der Atmosphire.

183 In diesem Zusammenhang ldsst sich Atmosphire auch als »die Sphére gespiirter
leiblicher Anwesenheit« (Bohme 2011a, 155) bezeichnen. Dies besagt, dass Atmo-
sphire als ein gefithlsmdfliger Raum die Anwesenheit der Leiblichkeit voraussetzt.
184 Bohme 2013a, 7.

185 Ebd.

186 Ebd.

59

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Nach Obert offenbart das Schriftzeichen Qi (44) »einen vielschichti-
gen Zusammenhang von Phanomenen innerhalb chinesischer Welt-
erfahrung und Weltauslegung«.!¥” In diesem Sinne sollte Qi (%) »als
ein zentrales Paradigma in der philosophischen Bestimmung der Welt
und des Menschseins«!88 verstanden werden. Obert erlautert: »Der
Qi-Gedanke steht fiir ein grundsatzliches Bemiihen, das der parmen-
ideisch-platonisch-aristotelischen Erarbeitung einer Wesensontolo-
gie fiir das Abendland diamentral entgegengesetzt ist.«!89 Entspre-
chend vielfaltig sind die Interpretationen und Ubersetzungen dieses
Begriffs, wie Linck feststellt: »Das Konzept gi [...] gehort neben dao,
yin und yang zweifellos zu den grundlegendsten Begriffen des chine-
sischen Denkens. Die vielfiltigen Ubersetzungsvorschlige reichen
von Atem, Hauch, Dampf tiber Pneuma, Ather, Fluidum, Einfliisse,
Kraft und konstellierte Energie bis hin zu Weltstoff, Substanz und
Materie-Energie (matter-energy).«'%°

Das japanische Wort Ki (%) leitet sich urspriinglich vom chine-
sischen Wort Qi (%) ab. Hisayama untersucht die begriffliche Ent-
wicklung des X7 in der japanischen Philosophie. Im Mittelpunkt ste-
hen zwei Lesarten und ihre Bedeutungen des %7, namlich Qi bzw. C hi
und Ke.!”! Qi oder C 'hi entspricht der chinesischen Lesart von ‘A. Ke
hat in der japanischen Kultur eine lingere Geschichte. Hisayama
erklart: »Ke bedeutete schon in der altesten Sammlung japanischer
Gedichte, dem Man ‘yoshii, etwas Nebel-, Duft- oder Dunstartiges.
Folgt man dem Iwanami-Worterbuch der altjapanischen Sprache,
dann geht die Lesung ke auf die gleiche Wortwurzel zuriick wie auch
die Silbe »-ge«, die eine >Erscheinung« oder einen >Eindruck¢ bezeich-
net und schon in der Heian-Zeit (794 - Ende 12. Jh.) haufig verwendet
worden ist.«1?2 Ke wird auch durch das chinesische Wort 4 (ke oder
yi) gepragt, das etwas Fremdes aussehend bedeutet.!”3 Hisayama
weist darauf hin, dass »[d]ie Lesart ki in der japanischen Sprache
ihrerseits [...] aus einem religios-philosophischen Kontext«!9*
stammt. Er zitiert dabei den Philosophen und Asthetiker Masakazu

187 Obert 2007b, 167.

188 Ebd.

189 Ebd.

190 Linck 2000/2001, 200.

191 Vgl. Hisayama 2014, 22-25.
192 Ebd., 22.

193 Vgl Ebd.

194 Ebd., 23.

60

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

Nakai (1900-1952). Nakai zufolge wurde die Lesart des Ki von X{
spater mit dem buddhistischen Begriff 4 (Ki) kombiniert, der
urspriinglich »Moment« oder »Augenblick« bedeutet.!”> Dartiber
hinaus hatte der chinesische Neokonfuzianismus der Song-Dynastie
(960-1279) mit seinem Dualismus von Li (B) und Qi (%) einen
bemerkenswerten Einfluss auf das Verstindnis von Ki.1%¢ Im Laufe der
konzeptionellen Entwicklung hat sich eine Tendenz zur Verinnerli-
chung von Ki herausgebildet. Diese Verinnerlichung ldsst sich bis in
die Muromachi-Zeit (ca. 1336-1573) zurtickverfolgen. In dieser Zeit
wurde die Bedeutung von Ki transformiert, um personliche Gefiihle
zu beschreiben. Eine ethische Dimension spiegelt sich in der Insze-
nierung einer angenehmen zwischenmenschlichen Atmosphire
wider.”” Mit der Entwicklung der biirgerlichen Kultur und dem Ein-
fluss der chinesischen Philosophie und Medizin erweiterte sich die
Bedeutung von Ki wihrend der Edo-Zeit (1603-1868) noch weiter und
erlangte somit eine groere Tragweite als Ke.!%8

Heute unterscheidet sich die Bedeutung von Ki (&) nicht wesent-
lich von der von Qi (%&). Es handelt sich im Allgemeinen um eine
Lebensenergie, die sowohl den menschlichen Koérper und Geist als
auch Himmel und Erde erfiillt und das Universum bewegt. Daraus
ergibt sich eine nahezu unbegrenzte Bedeutung dieses Phanomens.
Aus neurowissenschaftlicher Sicht argumentiert John Onions, dass
die Diskussion um Qi (44) zur Entwicklung eines textunabhéngigen
Ansatzes zur Untersuchung geistiger Aktivititen beitragen kann.
Indem man die Rolle der Sprache und des bewussten Denkens bei der
Schaffung und Wertschiatzung von Kunst herunterspielt, betont man
die Rolle des Unbewussten und der reinen Erfahrung.!®

In Ostasien hat Ki (%)/Qi (%) eine lange Verwendungsge-
schichte. Der Einfluss ist so grof3, dass viele entsprechende Ausdriicke
in den alltdglichen Sprachgebrauch eingegangen sind und nahezu alle
Lebensbereiche abdecken. IThr Gebrauch ist oft selbstverstandlich und
sogar unbewusst. Aufgrund meiner Erfahrungen versuche ich hier,
die Bedeutung einiger chinesischer Ausdriicke zusammenzufassen,

195 Vgl. insbesondere Hisayama 2014, 23; vgl. auch Nakai 1995, 187f.
196 Vgl. Ebd., 23.

197 Vgl. Ebd., 24f.

198 Vgl. Ebd., 24.

199 Vgl. Onians 2019, 53.

61

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

die das Wort Qi (%) enthalten und im Alltag héufig verwendet wer-
den.

Physiologie und Physiognomie

Qi Xi (%E.): Atem; Qi Xue (%1L): Qi und Blut; Qi Se (4&.f2): Qi und
Farbe; Zhen Qi (B-4R.): Lebensenergie oder Lebenskraft des Korpers;
Li Qi (J1%): Korperkraft; E Qi (#44): schidliche Energie

Meteorologie und Klimatologie

Qi Xiang (58%2): Meteorologie; Qi Hou (%8%): Klima; Tian Qi (K
50): Wetter; Da Qi (K%): Atmosphire; Qi Liu (48i): Luftstromung

Psychologie

Qi Zhi (&): Temperament; Sheng Qi (4:40): Arger; Huo Qi (KR):
Waut; Yuan Qi (42%0): Klage; E Qi (3£4): Groll; Xie Qi (J84): Ent-
mutigung

Ethik

Qi Gai (544): Aufrechterhaltung von Integritit und Tapferkeit; Qi Jie
(%8fi1): Festhalten an der Gerechtigkeit; Qi Po (54/#): Kithnheit der
Vision; Qi Du (5%): Gromut; Qi Liang (55 ): Toleranz; Zheng Qi
(IE%): Kraft der Gerechtigkeit; Xie Qi (fi4&): Macht des Bosen; Zhi
Qi (#4): Ehrgeiz; Yong Qi (53%8): Mut; Gu Qi (‘B%&): moralische
Integritat; Yi Qi (#%0): Loyalitit; Ao Qi (f§%): Arroganz

62

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze
Numerologie und Feng-Shui-Lehre

Qi Shu (% %4): Schicksal; Yun Qi (G4): Gliick; Sheng Qi (ZE4):
belebte Atmosphire; Si Qi (J£%:): unbelebte Atmosphire

Soziologie und zwischenmenschliche Studien

Da Qi (K%): Grofziigigkeit; Xiao Qi (/]NR): Geiz; Su Qi (f&%R):
Kitsch; Qi Chang (5%%): Aura?%%; Qi Xiang (54%): grofartige Land-
schaft; Qi Shi (5#%): imposante Atmosphire; Shi Zhi (1:54): Teamat-
mosphire; Ren Qi ( NR): zwischenmenschliche Atmosphire, Beliebt-
heit eines Objekts; Xi Qi (F%): Frohlichkeit

Die Ausdrucksmoglichkeiten des Qi (&) scheinen nahezu unbe-
grenzt zu sein. Daher ist es schwierig, seinen Umfang zu bestimmen.
Zudem hat ein und derselbe Ausdruck oft mehrere Bedeutungen, wie
z.B. Qi Xiang (5R%, Meteorologie oder groartige Landschaft), Da Qi
(KA, atmospharische Schicht im meteorologischen Sinne oder Grof3-
ziigigkeit), Sheng Qi (4E4, Arger oder belebte Atmosphire) und E Qi
(##%4, schidliche Energie oder Groll). So schrieb Ogawa: »As we try
thinking about the meanings of ki, they are much wider than we would
have ever expected.«zm In Anlehnung an Wilhelm von Humboldts
Argument tiber die Uniibersetzbarkeit abstrakter Begriffe aus Fremd-
sprachen weist Hisayama auf die Vergeblichkeit hin, eine exakte
Ubersetzung fiir Ki (5.)/Qi () zu finden.292 Ein solcher Versuch ist
immer noch vom Essentialismus geprigt, »eine bestimmte Defini-
tion des ki zu formulieren und sie ins Deutsche umzusetzen, wobei
sich allerdings die Frage stellt, ob dergleichen tiberhaupt mdoglich
ist.«?93 Nach Hisayama »[erweist sich e]ine lexikale Einschrankung
seines Bedeutungsfeldes [...]als schwierig, da das Wort nicht nur eine,
sondern mehrere ganz unterschiedliche Bedeutungen in divergenten

200 Der Begriff Qi Chang (%) wird hiufig in der mystischen Energielehre verwen-
det. Dieser Begriff reflektiert die Wechselwirkung zwischen der Energieausstrahlung
eines Individuums und der seiner Umgebung auf der Basis von Qi (44). Ein grofieres
Qi Chang (%2%%) entsteht durch das Zusammenwirken mehrerer kleinerer Qi Chang
(4%45), die sich stindig gegenseitig abstofien und gleichzeitig aufnehmen.

201 Ogawa 2021, 11.

202 Vgl. Hisayama 2014, 14; Humboldt 1968, 129.

203 Hisayama 2014, 14.

63

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

historischen und kulturellen Kontexten umschlief3t.«294 »Bezeich-
nend fiir die westliche Rezeption der beiden Begriffe qi und kiist, dass
gleichwohl trotzdem immer wieder — und stets vergeblich — versucht
wurde, einen einzelnen dem Wort addquaten Begriff in den europa-
ischen Sprachen zu finden.«?%° Inspiriert von der Husserlschen Pha-
nomenologie und der zeitgendssischen, kulturell und interkulturell
orientierten Phdnomenologie, wie sie u.a. von Schmitz, Stenger und
Rombach entwickelt wurde, versucht Hisayama, die »Phanomeno-
logie der Spharenc einzufiihren«?%¢, um »mittels einer phanomeno-
logischen Analyse der Erfahrungen [...] einen Weg zu finden, dasje-
nige, was der ki-Begriff umschlieft, auf eine sprachspezifische Art und
Weise zu vermitteln«.297 Er hilt diese Methode fiir machbar und
sinnvoll, »um mittels der genauen Erklarung eines nicht tibersetzba-
ren Wortes nicht nur wesentliche Elemente einer fremden Sprache zu
verstehen, sondern zugleich ein[en] Weg [zu finden], dadurch die
eigene Sprache selbst zu bereichern.«

3.3.2. Ogawa: Atmosphdre als Gesamtsituation

Seit der Modernisierung Japans nach europaischem Vorbild, insbe-
sondere seit der Meiji-Restauration (1868), geriet das Konzept des Ki
(R) im japanischen akademischen Diskurs zunehmend an den Rand
und wurde »oft nur als ein historisch veraltetes Erbe [betrachtet], das
keine Aktualitit mehr besaf.«298 Im 20. Jahrhundert manifestierte
sich die Auseinandersetzung mit dem Ki (R) in zwei Bereichen. Zum
einen wurde die Theorie des Ki (&) in den Naturwissenschaften wie
Physik und Chemie verwendet. Im Mittelpunkt stehen »die faktisch
erfassbaren Erscheinungsmodi des ki«2%%, also eine Form von Materie,
die mit Hilfe von Daten quantitativ analysiert werden kann. Ande-
rerseits wurde im Dialog mit européischen Philosoph*innen ein pha-
nomenologisch orientierter Ansatz auf die Untersuchung des Ki (&)
angewandt. Im Hinblick auf ein phanomenologisches Denken tiber Ki
(%) und Atmosphare werde ich mich hier auf die Untersuchung von

204 Ebd., 13.
205 Ebd., 13f.
206 Ebd., 30.
207 Ebd., 16.
208 Ebd., 25.
209 Ebd.

64

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

Ogawa konzentrieren. Seine Studie spiegelt eine der wichtigsten
Ergebnisse durch den Dialog mit Neuen Phanomenolog*innen wie
Schmitz wider.

Nach Ogawa werden verschiedene Formen des Subjekt-Objekt-
Dualismus, d.h. Denkformen, die den Menschen als unabhéngig und
isoliert von der Dingwelt und die Dinge als etwas vom Menschen
Getrenntes und dem Subjekt Entgegengesetztes betrachten, allmah-
lich aufgegeben. Die zeitgendssische Phanomenologie richtet ihre
Aufmerksamkeit zunehmend auf das Zwischensein von Mensch und
Ding, von Subjekt und Objekt. Ob Husserls Passivitit, Heideggers
Stimmung, Helds Grundstimmung oder Schmitz’ und B6hmes Atmo-
sphire, sie alle handeln von diesem Zwischensein. Insofern kann man
sagen, dass die Begriffe Subjekt und Objekt als solche bereits ihre
Giiltigkeit verloren haben.?10

Fiir Ogawa ist die Atmosphére im Wesentlichen eine Gesamtsi-
tuation, die sich in der menschlichen Existenz als Welthorizont vor
allem anderen oder als Modalitdt der Ex-istence in der Welt manifes-
tiert.21 Er schrieb: »Atmosphere determines human beings before our
identification with a subject and our independence from objects; it
gives an orientation to the world surrounding us.«?!? Insofern stellt
die Atmosphire die prapradikative und prilogische Dimension dessen
dar, was zwischen Mensch und Welt ist. >>[A]tmosphere reveals the
totality of the world as a truth that is pre-logical, and thus proto-log-
ical, constituting the origin of logic.«*!3 In der realen Welt findet unser
Denken und Handeln immer in einer bestimmten Situation statt. Mit
anderen Worten: Wir entdecken uns immer in einer bestimmten
Situation.?’* Ogawa betont: »Atmosphere is [...] a total situation,
which is disclosed by and fused with the embodied condition of human
existence.«*! In der Gesamtheit der Situation, die die Atmosphare
offenbart, verschmelzen und tiberschneiden sich die Dinge, die
menschlichen Korper und das menschliche Bewusstsein.?1¢

Beziiglich der Elemente und Wahrnehmungsweisen von Atmo-
sphére vertritt Ogawa grundsitzlich die gleiche Auffassung wie

210 Vgl. Ogawa 2021, 16f.
2 Vgl. Ebd., 21.

212 Ebd.

23 Ebd., 27.

214 Vel. Ebd., 21.

215 Ebd.

216 Vgl. Ebd.

65

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Schmitz und Béhme: Atmosphiére bezieht sich auf einen Raum, in
dem drei Momente zu einem undifferenzierten Ganzen verschmel-
zen, namlich die Ekstase der Dinge, die gemeinsamen Qualitdten
(syndsthetische Qualitaten) und die leibliche Befindlichkeit.?'” Atmo-
sphére ist etwas, das man nicht sehen, fiihlen oder héren kann. Sie
wird in ihrer Gesamtheit nicht durch einzelne Sinne erfasst, sondern
durch eine Synthese verschiedener Sinne. Ogawa betont daher die
grundlegende Rolle der Synasthesie bei der Wahrnehmung von
Atmosphare. Synasthesie hat ihre Wurzeln in der leiblichen Befind-
lichkeit. Unsere Fahigkeit, die Atmosphére als Ganzes zu erfassen,
beruht darauf, dass verschiedene Sinne in Resonanz treten und sich
tiber ihre Gemeinsamkeiten aufeinander projizieren.?'8 »When we
say that there is a nice mood in a tea house, or that the atmosphere of
the neighboring family has something off, we are grasping the totality
of different senses in a place that is their origin.«’!? In einer stim-
mungsvollen Atmosphdre offenbart sich die Wahrheit der
Welt. »Here my body comes out of the defined outlines of a thing,
and in its being determined by a mood it steps out of itself. In other
words, it stands outside (ekstasis) and into atmosphere. Moreover, as
the atmosphere engulfs me as mood (kibun), I also recognize it as
something that is mine, as the affective state within my body.«?20

In diesem Zusammenhang kritisiert Ogawa auch einen gewissen
Psychologismus in den Analysen der Atmosphére von Schmitz und
Bohme. Es gelinge beiden nicht, eine Art Gesamtsituation zu deuten,
in der Korperlichkeit, Syndsthesie und Dinge zu einer Einheit ver-
schmelzen. Sie gehen also nicht wirklich darauf ein, wie die Atmo-
sphire eine vorpradikative Wahrheit (Logos) in der menschlichen
Existenz offenbart.??! Schmitz versucht, den Ursprung der Einheit der
Sinne im Leib zu finden und verwendet dafiir den Begriff »gemein-
sinnliche Qualitaten«.??? In Anlehnung an Schmitz definiert Bohme
syndsthetische Charaktere als »Charaktere des eigenleiblichen Spii-
rens«.??3 Im Gegensatz dazu argumentiert Ogawa, dass sich die Qua-
litdt der Synésthesie nicht auf kérperliche Empfindungen beschrankt.

217 Vgl. Ebd.

218 Vgl. Ebd., 26.

219 Ebd., 24.

220 Ebd., 27.

221 Vgl. Ebd., 19.

222 Schmitz 1968, 51-68.
223 Bohme 2013a, 93.

66

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

Auch die leibliche Betroffenheit ist etwas, das tiber das Selbst hinaus
in die Welt reicht.??* Ogawa betont: »These synesthetic qualities are,
together with the body, the way of appearing of the world. Sounds,
colors, wind: all of them belong to the horizon-phenomena of the
world, that is to the >what« that appears in the world. Such >what« is
the manifestation of an original dimension that forms the common
basis of corporeity, synesthetic perception, and of the condition of
things.«?»

Ogawa fiihrt weiter aus: »Between human and object exists
instead the preliminary disclosure of a world that embraces both: this
world is neither a human being nor a thing and yet it gives to both
their common, hidden ground.«*?¢ Was fiir ein ground? Hier fiihrt
Ogawa den Ansatz des Ki (&) in den Begriff der Atmosphare ein. Als
erzeugende, reproduzierende, formende, transformierende, durch-
dringende, wirkende und prasente Kraft spielt Ki (R) eine grundle-
gende Rolle bei der Erzeugung und Wahrnehmung von Atmosphéren
in Natur, Gesellschaft und zwischenmenschlicher Interaktion. Tat-
sachlich tiberschneidet sich Ki (%) weitgehend mit dem Konzept der
Atmosphare. In diesem Zusammenhang weist Ogawa auf Folgendes
hin: 1. Ki (50) bezeichnet urspriinglich etwas Natiirliches (shizentekina
mono), das in Form von Gasen und Dampfen auftritt und Himmel und
Erde erfiillt; 2. Ki (&) ist auch Atem, Luft und Wind, die fiir unser
Uberleben notwendig sind; 3. wenn Ki (%() den menschlichen Korper
umgibt, nennt man es Atmosphdre (fun iki), d.h. die umgebende Luft;
4. wenn Ki (R.) von einem Individuum ausgeht, nennt man es Aura
oder Atmosphire (fiitei); 5. Ki (%) sind auch die Bewegungen und
Vorginge, die wir in unserem Korper spiiren. Zum Beispiel bedeutet
eine angespannte Atmosphare die in der Luft wahrgenommene Span-
nung - dicke Luft.??” Der fiinfte Punkt zeigt, dass das Bewusstsein von
Ki (50) immer mit der Korperlichkeit des Menschen (shintaisei) ver-
bunden ist. In diesem Sinne kann man sagen, dass sich Ki (K durch
die Korperlichkeit offenbart.??® In dieser Hinsicht bezieht sich Ki (%)
eher auf Gefiihle, Stimmungen, Emotionen, Personlichkeiten oder
zwischenmenschliche Situationen, die vielfiltige Beziehungen zur

24 Vgl. Ogawa 2021, 24.
225 Ebd.

226 Ebd., 17.

227 Vgl. Ebd., 12.

28 Vgl Ebd, 15.

[N}

67

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Umwelt aufweisen.??? Ogawa nennt folgende Beispiele: »We say that
someone is feeling down (genki ga nai [...]), or maybe is ill (byoki
[...]). We can say that his speech lacks »vitality« (seiki [...]), that his
morale (shiki [...]) is not that good, that there is no >energy« (seiki
[...]) in his movement. His mood now is getting gloomy (inki [...]),
he lost the bright cheerfulness (yoki [...]) he had before. All these
expressions are used in normal coversations. Then we also have words
like >crazy« (kyoki [...]), >hot-blooded« (kekki [...]), >furious< (doki
[...]), »agitated< (sakki[...]), that convey the atmosphere (fun’iki[...])
of states out of the ordinary. They suggest a situation in which some-
one has lost >his right mind« (seiki [...]).«*30

Ogawa stellt fest, dass Ki (%) weder ein metaphysisches Phan-
tasma noch eine uralte Verbindung zwischen Makro- und Mikrokos-
mos ist.23! Vielmehr iiberschreitet Ki (5t.) historische und kulturelle
Grenzen und weist eine gewisse Universalitit auf.

Das Nachdenken tiber Ki (5() und Atmosphire ist nicht auf ost-
asiatische Traditionen beschrankt. Die Diskussion iiber Luft und
Atmung in Platons Timaios ist eine frithe Auseinandersetzung mit
diesem Konzept aus europdischer Sicht. Luft ist neben Wasser, Feuer
und Erde eines der Grundelemente, aus denen die Welt entstanden
ist. »Von diesen vieren nun hat das Weltgebdude ein jedes ganz auf-
genommen. Denn aus allem Feuer und Wasser und aus aller Luft und
Erde fiigte es der Bildner zusammen und lieff von keinem derselben
[...] irgend einen Teil oder eine Kraft aufierhalb zurtick, indem er dies
dabei bezweckte, zunachst, dass es als organisches Wesen zu einem
[...] méglichst vollkommenen Ganzen durch sein Bestehen aus mog-
lichst vollkommenen Teilen werde [...]«232 Die vier Elemente halten
das Weltall zusammen. Auf dieser Grundlage gibt Gott der Welt als
Ganzes eine Gestalt, die ihrer Natur entspricht und sie sichtbar und
erfahrbar macht.?3? Platon definiert die Atmung als einen »hin- und
herwogenden Kreislauf des Ein- und Ausatmens«.23* Er beschreibt
diesen Kreislauf wie folgt: »Da es nichts Leeres gibt, in welches etwas
von dem in Bewegung Befindlichen hineintreten konnte, der Atem
aber von uns nach auflen bewegt wird, so ist demgemaf bereits jeder-

29 Vgl. Ebd., 11.

230 Ebd.

21 Vgl. Ebd., 15.

232 Platonl10, zuletzt gepriift am 27.10.2023.
23 Vgl. Ebd, 10f.

234 Ebd. 42.

68

@

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Grundansatze

mann klar, dass er dabei nicht in einen leeren Raum eingeht, sondern
das Nachste aus seiner Stelle verdriangt, und dies seinerseits treibt
immer wieder das Nachste weg, und so wird vermoge dessen alles
notwendig nach der Stelle zu getrieben, von wo der Atem ausging,
dringt in dieselbe ein, fiillt sie aus und folgt dem Atem, und dies
geschieht alles gleichméfig wie wenn sich ein Rad umdreht. Deswe-
gen werden denn Brust und Lunge, wenn sie den Atem von sich geben,
wieder von der den Korper umgebenden Luft, indem dieselbe in die-
sem Kreislauf durch das Fleisch bei dessen lockerer Beschaffenheit
eindringt, angefiillt, sobald dann aber diese Luft vermoge der Riick-
kehr jenes Kreislaufes in sich selbst durch den Korper wieder nach
auflen abzieht, so treibt sie dadurch den Atem in die Einginge des
Mundes und der Nase hinein.«?3°

Fiir Platon ist es der abwechselnde Zyklus von Ausatmen und
Einatmen, der es dem Feuer in uns ermoglicht, mit der Luft zu inter-
agieren, um das Leben zu erhalten. Er klart: »Nun strebt [...] alles
Warme naturgemdf3 nach seinem eigentiimlichen Orte zu dem ihm
Verwandten hinaus, und da der Wege dahin nur zwei sind, der eine
durch die Ausdiinstung an der Oberfliche des Korpers, der andere
aber durch Mund und Nase, so setzt es, sobald es nach der einen Seite
hindringt, die nach der andern zu befindliche umgebende Luft in
Umlauf, und indem dieselbe so in den Korper hineingedrangt wird,
nimmt sie die Warme desselben an, wahrend die hinaustretende Luft
sich abkiihlt. Da aber so die Warme ihren Platz verandert und viel-
mehr die nach dem anderen Ausgange zu befindliche Luft warmer
wird, so richtet sie ihren Lauf vielmehr wieder dorthin, indem sie nach
auflen dem, welchem sie angehort, zustrebt, und drangt so die Luft
wieder nach der ersteren Seite hin.«23¢ Die oben beschriebenen Phi-
nomene werden nie aufhoren, solange es Leben gibt. »Dieses ganze
Tun und Leiden ist nun aber unserem Korper zuteil geworden, damit
er durchfeuchtet und abgekiihlt werde und so sich erndhren und leben
konne.«237

Nach Ogawa offenbaren Platons Gedanken iiber Luft und
Atmung die Abhdngigkeit des Seins vom Ki (). Einerseits driicken
die wechselnden Zyklen des Ein- und Ausatmens die korperliche
Funktion als stindigen Anpassungsprozess zwischen Aktivitdt und

235 Ebd., 41f.
236 Ebd., 42.
237 Ebd., 41.

69

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Passivitdt aus. »When we breathe in and out the air (ki), the body is
at the same time actively working and being passively acted upon.
What happens through this active-passive process of the body is that
the cold air of the outside world penetrates within and regulates its
warming up and cooling down. It is by this process that the body
receives its nourishment and can go on living.«*3® Andererseits
weisen Platons Uberlegungen zu Luft und Atem auch auf die Wech-
selbeziehung zwischen Ki (%), Korper und Welt hin und stellen damit
eine frithe Erforschung der Atmosphare im Sinne einer Gesamtsitu-
ation dar: »The activity of ki that we call breathing mediates between
the inner fire of the body and its external, colder regions, sustaining
the body as it keeps the fire of life burning.«?* In diesem Sinne ldsst
sich das Ki (&) als das energische Zwischensein von Korper und Welt
bezeichnen — »[Ki ()] is the mediation and connection between the
colder world and the fire burning within the body.«?40

4. Leiblichkeit und Atmosphare

Obwohl die oben dargestellten dsthetischen Verstdndnisse von Atmo-
sphire auf unterschiedlichen Ansatzen beruhen, sind ihnen die fol-
genden Aspekte gemeinsam, die die Grundlage fiir unsere weitere
Diskussion dieses Konzepts bilden: Als primédr wahrgenommener
Gegenstand bezeichnet Atmosphire eine Sphare, in der menschliche
Situation und duflere Bedingungen leiblich-sinnlich zusammenge-
fiihrt werden und von einer spezifischen emotionalen Qualitit durch-
drungen sind.

Als eine von Wahrnehmendem und Wahrgenommenem ge-
meinsam aufgebaute primare Wirklichkeit stellt Atmosphare eine
phanomenale Konstruktion dar. Insofern bezieht sich der Objekt-Pol
der Atmosphare nicht auf die Dinge selber, sondern auf das In-
Erscheinung-Treten der Dinge, das primér aus leiblichen Erfahrungen
entsteht. Unter diesem Aspekt riickt die leibliche Dimension in den
Vordergrund des Verstidndnisses von Atmosphire.

238 Ogawa 2021, 15.
239 Ebd.
240 Ebd.

70

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare

4. Leiblichkeit

4.1.1. Eigenleib von Merleau-Ponty

Der franzosische Philosoph Maurice Merleau-Ponty leistete wegwei-
sende Beitrdge zur zeitgendssischen Erforschung der Leiblichkeit. Im
Mittelpunkt seiner Untersuchung steht das Ziel, im Anschluss an
Husserl Descartes’ Korper-Geist-Trennung zu tiberwinden. Fiir Des-
cartes sind Korper und Geist einerseits unterschiedliche, andererseits
sich wechselseitig kausal beeinflussende Substanzen. Eine nicht-den-
kende materielle Substanz (res extensa) liegt korperlichen Vorgangen
zugrunde. Dagegen basieren Denkprozesse auf einer unausgedehnten
immateriellen Substanz (res cogitans). Ausgehend von einer Ableh-
nung des dichotomischen Korper-Geist-Schemas hat Merleau-Ponty
einen leibphanomenologischen Ansatz entwickelt, der Wert auf die
sich vor jeder dichotomischen Betrachtung befindende Erfahrungsdi-
mension legt.

Im Buch Phanomenologie der Wahrnehmung (1945) geht Mer-
leau-Ponty auf den Grundzug des menschlichen Leibes und seine
innere Verbindung zur Umwelt ein. Zu diesem Zweck wurde das
Konzept Eigenleib eingefiihrt. Nach Merleau-Ponty ist der Leib nicht
der Gegenstand, der von aufien systematisch betrachtet werden kann,
sondern der Eigenleib im phanomenologischen Sinne — »ich bin in
meinem Leib, oder vielmehr ich bin mein Leib.«**! Der Eigenleib wird
als grundlegender Zugang zur Welt angesehen. So schrieb Merleau-
Ponty: »Mein Leib ist der Ort des Phanomens des Ausdrucks, [...]
und ihr Ausdruckswert begriindet die vorpradikative Einheit der
wahrgenommenen Welt und hierdurch auch die Darstellung im Ver-
balausdruck wie die intellektuelle Bedeutung. Mein Leib ist die allen
Gegenstidnden gemeinsame Textur, und zumindest beziiglich der
wahrgenommenen Welt ist er das Werkzeug all meines »>Verstehens«
tiberhaupt.«?*? Hier besitzen sowohl geistige als auch sinnliche Ele-
mente des Menschen im Leib ein Zuhause. Dariiber hinaus ist der
Leib »in der Welt wie das Herz im Organismus: er ist es, der alles
sichtbare Schauspiel unaufhorlich am Leben erhilt, es innerlich
ernahrt und beseelt, mit ihm ein einziges System bildend.«?*3 Insofern

241 Merleau-Ponty 1974, 180.
242 Ebd., 275.
243 Ebd., 239.

71

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

ist leibliche Wahrnehmung jeder einzelnen Sinneswahrnehmung
innewohnend und jedes leibliche Vorkommnis {ibt eine grundlegende
Auswirkung auf Sinneseindrticke aus.

Merleau-Ponty versucht aufzuzeigen, dass der Mensch wesen-
haft leiblich-sinnlich ist und die sinnlich-leibliche Wahrnehmung fiir
die Welterschlieffung eine grundsitzliche Bedeutung besitzt. Durch
den Eigenleib und mit dem Eigenleib erfahren wir die Welt und inte-
grieren die neue Welterfahrung in unsere leibliche Wahrnehmung.
Bei der Entdeckung einer neuen Beziehung zu dem Eigenleib und der
Welt, »werden wir auch uns selbst wiederfinden, da der Leib, mit dem
wir wahrnehmen, gleichsam ein nattirliches Ich und selbst das Subjekt
der Wahrnehmung ist.«?** Der unmittelbare Zusammenhang zwi-
schen sinnlicher Wahrnehmung und leiblicher Reaktion wird somit
offenbart: »Jede duflere Wahrnehmung ist unmittelbar einer
bestimmten Wahrnehmung meines Leibes synonym, so wie jede
Wahrnehmung meines Leibes sich in der Sprache duflerer Wahrneh-
mung auslegt.«?*

In Merleau-Pontys Forschung wurde Atmosphére kaum thema-
tisiert. Trotzdem liefert seine Auseinandersetzung mit der fundamen-
talen Rolle der Leiblichkeit in der Welterfahrung sowie der Wechsel-
wirkung zwischen Leib und Umwelt bedeutende Impulse fiir die
weitere Diskussion um Atmosphare. Nach Merleau-Ponty bietet das
leibliche Spiiren den primédren Zugang zur Welt, »da der Leib immer
schon mit uns ist und wir dieser Leib sind.«*#*¢ Die Dinge um uns
herum werden im Grunde als sinnlich Gegebenes angesehen. Die uns
umgebende Welt ist »mir gegeben mit den Teilen meines Leibes, nicht
dank einer »natiirlichen Geometrie¢, sondern in lebendiger Verkntip-
fung, vergleichbar oder vielmehr identisch mit der, die zwischen den
Teilen meines Leibes selbst herrscht.«**” Was die Interaktion zwi-
schen Eigenleib und Umwelt angeht, sind die Wahrnehmung der
Auflenwelt und die Wahrnehmung des Eigenleibes wesentlich »nur
zwei Seiten ein und desselben Aktes«,?*8 die sich in jeglichem Wahr-
nehmungsprozess tiberlagern, modifizieren und erganzen.

244 Ebd., 242f.
245 Ebd., 242.
246 Ebd., 242f.
247 Ebd., 241.
248 Ebd.

72

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare

4.1.2. Leib und Korper in der Neuen Phanomenologie

Das Verstandnis der Leiblichkeit aus einer neuen phanomenologi-
schen Perspektive hat einen unmittelbaren Beitrag zur aktuellen
Atmospharenforschung geleistet. Im Kontext der Neuen Phanome-
nologie geht die Betrachtung des Leibes von der Differenzierung
gegentiber dem Korper aus. In der Umgangssprache werden Leib und
Korper haufig synonym verwendet, insbesondere beim menschlichen
Organismus. In der Neuen Phianomenologie werden die beiden Aus-
driicke grundsatzlich unterschieden, obwohl sich ihre Bedeutungen in
manchen Fallen tiberschneiden konnen.

Der Terminus Korper geht zurtick auf das lateinische Wort corpus
und bedeutet Leichnam oder Gebein,?*? in dem kein Lebenszeichen
anzutreffen ist. In der Neuzeit wurde Korper zu einem naturwissen-
schaftlichen Gegenstand, der sich auf den lebenden und auch den toten
Organismus eines Lebewesens bezieht, und vor allem im Sinne der
Biologie, Medizin und Physiologie verwendet wird. Was den mensch-
lichen Korper angeht, besteht er aus unterschiedlichen Teilen (Augen,
Ohren, Mund, Nase, Zunge ...), die feste Positionen, konstante
Abstinde und verschiedene sensorische Funktionen (Sehen, Héren,
Geruch, Geschmack, Beriihrung ...) haben.?* Die Korperteile sind
also »in jeder Hinsicht mefibar und in gewisser Weise auch zerstii-
ckelt, denn der Ohrenarzt bekommt die Ohren, der Augenarzt die
Augen, und andere Spezialisten bekommen anderes zugeteilt.«?*!
Neben dem Organismus des Lebewesens wird Korper auch fiir allge-
meine tast- und sichtbare Gebilde verwendet, die nach Lage und
Abstanden gegliedert werden kénnen. Kurzum, Kérper bezieht sich
auf etwas Auferliches — etwas, das »aus der Perspektive beliebiger
dritter Personen wahrgenommen werden kann«.?>2

Im Unterschied zum Korper ist mit Leib im Grunde der Inbegriff
des Spiirens gemeint. Etymologisch deutet der Leib auf Leben hin und
ist damit von Anfang an mit lebendigen Erfahrungen verkniipft.2>3
Der sichtbare, beriihrbare Korper stellt »eine in der Dritten-Person-
Perspektive fassbare Entitat«?** dar. Dagegen ist der Leib auf diese

249 Vgl. Kluge 2002, 530; vgl. Kiichenhoff 2008, 10.
250 Vgl. Schmitz 2009, 76.

21 Linck 2017, 13.

252 Landweer 2011, 67.

253 Vgl. Kluge 2002, 530.

254 Kiichenhoff 2008, 10.

<

G

73

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Weise nicht vollig greifbar. Vielmehr ldsst er sich »nur aus der Per-
spektive der ersten Person in der Gegend des Korpers«?>® spiiren und
steht fiir »etwas Partikulares, Individuelles, Subjektives«.?5

Im Grunde gehort das leibliche Spiiren nicht zu einer einzigen
Sinnesdomane, sondern zu einem Bereich, der auf dem Zusammen-
spiel unterschiedlicher Sinnesbereiche beruht und durch synastheti-
sche Effekte, wie etwa warmes Rot, kiihles Blau, leuchtendes Orange
und frisches Griin, charakterisiert ist. Der ganze Leib bildet in diesem
Sinne den Grundton fiir jegliche sinnlichen Aktivitaten. »Mit der
Behauptung, ich sehe einen Ton, will ich sagen, da8 die Tonschwin-
gung ein Echo in meinem ganzen sinnlichen Sein findet, und insbe-
sondere in jenem Ausschnitt meiner selbst, der fiir Farben empfang-
lich ist.«*” Damit stellt die Einheit eine entscheidende Eigenschaft
des Leibs dar. Im Gegensatz zum Korper, der »eine Summe neben-
einandergesetzter Organe«?®® ist, ist der Leib »ein synergisches Sys-
tem [...], dessen simtliche Funktionen {ibernommen und verbunden
sind in der umfassenden Bewegung des Zur-Welt-seins [sic!],
dadurch, da8 er die geronnene Gestalt der Existenz selbst ist.«2%9 Nach
Merleau-Ponty ist »eine solche Ubertragung und Versammlung [...]
in mir immer schon vollzogen, ein fiir allemal: sie ist tiberhaupt mein
Leib selbst.«260

Anders als das stabile Schema des Korpers befreit sich der Leib
von physikalischen Prinzipien wie Lage und Entfernung und kann
zeitgleich verschiedene sinnliche Elemente koordinieren. Man kann
die leibliche Struktur unmittelbar erleben, aber es ist schwierig, ihren
genauen Ort zu bestatigen. Ogawa wies darauf hin: »My body origi-
nally occupies the absolute place of the >here, but this absolute place
that we call»bodily here<is not a simple geometrical point, it possesses
an expansion and a depth. Hence, the body manifests itself within the
awareness of the forces that vibrate in it, such as languor, freshness,
hunger and so on.«?! Erst durch die verschiedenen spiirbaren
Momente (Schmerz, Unwohlsein, Miidigkeit, Schldfrigkeit, Hunger,
Durst usw.) entdeckt man den eigenen Leib, der von einer Vielzahl

25 Landweer 2011, 67.

256 Kiichenhoff 2008, 10.

257 Merleau-Ponty 1974, 274.
258 Ebd., 273.

259 Ebd.

260 Ebd., 180.

261 Ogawa 2021, 26.

74

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare

von Stimmungen durchdrungen ist - »pleasure and displeasure, fati-
gue and energy, bright and gloomy moods, hunger and satiation,
exhaustion and sense of strength and so no — that is within mood-
oriented, structured bodily affections that have become logos.«?¢2

In dieser Hinsicht besitzt der Leib keine physikalischen Eigen-
schaften. Vielmehr zeigt er Pradimensionalitat,2%3 namlich »eine pri-
mordinale Raumlichkeit, die in jenen Raum sich nur einhiillt, selbst
aber eins ist mit dem Sein des Leibes. Leib sein, so sahen wir, heif3t
an eine bestimmte Welt geheftet sein, und unser Leib ist nicht
zunichst im Raum: er ist zum Raum.«?¢* Das leiblich Gespiirte ist
dementsprechend etwas, das ohne die Hilfe von Augen oder Hianden
unmittelbar erfasst werden kann. Dies beinhaltet nicht nur die uns
ganzheitlich durchstromenden inneren Stimmungen wie Lust, Auf-
regung, Wut, Schwindel, Ubelkeit, Erschopfung, sondern vielmehr
auch die uns umgebenden quasi-objektiven Atmospharen.

Der Leib ist ein Raum. »Die Rdumlichkeit des Leibes ist die Ent-
faltung seines Leibseins selbst, die Weise, in der er als Leib sich rea-
lisiert«,2%° so schrieb Merleau-Ponty. Bei der leiblichen Raumlichkeit
handelt es sich weder um eine spezifische Richtung noch um einen
relativen Ort, sondern vielmehr um »reine Weite und einen absoluten
Ort, der sich unvermittelt aus ihr abhebt«.26¢ Insofern ist der leibliche
Raum iiberhaupt nicht statisch, sondern »markiert entsprechend die
Domine der Motorik«.?%” Enge und Weite sind die grundlegenden
Ausdriicke des Leibes. Die leiblich-rdumliche Orientierung resultiert
aus der Wechselwirkung von Enge und Weite. Hier diirfen »die nach
oben und unten, vorn und hinten, links und rechts gerichteten Bewe-
gungen«?%® nicht verwechselt werden »mit den relativen Bestim-
mungspunkten«?®” des geometrischen Raumes. Setzwein erklart
dazu: »Praziser handelt es sich um die vom Menschen ausgehenden
Richtungen in Form von Blicken oder Bewegungen des Greifens,
Schreitens, Fallens etc., die von der Enge des Leibes in die Weite fiih-

262 Ebd.

263 Vgl. Schmitz 1998, 16.

264 Merleau-Ponty 1974, 178.
265 Ebd., 179.

266 Schmitz 1967a, 47.

267 Setzwein 2004, 326.

268 Ebd.

269 Ebd.

75

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

ren.«?’% Jeder kennt die folgende Erfahrung: Auf dem Gehweg kann
ein angemessener Blickkontakt Fugidnger*innen helfen, den richti-
gen Weg spontan zu wihlen, um eine mégliche Kollision mit anderen
zu vermeiden. Wahrend die Enge des Leibes raumlich das Hier des
absoluten Ortes zeigt, fiihrt die leiblich-rdumliche Orientierung aus
der Enge in die Weite zum Herausschilen aus diesen Gegenden.

Moderne westliche Wissenschaft und Technologie gaben dem
sichtbaren und beriihrbaren Korper den Vorrang. Sie versuchten, alles
nach aufien zu lassen. Nicht selten wurde das leibliche Spiiren auf die
physiologische Ebene reduziert. Vor diesem Hintergrund wurde jenen
Phénomenen zu wenig Beachtung geschenkt, die zwar unsichtbar,
unantastbar und nicht messbar sind, aber dennoch von jedem Men-
schen gespiirt werden konnen. Nach der Neuen Phanomenologie lasst
sich das leiblich Wahrgenommene aus einer Auflenperspektive nicht
erfassen. Stattdessen betrifft das leiblich Gespiirte etwas, das unmit-
telbar ganzheitlich erfahren wird und affektive Betroffenheit auslost.
Es ist nur feststellbar, indem das erfahrende Individuum affektiv
betroffen ist. Dies betrifft nicht nur die uns durchstromenden inneren
Stimmungen wie Lust, Aufregung, Wut, Schwindel, Ubelkeit,
Erschopfung, sondern auch die Ausstrahlung des dinglichen Pols, die
fiir jedermann spiirend nachvollziehbar sind: Stille einer dunklen
Winternacht, Heiterkeit eines sonnigen Friithlingsmorgens, Schwere
vor einem Gewitter, Heiligkeit der Messe, Ausgelassenheit einer
Weihnachtsparty usw.

Anzumerken ist an dieser Stelle: Obwohl Leib und Korper im
Kontext der Neuen Phanomenologie unterschiedlich definiert wer-
den, wird ihrer Interdependenz Aufmerksamkeit geschenkt. Trotz
ihrer Inkongruenz sind Leib und Korper voneinander abhéngig.
Einerseits kann der Kérper nach dem Verlust des Lebens nicht weiter
existieren. Andererseits beruht die leibliche Wahrnehmung meist auf
dem korperlichen Substrat.?”! Leibliche Ausdriicke zeichnen sich
grundsatzlich durch Enge und Weite aus. Als eine Form der leiblichen
Engung und Weitung manifestieren sich Ausatmen und Einatmen vor
allem in den rhythmischen Hohen und Tiefen von Brust und Bauch.
Die leiblich gesptirte Rdumlichkeit und Zeitlichkeit stimmen insofern
mit Rhythmus und Dynamik der kérperlichen Bewegung tiberein.

270 Ebd.
271 Eine Ausnahme ist Phantomschmerz. Hier tritt das leibliche Spiiren in der Abwe-
senheit eines Gliedes auf.

76

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare
4.2. Atmosphare im Licht der Leiblichkeit

Atmospharische Phdnomene setzen die leibliche Prasenz voraus. Sie
zeigen »die Wirklichkeit des Wahrgenommenen als Sphire seiner
Anwesenheit und die Wirklichkeit des Wahrnehmenden, insofern er,
die Atmosphire spiirend, in bestimmter Weise leiblich anwesend
ist.«?”2 Ohne das leibliche Spiiren ldsst sich die Anwesenheit der
Atmosphare nicht bestdtigen. So schrieb Bohme dazu: »Die Leibphi-
losophie beseitigt — jedenfalls zum Teil — die Statusunsicherheit der
Atmosphdren, die wir [...] auf dem Hintergrund der Subjekt/Objekt-
dichotomie feststellten.«*”3 Atmosphire ist insofern »offenbar das,
was in leiblicher Anwesenheit bei Menschen und Dingen bzw. in
Raumen erfahren wird.«?”* Als Zugang zur Atmosphare tragt der Leib
daher dazu bei, dass einerseits die Bedeutung der Atmosphére auf
sinnlich feststellbare, ganzheitliche Weise vermittelt wird und ande-
rerseits atmospharische Erscheinungen variierbar, unvorhersehbar
und unkontrollierbar sind.

In Verbindung mit dem Konzept der Leiblichkeit wird im Fol-
genden drei grundlegenden Aspekten der Atmosphéren besondere
Beachtung geschenkt.

4.2.1. Synasthetische Wirkungen

Die leibliche Erfahrung gehort zu einem Bereich ganzheitlichen Erle-
bens, das durch synasthetische Effekte charakterisiert ist. Das Erleben
atmospharischer Phdnomene ist also nicht nach einzelnen Sinnes-
qualitiaten aufgespaltet. Vielmehr ist es synasthetisch. Die Synasthe-
sie, die aus dem Zusammenwirken verschiedener Sinnesbereiche
resultiert, ermoglicht es, ein bestimmtes Objekt intermodal zu erle-
ben, z.B. eine raue Stimme, einen sanften Duft oder ein liebliches
Lacheln.

Gemafl herkommlichen psychophysiologischen Forschungen
tritt Synésthesie nach einzelnen Empfindungen (Sehen, Horen, Rie-
chen, Schmecken usw.) auf und gilt im Grunde als Synthese spezifi-
scher Sinnesqualitaten (Licht, Farbe, Ton, Warme, Geruch usw). In
dieser Hinsicht wird beispielsweise ein glockenartiger Klang, der eine

272 Bohme 2013a, 34.
273 Ebd., 29.
274 Ebd., 30.

77

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

einzigartige Strahlkraft und Tragfahigkeit zeigt, oft als eine Kombi-
nation von taktilen und auditiven Qualitdten betrachtet. Allerdings
geht ein solcher Ansatz zur Erforschung der Synasthesie nicht von
konkreten Wahrnehmungsphanomenen selbst aus. Vielmehr kon-
zentriert er sich auf die Ursachen, ndmlich die sogenannten Reize.?”>
Das Konzept der Leiblichkeit spielt eine grundlegende Rolle fiir die
Verdnderung dieses Ansatzes. Von entscheidender Bedeutung ist
dabei die Hervorhebung der Zugehorigkeit der Synasthesie zur pri-
maren leiblichen Erfahrung. Ogawa veranschaulicht diese Zugeho-
rigkeit am Beispiel der Farbe Schwarz: »The color black gives us the
impression of something trying to draw us down. Black is therefore a
calm, deep, warm color. It goes down, it does not spring forth with a
lively vivacity. It is a calm color that seems to sink down, it gives a
tactile sensation of weight: this is why it is used for mourning clothes.
276

Werner zufolge entstehen Synésthesien »durch verschiedene
Reizmodalitdten«?” auf dem Gebiet der »Vitalempfindungen«?’8 und
entsprechen »Tonusvorgingen des Korpers«.?’ Durch die Erfor-
schung der synésthetischen Erfahrungen von Kindern und Naturvdl-
kern verwies Werner darauf, dass Synasthesien »urspriingliche Erleb-
nisweise[n]«?0 sind und »genetisch vor den Wahrnehmungen
stehen«.281 »In dieser Schicht kommen die Reize der Umwelt nicht als
sachliche Wahrnehmungen, sondern als ausdrucksmafiige Empfin-
dungen [in Betracht]. In dieser Schicht ist es tatsdchlich so, dal Tone
und Farben viel mehr empfunden als wahrgenommen werden.«?%2
Hier entspricht der Terminus »Empfindung«, der mit Synédsthesien
verbunden ist, unmittelbarer, sinnlich-leiblicher Erfahrung, die sich
auf einer grundlegenderen Ebene als auf derjenigen der sachlichen
Wahrnehmungen befindet.

Von Merleau-Ponty wird Synasthesie primér als Kommunika-
tion der Sinne bezeichnet. Unterschiedliche Sinne haben ihre einzig-
artigen Qualitdten. Entsprechend werden »die Gegebenheiten der

275 Vgl. Ebd., 88.

276 Ogawa 2021, 25.
277 Werner 1966, 298.
278 Ebd.

279 Ebd.

280 Ebd., 297.

281 Ebd.

282 Ebd.

78

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare

verschiedenen Sinne ebensovielen verschiedenen und getrennten
Welten«?®3 zugeordnet. Da jede sinnliche Gegebenheit »eine Weise
der Modulation der Dinge ist, kommunizieren sie samtlich mitein-
ander durch ihren Bedeutungskern.«?8* Merleau-Ponty zufolge hangt
die phdanomenale Struktur der Dinge von der Zusammenwirkung
verschiedener Sinne ab. Er schrieb dazu: »Die Sinne kommunizieren
untereinander, indem sie sich der Struktur eines Dinges eroffnen.«?%
Beispielsweise verursacht Glasbruch das Zusammenspiel des Horens,
Sehens und Fiihlens, das den Eindruck der briichigen Qualitdt des
Glasproduktes hervorrufen kann — »Man sieht die Sprodigkeit und
Zerbrechlichkeit des Glases, und bricht es mit einem kristallenen
Klang, so ist der Trager auch dieses Tones das sichtbare Glas.«?*%¢ Der
synasthetische Prozess vollzieht sich nicht durch geistige Erkenntnis,
sondern durch leibliche Erfahrung. Im Mittelpunkt steht dabei kein
denkendes Ich, sondern »der Leib, der seiner Zerstreuung sich ent-
reift, sich sammelt und mit allen Mitteln auf ein einziges Ziel seiner
Bewegung verlegt, indem in ihm in Gestalt des Phanomens der Syn-
ergie eine einzige Intention sich durchsetzt.«*%’

Schmitz’ Uberlegung von Synisthesie beruht auch auf dem leib-
phanomenologischen Ansatz. Fiir Schmitz ist Synasthesie ein wesent-
licher Bestandteil des leiblichen Spiirens. Dabei handelt es sich nicht
um einzelne sinnliche Felder. »Es geht nicht darum, daf eine Qualitat,
die in den einen Sinnesbereich gehort, wie etwa Helligkeit in den
Bereich des Optischen, nun auch uneigentlich den Phdnomenen eines
anderen Sinnesbereichs, etwa den Tonen, zugeschrieben wird.«?8
Stattdessen beziehen sich syndsthetische Wirkungen auf einen ganz-
heitlichen, vordifferenzierten Bereich. Beispielsweise lasst sich die
Helligkeit, die einer dufleren Sinneswahrnehmung von Licht zuge-
schrieben werden kann, auch als synisthetisches Phdnomen wie
Erleichterung, Beruhigung oder Befreiung eigenleiblich spiiren. Wie
Sinnesqualitdten weisen innere Stimmungen (Freude, Trauer, Melan-
cholie, Wut, Angst usw.) ebenfalls synasthetische Merkmale auf, die
am eigenen Leib spiirbar sind.

283 Merleau-Ponty 1974, 269.
284 Ebd.

285 Ebd., 268.

286 Ebd.

287 Ebd., 272.

288 Bohme 2013a, 93.

79

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Die Wahrnehmung von Atmosphére wird grundsatzlich als das
leibliche Spiiren, das durch synasthetische Wirkung gekennzeichnet
ist, angesehen. Ogawa schrieb: »The place (basho [...]) where synes-
thesia originally arise is the body. The body is its stage. Moreover,
this body is originally set in the world, as a part of it.«?8 Wie bereits
erortert, ist das, was man primar leiblich erlebt, eine durchgehend
einheitliche Atmosphare. Im Wesentlichen bezieht sich Atmosphare
auf das Ganze, das vor der Differenzierung einzelner Elemente emp-
funden wird. In diesem Zusammenhang wies Merleau-Ponty darauf
hin, dass Synasthesie das Substrat fiir andere Sinneswahrnehmung
ist. Jedoch legen Wissenschaftler*innen normalerweise den Fokus auf
die Wahrnehmung einzelner Sinnesorgane, sodass die grundlegende
Rolle der Synisthesie oft auler Acht gelassen wird. Merleau-Ponty
schrieb dazu: »Doch ist es an uns, unsere Definitionen dergestalt zu
bilden, dafs dieser Sinn sich einstellt, da das Sehen von Tonen und das
Horen von Farben nun einmal phdnomenal existiert. Dabei handelt
es sich nicht einmal um exzeptionelle Phdanomene. Die synasthetische
Wahrnehmungist vielmehr die Regel, und wenn wir uns dessen selten
bewufdt sind, so weil das Wissen der Wissenschaft unsere Erfahrung
verschoben hat und wir zu sehen, zu horen und tiberhaupt zu emp-
finden verlernt haben, vielmehr aus der Organisation unseres Kérpers
und der Welt, so wie die Physik sie auffaf’t, deduzieren, was wir sehen,
héren und empfinden miissen.«?%°

Die grundlegende Rolle der Synasthesie in der Wahrnehmung
zu betonen, bedeutet jedoch nicht, die Psychologie des Assoziationis-
mus zu wiederholen. Ogawa erlautert: »Psychological associationism
explains the experience of heaviness that I have as I look at the color
black by supposing a psychic condition, analyzing it into other distinct
atomic conditions, and then reciprocally connecting these latter ele-
ments. But here we have neither this assumption of a >psychic
state< nor this atomistic grasping.«*’! Er beschreibt die durch syns-
thetische Effekte gekennzeichnete leibliche Wahrnehmung folgen-
dermaflen: »As I see the color black, in my bodily condition I hold to
a sensation that seems to be dragging me down. When I am tired or
drowsy, my body has an experience similar to a descent. When I look

289 Ogawa 2021, 25.
290 Merleau-Ponty 1974, 268.
291 Ogawa 2021, 25.

80

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare
at the color black, I implicitly relive that experience of heaviness.«?%2
Von entscheidender Bedeutung ist also hierbei, dass die Wahrneh-
mung der Atmosphare nicht auf einzelnen Sinnesqualititen, sondern
vielmehr auf dem Zusammenspiel verschiedener Sinnesorgane, ndm-
lich intermodalen Qualitaten beruht. »Erst auf diesem Hintergrund
bzw. in dieser Atmosphire wird man dann Einzelheiten unterschei-
den. Man wird Dinge erkennen, man wird Farben benennen, Gertiche
identifizieren.«**> In diesem Sinne kann Synasthesie als die Grund-
form des leiblichen Erlebens der Atmosphire angesehen werden. Sie
ist grundlegender als einzelne Empfindungen (Sehen, Horen, Rie-
chen, Schmecken oder Fiihlen), die sich erst in der zweiten Phase der
Wahrnehmung vollziehen und somit den Beginn der Analyse dar-
stellen. So gesehen bildet die dsthetische Betrachtung der Atmosphare
insbesondere die Aufgabe, »die synasthetische Mannigfaltigkeit und
die Qualitdten des subjektiven Erlebens [, die sich aus dem Leib erge-
ben,] unverkiirzt philosophiefahig«?* zu machen.

4.2.2. Sinnliche Gesamteindriicke

Unter Atmosphére versteht man den sinnlichen Gesamteindruck
einer Umgebung. Es ist wichtig zu erkennen, dass jedes einzelne Ele-
ment dieser Umgebung irgendeiner von der Atmosphire beeinflusst
wird. Dabei sollte besonderes Gewicht auf die affektive Betroffenheit
gelegt werden, da der atmospharische Raum wirkt, wenn wir von ihm
affektiv betroffen sind. Die affektive Betroffenheit betrifft einen emo-
tionalen Zustand, der mit der Erfahrung der Anwesenheit sowohl von
Raum und Substanz als auch von Leiblichkeit verbunden ist. Schmitz
wies darauf hin, dass Atmosphéaren uns leiblich ergreifen und affektive
Betroffenheit auslosen.??> Dementsprechend ldsst sich Atmosphire
nicht aus der neutralen Perspektive erfassen. Im Gegenteil, sie ist nur
erfassbar, wenn das Wahrnehmende affektiv betroffen ist.
Beispielsweise umfiangt uns der Arbeitsort, der vollkommen
funktional eingerichtet ist, hdufig mit einer ernsten, bedriickenden
Atmosphare. Hingegen strahlt unser angenehm und komfortabel
gestaltetes Wohnzimmer eine gemditliche Atmosphare aus. In diesem

292 Ebd.

293 Bohme 2013a, 95.

294 Andermann; Eberlein 2011, 8.
2% Vgl. Schmitz 2005, 153.

81

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Sinne gibt es tiberhaupt keine neutrale, objektive Atmosphare. Atmo-
sphére ist immer von einer gewissen emotionalen Qualitdt durch-
drungen. Daher wies Thibaud darauf hin, dass »Atmospharen uns in
eine bestimmte leibliche und gefiihlsméflige Disposition verset-
zen«.?%¢ Dies erinnert uns daran, dass »Wahrnehmungen sich niemals
ohne einen Korper und ohne die Mitwirkung von Gefiihlen abspie-
len«.2%7

Trotz der Vielfalt atmospharischer Phanomene unter verschie-
denen Umstédnden strahlt die Atmosphére zu einem bestimmten Zeit-
punkt an einem bestimmten Ort eine einzige affektive Qualitit aus,
die den gesamten Raum durchdringt. John Dewey bezeichnet diese
affektive Qualitdt als durchdringende Qualitét. Seiner Meinung nach
hat eine aus verschiedenen Faktoren bestehende Situation in der Regel
eine Qualitdt, die verschiedene Faktoren zu einem zusammenhan-
genden Ganzen zusammenfiihrt und so der Situation eine einzige
Eigenschaft verleiht.?”® Die durchdringende emotionale Qualitat
ermoglicht es, die Atmospharenerfahrung zu kommunizieren. Wir
konnen die Erfahrung des atmospharischen Raumes teilen, indem wir
die deskriptive Methode, die sich vor allem durch Adjektive (ent-
spannend, angenehm, bedriickend, romantisch, festlich, friedlich etc.)
auszeichnet, verwenden, um atmosphirische Merkmale darzustellen,
wie etwa die heitere Atmosphire eines Landhauses oder die heftige
Atmosphare einer politischen Debatte.

Beim atmospharischen Erleben ist auflerdem der Zusammen-
hang zwischen Synisthesie und Gefiihl beachtenswert. Nach dem
experimentellen Psychologen Wilhelm Wundt entstehen Synasthe-
sien durch die entsprechenden Einfliisse von Sinnesqualitaten auf
Gefiihle. Zum Beispiel kann die Interaktion der roten Farbe mit lei-
denschaftlichen und lebhaften Tonen zu synédsthetischen Wirkungen
wie Freude, Frohlichkeit und Gliickseligkeit fithren. In Wundts Studie
ist die Rolle der Gefiihle ahnlich wie die des Gemeinsinns, die im
traditionellen Kontext diskutiert wurde. Als ein zusitzlicher Sinn
bezieht sich Gemeinsinn auf »einen tiber die fiinf Sinne hinausge-
henden Sinn [...], in dem die einzelnen Sinnesbereiche zusammen-
fallen«.?”? Auerdem kann die Moglichkeit nicht ausgeschlossen wer-

296 Thibaud 2003, 285.
297 Ebd.

298 Vgl. Dewey 1931, 93.
299 Bohme 2013a, 91.

82

©

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare

den: Der zusitzliche Sinn interagiert mit anderen Sinnen und
produziert damit einen synasthetischen Effekt.

Aus der Sicht der Leibphanomenologie konnte die Sicht von
Schmitz iiberzeugender sein. Schmitz argumentierte, dass Gefiihle
selbst synasthetische Qualitaten haben, so wie Frohlichkeit den syn-
asthetischen Charakter der Helligkeit haben kann. Dass etwa die rote
Farbe als warm oder die schwarze Farbe als schwer empfunden wird,
stellt eine bestimmte synésthetische Wirkung dar. Insofern hangen
synasthetische Charaktere nicht von einem zusatzlichen Sinn ab.
Stattdessen gehoren sie als die grundlegende sinnliche Wahrneh-
mung dem Bereich des eigenleibichen Spiirens an. Obwohl die Cha-
rakterisierung einer solchen Wirkung vornehmlich auf einem
bestimmten Sinnesgebiet beruht, wie etwa Helligkeit im Bereich des
optischen Feldes, SiifSe im Bereich des Geschmacksfeldes, Zartheit im
Bereich des Tastfeldes oder Frische im Bereich des Geruchsfeldes,
gehort das synésthetische Phdnomen im Grunde dem eigenleiblichen
Spiiren an.

4.2.3. Atmosphdren, Raumlichkeit und Zeitlichkeit

Atmosphare hat vor allem eine raumartige Struktur, die einer leiblich-
affektiven Konstruktion entspricht. Geméf3 den traditionellen Raum-
konzepten handelt es sich bei Raum im Wesentlichen um etwas
AuRerliches. Eine grundlegende Raumart diesbeziiglich ist der metri-
sche oder geometrische Raum, der durch Proportion, Form und Gréfie
aufgebaut wird und sich auf die Faktoren wie Lagen, Abstinden und
relativen Orten des leiblichen Befindens konzentriert. Der geometri-
sche Raum hat eine dreidimensionale Struktur, die durch Punkte,
Geraden und Ebenen charakterisiert wird, und ist wie ein Behalter fiir
Materie und Felder. In einem derartigen Raum hat auf der einen Seite
jedes Ding einen bestimmten Ort, wodurch eine Lagebeziehung zu
anderen Dingen hergestellt wird. Auf der anderen Seite kann das Ding
aus dem Raum herausgenommen werden. Eine weitere Raumart ist
im kantischen Sinne zu verstehen. Fiir Kant ist der Raum »nichts
anderes, als nur die Form aller Erscheinungen duflerer Sinne, d.h. die
subjektive Bedingung der Sinnlichkeit, unter der allein uns dufiere
Anschauung moglich ist«.3%0 Folglich ist der Raum »die reine

300 Kant 1853, 66.

83

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Anschauung des Aufler- und Nebeneinander([s]«.391 Ob Gegenstande
und Angelegenheiten innerhalb oder aufierhalb des Raumes sind,
hingt in diesem Fall von unserer Vorstellung mit Hilfe der fiinf Sinne
ab 302

Das auf der Grundlage der Leibphdnomenologie entwickelte
Konzept der Atmosphére vermittelt ein neues Verstandnis von Raum-
lichkeit. Einerseits wird Atmosphare immer am eigenen Leib erfah-
ren. Sie ist fliichtig und hangt eng mit der Wahrnehmung des Hier-
und-Jetzt zusammen. Somit ldsst sich Atmosphire als subjektive
Tatsache bezeichnen. Andererseits stellt die quasi-objektive Atmo-
sphire etwas Raumliches dar.

Der atmosphirisch gestaltete Raum bezieht sich im Wesentli-
chen auf einen leiblich gespiirten Raum, namlich einen »Raum, inso-
fern man in ihn hineingehen kann, in ihm sein, von ihm umfafit sein
[kann], und insbesondere ist seine Erfahrung qua Befindlichkeit ja
selbst eine Ortserfahrung: Ich bin hier und fithle mich so und so
gestimmt.«>93 Dies besagt, dass der atmospharische Raum im
Moment der leiblichen Wahrnehmung existent ist. Ohne eigenleib-
liches Spiiren taucht der atmospharische Raum nicht auf. Aus dieser
Sicht steht die Struktur des atmospharischen Raumes im engen
Zusammenhang mit dem jeweiligen leiblichen Spiiren. Die Entste-
hungund die Wirkung des atmospharischen Raumes sind weitgehend
vom leiblich-affektiven Betroffensein abhangig.

Der atmosphirische Raum ist nicht jener physikalische Raum,
den wir mit unseren Korpern einnehmen, sondern vielmehr der sinn-
liche Raum, in dem wir leben und uns selbst finden. Atmosphare fin-
det im derartigen Raum statt, der »richtungs- und ortlos, aber doch
[eine] unmittelbar leiblich gespiirte Ganzheit«*%* ist. Im Mittelpunkt
stehen die gegenseitige Abhangigkeit und Verflochtenheit zwischen
Wahrnehmendem und Wahrgenommenem.

Fiir die Thematisierung der atmospharischen Raumlichkeit ist
akustische Atmosphare ein gutes Beispiel. Im 20. Jahrhundert wurde
der Atmosphire des Akustischen zunehmend Aufmerksamkeit
gewidmet. In Bezug auf akustische Forschung differenziert sich
Asthetik von Naturwissenschaft. Naturwissenschaft widmet sich pri-
mar der physikalischen Dimension der Akustik. Die Akustik wird

301 Boghme 2013a, 95.

302 Vgl. Kant 1853, 62.
303 Bohme 2001, 47.
304 Hardieck 2013, 73.

84

o

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare

dabei als Teilgebiet der Physik, nimlich als Lehre vom Schall definiert.
Diese Untersuchung konzentriert sich in erster Linie auf die faktische
Existenz der akustischen Objekte und erortert sie mit Hilfe von phy-
sischen Apparaten wie Schallpegel-Messgeriten. Die Forschungsme-
thode ist quantitativ ausgerichtet: Frequenzanalyse, Resonanzana-
lyse, Ordnungsanalyse usw.

Das Konzept der Atmosphare stellt die sinnliche Verbindung des
Menschen mit seiner Umgebung in den Vordergrund asthetischer
Forschung. In diesem Sinne vermittelt das Akustische einen atmo-
sphérischen Raum, in dem sich leiblich-affektive Erfahrung vollzieht.
Der akustische Raum ist primér etwas, das auditiv erfahren wird. »Ich
horte ihn singen« und »ich horte seinen Gesang« sind unterschiedlich.
Ersteres bezieht sich auf das Horen von etwas. Hingegen bezieht sich
Letzteres auf das Horen selbst, das gegenstandslos, von dem
Ursprung getrennt ist und damit einen eigenstandigen akustischen
Raum bildet, der zu einem Bestandsstiick der Umwelt wird. Dies bil-
det eine Grundlage fiir die gegenwirtig populdre Klangkunst. In den
Vordergrund riicken folgende Fragen: In welcher akustischer Raum-
umgebung befinden wir uns? Wie bestatigen wir auditiv unsere Situa-
tion in dieser Umgebung?

Es sei darauf hingewiesen, dass Raumlichkeit und Zeitlichkeit in
der Atmosphire verschmolzen sind. In der aktuellen westlichen
Debatte sind atmosphirische Phanomene vor allem als raumartig,
randlos ergossene Machte zu erkennen.3%® Einer der fiihrenden
Expert*innen auf diesem Gebiet ist Griffero, der das Netzwerk und
die Buchreihe unter dem Titel Atmospheric Spaces gegriindet hat.30¢
Die Raumlichkeit der Atmosphare ist nicht statisch, sondern durch
eine Entwicklungsdynamik gekennzeichnet. Thibaud unterstreicht
das zeitdynamische Merkmal des atmospharischen Raumes. Seiner
Ansicht nach sind die atmosphérischen Raume »keine stabilen und
unwandelbaren Zustidnde, sondern eher dynamische Prozesse, die
verschiedene Phasen durchlaufen, von denen jeweils eine zur nachs-
ten fiihrt.«3%” Die Rdumlichkeit der Atmosphare (wie die Atmosphire
des Horens oder des Geruchs) ist nicht statisch, sondern durch Ent-
stehung, Starkung, Schwichung und Verschwinden gekennzeichnet.
Dementsprechend ist die affektive Eigenschaft des atmospharischen

305 Vgl. Schmitz 2009, 79.

306 Siehe: https://atmosphericspaces.wordpress.com/, zuletzt gepriift am
08.12.2023.

307 Thibaud 2003, 287.

85

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://atmosphericspaces.wordpress.com
https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://atmosphericspaces.wordpress.com

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Raumes nicht konstant, unveranderbar. Vielmehr befindet sie sich in
einem dynamischen Prozess. Man kann ihre Entwicklungsdynamik
zu einem bestimmten Zeitpunkt und an einem bestimmten Ort am
eigenen Leib erfassen und darauf reagieren. In diesem Sinne ist die
zeitliche Dimension in die Raumlichkeit eingebettet.

Im ostasiatischen Denken ist dagegen allgemein anerkannt,
»dass es auf der Welt keine absolut stabile Ordnung gibt und alles sich
in stindiger Erneuerung befindet — gleichgiiltig, ob es sich nun um
Sichtbares oder um Unsichtbares handelt.«398 Insofern ist die raum-
liche Dimension der Zeitlichkeit innewohnend. Dementsprechend
zeigt Zeitlichkeit in der Atmosphérenerfahrung Prioritdt gegentiber
Réumlichkeit auf, wihrend die Raumlichkeit eher einen fliichtigen
Moment aus einem sich stindig wandelnden Weltprozess darstellt.
Auf dieser Grundlage wird eine bewegungssinnliche Dimension in
ostasiatischen Kiinsten in den Vordergrund gertickt. Elberfeld sieht
Kalligraphie und Malerei Ostasiens im Grunde als »eine Bewegungs-
kunst«3%? an. Er erklarte dazu: »Das Gesehene geht [... in der Kalli-
graphie] als Bild direkt iiber in eine bewegungssinnliche Erfahrung
[...]. Auch im Akt des Malens miissen vor allem diese Dimensionen
zusammentflieflen, um die entsprechende dsthetische Qualitdt zu
erzielen.«3'9 Durch wechselhafte Pinselfithrungen wird das bewe-
gungssinnliche Spiiren auf Papier {ibertragen und visualisiert.
Dadurch entstehen hochdynamische atmospharische Kréfte und Wir-
kungen. Dabei macht es wenig Sinn, den Produktionsprozess zu igno-
rieren und sich nur auf das einzelne Kunstobjekt zu konzentrieren.
Vielmehr wird das Schaffen durch seine immersive Performance zu
einem integralen Bestandteil der Kunst. Sie dient nicht nur dem Ver-
gntigen und der Entspannung der Seele, sondern bietet auch die Mog-
lichkeit, tiber das ewige Dao (38) zu meditieren. Die Betrachter*innen
sind eingeladen, an diesem meditativen Prozess teilzunehmen.
Gemeinsam mit dem Schopfer oder der Schopferin erfahren sie am
eigenen Leib die Vielfalt der sich stindig wandelnden Erscheinungs-
welt und die Unendlichkeit des Dao (J&). So entsteht eine Resonanz
zwischen Schopfer*in und Rezipient*in.

Der Vorrang der Zeitlichkeit vor der Rdumlichkeit in der atmo-
sphérischen Erfahrung spiegelt sich deutlich im klassischen Konzept

308 Wang 2019, 310.
309 Elberfeld 2018b, 98.
310 Ebd.

86

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Leiblichkeit und Atmosphare

Wabi-Sabi wider. Mit seiner Wertschitzung des Unvollkommenen,
des Mangels und der Unzulanglichkeit entwickelte sich das Konzept
im 16. Jahrhundert als Alternative zum vorherrschenden Streben nach
Perfektion und Wohlstand und etablierte sich spater als eine der zen-
tralen dsthetischen Kategorien Japans, die insbesondere in der Teeze-
remonie gefordert wurde.3!! Im Wesentlichen handelt es sich bei
Wabi-Sabi um den Einfluss des japanischen Zen-Buddhismus. Beth
Kempton erkldrte: »Wabi-Sabi ist eng verkniipft mit der Art Schon-
heit, die uns an die Vergénglichkeit allen Lebens erinnert. Dies lasst
sich auf die drei Daseinsmerkmale im Buddhismus zuriickfiihren:
Mu;jo ([...] Unbestindigkeit), Ku ([...] Leidhaftigkeit) und Ka ([...]
Nicht-Selbst, die Einheit allen Seins).«31> Dem Buddhismus folgend
erinnert uns Wabi-Sabi an das unvollkommene Wesen des Lebens
(einschlieBlich des Menschen selbst) und lehrt uns, Unbestdndigkeit,
Unperfektheit und Unvollendetheit in einem positiven Licht zu erfah-
ren.3!® Dabei geht es um das Gefiihl eines perfekten Moments in einer
unvollkommenen Welt.3# Jedoch ist es schwierig, eine klare Defini-
tion von Wabi-Sabi zu geben, denn es handelt sich eher um einen
Praxisbezug der Befindlichkeit in Umgebung — »erst wenn Sie es am
eigenen Leib erfahren, wissen Sie wirklich, worum es geht.«31°
Wabi-Sabi bildet in hohem Mafie die Grundlage der japanischen
Asthetik und Kunst. Ein Meisterwerk in dieser Hinsicht ist Utagawa
Hiroshiges Holzschnitt Regenschauer iiber der grofien Briicke in Atake
(1857). »[M]it den kiinstlerisch fein gearbeiteten schmalen Linien und
den Menschen in Eile«®'® widmet sich diese Bilddarstellung einer
Szene der sommerlichen Nachmittagsschauer (yiidachi).37 Ange-
sichts der geographischen und klimatischen Verhaltnisse Japans
scheinen wir hier die voriibergehende Kiihle eines plétzlichen Regen-
gusses nach der unertrdglichen Hitze und Schwiile des Sommers und
damit die gemischten Gefiihle von Freude und Anspannung der Men-
schen im Regen zu spiiren. Spater schuf Vincent van Gogh auf der

3 Vgl. Saito 2017, 205. Auch Yuriko Saitos Essay »The Japanese Aesthetics of
Imperfection and Insufficiency«(1997) widmet sich einer eingehenden Diskussion des
Wabi-Sabi-Konzepts und seiner Entwicklung.

312 Kempton 2018, 32.

313 Vgl. Ebd,, 33.

314 Vgl. Ebd., 18.

315 Ebd., 16.

316 Ohashi 2018, 238.

317 Vgl. Ebd.

87

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Grundlage von Hiroshiges Werk das Gemélde Die Briicke im Regen
(nach Hiroshige) (1887). Dabei gilt van Goghs Interesse vor allem dem
Umgang mit »den wechselhaften Lichtverhaltnissen«®'$, um einen
»kithnen und eindrucksvollen Raumausdruck«®" zu erzeugen. »Was
in van Goghs Bild gleichsam nicht >mitkopiert« wird, ist diese Natur-
und Lebenswelt Japans im Sommer«*?%, kommentierte Ohashi. Was
darin dargestellt wird, ist also nicht mehr »der Nachmittagsschauer in
Japan (yildachi), sondern gleichsam der Regen >im Allgemeinen««®?!.
Was darin ebenfalls fehlt, mochte ich noch erginzen, ist eine ver-
gangliche Atmosphare der Natur und des Lebens stammend aus dem
Wabi-Sabi-Bewusstsein.

Die Wertschitzung der Unbestandigkeit spiegelt sich auch in der
japanischen Teezeremonie wider. Die Teezeremonie ist ein auf Ichigo-
Ichie ausgerichtetes Ritual, was ein »ein-maliges, unwiederholbares
Zusammentreffen«3?? bedeutet. Dementsprechend steht die Einzig-
artigkeit der gegenwirtigen Erfahrung im Mittelpunkt der Inszenie-
rung der Atmosphare der Teezeremonie. Es wird davon ausgegangen,
dass Gastgeber*in und Gést*innen sich nur einmal im Leben begeg-
nen wiirden. Deswegen legen sie groflen Wert auf ihre Zusammen-
kunft. Alles und jeder ist dabei ernst zu nehmen. Daraus ergibt sich
eine weihevolle, wohltuende und harmonische Atmosphare.

5. Grundebenen der Atmosphare

Der Beitrag des Atmospharenbegriffs zur Renaissance der Asthetik
als sinnlicher Wahrnehmungslehre kann auf zwei Ebenen, namlich
der Ebene des Erlebens bzw. der Rezeption und der Ebene der Erzeu-
gung, untersucht werden.

318 Ebd.
319 Ebd.
320 Ebd.
321 Ebd.
322 Elberfeld 2000, 17.

R

88

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare
5.1. Ebene des Erlebens

5.1.1. Sich-Befinden in Umgebung

Vom Konzept der Atmosphire ausgehend richtet sich die dsthetische
Fragestellung im Grunde auf die Wechselwirkung von menschlichen
Befindlichkeiten und Umgebungsqualitaten.

Im Buch Sein und Zeit (1927) fithrte Heidegger das Konzept
Befindlichkeit ein. Aus phanomenologischer Sicht setzte er sich mit
der Frage nach den konstruktiven Elementen des Daseins auseinander
und bezeichnete Befindlichkeit, Verstehen und Rede als drei gleichur-
spriingliche konstitutive Weisen des Daseins,??? die zum Erschliefen
der Welt gemeinsam beitragen. Als eine grundlegende Form der
Erschlossenheit der Welt gilt die Befindlichkeit als »eine existenziale
Grundart, in der das Dasein sein Da ist«.3?* Heidegger wies darauf
hin: »Die Befindlichkeit erschliefft nicht nur das Dasein in seiner
Geworfenheit und Angewiesenheit auf die mit seinem Sein je schon
erschlossene Welt, sie ist selbst die existenziale Seinsart, in der es sich
standig an die >Weltc< ausliefert, sich von ihr angehen laft derart, daf3
es ihm selbst in gewisser Weise ausweicht.«3% In der Geworfenheit
erfahrt der Mensch nicht nur die Zustiande der Welt (Bedeutsamkeit,
Bedrohlichkeit, Sicherheit), sondern auch die Zustinde des eigenen
Daseins (Gliick, Freude, Furcht, Traurigkeit). Die Befindlichkeit
bezieht sich hier auf »eine existenziale Grundart der gleichurspriing-
lichen Erschlossenheit von Welt, Mitdasein und Existenz, weil diese
selbst wesenhaft In-der-Welt-sein ist«.32° Sie stellt den Grundzug des
Daseins dar, der durch das In-der-Welt-Sein gekennzeichnet ist.

In der Befindlichkeit ist das Dasein im Grunde ein Gestimmtsein.
Dies bedeutet, dass das Dasein in der Weise der Befindlichkeit »je
schon im-mer gestimmt ist.«327 In herkommlichen Diskursen wurden
Affekte und Gefiihle als psychische Phanomene thematisiert und als
Begleitphdnomene von rationalen Tatigkeiten angesehen.®?® Im
Gegensatz dazu betrachtet Heidegger die Stimmung als die urspriing-
liche existenzielle Art des Daseins. Er betonte: »Die Stimmung macht

323 Vgl. Heidegger 1977, 177.
324 Ebd., 185.

325 Ebd.

326 Ebd., 182.

327 Ebd., 179.

328 Vgl. Ebd., 185.

89

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

offenbar, >wie einem ist und wird«. In diesem >wie einem ist< bringt
das Gestimmtsein das Sein in sein Da<«32? . Insofern bilden die stim-
mungsbezogenen Komponenten wie Gefiihle und Affekte wesentliche
Bestandteile des Daseins. Aus dieser Sicht sollte »die priméare Entde-
ckung der Welt [im ontologischen Sinne] der >blofen Stimmung¢
tiberlassen«33? werden. Dementsprechend werden der Welt- und
Selbstbezug des Daseins in der Tat stimmungsmafig konstruiert.
Diese Gestimmtheit ist aber keine einseitige Projektion subjektiver
Stimmungen auf die Umwelt. Sie spiegelt vielmehr wider, dass sich
das Dasein und seine Umgebung aufeinander einstimmen.?3!
Heidegger schrieb: »Die Gestimmtheit der Befindlichkeit konstituiert
existenzial die Weltoffenheit des Daseins.«33? In dieser Hinsicht gibt
es in der Befindlichkeit kein vorhandenes Subjekt aufgrund der Tat-
sache, dass das Dasein »immer schon vor es selbst gebracht [ist], es
hat sich immer schon gefunden, nicht als wahrnehmendes Sich-vor-
finden, sondern als gestimmtes Sichbefinden.«333 Fir Ogawa ist
Kibun eine adiquate japanische Ubersetzung der von Heidegger
behandelten Stimmung. Kibun ist »a particular »division< or >under-
standing« (47') of ki.«33* Ogawa erklart: »Mood is not human interi-
ority or experience, neither a thing nor a being. More than anything,
mood refers to what is revealed >between< the world and human
beings. Mood (kibun) like night and wind, or a look and a noise, is a
kind of Halbding (junbuttai [...]). It appears in the dimension that
underlies human and world. It is a kind of ki.«33> Mit Kibun wird also
Heideggers Begriff der Stimmung mit der japanischen Philosophie
des Ki (X0) in Verbindung gebracht.

Den Schwerpunkt von Heideggers Forschung bildet die Frage-
stellung, wie die Befindlichkeit, die als existenziale Grundart gilt, dem
Dasein die Welt erschliefdt. Dabei wird deutlich, dass erst in der Weise
der Befindlichkeit dem Menschen der Zugang zur Welt moglich ist.
Und erst in der Befindlichkeit werden Dinge zu etwas, das fiir den
Menschen relevant ist. Die affektive Befindlichkeit stellt die Verfloch-
tenheit »von Wahrnehmung, Existenzerfahrung und Welterfah-

329 Ebd., 179.

330 Ebd., 183.

331 Vgl. Ulber 2017, 34.
332 Heidegger 1977, 183.
333 Ebd., 180.

334 Ogawa 2021, 17.

335 Ebd., 19.

90

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

rung«33¢ dar. Insofern verbindet sie die Wahrnehmung von Subjekt-
und Objektpol und zeigt somit eine sinnliche Verkniipfung von
Mensch und Umwelt.

In Heideggers Analyse wurde dem Dasein »eine ekstatische
Seinsweise [bzw. die Weise des Aus-sich-Heraustretens] zugespro-
chen«.3¥” Dagegen waren die nichtmenschlichen Seienden ausschlief3-
lich Vorhandenes und Zuhandenes, die den Menschen begegnen.
»Ersteresist ein blofles Korperding mit seinen Eigenschaften, letzteres
ein Zeug mit seinen Geeignetheiten.«33® Infolgedessen wurden die
Ekstase des Dinges, ndamlich die Kraft der Umgebungsqualititen
sowie ihre Auswirkung auf Sinneseindriicke nicht gentigend bertick-
sichtigt. Dartiber hinaus wurde bei Heidegger die Einwirkung der
geistig-seelischen Faktoren aufler Acht gelassen. Fiir ihn ist die
Befindlichkeit als eine der Grundarten der Erschlossenheit »weit ent-
fernt von so etwas wie dem Vorfinden eines seelischen Zustandes«.33?
In seinem Kontext ist die Gestimmtheit deshalb nichts »Seelisches,
ist selbst kein Zustand drinnen, der dann auf ratselhafte Weise hin-
ausgelangt und auf die Dinge und Personen abfarbt.«340

Das Konzept der Atmosphare liefert eine neue Sicht auf das Kon-
zept der Befindlichkeit. Als gemeinsam konstruierte Wirklichkeit von
Wahrnehmendem und Wahrgenommenem spielt Atmosphére eine
Vermittlerrolle. Sie verbindet Mensch und Umgebung miteinander:
Einerseits befindet sich der Mensch in einem gewissen Raum. Ande-
rerseits versplirt der Mensch gleichzeitig, in welchem Raum er sich
befindet. Wie aufgefiihrt, ist Atmosphare ein leiblich gesptirter Raum,
der auch objektiv verifizierbare Elemente enthalt. Dabei konnen die
Eigenschaften des Dinges die Befindlichkeit beeinflussen und mogli-
cherweise sogar modifizieren. Die Pragung des Objekt-Pols, die in der
klassischen Debatte haufig vernachlissigt oder schlichtweg vergessen
wurde, wird so in die Betrachtung einbezogen. Basierend auf der Tat-
sache, dass der Mensch beim Spiiren seiner Prasenz zu einer bestimm-
ten Zeit an einem bestimmten Ort zugleich emotional darauf reagiert,
sollte den affektiven Auswirkungen spezifischer Umgebungsqualita-
ten (Licht, Gestalt, Farbe, Wiarme, Geruch, Schwingungen usw.) auf
den Menschen, die unterschiedliche Sinneseindriicke hervorgerufen,

336 Bohme 2001, 81.

337 Bohme 2013a, 231.
338 Ebd.

339 Heidegger 1977, 181.
340 Ebd., 182.

@ W

]

91

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden. Die Atmosphérener-
fahrung beschriankt sich insofern nicht auf eine in sich geschlossene
innere Welt. Stattdessen bringt sie stets die Wahrnehmung der
Auflenwelt mit inneren Empfindungen und Stimmungen zusammen.

In Bezug auf die Mensch-Umwelt-Beziehung ist Atmosphare
das, was Umweltqualitdten mit Befindlichkeiten verbindet. Der
Zustand, in dem sich ein Mensch befindet, hangt von der Wechsel-
wirkung zwischen ganzheitlichem Spiiren und Umgebungsqualititen
ab. Die Umgebung strahlt eine bestimmte Stimmungsqualitdt aus.
Das Wahrnehmende erlebt tiber seine Befindlichkeit diese Qualitat
und entwickelt damit das Bewusstsein »ich bin jetzt hier«. Im Sinne
der leiblich-affektiven Betroffenheit ist der Mensch untrennbar mit
der ihn umgebenden Welt verbunden. Aus dieser Perspektive hangt
die atmospharische Erfahrung der Umwelt tatsachlich davon ab, wie
sich der Mensch in der Umwelt befindet. Er gilt »nicht mehr als ein
auflerweltliches Vernunftsubjekt«,3*! sondern »als leiblich existieren-
des Wesen [innerhalb der Welt]«.342

Von Geburt an reagieren unsere Sinne stindig auf die Reize aus
der Auflenwelt. Unsere sinnliche Wahrnehmung ist immer mit dem
Erlebnis der Umweltzustiande verbunden. Unsere Sinne liefern uns
den ersten Zugang zur Welt.3*3 Aufgrund der allgemeinen Sinnes-
physiologie folgt die Mensch-Umwelt-Struktur einem Reiz-Reakti-
ons-Modell, das aus zwei Phasen besteht: erstens die Reize physika-
lisch-chemischer Qualititen (Geruch, Farbe, Material, Licht, Klang
usw.), gefolgt von der Aufnahme durch die jeweiligen Sinnesorgane.
Wahrnehmung ist gewissermafien ein passiver sensorischer Empfang
entsprechender physischer Reize. Der Begriff der Atmosphire offen-
bart ein neues Verstandnis zur sinnlichen Wahrnehmung, das fiir die
Entwicklung des Umweltbewusstseins von Bedeutung ist. Hier
bezieht sich die sinnliche Wahrnehmung grundsatzlich auf das Sich-
Befinden in Umgebungen. Dabei wird unsere Aufmerksamkeit darauf
gelenkt, wie wir uns in einer Umgebung befinden und wie wir die uns
umgebende Welt spiiren. Mahayni erklart dazu: »Wahrnehmung wird
dabei nicht als Aufnahme von Informationen durch als Inputkanale
gedachte Sinnesorgane verstanden, sondern als ganzleibliches Spiiren

341 Bohme 1992, 126.
342 Ebd.
343 Vgl. Diaconu 2013, 7.

92

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

von Umgebungsqualititen beziehungsweise Atmosphéiren.«344 Aus
dieser Sicht zeichnet sich die Mensch-Umwelt-Beziehung durch einen
Kopplungszustand zwischen Wahrnehmendem und Wahrgenomme-
nem aus, der die Ko-Prasenz von Menschen, Dingen und Umgebun-
gen darstellt. Durch das atmosphérische Zwischensein wird somit die
Verflochtenheit von Mensch und Umwelt ermdglicht. Und diese Ver-
bindung ist im Wesentlichen dsthetisch. Hier geht die dsthetische
Betrachtung tiber die Frage hinaus, ob die uns umgebenden Dinge
schon sind oder uns ein schones Gefiihl vermitteln. Vielmehr wird der
Frage mehr Aufmerksamkeit gewidmet, wie die Umgebung durch die
Sinnlichkeit unser eigenes Befinden beeinflusst.>*>

5.1.2. Sinnlichkeit, Geistigkeit und Kulturalitat

Die asthetische Welterschliefiung ldsst sich urspriinglich auf leiblich-
affektive Betroffenheit zuriickfithren. Insofern verlangt die Schwer-
punktverlagerung der Asthetik nach einer griindlichen Auseinander-
setzung mit der Frage, wie das Wahrnehmende in seiner
Befindlichkeit die Welt erlebt. Nach Bohme treten sensorische, affek-
tive, reflexive und ethische Komponenten nicht gleichzeitig, sondern
zeitlich nacheinander auf. Das atmospharische Erleben bleibt damit
weitgehend auf eine vorreflexive, intuitive Ebene beschrénkt, sodass
die folgenden Fragen nicht hinreichend geklart werden konnen: Wie
kann eine kognitive Dimension in das atmosphérische Erleben ein-
gebettet werden? Wie ist es moglich, dass wir uns den uns begegnen-
den Atmosphiren gegentiber kritisch verhalten? Wie konnen wir
durch die Betonung des Erlebens des Atmospharischen einen leiblich-
sinnlichen Zugang zur Welt erschliefien, ohne andere ebenso berech-
tigte Aspekte wie etwa Werturteile zu verdrangen? Die oben genann-
ten Fragestellungen erfordern noch eine kritische, reflektierende
Einstellung gegentiber den aktuellen Ansétzen der Atmosphire.
Nach Baumgarten umfassen die sinnlichen Empfindungvermo-
gen verschiedene Formen wie etwa »den sinnlichen Geist (ingenium
sensitivum), den sinnlichen Scharfsinn (acumen sensitivum), das
sinnliche Gedichtnis (memoria sensitiva), die Fahigkeit zu dichten
(facultas fingendi), das Urteilsvermogen (facultas diiudicandi), die

344 Mahayni 2002, 10.
345 Vgl. Wang 2014.

93

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Erwartung ahnlicher Falle (exspectatio casuum similium) und das
sinnliche Bezeichnungsvermogen (facultas characteristica sensi-
tiva)«.3¢ Von dieser Sicht her setzt sich Baumgarten mit einer »Theo-
rie der sinnlichen Vermogen des Menschen auseinander: seiner
anschaulichen Wahrnehmung der Welt, seines Gedéchtnisses, seiner
Phantasie usw.«3# Baumgarten unterteilte die menschlichen Sinne in
inneren Sinn und dufleren Sinn. Der innere Sinn vergegenwartigt
»den Zustand meiner Seele«?*® und der aufiere Sinn »den Zustand
meines Korpers«3*9. Als korperliche Wahrnehmung wird duflerer
Sinn »z.B. der Gesichtssinn, das Gehor oder der Geschmackssinn [...]
von Baumgarten entsprechend als ein Vermogen gedacht, korperliche
Affektionen je nach der faktischen Stellung des Korpers im Raum in
unterschiedlichen Verworrenheits- und Intensitatsgraden zu verge-
genwirtigen.«3°0 Die Wirksamkeit der seelischen Vergegenwirtigung
beruht immer auf der dufieren Wahrnehmung, die »in dieser Welt
eine bestimmte Stellung, einen bestimmten Ort, ein bestimmtes Alter
und eine bestimmte Lage<<351 hat. »Meine Seele ist eine Kraft, welche
die Welt entsprechend der Stellung ihres Korpers vergegenwar-
tigt«3>2, schrieb Baumgarten. Majetschak erklart weiter: »Es besagt
also, dass die Ordnungen der Weltzustande, der von ihnen ausgelos-
ten Korperzustande sowie der solche Korperzustande vergegenwarti-
genden Vorstellungen stets parallel verlaufen, woraus sich — wenn
dies richtig ist — natiirlich die fiir Baumgarten so wichtige Einsicht
ergibt, dass man dem Realitdtsgehalt der sinnlichen Vorstellungen des
Menschen im Prinzip nicht zu misstrauen braucht.«3>3 Wenn sich also
das Denken entfaltet, ist der Korper da. Wihrend die Reflexion »in
das Wahrnehmen und die Erfahrung selber eintaucht«3%*, weisen
»Wahrnehmung, Sehen und Bewegung«3>® »ihren eigenen reflexiven
Charakter«3°® auf. »Hinter Deinen Gedanken und Gefiihlen, mein

346 Schweizer 1983, XXI.
347 Majetschak 2010, 20.
348 Schweitzer 1983, 17.
349 Ebd.

350 Majetschak 2010, 25.
351 Schweitzer 1983, 5.
352 Ebd.

353 Majetschak 2010, 25.
354 Stenger 2020, 420.
355 Ebd.

356 Ebd.

94

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

Bruder, steht ein méchtiger Gebieter; ein unbekannter Weiser — der
heiflt Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist er«3>7, schrieb
Nietzsche. Jena-Luc Nancys Behandlung unterstrich weiter die Ver-
wurzelung des Denkens im Sinnlichen: »Vielleicht kann der >ontolo-
gische« Korper nur gedacht werden, wo das Denken an die harte
Fremdheit, die nicht-denkende und nicht-denkbare Exterioritat dieses
Kérpers riihrt. Doch einzig ein solches Anriihren (toucher) oder eine
solche Berthrung (touche) ist die Bedingung wahrhaften Den-
kens.«358

Die obigen Thesen wirken sich anregend auf unsere Uberlegung
von strukturellen Komponenten der Atmosphare aus. Es ldsst sich
feststellen, dass die sinnliche Wahrnehmung die Empfindungsfahig-
keit darstellt, die die »Vorstellungen meines gegenwirtigen Zustan-
des«3® mit denen »des gegenwirtigen Zustandes der Welt«3¢C ver-
kniipft. Entscheidend ist in diesem Zusammenhang, dass »die
>hoherens, intentionalitdtsfahigen psychischen Funktionen wie Vor-
stellungen, Erinnerungen, Zwecksetzungen,>°! die fiir die Entste-
hung und Erfahrung von Atmosphiren unerldsslich sind, in die
Betrachtung einbezogen werden. Obwohl die Anwesenheit der Atmo-
sphire erst durch die gegenwirtige leibliche Erfahrung bestitigt wer-
den kann, versohnen sich sinnliche Verfassung und geistige Einsicht
im atmospharischen Erlebnis miteinander. Ein bekanntes Beispiel
hierftir ist die kausale Beziehung, die von Wahrnehmendem im Ver-
lauf des Wahrnehmungsprozesses augenblicklich abgeleitet wird.
Einzeln gesehen scheinen Farben keinem weiteren Sinn zu folgen.
Wenn sie mit bestimmten Objekten wie z.B. Verkehrsampeln asso-
ziiert sind, gehen sie tiber die einfachen visuellen Reize hinaus und
tragen Warnhinweise. In diesem Fall enthilt das Atmospharenerleb-
nis eine Beurteilung der aktuellen Verkehrssituation.

Daher bildet die Erfahrung der Atmosphiare den Schnittpunkt
zwischen innerer und duferer Welt und enthilt physiologische, psy-
chologische und geistige Faktoren. Die Untersuchung davon kann nur
angemessen durchgefiihrt werden, wenn »Einbildung, Geschmacks-

357 Nitzsche 1980, 40.

358 Nancy 2003, 19.

359 Schweitzer 1983, 17.
360 Ebd.

361 Henckmann 2007, 73.

@ o

95

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

urteil, das Gedachtnis des Subjekts und empathisches Verstehen«3¢2
eingeklammert werden.

Bemerkenswert hierbei ist Baumgartens Analyse des sinnlichen
Urteilsvermogens. In der Metaphysik hatte Baumgarten versucht, eine
Grundbestimmung des Urteilsvermdgens einzufiithren: »Die Fahig-
keit, Dinge zu beurteilen, ist das Urteilsvermogen«3®3. »[Es handelt
sich dabei um] die Fahigkeit der Beurteilung, also auch das Urteil
selbst, entweder sinnlich oder verstandesgemaf.«’%* Baumgarten
ordnete dem sinnlichen Urteil den dsthetischen Geschmack zu und
hob damit das sinnliche Urteilsvermogen hervor. Ausgehend vom
Erkenntnisideal legte sein Verstandnis des sinnlichen Urteils immer
noch Wert auf die Beurteilung der Vollkommenheit oder Unvollkom-
menheit der Dinge. Abgesehen davon ist hierbei jedoch zu beachten,
dass sich das sinnliche Urteilsvermégen auf die Beurteilung der
Gegenstidnde bezieht, die erst iiber menschliche Sinnlichkeit erfolgt.

Baumgartens Analyse des sinnlichen Urteilsvermogens distan-
ziert sich deutlich von Kants Ansatz. Kant schreibt: »Die Fahigkeit,
(Rezeptivitét) Vorstellungen durch die Art, wie wir von Gegenstidnden
affiziert werden, zu bekommen, heif3t Sinnlichkeit. Vermittelst der
Sinnlichkeit also werden uns Gegenstinde gegeben, und sie allein
liefert uns Anschauungen; durch den Verstand aber werden sie
gedacht, und von ihm entspringen Begriffe.« 395 Hier wird der Vor-
rang des Verstandes vor der Sinnlichkeit betont. Hartmut Bohme und
Gernot Bohme analysieren: »Die Sinnlichkeit gibt nur noch Anlaf8 zu
Vorstellungen, sie wird reduziert auf das Vermogen, Stimuli, sprich
Empfindungen, von den Gegenstianden zu bekommen. Die Beziehung
zu den Gegenstanden heif3t bei Kant weiterhin Affektion, doch es
geschieht dem Subjekt dabei nichts mehr, es wird lediglich durch
Empfindungen angeregt.«>%® Die Rolle der Sinnlichkeit wird bei Kant
also weitgehend abgewertet. Wenn der Verstand unter Ausschaltung
der Einbildungskraft die Sinnlichkeit bestimmt,3¢” wird Baumgartens
sinnliches Urteilsvermogens zerstort. »Diese Tendenz des Mitma-
chens, der Teilhabe, diese Betroffenheit durch den Gegenstand muf3

362 Diaconu 2012, 95.

363 Schweitzer 1983, 55.

364 Ebd., 57.

365 Kant 2016, 80.

366 Hartmut Bohme; Gernot Bohme 1983, 314.
367 Vgl. Ebd., 313.

96

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

tiberwunden werden, wenn man zur Erkenntnis mit Kant gelangen
will.«368 Es ist daher nicht verwunderlich, dass in der Asthetik nach
Baumgarten (und insbesondere seit der Kantischen Asthetik) die
sinnliche Dimension des asthetischen Geschmacks weitgehend ver-
loren gegangen ist.3¢?

Die Gebriider Bohme argumentieren weiter: »Wenn Sinnlich-
keit, Rezeptivitdt, das Vermogen ist, von gegebenen Gegenstinden
Vorstellungen zu empfangen, so sind diese Vorstellungen - bei leben-
diger Einbildungskraft - ein inneres Mitvollziehen dessen, was diese
Gegenstinde sind und was mit ihnen geschieht. Horen ist mitsingen,
Leiden wahrnehmen ist mitleiden, Bewegungen beobachten heif3t am
eigenen Leibe Bewegungstendenzen erfahren.«3’0 Aus dieser Per-
spektive wohnt eine Urteilsdimension in der sinnlich-leiblichen
Erfahrung inne. Das atmospharische Erlebnis bezieht sich insofern
nicht nur auf sinnliche Vergegenwirtigung der umgebenden Welt,
sondern auch auf sinnliche Reflexion {iber wahrgenommene Dinge,
die als »Geschmack in der weiteren Bedeutung im Bereich des Emp-
findbaren«3”! dient.

Fiir Stenger sind Mensch und Kultur im Grunde dasselbe.3”? Er
schrieb dazu: »Die Kultur gestaltet den Menschen wie der Mensch die
Kultur. Man kann beide nicht trennen wollen.«3”3 Eine kulturelle
Dimension scheint in unseren Sinnen angelegt zu sein: »Zugleich ist
unser Korper (jeder Kt')rper!) kulturell im weitesten Sinne einge-
schrieben, was auch Wissenschafts- und Religionskontexte mitein-
schlieft.«3”* Dies geht so weit, dass auch die Verschmelzung von
Leiblichkeit und Geistigkeit im atmospharischen Erleben in hohem
Mafle von kulturellen Rahmenbedingungen gepragt ist.

Die Ganzheit von Leib und Geist durchzieht nahezu die gesamte
philosophische und &sthetische Tradition Ostasiens. In der chinesi-
schen Tradition sind Leib und Geist bei der WelterschlieSung und
-gestaltung als unteilbar anzusehen. Dieser Ansatz spiegelt sich ins-
besondere im altchinesischen édsthetischen Konzept Miao Wu (115,
intuitive Erkenntnis) wider. Hier betrifft Miao Wu (#JfE, intuitive

368 Ebd., 313f.

369 Vgl. Diaconu 2005, 41.

370 Hartmut Bohme; Gernot Bohme 1983, 313.
371 Schweitzer 1983, 57.

372 Vgl. Stenger 2020, 441.

373 Ebd., 422.

374 Stenger 2016, 276.

97

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Erkenntnis) »ein innerliches Empfinden, mit dem man sein Gegen-
uber erreicht, ein Zusammentreffen mit der Szenerie, der man sein
Herz o6ffnet, so dass man die Dinge in ihrem Dasein erspiiren [...],
ihren Geist erlangen [...] und so des eigentlichen Wesens der Schop-
fung [...] teilhaftig werden kann.«37> Dabei ist das Wesen der Schop-
fung mit dem Dao (1£) verbunden.?’®¢ Um das Dao (&) wahrzuneh-
men, muss man iber jene dufleren Formen hinausgehen, die sich auf
einzelne Sinne (wie Sehen und Horen) auswirken, den Rhythmus und
die Melodie der Dinge mit ganzem Leib-Herzen spiiren und schlief3-
lich in die Sphaére des Einsseins mit dem Universum eintauchen. Beim
leiblich-geistigen Austausch mit der Auflenwelt gilt Gefiihl als ein
entscheidendes Bindeglied, denn erst in der »Verschmelzung von
Gefiihl und Landschaft«®” ldsst sich »das Geheimnis der Schop-
fung«3’8 enthiillen. In der japanischen Tradition wird die Ganzheit
von Leib, Geist und Welt durch das Wort Keshiki dargestellt. Keshiki
besteht aus zwei Zeichen: ke und shiki, die jeweils Ki/Geist und Iro/
Farbe bedeuten. Ki (R.) ist das Lebenselement, das die Natur erfiillt,
und die spirituelle und vitale Kraft, die in Kérper und Geist zirkuliert.
Iro/Farbe bezeichnet die spiirbaren Phanomene dieser Kraft.3”?
Naturerfahrung ist nach Sasaki die Erfahrung der Natur durch phy-
sischen Kontakt. Die Erfahrung von Keshiki ist die Erfahrung der
Natur, insbesondere der schonen Natur, in der Ki (&) Sinnlichkeit
und Spiritualitit miteinander verwoben sind. Sasaki schrieb: »We
should remember that ki (spirit) is an elemental entity that fills the
universe and immerses the body and sensibility. If we keep in mind
this etymological meaning in our understanding of landscape, we
come to see that the quintessence of landscape should be sought in a
certain form of correspondence (in Baudelaires sense) between man
and the universe.«330

375 Zhu 2020, 69.

376 Vgl. Ebd,, 70.

377 Ebd., 58.

378 Ebd.

379 Sasaki 2006, zuletzt gepriift am 26.10.2023.
380 Ebd.

98

NN

N

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

5.2. Ebene des Designs

5.2.1. Kunst, Alltag und Design

Als die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis konzentriert sich die
Asthetik im Grunde auf zwei Gebiete: das untere Erkenntnisvermo-
gen und das schone Denken. Dementsprechend zeichnet sich Asthetik
durch die Doppelrolle aus, namlich »Asthetik als Philosophie der
sinnlichen Erkenntnis und als Philosophie der Kunst«.38! Diaconu
erklirt dazu: »Asthetik ist [bei Baumgarten] die Wissenschaft der
sinnlichen Erkenntnis als des unteren Erkenntnisvermdgens (und in
diesem Sinne als Vorstufe der Logik) und die Theorie der sinnlichen
Darstellung (bzw. der schonen Kiinste). Sie ist zugleich theoria und
ars, die Theorie der Kiinste (theoria artium) und die Kunst des Den-
kens (ars cogitandi), wobei ars vor der Moderne sowohl das Wie einer
Handlung als auch eine Wissenschaft bezeichnete.«382 Fiir Baumgar-
ten sind »der Erwerb der sinnlichen Erkenntnis und ihr Ausdruck in
der kiinstlerischen Gestaltung untrennbar verbunden«.383 Es wurden
der Asthetik die Doppelattribute von Theorie und Praxis zugeordnet.
Einerseits umfasst die Asthetik eine Theorie vom Wesen der schonen
Erkenntnis (theoria de forma pulchrae cognitionis). Andererseits
betrifft die damit verbundene &dsthetische Instruktion die schone Bil-
dung (pulchra eruditio), die sich auf die fiir die Perfektionierung der
sinnlichen Erkenntnisvermodgen bendtigten systematischen, prakti-
schen Ubungen bezieht.

Im Rahmen der Asthetik als Lehre sinnlicher Wahrnehmung
versuchte Baumgarten also, sein Projekt in Richtung einer praktisch
orientierten Wissenschaft voranzutreiben. Dem Kunstbereich
schenkte er dabei besondere Aufmerksamkeit. Der Begriff Kunst ist
bei Baumgarten nicht im engeren Sinne zu verstehen. »Wenn Baum-
garten die Asthetik nicht nur als Philosophie der sinnlichen Erkennt-
nis, sondern auch als Philosophie der Kunst konzipiert, dann in dem
Sinne, dafd sie die theoretischen Grundlagen fiir alle Moglichkeiten
produktiver Gestaltung enthalten soll«.>3* Bei Baumgartens Konzept
von Kunst handelt es sich eigentlich um »fast alle Gebiete methodisch

381 Schweitzer 1983, IX.
382 Diaconu 2005, 40.
383 Schweitzer 1983, IX.
384 Ebd., XX.

99

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare
fundierter Produktivitdt«.3®> Die Kunst betrifft »primér nicht die
Gesetze kiinstlerischer Gestaltung oder die Rolle der Kunst in der
Gesellschaft, sondern die konkrete, sinnliche Wirklichkeitserfah-
rung.«>8°

Die Kunstauffassung, die sich auf die Lehre von der sinnlichen
Wahrnehmung stiitzt, wurde in der modernen Kunstbewegung, die
etwa in der Mitte des 19. Jahrhunderts einsetzte, in umfassender und
vielfaltiger Weise praktiziert. Der Einfluss dieser Bewegung war so
grofi, dass der Glaube an klassische Kunstkategorien wie Schonheit,
Mimesis oder Perspektive erschiittert wurde. Zu Beginn seines Wer-
kes Asthetische Theorie weist Theodor Adorno auf den grundlegenden
Einfluss der modernen Kunstpraxis hin: »Zur Selbstverstandlichkeit
wurde, dass nichts, was die Kunst betrifft, mehr selbstverstandlich ist,
weder in ihr noch in ihrem Verhaltnis zum Ganzen, nicht einmal ihr
Existenzrecht.«*®” Zumindest bis in die 1950er Jahre spielten jedoch
einige der klassischen Prinzipien der Kunst weiterhin eine Rolle, wie
die des Kunstsystems, der Einheit des Kunstwerks, des Erhabenen
etc.388 Mit der Einfiihrung neuer technischer Mittel und Produkti-
onsverfahren seit der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts haben sich
in groffem Umfang neue Kunstformen wie digitale Kunst, Videokunst,
Installationskunst, Land Art, Kunst im offentlichen Raum und Per-
formance Art entwickelt. Haufig »geben die Werke [...] nicht mehr zu
erkennen, wo die Grenze zu ihrem nicht-kiinstlerischen Auflen ver-
lauft; vielmehr destabilisieren sie diese gezielt.«3% In diesem Zusam-
menhang haben sich die Grenzen zwischen Kunst und Nicht-Kunst
weiter verwischt, und die Bedeutung der Kunst selbst hat sich grund-
legend gewandelt. Die Kunst geht tiber den klassischen Rahmen
(Malerei, Musik, Bildhauerei, Tanz, Theater usw.) hinaus und mani-
festiert sich in anderen Formen wie etwa Stadtplanung, Architektur,
Landschaftsgestaltung, Design, Biotechnologie und Werbung.
Dadurch werden die Beziehungen zwischen der Kunst und der sie
umgebenden Welt immer vielfiltiger.

385 Ebd., VIL

386 Ebd.

387 Adorno 1973, 9.

388 Vgl. Rebentisch 2017, 15.
389 Ebd., 16.

100

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

Heutzutage scheint alles Kunst sein zu konnen, unabhangig von
Material oder Aussehen.3?0 In welchem Sinne kann man da noch von
Kunst sprechen? Typisch dafiir ist die Kritik von Juliane Rebentisch:
»Die entgrenzten Werke scheinen sich namlich nicht nur dem Ver-
gleich mit der Kunst der Vergangenheit zu entziehen, weil sie sich —
als intermediale — nicht mehr eindeutig vor dem Hintergrund je einer
Tradition (der Musik, der Malerei, der Bildhauerei, der Literatur usw.)
lesen und beurteilen lassen, sie sind — durch ihre unklaren Grenzen
zur nicht-dsthetischen Lebenswelt — noch nicht einmal mehr als ein
objektiv Bestimmtes gegeben. Denn es ist hier vielfach unklar, wel-
ches Element iiberhaupt noch zum Werk zu zahlen ist und welches
nicht mehr.«39!

Das Verschwimmen der kiinstlerischen Grenzen stellt eine grofie
Herausforderung fiir die theoretische Forschung dar. Trotz dieser
Schwierigkeit stehen viele Asthetiker*innen und Kunsttheoreti-
ker*innen der kiinstlerischen Entgrenzung auf praktischer Ebene
positiv gegentiiber. Sie gehen davon aus, dass dieser Wandel die klas-
sischen Ansitze weiter in Frage stellt und die Verflechtung von Kunst,
Alltag und Umwelt noch stdrker in den Vordergrund riickt. Nach
Arnold Berleant erzeugen kiinstlerische Praktiken, die traditionelle
Grenzen Uberschreiten, neue Merkmale der kiinstlerischen Wahr-
nehmung und verdndern damit das traditionelle &dsthetische Para-
digma, das die Betrachter*innen vom Kunstwerk trennt. Stattdessen
wird die Beteiligung der Betrachter*innen zu einem integralen
Bestandteil des Kunstwerks. Die traditionelle Grenze zwischen kon-
templativer Kunsterfahrung und Alltagserfahrung wird durch &sthe-
tisches Engagement bewusst durchbrochen.392 Welsch fiigt eine
kunsthistorische Dimension hinzu. Fiir ihn hat es transartistische
Phénomene eigentlich schon immer gegeben. Blickt man in der
Kunstgeschichte zurtick, so lasst sich feststellen, dass sich das kiinst-
lerische Interesse - sowohl in der Kunstproduktion als auch in der
Kunstrezeption - nicht nur auf die Kunst selbst, sondern immer wieder
auch auf andere gesellschaftliche Bereiche gerichtet hat, die als »trans-

390 Berleant behauptet sogar, dass die Unterscheidung zwischen Kunst und Nicht-
Kunst heute nicht mehr wichtig sei. An ihre Stelle sei die Unterscheidung zwischen
Asthetischem und Nicht-Asthetischem getreten (Vgl. Berleant 2013a, zuletat gepriift
am 24.09.2023).

391 Rebentisch 2017, 16.

392 Vgl. Berleant 2013a, zuletzt gepriift am 24.09.2023.

101

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

artistische Phanomene und Zustinde des Asthetischen«393 betrachtet
werden konnen.

Vor dem Hintergrund der gegenwirtigen Asthetisierung des All-
tags wird Kunst zunehmend in das Leben integriert. Kunst ist keines-
wegs ein abgeschlossener oder absolut autonomer Raum, sondern
jederzeit bereit, die Augen fiir verschiedene Aspekte der Welt zu 6ff-
nen, und steht daher in standiger Wechselwirkung mit verschiedenen
Lebensbereichen. Insofern ist es Aufgabe der Kiinstler*innen, die
leiblich-sinnlichen Erfahrungsmoglichkeiten des Menschen mog-
lichst umfassend zu entwickeln. Die Entgrenzung der Kunst erweitert
die Horizonte des Kunstbegriffs und bietet damit die Moglichkeit, die
Wechselwirkungen zwischen der Produktion und Rezeption von
Kunstwerken und ihren jeweiligen Kontexten genauer zu unter-
suchen. Dieser Wandel hat wesentlich zur zeitgenossischen Renais-
sance der Aisthesis, d.h. der Theorie der sinnlichen Wahrnehmung im
weitesten Sinne, beigetragen und auch die Entwicklung einer Alltags-
asthetik’%* gefordert, namlich »the aesthetics of the most mundane

393 Welsch 1996, 160.

394 Seit den 1970er Jahren ist eine Reihe englischsprachiger Studien zur Alltagsas-
thetik entstanden. Zu den wichtigsten Werken zihlen Art and Human Values (Rader;
Jessup 1976), Experience as Art: Aesthetics in Everyday Life (Kupfer 1983), The Bound-
aries of Art: A Philosophical Inquiry into the Place of Art in Everyday Life (Novitz1992),
Everyday Surface Aesthetic Qualities: »Neat«, »Messy«, »Clean«, »Dirty« (Leddy 1995),
Sparkle and Shine (Leddy 1997), Undoing Aesthetics (Welsch 1997) (die deutsche
Originalausgabe trigt den Titel Grenzginge der Asthetik,1996), Aesthetics of the
Unavoidable: Aesthetic Variations in Human Appearance (Naukkarinens 1999), Aes-
thetics and the Good Life (Eaton 1989) und Merit, Aesthetic and Ethical (Eaton 2000).
Bis zum Ende des 20. Jahrhunderts zielte die Erforschung der Alltagsésthetik im All-
gemeinen darauf ab, die Beschrankungen der kunstzentrierten Asthetik zu kritisieren
und die urspriingliche Bedeutung der Asthetik, d.h. der Aisthesis wiederzugewinnen
(Vgl. Saito 2019, zuletzt gepriift am 04.10.2023).

Seit dem 21. Jahrhundert gibt es eine grofere Vielfalt an Ansitzen zur Alltagsasthetik:
Phanomenologie, Strukturalismus, Poststrukturalismus, Pragmatismus, politische
Philosophie usw. (Potgieter 2017). Unter den vielen Beitrdgen hat der dsthetisch-
ethische Ansatz von Yuriko Saito einen bedeutenden Einfluss ausgetibt. Saitos For-
schung konzentriert sich auf achtsame Aufmerksamkeit, Wahrnehmungsengagement
und den Einsatz von Sensibilitat im Alltag (2017). Sie ist der Ansicht, dass die Kulti-
vierung einer dsthetisch-ethischen Sensibilitat in der Alltagswelt nicht nur das eigene
Leben bereichert, sondern auch die Entwicklung biirgerlicher Werte fordert, da wir alle
am kollektiven und kumulativen Projekt des World-Making beteiligt sind (2016).

In den letzten Jahrzehnten wurde die Alltagsdsthetik durch ihre Rezeption in Europa
erginzt und bereichert. Mit Unterstiitzung von Yuriko Saito, Thomas Leddy und Emily

102

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

objects and experiences — the objects and experiences in which we
actually live and move and have our being.«3%

Als zeitgendssisches Forschungsfeld der Asthetik entwickelte
sich die Alltagsasthetik zunachst im Kontext der angloamerikani-
schen Asthetik des spiten 20. Jahrhunderts. Ihre Entstehung wird als
Herausforderung der kunstzentrierten analytischen Asthetik verstan-
den.3%¢ Eine Inspiration fiir die Alltagsasthetik geht auf John Deweys
Werk Art as Experience (1934) zurtick. Auf der Grundlage seiner spa-
ten naturalistischen Philosophie definiert John Dewey in diesem Buch
asthetische Erfahrung als eine ganzheitliche Erfahrung.3%7 Astheti-
sche Erfahrung ist etwas, das das Praktische, das Emotionale und das
Intellektuelle zu einem einzigen Ganzen verbindet.3%® Es handelt sich
um einen dynamischen Prozess, der durch Kontinuitat gekennzeich-
net ist und Anfang, Entwicklung und Vollendung umfasst.3 In die-
sem Prozess flief3t jeder aufeinanderfolgende Teil frei in den nachsten,
ohne Liicken, ohne unausgefiillte Zwischenrdume. Wahrend ein Teil
zum anderen fithrt und ein Teil den vorhergehenden fortsetzt, gewinnt
jeder fiir sich an Unterscheidbarkeit.*°° Die Emotion ist die treibende
Kraft, die die asthetische Erfahrung durchdringt und die verschiede-
nen Teile zu einem Ganzen verbindet. Der dsthetische Prozess
umfasst Rezeption und Aktion. In diesem Sinne vereint die Kunst in
ihrer Form das Verhailtnis von Tun und Erleben, von Aktivitdt und
Passivitat, von ausgehender und eingehender Energie. All dies macht
eine Erfahrung zu einer Erfahrung.*0! Auf dieser Grundlage unter-
sucht Dewey die Bedeutung von Gefiihl, Energie und Rhythmus in
der Umwelt, um zu argumentieren, dass das Asthetische das gesamte

Brady, die die Debatte um die Alltagsdsthetik vorangetrieben haben, wurde am
23. Juni 2022 an der Universitdt Palermo das Everyday Aesthetics Network (Evanet-
work) gegriindet (https://www.evanetwork.eu/, zuletzt gepriift am 05.10.2023).
Dabei handelt es sich um eine Kooperation von 13 europdischen Institutionen der
Geistes- und Sozialwissenschaften sowie verwandter Disziplinen mit dem Ziel, die
thematischen Grenzen der Alltagsdsthetik als Subdisziplin der angloamerikanischen
Asthetik zu iiberschreiten und dieses Feld auf neue und unerforschte philosophische
Wege zu fiihren.

395 Sartwell 2021, zuletzt gepriift am 24.09.2023.

3% Vgl. Saito 2019, zuletzt gepriift am 04.10.2023.

397 Vgl. Dewey 1934, 278.

398 Vgl. Ebd., 61; Leddy; Puolakka 2023, zuletzt gepriift am 24.11.2023.

399 Vgl. Ebd., 60.

400 Vgl. Ebd., 43.

401 Vgl. Ebd., 54.

103

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://www.evanetwork.eu
https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.evanetwork.eu

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Leben durchdringt und nicht auf Kunstwerke beschrankt ist.*02 Zahl-
reiche Praktiken und Lebensbereiche kénnen Quellen &sthetischer
Erfahrung sein. Ein Gesprich ist beispielsweise eine solche alltagliche
Aktivitat, die den Charakter eines kontinuierlichen Austauschs und
einer Vermischung haben kann und daher als wesentlich fiir die dsthe-
tische Erfahrung angesehen wird.*03

Einerseits steht Deweys Auffassung im Gegensatz zu den klas-
sischen Ansitzen der Asthetik des 18. Jahrhunderts, wie etwa der
Kunstphilosophie Hegels. Nach Hegel ist in »der gewthnlichen dufe-
ren und inneren Welt [...] die Wesenheit wohl auch jedoch in der
Gestalt eines Chaos von Zufilligkeiten, verkiimmert durch die
Unmittelbarkeit des Sinnlichen und durch die Willkiir in Zustanden,
Begebenheiten, Charakteren usw.«*04 Er betont daher, dass die »ganze
Sphire der empirischen inneren und &duf8eren Welt« nicht »die Welt
wahrhafter Wirklichkeit« sei, sondern vielmehr als »ein blofRer Schein
und eine hdrtere Tauschung«.#0> Andererseits ist Deweys Behauptung
der Kontinuitét dsthetischer Erfahrung jedoch von vielen zeitgenos-
sischen Forscher*innen in Frage gestellt worden, mit der Begriindung,
dass Bruch, Fragmentierung und Diskontinuitdt auch ein Merkmal
asthetischer Erfahrung sind, insbesondere der dsthetischen Erfahrung
im Alltag.406

Im Lichte der Alltagsasthetik beschrankt sich die zeitgenossische
dsthetische Reflexion nicht mehr auf eng definierte Kunstpraktiken
wie Bildende Kunst, Literatur, Musik, Theater, Film und Tanz, sondern
erstreckt sich weit dartiber hinaus auf andere Lebensbereiche, die tra-
ditionell nicht als asthetisch gelten, wie Essen, Heiraten, Begrébnis,
offentliches Auftreten, Meditation und Wandern. Nach Jonathan M.
Smith ist die dsthetische Hinwendung zur Alltagserfahrung sowohl
eine Erweiterung der traditionellen philosophischen Asthetik, die sich
zumeist auf das Kunstwerk im engeren Sinne konzentriert, als auch
ein Schrittin eine neue dsthetische Szene, die eine breitere Perspektive
eroffnet.207 Angesichts des Einflusses des Asthetischen auf das All-
tagsleben hat sich die Forschung in den letzten Jahren zunehmend
normativen Uberlegungen zugewandt. Dabei wird eine ethisch-sthe-

402 Vgl. Chambers 2020, zuletzt gepriift am 04.10.2023.

403 Vgl. Dewey 1934, 43.

404 Hegel 1986, 22.

405 Ebd.

406 Vgl. Shusterman 2004; Lewis 2005; Irvin 2008; Eldridge 2010 usw.
407 Vgl. Smith 2005, ix.

104

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

tische Dimension stéarker betont. Der Fokus liegt auf der Verbindung
des Asthetischen mit anderen Wertdimensionen (z.B. moralischen,
politischen und okologischen Werten), indem Modi ésthetischer
Erfahrung im Zusammenhang mit achtsamer Aufmerksambkeit, sinn-
lichem Engagement und sinnlichem Gebrauch untersucht werden.*08
Marcia Eaton beschreibt das Konzept der dsthetischen Autonomie wie
folgt: Beim Betrachten, Lesen oder Horen eines Kunstwerks oder eines
asthetischen Objekts besteht dsthetische Autonomie darin, sich aus-
schlieBSlich auf seine inneren Merkmale zu konzentrieren. Im Gegen-
satz dazu kann das Eindringen anderer Faktoren, die nichts mit der
sinnlichen Anziehungskraft des Objekts zu tun haben, das Astheti-
sche untergraben oder verwidssern.*?? Eaton bestreitet die Autonomie
des Asthetischen. Wie Malcolm Budd argumentiert, existiert der
kiinstlerische Wert nicht in einem abgeschlossenen Raum, der fiir
andere Werte undurchdringlich ist.*!0 Dasselbe gilt fiir andere dsthe-
tische Bereiche jenseits der Kunst: Natur, Gesellschaft, Alltag. Tat-
sdchlich spiegeln die meisten dsthetischen Begriffe in unterschiedli-
chem Mafle Uberzeugungen und Werte wider: aufrichtig, aufregend,
sentimental, oberfldchlich, subtil, sexy, sinnlich, obsz6n, schmutzig,
niichtern, nachhaltig, gekonnt etc. !

Yuriko Saito zufolge kénnen wir, indem wir uns auf die Verflech-
tung von Asthetik und anderen Lebensfragen konzentrieren, iiber die
schwerwiegenden sozialen, politischen und o6kologischen Auswir-
kungen scheinbar harmloser und trivialer dsthetischer Entscheidun-
gen und Urteile nachdenken, die wir in unserem tédglichen Leben
treffen.12 Asthetische Erfahrungen im Alltag konnen auf unter-
schiedliche Weise entstehen. Manchmal fiihrt die Verfremdung ver-
trauter und gewohnlicher Aspekte des Alltags zu intensiven und
auflergewohnlichen Erfahrungen. Manchmal bildet die Erfahrung des
Vertrauten und Gewohnlichen selbst die dsthetische Textur des All-
tags. Diese asthetischen Erfahrungen konnen positiv oder negativ
sein.*13 Fiir Saito besteht eine der Herausforderungen der Alltagsas-
thetik darin, Lebenskiinste zu praktizieren und den Alltag zu verhan-
deln, indem wir manchmal das auBergewohnliche dsthetische Poten-

408 Vgl. Saito 2017, 31.
409 Vgl. Eaton 2001, 63f.
410 Vgl. Ebd., 68.

411 Vgl. Eaton 2000, 34.
412 Vgl. Saito 2023, 9.
413 Vgl. Saito 2017, 31.

jurdi iy

105

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

zial des Alltags entwickeln, manchmal die Alltaglichkeit des
Gewohnlichen geniefien und manchmal unsere kritische Wahrneh-
mung fiir die dsthetisch negativen Aspekte des Lebens scharfen, um
sie zu verbessern.*!

Berleant betont die kulturelle Relativitat der Alltagsédsthetik und
stellt daher eine Reihe von Fragen: »Whose everyday? Is it the daily
experience of the factory worker, the office clerk, the domestic worker,
the laborer, the doctor, the lawyer, the teacher? Is it the everyday
experience of the parent, of the student, of the unemployed? Is it the
experience of the teenager born with a smart phone in hand or of her
grandmother for whom television is still a modern innovation? More
than this, does the everyday focus on objects, on environments, or on
behaviors? And, to bring this to the question I particularly want to
consider here, does the everyday vary in fundamental ways with the
culture, whether historical, ethnic, or technological?«*15 Asthetische
Theorien sind von bestimmten kulturellen Bedingungen abhéngig,
sei es eine urteils- oder erfahrungsorientierte Asthetik, eine kunst-
oder alltagszentrierte Asthetik oder dsthetische Theorien im Allge-
meinen. Dies verleiht dem &sthetischen Ansatz eine gewisse kultu-
relle Relativitat. Wie Berleant betont, kann die Exotik der einen die
Alltaglichkeit der anderen sein.*!® Auf dieser Grundlage beginnen
auch dsthetische Formen, die in westlichen Diskursen lange Zeit mar-
ginalisiert waren, ihren Platz zu finden und konnen so der Alltagsas-
thetik neue Impulse geben. So sind dsthetische Praktiken in Afrika
vor allem mit unterschiedlichen geographischen, o6kologischen,
historischen, kulturellen, religiosen und spirituellen Erfahrungen ver-
bunden.*” Soul Shava charakterisiert die afrikanische Asthetik wie
folgt: »The term African aesthetic refers to the African perception and
appreciation of the nature, beauty, and value of artistic expressions or
representations of African origin. It is embedded in the plurality of
African cultures and embodied in people’s practices within their lived
African societal contexts.«*'® Nach Shava umfasst die afrikanische
Asthetik eine reiche Vielfalt an kreativen Formen und Stilen, die den
Menschen afrikanischer Herkunft eigen sind und eine Kombination

414 Ebd.

415 Berleant 2018, unveroffentlicht.
416 Vgl. Ebd.

417 Vgl. Shava 2015, 3.

418 Ebd.

106

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

aus praktischen, physischen, materiellen, zeitlichen und spirituellen
Aspekten beinhalten.*!” Aus dieser Perspektive konnen die Praktiken
wie Musik, Gesang, Tanz, Poesie, Artefakte, Architektur, Malerei,
Ornamente, Kleidung, Frisuren und Kosmetik, die die afrikanische
Identitdt und Herkunft offenbaren und einen wichtigen Platz im afri-
kanischen Alltagsleben einnehmen, hauptsachlich als asthetisch
betrachtet werden.

Im Gegensatz zur westlichen Asthetik, die sich traditionell auf
Objekte der akademischen Kiinste konzentriert, sind alltdgliche Akti-
vitaten wie Go-Spiel, Zitherspiel, Kalligraphie und Bogenschiefien
seit langem ein integraler Bestandteil der ostasiatischen Asthetik. Lin
Yutang (#KFE AL, 1895-1976) nannte diese Aktivititen Lebenskunst.
Sein Buch Gliick des Verstehens. Weisheit und Lebenskunst der Chine-
sen (Originalausgabe 1960)#2C enthilt eine Sammlung von Werken
chinesischer Literat*innen, die die Lebensweisheit der alten Chinesen
darstellen. Verschiedene Aspekte der Lebenskunst werden behandelt
- das menschliche Leben, - das menschliche Leben, Liebe und Tod, die
Jahreszeiten, die Natur, die richtige Lebensweise, die Frauen, das
Heim und das tdgliche Leben, die Kunst, die Literatur, Tee und Wein,
der Witz der Alten, die Toren dieser Welt, die Weisheit, das Zen, Epi-
gramme und Sprichworter usw. Nach Lin besteht die Rolle der Lebens-
kunst im traditionellen chinesischen Kontext hauptsachlich in yang
sching i tsching (#1615 ).42! Vergleichend wird dieses Konzept
erldutert: »Im Chinesischen sagt man yang sching i tsching, und das
bedeutet wortlich, seine urspriingliche Natur nahren und die Seele
entspannen. Tsching hat eine sehr weite Bedeutung, es kann fiir
>Liebe, >Leidenschaft¢, >Gefiihlc und Empfindungen aller Art stehen.
Vom Philosophischen aus betrachtet, bedeutet es etwas, was dem
Bewufitsein nahe kommt, der fithlenden, empfinglichen Seele. Viel-
leicht kommt ihm das englische Wort sentiment am néachsten; dies ist
ein ebenso zartes Wort wie tsching. Sentiment ist das, was das Leben
in Gang hilt, was uns an dieses Leben fesselt. Aber sentiment ver-
schonert das Leben auch. Es ist dem Duft der Blumen vergleichbar,
dem Wohlgeschmack eines Gerichtes, dem Charme der Frauen. Es ist
das, was uns tiber ein rein animalisches Dasein hinaushebt, es ist die

49 Vgl. Ebd.

420 Die Originalausgabe trdgt den Titel The Importance of Understanding (Cleveland
and New York: The World Publishing Company 1960).

421 Lin verwendet hier die Tonzeichen des frithmodernen China. Die heute gebrduch-
lichen Tonzeichen fiir den Ausdruck 27474/ sind: Yang Xing Yi Qing.

107

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Gesamtsumme des menschlichen Lebens und verleiht ihm Sinn und
Begliickung. Durch die Freude an Werken, die tsching zum Ausdruck
bringen, erhalten Herz, Seele und Geist Nahrung und Kraft.«#22

Japanische und chinesische Asthetik und Kunst iiberschneiden
sich zwar in vielerlei Hinsicht, aber es gibt nach wie vor auch Unter-
schiede. Die japanische Lebensweg-Kunst (jap. geido) (Teeweg/
chado, Blumenweg/kado, Schriftweg/shodo, Schwertweg/kyudo
usw.) bezieht sich »auf den lebenden, konkret in der Alltagswelt
lebenden Menschen und seinen sittlichen Lebenswandel«*23 und wird
damit dsthetisch hoch bewertet. In Japan gibt es traditionell keinen
wesentlichen Unterschied zwischen hoher Kunst und Handwerk.42*
Stattdessenist die Atmosphire der hohen Kunstimmer mit der Atmo-
sphidre des Alltdglichen verschmolzen. So schrieb Weinmayr: »Der
Vollzug der Kunst, das >Kunstwerk¢, ist immer Ereignis einer
bestimmten Gelegenheit, es ereignet sich in einer Konstellation von
Beziehungen, es ist durch und durch jeweilig und bezogen auf die
augenblickliche Situation«*?°.

Ein modernes Modell fiir die Integration von Kunst, Alltag und
Design ist die japanische Volkshandwerk-Bewegung der 1920er
Jahre, die von dem Philosophen, Asthetiker und Kunstkritiker Yanagi
Soetsu (1889-1961) angefiihrt wurde.*2¢ Der Ausdruck Volkshand-
werk wird durch das japanische Wort mingei ausgedriickt. Es setzt sich
zusammen aus min (die Masse oder das Volk) und gei (Handwerk).4?
Im Gegensatz zu raffinierten Kunstwerken, die von professionellen
Kiinstler*innen hergestellt werden, beziehen sich Volkshandwerke
auf Alltagsgegenstiande, die von einfachen Menschen in Handarbeit
hergestellt werden, wie Lack-, Holz-, Metall-, Farbe- und Webarbei-
ten, Keramik, verschiedene Gefafle, Mobel und andere Einrichtungs-
gegenstinde. Das Volkshandwerk ist gewo6hnlich, anonym und nicht
das Ergebnis eines bewussten Studiums.*?8 Dennoch darf es nicht als

422 Lin 1981, 15.

423 Seubold 1993, 390.

424 Vgl Ebd., 18.

425 Weinmayr 1996, 83.

426 Die japanische Volkshandwerk-Bewegung wurde 1926 von Yanagi offiziell ins
Leben gerufen. In der Folge wurde das von ihm entworfene Japanische Volkskunst-
museum (jap. Nihon Mingeikan) gebaut und 1936 der Offentlichkeit zuginglich
gemacht.

427 Vgl. Yanagi 2018, 3.

428 Vgl. Ebd., 23ff.

108

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

klein und trivial angesehen werden. Im Gegenteil, »among all the
world's handicrafts, the most beautiful and the most numerous are the
folk arts, as we can verify with our own eyes.«*?’

Ein Grund fiir die Riickbesinnung auf die japanische Volkskunst
war die Auseinandersetzung mit der rapiden Mechanisierung im
modernen Japan. Yanagi beschreibt die Mechanisierung als eine Form
der asthetischen Strangulierung. Mechanisierte Schonheit sei stan-
dardisiert, kalibriert, fixiert, kalt und flach.*30 Fiir Yanagi gibt es kei-
nen besseren Weg, Schonheit zu schitzen, als sie in unserem téglichen
Leben zu verwenden, keine bessere Gelegenheit, mit dem Schonen in
direkten Kontakt zu treten. In diesem Sinne ist das Volkshandwerk
das Handwerk, das am engsten mit dem taglichen Leben verbunden
ist.#31 Durch den Vergleich mit dem Volkshandwerk weist Yanagi auf
die Grenzen der maschinellen Produktion hin: »When machines are
in control, the beauty they produce is cold and shallow. It is the human
hand that creates subtlety and warmth. How could a machine give
birth to the subtle surface elegance that is the lifeblood of folk craft,
emerging during forming, trimming, and painting by skillful and
experienced hands? Machines only know what has been predeter-
mined, not creative imagination.«*>? Dariiber hinaus entsprach die
Verteidigung der japanischen Volkskunst den nationalistischen
Gefiihlen, die zu jener Zeit in Japan weit verbreitet waren. Yanagi
argumentiert, dass es in der japanischen Malerei und Bildhauerei im
Allgemeinen nur wenige Werke gibt, die sich den chinesischen und
koreanischen Einfliissen entziehen und mit ihnen an Intensitat und
Tiefe konkurrieren konnen. Eine Ausnahme bildet jedoch die Volks-
kunst, die die urspriinglichste japanische Kunst darstellt.*3% Yanagi
lobt sie enthusiastisch: »Here we find something particularly
Japanese. Here we find solid reliability, overflowing freedom, and
unfettered creativity that is neither duplication nor imitation. Among
the arts of the world, we can proudly say that this is Japanese. Mis-
cellaneous things are a clear expression of the climate and customs of

9 Ebd,, 25.
430 Vgl Ebd., 45.
431 Vgl. Ebd., 11.
432 Ebd,, 45.
433 Vgl. Ebd,, 51.

[T}
=

o}

109

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Japan, its sensibility and way of thinking. They have their own parti-
cular Japanese raison d'etre.«*3*

In der japanischen Volkskunst wird die Verbindung zur Natur
maximiert. Die Produktion basiert auf den Ressourcen, die die Natur
bietet: lokale Umweltfaktoren, reichlich vorhandene Rohstoffe sowie
meteorologische, physikalische und geografische Bedingungen wie
Klima, Temperatur und Boden. Yanagi betont: »Crafts that adhere to
nature receive the blessing of nature. When natural conditions are not
satisfied, craftwork becomes weak and dull.«*3° Bei der Gestaltung des
Objektes sollte man sich nach dem Willen der Natur richten. »A good
artisan seeks nothing that nature does not seek.«*3¢ Der Schliissel
dazu ist, jede Art von Ablenkung auszuschlieflen und eins mit dem
Werk zu werden. Yanagi beschreibt diesen immersiven Zustand des
Schaffens: »Objects crafted in this state of being, where all is entrusted
to nature, exist in a liberated zone. There are no unbreakable rules for
experienced artisans. Everything is left to the object and the heart.
Every shape, colour, and pattern is free for use.«*¥’

Die Orientierung an der Natur fiihrte dazu, dass die Einfachheit
zu einem &sthetischen Grundprinzip der japanischen Volkskunst
wurde. »In the world of folk art, the attitude of the artisans, the quality
of the things they make, the techniques they employ, all are extremely
simple. This simplicity is required by the character of the things being
made. But >simplicity< must not be understood as being rough and
unrefined. It is this simplicity, in fact, that forms the backbone of folk
art. [...] True beauty is not possible devoid of simplicity. [...S]imply
forms embody genuine beauty.«*38 Das asthetische Prinzip der Ein-
fachheit geht auf die Herstellung von Teegeschirr in der Edo-Zeit
(1603-1868) zuriick. Aus der tiefen, schlichten Schonheit der Ido-
Teeschalen entwickelten sich die grundlegenden Standards der Edo-
Schonheit. Heute gelten diese Teeschalen als wertvolle Kunstwerke,
als Objekte von hohem Prestige (jap. omeibutsu). Damals waren sie
jedoch nur alltagliches Teegeschirr, das von gewohnlichen Handwer-
kern miihelos hergestellt wurde.*3

434 Ebd., 52.

45 Ebd., 41.

436 Ebd.

47 Ebd., 46.

438 Ebd., 46f.

439 Vgl. Ebd. 551.

110

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

Wie bei anderen Handwerksformen ist die Niitzlichkeit ein
grundlegendes Merkmal des japanischen Volkshandwerks. Diese
Niitzlichkeit manifestiert sich in einem gesunden und ehrlichen Ser-
vice fiir den taglichen Gebrauch.#40 In diesem Zusammenhang wird
Aufrichtigkeit als eine entscheidende berufliche Eigenschaft angese-
hen, die Volkskiinstler*innen besitzen sollten. Die Volkskunst »must
be sincere, sincerely produced for use by the common person. It is the
aesthetic result of wholeheartedly fulfilling utilitarian needs. Its
beauty can be called wholesome or natural.«**! Dartiber hinaus pla-
diert Yanagi fiir die Zusammenarbeit zwischen professionellen Kiinst-
ler*innen und Volkskiinstler*innen. Erstere kdnnen mit ihrem groflen
Wissen und ihrer Kreativitat die Letzteren erleuchten. Diese Zusam-
menarbeit konnte der Volkskunst schnell zu beispiellosen Ergebnis-
sen verhelfen.##2 So kann das Volkshandwerk, das Schonheit und
Niitzlichkeit vereint, zur Entwicklung eines wahrhaft asthetischen
Geschmacks beitragen.

5.2.2. Atmospharische Formen: Stimmungen, Medialitdt und
Kulturen

Fiir die Asthetik im Sinne der sinnlichen Wahrnehmungslehre kann
der Ansatzpunkt des Atmospharenbegriffs dazu beitragen, zu einer
Position zu gelangen, die eng mit der kiinstlerischen Praxis im wei-
teren Sinne verbunden ist. Dies ist in erster Linie durch die Produ-
zierbarkeit der Atmosphire gekennzeichnet. Als eine von Wahrneh-
mendem und Wahrgenommenem gemeinsam konstruierte
Wirklichkeit ist Atmosphére nicht nur spiirbar, sondern auch bewusst
inszenierbar, erzeugbar und einsetzbar. Dementsprechend sollte sich
die dsthetische Untersuchung von Atmosphare nicht nur darauf kon-
zentrieren, wie Atmosphare erlebt wird, sondern auch darauf, wie
Atmosphare praktisch produziert wird. Schmitz’ Konzept Halb-Ding
zeigt auf, wie die gespiirte Atmosphare ihre vorhandenen Charaktere
von der Seite des objektiven Pols erhilt. Dabei liegt der Schwerpunkt
jedoch nicht auf Atmosphérendesign, sondern auf Atmospharenre-
zeption. Bahnbrechend fiir den heutigen Boom der Studien von Atmo-
spharendesign war Bohme. Von ihm wurde die Atmosphire designo-

440 Vgl Ebd. 5.
441 Ebd,, 7.
442 Vgl Ebd. 17.

111

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

rientiert definiert: »[Die] Atmosphiren [...] sind gestimmte Rdume
[...]. Es geht um [...] die Stimmung, mit der ein Raum einen emp-
fangt.«**3 Von Interesse ist hier, wie sich Anordnung und Attribute
objektiv identifizierbarer dinglicher Konstituenten auf die Gefiihle
und Emotionen des erfahrenden Individuums auswirken. Aufgrund
dessen sollte der Fokus der atmospharischen Gestaltung daraufliegen,
bestimmte Qualitaten des zu Gestaltenden hervorzuheben, um den
affektiven Zustand des Wahrnehmenden zu beeinflussen. Da Atmo-
sphire, die sich als Quasi-Objekt manifestiert, iiber den Gegen-
standspol her zugénglich ist, setzen die atmospharische Gestaltung
und Produktion die dinglichen Konstituenten wie etwa Materialien,
technische Medien, Rdume und Arrangements voraus. Die erzeugte
Atmosphare wird erst in affektiver Betroffenheit gespiirt. Auf diesem
Weg wird das Was-Sein der Atmosphare vom erfahrenden Subjekt
mitgestaltet.#+*

Die Wichtigkeit der Schaffung einer Atmosphare war den asthe-
tischen Praktiker*innen wie Maler*innen, Bildhauer*innen, Bithnen-
bildner*innen und Architekt*innen schon lange bewusst. »Er weif3
namlich, wie er durch Raumgestaltung, durch Farben, durch Requisi-
ten Atmosphiren erzeugen kann.«**> Selbst die antike Rhetorik kann
als dsthetische Arbeit verstanden werden, die darauf abzielte, durch
Texte oder Worte eine bestimmte Atmosphére zu erzeugen, um die
Stimmung der Lesenden oder Zuhorenden zu beeinflussen. In diesem
Zusammenhang trigt die Erforschung der japanischen Volkskunst
nicht nur dazu bei, iiber die Beziehung zwischen Kunst und Alltag
nachzudenken, sondern lenkt unsere Aufmerksamkeit auch auf die
Schaffung einer Atmosphire, in der sich die Elemente der Kunst mit
den Elementen des Alltags vermischen. Volkshandwerke sind nicht
mit eleganten und raffinierten Kunstwerken zu vergleichen. Vielmehr
handelt es sich um schlichte Gebrauchsgegenstinde, die sogar einen
rustikalen Charakter haben. Dennoch strahlen sie eine vertrauens-
volle, warme und familidre Atmosphare aus, in der man sich wie zu
Hause fiihlt.

Heute ist die Schaffung der Atmosphire zu einem wesentlichen
Teil der asthetischen Praxis geworden. Eine bewusste Gestaltung von
Atmosphiren findet in umfassenderen Lebensbereichen statt wie der

443 Bohme 2018, 275.
444 Vgl Bohme 2001, 54.
445 Bohme 2013a, 95.

112

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

Stadtplanung, der Architektur, der Ausstellungsgestaltung und ver-
schiedenen Medienarbeiten. Unter dem Einfluss der asthetischen
Okonomie, »die schon zum grofiten Teil nicht mehr Gebrauchswerte
produziert, sondern Inszenierungswerte«*#¢, hat sich das Konzept des
Designs grundlegend gewandelt. So geht es beispielsweise in der
Werbung nicht mehr nur um die Prasentation des Produktes selbst,
sondern um die Inszenierung einer bestimmten Atmosphare, in der
das Produkt nur noch ein Element ist. So konnen die Kund*innen das
Gefiihl, das die Werbung vermittelt, beim Einkaufen mitnehmen.*4’

Die Erzeugung der Atmosphare ldsst sich einem umfangreichen
asthetischen Projekt zuordnen, das sich der Anerkennung der Gleich-
wertigkeit von unterschiedlichen édsthetischen Praktiken widmet. Der
tiefere Sinn der Allgegenwartigkeit von Atmospharenherstellung ver-
weist darauf, »dass jede Gestaltung von Umwelt, jegliche Formation
der Oberflache der Welt in unser Befinden eir1geht.<<448 Das astheti-
sche Konzept der Atmosphére zwingt uns, den Begriff der Form (lat.
forma) und ihre Rolle im Design neu zu iiberdenken.** Als klassi-
scher Begriff der Asthetik und Kunstgeschichte bezeichnet Form im

46 Bohme 2018, 278.

447 Vgl. ebd., 274f.

448 Bohme 2013a, 15.

449 Im ontologischen Sinne verweisen die Ideen von Platon und Aristoteles auf zwei
Grundrichtungen des klassischen europdischen Konzepts Form. Platons Formbegriff
beschrinkt sich nicht auf eine Art formalistischer Beobachtung. Es geht ihm nicht um
die Erscheinung der Dinge. Vielmehr geht er von seiner Ideenlehre aus und konzen-
triert sich auf den Zusammenhang der Teile. Dabei ist zu beachten, dass Platon Form
(griech. eidos) und Idee (griech. i5¢a) austauschbar verwendet (Vgl. Morabitoh; Sack;
Bhate 2018, 33). Die Form wird in diesem Kontext als die ewige, unveranderliche Idee
interpretiert, die als nicht-physische Essenz aller Dinge die absolute Wahrheit der
Welt darstellt. Im Gegensatz dazu sind die Phanomene blofle Schatten, die die Form
nachahmen, d.h. momentane Darstellungen der Form unter verschiedenen Umstén-
den. In diesem Sinne ist die Form als eine den Einzeldingen der Erscheinungswelt
tibergeordnete Seinsweise zu verstehen (Vgl. Trebe3 2006, 113). Auf dieser Grundlage
unterscheidet Platon die Schonheit der Lebewesen, die reale Dinge darstellen, von der
Schonheit geometrischer Figuren (Vgl. Tatarkiewicz 1979, 148). Erstere ist vergang-
lich, letztere ist ewig und kommt daher dem Schonen an sich am nachsten. Fiir Platon
ist Schonheit ein quantifizierbares Attribut, das sich in mathematisch messbaren
Qualitdten und Proportionen ausdriicken ldsst. Platon geht von einer Form oder Idee
aus, die eine dem einzelnen Ding tibergeordnete Existenzweise besitzt. Im Gegensatz
dazu betrachtet Aristoteles Form (griech. eidos, morphe) und Materie (griechisch hyle)
als untrennbar. Form und Materie sind in der Konstitution der natiirlichen Objekte
wesentlich miteinander verbunden. Einerseits steht die Form (z.B. der Bauplan eines
Hauses) der Materie (z.B. die Bestandteile dieses Hauses) gegeniiber. Andererseits

113

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Allgemeinen die Art und Weise, wie die wahrnehmbaren Teile eines
Gegenstandes zusammengefiigt sind.*? In der bildenden Kunst
bezieht sich Form vor allem auf erkennbare Gestalten wie Umrisse,
Muster und Konturen und zeigt damit die Grenzen des Gegenstandes
auf.*! Dabei wird die Form in der Regel als Trager des Inhalts ver-
standen. Sie hat also die Aufgabe, den Inhalt zu beschreiben. Die Form
hat mit der Erscheinung zu tun, der Inhalt mit der Bedeutung.*? In
ihrem Verhiltnis geht es mehr um Gestalt und Wesen, um das Wie
und das Was, um Darstellungsweisen und um dargestellte Gegen-
stande.*>3 Ein klassischer Ansatz zum Verhiltnis von Form und Inhalt
in der bildenden Kunst findet sich bei Adolf von Hildebrand. 1893
untersuchte Hildebrand in seinem Aufsatz Das Problem der Form in
der bildenden Kunst drei Arten von Formen: Daseinsform (physische
Form der Gegensténde)/ Wirkungsform (Erscheinungsweise der
Gegensténde) und Darstellungsform (Form des Kunstwerks, die sich
aus der Beziehungsgleichung von Existenz- und Wirkungsform
ergibt). Nach Hildebrand sind alle auf kiinstlerischen Tatigkeiten
beruhenden Formdarstellungen wechselseitig an materielle Substan-
zen (Olbild, Aquarellbild etc.) gebunden. Das ist es, was der Kiinstler
oder die Kiinstlerin erreichen will, und kann wegen der psychologi-
schen Wirkungen nie als inhaltsfrei angesehen werden.*>* Und umge-
kehrt: Das Kunstwerk wird erst durch die Umsetzung der inhaltlichen
Komponenten in eine Form méglich.

Im dsthetischen Konzept der Atmosphare bezeichnet Form nicht
mehr die Grenzen von Dingen oder Substanzen.*>> Dementsprechend
wird ein Gegenstand nicht als etwas Unabhédngiges und Geschlosse-
nes betrachtet. Vielmehr wird die Form als ereignisreich, dynamisch
und unsicher empfunden und strahlt einen gewissen Glamour aus. In
gewisser Weise geht die Diskussion tiber die Unbestimmtheit der
Form auf Kant zurtick. Obwohl Kant die subjektiven Elemente der

sind sie zwei untrennbare Dimensionen eines Ganzen. Ohne Materie gibt es keine
Dinge. Und ohne die Form, die als das Allgemeine in den Dingen enthalten ist, ist es
unmoglich, die Dinge zu definieren (Vgl. Frede; Patzig 1988, 211-214). Insofern
bedeutet das Werden sowohl Entstehung als auch Verinderung. Was das Werden
ermdglicht und ihm damit zugrunde liegt, ist das, was es als Materie definiert.

40 Vgl. Trebe 2006, 112.

41 Vgl. Bohme 2018, 276.

42 Vgl. Trebef 2006, 112.

43 Vgl. Ebd.

4% Vgl. Wundram 1986, 185.

45 Vgl. Bohme, 2018, 276.

114

1)

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

dsthetischen Erfahrung betont, weist er darauf hin, dass die Intensitit
der Unbestimmtheit, Suggestivitat, Mehrdeutigkeit und Verspieltheit
der Form die Erfahrung des Schonen beeinflusst.*>® In der Moderne
setzt Adorno die dsthetische Reflexion iiber die Unbestimmtheit der
Form fort, die im Rahmen seiner Geschichtsphilosophie, Gesell-
schaftstheorie und Erkenntnistheorie stattfand. Die Form ist im
Kunstwerk nicht etwas »Auferlegtes und subjektiv Willkiirliches«**7,
sondern »wesentlich eine objektive Bestimmung.«**8 Sie ist »die
objektive Organisation eines jeglichen innerhalb eines Kunstwerks
Erscheinenden zum stimmig Beredten. Sie die gewaltlose Synthesis
des Zerstreuten, die es doch bewahrt als das, was es ist, in seiner
Divergenz und seinen Widerspriichen, und darum tatsachlich eine
Entfaltung der Wahrheit.«*>° Adornos Formverstiandnis geht dabei
tiber den Bereich der reinen Kunst hinaus und manifestiert sich viel-
mehr als eine asthetische Konzeption der Auseinandersetzung mit der
Gesellschaft, sodass die Ungewissheit und die Potentialitdt der Form
starker in den Vordergrund der Betrachtung riicken.

Mit der Unbestimmtheit atmosphérischer Formen setzt sich
Bohme eher gestalterisch auseinander. Er schrieb: »Eine Form kann
schwungvoll sein, kann hochaufstrebend sein, sie kann gedriickt sein
usw. Das heif’t also, jede Form ist als Form eines Gegenstandes im
Raum fiir den Menschen, der diesem Gegenstand begegnet, mit
Bewegungssuggestionen verbunden und tont gewissermafien von
daher schon die Stimmung des Raumes, in dem man sich befin-
det.«*¢0 Insofern geht es beim Design eigentlich nicht darum, wie man
etwas gestaltet, sondern eher darum, wie man Objekte, Anordnungen
und Installationen ausstrahlen lasst.*¢! Diese Ausstrahlung offenbart
in der Regel Materialqualititen (trocken, hart, weich, nass). Sie kann
aber auch mit Traditionen, Sitten und Gebrauchen verbunden sein und
hat daher eine semiotische Bedeutung. Eine klassische Studie in dieser
Hinsicht lasst sich »auf Goethes Lehre von der sinnlich-sittlichen
Wirkung der Farben zurtickgehen«*62.

456 Vgl. Bhme 2011b, 205.
457 Adorno 1974, 213.

458 Ebd., 214.

459 Ebd., 216.

460 Bohme 2018, 276.

461 Vgl Ebd.

462 Ebd.

115

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Mit Hilfe einer breiten Palette von Medien wie Licht, Farbe,
Klang, kulturbezogenen Zeichen und Objekten mit symbolischen
Bedeutungen wird Atmosphire erzeugt, die unser Umweltbewusst-
sein beeinflussen oder modifizieren kann. Zum Beispiel ist eine
warme Atmosphire nicht unbedingt mit hoher Temperatur verbun-
den, sondern kann auch die Kombination von sanftem Licht, roman-
tischer Musik, warmem Duft und heller Farbe sein. Besonders erwah-
nenswert ist hier James Turrells Installationsserie, die darauf abzielt,
ein lichtdurchflutetes, zeitgemédfles Ambiente zu schaffen. In seinen
Arbeiten befreit die inszenierte Dunkelheit der Raumlichkeit die
Netzhaut der Betrachter*innen von den Farb- und Lichteindriicken
umgebender Dinge und vermittelt somit ein irritierendes, unsicheres
Gefiihl in Bezug auf Befindlichkeit und Orientierung.*®3 Die Erschei-
nungsweise eines Werkes ist beim Wahrnehmen nicht statisch und
unverdnderlich. Stattdessen variiert sie in ihrer Raumlichkeit je nach
Position und Entfernung der Betrachtung und erscheint in variablen
Formen (zwei- oder dreidimensional). In diesem Zusammenhang
bezieht sich die Wahrnehmung nicht nur auf das, was visuell erfasst
wird, sondern eher auf die Art und Weise, wie sich visuelle Gegeben-
heiten manifestieren. Eva Schiirmann analysiert die Interdependenz
von Wahrnehmung und Erscheinung in Turrells Arbeiten. Sie schreibt
dazu: »Das Werk hat die Moglichkeit, als flachiges Farbfeld ebenso
wie als dreidimensionaler Lichtraum zu erscheinen, je nach dem, wo
der Betrachter sich befindet. [...] Im Akt der Anschauung hat das
Kunstwerk mehrere Moglichkeiten, in Erscheinung zu treten. Das,
was es ist oder nicht ist, — Flache oder Tiefe — erweist sich als bedingt
durch die einander wechselseitige [sic!] bedingenden Prozesse des
Wahrnehmens und Erscheinens. Méglichkeit wird hier zu einer
Dimension, die nicht ein blofies Sein-Konnen bedeutet, sondern eine
Kraft und ein Vermogen, die die ambivalenten Erscheinungsweisen
der Arbeit ausmachen.«*%* Beim Betrachten dieser Werke erlebt man
gleichzeitig die »Leibhaftigkeit der Wahrnehmung«*¢>. Die Wahr-
nehmung als eine Tatigkeit, die »den ganzen Korper und seine raum-
liche Bezogenheit«*¢® betrifft, wird hier deutlich.

Da sich die Konturen von Objekten stindig je nach Betrach-
tungsposition und -entfernung verandern, ist das gewohnt Verstand-

463 Vgl. Schiirmann 2000, 73f.
464 Schiirmann 2000, 72.

465 Ebd.

466 Ebd.

116

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

nis von materiellem Raum und geometrischem Korper daher weitge-
hend irrelevant. Auf dieser Grundlage erklart Schiirmann die
Ursachen fiir die Atmosphire von Turrells Arbeiten: »Die Raume, die
Turrell einrichtet, wirken vage und mehrdeutig; ihre Abmessungen
sind kaum in Metern abzuschitzen, da die Konturen der Wande, der
Decke und des Bodens sich bei groflerem Rezeptionsabstand immer
wieder dem Blick entziehen. Es scheint, als ob die Frage nach Hohe,
Breite oder Linge ohne jeden Sinn sei. Das Licht erscheint als Volu-
men, mithin als das, was den Raum ausfiillt. Der Raum selbst hinge-
gen ist nicht erfahrbar als dasjenige, das Descartes dadurch definierte,
daf$ es von Korpern einnehmbar sei, sondern vielmehr als eine unbe-
stimmte Atmosphdre.«*¢” In Turrells Wedgework Series erzeugt bei-
spielsweise das projizierte Licht die [llusion von Mauern oder Barrie-
ren. In scheinbar realistischen Formen vermitteln diese virtuellen
Objekte den Eindruck, dass sie wirklich existieren. »Doch man greift
in das materielle Nichts; die Wirkung des Unkorperhaften istindessen
nicht weniger machtvoll — die Wahrnehmung wird als leibhaftig
wahrnehmbar.«*¢8 Durch die dsthetischen Qualitaten und Wirkungen
aus dem Zusammenspiel von Licht und Farbe bieten Turrells Arbeiten
den Betrachter*innen eine Vielzahl von Wahrnehmungsmoglichkei-
ten und machen damit Wahrnehmung selbst erfahrbar.

Der Einfluss soziokultureller Faktoren ist bei der Gestaltung von
Atmospharen nicht zu vernachldssigen. Aus der Erfahrungsperspek-
tive beschreibt Obert die Grundziige ostasiatischer Gartenatmo-
sphére sowie die Grundstellung des Sehens in ihr. In einem ostasia-
tischen Garten mangelt es oft an der strukturellen Uberschaubarkeit
und der perspektivischen Klarheit. Den Besucher*innen fillt es
schwer, ihren Blick auf einzelne Dinge zu richten. Stattdessen taucht
er in »eine ganz aus Stimmungswerten aufgebaute Welt«*¢® ein und
wird »in ein gelostes Schauen versetzt, das nicht recht >wahr-
nimmt«*/0. Obert erklart: »Dieses Schauen scheint ungebunden im
Gang durch den Garten >mitzulaufenc [...] Ein solcher >Ort< ist mehr
als der blofe Raum oder ein Platz; er ist das Versammelnde selbst, das
die Dinge sich um den Menschen scharen lasst. So erweist er sich als

467 Ebd.
468 Ebd.
469 Obert 2019, 44.
470 Ebd.

N

117

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

der konkrete Ort eines jeweiligen Weltaufganges.«*’! Thm zufolge ist
die Gartenatmosphire »besonders stark und unmittelbar«*’? mit dem
Sehen verbunden, auch wenn »Gehor und Geruchssinn«*”3 einbezo-
gen sind. Die atmospharische Wahrnehmung ist insofern kein »vages
Gefiihl ohne spezifische Charaktere«*#. Im Gegenteil, das atmospha-
rische Sehen liefert »eine Vorprigung fiir alle weiteren Sinneswahr-
nehmungen«*7>.

Ostasiatische Garten zeigen grundsitzlich die Anpassungsbe-
wegungen zwischen Natiirlichkeit und Kiinstlichkeit. Trotzdem erge-
ben sich aufgrund unterschiedlicher kulturphilosophischer Traditio-
nen unterschiedliche Prioritaten. Naturbelassenheit ist ein
Grundprinzip fiir die Gestaltung eines chinesischen Dao-Gartens.
Hier hat die Natiirlichkeit Vorrang vor der Kiinstlichkeit. Aufgrund
dessen sollten vorhandene natiirliche Gegebenheiten und Strukturen
wie etwa Hiigel, Steine, Pflanzen, Baume, Teiche und arrangierte Fels-
formationen so viel wie moglich erhalten bleiben. Nehmen wir die
Formen der Baume als Beispiel: Hier versucht man nicht, die Struk-
turen von Stammen, Asten und Zweigen zu verdndern. Stattdessen
behalt man ihre urspriinglichen Zustiande: gerade oder gebogen, kurz
oder lang, hart oder weich. So bleiben sie wie natiirlich gewachsen
und geformt. Dariiber hinaus verschmelzen die von Menschenhand
geschaffenen Landschaften wie z.B. architektonische Werke mit
natlrlichen Landschaften. »Der Mensch kann zwar etwas verandern
oder neugestalten, jedoch auf einfache Art und Weise und in Uber-
einstimmung mit der Natur — nicht gegen sie.«*’® Jede kiinstliche
Fertigung oder Verdanderung sollte also mit den Strukturen der vor-
handenen nattirlichen Elemente harmonieren. Auf diese Weise sind
kiinstliche bzw. architektonische Komponenten und natiirliche Gege-
benheiten in einem Dao-Garten miteinander verschmolzen. Schlief3-
lich wirkt alles wie natiirlich entstanden. Daraus ergibt sich eine
schlichte, harmonische Atmosphare.

Offenkundig unterscheiden sich die naturnahen daoistischen
Garten von den italienischen Renaissancegirten des 16. Jahrhunderts
und den franzosischen Barockgirten des 17. Jahrhunderts, die sich

471 Ebd., 44f.

472 Ebd., 44.

473 Ebd.

474 Ebd.

475 Ebd.

476 Lim 2002, 26.

118

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

durch geometrische Anordnung, rationale Komposition, raffinierte
Gestaltung und die Orientierung an der Vorherrschaft des Menschen
tiber die Welt auszeichnen. In einem Barockgarten werden beispiels-
weise die urspriinglichen Formen der Baume und Pflanzen in der
Regel stark verdndert. Die meisten werden beschnitten und in geo-
metrische Formen gebracht. Diese kiinstlich erzeugten Formen wer-
den im europaischen Kontext oft als schoner empfunden als die natiir-
lich gewachsenen Formen von Pflanzen und Baumen. Fiir diejenigen,
die mit dem daoistischen Ansatz vertraut sind, ist es leicht, die Kon-
notation der harmonischen Beziehung zwischen Mensch und Natur,
die im Dao-Garten dargestellt wird, nachzuvollziehen. Ansonsten
konnte es schwierig sein, in diese naturhafte Atmosphére angemessen
einzutauchen. Ein gegenteiliger Eindruck konnte vermittelt werden:
Der Gestaltungsstil der daoistischen Gartenanlage scheint unregel-
maflig, ungeordnet und verwirrend zu sein. So lasst sich feststellen,
dass die Erzeugung einer naturnahen Atmosphare abhingig ist nicht
nur von objektiven Arrangements von Pflanzen, Wegen, Wasserspie-
len, Blumen, Skulpturen und architektonischen Kompositionen, son-
dern auch von soziokulturell vermittelten symbolischen Bedeutungs-
systemen.

Hinsichtlich der Harmonie zwischen Mensch und Natur sind die
daoistische Garten in gewisser Weise mit den englischen Garten des
18. Jahrhunderts vergleichbar. Die englischen Garten waren nicht nur
von den Beschreibungen ostasiatischer Garten durch die Missionare
jener Zeit beeinflusst, sondern passten sich auch den natiirlichen,
kulturellen, dsthetischen und religiosen Gegebenheiten vor Ort an,
um einem neuen Natur- und Freiheitsverstandnis Ausdruck zu ver-
leihen, insbesondere nach der Glorious Revolution von 1688,/1689.
»Die geometrischen Formen einer ideellen Ordnung barocker Gar-
tenanlagen verwandeln sich in die natiirliche Unregelmafigkeit eines
Landschaftsgartens. Die Wellenlinie, die die Gerade weitgehend
ersetzt, ist dabei keine einfache Nachahmung der Natur.«*”” Christian
Cay Lorenz Hirschfeld (1742-1792) war einer der bedeutendsten deut-
schen Theoretiker*innen der Gartenkunst in der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts. Sein flinfbandiges Werk Theorie der Gartenkunst
(1779-1785) ist der englischen Gartenkunst gewidmet und hatte gro-
fen Einfluss auf die zeitgenossische deutsche Gartenkunst. Fiir
Hirschfeld steht die Umweltgestaltung in engem Zusammenhang mit

477 Brudzynska-Némec 2012, 81.

119

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

dem Lebensgefiihl, das auf Ganzheit, Ubereinstimmung und Wech-
selwirkung ausgerichtet ist. Seine Theorie der Gartenkunst legt
besonderen Wert auf die Wechselwirkung zwischen den materiellen
Anordnungen des Landschaftsgartens und ihren sinnlich-affektiven
Eindruicken. Hirschfeld betonte, dass ein Gartenktinstler oder eine
Gartenkiinstlerin bestrebt sein sollte, »die Seele der Natur, in sein
Werk [zu] bringen«.#’8 Er argumentierte: »Diese hohere Bestimmung
der Garten erweitert und veredelt den Gesichtspunkt, aus welchem
sie betrachtet werden kénnen, erhebt sie in die Classe wiirdiger Kunst-
werke und unterwirft sie daher den Regeln des Geschmacks und der
Schonheit, denen sie nicht unterworfen waren, so lange sie unter den
Handen gemeiner Girtner blieben.«*”? Auf dieser Grundlage kon-
zentriert sich Hirschfelds Theorie der Gartenkunst auf die Krifte und
die Einfliisse der verschiedenen Naturobjekte auf den Menschen. Dies
sei »nicht blofle [eine] Belustigung des dufleren Sinnes, sondern
[eine] innere wahre Aufheiterung der Seele, [eine] Bereicherung der
Phantasie, [eine] Verfeinerung der Gefiihle; [eine] Erweiterung des
Bezirks fiir Geschmack und Kunst; [eine] Beschaftigung des mensch-
lichen Schopfungsgeistes auf einem Platze, worauf er noch wenig
wirksam war; [eine] Veredelung der Werke der Natur und [eine] Ver-
schonerung einer Erde, die auf eine Zeit unsere Wohnung ist. Wenig-
stens reicht so weit ihr Umfang, so weit die hohe Bestimmung,
wonach sie streben soll«.*80

Die Gartenkunst in Ostasien wurde zuerst in China entwickelt.
Spater wurden die Gestaltungsprinzipien chinesischer Garten nach
Japan iibertragen und an die natiirlichen, kulturellen und asthetischen
Gegebenheiten Japans angepasst. Im Vergleich zu Dao-Gérten wird
in japanischen Zen-Gérten der Kiinstlichkeit der Vorzug vor der
Nattirlichkeit gegeben. Hier spiegelt sich die Kiinstlichkeit zunachst
in der starkeren Symbolik der verschiedenen Bausteine wider. Durch
die Extraktion und Verdichtung natiirlicher Elemente strahlt die sym-
bolische Landschaft eine Atmosphare der Einfachheit, Gelassenheit
und Weltabgewandtheit aus und regt die Betrachter*innen dazu an,
tiber ihre Existenz in der Welt nachzudenken.

Aufgrund ihrer spirituellen und dsthetischen Kraft nehmen
Steine einen wichtigen Platz in Zen-Gérten ein. Jiro Takei und Marc

478 Hirschfeld 1779, 150.
479 Ebd., 156.
480 Ebd.

120

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

P. Keane definieren die Steinplazierung als einen zentralen Akt der
japanischen Gartengestaltung.*8! Auf dieser Grundlage geben sie
einen historischen Uberblick iiber die Zusammenhinge zwischen den
heiligen Konnotationen von Steinen, der Gartengestaltung und der
religiosen Praxis in Japan: »Im Alterum wurden sie [, also Steine] als
Gebetsstitten genutzt. Das galt vor allem fiir jene, die man in der
unbertihrten Landschaft fand, oftmals runde oder von Natur aus auf-
ragende Exemplare. Man glaubte, dass Stein die Kraft besdfien, die
Gottheiten aus ihren himmlischen Gefilden auf die Erde herabzulo-
cken und sie zu veranlassen, den Dorfgemeinschaften ihre Gunst in
Form von Gesundheit und reichen Ernten zu erweisen. Diese heiligen
Steine — iawkura - sind bis heute aktiv in das religiose Leben einge-
bunden. In spéaterer Zeit wurden die spirituellen Qualitdten, die man
den heiligen Steinen beimaf3, auf die Gartensteine {ibertragen. Neue
Bedeutungsebenen erschlossen sich, die sich aus Kulturimporten wie
dem Buddhismus oder der Geomantie — einer alten chinesischen
Methode der Wahrsagerei unter Einbeziehung der geophysikalischen
Beobachtung — ableiteten.«*52

Das »Mitte bis Ende des 11. Jahrhunderts, innerhalb der Heian-
Zeit (794-1185)«*83 geschriebene Sakuteiki gilt als das alteste
bekannte Handbuch zur japanischen Gartengestaltung (Bausteine,
Prinzipien und Themen).*8* Interessanterweise werden in diesem
Werk die Bediirfnisse von Steinen in Bezug auf ihre Arrangements
erwahnt, zum Beispiel mit den folgenden Worten:

»Man wiahlt einen besonders bemerkenswerten Stein aus und stellt ihn
als Hauptstein auf. Dann platziert man die anderen Steine nach den
Bediirfnissen des ersten Steins [...] Man stellt einen auflergewohnli-
chen Stein auf, der mit den Umklammerungssteinen und dem Front-
stein gut harmoniert, sobald sie dazukommen. Dann platziert man den
verborgenen Stein ganz nach den Bediirfnissen des als ersten gesetzten
Steins.«*8°

481 Vgl. Takei; Keane 2004, 8.

482 Ebd.

43 Ebd., 9.

484 Esist erwdhnenswert, dass die Praxis der Gartengestaltung in China der in Japan
vorausging, dass aber die ersten theoretischen Uberlegungen zu diesem Thema in
Japan zu finden sind. Erst 1631 schrieb Ji Cheng (FF5%) das erste Werk tiber chinesische
Gartenforschung, Yuan Ye ([#1i3, Gartendesign).

485 Takei; Keane 2004, 139.

121

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

Hier, so Takei und Keane, sind die Bediirfnisse von Steinen nicht nur
im modernen Sinne als Sorge um die Steineigenschaften zu verstehen.
In Verbindung mit dem Kontext der damaligen Zeit stellt dieser Aus-
druck klar, dass das Verlangen der Steine als Lebewesen ernst genom-
men werden sollte. 486

Der praktische Umgang des Konzepts von Atmosphére geht iiber
die Grenze der herkommlichen Kunst hinaus und erstreckt sich auf
verschiedene Lebensgebiete, was fiir die Weiterentwicklung der
Asthetik von weitreichender Bedeutung ist. Allgegenwirtig gestaltete
atmosphdrische Phénomene bilden heutzutage weitgehend die
Grundlage unserer Lebenserfahrung. Es ist unmoglich, sich von
atmospharischen Kriften zu befreien, denn der Verlust der Atmo-
sphére ist immer noch Atmosphare.*3” Aufgrund dieser Tatsache ver-
dienen die Komplexitit der Atmosphdren und die entsprechenden
Wahrnehmungsvorgehensweisen eine vertiefte Betrachtung. Beson-
dere Aufmerksambkeit ist den atmosphérischen Formen, die traditio-
nellerweise entweder tibersehen oder unterschatzt wurden, zu schen-
ken. Neben der theoretischen Erdrterung ist eine empirische
Auseinandersetzung mit dem Konzept der Atmosphére deswegen von
grofler Bedeutung, um auf die Frage nach der Beziehung zwischen
Alltagsgegenstianden, Kunstwerken oder natiirlichen Elementen und
den Atmospharen, die sie ausstrahlen, einzugehen. Indem die Kunst-
praxis die Inszenierung und Gestaltung des Atmospharischen, das die
Umgebungsqualititen und menschliche Befindlichkeit zusammen-
bringt, zur Geltung bringt, bietet sie den Asthetiker*innen ein wich-
tiges Priiffeld: Zum einen konnen darin die Umsetzbarkeit und
Zumutbarkeit der theoretischen Befunde iiberpriift werden. Zum
anderen konnen dadurch weitere Betrachtungsperspektiven der leib-
lichen Beziehung mit der Umwelt erschlossen werden. Davon ausge-
hend ist es notwendig und sinnvoll, im Zuge eines asthetischen Ent-
wurfs die Rolle der kiinstlerischen Praxis neu zu tiberdenken.

5.2.3. Resonanz und sinnvolles Atmosphdrendesign

Bohme sieht den Wandel hin zum atmospharischen Design als durch-
aus positiv an. Seiner Ansicht nach spiegelt dieser Wandel die Fort-
setzung einer Warenisthetik in der Gegenwart wider. Er schrieb: »Wir

486 Vgl. Ebd., 8.
487 Vgl. Bohme 2013a, 29.

122

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

haben auf diesem Wege gesehen, wie die asthetische Produktion in
der Okonomie eine Rolle spielt und zwar gerade die Rolle, dass die
Markte nicht gesittigt werden. Wenn man sich auf die elementaren
Bediirfnisse beschrianken wiirde, wéren sie langst gesattigt. Faktisch
bedeutet das eine ungeheure Ausdehnung der Warenésthetik und
zwar namlich auf der einen Seite hinein in den Bereich des Konsums
— das habe ich gezeigt — und, um das nicht wegzulassen, auf der ande-
ren Seite im Bereich der Produktion.«*%8 Eine offenkundige Schwie-
rigkeit von Bohmes Forschung ist der Mangel an einer normativen
Reflexion, aufgrund der Tatsache, dass nicht jede gestaltete Atmo-
sphére eine positive Wirkung hat. Manche konnen physisch, psycho-
logisch und spirituell negativ oder sogar schidlich sein. Wie schafft
man eine Atmosphare, die als sinnvoll erfahren werden kann? Um
diese Frage zutreffend zu beantworten, versuche ich hier das in den
letzten Jahren vom Soziologen Hartmut Rosa entwickelte Konzept der
Resonanz einzufiihren.

In den letzten Jahrzehnten hat sich die Resonanzforschung in
vielen wissenschaftlichen Bereichen (Mathematik, Kosmologie,
Kernphysik, Biologie, Medizin, Archdologie, Anthropologie, Ethno-
logie, Kunstgeschichte, Soziologie, Linguistik, Geologie, Ozeanogra-
phie, Paldontologie usw.) rasant entwickelt. Dies spiegelt ein tieferes
Verstandnis der komplexen Zusammenhange der Welt wider.8? Der
Ausdruck Resonanz wurde urspriinglich verwendet, um ein akustisch-
physikalisches Phanomen zu beschreiben. Es handelt sich um »eine
spezifische Beziehung zwischen zwei schwingungsfahigen Korpern,
bei der die Schwingung des einen Korpers die >Eigentatigkeit« [...] des
anderen anregt.«490 Resonanz setzt »ein resonanzfihiges Medium
beziehungsweise einen entgegenkommenden Resonanzraum«*9! vor-
aus, »der die beschriebenen Resonanzwirkungen zuldsst, aber nicht
erzwingt.«*2 Wenn man zum Beispiel eine Stimmgabel anschldgt,
schwingt eine andere nahe gelegene mit ihrer eigenen Frequenz
mit.*?3 In diesem Zusammenhang kann man sagen, dass die beiden
an der Resonanz beteiligten Korper mit ihren eigenen Stimmen spre-

488 Bohme 2018, 278f.
489 Vgl. Cramer 1996, 7ff.
490 Rosa 2016, 282.

491 Ebd., 284.

492 Ebd.

493 Vgl. Ebd,, 282.

123

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

chen.#*¥* Bei einer Resonanzbeziehung kann der Einfluss eines oszil-
lierenden Impulses viel »grof3er sein als die Eigenwirkung des ersten
Korpers«#9.

Bei Rosa wird Resonanz »als einen sozialphilosophischen
Grundbegriff und eine sozialwissenschaftliche Analysekategorie«*9
interpretiert. Seine Theorie geht zurtick auf Uberlegungen zur Spat-
moderne, insbesondere zur modernen Logik des Wachstums und der
Beschleunigung,**” die von instrumentellem Denken dominiert wird,
und deren negative Auswirkungen auf die Lebensweise. Die Moderne
verkorperte urspriinglich eine Vision des guten Lebens. »[In particu-
lar ... lJate modernity began with the promise to make the world more
available, attainable, and accessible. Unfortunately, however, the high
level instrumentalization that characterizes these changes led to feel-
ings of alienation.«*’8 Ausgehend von der emanzipatorischen Tradi-
tion der Frankfurter Schule*®® versucht Rosa, die Norm des guten
Lebens aus sozialphilosophischer Perspektive neu zu artikulieren, um
das beschleunigungsorientierte Lebensmodell abzulosen.?0 Seine
Resonanztheorie widmet sich insofern nicht in erster Linie einem
materiell-physikalischen Phanomen, sondern eher einer bestimmten
Beziehung, um eine Kritik am Essentialismus auszudriicken.’0!
Obwohl Kapitel 1 von seinem Buch Resonanz. Eine Soziologie der
Weltbeziehung die grundlegende Konstitution von Weltverhiltnissen
auf der Grundlage von Korperlichkeit untersucht, geht es eher darum,
ein umfassendes Modell der Weltbeziehungen aus soziologischer
Sicht zu entwickeln.>02

Der Begriff Welt bezieht sich hier im weitesten Sinne auf die
materielle, soziale und/oder natiirliche Welt - je nach Kontext.593 Fiir
das Verhaltnis des Subjekts zur Welt lassen sich in der Moderne zwei
Grundstrategien ausmachen: Weltbeherrschung und Weltanver-
wandlung. Wihrend die erste Strategie in Entfremdung endet, fiihrt

494 Vgl. Ebd.

495 Ebd.

496 Ebd., 281.

497 Vgl. J. D'Ambrosio 2020, 54.
498 Ebd., 53.

499 Vgl. Diaconu 2017, 45.

500 Vgl. J. D’Ambrosio 2020, 54.
501 Vgl. Diaconu 2017, 42.

502 Vgl. Rosa 2016, 83-328.

503 Vgl. J. D’Ambrosio 2020, 54.

124

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

die zweite zu Resonanzerfahrungen, sofern das Subjekt intrinsischen
Interessen folgt.>%* Rosa sieht in der Resonanz das beste Modell fiir
die Weltbeziehungen. Im Grunde genommen bezeichnet Resonanz
hier einen relationalen Modus, der die Beziehung des Subjekts zur
Welt darstellt, und zwar »einen Modus des In-der-Welt-Seins, [...]
eine spezifische Art und Weise des In-Beziehung-Tretens zwischen
Subjekt und Welt«®?. Resonanz bedeutet nicht Echobeziehung, son-
dern eine Antwortbeziehung. Sie setzt voraus, dass beide Seiten mit
ihrer eigenen Stimme sprechen.’%¢ Die Theorie der Resonanz »geht
gerade nicht davon aus, dass Subjekte auf eine vorgeformte Welt tref-
fen, sondern postuliert, dass beide Seiten — Subjekt und Welt — in der
und durch die wechselseitige Bezogenheit erst geformt, gepragt, ja
mehr noch: konstruiert werden.«*” In der modernen Gesellschaft
konnen konstitutive Resonanzraume »der Bereich der Arbeit oder der
Familie, aber auch der Kunst, der Religion und der Natur«®98 sein, die
durch »Institutionen, Praktiken und Vergesellschaftungsmodi«®%?
gepragt sind. In einem solchen Resonanzraum kommen Subjekt- und
Objektpol miteinander in Kontakt und reagieren aufeinander. Gleich-
zeitig sprechen sie mit ihrer eigenen Stimme.*!? »Selbstverhaltnis und
Weltverhiltnis lassen sich in diesem Sinne nicht trennen.«’'! Rosa
zufolge stellt das »Verlangen nach Resonanzbeziehungen«®? »ein
menschliches Grundbediirfnis und eine Grundfahigkeit«>'® dar. Inso-
fern bietet das soziologische Konzept der Resonanz »ein enormes
Anregungspotential fiir die Untersuchung von Weltverhaltnissen auf
nahezu allen Feldern des menschlichen Lebens«®!#. Auf dieser Grund-
lage definiert Rosa Resonanz als einen normativen Begriff, der den
»Mafstab des gelingenden Lebens«>! liefert. Rosas Theorie der Reso-
nanz zeigt das Potential, verschiedene Formen des Dualismus zu
iiberwinden und die Wechselwirkungen zwischen »Geist und Korper

504 Vgl. Diaconu 2017, 41.
505 Rosa 2016, 285.

506 Vgl. Rosa 2016, 298.
507 Rosa 2016, 62.

508 Ebd., 294.

509 Ebd.

510 Vgl Ebd., 285.

511 Ebd., 62.

512 Ebd., 292.

513 Ebd., 293.

514 Ebd., 281.

515 Ebd., 294.

&

<

125

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

(oder Leib und Seele), Gefiihl und Verstand, Individuum und Gemein-
schaft und schlieflich Geist und Natur«®!¢ zu betrachten.

Die Asthetik bietet ein Experimentierfeld fiir Weltverhilt-
nisse.’” Was wir hier als Schonheit erfahren, ist vielmehr die zum
Ausdruck gebrachte Moglichkeit eines resonanten Weltverhaltnisses,
die Moglichkeit eines In-der-Welt-Seins, in dem Subjekt und Welt
aufeinander reagieren.’!8 Das Asthetische hat in Rosas Theorie fast
ausschlieflich mit Kunst zu tun. Kunst bezieht sich hier auf eine pri-
vilegierte Erfahrung in dem Sinne, dass sie ein Experimentierfeld fiir
verschiedene Beziehungsmuster zur Welt bietet.”! Reine Resonanz
istnach Rosa nurin der Kunst erfahrbar. Als wichtigstes Resonanzfeld
der modernen Gesellschaft beriihrt und bewegt die Kunst den tiefsten
Teil der Seele des modernen Rezipienten.>?0 Die kiinstlerische Reso-
nanz verkorpert das Wechselspiel zwischen Formvollendung und
Formiiberschreitung.”?! Musik, Malerei, Tanz, Theater, Romane und
Poesie konnen die Erfahrung eines breiten Spektrums von Weltbe-
ziehungen wie Einsamkeit, Melancholie, Verbundenheit, Wohlstand,
Zorn, Wut, Hass und Liebe wiedergeben und ausdriicken.>?? Diaconu
weist darauf hin, dass Rosas Kunstverstandnis stark von romanti-
schen Vorstellungen gepragt ist: Kunst bewegt, beriihrt, macht gltick-
lich und verdndert das Leben. Der einzige Wert der Kunst ist die
Schonheit.’?3 Im Gegensatz dazu sind Themen wie Alltagsdesign in
seiner Resonanztheorie nicht nur unwichtig, sondern auch kritisch zu
betrachten. Insbesondere die Kommerzialisierung der Spatmoderne
hat zu einer inhdrenten Verarmung der formalen Entwicklung
gefiihrt, sodass die kiinstlerische Kraft sich zu erschopfen droht.524
Doch wie oben ausgefiihrt, ist der dsthetische Konsum in der Erleb-
nisgesellschaft in vielen Fallen wichtiger als der Warenkonsum. Da
sich die Logik des Konsums verandert hat, ist es denkbar, dass Design
zu einem weiteren Schwerpunkt der dsthetischen Resonanzforschung
wird.

516 Ebd., 293.

17 Vgl. Ebd., 483.

518 Vgl. Ebd., 482.

519 Vgl. Diaconu 2017, 46.
520 Vgl. Rosa 2016, 473.
521 Vgl. Ebd., 499

22 Vgl. Ebd., 483.

523 Vgl. Diaconu 2017, 46.
24 Vgl. Rosa 2016, 499f.

126

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

Ich unternehme hier den Versuch, das Konzept der Resonanz in
die atmosphirische Gestaltung einzufiihren. Ziel ist es, nicht nur den
asthetischen Horizont der Resonanztheorie zu erweitern, sondern
auch die normative Dimension der atmospharischen Gestaltung zu
starken.

Fiir den Zusammenhang zwischen Resonanz und Emotion gibt
Rosa zwei scheinbar widerspriichliche Erkldrungen. Zum einen ist
»Resonanz [...] kein Gefiihlszustand, sondern ein Beziehungsmo-
dus.«>?® »Dieser ist gegeniiber dem emotionalen Inhalt neutral. Daher
konnen wir traurige Geschichten lieben.«*?® Aufgrund dessen »kann
die >negative« Emotion Trauer [..] zu einer positiven (Reso-
nanz-)Erfahrung fiihren, und deshalb sind Satze wie Der Film war so
schon, ich habe so geheult kein semantischer Unfug, sondern Ausdruck
einer allgemeinen Erfahrungstatsache.«>” Ausgehend davon sieht
Rosa in der radikalen »Entkopplung von Emotion und Resonanz ein
spezifisches Charakteristikum asthetischer Erfahrungen«®28. Hier
scheint Rosa noch dem traditionellen Ansatz zu folgen, der Emotionen
als rein innere Gemiitszustande behandelt und damit die Moglichkeit
einer leiblich-affektiven Beteiligung an der Resonanz ausschlief3t.
Zum anderen sieht er in der Resonanz »eine durch Af«fizierung
und E—motion, intrinsisches Interesse und Selbstwirksamkeitser-
wartung gebildete Form der Weltbeziehung, in der sich Subjekt und
Welt gegenseitig berithren und zugleich transformieren.«*?° Rosa
scheint keinen geeigneten Weg zu finden, die beiden oben genannten
Positionen miteinander in Einklang zu bringen. Fiir unsere Diskus-
sion tiber atmospharisches Design wire die zweite Position inspirie-
render, da sie die grundlegende Rolle des Affektiven in der Interaktion
mit der Welt betont.

Als affektiv-leibliches Wesen entwickelt der Mensch stets seine
Resonanzbeziehung zur Welt in einem bestimmten Raum. Das Spek-
trum des Raumes ist auflerordentlich breit. Es reicht von der Natur

525 Ebd., 288.

526 Ebd., 298.

527 Ebd., 288

528 Ebd., 289.

529 Ebd., 298. In diesem Zusammenhang erklart Diaconu: »[ Af«fizierung] refers to
affect in a broad meaning (being affected by something, including by perceiving it)
« (Diaconu 2017, 43). Im Gegentail, »e—motion stems from emovere« (Ebd.),
was »moving away« (Ebd.,), »removing« (Ebd.) oder »dislodging« (Ebd.) bedeutet.
Affizierung und E—motion zeigt auf, dass die Resonanz aus zwei Schritten
besteht: »I let myself be affected by the world and answer to it« (Ebd., 42).

127

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

iiber die Landschaft und die urbane Architektur bis hin zum 6ffentli-
chen und privaten Raum. In einer weitgehend von Asthetisierung,
Mediatisierung und Digitalisierung gepragten Welt konnen sich die
daraus entstehenden Atmospharen auf vielfiltige Weise auf mensch-
liche Befindlichkeiten auswirken (materiell, immateriell und auch
energetisch), um die Tendenz zu Resonanz oder Entfremdung zu for-
dern. Diese Auswirkung geht in beide Richtungen: Nicht nur hat der
Raum »eine dispositionsbildende Wirkung auf die individuelle Stim-
mung, sondern umgekehrt pragt die psychische Verfassung auch die
Wahrnehmung«®39 von rdumlichen Merkmalen.

Was die Resonanzwirkung im Atmosphérendesign angeht, ist es
entscheidend, auf »den Zusammenhang zwischen leiblichen und
emotionalen Regungen und Bewegungen [...] und landschaftlichen
oder raumlichen >Ausdrucksgestalten««®3! zu achten. Insofern sollte
ein sinnvolles Atmosphiarendesign darauf abzielen, eine dispositio-
nelle Resonanz hervorzurufen. Dabei spielen Stimmungen eine
wesentliche Rolle. In architektonischen Einrichtungen wie Geschif-
ten, Einkaufszentren, Supermarkten und Restaurants haben »Farben,
Formen, Kliange und Gertiche [...] eine disponierende Wirkung«®3?,
die Art und Grad der Resonanzempfindlichkeit beeinflusst und damit
die Konsumbereitschaft fordert oder hemmt. In Wohnhéusern kon-
nen »scheinbar nebensachliche Faktoren wie Beleuchtung und Beltif-
tung, die Materialitat der Oberflachen, farbliche Kontrastwirkungen,
die Anordnung von Ein- und Ausgingen, die Laufrichtungen usw.«>33
einen erheblichen Einfluss auf die Stimmungslage und das Wohlbe-
finden der Bewohner*innen austiben. Unser Leib und unsere Gefiihle
sind dabei die ersten Richter.

Eine Resonanzwirkung wird oft auch in kommunikationsorien-
tierten zwischenmenschlichen Bereichen (am Arbeitsplatz, in Kir-
chen, Schulen, Vereinen usw.) angestrebt. Neben funktionalen Erwa-
gungen sollte sich das Atmosphiarendesign dabei einer Rolle bei der
Forderung des sozialen Zusammenhalts und der sozialen Integration
widmen. Zu diesem Zweck sollten Objekte und Umgebungen so
gestaltet und angeordnet werden, dass sie eine anregende und leben-
dige Atmosphire schaffen. In einem Seminarraum zum Beispiel pra-
gen verschiedene Anordnungen der Tische oder sogar das Fehlen von

530 Ebd., 640.
531 Ebd.

532 Ebd., 641.
533 Ebd., 642.

128

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

Tischen in hohem Mafle die Resonanzwirkung. Es versteht sich von
selbst, dass in einem sozialen Raum Kleidung, Make-up, Schmuck,
Accessoires usw. das Aussehen, die Figur, die Kérperhaltung und das
Temperament beeinflussen und somit eine Interaktion erleichtern
oder erschweren kénnen, wie Rosa darauf hinweise: »In jedem Falle
werden wir etwa einem kraftigen Mann in Bomberjacke und Sprin-
gerstiefeln auf andere Weise gegentibertreten als einem schmachtigen
Jungen in kurzen Hosen und Flip-Flops. Das gilt vollig unbeschadet
des Umstandes, dass dabei die kulturell kodierte Wahrnehmung von
Kleidungs- und Haltungscodes eine zentrale Rolle spielt: Auch diese
pragen natiirlich in hohem Mafle den Interaktionskontext.«>3*

Hierist noch zu beachten, dass die dispositionelle Resonanz zwar
vor allem eine Raumresonanz ist, aber oft auch eine zeitliche Dimen-
sion enthalt. Rosa schrieb: »Subjekte [...] finden sich immer schon in
einer Welt, mit der sie verkniipft und verwoben sind, der gegeniiber
sie je nach historischem und kulturellem Kontext flieBende oder auch
feste Grenzen haben, die sie flirchten oder lieben, in die sie sich
geworfen oder in der sie sich getragen fiihlen etc.«*3

In seinem Buch Sein und Zeit stellt Heidegger den traditionellen
Ansatz zur Beurteilung der Geschichtlichkeit eines Gegenstandes in
Frage. Aus seiner Sicht ist es nicht iiberzeugend, einen Gegenstand
als historisch zu bezeichnen, nur weil er zum Gegenstand des histori-
schen Interesses, der Altertumspflege und der Landeskunde gewor-
den ist. »Im Museum aufbewahrte >Altertiimer<, Hausgerit zum Bei-
spiel, gehoren einer >vergangenen Zeit< an und sind gleichwohl noch
in der >Gegenwart< vorhanden. Inwiefern ist dieses Zeug geschicht-
lich, wo es doch noch nicht vergangen ist? Etwa nur deshalb, weil es
Gegenstand historischen Interesses, der Altertumspflege und Landes-
kunde wurde? Ein historischer Gegenstand aber kann dergleichen Zeug
doch nur sein, weil es an ihm selbst irgendwie geschichtlich ist. Die
Frage wiederholt sich: mit welchem Recht nennen wir dieses Seiende
geschichtlich, wo es doch nicht vergangen ist? Oder haben diese
»Dinges, obzwar sie heute noch vorhanden sind, doch »etwas Vergan-
geneso>an sich<? Sind sie, die vorhandenen, denn noch, was sie waren?
Offenbar haben sich die >Dinge«verandert.«>3¢ Von hier aus bestimmt
Heidegger Geschichtlichkeit im Sinne einer Existenzphdnomenolo-

534 Ebd., 642f.
535 Ebd., 62f.
536 Heidegger 1967, 380.

129

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

gie neu: »Primdr geschichtlich — behaupten wir — ist das Dasein.
Sekundir geschichtlich aber das innerweltlich Begegnende, nicht nur
das zuhandene Zeug im weitesten Sinne, sondern auch die Umwelt-
natur als >geschichtlicher Bodenc. [...] Seiendes wird nicht mit dem
Fortriicken in eine immer fernere Vergangenheit >geschichtlichers, so
daR das Alteste am eigentlichsten geschichtlich wire. Der >zeitliche«
Abstand vom Jetzt und Heute aber hat wiederum nicht deshalb keine
primar konstitutive Bedeutung fiir die Geschichtlichkeit.«33”

Nach Yanagi verliert ein Mensch, der mit einer Szene zu vertraut
wird, die Fahigkeit, sie wirklich zu sehen. Die Gewohnheit raubt uns
die Kraft, sie neu wahrzunehmen, ganz zu schweigen von der Kraft,
von ihr bewegt zu werden.>3® Deshalb betont er: »Conscious appre-
ciation requires a historical hiatus, an interval in time for looking back.
History is a record of the past; critical evaluation is retrospection.«539
An dieser Stelle findet Yanagis Auffassung eine Entsprechung im
Konzept Geschichtsgefiihl (Lishi Gan, J& 5J#%), das in jiingerer Zeit
von Gao Jianping (518 F) entwickelt wurde. Das Geschichtsgefiihl
stellt im Wesentlichen eine zeitliche Dimension der &sthetischen
Erfahrung dar. Es handelt sich um ein Gefiihl, das durch ein tiber einen
langen Zeitraum hinweg erhaltenes Objekt hervorgerufen wird, ins-
besondere um ein reflexives Gefiihl im Zusammenhang mit Geburt,
Altern, Krankheit und Tod sowie natiirlichen und sozialen Verande-
rungen.>*0 Gao vertritt die Ansicht, dass sich die asthetische Wahr-
nehmung altehrwiirdiger Objekte (Kunst, Natur, Alltagsgegenstiande
usw.) auf zwei oft miteinander verkniipfte Aspekte zuriickfiihren: zum
einen auf das schone Aussehen des Objekts selbst und zum anderen
auf das Alter des Objekts.”*! Das Geschichtsgefiihl kann nicht nur die
Wirkung von Schonheit verstarken, sondern auch scheinbar gewohn-
liche Objekte (einen antiken Silberleuchter, einen Rokokoschrank
oder einen Berliner Phonographen) in dsthetische Objekte verwan-
deln.>42

Das hier diskutierte Geschichtsgefiihl spiegelt weitgehend eine
zeitlich orientierte dispositionelle Resonanz wider und offenbart
damit atmospharische Wirkungen, die mit Traditionen, Brauchen,

537 Ebd., 381.

538 Vgl. Yanagi 2018, 33.
539 Ebd.

40 Vgl. Gao 2021, 83.
541 Vgl. Ebd.

52 Vgl. Ebd.

130

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

Legenden und Uberzeugungen zusammenhéngen. Im alten China
war es hdufig der Fall, dass frithe sakrale Objekte zu &dsthetischen
Objekten spaterer Generationen wurden. Beispielsweise wurden
Bronze und Keramik anfangs oft als Opfergefaf3e verwendet. Im Laufe
der Zeit wurden die darin enthaltenen rituellen Elemente verwissert
und die dsthetische Bedeutung hervorgehoben. Dies bedeutet jedoch
nicht, dass die rituelle Dimension verschwunden ist. Im Gegenteil, sie
wird in den Hintergrund gedrangt.’*? Hier spiegelt die atmosphari-
sche Resonanz in der Tat die Wechselwirkung zwischen dem
Geschichtsgefiihl und dem Schonen des Objekts wider.>** Die dispo-
sitionelle Resonanz kann auch mit biografischen Erfahrungen und
Erinnerungen einer Person in Beziehung gesetzt werden: »Wer in
einer schroffen Gebirgslandschaft aufgewachsen ist, wird bei ihrem
Anblick vielleicht resonante Heimatgefiihle entwickeln«>#>. Die Reso-
nanz kann sich auch auf das Auslosen der »in Lernprozessen ange-
eigneten Erinnerungen«®4® beziehen.

Das Konzept der Resonanz betont nicht die vollige Verschmel-
zung der an der Kommunikation Beteiligten, sondern vielmehr ihr
Zusammenwirken durch ihre eigenen Stimmen. Damit wird der
Respekt vor der Heterogenitit in den Vordergrund geriickt. Dieses
Konzept wiirde dazu anregen, iiber die Ausrichtung der interkultu-
rellen Kommunikation im Prozess der Globalisierung nachzudenken.
Besonders fiir Designer*innen, die heutzutage oft in einem interna-
tionalen Umfeld arbeiten, scheint diese Frage noch kritischer zu sein:
Inwieweit findet die gestaltete Atmosphidre kulturtibergreifend
Anklang, um das Interesse von Konsumenten aus verschiedenen Kul-

43 Vgl. Ebd., 83f.

54 Die Einbeziehung historischer Dimensionen bietet auch einen Weg, die Ubel einer
zeitgendssischen Kunstszene zu beheben. Aufgrund der Besessenheit von andauern-
der Innovation weist die gegenwartige Kunst eine Reihe von Problemen auf — »leeren
Eklektizismus, Geschichtsvergessenheit, Indifferenz, Langeweile« (Rebentisch 2017,
11f.). Ausgehend davon artikuliert Rebentisch die Normativitit der zeitgendssischen
Kunst neu: »Der volle normative Sinn des Begriffs Gegenwartskunst besteht darin,
dass sie ihre historische Gegenwart gegenwirtig machen soll. Zeitgenossenschaft
bedeutet folglich fiir diejenigen, die Kunst produzieren, ebenso wie fiir diejenigen, die
die Kunst ihrer Zeit in Gedanken zu erfassen versuchen, viel mehr als die bloRe Teil-
habe an der chronologischen Zeit. [...] Denn um den historischen Ort der Gegenwart
zu bestimmen, muss man die Gegenwart zur Vergangenheit in ein Verhiltnis setzen,
und zwar so, dass die Gegenwart durch dieses Verhaltnis eine Richtung, die Richtung
einer historischen Entwicklung erhalt.« (Ebd., 13)

545 Rosa 2016, 640.

546 Ebd.

131

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1: Das Konzept Atmosphare

turen zu wecken? Dabei ist es entscheidend, dass Designer*innen
verschiedene Kulturen gut verstehen und sie so weit wie méglich mit
ihrer eigenen Stimme sprechen lassen. Auf dieser Grundlage werden
Designkonzepte und -praktiken aus verschiedenen Kulturen beleuch-
tet, wie etwa Dao (&) in der chinesischen Keramik, Wabi-Sabi im
japanischen Bonsai und Feng-Shui (JEL7K) im ostasiatischen Raumde-
sign.

Durch die Interaktion der Kulturen entstehen heute immer mehr
Werke, die sich aus verschiedenen heterogenen Elementen zusam-
mensetzen. Wie erreichen solche Werke eine kulturiibergreifende
Resonanzwirkung? Der Schliissel liegt darin, das Gewodhnliche mit
dem Ungewohnlichen in Einklang zu bringen. Es versteht sich von
selbst, dass ein allzu vertrauter Gegenstand kaum Interesse weckt.
Werden wir aber mit einem uns vollig unbekannten Objekt konfron-
tiert, wissen wir nicht, was uns erwartet. Als Schutzreaktion schalten
wir unwillkiirlich auf stumm, um mogliche Probleme oder gar Ver-
letzungen zu vermeiden. Daraus lasst sich ableiten, dass sich in der
interkulturellen Resonanzwirkung eines Werkes gelungene wechsel-
seitige Anpassungsbewegungen zwischen Eigenem und Fremdem,
zwischen Gewohntem und Ungewohntem, zwischen Traditionellem
und Exotischem widerspiegeln. Um eine nachhaltige Resonanzwir-
kung zu erzielen, stellt sich daher die grundsatzliche Frage nach der
atmospharischen Gestaltung, die »liber momenthafte Erfahrungen
hinaus [...] das institutionalisierte und habitualisierte Weltverhaltnis
eines Menschen sowie die Resonanzqualitaten sozialer Verhaltnisse
insgesamt«®* berticksichtigt.

Im Jahr 2022 entwickelte die 27-jdhrige chinesische Modedesi-
gnerin Cheng Cheng (F£f%) eine Modeserie mit dem Thema Bloom
by yourself. Inspiriert wurde sie von einer Minderheit namens Xun Bu
(#=1) im Stidosten Chinas, die von den Araber*innen abstammt. Bis
heute tragen die Frauen dort gerne Kopfbedeckungen aus Blumen, also
eine Tradition, die sie aus Zentralasien mitgebracht haben sollen.
Davon inspiriert hat Cheng florale Elemente aus Xun Bu (=) in ihre
neue Arbeit integriert. In der Modewelt scheinen Blumen ein zeitloses
Designelement zu sein. Die Kamelien in Karl Lagerfelds Camelie
Wedding Dress (2005-2006), die Tulpen in John Gallianos AW 10
(2010-2011) oder die handgefertigten Rosen in Vera Wangs Bridal
Spring (2020) strahlen eine Vielzahl semiotischer Atmosphéren aus:

547 Ebd., 294.

132

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Grundebenen der Atmosphare

Lebenskraft, Hoffnung, Reinheit, Romantik ... In Chengs Werk sym-
bolisieren die Blumen den Geist der Frauen aus Xun Bu (#58): Schon-
heit, Selbstliebe, Selbstvertrauen, Selbstverbesserung und Vitalitat.
Die Grundtone ihrer Arbeit sind das in Xun Bu (§j) populare Blass-
rosa und Rosarot, mit Blaugriin, Ingwer und Sojaviolett. Nach Cheng
sollte man in der heutigen Zeit das Herz zur Ruhe bringen, auf das
horen, was man wirklich will, und das Schone dessen wiederentdeckt,
was einst tibersehen wurde. Mit einem schonen Geist, gentigend
Selbstvertrauen und geniigend Selbstliebe kann man prachtige Farben
in sich selbst zum Bliihen bringen.>*8

Eine Resonanzbeziehung kann auf nahezu allen Ebenen statt-
finden und bietet somit eine Orientierung fiir eine gute und schone
Lebensweise. Vor dem Hintergrund der obigen Ausfithrungen kann
davon ausgegangen werden, dass Designer*innen die Verantwortung
haben, durch die Gestaltung atmospharischer Szenen die Resonanz-
sensibilitat fiir okologische, zwischenmenschliche und oft marginali-
sierte (soziale, politische, ethnische etc.) Aspekte zu beeinflussen und
zu starken.

548 Vgl. Cheng 2022, 5.

133

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16. A



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495089257-47 - am 18.01.2028, 00:34:16.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Anwendungsdimensionen des Ausdrucks Atmosphäre
	2. Eine Pionierarbeit bei Tellenbach
	3. Grundansätze
	3.1. Schmitz: Atmosphäre als überpersönliches Gefühl
	3.2. Böhme: Atmosphäre als Zwischensein
	3.3. Qi (氣), Ki (気), Atmosphäre
	3.3.1. Qi (氣) und Ki (気)
	3.3.2. Ogawa: Atmosphäre als Gesamtsituation


	4. Leiblichkeit und Atmosphäre
	4.1. Leiblichkeit
	4.1.1. Eigenleib von Merleau-Ponty
	4.1.2. Leib und Körper in der Neuen Phänomenologie

	4.2. Atmosphäre im Licht der Leiblichkeit
	4.2.1. Synästhetische Wirkungen
	4.2.2. Sinnliche Gesamteindrücke
	4.2.3. Atmosphären, Räumlichkeit und Zeitlichkeit


	5. Grundebenen der Atmosphäre
	5.1. Ebene des Erlebens
	5.1.1. Sich-Befinden in Umgebung
	5.1.2. Sinnlichkeit, Geistigkeit und Kulturalität

	5.2. Ebene des Designs
	5.2.1. Kunst, Alltag und Design
	5.2.2. Atmosphärische Formen: Stimmungen, Medialität und Kulturen
	5.2.3. Resonanz und sinnvolles Atmosphärendesign



