
 

 

Einleitung 

Platon ist vor allem bekannt für seine dualistische Denkweise, für die ethische 

Einteilung des Denkbaren in ideelle Welt an sich und in materielle Welt; für die 

orphisch inspirierte Trennung zwischen erhabener geistiger Seele, welche die 
reinen und ewigen Ideen des Schönen, Wahren und Guten zu schauen vermag 

und der schlechten leiblichen Materialität, die alles Sein verzerrt und dem Verfall 

preisgibt, ja es zum Nichtsein disponiert. Diese ethisch-dogmatische Sicht über-
geht das Chiasma, das in seinen Schriften vor allem auf der ontologisch-erkennt-

nistheoretischen Ebene unablässig am Werk ist, und das diesen Dualismus un-

terminiert, kreuzt und überbrückt. Das Chiasma ist also das Leitmotiv meiner 
vorliegenden Auseinandersetzung nicht nur mit Platon, sondern auch mit Aristo-

teles und Sappho.  

Das Chiasma (vom gr. Buchstaben chi: �) taucht explizit erst nach Platon und 
Aristoteles, und zwar als rhetorischer Tropus auf. Es bezeichnet eine Figur der 

überkreuzten Verknüpfung von zuerst vertikal entgegen gesetzten und horizontal 

korrespondierenden oder identifizierten Begriffspaaren.� Dabei werden die vier 
Extreme zweier Hälften in einer geometrisch oder semantisch möglichen aber 

formallogisch problematischen Konstellation miteinander in Beziehung gesetzt. 

Nehmen wir eine Entgegensetzung (A-B/C-D, wobei A-C und B-D kategorial auf 
einer Horizontale identifiziert sind z.B. A=Selbst/C=Eigenes und B=Anderer/ 

D=Fremdes): Die zuerst nicht verknüpften Termini (A-D und B-C) werden durch 

das Chiasma verbunden, also vermittels einer Überkreuzung der beiden Achsen 
(die Mitten der Achsen A-B und C-D werden zur Mitte hin verschoben, sodass 

sie sich dort treffen und die Achsen sich in dieser Mitte der Mitten nun diagonal 

kreuzen oder zumindest berühren können). Dadurch wird die Planperspektive zu 
einer die je gültigen formalen Gegensätze verbindenden sphärischen Perspektive, 

das heißt für unser Beispiel, dass auch die postulierten Gegensätze zwischen 

Selbst und Fremdem aufgehoben oder zumindest relativiert werden, was die Per-
spektive auf das Eigene im Anderen bzw. das Fremde im Selbst bzw. im Eigenen 

                                              
�  Einfacher strukturiert findet sich der poetologisch verstandene Chiasmus etwa bei 

Homer als proteron hysteron oder als Wiederaufgreifen des vorher aufgezählten in 
rückwärtsgewandter Reihenfolge: etwa als A-B-C-D-C’B’A’. Vor allem aber finden 
wir diese frühe Figur in der jüdischen Bibel. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10 | CHIASMEN 

 

eröffnet. Es geht also um ein Begriffsmobile, dessen Mischungen und Verknüp-

fungen je nach Modus, Zusammenhang und Art der Begriffspaare variieren kön-

nen. 
�96� widmet Merleau-Ponty dem Chiasma eine Kapitelüberschrift: In seinem 

letzten, unvollendeten, Werk Le Visible et l’invisible2, intituliert er den Abschnitt, 

in dem er sich mit dem chiastischen Verhältnis zwischen dem Sinnlichen und 
dem Intelligiblen auseinandersetzt, „Le chiasme – l’entrelacs“. Entrelacs, Ver-

schränkung, Verwobenheit verweist auch auf das Mittendrin, also das metaxy. 

Merleau-Ponty erörtert darin zwar weder den Tropus noch die Verbindung zwi-
schen Chiasma und metaxy genauer, auch erwähnt er die platonische Referenz 

nicht. Eine Arbeitsnotiz macht vielmehr deutlich, dass er diesen Tropus in An-

lehnung an das Chiasma des Auges (der sich überkreuzenden Sehnervenstränge) 
im Zeichen der Verraumzeitigung konzipierte.3 Nicht zuletzt an dieses Kapitel 

knüpfte Castoriadis an, als er in den �970er Jahren die radikale Einbildungskraft 

im Sinne eines solchen metaxy und unter Bezugnahme auf das, was ich die apo-
retische Einheit des Psyche-Soma nenne, zu erhellen beginnt. Seine implizite 

Übersetzung des Chiasma finden wir in den „Kreuzungen“, Carrefours du laby-

rinthe.4 
Nun beschreibt bereits Platon diese Figur mit einem Verweis auf das �, ohne 

sie jedoch explizit Chiasma zu nennen: Im Timaios ersinnt er in seinem Mythos 

von der Entstehung des Kosmos die Erschaffung der Weltseele bzw. ihrer Antei-

                                              
2  Maurice Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Fink �994 . 
3 Siehe hierzu auch Bernhard Waldenfels, „Möglichkeiten einer offenen Dialektik“ in 

ders.: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt am Main: Suhrkamp �980, S. �26ff. 
sowie Petra Herkert: Das Chiasma, Würzburg: Königshausen und Neumann �987, 
S. �24-�32. Unbehandelt bleibt hierin die Frage, inwieweit Merleau-Ponty selbst 
noch im Chiasma der „Last des ontologischen Erbes“ (Castoriadis) unterworfen ist, 
das heißt inwieweit seine späte Philosophie des Chiasma zwar „die Möglichkeit ei-
ner offenen Dialektik“ (Waldenfels) denkt, ohne die Implikationen der Unbestimm-
barkeit in den radikaleren Ansatz einer prinzipiell unabschließbaren, polyvalenten 
Logik im Sinne Gotthart Günthers oder im Sinne der Magmalogik von Castoriadis 
zu führen. Siehe letzterer: „Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbes“, 
in: A. Métraux und B. Waldenfels (Hg.): Die leibhaftige Vernunft – Spuren von 
Merleau-Pontys Denken, München: Fink �986, S. ���-�43. Die Nichterwähnung 
des Chiasma bei Platon mag damit zusammenhängen, dass Merleau-Ponty der anti-
ken Philosophie pauschal leib- und seinsvergessenes Denken des bloß Ontischen 
unterstellt, womit er Heideggers und Lévinas’ Verdikt unkritisch übernimmt. 

4  Zur radikalen Einbildungskraft siehe vor allem Cornelius Castoriadis: Die Gesell-
schaft als imaginäre Institution, Frankfurt: Suhrkamp �984 und „La découverte de 
l’imagination“, in: Les carrefours du labyrinthe II. Domaines de l’homme, Paris: 
Seuil �990 sowie Alice Pechriggl: „Der Einfall der Einbildung als ontologischer 
Aufbruch“, in: Utopiefähigkeit und Veränderung, Pfaffenweiler: Centaurus �993. 
Die „Kreuzungen“ im Titel seiner sechsbändigen Textsammlung Les carrefours du 
labyrinthe (Paris: Seuil �978-�999) ist im Titel der deutschen Übersetzung von Bd. 
I verschwunden: Sie lautet – schlicht für das Auge, falsch für den Geist: Durchs 
Labyrinth. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 

le an den Weltkörpern nach bestimmten Zahlenverhältnissen (gemäß dem eideti-

schen Plan, der selbst nicht vom demiurgischen theos, also Gott, stammt) und ei-

ner chiastischen Geometrie. Zentral dabei ist die jeweils klaffende Mitte, metaxy, 
in welche der Weltenbaumeister (dêmiourgos) zuerst die abgeschnittenen Teile 

des Ganzen immer wieder einsetzt. Dies geht so lange, bis die Mischung dem 

rechten Verhältnis der Glieder entspricht.  
 

„Dieses ganze so zusammengefügte Gebilde aber spaltete er (chisas) der Länge nach in 

zwei Teile, verband dieselben kreuzweise in ihrer Mitte, so dass sie die Gestalt eines 

Chi (�) bildeten, und bog dann jeden von beiden in einen Kreis zusammen, sodass er al-

so jeden mit sich und beide miteinander in dem Punkte, welcher ihrer Durchschneidung 

gegenüberlag, verknüpfte.“5  

 

Dieser Tropus erinnert weniger an das Weltall, wie wir es uns heute vorstellen, 

denn an eine andere Figur in Platons Texten: die Figur der Kugelmenschen in der 
Rede, die der Komiker Aristophanes im Symposion zu Ehren des Gottes Eros 

zum Besten gibt. Hier schneidet Zeus die legendären Kugelmenschen wegen ih-

res frevelhaft übermütigen Verhaltens in der Mitte, „wie ein Ei“, auseinander. 
Dieser Schnitt bewirkt, dass die daraus hervorgehenden Hälften vor Sehnsucht 

nach ihrer je verlorenen Hälfte vergehen und erst wieder in der Liebesumarmung 

mit dieser verlorenen und wieder gefundenen „anderen Hälfte“ zu „sich selbst“ 
finden. Nachdem Zeus ihnen hernach auch die Geschlechtsteile von hinten an die 

vordere Mitte versetzen ließ, an die Stelle unterhalb des Nabels, der sie an die 

Schnittwunde gemahnen soll, vereinigen sie sich – je nach dem, ob sie ursprüng-
lich einer mann-männlichen, einer weib-weiblichen oder einer androgynen Kugel 

angehörten – in männlich homosexuellem, in weiblich homosexuellem oder in 

heterosexuellem Eros.6  
Doch statt derartige Figuren aufzugreifen, hielt sich die christliche Tradition 

an das Abschreckend-Erbauliche bei Platon. Deshalb finden wir in dieser Tradi-

tion nur das dritte, den klaffenden Spalt (chasma) kaum mehr durchkreuzende 
Chiasma oder Pseudochiasma, das der Philosoph inszenierte, nämlich das des 

Gerichts über die Seelen der Toten: Am Ende der Politeia, im Mythos des 

Pamphyliers Er, schildert Platon, ähnlich wie im Phaidon, jene Vergeltungstheo-
rie, die ein Strafgericht an einen Ort im Jenseits der Menschenwelt, bzw. zwi-

schen Diesseits und Jenseits projiziert.  

 
„Er sagte aber, nachdem seine Seele [aus dem toten Leib A.P.] ausgefahren, sei sie mit 

vielen anderen gewandelt und sei an einen irgendwie zwischenweltlichen Ort (eis topon 

                                              
5  Timaios, 36 b. Ich zitiere, wenn nicht anders angegeben, die griechisch-deutsche 

Ausgabe in der überarbeiteten Übersetzung von Schleiermacher: Platon, Sämtliche 
Werke, Frankfurt am Main, Leipzig: Insel �99�. 

6  Ich komme noch ausführlicher auf diesen ebenso genialen wie komischen Mythos 
zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 | CHIASMEN 

 

tina daimonion) gekommen, wo in der Erde zwei aneinander grenzende Spalten (chas-

mata) gewesen und am Himmel gleichfalls zwei andere ihnen gegenüber. Zwischen 

(metaxy) diesen seien Richter gesessen, welche, nachdem sie die Seelen durch ihren 

Richterspruch geschieden, den Gerechten befohlen hätten, den Weg rechts nach oben 

durch den Himmel einzuschlagen, nachdem sie ihnen Zeichen dessen, worüber sie ge-

richtet worden, vorne angehängt, den Ungerechten aber den Weg links nach unten, und 

auch diese hätten, hinten, Zeichen gehabt von allem, was sie getan […]“7  

 
Anders als in der die Welten in Himmel und Hölle spaltenden Szene des jüngsten 

Gerichts ist diese Schwelle im Zwischendrin des platonischen Mythos eine chi-

asmatische, die verbindet und trennt zugleich.8 Wenn ein Richter der Scheiden-
den das metaxy zwischen Leben und Tod durch seinen zwingenden Spruch be-

setzt, ist das Chiasma okkupiert oder verstopft und die kindliche, den Tod ver-

leugnende Phantasie von der gerechten Spaltung scheint erfüllt. 
 
 
Das Chiasma und die  Rol le  des metaxy  
 
Metaxy, die Mitte, das Zwischendrin, das Mittlere: Das semantische Feld, wel-

ches dieses Wort bezeichnet, ist so vieldimensional wie das Denken und die 
Welt, die es philosophisch zu erschließen galt: zeitlich, räumlich, substantiell, lo-

gisch, mathematisch, geographisch, erkenntnistheoretisch, ethisch, psycholo-

gisch, dramatisch, politisch, usw. In fast allen Kontexten, in denen es auftaucht, 
verweist es auf einen Wechsel, auf einen Gegensatz, den anzuzeigen und zu ver-

mitteln es aufgerufen wird. Eine Einleitung ist nicht der Ort, dieses semantische 

Feld im Detail zu untersuchen, doch möchte ich die wichtigsten Aspekte im Sin-
ne einer besseren Nachvollziehbarkeit der Relevanz, die dieser Begriff für meine 

weiteren Ausführungen hat, kurz skizzieren. 

Bei Platon spielt das metaxy, über seine Funktion für das Chiasma hinaus, ei-
ne zentrale Rolle, und zwar sowohl auf der logisch-erkenntnistheoretischen Ebe-

ne (zwischen apeiron und eingegrenztem Einen, oder wenn es etwa darum geht, 

die Mitte zwischen Erkennbarem und Erkennen sowie zwischen Nicht Erkennba-

                                              
7  Politeia, 6�4 c. Wir mögen heute bei der Lektüre von langen, ja „tausendjährigen 

Wanderungen“ eher an die „Hölle auf Erden“ denken, jenen „anus mundi“ wie der 
Lagerarzt von Auschwitz es nannte, genauer an die Schwelle, an der die nationalso-
zialistischen �rzte Richter über Tod im Gas oder einstweiliges Überleben im Lager 
waren, denn an die ägyptischen, platonischen, oder allgemeiner griechischen See-
lenwanderungsmythen (der christliche ist ja bekanntlich kein Mythos mehr, sondern 
wurde vielmehr zum ehrwürdigen und unumstößlichen Dogma erhoben). Es ist je-
denfalls gesichert, dass auch die Regisseure der allzu realen Nazi-Hölle Platons Po-
liteia gekannt haben und alle möglichen Anleihen machten. 

8  Ich nenne chiasmatisch die am Chiasma orientierte Methodologie oder Betrach-
tungsweise und hebe diese von der bloß „chiastischen“ Struktur eines Tropus oder 
einer Figur ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

rem und Nicht Seiendem zu erläutern) als auch auf der psychologisch-ethischen 

und auf der politischen Ebene.9 Am interessantesten ist die Rolle des metaxy zur 

Kennzeichnung der Position, die Sokrates in einem Streit einnimmt: die Mittlere, 
die der epochê (innehalten, aussetzen) nicht unverwandt ist, also der skeptischen 

Enthaltung der Zustimmung zu dieser oder jener „Wahrheit“, wie sie vor allem 

auch aus dem Theaitetos hervorgeht. Dieses Innehalten in der Mitte verweist auf 
die Aporie, die Ausweglosigkeit, mit der jeder Versuch einer Problemlösung an-

hebt und die ja gleichsam zum produktiv-agitierten Dauerzustand philosophi-

scher Untersuchung geworden ist, sofern sich diese nicht der Dogmatik ver-
schrieb. Es erhellt also, dass es im Folgenden nicht um die angebliche „Ideenleh-

re“ Platons gehen wird, die er als solche nie verkündet hat, sondern um einen po-

lyzentrischen, immer neue Mitten eröffnenden und neue Chiasmen erstellenden 
Blickwinkel. Besonders relevant wird in dieser Zugangsweise das triton genos, 

ein metaxy konkret universeller und zugleich begrifflich abstrakterer Art, wie die 

chôra (Raum) als „Amme des Werdens“ im Timaiois oder das Licht in der Poli-
teia.�0 

Systematisch setzt sich – wie könnte es anders sein – Aristoteles mit diesem 

Begriff auseinander. Am Höhepunkt dieser Systematizität wird der Begriff in 
gewisser Hinsicht mit der Grenze (peras) in der Topologie vergleichbar.�� Im �0. 

                                              
9  Siehe hierzu ausführlicher Ernst Hoffmann, „Methexis und Metaxy bei Platon“, in: 

Drei Schriften zur griechischen Philosophie, Heidelberg: Winter �964. 
�0  Chôra heißt zuerst Zwischenraum und ist ein Ablaut von chêros, Leere. In der Poli-

teia stellt die Sonne bzw. das Licht (phôs) jenen dritten Term oder das metaxy hin-
sichtlich des Guten und der Idee des Wahren dar. Er siedelt sich an zwischen den 
Sinnen und der Idee als Mitte, Medium und Milieu, in denen diese erscheinen 
(phainesthai). Was jedoch am meisten erstaunt, ist die Feststellung, dass sie den 
Phänomenen nicht nur die Fähigkeit verleihen (dynamis) von „uns anderen Men-
schen“ gesehen zu werden, sondern auch noch „das Werden und Wachstum und 
Nahrung, während sie selbst nicht das Werden ist.“ (Von mir abgeänderte Überset-
zung nach Schleiermacher: „Ton hêlion tois horômenois ou monon, oimai, tên tou 
horasthai dynamin parechein phêseis, alla kai tên genesin kai auxên kai trophên, ou 
genesin auton onta.“) Die Sonne ist also für das Gesehene das, was das Gute für die 
Erkenntnis ist: Zwischen Wahrem und Erkennbarem angesiedelt, gibt sie Letzterem 
das Sein sowie das Wesen, das selbst wieder über dem Seienden/Sein steht. Platon: 
Politeia, 509 b. Für die Kritik des Aristoteles an Platons „Ideenlehre“ wird es eben-
falls zum zentralen Ausgangspunkt. Das von ihm in der Metaphysik aufgeworfene 
Problem vom infinitesimalen Begriff des „dritten Menschen“, der sich zwischen der 
Idee vom Menschen und dem sinnlich realen Menschen unweigerlich auftut, ist also 
durchaus schon bei Platon thematisiert; Aristoteles greift es vielmehr auf und wen-
det es radikalisiert gegen Platons unleugbaren Hang zur idealistischen Spaltung. 

��  Es würde zu weit führen und meine Kompetenz überschreiten, die mathematischen 
Implikationen zu erläutern. Erwähnt sei nur, dass die Zahl und die Mathematik eine 
für die Aristotelische Philosophie revolutionäre Rolle spielten, an der das metaxy 
maßgeblich teilhat, insofern es den logischen Ort bezeichnet, an dem Teilbarkeit 
und Unteilbarkeit miteinander verschmelzen, aber an dem auch die Teilbarkeit zu 
gleichen Teilen in ihrer genauesten, nämlich mathematischen Ausgestaltung statt-
findet, was auf die Rolle des metaxy bei Euklid und – für uns zeitlich näher gelegen 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


14 | CHIASMEN 

 

Buch der Metaphysik spielt das metaxy nämlich die zentrale Rolle zur Unter-

scheidung zwischen Widerspruch (antiphasis) und Gegensatz (enantiotês), denn 

Ersterer ist ausschließlich und hat (oder kennt) kein Mittleres (metaxy), während 
Letzterer als gesetzter eine Mitte hat, in der sich die Entgegengesetzten vermen-

gen bzw. aus dem heraus die Veränderung zum Gegensätzlichen geschieht. Mit-

hilfe der weiteren Bestimmungen des metaxy untergliedert Aristoteles den Beg-
riff (Genos) der Differenz in die Arten (eidê) der Unterscheidung, der Gegensätz-

lichkeit, der Entgegensetzung und der Veränderung bzw. der Heterogenität. 

Anders als in dieser begrifflichen Analyse setzt er das metaxy in der für die 
Anthropologie relevanteren Ethik ein, wo es die Mitte oder die Vermittlung zwi-

schen der hybris (Maßlosigkeit, Übermut) des Zuviel (hyperbolê) und dem meist 

aussichtslosen, weil nicht einmal eindämmbaren, Zuwenig (elleipsis) bezeich-
net.�2 Aus diesem Zwischendrin entsteht das Meson, das richtige Maß gemäß 

dem Logos, das heißt die Verhältnismäßigkeit hinsichtlich der entgegen gesetz-

ten Charakterzüge oder Dispositionen. In der Erkenntnis- und Wahrnehmungs-
theorie, die vor allem am Beginn der Metaphysik sowie in der Abhandlung Über 

die Seele im Zentrum steht, bezeichnet das metaxy vornehmlich die Schnittstelle 

zwischen Aisthesis, also Sinneswahrnehmung und noêsis, also Intelligibilität.�3  
 
 
Phi losophische Anthropologie:   
Si tu ier thei ten und Zei t l ichkei ten 
 
Meine Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropologie der griechi-
schen Antike begann ich an der Schnittstelle zwischen Geschichte und Philoso-

phie, zwischen Politologie und philosophischer Anthropologie, um mich von der 

erst strukturalistischen, dann strukturalanalytischen Tradition der „School of Pa-
ris“ in der griechischen Altertumsforschung des ausgehenden 20 Jahrhunderts 

wieder stärker der Philosophie zuzuwenden. Diese „Rückwendung“ war nicht die 

aus einer „fremden“ disziplinären Zone zurück in die heimatliche Abstraktion 
reiner, das heißt formallogischer Philosophie, sondern eine auf die Begriffslogik 

inmitten der psychoanalytisch inspirierten Sozialwissenschaften.  

                                                                                                                                     
– auf Infinitesimalrechnung und mathematische Topologie verweist. Ich werde im 
zweiten Teil noch einmal kurz auf das Thema der Zahl bei Aristoteles zurückkom-
men, und zwar im Kontext der Politik. Erwähnt sei schließlich die methodologische 
Nähe zwischen metaxy und dem Meson wie es vor allem in den Analytica posterio-
ra ausgeführt wird. Siehe hierzu Paul Ziche, E��� ��� 	
��� � �������, Ar-
chiv für Begriffsgeschichte, Bd. 47/2005, S. 9-24. 

�2  Nikomachische Ethik, Stuttgart: Reclam �983, ��38 b 20.  
�3  Auf diese Schnittstelle konzentrierte sich vor allem Merleau-Ponty, während Casto-

riadis das metaxy auch im ontologischen Sinn zwischen peras und apeiron, also 
zwischen Grenze/Bestimmung und Unbestimmbarem in seiner Magmalogik weiter-
verfolgte. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

Die in Europa meist rezipierten PhilosophInnen versuchten während des 20. 

Jahrhunderts, verstärkt nach dem 2. Weltkrieg, eine Vorherrschaft zu dekonstru-

ieren, welche die Philosophie als solche längst nicht mehr, ja vielleicht gar nie 
inne hatte.�4 Der insbesondere von Derrida als umfassend hegemonialer On-

tophallotheologos entlarvte Kern traditioneller Ontologie und Gnoseologie�5 hat-

te sich (sofern er wirklich existierte) spätestens im Frankreich der 80er Jahre so-
weit zersetzt, dass er einer neuartigen philosophischen Infragestellung, Begriffs-

bildung und Forschung Platz machte, die jenseits ontotheologischer Phobien und 

damit verbundener Größenphantasien zu arbeiten begann und verstärkt mit ande-
ren Disziplinen in eine aktive Auseinandersetzung trat�6: Psychoanalyse, Litera-

tur- und Sprachwissenschaft, Kultur- und Sozialanthropologie, Soziologie und 

Geschichtswissenschaften sowie Geschlechterforschung, um nur die für das vor-
liegende Buch wichtigsten zu nennen. Eine der zentralsten und für die effektive 

Weiterentwicklung interdisziplinärer Arbeit fruchtbarsten Auseinandersetzungen 

in diesem Kontext war jene mit der „Kategorie Geschlecht“. 
Nun ist die „Kategorie Geschlecht“ aber insofern keine Kategorie im stren-

gen philosophischen Sinn, also ein allgemeiner ontologisch-gnoseologischer 

Zu/ordnungsbegriff, als sie selbst immer über und durch ein je spezifisches und 
veränderbares geschlechtsspezifisches Imaginäres instituiert ist, also durch die je 

gesellschaftlich-geschichtlichen Gestaltungen der Affektivität, Anatomie oder 

Leiblichkeit und Phantasie.�7 Diese Gestaltungen sind nicht nur implizit, sondern 
im Fall der europäisch-philosophischen Tradition auch Teil, ja Grundlage des 

expliziten Wissens, insbesondere des Wissens bezüglich A/symmetrien, Binaritä-

ten, Dichotomien, Ent/wertungen, etc. „Geschlecht“ verweist also in seiner poly-
semischen Öffnung als Kreuzung auf so heterogene Felder wie Eros/Thanatos, 

Sexualität im Dienste oder jenseits der Fortpflanzung und zufällige bzw. wesent-

liche Differenz zwischen „M“ und „F“ („männlich“ und „weiblich“). 
 
Eros und Thanatos oder  die  versäumte Thanatologie 
 
Als Kern des Kern- oder Mitteltextes „Eros und Thanatos zwischen Psyche und 

Kosmos“ könnte die für altphilologisch eingeschliffene Geister wohl monströse 

These ausgemacht werden, dass Sappho in ein neues, noch fiktives Kompendium 

                                              
�4  Seit ihrer Vermagdung durch die Theologie hatte die Philosophie eine Vormacht-

stellung am ehesten mit der, seit der Renaissance und der Aufklärung an diese an-
schließenden, „fortschrittlichen Emanzipation“ von dieser „Herrin“ inne, die in He-
gels absolutistischer Selbstbehauptung der Philosophie als – sein – absolutes Wis-
sen kulminierte. 

�5  Gnoseologie steht hier für Erkenntnistheorie in Abgrenzung zur Epistemologie als 
Wissens- bzw. Wissenschaftstheorie. 

�6  Es gab immer relevante Ausnahmen, die umso wertvoller erscheinen, als sie vom 
Rezeptionsmainstream verkannt wurden, der ja auch nur sehr vordergründig das 
Attribut der Zeitgemäßheit für sich beanspruchen kann. 

�7  Siehe hierzu A.P.: Corps transfigurés, Bd. II, Paris: l’Harmattan 2000, S. �99-206. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


16 | CHIASMEN 

 

„vorsokratischer“ philosophischer AnthropologInnen zu reihen ist.�8 Da die darin 

versammelten Vorsokratiker – außer Heraklit – Autoren von vornehmlich natur-

philosophischen Gedanken und Philosophemen sind, wäre Sappho tatsächlich ei-
ne Vorläuferin von Sokrates, und zwar in weit größerem Maße als diese, insofern 

mit ihm – und darin sind sich die „ExpertInnen“ einig – überhaupt so etwas wie 

eine Anthropologie begonnen habe (allerdings noch ohne sich als solche zu be-
zeichnen). Sapphos Philosopheme zur conditio humana behandeln vor allem die 

Eros-thanatos-Problematik, die Platon faszinierte. Sie nehmen auch – wie nun-

mehr genauer belegbar – zur Unausweichlichkeit des Alterns und damit des To-
des der Menschen Stellung, was wiederum Aristoteles faszinierte: „Nicht altern 

und Mensch sein, das wird niemals möglich“ schreibt Sappho in der Mitte ihres 

eben wiederentdeckten Gedichts. 
Ciceros oder Montaignes Auffassung, die Philosophie sei eine Art Vorberei-

tung auf den Tod bzw. auf das Sterben, kann vielleicht nur von denjenigen nach-

vollzogen werden, die sich nicht nur auf die Vorstellung des Todes einlassen, 
sondern auch auf die Verzweiflung im Angesicht des Todes (von Angehörigen 

oder des eigenen, der naht oder uns – zumindest in der Phantasie – zu ergreifen 

droht). Es handelt sich dabei keineswegs um einen bloßen Gestus philosophi-
scher Selbstbezüglichkeit (als Disziplin toter weißer Männer), der als solcher 

nicht begründen könne, was Philosophie sei. Eine solche Einschätzung geht in 

erster Linie an der Philosophie vorbei, die als Denken des Denkbaren der Letzt-
begründung so wenig bedarf wie das Handeln. Vielmehr ist Philosophie immer 

dort schon Thanatologie, wo sie sich einem der wichtigsten negativen Antriebe 

sowohl der Seele als auch der Philosophie als Tätigkeit und als Institution wid-
met.�9 Lange vor Montaigne ist nun für die griechische Philosophie die Ausei-

nandersetzung mit Thanatos zentral, und der platonischen ist der Tod ein so emi-

nent wichtiger Topos,20 dass sie zu dessen Überwindung die christliche Seelen-
wanderungstheorie in ihren Grundpfeilern mit einem aus psychoanalytischer 

Sicht primärprozesshaft erscheinenden Mythos antizipiert.2�  

                                              
�8  Die bahnbrechende Sammlung der Fragmente der Vorsokratiker von Diels und 

Kranz, die wohl nicht daran gedacht hätten, die „Dichterin“ in ihre Dichterphiloso-
phensammlung aufzunehmen, stellen immer noch die Kanonisierungsinstanz 
schlechthin dar, wobei am Kanon der Ausschluss meist ebenso relevant ist wie der 
Einschluss. 

�9  Dass die der angeblich beherrschenden Thanatologie in der Philosophie entgegen 
gesetzte „Natologie“ nicht mehr als eine weitere erbauliche Verdeckung, ja Teil der 
tendenziellen Verleugnung des Todes ist, scheint mir derzeit alles andere als aus-
gemacht. 

20  „Nämlich diejenigen, die sich auf rechte Art mit der Philosophie befassen, mögen 
wohl, ohne dass es freilich die anderen merken, nach gar nichts anderem streben, als 
nur zu sterben und tot zu sein“, Platon: Phaidon, 64 a. 

2�  Dieser Schein mag trügen. Es ist nicht endgültig ausgemacht, ob Platon wirklich an 
jenen dem sterbenden Sokrates in den Mund gelegten Mythos glaubte, oder ob er 
nicht vielmehr an die Stelle des Nichtwissens, die er mit seiner dichotomen Eintei-
lung zwischen Form und sinnlichem Inhalt sowie zwischen Leib und Seele eröffnet 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

Ich gehe also davon aus, dass es zum historisch bis heute wirksamen Sinn-

kern der Philosophie gehört, dem Tod zu begegnen, sich ihm zumindest in der 

denkenden Vorstellung zu stellen, vielleicht ihn zu verdrängen, noch lieber ihn 
metempsychotisch (seelenwanderungstheoretisch) zu verleugnen oder ihn, als  

atopon schlechthin, also als Unfassbares, in seiner Macht über uns irgendwie 

verstehen oder zumindest auf plausible Weise erhellen zu wollen. Der Tod wurde 
nicht nur als widersprüchliches Erkenntnisproblem behandelt, er gab zudem An-

stoß zur Herausbildung eines unmöglichen Erfahrungsbegriffs. Wie Lévinas es 

bereits auf den Punkt brachte, ist er das, was sich am radikalsten der Erfahrung 
entzieht und sich ihr zugleich als angedrohtes Ereignis am zwingendsten aufer-

legt. Aleatorischer Zufall, „Willkür“ (des Moments seines Eintretens) und anan-

kê (Notwendigkeit) scheinen sich im Tod zu einer Aporetik zu verdichten, die 
das Unabweisbare des Todes für jeden Einzelnen und die Sorglosigkeit der „gu-

ten Verdrängung“ vereint. „Philosophische Implikationen der Psychoanalyse“ 

oder „triebtheoretische Aspekte der griechischen Philosophie“ könnte in diesem 
Sinne eine weitere Überschrift des ersten Teils dieses Buches lauten, insofern sie 

sich auf die Eros-Thanatos-Dialektik bezieht. 
 
 
Ant ike Erostheor ien und Anthropol i t ik  
 
Platon und nach ihm, wenngleich abgeschwächt, Aristoteles sind die Väter der 

Anthropolitik, also der Politik über die (und nicht der) Menschen im Namen ei-

ner ideali(sti)schen und androzentrischen Definition des Menschen. Die Trieb-
theorie steht dabei im Zentrum, und zwar nicht nur, weil Freud sich auf Platon 

berufen hat, 22 sondern vor allem weil bereits Platon die Triebe als gespaltene ins 

Zentrum seiner Philosophie gerückt hat. Gespalten insofern, als er dem Eros 
einmal eine genuin philosophisch-schöpferische Funktion und Sinnhaftigkeit zu-

schrieb, ein anderes Mal eine soziologisch-politische Kohäsionsfunktion, die mit 

Ersterer geradezu im Widerspruch steht. Dies lässt sich insbesondere an Platons 
ambivalenter Haltung zur Homosexualität ermessen, welche auch, aber nicht al-

lein, in Kategorien von sex und gender zu analysieren ist. Der philosophische  

Eros (und mit ihm der Anteros, die Gegenliebe bzw. Rivalität) verhält sich über 

                                                                                                                                     
hatte, deshalb einen offenkundig alogischen Mythos setzte, damit niemand auf die 
Idee kommt, diese Rede für eine logische zu halten oder gar für Wissen aus-
zugeben. Das hat er, ohne es zu wissen, der christlichen Dogmatik überlassen. 

22  Ganz explizit in Massenpsychologie und Ich-Analyse, wo er Platons Theorie aller-
dings in seinem Sinne verzerrt bzw. verkürzt übernimmt. Sigmund Freud: Gesam-
melte Werke, Bd. XIII (GW XIII), Frankfurt am Main: Fischer �960, S. 99. Er 
schreibt: „Der ‚Eros‘ des Philosophen Plato zeigt in seiner Herkunft, Leistung und 
Beziehung zur Geschlechtsliebe eine vollkommene Deckung mit der Liebeskraft, 
der Libido der Psychoanalyse […]“. Für eine genauere Ausführung zu dieser „Ver-
zerrung“ sowie weitere Bezugnahmen vor allem auf den Phaidros siehe weiter un-
ten. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


18 | CHIASMEN 

 

weite Strecken gegenüber dem sozialen Eros und der Philia wie anarchisch. Erst 

durch die Sublimierung wird er – vermittelt durch die Idealität, die Gleichheit 

und die Philia – in das soziale Gefüge eingegliedert bzw. der Liebende wird poli-
tisch-philosophisch fügsam gemacht. Dabei ist jene konstitutive Zirkularität nicht 

zu vergessen, die darin besteht, dass die wichtigsten Elemente für diese politische 

Eingliederung des Eros, die Reziprozität, Gleichheit und Sublimierung, bereits 
im Begriff des philosophischen Eros enthalten sind. Nun ist gerade an der 

„Bruchstelle“, als die ich die Homosexualität (und nicht die Homosozialität) in 

der Platonischen Triebtheorie bezeichnen möchte, besonders interessant. Dies 
umso mehr in Zeiten der Umwälzungen im sexuellen Geschlechtervertrag (PaCS, 

Homoehe, eingetragene Partnerschaften, künstliche Befruchtung und Homoel-

ternschaft etc.).  
Insofern wir in Rezeptionsbrüchen stets Um/brüche in der Selbstwahrneh-

mung und -darstellung der Gesellschaft auszumachen vermögen, ist das Chiasma 

die erhellendste Figur in Hinblick auf die Darstellung der Richtungen, in die der-
artige Um/brüche, ja Verkehrungen miteinander verbundener Begriffsgegensätze 

(zwischen männlich und weiblich, zwischen stark und schwach, zwischen leib-

lich und seelisch/geistig, Zwang und Freiheit, zwischen alt und neu und vor al-
lem zwischen Eros und Thanatos) weisen.  

Die im Theaitetos und im Symposion entwickelten Eros- und Triebtheorien 

sollen hier also nicht zum x-ten Mal resümiert, sondern so systematisch wie mög-
lich unter einem chiasmatischen Gesichtspunkt de- und rekonstruiert werden. 

Dieser Gesichtspunkt geht zumindest implizit der Frage nach: Wie verkehren 

sich gegensätzliche Termini und Begriffspaare an den Kreuzungspunkten des chi 
(�)? Am deutlichsten wird dies in dem bereits erwähnten Kapitel „Eros und Tha-

natos zwischen Psyche und Kosmos“ herausgearbeitet, das den Übergang von 

Platon zu Aristoteles darstellt, dessen Lustbegriff ebenso Gegenstand der Unter-
suchung ist wie dessen Begriff der Philia, in die sich der Eros spätestens bei Aris-

toteles ein für alle mal sozial aufgelöst zu haben scheint. 
 
 
Dis /kont inui täten –  Demokrat ische Korpsbi ldung im 
klassischen Athen und darüber  hinaus 
 
In seinem zweiten Teil befasst sich das vorliegende Buch mit dem politischen 

Imaginären, insbesondere mit den geschlechtsspezifischen Implikationen des po-
litischen Körperimaginären. Dieser Teil geht ebenfalls auf eine �996 erstmals 

veröffentlichte Auseinandersetzung im Rahmen der erwähnten Arbeit an der 

EHESS zurück. Vom abstrakten und potentiell egalitären Verständnis der Menge 
bei Aristoteles sind die darin bearbeiteten und von ihm durchaus auch verfochte-

nen geschlechtsspezifischen Verkörperungen gesellschaftlicher Komplementari-

tät, Arbeitsteilung und Hierarchisierung weit entfernt. Vielmehr treffen sie auf 
strukturale Elemente der im ersten Teil dargelegten psychosomatischen Topolo-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 

gie bei Platon, und zwar innerhalb einer Topologie des kollektiven Körpers. Wie 

diese gesellschaftspolitischen Artikulationen der Polis sich mit dem Logos ver-

binden, welche Formen der Rede bis hin zum Gerücht hier im Sinne einer anti-
ken „Sprechakttheorie“ relevant werden, dieser Frage geht zu Beginn dieses Teils 

eine Bearbeitung des Begriffs der „Propaganda“ bzw. ihrer platonischen Vorläu-

fer nach.  
Bevor ich die Verbindungen zwischen militärischem Korps und demokrati-

schem Bürgerkorps in Athen und darüber hinaus im Rahmen einer Analyse des 

Körperimaginären kurz skizziere, möchte ich einige strukturelle und ontologisch-
gnoseologische Fragen diskutieren, die auch für unser heutiges Verständnis von 

demokratischer BürgerInnenschaft relevant sind. Ausgangspunkt dafür ist die 

Schnittstelle unterschiedlicher Positionen der eingangs erwähnten „School of Pa-
ris“ in den griechischen Altertumswissenschaften (Vernant, Vidal-Naquet, Lo-

raux, Castoriadis und andere)23: Universalität in einem politischen Sinn begann 

notwendig mit beiden – mit der politischen Herausbildung der Demokratie, aber 
ebenso mit der philosophischen Hervorbringung des Logos. Nicht zuletzt in Ver-

bindung mit dieser durchaus zur Amphibolie neigenden Hervorbringungsweise 

wurde Universalität nicht vollständig verwirklicht, und wird es wohl auch nie 
werden. Politische Universalität von Freiheit und Gleichheit (isonomia und i-

sêgoria) war in der demokratischen athenischen Polis zugleich begrenzt und be-

dingt durch teilweisen Einschluss und teilweisen Ausschluss des „bestimmten 
Anderen“: Frauen und Sklaven, aber auch Metoiken. (Kinder spielen in dieser 

strukturellen In-/Exklusion eine spezifische Rolle, auf die ich hier aber nicht ein-

gehen werde).  
Diese hemmende aber zugleich auch produktive Aporetik hat bis heute Aus-

wirkungen auf die offiziellen wie auch impliziten oder privaten Auffassungen 

von Bürgerschaft und auf die an den politischen Korps gehefteten Vorstellungen, 
Affekte und Wünsche. Diese Auswirkungen umfassen also auch die – psychoso-

zialen und politologischen – Bedingungen für die Verwirklichung der Demokra-

tie, die gleichsam unter dem Zeichen der Halbheit zu betrachten ist. Zum einen 
handelt es sich dabei um die halb verwirklichte Universalität aufgrund des er-

wähnten Aus-/Einschlusses des bestimmten Anderen als historisch aber auch er-

fahrungsbegrifflich grundlegende Bedingung für die Konstituierung des „kollek-
tiven Einen“. Zum anderen geht es um eine halb verwirklichte Säkularisierung, 

                                              
23  Der erste Band („Antike“) der von Georges Duby und Michelle Perrot herausgege-

benen Geschichte der Frauen ist das einzige im deutschsprachigen Raum veröffent-
lichte Kompendium dieser Schule, in dem so unterschiedliche Forscherinnen wie 
die gelernte Altphilologin und spätere Althistorikerin Nicole Loraux, die Philoso-
phin Giulia Sissa, die ArchäologInnen Stella Georgoudi und François Lissarague 
oder die Historikerin Pauline Schmitt-Pantel vertreten sind. Für einen Überblick 
siehe vor allem das Nachwort von Beate Hasel-Wagner in der deutschen Ausgabe, 
die allerdings seit Jahren vergriffen ist und nicht wieder aufgelegt wurde: Geschich-
te der Frauen, Frankfurt am Main: Campus �993. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 | CHIASMEN 

 

die sich in dem permanenten Wiederauftauchen jenes anti- und nicht nur apoliti-

schen Wunsches nach transzendenter Letztbegründung der politischen Einheit in 

„Gott“ oder einer anderen transzendenten Autorität bzw. Natur manifestiert. Da-
mit verbunden ist die Verschleierung der demokratischen Setzung als einer be-

dingten und ständig zu erneuernde Suche nach guten Gründen für konkrete – in-

dividuelle wie auch kollektive – Ziele (des besseren Lebens, der gerechteren Ver-
teilung, der Autonomie etc.). Castoriadis hat diese Verschleierung bei gleichzei-

tiger Postulierung letzter, unweigerlich transzendenter, Gründe als Kern des He-

teronomie-Dispositivs der meisten Gesellschaften herausgearbeitet; Nicole Lo-
raux hat es, die athenische Polis betreffend, vor allem in den erbaulichen Dis-

kursarten des athenischen Demokratieideologen Thukydides am Werk gesehen, 

aber sie hat es auch inmitten von Widersprüchlichkeit im Werk Platons heraus-
gearbeitet.24  

Philosophisch und historiographisch ist nach den pauschalen Verabschiedun-

gen und gleichzeitigen Restaurationen eine mehr skeptische, keinesfalls dogmati-
sche Position gegenüber allen historischen „Ideen“, „Gesetzen“ oder logischen 

bzw. philosophisch-begrifflichen Zentralbedeutungen der (oder über die) Ge-

schichte vorzuziehen. Diese Skepsis scheint mir im Sinne der Erhellung dieser 
demokratischen Aporetik gerade für solche deterministische Theorien ange-

bracht, die versuchen, historisch-gesellschaftliche Veränderungen und Gestaltun-

gen in und durch große Begriffe oder Ideen wie „Episteme“, „Narrativ“ oder 
„Dispositiv“, „Phallologos“ oder „Produktionsweise“ zu fassen. Dies umso mehr, 

als Determinismus gerade in den Sozial- und Kulturwissenschaften unweigerlich 

mit Reduktionismen verknüpft ist: Reduktionismen, in denen die Komplexität 
kollektiver Phänomene tendenziell individualistisch-autoritativ verkürzt wird. 

Skepsis heißt nicht Verwerfung, und deshalb denke ich mit und in dieser Aporie, 

aber ebenso denke ich auf der Ebene des realen politischen Ausschlusses dage-
gen an. 

Die Geschichte ist daher nicht als Ideengeschichte zu betrachten, auch nicht 

durch eine genealogische oder archäologische Methodologie-Metapher wie bei 
Foucault. Ebenso wenig kann es sinnvoll auf nur einer privilegierten und zu-

gleich paradigmatisch aufgeblähten Ebene oder Schicht der Kollektivität und ih-

                                              
24  Zu betonen ist hier der Sinn für die Widersprüchlichkeit und die vielschichtige List 

platonischer „Ironie“ im Kontext seiner kritischen, durchaus auch logisch-empirisch 
zu fassenden Erkenntnistheorie. Dieser Sinn für die Produktivität der Widersprüche 
begnügt sich nicht mit einer reduktionistischen Kritik, wie wir sie etwa bei Karl 
Popper finden. Als einer derer, die das Problem „ideologisierender“ Transzendenz 
in der Rezeption antiker politischer Ideen aus einer radikal modernen Sichtweise 
hervorgehoben haben, ist vor allem Hans Kelsen zu nennen, der aber ebenso zum 
erwähnten Reduktionismus neigt; siehe: Die Illusion der Gerechtigkeit, Wien: Manz 
�985 sowie meine kritische Lektüre, in: „Wie un/dogmatisch ist Kelsens Platon? 
Drei Annäherungen an Die Illusion der Gerechtigkeit“, in: Robert Walter/Clemens 
Jabloner/Klaus Zeleny (Hg.), Griechische Philosophie im Spiegel Hans Kelsens. 
Band 28 der Schriftenreihe des Hans Kelsen-Instituts, Wien: Manz 2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 21 

 

rer Institutionen erhellt werden, und sei es auch in einer funktionalistischen Art 

und Weise als historisch-materialistische Figuration des „materiellen“ Interesses. 

Es geht vielmehr um die komplexe Verwobenheit zwischen logisch-begrifflicher 
Reflexion des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, insbesondere des Politischen, 

und um die Auswirkungen, die eine solche Reflexion auf das kollektive Tun hat, 

sowie auf das politische Handeln im Sinn der formalisierten und organisierten 
Gestaltung des Gemeinwesens oder des Staates (policy making).25  

Dies führt uns notwendig zu einer über die Antike hinausweisenden Frage-

stellung: Wie veränderten sich die konkreten historischen Praktiken und Begriffe 
(eidê) isêgoria und isonomia durch die Transformationsprozesse des in Europa 

und im „Westen“ gültigen Bürgerkorps hinsichtlich der asymmetrischen Ge-

schlechterkomplementarität bzw. der ausgrenzenden Homogenität der Bürger? 
Welcher Art von Veränderung in ontologischer Hinsicht waren sie unterworfen? 

Diese Fragen sind, auch wenn sie den Rahmen dieses Buches überschreiten, um-

so wichtiger, als der kausale Determinismus von einfachen Ursache-Wirkungs-
verhältnissen bis heute die „wissenschaftlichen“ Geister zu fesseln scheint.  

Es versteht sich von selbst, dass die Befreiungsreden, -bewegungen und 

Befreiuungstendenzen vor, während und nach der Französischen Revolution die 
Idee der Universalität und der universellen Freiheit gebrauchten, um gleiche poli-

tische Rechte auch für Frauen und (als solche abzuschaffende, dann in Europa 

tatsächlich abgeschaffte) Sklaven zu reklamieren. 
Nun ist Universalität keine explizit politische Kategorie in der griechischen 

Antike, doch sehr wohl eine philosophische (katholou), und als Prinzip war sie in 

und für den eingeschränkten Demos der freien Bürger der athenischen Demo-
kratie durchaus gültig. Wir haben es also mit einer eingeschränkten Universalität 

zu tun, was ein Widerspruch ist, der zugleich keiner zu sein schien: Es ging um 

das gleiche Recht zu sprechen für alle Mitglieder des betreffenden Korps und nur 
für diese. Dass dieser Korps, diese kollektive Machtinstanz nun ein Demos und 

nicht mehr nur ein Rat der Weisen, der Reichen oder etwa der griechischen Feld-

herren vor Troja ist, macht erst und nur angesichts gewachsener sozialer Unter-
schiede Sinn. Diese Unterschiede wurden durch die Demokratisierung insofern 

verwischt, als der eingeschränkte Demos einer von „Gleichen“ wurde, deren 

Gleichheit sich nur in dieser Hinsicht verwirklichte, also in der Hinsicht der Zu-
gehörigkeit zu einem Korps von gleichen Mitgliedern. Diese praktische Tautolo-

gie braucht – um historisch wirksam zu sein – keiner formalen Logik oder kom-

                                              
25  Ich fasse Tun (agir) in einem allgemeineren Sinn als Praxis/Praktiken und/oder als 

das noch intentionalere und reflexionsverbundene Handeln. Zur weiteren Differen-
zierung des Handlungsbegriffs ist die Betrachtung des Freudschen Begriffs „Agie-
ren“ in seiner kollektiven Dimension wichtig. Siehe hierzu A. Pechriggl: „‚Biopoli-
tik’ und demokratische Instituierung zwischen Agieren und Handeln“, in: Frankfur-
ter Arbeitskreis für politische Theorie & Philosophie (Hg.), Autonomie und Hetero-
nomie der Politik. Politisches Denken zwischen Post-Marxismus und Poststruktura-
lismus, Bielefeld: Transcript 2004, S. 33-55. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 | CHIASMEN 

 

plexen Intelligibilität zu gehorchen. Und doch wird eine gewisse logische Inko-

härenz historisch dort virulent, wo sie (proto-)rechtsphilosophisch aufgegriffen 

wird, wenn es um die Ausweitung des betreffenden Bürgerkorps geht, der ja ein 
„Selbst/regierungskorps“ ist, also ein autonomes Kollektiv, das sich seine Geset-

ze selbst gibt oder sie sich zu geben zumindest de jure (nomô) beansprucht. Wäh-

rend nun Castoriadis diesen Aspekt der Erfindung von Gleichheit und Freiheit 
gleichsam abstrahierend hervorhebt,26 unterstreicht Vidal-Naquet in seinem 

Werk, und mehr noch Loraux in dem ihren, die Differenzen, Ausschlüsse und 

Asymmetrien. Im Sinne des Chiasma und eingedenk dieser beiden Ansätze, wel-
che den je anderen nicht leugnen, geht es mir in den vorliegenden Texten um die 

Überkreuzung der Perspektiven zur besseren Erhellung der Wirkungsweisen die-

ser Aus- und Einschlussproblematik und zur Herausarbeitung neuer demokratie-
begrifflicher Perspektiven. Es wäre dogmatisch und politisch naiv, einfach zu 

behaupten, dass eine Einschränkung eines politischen Bürgerkorps a priori dem 

Begriff der Universalität zuwiderlaufe, wenn dieser eben als eingeschränkter an-
gewandt und eingesetzt wird, ja unter diesen Bedingungen überhaupt erst aufge-

taucht ist.  

Und doch ist es zugleich nicht naiv, zu berücksichtigen, dass dieser Begriff 
als politische Idee von jenen eingeklagt und im Zuge dessen überhaupt erst als 

explizit politischer hervorgebracht wird, die sich als davon ausgeschlossen be-

trachten (und nicht als davon nicht betroffen), weil sie sich auf einer anderen  
Ebene (der dadurch erst begrifflich gefassten politischen Legitimität) als begriff-

lich eingeschlossen betrachten. Sie machen ihn durch ihre Einforderung explizit, 

nachdem sie ihren Ausschluss als Unrecht empfinden und begreifen. Es gibt zwar 
keine organisierte Menge, die alle einschließt, nicht einmal begrifflich (das all-

gemeine Wahlrecht wird Kinder oder solche, die sich „ihres Verstandes“ oder ih-

rer politischen Urteilskraft in keiner Weise bedienen können – wie immer diese 
Klassen auch definiert sein mögen – immer als gleich Stimmberechtigte aus-

schließen). Und doch gibt es potentiell eine weitgehend vollständige Einbezie-

hung aller Stimmfähigen (Bürger von Geburt oder von Herkunft wegen, Einwoh-
ner etc.). Die historisch-politische Bewegung dieser Ausweitung des politischen 

Universalismus und damit der Basis des modernen demokratischen Souveräns ist 

– wenn auch nicht nur – ein Effekt dieser Dialektik. Dass sie in unserer Tradition 
auf Kosten einer effektiven Machtaufteilung unter allen bzw. auf alle verwirk-

licht wurde, also im Sinne einer immer abstrakteren und zugleich fetischartigen 

Repräsentanz, ist ein anderes Problem, das uns zu weit von der Antike wegzufüh-
ren droht. Das Prinzip universeller Gleichheit und Freiheit ist potentiell, also be-

grifflich, um es mit Aristoteles zu halten, unabgeschlossen. Ein politischer Ent-

wurf, der danach trachtet, es zu verwirklichen, müsste beide miteinander ver-
knüpfen, und zwar nicht etwa in der Form eines Katalogs, also einer Aneinander-

                                              
26  „La Polis grecque et la création de la démocratie“, in: Domaines de l’homme. Les 

carrefours du labyrinthe II, Paris: Seuil �986. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 23 

 

reihung von Rechten, mögen sie auch Grundrechte genannt werden, sondern 

praktisch und systematisch.  

Die Proklamation des angeblich hegemonial „phallokratischen“ Un/Wesens 
des „Logos“ vermag die – oftmals nur impliziten, nicht einmal gewussten – Be-

zugnahmen dieser Proklamationen auf die zentralen Bedeutungen der griechi-

schen Antike nicht zu verdecken.27 Die aktuellen, diskontinuierlichen und zuwei-
len auch inkohärenten Bezugnahmen zu erhellen, bedarf es einer Klärung und 

analytischen Entwirrung der angesprochenen Aporetik bereits in der Antike 

selbst. Es ist nicht mein Anliegen, hier den Sinn von Logos – Vernunft, Sprache 
– ein für alle mal zu erschließen, doch denke ich, dass das Verhältnis zwischen 

Logos, Eidos und dem Prozess expliziter sowie kohärenter politischer Gestaltung 

oder Selbstinstituierung eines body politic vor allem in Anschluss an Aristoteles 
begrifflich fundierter erschlossen werden kann. Aristoteles ist nicht nur der ein-

flussreichste Philosoph unserer gesamten analytisch-wissenschaftlichen Traditi-

on, er war auch als Historiker oder zumindest als historiographisch fundierter 
Wissenschafter (die Athenaiôn politeia geht weit über diese minimalistische 

Attribuierung hinaus) bahnbrechend. Er machte als erster auf empirisch fundierte 

und zugleich begriffssystematische Weise (also logisch-empirisch) deutlich, dass 
die Frage nach den Strukturen der Polis eine Frage nach Form, Gestalt oder Beg-

riff der Polis ist. Die politeia (Verfassung) ist das Eidos einer Polis, und in ge-

wisser Hinsicht können wir dies in eine relationale Analogie setzen mit seiner 
Konzeption von der menschlichen Seele: Die Verfassung (Konstitution) ist für 

den (kollektiven) politischen „Körper“, was die Seele für den menschlichen Kör-

per ist. Sie ist die Form, aber auch die entelecheia, also seine vollendende Ver-
wirklichung.  

Ebenso unumgänglich erscheint eine historiographische Zugangsweise, wel-

che die Pfeiler eines traditionellen politischen Körpers und dessen asymmetrische 
Geschlechterkomplementarität in Betracht zieht. In der Politik arbeitet Aristote-

les – durchaus affirmativ – einige zentrale Strukturen der Polis heraus, die bis 

heute eine Grundlage unseres politischen Imaginären darstellen und unsere poli-
tischen Systeme in antidemokratischer Weise mitstrukturieren: die Komplemen-

tarität der Geschlechter als eine Art von Klassenasymmetrie; die politische Kör-

permetapher, in der die Polis als hierarchisch animierter, also im aristotelischen 
Sinn kybernetisch („steuermännisch“) beseelter Organismus von bestimmter 

Form/Gestalt (in starker Beziehung mit den entsprechenden Begriffen in Über 

die Seele) inszeniert wird. Dieser Körper ist nicht so sehr über körperliche son-
dern stärker über moralische Marker männlich geprägt. Schließlich findet sich 

                                              
27  Siehe hierzu vor allem Derridas methodologische Darlegung seiner Arbeit als einer 

das griechische Erbe würdigenden und zugleich dekonstruierenden; ausführlicher, 
in: Jacques Derrida, Elisabeth Roudinesco, De quoi demain… Dialogue, Paris: 
Fayard Galilée 200�, Kap. � „Choisir son héritage“, S. ��-40 und Kap. 2 „Politi-
ques de la différence“, S. 4�-6�. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 | CHIASMEN 

 

bei ihm die realistische und weitgehend verkannte Aussage, dass Frauen über die 

Fähigkeit zu beraten und zu urteilen verfügen würden, nicht aber über die Ent-

scheidungsgewalt (kyriê). Dies bezieht sich offenkundig auf den von Aristoteles 
durchaus gut geheißenen Ausschluss der Frauen aus den institutionalisierten 

Machtausübungsinstanzen. Das Wechselverhältnis zwischen diesen drei struktu-

ralen Momenten bildet eine Art Systematik des Eidos jenes politischen Korps, 
der sowohl demokratische als auch monokratische und oligarchische Elemente in 

sich vereint. In diesem „System“ stellt der Ausschluss der Frauen, Mitwohner 

und Sklaven… aus den Instanzen der politischen Entscheidung und Machtaus-
übung in erster Linie ein historisches Phänomen dar. Er ist konstitutiv für die Or-

ganisation der gesamten Polis, doch stellt diese historisch konstitutive Bedingung 

weder eine determinierend strukturalistische noch eine ontologische Notwendig-
keit, schon gar kein substantielles Wesensmerkmal im Sinne des ousia-Begriffs 

der Metaphysik dar. Auch wenn die historische Beständigkeit und Wirkmächtig-

keit dieses strukturierenden Bedingungsgefüges (ein Begriff, der präziser und 
damit angemessener ist als „latente Struktur“) eine solche Notwendigkeit vom 

Begriff her nahe legen, ist hervorzuheben, dass selbst in Athen ein solcher Aus-

schlussdeterminismus nicht unhinterfragt vorherrschte. Nicht nur Platons Aus-
führungen im VIII. Buch der Politeia über die Begründetheit, Frauen an der 

Ausübung der Macht im Staat zu beteiligen, auch die so genannte „Küchenpoli-

tik“ der Komödie setzt sich mit diesem Thema ausführlich, wenn auch zur Belus-
tigung der männlichen Zuschauer durch das atopon, das Seltsame (wir würden 

heute vielleicht sagen „the queer“) auseinander, umso mehr als die Komödie die 

kathartische Funktion erfüllte, die verkehrte Welt politischer Macht, ja Herr-
schaft der Frauen zu inszenieren, die von Aristoteles durchaus als reale Gefahr 

eingeschätzt wurde. Im Zentrum dieser Problematik steht die Frage nach der kol-

lektiven auctoritas, die sich auf eine männliche Instituierungshegemonie bezieht. 
Durch sie ist jegliche Definitions-, Distinktions- und Segregationspraxis geprägt 

und geformt. Diese historisch gewachsene Hegemonie trägt auch maßgeblich zur 

Erklärung dessen bei, dass es zwar ein Projektionsflächenimaginäres der Weib-
lichkeit, aber kein vergleichbares Imaginäres der Männlichkeit gibt. Die Philoso-

phie hat diese Hegemonie in vielerlei Hinsicht formalisiert, die Ideologie und die 

transzendente Spekulation suchen sie zu legitimieren bzw. zu perpetuieren. Phi-
losophie und Ideologie waren darin aber nicht immer leicht auseinander zu hal-

ten. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro - am 14.02.2026, 09:55:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

