
4. Von Angesicht zu Angesicht

mit geflüchteten Menschen

Historische Kontinuitäten

eines kollektiven Ungerechtigkeitserlebens

People are trapped in history and history is

trapped in them.

James Baldwin, »Stranger in the Village«, 119

Die [Menschen aus Westdeutschland] haben uns ausgeblutet, die haben uns alles [etwa Be-

rufsbiografien, Arbeitsstätten] wieder [mit und nach derWende] zerstört. Nach dem Krieg hat

Ostdeutschland die Reparationsleistungen an Russland geleistet, die haben hier jede Schiene

[ausgegraben], […] die sind nach Russland gegangen, die haben sie dort eingeschmolzen, Stahl

zu neuen Sachen, die haben uns alles genommen nach dem Krieg, wir hatten keinenMarshall-

plan wie der Westen. Wir mussten uns da schon selbst helfen, von unserem sogenannten gro-

ßen Bruder Sowjetunion konnten wir ja nichts erwarten, die hatten ja selber nichts, die wa-

ren ja selber im Krieg kaputt gewesen. So und jetzt, das ist das [die Erinnerung an die »Zer-

störung«, das »Ausbluten« mit der Wende], was die Menschen auch jetzt seit 2015 in ihrer

Wut und dem Hass [gegenüber der Zuwanderungspolitik und/oder Geflüchteten] alles drin

haben. Und jetzt kommen, jetzt machen wir [DDR-Gesellschaft] eine friedliche Revolution,

WIR, nicht die Wessis, Deutschland wird einig und jetzt [post 2015] erlauben die [Westdeut-

schen] sich zu sagen, was wir zu tun haben [etwaWillkommenskultur]? Also es ist hier wirk-

lich eine, also Menschen sind hier verletzt worden ohne Ende, bis heute noch. Die haben sich

einfach erlaubt, sich uns überzustülpen […].

Doris Jung, Altenpflegefachkraft, 62 Jahre

Nicht ausreichend dargestellte, unausgesprochene oder auch nicht gehörte Vergangen-

heiten und Verletzungen werfen einen langen Schatten auf das Zukünftige: Die Gegen-

wart. In individuellen Erinnerungen, wie denen von Doris Jung, und dem kollektiven

Gedächtnis der Menschen bleiben sie lebendig. Sie wirken nach; sind wir als Individuen

doch immer schon »als Beobachter, Akteure oder Opfer […] in die übergeordnete Dyna-

mik geschichtlicher Prozesse eingebunden« (Assmann 2018: 26). So war es die erinnerte

und erlebte Erfahrung derWiedervereinigung Deutschlands, die in den Gesprächen zur

Zusammenarbeit mit als migrantisch gelesenen Pflegekräften in der Gegenwart wie der

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011 - am 13.02.2026, 10:58:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

bekannte Phönix aus der Asche erschienunddamit –wenn auch zunächst subtil undun-

kenntlich – Vergangenheit und Gegenwart wieder aneinanderband.Die Dialoge, die ich

im Rahmen dieser Forschungsarbeit führte, glitten zurück in das Jahr 1990 und zu der

Schilderung des Wendeerlebens, den Nachwendejahren und den – so empfundenen –

erlittenen Ungerechtigkeiten. Diese Erzählungen können als wirkmächtige Voraussetzung

und un/bewusste Bewertungsfolie für die individuelle, aber auch kollektive Interpreta-

tion heutigen Fluchtzuwanderungsgeschehens verstanden werden.

Ausder vorangestelltenErinnerungvonDoris Junggehthervor,dass vordemHinter-

grund des Zuwanderungsgeschehens post 2015 vermeintlich vergangene – unterdrück-

te – Affekte in Bezug auf dieWiedervereinigung wieder an die Oberfläche des Bewusst-

seins streben. In der Retrospektive auf die Wende beurteilt sie ihr damaliges berufli-

ches Leben und das Leben der Gesellschaft als zerstört, fremdbestimmt und benutzt. Sie

empfindet es zudem als wieder zerstört in Anbetracht einer vorangegangenen gemein-

schaftlichen – das kollektivbeschwörende »wir«und »uns« ist hier bemerkenswert – ›ost-

deutschen‹ Aufbauarbeit nach demEnde des ZweitenWeltkrieges und den Reparations-

leistungen an »den großen Bruder Sowjetunion«. In Relation zu dem – von ihr so empfun-

denen – das Leben vereinfachenden Marshallplan für die damalige BRD waren die Sa-

men für ihr Ungerechtigkeitserleben folglich früh gesät. Mit der wieder aufkommen-

den und erneut ungerechtigkeitsbelastetenRetrospektive auf denBeitritt und den ›Wes-

ten‹ – etwas übergestülpt bekommen zu haben – ist Doris Jung nicht allein.1 Auch die 59-

jährige PflegedienstleiterinManuela Vierstück bebildert in den Gesprächen zur Zusam-

menarbeitmitmigrantischen Pflegekräften ihre Empfindungen zurWiedervereinigung

als einschneidend: »[D]aswar ja so, dass sofort dieserWestenüberkam[…], dass [man] sozusagen

[…] vergewaltigt wurde, mehr oder weniger, von diesen westdeutschen Firmen oder Institutionen,

dass der Ostdeutsche gar keine Chance hatte irgendwo mitzureden«. Eine sich bereits hier ab-

zeichnende dominante Körpermetaphorik in Form eines Überkommens, Überstülpens,

Vergewaltigt- und Verletztwerdens sowie Ausblutens verweist auf ein bis heute nagen-

des, ›geschwürartiges‹, wie es später der 58-jährige Altenpfleger Andreas Richter kontu-

rieren wird, überindividuelles Ungerechtigkeitserleben und eine als westlich induziert

wahrgenommene Verletzung eines DDR-›Kollektivkörpers‹.

Nun scheint es gerade die Beobachtung der Fluchtzuwanderung nach 2015 zu sein,

die ein noch immer latent vorhandenes, schlummerndes kollektives Ungerechtigkeits-

gefühl von 1990 reaktualisiert.Die im Jahr 2015 aufflammendeAblehnung des ›Fremden‹

im Osten Deutschlands, die in der symbolischen Figur des*der Geflüchteten als aufrei-

zende Erscheinung kulminiert, kann demzufolge nicht als von der regionalen Histori-

zität losgelöst verstanden werden. In diesem Sinne avancierten die geflüchteten Men-

schen seit 2015 für Teile der ostdeutschen Gesellschaft zu einem ›Symptomträger‹ un-

1 Die große Mehrheit der Menschen Ostdeutschlands schätzte bereits kurz nach 1990 die Verhält-

nisse inOstdeutschland als ungerecht ein. So stimmten nach der Einheit (1990) 92 %der befragten

Ostdeutschen einer Aussage wie, dass die ›Ostdeutschen‹ noch eine Weile ›Bürger*innen zweiter

Klasse‹ bleiben werden, zu (Kollmorgen 2005: 188; siehe auch Montada 1997); ein Gefühl, das bis

heute – wenn auch deutlich abgeschwächter – in breiten Bevölkerungsteilen anhält (Kowalczuk

2019: 165). Zu gefühlter kollektiver (Un-)Gerechtigkeit und einem Ost-West-Vergleich vgl. auch

Glatzer (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011 - am 13.02.2026, 10:58:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 87

angenehmer und verdrängter Affekte post 19902. Ihre Zuwanderung bzw.Umverteilung

nach Sachsen gab den Anlass für den Aufstand gesellschaftlich gewachsener lokalerWis-

sensbestände, die – wenn auch lange Zeit diskursiven Auslassungen unterworfen – noch

immer oder wieder schmerzlich erinnert werden und ihren Tribut einfordern. Vorgeb-

lich vergangene Kämpfe zwischen Wiedervereinigungsfreude, Angleichungs- und De-

mokratisierungswünschenaufder einenSeiteunddementstandenenUngerechtigkeits-

empfinden über die Wiedervereinigungspraktiken und die Entwertung eigener Berufs-

biografien auf der anderen Seite wurden sichtbar und präsentieren sich gegenwärtig in

neuer und doch auch altbekannter Form.

Das lokale Wissen der Menschen Ostdeutschlands3, das hier nach einem Gehört-

werden drängt, schließe ich an Foucaults »Wissen der Leute« (Foucault 2016: 22) bzw.

an seine Ausarbeitungen zum »unterworfene[n] Wissen« (ebd.: 21) an. Dieses Wissen

verweist auf ein »unzureichend ausgearbeitetes« und »abgewertete[s]«, »disqualifizier-

te[s]«Wissen,das »amunterenEnde der [Wissens-]Hierarchie« angesiedeltwurde, »un-

terhalb des verlangten Kenntnisstandes« (ebd.). Ein solchesWissen, das hier wesentlich

2 Wohl wissend, dass die deutsche Wiedervereinigung mit der friedlichen Revolution seit 1989 im

Entstehen begriffenwar und auch nach 1990 keinen absoluten Abschluss gefunden hatte, verwen-

de ich nachfolgend das Jahr 1990 als Jahr des offiziellen Beitritts der DDR zur BRD am 3. Oktober

1990, um die Zäsur zu markieren, die die Lebenswirklichkeiten meiner Gesprächspartner*innen

ganz wesentlich beeinflusst/e.

3 Mit Begriffsverwendungen wie ›Ostdeutsche‹ oder ›Ossis‹, die selbstverständlich keine homoge-

ne – vielmehr in sich heterogene, zersplitterte (vgl. Spivak 2008: 49) – Gruppe darstellen, soll kei-

ne Fortschreibung alter Ost-West-Dichotomie beabsichtigt, doch aber auf einen gemeinsamen Er-

fahrungsraum verwiesen sein, in dem wiederum ganz unterschiedliche und auch gegensätzliche

Erfahrungen und Prägungen ihren Platz haben, die über Geburt und Sozialisation in der DDR hin-

ausgehen. Es handelt sich im Rahmen dieser Arbeit um Menschen, die in der DDR und ihren Sys-

tembedingungen aufwuchsen (bzw. um deren Nachkommen, denn bei den nach 1990 Geborenen

hört das ›Ostdeutschsein‹ oder besser die ›DDR/Ost-Sozialisation‹ nicht einfach auf), die den Erfah-

rungsraumbegrenzenund ermöglichen, die geliebte und verhasste, aber eben auch kaumentrinn-

bare, soziale Positionen konstruieren (Kowalczuk 2019: 86–87, siehe auch Vogel/Zajak 2020). Die

sich in den Nachwendejahren (medial) verfestigte diskursive Konstruktion der Ostdeutschen war

demnach nicht nur ein Produkt westlicher Repräsentation: »In der DDR gelernt, konnten es vie-

le [Ostdeutsche] auch nach 1990 nicht ablegen, von ›wir‹ statt von ›ich‹ zu reden. Das Individuum

sollte im Kollektiv aufgehen, auch sprachlich« (Kowalczuk 2019: 87). Die Termini ›Ostdeutsche*r‹

und ›Ossis‹ stellen darüber hinaus identitätsstiftende Selbstbezeichnungen der Sprecher*innen

dar. Gleichermaßen sind sie aber auch asymmetrische Selbst- und Fremdzuschreibungen, wobei

›Ossi‹ einerseits »die Rolle des ›markierten‹ Begriffes übernimmt« (Pates 2013: 9), andererseits aber

auch die Signifikate »empathisch, gesellig, sozial eingestellt, fleißig« (Bojenko-Izdebska 2013: 194)

als positive Selbstrepräsentationen enthält. »›Ostdeutsch‹ ist eine Herkunft, ein sozialer Ort, eine

Erfahrung, für manche sogar ›Heimat‹. Es stellt eine Abgrenzung dar, die ausgrenzt« (Kowalczuk

2019: 90). Es sind diese Selbstzuschreibungen – dem dominanten Diskurs entgegen gerichtet –

die hier vorrangig zu gewichten sind, wenn von ›Ossis‹ oder ›Ostdeutschen‹ die Rede ist. Dieser ge-

sellschaftspolitische und auch solidarische ›Code‹ »transportiert vor allem eine Kernaussage: ›Ich

teile Deine Erfahrungen des ›Andersseins‹ – in vielen Fällen. Ich teile auch Deine Erfahrung von

Ausschluss und Scham. Ich kenne Deine Gefühle der Kränkung, Verunsicherung und Wut. Deine

Fragen sind mir bekannt, Deine Anekdoten und Emotionen bestätigen mich.‹« (Foroutan/Kubiak

2018: 101).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011 - am 13.02.2026, 10:58:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

aus dem Transformationsprozess erwachsen ist, prägt bis heute die Praktiken der Men-

schen nachhaltig und wird im Osten Deutschlands als ein überindividuelles »disquali-

fizierte[s] Wissen« (ebd.) empfunden. Als lokales Wissen stellt es keineswegs ein Wissen

dar, das im hegemonialen Diskurs fest verankert ist. Bei der ostdeutschen Perspektive,

die sich im gesamtdeutschenDiskurs als randständig und ungehört versteht, handelt es

sich, wie Foucault beschreibt, um ein »Spezialwissen, ein lokales, regionales, differen-

tielles Wissen […], das sich nicht in Einstimmigkeit überführen läßt«, das »man auf be-

stimmteWeise brachliegen ließ,wennman sie [die lokalenWissen,M.R.] nicht sowieso

und ausdrücklich abseits gehalten hat« (ebd.: 22).

Die geführten Gespräche interpretiere ich als positionierte Wissenschaftlerin, die

selbst inundmitdiesem»Wissender Leute« (Foucault 2016: 22) sozialisiertwurde.Meine

eigene ›Geschichtsschreibung‹ begann im Jahr 1990 in Görlitz und war und ist bis heute

von den Erinnerungspraktiken vieler Menschen mit DDR-Sozialisation – einem kollek-

tiven Gedächtnis – begleitet und geprägt.

In der nachfolgenden kritischen Interpretation der lokalen Erinnerungen, die ein

»historischesWissen der Kämpfe« (ebd.: 23) anzeigen, wird kein Kampf »›für die Wahr-

heit‹«, sondern »um den Status der Wahrheit« (Foucault 1978b: 53) ausgetragen; »Wahr-

heitswirkungen im Innern von Diskursen […] [sind] in sich weder wahr noch falsch«

(ebd.: 34). Mit Wahrheit ist demnach nicht ein »Ensemble der wahren Dinge« (ebd.: 53)

gemeint, sondernwie sich einNarrativ der Realität als normativ etablieren konnte, »›das

Ensemble der Regeln, nach denen das Wahre vom Falschen geschieden und das Wahre

mit spezifischenMachtwirkungen ausgestattet wird‹« (ebd.).4

Möglicherweise werden sich viele Menschen aus Ostdeutschland auf den nachfol-

gendenSeitennichtwiedererkennen.Gleichesmagauf viele ›Westdeutsche‹ in ihrernar-

rativen Repräsentation zutreffen. Nichtsdestoweniger wurdenmir die hier analysierten

Verstrickungen und Narrative, die für die Sprecher*innenWirklichkeit abbilden, zuge-

tragen. ImSinnedes Forschungsinteresses fordern sie einHinsehen ein; siewerdendem

Unbehagen zur Zusammenarbeit mit migrantischen – hier primär geflüchteten – Pfle-

gekräften eine erste Verstehensperspektive anbieten.

Die sich nachfolgend entfaltende ›ostdeutsche Perspektive‹ beinhaltet also eine Po-

sitionierung jener Ostdeutschen, die ihre Primär- und Sekundärsozialisation in der

DDR durchlaufen haben und die sich mit den angenommenen Formen der Wieder-

vereinigung, insbesondere hinsichtlich ihrer beruflichen Arbeiter*innen-Perspektive

und Deklassierungserfahrungen bzw. -ängsten, bis heute benachteiligt fühlen und

nicht – oder nicht vollumfänglich – ausgesöhnt haben. Es handelt sich um Lebenswirk-

lichkeiten von Menschen, die sich nach der Wende fundamental neu und individuell

folgenreich am Arbeitsmarkt positionieren mussten (mit einem subjektiv über vie-

le Jahre nicht zufriedenstellenden Ausgang), um Lebenswirklichkeiten, die von den

Fährnissen des kapitalisierten Arbeitsmarktes – andauernden Arbeitslosigkeitsphasen

4 Wiederkehrende Hinweise meiner Gesprächspartner*innen darauf, dass ein Schreiben über ihr

Ungerechtigkeitserleben bei der ›westdeutschen‹ Bevölkerung auf ›taube Ohren‹ stoßen undmich

als Forschende a priori diskreditierenwerde, sind bemerkenswert. Sie zeigen eine bereitsmanifest

passive und disqualifizierte Position des ›Nicht-gehört-Seins‹ und des ›Sich-als-nicht-gehört-Emp-

findens‹ im gesellschaftspolitischen Diskurs an.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011 - am 13.02.2026, 10:58:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 89

oder -ängsten – geprägt waren und sind sowie um Lebenswirklichkeiten, in denen

politisches Engagement kaum eine Rolle spielte. So wird vor dem Hintergrund dieser

Lebenswirklichkeiten zu erfahren sein, dass den ablehnenden Reaktionen des ›Ostens‹

auf die Zuwanderungsbewegungen – die auch in Schulterschlüssen mit und Instru-

mentalisierungen durch die AfD sowie in Protestmärschen gipfel/te/n – und damit der

Dynamik von Erinnerungen gerade nicht mit Tabuisierungen und Be-Schweigungen

beizukommen ist. »[E]ine traumatische Vergangenheit, die nicht erinnert wird, fängt

an zu spuken«, bemerkt die Gedächtnisforscherin Aleida Assmann (2018: 249).

Aus der Perspektive der Gedächtnisforschung sind Erinnerungen ebenso nicht

mit der ›Wahrheit‹ gleichzusetzen (Assmann 2018: 136). Subjektive Erlebnisse benö-

tigen kein dokumentarisches Anführen von Beweisen, sie sind unmittelbar evident

und authentisch (ebd.).5 Die Wahrheit von Erinnerungen hat – und da verbinden sich

die Foucault’schen Perspektiven über das »Wissen der Leute« (Foucault 2016: 22) mit

denen der Gedächtnisforschung – nicht nur eine psychologische, sondern vor allem

eine soziale Facette. Die Annahme von Erinnerungen als ›wahr‹ ist nicht zuletzt davon

abhängig, inwiefern diese in einer bestimmten Gesellschaft, in einem »öffentlichen

Kommunikationsraummitteilbar und akzeptabel sind« (Assmann 2018: 162). Im bereits

angekündigten und so wahrgenommenen disqualifizierten Wissen der Sprecher*innen

schlummert also eine »Erinnerung an Schlachten […], die man bislang außen vor ge-

lassen« (Foucault 2016: 22) hat; eine Erinnerung, die nicht ausreichend Beachtung

erhielt. Dieser »Wiederentdeckung der Kämpfe«, der »verschwommene[n] Erinnerung

an Schlachten« soll nun Raum gegeben werden (ebd.: 22) – gegen die »Tyrannei der

übergreifenden Diskurse« (ebd.: 23).

Auf dennachfolgendenSeitenwerde ichdiesen verwobenenDiskurszusammenhang

nachzeichnen und der Frage nachgehen, warum die Wiedervereinigungspraktiken und

das Nachwendeerleben post 2015 wieder verstärkt ins Gedächtnis streben und artiku-

liert werden möchten, wenn die kontemporäre Zusammenarbeit mit geflüchtetenMen-

schen thematisiert wird. Dieser Nexus zwischen biografischer, erinnerter – präsuppo-

nierter –Erfahrung und Zuwanderungsgeschehenwird eine historische Verstehensper-

spektive für heutigesUnbehagenund (alltags-)rassistischenAusschluss gegenüberMen-

schenmit Fluchterfahrung eröffnen. Eine Perspektive, die in der Historizität der Region –

sowohl derWiedervereinigung und ihren Entwicklungslinien als auch einem Leben un-

ter demSED-Regime – verwurzelt ist und die dieWirkmächtigkeit historischer Pfade in

5 Zudem werden im Rückblick auf das eigene Leben Erfahrungen unter Einbezug der Erfordernisse

der Gegenwart umgedeutet und in neue Zusammenhänge gebracht. Auf dieseWeise stützen Erin-

nerungen das Selbstbild (Assmann 2018: 136). Bereits Maurice Halbwachs betonte die Wirkmäch-

tigkeit sozialer und politischer Gedächtnisformationen, die immer dann amWerk sind, wenn sich

kollektive homogene Deutungsmuster als normativer Rahmen über individuelle heterogene Erin-

nerungen legen (Halbwachs 1985: 158–162). Erinnerungen (re-)konstruieren Menschen also in der

Gegenwart immer auch unter gesellschaftlichemDruck. DerMensch passt seine erinnerte Vergan-

genheit an aktuelle Bedingungen, Bedürfnisse undWünsche an, »und [lässt] dabei gerade so viel

von ihr zu[…], wie man gebrauchen oder ertragen kann« (Assmann 2018: 175, Hervh. im Orig.). Die

Vergangenheit existiert imMoment der Vergegenwärtigung, ausgerichtet an die aktuelle Situati-

on; sie bildet keine Essenz (ebd.: 158–159).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011 - am 13.02.2026, 10:58:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Systemtransformationen veranschaulicht. So wird der Versuch unternommen, abzubil-

den, wie die Gegenwart historisch geworden ist, ohne den Anspruch verfolgen zu kön-

nen, komplexe Geschichte abzubilden.6 Es wird im Verlauf der Arbeit nachzuvollziehen

sein, dass »uneingelöste Zukunftshoffnungen aus vergangenen Zeiten plötzlich und un-

erwartet handlungsleitend und geschichtsmächtig werden können« (Welzer 2001: 12).

Um mich nun dem Wissen der DDR-sozialisierten Sprecher*innen zu nähern,

möchte ich meine Aufmerksamkeit zunächst darauf lenken, woran sich die Menschen

genau erinnern und was sie bewegt, wenn sie von Ungerechtigkeiten, ihren »Demüti-

gungen und Kränkungen« (Köpping 2018: 16) in Verbindungmit derWiedervereinigung

sprechen. Um die Sprache von Doris Jung zu bemühen, werde ich mich nun dem

zuwenden, »was dieMenschen in ihrerWut und demHass alles drin haben«.

4.1 »VERSPROCHEN«
Hoffnungen auf ›blühende Landschaften‹

Also erstens mal, stell dir vor, es ist das Jahr 1989, der Zaun geht auf und auf einmal kannst du

dir alles kaufen, kannst überall hinreisen, du kannst jedem Politiker sagen, dass er ein Arsch-

loch ist. Das sind ja alles Sachen gewesen, die für uns [aus der ehemaligen DDR] fremd waren

(Pause) und eigentlich kannst du gar nichts von dem. Eigentlich. Und weißt du, warum? Das

haben aber die Leute zu spät erkannt, das Geld hat gefehlt. Die Leute konnten nie dort, die

konnten zwar mal rüberfahren, die sind mal nach München gefahren, die sind auch mal nach

Dänemark, aber diese große Freiheit, Amerika, das konnten sie sich dann doch nie alle leis-

ten, oder nur ganz wenige. […] Oder, dass der Ossi dann auch die Schulbank gedrückt hat und

gesagt hat: »Ich kann jetzt hier auch die Firma übernehmen.« Da haben die Wessis gesagt:

»Nööö«, da haben sie lieber den Schwager aus dem Westen rangekarrt, der die Führungspo-

sition eingenommen hat. (Pause) Des Weiteren haben sie viele, viele Unternehmen hier als

Zweigstellen aufgemacht und die Treuhand ist, sagen wir mal, der Haupttäter an der ganzen

Geschichte. Und das bedeutet natürlich im Klartext, dannwenn Leute abgebaut werdenmuss-

ten, dann haben sie erst mal die im Osten rausgewippt, weil Zweigstelle geschlossen, Haupt-

werk in Ulm, München, Stuttgart lief es ja weiter. Bedeutet, dass die Wessis schon damals,

sagen wir mal, eigentlich nie wirklich einen Bezug zu uns hatten. Denen war es, auf Deutsch

gesagt, scheißegal. […] [D]aswar nie die deutsch-deutsche Freundschaft oder die Bruderschaft,

6 Im Rahmen dieses Kapitels werden selbstverständlich keine abschließenden Verstehensperspek-

tiven für als rassistisch zu bewertende Tendenzen im Kontext ›Ostdeutschland‹ entwickelt. Nicht

nur »[i]n Ostdeutschland wirken Traditionen und Diskurse fort, die nie gebrochen wurden, durch

keine Aufarbeitung der Vergangenheit, und die vor allem länger wirken als erst seit 1949 oder gar

erst seit 1990« (Kowalczuk 2019: 223). Inwieweit Faschismus, Antisemitismus und national(sozi-

al)istisches, illiberales Gedankengut im DDR-Staat (nicht) aufgearbeitet wurden – die mitnichten

ebenso bedeutsame Aspekte zum Verstehen des Phänomens eines verstärkten Ausschlusses bei-

tragen –, wird hier nicht beantwortet (hierzu vgl. z.B. Waibel 2014; Langer 1991; Langner 2020;

Springer 2017). Eine Analyse sämtlicher Diskursräume, in denen Gesellschaften bis heute gefan-

gen sind, kann imRahmen dieser Arbeit nicht geleistet werden. Vielmehr zeichne ich nachfolgend

– ausgehend vomPhänomenderWende-Erinnerung– relevanteArgumentationssträngenach, die

Ablehnung und Ausschluss geflüchteter Menschen in der vorgefundenen Situation besser verste-

hen helfen.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011 - am 13.02.2026, 10:58:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

