
644 Rezensionen

of blame. It is argued that sorcery and conspiracy are
neither identical nor can they be neatly separated (175).
Both of them imply that people assume there is more
than meets the eye (165), and both of them have a
strong moral undertone, seemingly used to reinforce the
social values and norms, by describing the opposite,
and thereby, from an etic point of view, they can be
said to promote social cohesion (167). The last chapter
deals with the applicability of a study like this for health
education.

The book is well-written, clearly structured, and full
of evocative descriptions. Many of the chapters contain
well-chosen and intriguing illustrations, e.g., newspaper
cartoons and photos of woodcarvings of relevant themes.
Some of the directions in which I suggest that the
argument could have been pushed even further have to
do with, on the one hand, the fieldwork and the position
of the anthropologist, and on the other hand, the “causal
ambiguity and creativity” of human beings (170), more
specifically the role of politics of blame in everyday
social interactions.

The author suggests that there are several advantages
of being a priest as well as an anthropologist. The
kind of long-term involvement and knowledge of the
language, which his experience as a priest in the area
has given him, do indeed provide a solid and interesting
ground for anthropological fieldwork. Reflecting on the
role of the anthropologist should, however, imply more
than simply identifying advantages and disadvantages.
It is rather a question of describing the path of the
anthropologist into the society s/he studies and how
that particular path has shaped what one sees and what
one does not see. It would have been interesting to
hear more about the how Rödlach’s path was carved
thanks to his double role as anthropologist and priest:
What social settings and interactions he became part
of, who his informants were, and how he interacted
with them. Were people simply more open? Or were
there matters that he was able to obtain privileged
information about, and what kind of information did he
not get from the position in which he found himself?
Did morality mean the same in this particular social
interaction as it would have in others? Were there
people he had more easily access to than others?
Etc. In sum, how is his analysis of the politics of
blame connected to the particular role and the path that
characterized his fieldwork? This, of course, is always
important in anthropological work, but it would have
been particularly interesting (and important) considering
Rödlach’s long-term involvement and established role in
the area.

The above comment leads to the more general one:
That we hear very little about the fieldwork as such, as
we hear very little of concrete social interactions in the
settings in which he carried out the fieldwork. More de-
tails on practice – on the use of sorcery accusations and
conspiracy theories in everyday interactions and negotia-
tions, could maybe have helped pushing even further the
already very interesting discussion about “causal ambi-
guity and creativity of human being.” In the introduction

it is suggested that interpretations of HIV/AIDS as the
result of either sorcery or conspiracy have some obvious
implications for HIV/AIDS awareness, since they divert
attention for the sexual transmission of the disease to the
doings of an evil agency, and because for “those who
hold the belief that some malicious ‘other’ is behind the
disease may not take the necessary precautions during
sexual encounters” and for them “it is more important
to identify this agent than to protect themselves against
infection” (13). This is in contradiction with Rödlach’s
recognition of the insight of (medical) anthropologists
since the time of Evans-Pritchard’s ground breaking
work on witchcraft that “individuals can simultaneously,
or at least consecutively, espouse personalistic and
nonpersonalistic explanations,” and “even people who
expressed very different explanations for the disease
simultaneously attributed either sorcery or a conspiracy,
or both, to the illness” (6). Rödlach does modify the
above and other similar statements in the final chapter on
“Applications for the AIDS Crisis,” where he discusses
the need to take seriously “cultures of blame,” because,
as he argues, taking a starting point in people’s concerns,
e.g., their experience of a long history of neglect, will
help gaining their trust. And it is, I suggest, crucial
in the study of local experiences with AIDS, to do
what he does in this final chapter: Avoid falling in
the trap of reducing people “beliefs” to obstacles to
the dissemination of “knowledge.” While the overall
analysis of Rödlach leaves no doubt that he wishes to
avoid this trap, he does at times struggle with it, in ways
which could maybe have been avoided if concrete social
interactions, in which sorcery accusations take place
and conspiracy theories are debated, were given more
space.

All in all Rödlach does, however, give us a fasci-
nating and intriguing discussion of theories of blame
and causal ambiguity, and his book is an important
contribution to the understanding of the impact of the
AIDS epidemic on African societies.

Hanne O. Mogensen

Rösing, Ina: Los católicos paganos y el Padre
Nuestro al revés. Sobre la relación del cristianismo y
la religión andina. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2006.
94 pp. ISBN 978-9978-22-600-1. (Iglesias, Pueblos y
Culturas, 62) Precio: $ 4.00

Éste es un estudio sobre el sincretismo religioso
practicado por catequistas católicos de la región andi-
na de Kallawaya, en el norte del departamento de La
Paz, en Bolivia. El problema especı́fico que plantea
Rösing puede ser reducido a la siguiente pregunta: son
los catequistas andinos “católicos paganos” o “paga-
nos cristianos”? En su respuesta, la autora, comparando
perspectivas sociológicas y teológicas, enfoca sobre el
modo en que los lı́deres laicos de la Iglesia católica en
aquella región manejan ciertos elementos del catolicis-
mo dentro del marco conceptual y ritual andino. Como
tal, “Los católicos paganos y el Padre Nuestro al revés”
es una contribución a la discusión, tanto dentro del

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644


Rezensionen 645

campo de la ciencia de la religión como misionologı́a,
sobre el sincretismo religioso e “inculturación”.

El libro está compuesto por una amplia introducción
y tres capı́tulos. La parte introductoria contiene un mar-
co teórico basado sobre la terminologı́a proveniente de
ciencias sociales y de misionologı́a. En esta sección, la
autora define, analiza y documenta detalladamente los
conceptos centrales para su argumento, en particular el
“sincretismo” y la “inculturación”, para luego ponerlos
dentro del contexto de la corriente discusión sobre la
interacción entre el cristianismo y la religión andina.
Rösing nota que este debate dejó a un lado el tema de
catequistas nativos, en particular su experiencia religiosa
individual, lo cual es llamativo, dice la autora, pues “sus
cabezas y manos son necesariamente un lugar de un sin-
cretismo probable”. Especı́ficamente, el libro de Rösing
hace una contribución a éste, relativamente subdesa-
rrollado, aspecto del debate. La introduccı́on concluye
con una descripción de la metodologı́a cualitativa e
interpretativa que fue desarollada por la autora en el
curso de los 18 años de su trabajo de campo entre los
pueblos andinos.

El primer capı́tulo del libro es descriptivo y comienza
con un conciso relato de la historia del movimiento de
catequistas católicos. Entre los factores más influyenytes
que contribuyeron a la formación de este movimiento,
la autora identifica una “dramática renovación” del
catolicismo en la década de los setenta, como también
las “frustraciones de la actividad misionera de los
misioneros extranjeros.” La parte central del capı́tulo
constituye la descripción del grupo social de catequistas
de la region Kallawaya. Esta parte cubre no sólo los
obvios aspectos sociológicos del grupo – como la
formación, sus áreas de responsabilidad, la situación
material y estatus social dentro de las comunidades
nativas – pero también las motivaciones personales
y el conflicto entre su formación, y función ritual
católica, por un lado, y su socialización y la perseverante
participación en la religión indı́gena, por otro.

La descripción y análisis de este conflicto, el cual es
una extención de lo que Rösing denomina la “incompa-
tibilidad” entre el catolicismo y las religiones tradicio-
nales de los Andes, constituye el contenido del segundo
capı́tulo, y de hecho el núcleo del libro. Especı́ficamente,
el capı́tulo concierne las estrategias empleadas por los
catequistas para manejar su ambiguo papel socioreli-
gioso. La autora parte de una indirecta crı́tica de la
corriente visión de inculturación adoptada por la Iglesia
local, considerandola el “antiguo concepto de misión
bajo un nuevo ropaje de subversion”. A continuación,
se presentan cinco estrategias nativas para salir de la
mencionada contradicción entre el catolicismo y la re-
ligión local. Uno de estos metodos, por ejemplo, es el
“desplazamiento del marco de referencia,” según el cual
los catequistas justifican su participación en los ritos
nativos enfatizando ciertos positivos resultados sociales
de ellos y minimizando a la vez la discrepancia entre su
postura y el primer mandamiento bı́blico.

En el capı́tulo concluyente, la autora revisita el marco
teórico expuesto en la introducción aplicandolo a los

resultados de su propia investigación. Asevera que la
religión andina de Kallawaya demuestra una flexibilidad
que le permite asimilar sincréticamente ciertos elemen-
tos del catolicismo y expresarlos dentro de su propio
marco conceptual, y a través de sus ritos. Esto se debe al
hecho de que los sistemas simbólicos y rituales andinos,
no siendo religiones establecidas, desconocen la tensión
entre lo orthodoxo y lo herético, entre la rutina institu-
cional y el carisma. El factor principal que ha asegurado
la sobrevivencia de las religiones tradicionales frente a
la poderosa religión institucionalizada es el concepto de
la deuda sacrificial (“ofrecer para recibir”), lo cual es la
versión ideológica y ritual de la reciprocidad económica
que regulariza la vida social de las comunidades
andinas.

En general, el libro hace una interesante contribución
al campo de la antropologı́a de religión, tanto como una
etnografia, como también un aporte al debate teorético.
En su aspecto etnográfico, el trabajo de Rösing indu-
dablemente provee una imagen más completa de un
especı́fico grupo social. En particular, la perspectiva
“desde abajo” y la metodologı́a de darles la voz a
los protagonistas del fenómeno bajo estudio desman-
tela la situación jerárquila arraigada en la decimonónica
investigación positivista, y borra la divisoria entre lo
observado y el observador. En cierta medida, este pro-
cedimiento metodológico coloca el libro dentro de la
llamada antropologı́a participativa y reflexiva.

En lo que se refiere al aspecto analı́tico, el estudio
de Rösing sugiere que “sincretismo” e “inculturación”
podrı́an ser dos caras de la misma moneda y la dife-
rencia entre ellos es más bien una disparidad semántica
exacerbada por el discurso académico. El sincretismo
religioso se da siempre cuando dos religiones entran en
contacto. Sin embargo, cuando existe una asimetrı́a del
poder entre las dos religiones, el aparato institucional
de la religión dominante intenta controlar este proceso,
adoptando polı́ticas ya de una “extirpación” abierta, ya
de “inculturación.” En el transcurso de los siglos, las
estrategias misionales de la Iglesia de Roma ha oscilado
entre estos dos polos. Por lo tanto, la aseveración de
Rösing, hecha a raı́z de una conversación con un sacer-
dote local, de que la corriente orientación misional de
la Iglesia católica en Kallawaya es “la vieja estrategia
de extirpación en un nuevo ropaje” tiene substancia, en
el sentido de que tanto extirpación como inculturación
últimamente tienen por objectivo la expansión de la
religión dominante. Por otra parte, no creo que muchas
personas tampoco niegen de que hoy en dı́a existe una
diferencia qualitativa entre la estrategia de cristianiza-
ción presentada por el jesuita Pablo Jose de Arriaga en
su “De extirpación de la idolatrı́a en Perú” (1621), y
los importantes documentos de la Iglesia católica post-
conciliar, como por ejemplo “Ad gentes”, e inclusive
la respuesta del cura local citado por Rösing. Hoy por
lo menos la Iglesia institucional manifesta una voluntad
de comprender otras religiones. En este sentido, la frase
sobre “la vieja estrategia de extirpación en un nuevo
ropaje” suena un poco dogmático y carece de una per-
spectiva histórica.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644


646 Rezensionen

Otro problema del contexto histórico concierne los
comienzos del movimento catequista en América Latina.
Según los autores citados por Rösing, el dicho movi-
miento surgió a base de una “dramática renovación” de
la Iglesia católica en los años setenta, como también a
raı́z de las “frustraciones de la actividad misionera de
los sacerdotes extranjeros”. Aunque la frustración, que
acompaña la actividad misionera desde su inicio, segu-
ramente jugó un papel, los factores sociohistóricos aún
más influyentes sobre este proceso fueron: la falta del
clero frente al crecimiento demográfico en América Lati-
na y la reforma institucional introducida por el Concilio
Vaticano II que puso un fuerte énfasis sobre laicado. En
los años setenta esta reforma sı́ resultó en la “dramática
renovación,” o más bien – paradójicamente – en una
dramática crisis que exacerbó la falta del clero en
Latinoamérica.

El libro apunta también hacia un otro asunto im-
portante dentro del campo del debate teorético sobre
el contacto entre religiones, aunque – curiosamente –
la autora no elabora mucho sobre este tema. Me refie-
ro especı́ficamente a la cuestión del papel cultural de
catequistas como los llamados “intellectuales nativos”.
Patricia Mallon en su trabajo sobre los intellectuales
nativos en Perú y México (Mallon 1995) ha notado que
el rol sociocultural de este grupo es bastante ambiguo:
por un lado son ellos los defensores principales de la
tradición, subvirtiendo tácitamente la cultura dominante,
por otro sin embargo, transforman también la cultura
local según los valores hegemónicos. Este interesante
aspecto de una quizá no completamente premeditada
colaboración de los catequistas de Kallawaya con la
religión dominate requerirı́a más estudio.

No obstante, las desventajas mencionadas no dis-
minuyen el valor global del trabajo. Todos los inves-
tigadores interesados en el área andina, en particular
las culturas nativas y el contacto intercultural, como
también misionólogos y misioneros mismos, van a be-
neficiarse de la lectura del libro.

Darius J. Piwowarczyk

Saillant, Francine, et Serge Genest (éds.) : An-
thropologie médicale. Ancrages locaux, défis globaux.
Québec : Les Presses de l’Université Laval, 2005.
467 pp. ISBN 978-2-7178-5137-3. Prix : € 47.00

Es war ein wichtiges und interessantes Unterneh-
men, das die beiden Herausgeber in die Hand genom-
men haben, und sicher ein schwieriges Unterfangen
für die Autorinnen und Autoren, über die Entwick-
lung der Medizinanthropologie /Medizinethnologie /Eth-
nomedizin in ihrem jeweiligen Land zu berichten –
von den Anfängen, theoretischen und methodologi-
schen Ausrichtungen, von Forschungsschwerpunkten
und zukünftigen möglichen Arbeitsfeldern. Diese The-
men werden in allen “Länderbeiträgen” beleuchtet,
in sehr unterschiedlicher Weise, was darauf zurück-
zuführen ist, dass nicht nur jedes Land eben “an-
ders” ist, sondern auch die Beitragenden aus unter-
schiedlichen Richtungen kommen, auch wenn sie das

Arbeitsfeld “anthropologie médicale” alle wieder ver-
eint.

Die Namensgebung der Subdisziplin der Ethnologie
wird in mehreren Beiträgen thematisiert, u. a. auch von
Sylvie Fainzang über Frankreich, wo es neben der “eth-
nomédicine” (Benoist u. a.) auch die “anthropologie de
la maladie” (Augé u. a.) gab und gibt, während sich
mehr und mehr die “anthropologie médicale” durch-
setzt, basierend auf der angelsächsischen Formulierung,
weil sie international verwendet wird – was letztlich
wieder auf die Dominanz der angelsächsischen Sprach-
familie verweist. Daher ist sehr zu begrüßen, dass dieses
Buch auf Französisch erschienen ist, weil damit Sprach-
und Lesewelten erschlossen werden, die jenseits dieser
Sprachfamilie zu finden sind, und häufig nicht ausrei-
chend wahrgenommen werden bzw. schwer zugänglich
sind. Hier lässt sich z. B. nachlesen, wie die italieni-
sche “Schule” (Beitrag von Pandolfi und Bibeau) die
französische und spanische (Beitrag von Comelles et
al.) durch regen Austausch befruchtete (und vice versa),
wie die Ethnopsychiatrie in Italien aus der “Befreiungs-
psychiatrie” der 1970er Jahre entstand und sich ebenso
wie die spanische Schule vom Folklorismus weg ent-
wickelte zu Fragestellungen, die alle nationalen Schu-
len heute verbinden: zu Geschlecht (mit einem Beitrag
von Browner und Sargent), Politik (Fassin); und AIDS
(Preston White); neben anderem.

Nach der Einleitung der Herausgeber folgt der erste
Teil “Regards des Amériques” zu Kanada (Bibeau et al.),
Québec (Massé) als französischsprachiger Teil Kanadas
und Herkunftsregion der Herausgeber, USA (Farmer
und Castro), Brasilien (Leibing) und Mexiko (Nigenda
et al.). Neben den bereits erwähnten Beiträgen geht es
im zweiten Teil, “Regards européens”, um Deutschland
(Wolf et al.), Holland (ja! erst im Untertitel erscheint
Niederlande) (van der Geest), das Vereinigte König-
reich (ja! erst im Untertitel erscheint Gross-Britannien)
(Frankenberg) und die Schweiz (Rossi). Der dritte Teil
widmet sich den bereits oben benannten “Perspectives
transversales und thématiques” und wird mit einer Zu-
sammenfassung von Lock abgeschlossen.

Insgesamt ist dieses Buch ein mutiges Unterfangen,
das angesichts seiner Vielstimmigkeit (Polyvokalität)
und Multiverortung unmöglich zusammenzufassen ist.
Allen gemeinsam ist neben der lokalen Verwurzelung
die Auseinandersetzung mit den Biowissenschaften und
deren Herrschaftsbereichen, die den kultur- oder sozial-
wissenschaftlichen Diskurs zu prägen suchen, z. B. der
Körper, die Gentechnik, diverse Therapien (z. B. Wech-
seljahre), Definition des “Lebens”, des “Schmerzes”, um
nur einige wenige zu nennen.

In Ost- und Südeuropa, die sich gerade dem eu-
ropäischen wissenschaftlichen Diskurs anschließen, ist
Französisch häufig mehr verbreitet als Englisch. Viel-
leicht können wir in den nächsten Jahren mehr von
diesen hören und lesen, wie überhaupt vom Osten und
Süden. Ein erster Schritt ist getan, mehr sollten folgen.
Die Rezensentin wünscht dem Buch eine große Verbrei-
tung und Leserschaft, die über das übliche universitäre
Publikum hinausgeht, denn es wirkt aufklärerisch und

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644

