644

of blame. It is argued that sorcery and conspiracy are
neither identical nor can they be neatly separated (175).
Both of them imply that people assume there is more
than meets the eye (165), and both of them have a
strong moral undertone, seemingly used to reinforce the
social values and norms, by describing the opposite,
and thereby, from an etic point of view, they can be
said to promote social cohesion (167). The last chapter
deals with the applicability of a study like this for health
education.

The book is well-written, clearly structured, and full
of evocative descriptions. Many of the chapters contain
well-chosen and intriguing illustrations, e.g., newspaper
cartoons and photos of woodcarvings of relevant themes.
Some of the directions in which I suggest that the
argument could have been pushed even further have to
do with, on the one hand, the fieldwork and the position
of the anthropologist, and on the other hand, the “causal
ambiguity and creativity” of human beings (170), more
specifically the role of politics of blame in everyday
social interactions.

The author suggests that there are several advantages
of being a priest as well as an anthropologist. The
kind of long-term involvement and knowledge of the
language, which his experience as a priest in the area
has given him, do indeed provide a solid and interesting
ground for anthropological fieldwork. Reflecting on the
role of the anthropologist should, however, imply more
than simply identifying advantages and disadvantages.
It is rather a question of describing the path of the
anthropologist into the society s/he studies and how
that particular path has shaped what one sees and what
one does not see. It would have been interesting to
hear more about the how Rddlach’s path was carved
thanks to his double role as anthropologist and priest:
What social settings and interactions he became part
of, who his informants were, and how he interacted
with them. Were people simply more open? Or were
there matters that he was able to obtain privileged
information about, and what kind of information did he
not get from the position in which he found himself?
Did morality mean the same in this particular social
interaction as it would have in others? Were there
people he had more easily access to than others?
Etc. In sum, how is his analysis of the politics of
blame connected to the particular role and the path that
characterized his fieldwork? This, of course, is always
important in anthropological work, but it would have
been particularly interesting (and important) considering
Rodlach’s long-term involvement and established role in
the area.

The above comment leads to the more general one:
That we hear very little about the fieldwork as such, as
we hear very little of concrete social interactions in the
settings in which he carried out the fieldwork. More de-
tails on practice — on the use of sorcery accusations and
conspiracy theories in everyday interactions and negotia-
tions, could maybe have helped pushing even further the
already very interesting discussion about “causal ambi-
guity and creativity of human being.” In the introduction

Rezensionen

it is suggested that interpretations of HIV/AIDS as the
result of either sorcery or conspiracy have some obvious
implications for HIV/AIDS awareness, since they divert
attention for the sexual transmission of the disease to the
doings of an evil agency, and because for “those who
hold the belief that some malicious ‘other’ is behind the
disease may not take the necessary precautions during
sexual encounters” and for them “it is more important
to identify this agent than to protect themselves against
infection” (13). This is in contradiction with Rodlach’s
recognition of the insight of (medical) anthropologists
since the time of Evans-Pritchard’s ground breaking
work on witchcraft that “individuals can simultaneously,
or at least consecutively, espouse personalistic and
nonpersonalistic explanations,” and “even people who
expressed very different explanations for the disease
simultaneously attributed either sorcery or a conspiracy,
or both, to the illness” (6). Rodlach does modify the
above and other similar statements in the final chapter on
“Applications for the AIDS Crisis,” where he discusses
the need to take seriously “cultures of blame,” because,
as he argues, taking a starting point in people’s concerns,
e.g., their experience of a long history of neglect, will
help gaining their trust. And it is, I suggest, crucial
in the study of local experiences with AIDS, to do
what he does in this final chapter: Avoid falling in
the trap of reducing people “beliefs” to obstacles to
the dissemination of “knowledge.” While the overall
analysis of Rodlach leaves no doubt that he wishes to
avoid this trap, he does at times struggle with it, in ways
which could maybe have been avoided if concrete social
interactions, in which sorcery accusations take place
and conspiracy theories are debated, were given more
space.

All in all Rodlach does, however, give us a fasci-
nating and intriguing discussion of theories of blame
and causal ambiguity, and his book is an important
contribution to the understanding of the impact of the
AIDS epidemic on African societies.

Hanne O. Mogensen

Rosing, Ina: Los catdlicos paganos y el Padre
Nuestro al revés. Sobre la relacion del cristianismo y
la religién andina. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2006.
94 pp. ISBN 978-9978-22-600-1. (Iglesias, Pueblos y
Culturas, 62) Precio: $4.00

Este es un estudio sobre el sincretismo religioso
practicado por catequistas catdlicos de la regién andi-
na de Kallawaya, en el norte del departamento de La
Paz, en Bolivia. El problema especifico que plantea
Rosing puede ser reducido a la siguiente pregunta: son
los catequistas andinos ‘“cat6licos paganos” o “paga-
nos cristianos”? En su respuesta, la autora, comparando
perspectivas socioldgicas y teoldgicas, enfoca sobre el
modo en que los lideres laicos de la Iglesia catdlica en
aquella regién manejan ciertos elementos del catolicis-
mo dentro del marco conceptual y ritual andino. Como
tal, “Los cat6licos paganos y el Padre Nuestro al revés”
es una contribucion a la discusion, tanto dentro del

Anthropos 102.2007

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. @ Urheberrectlich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644

Rezensionen

campo de la ciencia de la religion como misionologia,
sobre el sincretismo religioso e “inculturacion”.

El libro estd compuesto por una amplia introduccién
y tres capitulos. La parte introductoria contiene un mar-
co tedrico basado sobre la terminologia proveniente de
ciencias sociales y de misionologia. En esta seccion, la
autora define, analiza y documenta detalladamente los
conceptos centrales para su argumento, en particular el
“sincretismo” y la “inculturacién”, para luego ponerlos
dentro del contexto de la corriente discusién sobre la
interaccién entre el cristianismo y la religion andina.
Rosing nota que este debate dejé a un lado el tema de
catequistas nativos, en particular su experiencia religiosa
individual, lo cual es llamativo, dice la autora, pues “sus
cabezas y manos son necesariamente un lugar de un sin-
cretismo probable”. Especificamente, el libro de Rosing
hace una contribucion a éste, relativamente subdesa-
rrollado, aspecto del debate. La introduccion concluye
con una descripciéon de la metodologia cualitativa e
interpretativa que fue desarollada por la autora en el
curso de los 18 afos de su trabajo de campo entre los
pueblos andinos.

El primer capitulo del libro es descriptivo y comienza
con un conciso relato de la historia del movimiento de
catequistas catdlicos. Entre los factores mas influyenytes
que contribuyeron a la formacién de este movimiento,
la autora identifica una “dramética renovacién” del
catolicismo en la década de los setenta, como también
las “frustraciones de la actividad misionera de los
misioneros extranjeros.” La parte central del capitulo
constituye la descripcion del grupo social de catequistas
de la region Kallawaya. Esta parte cubre no sélo los
obvios aspectos socioldgicos del grupo — como la
formacion, sus dreas de responsabilidad, la situacion
material y estatus social dentro de las comunidades
nativas — pero también las motivaciones personales
y el conflicto entre su formacién, y funcién ritual
catdlica, por un lado, y su socializacién y la perseverante
participacion en la religion indigena, por otro.

La descripcidn y andlisis de este conflicto, el cual es
una extencién de lo que Rosing denomina la “incompa-
tibilidad” entre el catolicismo y las religiones tradicio-
nales de los Andes, constituye el contenido del segundo
capitulo, y de hecho el nicleo del libro. Especificamente,
el capitulo concierne las estrategias empleadas por los
catequistas para manejar su ambiguo papel socioreli-
gioso. La autora parte de una indirecta critica de la
corriente vision de inculturaciéon adoptada por la Iglesia
local, considerandola el “antiguo concepto de mision
bajo un nuevo ropaje de subversion”. A continuacion,
se presentan cinco estrategias nativas para salir de la
mencionada contradiccién entre el catolicismo y la re-
ligioén local. Uno de estos metodos, por ejemplo, es el
“desplazamiento del marco de referencia,” segtn el cual
los catequistas justifican su participacién en los ritos
nativos enfatizando ciertos positivos resultados sociales
de ellos y minimizando a la vez la discrepancia entre su
postura y el primer mandamiento biblico.

En el capitulo concluyente, la autora revisita el marco
tedrico expuesto en la introduccién aplicandolo a los

Anthropos 102.2007

untersagt,

645

resultados de su propia investigacién. Asevera que la
religion andina de Kallawaya demuestra una flexibilidad
que le permite asimilar sincréticamente ciertos elemen-
tos del catolicismo y expresarlos dentro de su propio
marco conceptual, y a través de sus ritos. Esto se debe al
hecho de que los sistemas simbdlicos y rituales andinos,
no siendo religiones establecidas, desconocen la tension
entre lo orthodoxo y lo herético, entre la rutina institu-
cional y el carisma. El factor principal que ha asegurado
la sobrevivencia de las religiones tradicionales frente a
la poderosa religion institucionalizada es el concepto de
la deuda sacrificial (“ofrecer para recibir”), lo cual es la
version ideoldgica y ritual de la reciprocidad econémica
que regulariza la vida social de las comunidades
andinas.

En general, el libro hace una interesante contribucion
al campo de la antropologia de religién, tanto como una
etnografia, como también un aporte al debate teorético.
En su aspecto etnogréfico, el trabajo de Rosing indu-
dablemente provee una imagen mas completa de un
especifico grupo social. En particular, la perspectiva
“desde abajo” y la metodologia de darles la voz a
los protagonistas del fendmeno bajo estudio desman-
tela la situacion jerarquila arraigada en la decimondnica
investigacion positivista, y borra la divisoria entre lo
observado y el observador. En cierta medida, este pro-
cedimiento metodoldgico coloca el libro dentro de la
llamada antropologia participativa y reflexiva.

En lo que se refiere al aspecto analitico, el estudio
de Rosing sugiere que “sincretismo” e “inculturacion”
podrian ser dos caras de la misma moneda y la dife-
rencia entre ellos es mas bien una disparidad semantica
exacerbada por el discurso académico. El sincretismo
religioso se da siempre cuando dos religiones entran en
contacto. Sin embargo, cuando existe una asimetria del
poder entre las dos religiones, el aparato institucional
de la religién dominante intenta controlar este proceso,
adoptando politicas ya de una “extirpacion” abierta, ya
de “inculturacién.” En el transcurso de los siglos, las
estrategias misionales de la Iglesia de Roma ha oscilado
entre estos dos polos. Por lo tanto, la aseveracion de
Rosing, hecha a raiz de una conversacion con un sacer-
dote local, de que la corriente orientacién misional de
la Iglesia catdlica en Kallawaya es “la vieja estrategia
de extirpacion en un nuevo ropaje” tiene substancia, en
el sentido de que tanto extirpaciéon como inculturacién
dltimamente tienen por objectivo la expansion de la
religion dominante. Por otra parte, no creo que muchas
personas tampoco niegen de que hoy en dia existe una
diferencia qualitativa entre la estrategia de cristianiza-
cién presentada por el jesuita Pablo Jose de Arriaga en
su “De extirpacién de la idolatria en Perd” (1621), y
los importantes documentos de la Iglesia catdlica post-
conciliar, como por ejemplo “Ad gentes”, e inclusive
la respuesta del cura local citado por Rosing. Hoy por
lo menos la Iglesia institucional manifesta una voluntad
de comprender otras religiones. En este sentido, la frase
sobre “la vieja estrategia de extirpacién en un nuevo
ropaje” suena un poco dogmatico y carece de una per-
spectiva histdrica.

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. @ Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644

646

Otro problema del contexto histérico concierne los
comienzos del movimento catequista en América Latina.
Segin los autores citados por Rosing, el dicho movi-
miento surgié a base de una “dramadtica renovacién” de
la Iglesia catdlica en los afios setenta, como también a
raiz de las “frustraciones de la actividad misionera de
los sacerdotes extranjeros”. Aunque la frustracion, que
acompafia la actividad misionera desde su inicio, segu-
ramente jugd un papel, los factores sociohistdricos atn
mas influyentes sobre este proceso fueron: la falta del
clero frente al crecimiento demografico en América Lati-
na y la reforma institucional introducida por el Concilio
Vaticano II que puso un fuerte énfasis sobre laicado. En
los afios setenta esta reforma si resultd en la “dramatica
renovacioén,” o mds bien — paraddjicamente — en una
dramatica crisis que exacerbd la falta del clero en
Latinoamérica.

El libro apunta también hacia un otro asunto im-
portante dentro del campo del debate teorético sobre
el contacto entre religiones, aunque — curiosamente —
la autora no elabora mucho sobre este tema. Me refie-
ro especificamente a la cuestién del papel cultural de
catequistas como los llamados “intellectuales nativos”.
Patricia Mallon en su trabajo sobre los intellectuales
nativos en Perd y México (Mallon 1995) ha notado que
el rol sociocultural de este grupo es bastante ambiguo:
por un lado son ellos los defensores principales de la
tradicion, subvirtiendo tacitamente la cultura dominante,
por otro sin embargo, transforman también la cultura
local segtin los valores hegemonicos. Este interesante
aspecto de una quizd no completamente premeditada
colaboracién de los catequistas de Kallawaya con la
religion dominate requeriria mds estudio.

No obstante, las desventajas mencionadas no dis-
minuyen el valor global del trabajo. Todos los inves-
tigadores interesados en el drea andina, en particular
las culturas nativas y el contacto intercultural, como
también misiondlogos y misioneros mismos, van a be-
neficiarse de la lectura del libro.

Darius J. Piwowarczyk

Saillant, Francine, et Serge Genest (éds.): An-
thropologie médicale. Ancrages locaux, défis globaux.
Québec: Les Presses de 1’Université Laval, 2005.
467 pp. ISBN 978-2-7178-5137-3. Prix : € 47.00

Es war ein wichtiges und interessantes Unterneh-
men, das die beiden Herausgeber in die Hand genom-
men haben, und sicher ein schwieriges Unterfangen
fiir die Autorinnen und Autoren, iber die Entwick-
lung der Medizinanthropologie/Medizinethnologie/Eth-
nomedizin in ihrem jeweiligen Land zu berichten —
von den Anfingen, theoretischen und methodologi-
schen Ausrichtungen, von Forschungsschwerpunkten
und zukiinftigen moglichen Arbeitsfeldern. Diese The-
men werden in allen “Lénderbeitrigen” beleuchtet,
in sehr unterschiedlicher Weise, was darauf zuriick-
zufiihren ist, dass nicht nur jedes Land eben ‘“an-
ders” ist, sondern auch die Beitragenden aus unter-
schiedlichen Richtungen kommen, auch wenn sie das

untersagt,

Rezensionen

Arbeitsfeld “anthropologie médicale” alle wieder ver-
eint.

Die Namensgebung der Subdisziplin der Ethnologie
wird in mehreren Beitridgen thematisiert, u. a. auch von
Sylvie Fainzang tiber Frankreich, wo es neben der “eth-
nomédicine” (Benoist u. a.) auch die “anthropologie de
la maladie” (Augé u.a.) gab und gibt, wihrend sich
mehr und mehr die “anthropologie médicale” durch-
setzt, basierend auf der angelsidchsischen Formulierung,
weil sie international verwendet wird — was letztlich
wieder auf die Dominanz der angelsédchsischen Sprach-
familie verweist. Daher ist sehr zu begriilen, dass dieses
Buch auf Franzdosisch erschienen ist, weil damit Sprach-
und Lesewelten erschlossen werden, die jenseits dieser
Sprachfamilie zu finden sind, und hiufig nicht ausrei-
chend wahrgenommen werden bzw. schwer zugénglich
sind. Hier lisst sich z.B. nachlesen, wie die italieni-
sche “Schule” (Beitrag von Pandolfi und Bibeau) die
franzosische und spanische (Beitrag von Comelles et
al.) durch regen Austausch befruchtete (und vice versa),
wie die Ethnopsychiatrie in Italien aus der “Befreiungs-
psychiatrie” der 1970er Jahre entstand und sich ebenso
wie die spanische Schule vom Folklorismus weg ent-
wickelte zu Fragestellungen, die alle nationalen Schu-
len heute verbinden: zu Geschlecht (mit einem Beitrag
von Browner und Sargent), Politik (Fassin); und AIDS
(Preston White); neben anderem.

Nach der Einleitung der Herausgeber folgt der erste
Teil “Regards des Amériques” zu Kanada (Bibeau et al.),
Québec (Massé) als franzosischsprachiger Teil Kanadas
und Herkunftsregion der Herausgeber, USA (Farmer
und Castro), Brasilien (Leibing) und Mexiko (Nigenda
et al.). Neben den bereits erwédhnten Beitrdgen geht es
im zweiten Teil, “Regards européens”, um Deutschland
(Wolf et al.), Holland (ja! erst im Untertitel erscheint
Niederlande) (van der Geest), das Vereinigte Konig-
reich (ja! erst im Untertitel erscheint Gross-Britannien)
(Frankenberg) und die Schweiz (Rossi). Der dritte Teil
widmet sich den bereits oben benannten ‘“Perspectives
transversales und thématiques” und wird mit einer Zu-
sammenfassung von Lock abgeschlossen.

Insgesamt ist dieses Buch ein mutiges Unterfangen,
das angesichts seiner Vielstimmigkeit (Polyvokalitit)
und Multiverortung unmoglich zusammenzufassen ist.
Allen gemeinsam ist neben der lokalen Verwurzelung
die Auseinandersetzung mit den Biowissenschaften und
deren Herrschaftsbereichen, die den kultur- oder sozial-
wissenschaftlichen Diskurs zu priagen suchen, z. B. der
Korper, die Gentechnik, diverse Therapien (z. B. Wech-
seljahre), Definition des “Lebens”, des “Schmerzes”, um
nur einige wenige zu nennen.

In Ost- und Siideuropa, die sich gerade dem eu-
ropdischen wissenschaftlichen Diskurs anschliefen, ist
Franzosisch hédufig mehr verbreitet als Englisch. Viel-
leicht kénnen wir in den nichsten Jahren mehr von
diesen horen und lesen, wie iiberhaupt vom Osten und
Siiden. Ein erster Schritt ist getan, mehr sollten folgen.
Die Rezensentin wiinscht dem Buch eine grofie Verbrei-
tung und Leserschaft, die iiber das iibliche universitire
Publikum hinausgeht, denn es wirkt aufklédrerisch und

Anthropos 102.2007

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. @ Urheberrectlich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-644

