
302

Arbeit, die als solche jedoch bereits ein Spiel mit gegenständlichen Mo-
menten ist, vor allem aber) in vorläufig fertiggestellten Werken. Der ge-
genwärtige Stand der Sprache zeigt sich mitunter in Wörterbüchern und 
Lexika. In seiner Betonung des fließenden, sich verändernden Charak-
ters von Ausdrucksformen beschreibt Merleau-Ponty diese Versuche von 
Festsetzungen (in Museen und Wörterbüchern) als ›tot‹, im Sinne von 
›aus dem Leben gerissen‹. Weniger ›tot‹ und festgesetzt begegnen mir die-
se Systeme im Alltag. Versuche ich in Begegnungen – den nahen und je-
nen auf Distanz – mein Erleben auszudrücken, so sind diese Systeme ein 
wesentliches Moment der Situation, in der ich ausdrücke.

Als historisch-kulturelle Situationen sind Situationen im monde cultu-
rel nicht primär, aber in einem gewissen Ausmaß auch räumlich. Merleau-
Pontys Ausgangspunkt sind Situationen des unmittelbar Gemeinsamen, 
und diesem kommt in seiner Philosophie auch eine gewisse Sonderstellung 
zu. Dies zeigt etwa das Beispiel des Menschen, der sich in ›meiner‹ Welt zu 
bewegen beginnt und dessen Gesten mir unübersehbar verdeutlichen, dass 
die von ihr:ihm wahrgenommene Welt und die meine dieselbe sind (PM 
189), ebenso wie das Beispiel von zwei Freunden (bzw. Freundinnen), die 
gemeinsam die Landschaft betrachten und sich wechselseitig auf wesent-
liche Momente dieser gemeinsamen Welt aufmerksam machen (PP 463–
64). Neben Beschreibungen der unmittelbaren gemeinsamen Situation im 
monde culturel finden sich in Merleau-Pontys Philosophie auch einige 
Spuren von Beschreibungen der Distanz im monde culturel.

Eine der wesentlichsten Beschreibungen Merleau-Pontys zur sozialen 
Beziehung auf Distanz findet sich in seinen Ausführungen zum Phantom-
glied in Phénoménologie de la perception. Merleau-Ponty beschreibt die-
ses (siehe Kapitel 2.3.2.4) als eine Abweichung des ›aktuellen‹ Körpers 
vom ›habituellen‹ Körper (PdW 107). So ist das Phantomglied, »présence 
ambivalente d’un bras« (PP 96; »die ambivalente Gegenwart« dieses 
Gliedes selbst (PdW 106)). Es ist insofern Teil des habituellen Körpers, 
als es Teil der allgemeinen und »unpersönlichen« (PdW 107) körperli-
chen Fähigkeit zur Ausführung kollektiver Praktiken ist und als es Teil 
der früheren eigenen Fähigkeit zur Ausführung kollektiver Praktiken 
und individueller Gewohnheiten ist (vgl. PdW 105–7). Diese ambiva-
lente Gegenwart des Phantomgliedes vergleicht Merleau-Ponty mit je-
ner eines nicht räumlich anwesenden Freundes: »L’amputé sent sa jambe 
comme je peux sentir vivement l’existence d’un ami qui n’est pourtant 
pas sous mes yeux« (PP 96)102, aber auch mit der »Präsenz« einer be-
reits verstorbenen Person, etwa wenn er meint: »comme Proust peut 
bien constater la mort de sa grand’mère sans la perdre encore tant qu’il 

102	»[Die:]Der Amputierte fühlt [ihr:]sein Bein, so wie ich aufs lebhafteste die 
Existenz eines Freundes empfinden kann, auch wenn ich ihn nicht vor Au-
gen habe« (PdW 105; Ergänzungen A.S.).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


303

la garde ›a horizon de sa vie‹« (PP 96)103. So wie der Phantomarm keine 
»présence ambivalente d’un bras« (PP 96; »die ambivalente Gegenwart« 
(PdW 106)) ist, ist also auch diese Gegenwart des Freundes und jene der 
verstorbenen Großmutter keine bloße Vorstellung des Freundes oder 
der Großmutter, sondern ihre ambivalente Gegenwart. Begegnungen auf 
Distanz sind also in einem gewissen Ausmaß Begegnungen mit anwesen-
den Abwesenden oder abwesenden Anwesenden. Genauso wie die am-
bivalente Gegenwart des Gliedes den Menschen als körperliches Wesen 
trifft, trifft auch die ambivalente Gegenwart einer:eines Anderen den 
Menschen als körperliches Wesen und nicht (nur) als Bewusstsein. In-
sofern ist diese Begegnung keine Erinnerung im allgemeinsprachlichen 
Sinne, sondern zumindest eine gesamtkörperliche Erinnerung. Dies 
meint, dass ich mir die:den Andere:n nicht nur ins Bewusstsein rufen 
kann, sondern mich vergangener Erfahrungen mit meinem Körper erin-
nern kann und so eine intensive Berührung wieder fühle (nicht nur von 
ihr weiß), mich eine Emotion wieder »überkommt« (ich nicht nur weiß, 
dass ich sie fühlte, als sie:er räumlich zugegen war). Doch auch auf eine 
solche weitere Form der Erinnerung ist die Gegenwart der:des räumlich 
nicht gegenwärtigen Anderen nicht zu reduzieren, ähnlich des habi-
tuellen Körpers, der im Sinne vergangener Gewohnheiten sowie ver-
gangener und aktueller kollektiver Praktiken das gegenwärtige Engage-
ment meines veränderten aktuellen Körpers in der Welt mit beeinflusst, 
beeinflusst auch die ambivalente Gegenwart der:des Anderen mein ge-
genwärtiges körperliches Engagement in der Welt.

Oben (siehe Kapitel 3.2.4) wurde bereits auf Merleau-Pontys Be-
schreibung des gemeinsamen Seins in Situation und des gemeinsamen 
Erlebens einer Situation durch ›mich‹ und ›meinen Freund Paul‹ verwie-
sen. Die Begegnung von Paul und mir beruht nicht auf sprachlichem Aus-
tausch, sie findet jedoch in einer (Kultur-)Landschaft statt und bezieht 
Momente des monde culturel (den Kirchturm) mit ein. Wesentlich ist für 
Merleau-Ponty in diesem Fall die zeitliche Koexistenz von Paul und mir 
in einer selben Situation im monde culturel, also ein gemeinsames Teil-
Sein der Welt, das meint, dass wir denselben Objekten ausgeliefert sind. 
Dies ermöglicht, dass wir die Welt gemeinsam sehen, gemeinsam der 
Welt gegenüber kopräsent sind. Auf Basis des Feld-Seins der Welt und 
meines Feld- und Erfahrung-Seins, auf der Basis unseres Gemeinsamen 
Seins-Zur-Welt (und zur selben Welt) können wir dieselbe Welt erleben 
und sie, so wie Paul und ich, gemeinsam erleben.

Ein besonderer Fall des gemeinsamen Seins in Situation ist im (be-
reits ausführlich besprochenen) Synkretismus zu sehen. Auch in diesem 

103	»[S]o wie Proust auch nach der Feststellung, daß seine Großmutter tot war, 
sie noch nicht verloren hatte, solange sie noch zum Horizont seines Lebens 
gehörte« (PdW 105–6).

DIE SITUATION IM MONDE CULTUREL

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304

Fall bringt Merleau-Ponty Momente natürlicher und kulturell-sozialer 
Situationen zusammen, wie sich vor allem anhand von Merleau-Pontys 
Beschreibungen von Emotionen zeigen lässt. So etwa geht Eifersucht 
unmittelbar aus der synkretistischen Situation mit anderen, aus der Un-
fähigkeit, sich hinreichend aus sozialen Situationen zu lösen, hervor. Vor 
allem die von Merleau-Ponty beschriebene Situation von Kindern (die 
nicht nur wie Erwachsene eingeschränkt zur Lösung aus Situationen fä-
hig sind, sondern noch über keine Fähigkeit zur Distanzierung verfügen) 
zeigt eine starke Form des gemeinsamen Erlebens einer sozialen Situa-
tion. Merleau-Ponty zeigt in seinen Manuskripten für seine Vorträge in 
Mexiko deutlich, dass diese enge Verbindung von mehreren Menschen 
in der und durch die Emotion als gemeinsame Situation zu lesen ist: »De 
même dans amour il y a passage de moi en autrui et d’autrui en moi et 
constitution d’une situation commune.« (MEX 294)104 In der Liebe, die 
Merleau-Ponty an dieser Stelle beschreibt, findet also nicht nur ein wech-
selseitiger Übergang von mir und der:dem Anderen ineinander statt, son-
dern es konstituiert sich auch eine gemeinsame Situation, die nicht die 
Summe von zuvor getrennten Situationen ist. Eine solche gemeinsame 
Situation ist nur verstehbar, wenn man Situation nicht vom individuel-
len Handlungsentwurf, der sich in der Welt entfaltet, her denkt, sondern 
der Situation eine gewisse Kraft zugesteht, die auf die durch sie umfass-
ten Menschen wirkt.

Merleau-Ponty beschreibt in Phénoménologie de la perception die 
Freiheit in Verbindung mit der menschlichen Koexistenz. Er zeigt, dass 
die gemeinsame Koexistenz von beiden Seiten gelebt und erlebt werden 
muss, dass sie also nicht als Mitwelt (intermonde) von einer Seite/von ei-
nem Bewusstsein konstituiert werden kann. Würde die Koexistenz/Mit-
welt von einer Seite konstituiert, dann wäre die:der Andere – letztlich 
wie im Fall der (sexuellen/existentiellen) Dialektik – freiheitsloses Objekt 
meiner Wahrnehmung, und wir beide wären nicht in einer gemeinsamen 
Mitwelt (intermonde), sondern jeweils in einer privaten Welt (die es in 
dem Sinne in Merleau-Pontys Philosophie nicht gibt). Um diesen Punkt 
zu verdeutlichen, beschreibt Merleau-Ponty folgende Situation: Wir wä-
ren »comme deux joueurs opèrent sur deux échiquiers distincts à 100 
kilomètres l’un de l’autre. Encore les joueurs peuvent-ils, par téléphone 
ou par correspondance, se communiquer leurs décisions, ce qui revient à 
dire qu’ils font partie du même monde« (PP 410).105 Diese Beschreibung 

104	»Ebenso gibt es in der Liebe einen Übergang von mir in die:den Anderen 
und von der:dem Anderen in mich und Konstitution einer gemeinsamen Si-
tuation.« (eigene Übersetzung)

105	»[W]ie zwei Spieler[:innen; A.S.], 100 Kilometer voneinander entfernt auf 
verschiedenen Schachbrettern ihre Züge machen. Dabei können die Spiel-
er[:innen; A.S.] sich noch telefonisch oder schriftlich ihre Züge mitteilen, 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


305

zeigt zweierlei: zum einen, dass auch dann, wenn die Schachspieler:in-
nen 100 Kilometer voneinander entfernt (und sie dennoch miteinander) 
spielen, wenn sie jeweils ein eigenes Brett für ihre Züge verwenden, sie 
doch Teil derselben Welt sind; zum anderen zeigt sie, dass dieses Teil-
Sein derselben Welt die Bedingung dafür ist, dass die Schachspieler:innen 
auf Distanz gemeinsam spielen können. Nur weil sie Teil derselben Welt 
sind, können sie auf Distanz ihre Züge kommunizieren und so räumlich 
getrennt zusammen spielen.

Das Beispiel der Schachspieler:innen sowie das Beispiel von Paul 
und dem Kirchturm lassen uns erkennen, dass es zwei unterschiedliche 
(wenngleich nicht streng disjunkte) Ebenen des gemeinsamen Lebens in 
weltlichen Situationen gibt. Das Besondere der Situation von Paul und 
mir in der Landschaft mit dem Kirchturm ist, dass wir wahrhaft gemein-
sam in Situation sind. Eine solche Situation ist dadurch charakterisiert, 
dass wir sowohl der Landschaft und Umgebung als auch der:dem An-
deren gegenüber (also ich gegenüber Paul, so wie er gegenüber mir) mit 
all unseren Sinnen und dem körperlichen Sein ausgeliefert sind. Wir se-
hen den Kirchturm, wir sehen aber auch einander, wir riechen den Duft 
von frisch gemähtem Heu auf der Wiese vor der Kirche, ich rieche aber 
auch den Rauch von Pauls Zigarette, ich sehe, wie er den Duft des Heu-
es genüsslich einatmet und den Rauch der Zigarette ausatmet etc. Dem-
gegenüber ist das gemeinsame Schachspiel zwar auf Basis des gemein-
samen Seins-Zur-Welt und auch auf der Basis des gemeinsamen Seins in 
der kulturweltlichen Situation (in der es Schachbretter gibt, die auf die-
selbe Art und Weise strukturiert sind, eine bestimmte Praxis des Schach-
spiels besteht, in der Spielregeln gelten, bestimmte Figuren und Züge be-
stimmte Bedeutungen haben, es Telefone und Praktiken ihres Gebrauchs 
gibt etc.) möglich, die Unmittelbarkeit des Erlebens der:des Anderen und 
auch dieser gemeinsamen Situation ist jedoch stark eingeschränkt. Wäh-
rend etwa der telefonische Austausch über die Züge es noch ermöglicht, 
das Rauchen der Zigarette durch die:den Anderen zu hören, der entspre-
chende Geruch jedoch im Verborgenen bleibt, wird dieses Praktizieren 
im Fall des postalischen Austausches der jeweiligen Züge nur noch zur 
Verhaltensspur (im Sinne von Tabakkrümeln im Briefumschlag oder ei-
nem Rauchgeruch des Papiers); der Geruch des frisch gemähten Heues 
kann uns hingegen nicht beide berühren. Auch wenn Begegnungen auf 
Distanz auf Basis des gemeinsamen Zur-Welt-Seins und des gemeinsa-
men être chair möglich sind, kommt dem gemeinsamen Erleben einer Si-
tuation eine besondere Qualität zu.

Manche Ausdrucksformen lassen es – prima facie – eher zu, dass sich 
die gemeinsame Situation stärker auf das gemeinsame Sein zur Welt und 

was so viel bedeutet wie dass Sie Teil derselben Welt sind.« (PdW 409; Über-
setzung adaptiert; A.S.)

DIE SITUATION IM MONDE CULTUREL

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306

das distanzierte gemeinsame Sein in einer Kulturwelt beschränkt. Sprach-
liche Ausdrücke in der Wechselseitigkeit des Dialogs erfordern grund-
sätzlich das gemeinsame Sein in einer kulturellen Welt, also die Mög-
lichkeit, dieselbe Sprache zu sprechen, sowie die Möglichkeit, sich vor 
der:dem Anderen sprachlich auszudrücken und die Ausdrücke der:des 
Anderen unmittelbar miterleben zu können. Viele telefonische Dialoge 
(von der Fachdiskussion bis zum Streitgespräch) zeigen, dass Dialoge auf 
Distanz möglich sind. Und doch stehen auch im Dialog das sprachliche 
Ausdrücken und Hören von sprachlichen Ausdrücken nicht oder nicht 
immer für sich. Möglichkeiten und Grenzen von Distanz im Ausdruck 
können in den Beispielen der Tiere in Lascaux, von Renoir in Cassis und 
dem Kinofilm (siehe Kapitel 3.3.4) gesehen werden. Die Tierzeichnungen 
in der Höhle von Lascaux zeigen die Komplexität der Frage nach der 
Örtlichkeit des (nicht unmittelbaren) Ausdrucks auf. Die Tiere sind nicht 
›wie ein Ding‹ in der Höhle lokalisiert, sie sind jedoch auch nicht ›dort‹ 
in der Geschichte angesiedelt. Durch unser gemeinsames être chair sind 
die Tiere zugleich fern und nah. Auch Renoir ist in seinem Malen dem 
Meer, das er betrachtet, zugleich fern und nah. Er ist ihm nah in seinem 
Beobachten und in der räumlichen Situiertheit, er ist ihm fern, indem er 
in seinem Ausdruck nicht dem Meer selbst folgt, sondern seiner Art und 
Weise, wie es die Welt bearbeitet, zu ergründen sucht. Zuletzt ist auch 
der Kinofilm zugleich fern und nah. Er ist nah, weil er uns vermeintlich 
direkt dort in Situation sein lässt, er ist fern, weil die Situation insofern 
nicht unsere ist, weil wir sie nur aus vorgegebener Perspektive und da-
her horizontlos erleben können.

Soziale Situationen sind für Merleau-Ponty nicht immer und streng 
genommen räumlich. Die Beispiele des Freundes Paul sowie der Schach-
spieler:innen zeigen jedoch, dass dem gemeinsamen Leben und Erleben 
einer Situation eine bestimmte Qualität innewohnt. Besonders daran ist, 
dass die:der Andere und ich nicht nur in einer Relation stehen, in der wir 
wechselseitig in allen Sinnen, in unserer Affizierbarkeit und Verletzbar-
keit berührbar sind, sondern auch, dass die weitere Situation mit ihren 
Objekten und weiteren Körpern gemeinsam gelebt und erlebt werden 
kann. Mit anderen Worten heißt dies, dass die von mir unmittelbar er-
lebten Objekte auch jene Objekte sind, die von ihr:ihm unmittelbar er-
lebt werden. Zudem werden auch ihr:sein körperliches Sein, ihre:seine 
Ausdrücke mit und in der Welt gemeinsam mit diesen anderen Objekten 
unmittelbar wahrgenommen.

Als körperliche Wesen sind Menschen zur Welt und in den verschiede-
nen Schichten von Welt zugleich situiert. Während ich in der Landschaft 
stehe (die nicht gänzlich kulturlos ist), stehe ich in einer sozialen Situati-
on mit Paul, in einer historisch-kulturellen Situation (Sprache, Gebäude 
etc.). Das Engagement in den verschiedenen Schichten ist jedoch nicht 
in allen Momenten gleich groß. Dies zeigt sich etwa in Merleau-Pontys 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


307

Untersuchung von Cézanne. Cézanne sei an einem bestimmten Punkt 
seines Lebens unfähig gewesen, neuen Situationen in der sozialen Welt 
zu begegnen. Entgegen den neuen Situationen sei das Unproblematische 
für Cézanne in der Gewohnheit, der Habitualität, zu finden gewesen 
(AuG(ZC) 5). Dies zeige sich auch in Cézannes Malerei: in seiner Hin-
wendung zur Natur, seiner Art, auch das Menschliche unmenschlich zu 
Malen (man solle ein Gesicht wie ein Objekt malen), »sa dévotion au 
monde visible ne serait qu’une fuite du monde humain, l’aliénation de 
son humanité« (SNS(DC) 18– 19)106. Cézanne flüchtet sich (ungewollt 
und pathologisch) auf ähnliche Weise aus manchen Momenten der Welt, 
wie Schneider der (ungewollt und pathologisch) keinen Zugang zur vir-
tuellen Welt mehr fand.

Situationen wurden am Beginn dieses Kapitels in die Nähe von Institu-
tionen gebracht. Situationen sind jedoch nicht mit Institutionen gleichzu-
setzen. Während Institutionen für historisch wandelbare und dennoch re-
lativ dauerhafte und stabile Strukturen stehen, sind Situationen zeitliche 
Ausschnitte, die an diese institutionellen Strukturen anschließen. Situa-
tionen können also als gegenwärtige – also zeitlich aktuelle – Teilsyste-
me innerhalb von institutionellen und weltlichen Strukturen verstanden 
werden. Als solche sind die Strukturen ohne klare Grenze. So kann ein 
Schwenken des Blicks oder ein Weitergehen Momente der Welt am Hori-
zont aufkommen lassen, die zuvor noch unsichtbar waren. Ebenso kann 
ein Gespräch eine Wendung nehmen, die einen Teil des monde culturel 
aus seiner vorherigen sprachlichen Unsichtbarkeit hervorkommen und 
Teil der nun sprachlich-sichtbaren Situation sein lässt.

106	»[S]ein andächtiges Verharren vor der sichtbaren Welt wären nur eine Flucht 
vor der menschlichen Welt, eine radikale Entfremdung von der eigenen 
menschlichen Natur« (AuG(ZC) 5).

DIE SITUATION IM MONDE CULTUREL

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308

4 Zusammenfassende Betrachtung der 
Möglichkeit von Begegnungen auf Distanz

Es gilt nun die Möglichkeit von nahen Begegnungen und Begegnungen 
auf Distanz zusammenzufassen. Begegnungen auf Distanz (und in einem 
gewissen Ausmaß auch viele ›nahe‹ Begegnungen) basieren darauf, dass 
die sich Begegnenden parallel in mehr als einer Situation sind. In Begeg-
nungen auf Distanz ergibt sich eine Pluralität von Situationen, wie etwa 
das eingangs zitierte Beispiel einer telemedizinischen Intervention (siehe 
Kapitel 1.3) zeigte – die gemeinsame soziale, digitale Situation der Vi-
deokonferenz oder des Telefongesprächs, der medizinische Notfall ›dort‹, 
die Bürosituation ›hier‹ etc. Diese Situationen sind zugleich distinkt und 
überlappend. Sie sind je getrennte Systeme, die durch ihre gemeinsa-
me Zugehörigkeit zum System Welt zusammenhängen. Sie sind getrennt 
durch die räumliche (ggf. auch zeitliche) Distanz, durch das hohe Maß 
an möglicher Diversität und möglicher Widersprüche. Sie sind verbun-
den, durch die digital-mundane, körperlich-weltliche Begegnung, die mit 
ihnen und durch sie stattfindet. Insofern sind sie getrennte Systeme, die 
sich an Punkten verbinden und damit auch ein gemeinsames System bil-
den. Das Überlappende kann teilweise weitreichend sein, etwa wenn sich 
Videokonferenzen mit mundanen Begegnungen treffen (bspw., wenn je-
mand, mit der:dem man über ein Videokonferenztool interagiert, auch 
mundan sichtbar und/oder hörbar wird).

Für ein theoretisches Erfassen der Situation der:des Anderen bedarf es 
zweierlei: erstens eines Ansatzes, der die Lösung aus der eigenen munda-
nen Situation verstehen lässt (dessen bedarf es strenggenommen bereits 
dann, wenn man ›synthetische Situationen‹ verstehen möchte1) und zwei-
tens eines Ansatzes, der verstehen lässt, wie die Situation der:des Anderen 
zugänglich werden kann. Diese Fähigkeiten wurden anhand von folgen-
den Aspekten der Philosophie Merleau-Pontys gezeigt: Merleau-Pontys 
Differenzierung der verschiedenen Strukturen des Verhaltens sowie sei-
ne Beschreibungen der kindlichen Entwicklung zeigen die grundlegende 
menschliche Fähigkeit der Distanzierung auf, pathologische Verhaltens-
weisen zeigen die konkretere Bedeutsamkeit dieser Fähigkeit im erwach-
senen Praktizieren auf, und über Traum und Mythos geht Merleau-Ponty 
den Weg hin zur veränderten Wahrnehmung von räumlichen Situationen 

1	  	 In eine ›synthetische Situation‹ mit physisch nicht unmittelbar anwesenden 
anderen zu treten meint auch, dass man sich in einem gewissen Ausmaß aus 
der unmittelbaren eigenen physischen Situation distanziert, in dieser ge-
meinsamen Situation wahrnimmt und sich in dieser und auf diese hin be-
wegt.

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


309

und hin zu dem ›Woanders‹-Sein. Zusammen zeigen diese Aspekte, dass 
Menschen nicht nur ›hier‹ sein können. Dass Menschen auch ›dort‹ in 
der Ferne bei der:dem Anderen sein können, beruht auf Ausdruck und 
Wahrnehmung. Dieses parallele Sein in mehreren Situationen ist jedoch 
fragil; es ist vulnerabel gegenüber dem Sein in den jeweils anderen Si-
tuationen, die mich so sehr einnehmen können, dass ich nur noch ›hier‹ 
und damit nicht mehr auch ›dort‹ bin.

Für Merleau-Ponty ist Wahrnehmung in der Regel (aber nicht notwen-
digerweise) multisensorisch, wie er anhand des ursprünglich aus der Psy-
choanalyse stammenden Konzepts des Körperschemas, das auch inter-
sensorielle Einheit ist, zeigt (PP 115–16; MSME; Saint Aubert 2013: 86). 
Die Sinne sind grundsätzlich gleichwertig; Merleau-Ponty unterscheidet 
also nicht, wie beispielsweise Georg Simmel (1993), zwischen höheren 
und niederen Sinnen.2 In der Regel ist die Erfahrung mittels eines Sin-
nes jedoch in die Gesamterfahrung integriert (PdW 256). Mit dieser In-
tegration meint Merleau-Ponty nicht lediglich ein Zusammenfassen der 
verschiedenen Sinneserfahrungen oder die Summe dieser, sondern eine 
integrierte Ganzheit, aus der die einzelnen Sinnesbeiträge nicht heraus-
gerechnet werden können (PdW 145). Die Einheit der Sinne ist also als 
fortwährende (und daher niemals abgeschlossene) Integration in einen 
»seul organisme connaissant« (PP 270, einen »einzigen Erkennungsor-
ganismus« (PdW 273)) zu verstehen. Der Körper ist kein Agglomerat 
der unterschiedlichen Eindrücke, sondern ein System (P(RAE) 177). Die-
ses Zusammenspiel der Sinne macht die Reichhaltigkeit der sinnlichen 
Wahrnehmung, wie wir sie grundsätzlich erleben, aus und sie erlaubt 
es, dass sich Wahrnehmungen in einem gewissen Ausmaß wechselseitig 
substituieren können.3 Es würde Merleau-Pontys Philosophie daher wi-
dersprechen, verstünde man die Eindrücklichkeit einer Wahrnehmung 
als stärker gegeben, wenn die unmittelbare Symptomfülle im Sinne einer 
Summe von Wahrnehmungsmomenten größer wäre. Einer der Vorzüge 
von Merleau-Pontys Philosophie ist es also, dass Distanz innerhalb sei-
ner Philosophie, anders etwa als im Kontext der Philosophie von Schütz, 
nicht als ein Abnehmen der Symptomfülle zu verstehen ist.

In der Regel nehmen Menschen also mittels verschiedener Sinne 
gleichzeitig wahr. Dennoch gibt es Momente, in denen Menschen (ver-
suchen,) mit nur einem der Sinne wahr(-zu)nehmen (PP 260). Eine sol-
che Wahrnehmung ist jedoch instabil und entspricht nicht der natürli-
chen Wahrnehmung (PP 260). Vor allem wenn dieser Wahrnehmung mit 
nur einem der Sinne eine multisensorische Wahrnehmung voranging, 

2	  	Für eine aktuelle Kritik an der Einstufung von Tasten als niederen Sinn sie-
he auch Cekaite und Mondada (2021: 2).

3	  	 In der gegenwärtigen Forschung zeigt sich dies etwa am Beispiel des Erle-
bens von Kunstwerken durch blinde Personen (Cekaite/Mondada 2021: 12).

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310

ist jedoch eine weitere Wahrnehmung mittels nur eines Sinnes möglich. 
Anhand des Beispiels eines Grammophons, das im Nebenzimmer spielt, 
zeigt Merleau-Ponty auf, dass mit dem vorübergehenden Wegfall der 
Wahrnehmung durch einen Sinn diese Wahrnehmung nicht gänzlich be-
endet ist. Das Grammophon wird von mir in diesem Moment zwar nicht 
aktiv gesehen, es ist dadurch aber nicht aus meinem Gesichtsfeld ver-
schwunden (PP 321). Die Möglichkeit dieses Versinkens in nur einem 
der Sinne oder in dem mit nur einem Sinn Wahrgenommenen ist ein we-
sentlicher Puzzlestein für die Möglichkeit zur Begegnung auf Distanz, 
ist doch, zumindest am gegenwärtigen Stand der Technik, eine Wahr-
nehmung von anderen auf Distanz mittels aller Sinne nicht möglich. Die 
Wahrnehmung ist dennoch möglich, weil sie manche der Sinne berührt 
und weil grundsätzlich eine Wahrnehmung durch jeden Sinn gleichwer-
tig ist. Der Umstand, dass die Sinne kommunizieren und sich in einem 
gewissen Ausmaß wechselseitig substituieren können, erlaubt es, dass 
auch jene Begegnungen, in denen nicht alle Sinne angesprochen wer-
den, nicht immerzu als defizitär oder als unwirklich und fern wahrge-
nommen werden.

Wahrnehmung ist für Merleau-Ponty immer schon ein Phänomen der 
Distanz, und sie gibt immer schon mehr, als sie unmittelbar zeigt. Das 
will heißen, dass durch die Wahrnehmung das Ding selbst mit all sei-
nen Seiten und seinen inneren Horizonten erfasst wird und nicht nur 
jene Seite, die aktuell von ihm sichtbar (hörbar, schmeckbar etc.) ist 
(PbPassiv 285).

Wesentlich wird so die Frage, wie Menschen auf Distanz in ihren Sin-
nen angesprochen werden können. Dies eröffnet die Frage nach den 
Techniken und Technologien der Begegnung auf physische Distanz. Be-
gegnungen über räumliche Distanzen beruhen (mit Ausnahme des Zu-
rufens und Zuwinkens auf Distanz) auch auf Dingen, Technologien, 
Vermittlern, die das Ausdrücken und Wahrnehmen auf Distanz mög-
lich machen. Merleau-Ponty war den (zu seiner Zeit) neueren Kommu-
nikationstechnologien gegenüber durchaus kritisch eingestellt. In Phé-
noménologie de la perception tritt das Telefon als Objekt auf, das sich 
durch seine Räumlichkeit (die die typische Räumlichkeit eines Objekts 
ist, also durch die Bezüge zu anderen Objekten bestimmt ist) vom Kör-
per unterscheidet (PP 114). Auffällig ist also, dass Merleau-Ponty zwar 
beispielsweise den Blindenstock und den Hut als Objekte beschreibt, die 
Teil des erweiterten Körperschemas werden können, dass er das Telefon 
hingegen nicht aus jener Perspektive fasst, sondern es schlicht als Ob-
jekt (dem Aschenbecher ähnlich) ansieht. Diesen Status eines gewöhn-
lichen oder gar wenig zufriedenstellenden Objekts bekräftigt Merleau-
Ponty an einer späteren Stelle dieses Werks, wenn er meint: »Si les 
malades disent si souvent qu’on leur parle par téléphone ou par la ra-
dio, c’est justement pour exprimer que le monde morbide est factice et 

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311

qu’il lui manque quelque chose pour être une ›réalité‹.« (PP 385–86)4 
Diese pessimistische Beschreibung scheint weniger logisch-systematisch 
zu sein, als vielmehr durch das damalige Erleben der Ausdrucks- und 
Wahrnehmungsmöglichkeiten mittels des Telefons bedingt zu sein, wie 
Merleau-Ponty in seinen Vorlesungen zur Natur zum Ausdruck bringt.

Pourquoi, alors, ne pas généraliser l’idée du téléphone? Pourquoi ne pas 
me télégraphier aux USA? Parce qu’›il y aurait communication pure; il 
n’y aurait plus d’êtres communiquants‹. En réalité, les choses sont moins 
roses. L’information ne peut pas s’accroître, elle se dégrade: les bruits 
du téléphone font obstacle à la communication. Plus le message est raf-
finé, moins le rendement du message est grand. Il ne faut pas espérer un 
total rétablissement de l’information. Même si tout ce qu’il y a comme 
information pouvait être conserve, il y aurait au maximum une récupé-
ration. L’invention serait tout au plus une récupération. (Natu2 212; im 
ersten Teil des Zitats zitiert Merleau-Ponty Raymond Ruyer, La Cyber-
nétique et l’origine de l’information, 1954: 110; Hervorhebung A.S.)5

Merleau-Ponty gesteht dem Telefon (seiner Zeit) also zu, dass es eine ge-
wisse Weitergabe von Information ermöglicht. Einer wahren Kommuni-
kation über das Telefon stehen jedoch Störgeräusche im Wege; letztlich 
bleibe die Kommunikation über das Telefon künstlich. Merleau-Ponty ge-
steht jedoch der Sprache, die für ihn nicht Mittel, sondern ein Sein ist, die 
Kraft zu, uns jemanden präsent zu machen, die:der nicht physisch präsent 
ist: »[L]a parole d’un ami au téléphone nous le donne lui-même, comme 
s’il était tout dans cette manière d’interpeller et de prendre congé, de com-
mencer et de finir ses phrases, de cheminer à travers les choses non dites.« 
(S(LIVS) 54)6 Dass die Sprache also die Kraft dazu hat, uns die:den Ande-
ren selbst (nicht nur ein Abbild oder eine Vorstellung von ihr) zu geben, 

4	  	»Wenn die Kranken so häufig behaupten, man spräche zu ihnen über das Te-
lefon oder das Radio, so eben, um zum Ausdruck zu bringen, daß die Welt 
ihrer Krankheit eine künstliche ist, der etwas fehlt, um wahrhaft ›Wirklich-
keit‹ zu sein.« (PdW 386)

5	  	»Warum also die Idee des Telefons nicht verallgemeinern? Warum nicht mir 
selbst in die USA ein Telegramm schicken? Weil ›es dann reine Kommunikati-
on gäbe; es gäbe keine kommunizierenden Wesen mehr‹. In Wirklichkeit sieht 
es weniger rosig aus. Die Information kann nicht zunehmen, sie nimmt ab: Das 
Rauschen des Telefons behindert die Kommunikation. Je raffinierter die Mittei-
lung, desto geringer der Ertrag. Man darf keine vollständige Wiederherstellung 
der Information erwarten. Selbst wenn alles, was es an Information gibt, erhal-
ten werden könnte, gäbe es höchstens eine Rückgewinnung.« (Natur2, 223)

6	  	»Die Sprechweise [einer Freundin:] eines Freundes am Telefon gibt [sie:]ihn 
uns selbst, als wenn [sie:]er ganz da wäre in jener Art, wie [sie:]er uns anre-
det und sich verabschiedet, wie [sie:]er [ihre:]seine Sätze beginnt und been-
det, wie [sie:]er durch die ungesagten Dinge voranschreitet.« (AuG(IS) 116; 
Ergänzungen A.S.)

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312

zeigt zum einen, dass Merleau-Ponty die Möglichkeit dafür gegeben sieht, 
dass eine andere Person in einem Dialog ›präsent‹ ist, auch wenn sie nicht 
physisch vor Ort ist und zum anderen, dass er das Telefon zwar als etwas 
beschreibt, das als Störfaktor auftreten kann, dass er es jedoch nicht in 
einer klassischen Rolle des Vermittlers thematisiert.

Auch wenn Merleau-Ponty selbst diesen Schritt nicht geht, so lässt 
sich diese Relation mithilfe seiner Philosophie folgendermaßen weiter-
denken: Ähnlich dem Blindenstock kann das Telefon als Erweiterung 
des Körperschemas gesehen werden.7 Dafür wesentlich ist weniger die 
direkte Berührung des Telefons (wie es früher erforderlich war und es 
dies heute nicht mehr ist), sondern die Möglichkeit der Erweiterung des 
Wahrnehmungsorgans. Nicht nur das Telefon, sondern Dinge und Tech-
nologien allgemein, die mein Wahrnehmen-Können erweitern, sind mit 
Merleau-Ponty also nicht als Medien oder Vermittler zu verstehen, die 
zwischen der:dem Anderen und mir stehen, sondern als Teile des jewei-
ligen erweiterten Körperschemas. So etwa wird das Telefon Teil meines 
erweiterten Körperschemas und es erlaubt mir, dadurch den Ausdruck 
der:des Anderen auf Distanz zu hören. Dabei geht es weniger darum, 
dass sich das Telefon als Objekt meinem Körperschema anschließt, so 
wie dies bei dem Blindenstock der Fall ist. Vielmehr fühlt sich das Hören 
über das Telefon (im unproblematischen Falle) an wie mein Hören einer 
Gesprächspartnerin, eines Gesprächspartners in einer unmittelbaren Be-
gegnung. Genauso erlaubt mir der Bildschirm (in Verbindung mit einer 
Kamera, Computer, Software etc.), die:den Andere:n zu sehen, und bin 

7	  	Dadurch wird nicht bestritten, dass Technologien und Infrastrukturen die 
soziale Welt und menschliche Begegnungen (zunehmend stärker) prägen 
(und diese andererseits durch erstere geprägt werden) (siehe dazu bspw. 
Couldry/Hepp 2023). Der Begriff der Medialisierung, der zur Beschreibung 
dieses Prozesses meist gebraucht wird, und mit ihm jener des Mediums, sind 
jedoch vor dem Hintergrund von Merleau-Pontys Philosophie irreführend. 
Merleau-Ponty versteht körperlichen Ausdruck nicht als etwas, das ›hinter‹ 
dem ›Medium‹ der Gesten oder der Sprache liegt; vielmehr sind das Ges-
tikulieren und Sprechen selbst das Ausdrücken (siehe Kapitel 2.3.2 sowie 
Kapitel 3.3). Dies setzt sich fort in diversen Erweiterungen des Körpersche-
mas, etwa im schreibenden Ausdruck von Körper und Schreibmaschine oder 
im musikalischen Ausdruck von Körper und Klavier, aber auch dem spre-
chenden Ausdruck von Körper und Telefon u.v.m. Entweder müsste man – 
Merleau-Ponty widersprechend – auch den Körper selbst, sowie Sprache, 
Gesten etc. als Medium deklarieren oder – Merleau-Ponty konsequent fol-
gend – das, was oftmals als Medium bezeichnet wird, dieses Status entheben. 
Telefone, Ensembles, die Videokonferenzen ermöglichen, und vieles mehr als 
Erweiterungen des Körperschemas zu verstehen bedeutet nicht (das wurde 
bereits ausgeführt), dass diese Verbindung vor Fehlern und Komplikationen 
gefeit sei oder dass diese der Wahrnehmung selbst unzugänglich wären.

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


313

ich gerade ganz bei ihr:ihm, so sehe ich für einen Moment lang sie:ihn 
und nicht den Bildschirm, auf dem ich sie:ihn (und vielleicht auch noch 
andere Personen in ihren jeweiligen kleinen Kästchen) wahrnehme. Die 
Notwendigkeit dieser Erweiterung des Körperschemas, um in Begegnung 
mit anderen treten zu können, ist kein Spezifikum von Begegnungen auf 
räumliche Distanz. Vielmehr können dieselben Dinge und Technologien 
in nicht räumlich distanzierten Begegnungen zugange sein (etwa wenn 
man mit jemandem telefoniert, während man auf sie:ihn zugeht und 
sie:ihn bereits deutlich sieht; wenn man sich in derselben Videokonfe-
renz befindet, wie eine Kollegin im Nebenbüro und man sie nicht nur 
am Bildschirm sehen und über den Computer hören kann, sondern ihre 
Stimme auch leise durch die dünne Wand vernimmt; oder – in einem 
komplexeren Sinne – wenn zwei Personen gemeinsam vor einem Ensem-
ble aus Bildschirm, Kamera, Computer etc. sitzen und mit einer Person 
in der Ferne eine Videokonferenz abhalten). Darüber hinaus sind in vie-
len ›nahen‹ Begegnungen ähnliche Objekte und Technologien im Einsatz, 
die ähnliche Funktionen erfüllen. Dies gilt etwa für Blindenstöcke, Bril-
len, Hörgeräte und Sprachcomputer. Eine Beschreibung dieser Erweite-
rung des Körperschemas – wenn auch mittels eines anderen Vokabulars 
– findet sich in Knorr-Cetinas Beschreibung synthetischer Situationen. 
Finanzhändler:innen praktizieren mit einer umfangreichen Konstellati-
on an Technologien, »their bodies and the screen world melt together« 
(Knorr-Cetina 2009: 65). Technologien und Körper ›verschmelzen‹, sie 
nehmen gemeinsam wahr, praktizieren gemeinsam.

Die genannten Beispiele sollen zeigen, dass die Frage, welche und wie 
viele Sinne angesprochen werden, nicht notwendigerweise eine Frage der 
physischen Nähe oder Distanz ist. Um Interaktionen auf Distanz verste-
hen zu können, ist es dennoch sinnvoll, diese den wesentlich umfangrei-
cher und seit längerer Zeit erforschten Face-to-Face-Begegnungen gegen-
überzustellen. Face-to-Face-Begegnungen werden allgemein durch die 
große physische Nähe charakterisiert. Die folgende Gegenüberstellung 
wird zeigen, dass die Kriterien der physischen Nähe und der unmittel-
baren körperlichen Kopräsenz, nur einem sehr begrenzten Ausmaß da-
für geeignet ist, die besondere Qualität von Face-to-Face-Begegnungen 
zu erfassen und diese von anderen Begegnungssituationen zu differen-
zieren. Hilfreicher ist ein weiteres Kriterium, das einleitend (siehe Kapi-
tel 1.3) mit Bezug auf Goffman eingeführt wurde: das Einander-Ausge-
setzt sein, - gemeint als sinnliche Wahrnehmbarkeit, als Affizierbarkeit 
und Verletzbarkeit. Um dies zu verdeutlichen, werden in der folgenden 
Tabelle einige Möglichkeiten der sinnlichen Zugänglichkeit der:des An-
deren in Face-to-Face-Begegnungen und Nicht-Face-to-Face-Begegnun-
gen dargestellt. Wie daraufhin noch näher gezeigt werden wird, sind die-
se beiden Formen der Begegnung nicht zwei strikt getrennten Formen, 
vielmehr sind die Übergänge und Unterschiede zwischen ihnen graduell.

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314

Tabelle 1: Sinnliche Wahrnehmung in Begegnungen

Face-to-Face-Begegnung Nicht-Face-to-Face-Begegnung

Hören - Sich hören
- Sich nicht hören
⸰   Lärm
⸰   Hindernis (Wand, Pflanzen 

etc.)
⸰   Räumliche Distanzierung, die 

ein genaues Hören zunehmend 
schwerer möglich macht.

- Sich hören
- Sich nicht hören
⸰   Technik lässt Übertragung nicht 

zu.
⸰   Lärm
⸰   Technische Störung
⸰   Distanzierung Mensch-Gerät
⸰   Funktion vorübergehend deak-

tiviert.

Sehen - Sich sehen
- Sich nicht sehen
⸰   Dunkelheit, blendendes Son-

nenlicht
⸰   Hindernis (Wand, Pflanzen 

etc.)
⸰   Räumliche Distanzierung, die 

ein genaues Sehen zunehmend 
schwerer möglich macht.

- Sich sehen
⸰   Die andere Person in ihrer Situa-

tion sehen.
⸰   Etwas von der anderen Person 
⸰   Kommuniziertes sehen (Brief, 

Fax etc.).
- Sich nicht sehen
⸰   Technik lässt Übertragung nicht zu.
⸰   Technische Störung
⸰   Distanzierung Mensch-Gerät
⸰   Funktion vorübergehend deak-

tiviert.

Tasten - Sich berühren
- Sich nicht berühren
⸰   Hindernis (Schutzglas, Hand-

schuhe etc.)
⸰   Räumliche Distanzierung, die 

eine Berührung nicht mehr 
möglich macht.

- Keine Berührung
- Berührung von etwas, das mit der 

anderen Person assoziiert wird 
(Foto, Kleidungsstück etc.).

- Versuche, Tasten & Berührung 
über Technologien zugänglich zu 
machen.

Riechen - Sich riechen
- Sich nicht riechen
⸰   Hindernis (Schutzglas, Nase-

Mund-Schutz etc.)
⸰   Räumliche Distanzierung, die 

das Riechen zunehmend schwe-
rer möglich macht.

- Synchroner Genuss des Gleichen

- Kein Riechen
- Riechen von etwas, das mit der an-

deren Person assoziiert wird 
  (Geruch des Briefpapiers, der Klei-

dung, von etwas das an die andere 
Person erinnert etc.)

- Synchroner Genuss des Gleichen, 
nicht desselben (bspw. Online-
Weinverkostung)

Schmecken - Sich schmecken (setzt Berührung 
voraus)
- Sich nicht schmecken
Räumliche Distanzierung, die ein 
Schmecken unmöglich macht.
- Synchroner Genuss des Gleichen

- Kein Schmecken
- Schmecken von etwas, das mit der 

anderen Person assoziiert wird.
⸰  Größere Unmittelbarkeit: sinnli-

ches Erleben von etwas, das un-
mittelbar von der anderen Per-
son hergestellt wurde. 

⸰  Geringere Unmittelbarkeit: sinn-
liches Erleben von etwas, das an 
die andere Person erinnert.

- Synchroner Genuss des Gleichen, 
nicht desselben (bspw. Online-
Weinverkostung)

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315

Die sinnliche Berührung von und durch andere in Begegnungen auf Dis-
tanz ist eingeschränkt (durch die Distanz selbst sowie durch beschränkte 
Möglichkeiten der Zugänglichkeit auf Distanz bzw. der ›Übertragung‹). 
Die sinnliche Berührung von anderen und durch andere ist jedoch auch 
in ›nahen‹ Begegnungen eingeschränkt: Viele Face-to-Face-Begegnun-
gen sind Begegnungen, in denen nicht alle Sinne zugleich/nacheinan-
der angesprochen werden. Zudem kann die sinnliche Wahrnehmbarkeit 
auch in räumlich nahen Begegnungen durch diverse ›Hindernisse‹ einge-
schränkt sein. Mögliche Hindernisse sind etwa (Plexi-)Glasscheiben, Tre-
sen, Schutzanzüge, Nase-Mund-Schutz, Handschuhe, Lichtverhältnisse 
und vieles mehr.8 Die Fülle der sinnlichen Berührung (als Summe der Sin-
neswahrnehmungen oder ›Symptomfülle‹) kann also nicht das Kriterium 
für die ›Nähe‹ einer Begegnung sein. Aus der Perspektive der Philosophie 
Merleau-Pontys wäre dieses Kriterium nicht nur dem Erleben nicht an-
gemessen, man verstünde auch sinnliche Wahrnehmung falsch. Denn wie 
oben ausgeführt, ist sinnliche Wahrnehmung für Merleau-Ponty kein ad-
ditives Phänomen und nicht dadurch bestimmt, durch welchen der Sin-
ne was in welchem Moment wahrgenommen wird; denn einerseits kön-
nen sich die Sinne wechselseitig in einem gewissen Ausmaß ersetzen und 
andererseits legt schon die Welt selbst eine gewisse Multisensorik nahe. 
Dennoch sind die verschiedenen ›Nähen‹ in Begegnungen nicht bedeu-
tungslos.

Mit Goffman wurden einleitend neben der Räumlichkeit, der un-
mittelbaren physischen Kopräsenz zwei weitere Kriterien für Face-to-
Face-Begegnungen eingeführt: sich wechselseitig sinnlich wahrnehmen 
zu können und to be mutually exposed. Beides wird nun zusammen als 
einander-ausgesetzt-sein bezeichnet und meint nun die Möglichkeit der 
wechselseitigen multisensorischen Wahrnehmung und des (multisenso-
rischen) Ausdrucks, die Möglichkeit der wechselseitigen Affizierbarkeit 
und Verletzbarkeit, sowohl in Bezug auf die:den Anderen selbst als auch 
in Bezug auf ihre:seine Situation, also ihren:seinen unmittelbaren weltli-
chen Horizont. Face-to-Face-Begegnungen sind demzufolge jene Begeg-
nungen, in denen die Möglichkeit zu multisensorischer Wahrnehmung 
und Ausdruck grundsätzlich vollends besteht (darauf weisen auch Raab 
(2008) sowie Klein und Liebsch (2022) hin). Dies bedeutet nicht, dass 
eine aktuelle, alle Sinne umfassende Wahrnehmung und ein facettenrei-
cher Ausdruck bestehen, dass die sich Begegnenden wechselseitig in ihrer 
Affizierbarkeit und Verletzbarkeit berührt sind, sondern lediglich, dass 
die Möglichkeit einer solchen umfangreichen Berührung besteht. Die 

8	  	Ähnliche Beschreibungen finden sich in Meyers Kritik am Bias des Opti-
schen in der Soziologie der Interaktion. So etwa fänden viele Interaktionen 
im Dunkeln statt, weshalb der Blick nicht das ausschlaggebende Kriterium 
für Interaktionskoordination sein könne (Meyer 2015: 335).

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316

Betonung der grundsätzlichen Möglichkeit bedeutet zudem, dass indivi-
duelle Unmöglichkeiten die Face-to-Face-Begegnung nicht aufbrechen, 
sondern dass die Möglichkeit durch die Situation grundsätzlich gege-
ben sein muss, um vollends in einer nahen Begegnung zu sein. Das soll 
heißen, dass die fehlende Sehbarkeit der:des Anderen durch eine blinde 
Person die Situation nicht weniger eine Face-to-Face-Situation sein lässt, 
dass die fehlende Sehbarkeit in absoluter Dunkelheit die Qualität jedoch 
beeinträchtigen kann.

›Distanz‹ ist in diesem Kontext nicht länger – nur oder vor allem – 
physische Distanz. Vielmehr ist Distanz in einem graduellen Sinne zu 
verstehen. Sie ergibt sich durch das Wegfallen oder die Einschränkung 
einzelner Ausdrucksmöglichkeiten und sinnlicher Wahrnehmbarkeiten, 
der Affizierbarkeit und/oder Verletzbarkeit. Mit zunehmender ›Distanz‹ 
nimmt zwar potenziell, aber nicht notwendigerweise, die Intensität von 
Begegnungen ab. Das soll heißen, dass das Wegfallen der Sehbarkeit ei-
ner anderen Person aufgrund von absoluter Dunkelheit eine wesentliche 
Einschränkung der sinnlichen Wahrnehmbarkeit und damit ein Moment 
der Distanz ist. Diese Einschränkung kann jedoch unter Umständen zu 
intensiven Erfahrungen führen (wie im Falle einer nächtlichen Verfol-
gung durch dunkle Straßen oder in Darkrooms), und viele ›Einschrän-
kungen‹ bleiben ›unentdeckt‹ (etwa die fehlende Sehbarkeit während 
einer Terminvereinbarung am Telefon oder die fehlende tastende Berühr-
barkeit während der Begegnung mit einer:einem Verkäufer:in im Super-
markt, die:der während der SARS-COV2-Pandemie durch eine Plexi-
glaswand von mir getrennt war, in Teilen noch ist). Die Bedeutung der 
›Distanz‹ ist also kontextabhängig. Die Relation von verschiedenen Be-
gegnungsformen ist nicht nur graduell, sondern auch nicht notwendiger-
weise entlang eines Kontinuums abnehmend; vielmehr ist die Relation 
der verschiedenen Formen aufgrund der verschiedenen relevanten Di-
mensionen vielschichtig. Ihr genaues Verhältnis zueinander und die Be-
deutung der zunehmenden Distanz sind – mitunter empirisch – zu be-
stimmen.

Einander ausgesetzt-sein zeichnet sich also dadurch aus, dass die un-
mittelbare Möglichkeit zu einer Wahrnehmung/Berührung durch jeden 
der Sinne, die zunächst unberührt blieben, besteht. Einfach gesagt: Spre-
che ich mit jemandem, die:der im angrenzenden Raum steht, so dass 
sie:er mich durch die offene Tür hören, aber nicht sehen, riechen und be-
rühren kann, so kann ich aufstehen, in den anderen Raum gehen und 
eine Wahrnehmung durch diese anderen Sinne möglich machen. Inso-
fern wäre eine Begegnung durch eine Glasscheibe, die ich nicht durchbre-
chen oder umgehen kann (bspw. in Krankenanstalten in Zeiten der SARS-
COV2-Pandemie), keine vollständige Face-to-Face-Begegnung, dasselbe 
gilt für Begegnungen, bei denen zumindest eine Person einen vollständi-
gen Schutzanzug trägt, der Tasten, Riechen und Schmecken unmöglich 

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	5.1 Eine deskriptive Untersuchung des Problems menschlicher Begegnungen auf Distanz (mithilfe der Philosophie Merleau-Pontys)
	5.2 Die Distanz in Merleau-Pontys Philosophie: Ergänzungen
	5.3 Eine Sozialtheorie menschlicher Begegnungen auf Distanz und die (weitere) Öffnung von Merleau-Pontys Philosophie für die Soziologie

