LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Arbeit, die als solche jedoch bereits ein Spiel mit gegenstandlichen Mo-
menten ist, vor allem aber) in vorlaufig fertiggestellten Werken. Der ge-
genwirtige Stand der Sprache zeigt sich mitunter in Worterbiichern und
Lexika. In seiner Betonung des fliefSenden, sich verandernden Charak-
ters von Ausdrucksformen beschreibt Merleau-Ponty diese Versuche von
Festsetzungen (in Museen und Worterbiichern) als >tot¢, im Sinne von
»aus dem Leben gerissen<. Weniger >tot< und festgesetzt begegnen mir die-
se Systeme im Alltag. Versuche ich in Begegnungen — den nahen und je-
nen auf Distanz — mein Erleben auszudriicken, so sind diese Systeme ein
wesentliches Moment der Situation, in der ich ausdriicke.

Als historisch-kulturelle Situationen sind Situationen im monde cultu-
rel nicht primdr, aber in einem gewissen AusmafS auch raumlich. Merleau-
Pontys Ausgangspunkt sind Situationen des unmittelbar Gemeinsamen,
und diesem kommt in seiner Philosophie auch eine gewisse Sonderstellung
zu. Dies zeigt etwa das Beispiel des Menschen, der sich in smeiner< Welt zu
bewegen beginnt und dessen Gesten mir uniibersehbar verdeutlichen, dass
die von ihr:ihm wahrgenommene Welt und die meine dieselbe sind (PM
189), ebenso wie das Beispiel von zwei Freunden (bzw. Freundinnen), die
gemeinsam die Landschaft betrachten und sich wechselseitig auf wesent-
liche Momente dieser gemeinsamen Welt aufmerksam machen (PP 463—
64). Neben Beschreibungen der unmittelbaren gemeinsamen Situation im
monde culturel finden sich in Merleau-Pontys Philosophie auch einige
Spuren von Beschreibungen der Distanz im monde culturel.

Eine der wesentlichsten Beschreibungen Merleau-Pontys zur sozialen
Beziehung auf Distanz findet sich in seinen Ausfithrungen zum Phantom-
glied in Phénoménologie de la perception. Merleau-Ponty beschreibt die-
ses (siehe Kapitel 2.3.2.4) als eine Abweichung des >aktuellen< Korpers
vom >habituellen< Korper (PAW 107). So ist das Phantomglied, » présence
ambivalente d’un bras« (PP 96; »die ambivalente Gegenwart« dieses
Gliedes selbst (PdW 106)). Es ist insofern Teil des habituellen Korpers,
als es Teil der allgemeinen und »unpersonlichen« (PdW 107) korperli-
chen Fihigkeit zur Ausfithrung kollektiver Praktiken ist und als es Teil
der fritheren eigenen Fihigkeit zur Ausfithrung kollektiver Praktiken
und individueller Gewohnheiten ist (vgl. PdAW 105-7). Diese ambiva-
lente Gegenwart des Phantomgliedes vergleicht Merleau-Ponty mit je-
ner eines nicht raumlich anwesenden Freundes: » Pamputé sent sa jambe
comme je peux sentir vivement I’existence d’un ami qui n’est pourtant
pas sous mes yeux« (PP 96)™2, aber auch mit der »Prdsenz« einer be-
reits verstorbenen Person, etwa wenn er meint: »comme Proust peut
bien constater la mort de sa grand’mére sans la perdre encore tant qu’il

102 »[Die:]Der Amputierte fiithlt [ihr:]sein Bein, so wie ich aufs lebhafteste die
Existenz eines Freundes empfinden kann, auch wenn ich ihn nicht vor Au-
gen habe« (PdW 105; Ergidnzungen A.S.).

302

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SITUATION IM MONDE CULTUREL

la garde »a horizon de sa vie«« (PP 96)™3. So wie der Phantomarm keine
»présence ambivalente d’un bras« (PP 96; »die ambivalente Gegenwart«
(PAW 106)) ist, ist also auch diese Gegenwart des Freundes und jene der
verstorbenen GrofSmutter keine blofSe Vorstellung des Freundes oder
der GrofSmutter, sondern ihre ambivalente Gegenwart. Begegnungen auf
Distanz sind also in einem gewissen Ausmaf$ Begegnungen mit anwesen-
den Abwesenden oder abwesenden Anwesenden. Genauso wie die am-
bivalente Gegenwart des Gliedes den Menschen als korperliches Wesen
trifft, trifft auch die ambivalente Gegenwart einer:eines Anderen den
Menschen als korperliches Wesen und nicht (nur) als Bewusstsein. In-
sofern ist diese Begegnung keine Erinnerung im allgemeinsprachlichen
Sinne, sondern zumindest eine gesamtkorperliche Erinnerung. Dies
meint, dass ich mir die:den Andere:n nicht nur ins Bewusstsein rufen
kann, sondern mich vergangener Erfahrungen mit meinem Korper erin-
nern kann und so eine intensive Berithrung wieder fiithle (nicht nur von
ihr weifs), mich eine Emotion wieder »liberkommt« (ich nicht nur weifs,
dass ich sie fuhlte, als sie:er raumlich zugegen war). Doch auch auf eine
solche weitere Form der Erinnerung ist die Gegenwart der:des raumlich
nicht gegenwirtigen Anderen nicht zu reduzieren, dhnlich des habi-
tuellen Korpers, der im Sinne vergangener Gewohnheiten sowie ver-
gangener und aktueller kollektiver Praktiken das gegenwirtige Engage-
ment meines veranderten aktuellen Korpers in der Welt mit beeinflusst,
beeinflusst auch die ambivalente Gegenwart der:des Anderen mein ge-
genwirtiges korperliches Engagement in der Welt.

Oben (siehe Kapitel 3.2.4) wurde bereits auf Merleau-Pontys Be-
schreibung des gemeinsamen Seins in Situation und des gemeinsamen
Erlebens einer Situation durch >mich« und >meinen Freund Paul< verwie-
sen. Die Begegnung von Paul und mir beruht nicht auf sprachlichem Aus-
tausch, sie findet jedoch in einer (Kultur-)Landschaft statt und bezieht
Momente des monde culturel (den Kirchturm) mit ein. Wesentlich ist fiir
Merleau-Ponty in diesem Fall die zeitliche Koexistenz von Paul und mir
in einer selben Situation im monde culturel, also ein gemeinsames Teil-
Sein der Welt, das meint, dass wir denselben Objekten ausgeliefert sind.
Dies ermoglicht, dass wir die Welt gemeinsam sehen, gemeinsam der
Welt gegentiber koprisent sind. Auf Basis des Feld-Seins der Welt und
meines Feld- und Erfahrung-Seins, auf der Basis unseres Gemeinsamen
Seins-Zur-Welt (und zur selben Welt) konnen wir dieselbe Welt erleben
und sie, so wie Paul und ich, gemeinsam erleben.

Ein besonderer Fall des gemeinsamen Seins in Situation ist im (be-
reits ausfiihrlich besprochenen) Synkretismus zu sehen. Auch in diesem

103 »[S]o wie Proust auch nach der Feststellung, daf$ seine GrofSmutter tot war,
sie noch nicht verloren hatte, solange sie noch zum Horizont seines Lebens
gehorte« (PAW 105-6).

303

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Fall bringt Merleau-Ponty Momente natirlicher und kulturell-sozialer
Situationen zusammen, wie sich vor allem anhand von Merleau-Pontys
Beschreibungen von Emotionen zeigen lasst. So etwa geht Eifersucht
unmittelbar aus der synkretistischen Situation mit anderen, aus der Un-
fahigkeit, sich hinreichend aus sozialen Situationen zu l6sen, hervor. Vor
allem die von Merleau-Ponty beschriebene Situation von Kindern (die
nicht nur wie Erwachsene eingeschrankt zur Losung aus Situationen fa-
hig sind, sondern noch iiber keine Fihigkeit zur Distanzierung verfiigen)
zeigt eine starke Form des gemeinsamen Erlebens einer sozialen Situa-
tion. Merleau-Ponty zeigt in seinen Manuskripten fiir seine Vortrige in
Mexiko deutlich, dass diese enge Verbindung von mehreren Menschen
in der und durch die Emotion als gemeinsame Situation zu lesen ist: »De
méme dans amour il y a passage de moi en autrui et d’autrui en moi et
constitution d’une situation commune.« (MEX 294)'+ In der Liebe, die
Merleau-Ponty an dieser Stelle beschreibt, findet also nicht nur ein wech-
selseitiger Ubergang von mir und der:dem Anderen ineinander statt, son-
dern es konstituiert sich auch eine gemeinsame Situation, die nicht die
Summe von zuvor getrennten Situationen ist. Eine solche gemeinsame
Situation ist nur verstehbar, wenn man Situation nicht vom individuel-
len Handlungsentwurf, der sich in der Welt entfaltet, her denkt, sondern
der Situation eine gewisse Kraft zugesteht, die auf die durch sie umfass-
ten Menschen wirkt.

Merleau-Ponty beschreibt in Phénoménologie de la perception die
Freiheit in Verbindung mit der menschlichen Koexistenz. Er zeigt, dass
die gemeinsame Koexistenz von beiden Seiten gelebt und erlebt werden
muss, dass sie also nicht als Mitwelt (intermonde) von einer Seite/von ei-
nem Bewusstsein konstituiert werden kann. Wirde die Koexistenz/Mit-
welt von einer Seite konstituiert, dann wire die:der Andere — letztlich
wie im Fall der (sexuellen/existentiellen) Dialektik — freiheitsloses Objekt
meiner Wahrnehmung, und wir beide wiren nicht in einer gemeinsamen
Mitwelt (intermonde), sondern jeweils in einer privaten Welt (die es in
dem Sinne in Merleau-Pontys Philosophie nicht gibt). Um diesen Punkt
zu verdeutlichen, beschreibt Merleau-Ponty folgende Situation: Wir wa-
ren »comme deux joueurs opérent sur deux échiquiers distincts a 100
kilométres I’'un de P’autre. Encore les joueurs peuvent-ils, par téléphone
ou par correspondance, se communiquer leurs décisions, ce qui revient a
dire qu’ils font partie du méme monde« (PP 410).'*s Diese Beschreibung

104 »Ebenso gibt es in der Liebe einen Ubergang von mir in die:den Anderen
und von der:dem Anderen in mich und Konstitution einer gemeinsamen Si-
tuation. « (eigene Ubersetzung)

105 »[W]ie zwei Spieler[:innen; A.S.], 100 Kilometer voneinander entfernt auf
verschiedenen Schachbrettern ihre Ziige machen. Dabei konnen die Spiel-
er[:innen; A.S.] sich noch telefonisch oder schriftlich ihre Ziige mitteilen,

304

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SITUATION IM MONDE CULTUREL

zeigt zweierlei: zum einen, dass auch dann, wenn die Schachspieler:in-
nen 100 Kilometer voneinander entfernt (und sie dennoch miteinander)
spielen, wenn sie jeweils ein eigenes Brett fiir ihre Ziige verwenden, sie
doch Teil derselben Welt sind; zum anderen zeigt sie, dass dieses Teil-
Sein derselben Welt die Bedingung dafiir ist, dass die Schachspieler:innen
auf Distanz gemeinsam spielen konnen. Nur weil sie Teil derselben Welt
sind, konnen sie auf Distanz ihre Ziige kommunizieren und so raumlich
getrennt zusammen spielen.

Das Beispiel der Schachspieler:innen sowie das Beispiel von Paul
und dem Kirchturm lassen uns erkennen, dass es zwei unterschiedliche
(wenngleich nicht streng disjunkte) Ebenen des gemeinsamen Lebens in
weltlichen Situationen gibt. Das Besondere der Situation von Paul und
mir in der Landschaft mit dem Kirchturm ist, dass wir wahrhaft gemein-
sam in Situation sind. Eine solche Situation ist dadurch charakterisiert,
dass wir sowohl der Landschaft und Umgebung als auch der:dem An-
deren gegeniiber (also ich gegentiber Paul, so wie er gegeniiber mir) mit
all unseren Sinnen und dem korperlichen Sein ausgeliefert sind. Wir se-
hen den Kirchturm, wir sehen aber auch einander, wir riechen den Duft
von frisch gemahtem Heu auf der Wiese vor der Kirche, ich rieche aber
auch den Rauch von Pauls Zigarette, ich sehe, wie er den Duft des Heu-
es geniisslich einatmet und den Rauch der Zigarette ausatmet etc. Dem-
gegeniiber ist das gemeinsame Schachspiel zwar auf Basis des gemein-
samen Seins-Zur-Welt und auch auf der Basis des gemeinsamen Seins in
der kulturweltlichen Situation (in der es Schachbretter gibt, die auf die-
selbe Art und Weise strukturiert sind, eine bestimmte Praxis des Schach-
spiels besteht, in der Spielregeln gelten, bestimmte Figuren und Ziige be-
stimmte Bedeutungen haben, es Telefone und Praktiken ihres Gebrauchs
gibt etc.) moglich, die Unmittelbarkeit des Erlebens der:des Anderen und
auch dieser gemeinsamen Situation ist jedoch stark eingeschrankt. Wah-
rend etwa der telefonische Austausch uiber die Ziige es noch ermoglicht,
das Rauchen der Zigarette durch die:den Anderen zu horen, der entspre-
chende Geruch jedoch im Verborgenen bleibt, wird dieses Praktizieren
im Fall des postalischen Austausches der jeweiligen Ziige nur noch zur
Verhaltensspur (im Sinne von Tabakkriimeln im Briefumschlag oder ei-
nem Rauchgeruch des Papiers); der Geruch des frisch gemdhten Heues
kann uns hingegen nicht beide berthren. Auch wenn Begegnungen auf
Distanz auf Basis des gemeinsamen Zur-Welt-Seins und des gemeinsa-
men étre chair moglich sind, kommt dem gemeinsamen Erleben einer Si-
tuation eine besondere Qualitit zu.

Manche Ausdrucksformen lassen es — prima facie — eher zu, dass sich
die gemeinsame Situation stirker auf das gemeinsame Sein zur Welt und

was so viel bedeutet wie dass Sie Teil derselben Welt sind. « (PdW 409; Uber-
setzung adaptiert; A.S.)

305

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

das distanzierte gemeinsame Sein in einer Kulturwelt beschrankt. Sprach-
liche Ausdriicke in der Wechselseitigkeit des Dialogs erfordern grund-
siatzlich das gemeinsame Sein in einer kulturellen Welt, also die Mog-
lichkeit, dieselbe Sprache zu sprechen, sowie die Moglichkeit, sich vor
der:dem Anderen sprachlich auszudriicken und die Ausdriicke der:des
Anderen unmittelbar miterleben zu konnen. Viele telefonische Dialoge
(von der Fachdiskussion bis zum Streitgesprich) zeigen, dass Dialoge auf
Distanz moglich sind. Und doch stehen auch im Dialog das sprachliche
Ausdriicken und Horen von sprachlichen Ausdriicken nicht oder nicht
immer fur sich. Moglichkeiten und Grenzen von Distanz im Ausdruck
konnen in den Beispielen der Tiere in Lascaux, von Renoir in Cassis und
dem Kinofilm (siehe Kapitel 3.3.4) gesehen werden. Die Tierzeichnungen
in der Hohle von Lascaux zeigen die Komplexitit der Frage nach der
Ortlichkeit des (nicht unmittelbaren) Ausdrucks auf. Die Tiere sind nicht
»wie ein Ding« in der Hohle lokalisiert, sie sind jedoch auch nicht >dort«
in der Geschichte angesiedelt. Durch unser gemeinsames étre chair sind
die Tiere zugleich fern und nah. Auch Renoir ist in seinem Malen dem
Meer, das er betrachtet, zugleich fern und nah. Er ist ihm nah in seinem
Beobachten und in der raumlichen Situiertheit, er ist ihm fern, indem er
in seinem Ausdruck nicht dem Meer selbst folgt, sondern seiner Art und
Weise, wie es die Welt bearbeitet, zu ergriinden sucht. Zuletzt ist auch
der Kinofilm zugleich fern und nah. Er ist nah, weil er uns vermeintlich
direkt dort in Situation sein lasst, er ist fern, weil die Situation insofern
nicht unsere ist, weil wir sie nur aus vorgegebener Perspektive und da-
her horizontlos erleben konnen.

Soziale Situationen sind fiir Merleau-Ponty nicht immer und streng
genommen rdumlich. Die Beispiele des Freundes Paul sowie der Schach-
spieler:innen zeigen jedoch, dass dem gemeinsamen Leben und Erleben
einer Situation eine bestimmte Qualitidt innewohnt. Besonders daran ist,
dass die:der Andere und ich nicht nur in einer Relation stehen, in der wir
wechselseitig in allen Sinnen, in unserer Affizierbarkeit und Verletzbar-
keit berithrbar sind, sondern auch, dass die weitere Situation mit ihren
Objekten und weiteren Korpern gemeinsam gelebt und erlebt werden
kann. Mit anderen Worten heifSt dies, dass die von mir unmittelbar er-
lebten Objekte auch jene Objekte sind, die von ihr:ihm unmittelbar er-
lebt werden. Zudem werden auch ihr:sein korperliches Sein, ihre:seine
Ausdricke mit und in der Welt gemeinsam mit diesen anderen Objekten
unmittelbar wahrgenommen.

Als korperliche Wesen sind Menschen zur Welt und in den verschiede-
nen Schichten von Welt zugleich situiert. Wahrend ich in der Landschaft
stehe (die nicht ganzlich kulturlos ist), stehe ich in einer sozialen Situati-
on mit Paul, in einer historisch-kulturellen Situation (Sprache, Gebiude
etc.). Das Engagement in den verschiedenen Schichten ist jedoch nicht
in allen Momenten gleich grofS. Dies zeigt sich etwa in Merleau-Pontys

306

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SITUATION IM MONDE CULTUREL

Untersuchung von Cézanne. Cézanne sei an einem bestimmten Punkt
seines Lebens unfihig gewesen, neuen Situationen in der sozialen Welt
zu begegnen. Entgegen den neuen Situationen sei das Unproblematische
fiir Cézanne in der Gewohnheit, der Habitualitit, zu finden gewesen
(AuG(ZC) 5). Dies zeige sich auch in Cézannes Malerei: in seiner Hin-
wendung zur Natur, seiner Art, auch das Menschliche unmenschlich zu
Malen (man solle ein Gesicht wie ein Objekt malen), »sa dévotion au
monde visible ne serait qu’une fuite du monde humain, I’aliénation de
son humanité« (SNS(DC) 18- 19)*¢. Cézanne fliichtet sich (ungewollt
und pathologisch) auf dhnliche Weise aus manchen Momenten der Welt,
wie Schneider der (ungewollt und pathologisch) keinen Zugang zur vir-
tuellen Welt mehr fand.

Situationen wurden am Beginn dieses Kapitels in die Nahe von Institu-
tionen gebracht. Situationen sind jedoch nicht mit Institutionen gleichzu-
setzen. Wihrend Institutionen fiir historisch wandelbare und dennoch re-
lativ dauerhafte und stabile Strukturen stehen, sind Situationen zeitliche
Ausschnitte, die an diese institutionellen Strukturen anschliefSen. Situa-
tionen konnen also als gegenwirtige — also zeitlich aktuelle — Teilsyste-
me innerhalb von institutionellen und weltlichen Strukturen verstanden
werden. Als solche sind die Strukturen ohne klare Grenze. So kann ein
Schwenken des Blicks oder ein Weitergehen Momente der Welt am Hori-
zont aufkommen lassen, die zuvor noch unsichtbar waren. Ebenso kann
ein Gesprich eine Wendung nehmen, die einen Teil des monde culturel
aus seiner vorherigen sprachlichen Unsichtbarkeit hervorkommen und
Teil der nun sprachlich-sichtbaren Situation sein lasst.

106 »[S]ein andichtiges Verharren vor der sichtbaren Welt wiren nur eine Flucht
vor der menschlichen Welt, eine radikale Entfremdung von der eigenen
menschlichen Natur« (AuG(ZC) 5).

307

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Zusammenfassende Betrachtung der
Moglichkeit von Begegnungen auf Distanz

Es gilt nun die Moglichkeit von nahen Begegnungen und Begegnungen
auf Distanz zusammenzufassen. Begegnungen auf Distanz (und in einem
gewissen Ausmaf$ auch viele snahe< Begegnungen) basieren darauf, dass
die sich Begegnenden parallel in mehr als einer Situation sind. In Begeg-
nungen auf Distanz ergibt sich eine Pluralitit von Situationen, wie etwa
das eingangs zitierte Beispiel einer telemedizinischen Intervention (siehe
Kapitel 1.3) zeigte — die gemeinsame soziale, digitale Situation der Vi-
deokonferenz oder des Telefongesprachs, der medizinische Notfall >dorts,
die Biirosituation >hier« etc. Diese Situationen sind zugleich distinkt und
uberlappend. Sie sind je getrennte Systeme, die durch ihre gemeinsa-
me Zugehorigkeit zum System Welt zusammenhingen. Sie sind getrennt
durch die raumliche (ggf. auch zeitliche) Distanz, durch das hohe Maf3
an moglicher Diversitdt und moglicher Widerspriiche. Sie sind verbun-
den, durch die digital-mundane, korperlich-weltliche Begegnung, die mit
ihnen und durch sie stattfindet. Insofern sind sie getrennte Systeme, die
sich an Punkten verbinden und damit auch ein gemeinsames System bil-
den. Das Uberlappende kann teilweise weitreichend sein, etwa wenn sich
Videokonferenzen mit mundanen Begegnungen treffen (bspw., wenn je-
mand, mit der:dem man iiber ein Videokonferenztool interagiert, auch
mundan sichtbar und/oder hérbar wird).

Fiir ein theoretisches Erfassen der Situation der:des Anderen bedarf es
zweierlei: erstens eines Ansatzes, der die Losung aus der eigenen munda-
nen Situation verstehen lasst (dessen bedarf es strenggenommen bereits
dann, wenn man >synthetische Situationen« verstehen mochte?) und zwei-
tens eines Ansatzes, der verstehen lisst, wie die Situation der:des Anderen
zuganglich werden kann. Diese Fahigkeiten wurden anhand von folgen-
den Aspekten der Philosophie Merleau-Pontys gezeigt: Merleau-Pontys
Differenzierung der verschiedenen Strukturen des Verhaltens sowie sei-
ne Beschreibungen der kindlichen Entwicklung zeigen die grundlegende
menschliche Fahigkeit der Distanzierung auf, pathologische Verhaltens-
weisen zeigen die konkretere Bedeutsambkeit dieser Fahigkeit im erwach-
senen Praktizieren auf, und tiber Traum und Mythos geht Merleau-Ponty
den Weg hin zur veranderten Wahrnehmung von raumlichen Situationen

1 In eine >synthetische Situation< mit physisch nicht unmittelbar anwesenden
anderen zu treten meint auch, dass man sich in einem gewissen Ausmaf$ aus
der unmittelbaren eigenen physischen Situation distanziert, in dieser ge-
meinsamen Situation wahrnimmt und sich in dieser und auf diese hin be-
wegt.

308

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

und hin zu dem >Woanders«Sein. Zusammen zeigen diese Aspekte, dass
Menschen nicht nur >hier< sein kénnen. Dass Menschen auch >dort< in
der Ferne bei der:dem Anderen sein konnen, beruht auf Ausdruck und
Wahrnehmung. Dieses parallele Sein in mehreren Situationen ist jedoch
fragil; es ist vulnerabel gegeniiber dem Sein in den jeweils anderen Si-
tuationen, die mich so sehr einnehmen koénnen, dass ich nur noch >hier«
und damit nicht mehr auch >dort< bin.

Fiir Merleau-Ponty ist Wahrnehmung in der Regel (aber nicht notwen-
digerweise) multisensorisch, wie er anhand des urspriinglich aus der Psy-
choanalyse stammenden Konzepts des Korperschemas, das auch inter-
sensorielle Einheit ist, zeigt (PP 115-16; MSME; Saint Aubert 2013: 86).
Die Sinne sind grundsitzlich gleichwertig; Merleau-Ponty unterscheidet
also nicht, wie beispielsweise Georg Simmel (1993), zwischen hoheren
und niederen Sinnen.* In der Regel ist die Erfahrung mittels eines Sin-
nes jedoch in die Gesamterfahrung integriert (PdW 256). Mit dieser In-
tegration meint Merleau-Ponty nicht lediglich ein Zusammenfassen der
verschiedenen Sinneserfahrungen oder die Summe dieser, sondern eine
integrierte Ganzheit, aus der die einzelnen Sinnesbeitriage nicht heraus-
gerechnet werden konnen (PAdW 145). Die Einheit der Sinne ist also als
fortwihrende (und daher niemals abgeschlossene) Integration in einen
»seul organisme connaissant« (PP 270, einen »einzigen Erkennungsor-
ganismus« (PdW 273)) zu verstehen. Der Korper ist kein Agglomerat
der unterschiedlichen Eindriicke, sondern ein System (P(RAE) 177). Die-
ses Zusammenspiel der Sinne macht die Reichhaltigkeit der sinnlichen
Wahrnehmung, wie wir sie grundsatzlich erleben, aus und sie erlaubt
es, dass sich Wahrnehmungen in einem gewissen AusmafS wechselseitig
substituieren konnen.? Es wiirde Merleau-Pontys Philosophie daher wi-
dersprechen, verstiinde man die Eindriicklichkeit einer Wahrnehmung
als stiarker gegeben, wenn die unmittelbare Symptomfiille im Sinne einer
Summe von Wahrnehmungsmomenten grofSer wire. Einer der Vorziige
von Merleau-Pontys Philosophie ist es also, dass Distanz innerhalb sei-
ner Philosophie, anders etwa als im Kontext der Philosophie von Schiitz,
nicht als ein Abnehmen der Symptomfiille zu verstehen ist.

In der Regel nehmen Menschen also mittels verschiedener Sinne
gleichzeitig wahr. Dennoch gibt es Momente, in denen Menschen (ver-
suchen,) mit nur einem der Sinne wahr(-zu)nehmen (PP 260). Eine sol-
che Wahrnehmung ist jedoch instabil und entspricht nicht der natiirli-
chen Wahrnehmung (PP 260). Vor allem wenn dieser Wahrnehmung mit
nur einem der Sinne eine multisensorische Wahrnehmung voranging,

2 Fir eine aktuelle Kritik an der Einstufung von Tasten als niederen Sinn sie-
he auch Cekaite und Mondada (2021: 2).

3 In der gegenwirtigen Forschung zeigt sich dies etwa am Beispiel des Erle-
bens von Kunstwerken durch blinde Personen (Cekaite/Mondada 2021: 12).

309

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

ist jedoch eine weitere Wahrnehmung mittels nur eines Sinnes moglich.
Anhand des Beispiels eines Grammophons, das im Nebenzimmer spielt,
zeigt Merleau-Ponty auf, dass mit dem vortubergehenden Wegfall der
Wahrnehmung durch einen Sinn diese Wahrnehmung nicht ganzlich be-
endet ist. Das Grammophon wird von mir in diesem Moment zwar nicht
aktiv gesehen, es ist dadurch aber nicht aus meinem Gesichtsfeld ver-
schwunden (PP 321). Die Moglichkeit dieses Versinkens in nur einem
der Sinne oder in dem mit nur einem Sinn Wahrgenommenen ist ein we-
sentlicher Puzzlestein fiir die Moglichkeit zur Begegnung auf Distanz,
ist doch, zumindest am gegenwirtigen Stand der Technik, eine Wahr-
nehmung von anderen auf Distanz mittels aller Sinne nicht moglich. Die
Wahrnehmung ist dennoch moglich, weil sie manche der Sinne beriihrt
und weil grundsatzlich eine Wahrnehmung durch jeden Sinn gleichwer-
tig ist. Der Umstand, dass die Sinne kommunizieren und sich in einem
gewissen AusmafS wechselseitig substituieren konnen, erlaubt es, dass
auch jene Begegnungen, in denen nicht alle Sinne angesprochen wer-
den, nicht immerzu als defizitir oder als unwirklich und fern wahrge-
nommen werden.

Wahrnehmung ist fiir Merleau-Ponty immer schon ein Phianomen der
Distanz, und sie gibt immer schon mehr, als sie unmittelbar zeigt. Das
will heiffen, dass durch die Wahrnehmung das Ding selbst mit all sei-
nen Seiten und seinen inneren Horizonten erfasst wird und nicht nur
jene Seite, die aktuell von ihm sichtbar (horbar, schmeckbar etc.) ist
(PbPassiv 285).

Wesentlich wird so die Frage, wie Menschen auf Distanz in ihren Sin-
nen angesprochen werden konnen. Dies eroffnet die Frage nach den
Techniken und Technologien der Begegnung auf physische Distanz. Be-
gegnungen iber raumliche Distanzen beruhen (mit Ausnahme des Zu-
rufens und Zuwinkens auf Distanz) auch auf Dingen, Technologien,
Vermittlern, die das Ausdriicken und Wahrnehmen auf Distanz mog-
lich machen. Merleau-Ponty war den (zu seiner Zeit) neueren Kommu-
nikationstechnologien gegentiber durchaus kritisch eingestellt. In Phé-
noménologie de la perception tritt das Telefon als Objekt auf, das sich
durch seine Raumlichkeit (die die typische Raumlichkeit eines Objekts
ist, also durch die Beziige zu anderen Objekten bestimmt ist) vom Kor-
per unterscheidet (PP 114). Auffillig ist also, dass Merleau-Ponty zwar
beispielsweise den Blindenstock und den Hut als Objekte beschreibt, die
Teil des erweiterten Korperschemas werden konnen, dass er das Telefon
hingegen nicht aus jener Perspektive fasst, sondern es schlicht als Ob-
jekt (dem Aschenbecher dhnlich) ansieht. Diesen Status eines gewohn-
lichen oder gar wenig zufriedenstellenden Objekts bekriftigt Merleau-
Ponty an einer spiteren Stelle dieses Werks, wenn er meint: »Si les
malades disent si souvent qu’on leur parle par téléphone ou par la ra-
dio, c’est justement pour exprimer que le monde morbide est factice et

310

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

qu’il lui manque quelque chose pour étre une >réalité<.« (PP 385-86)+
Diese pessimistische Beschreibung scheint weniger logisch-systematisch
zu sein, als vielmehr durch das damalige Erleben der Ausdrucks- und
Wahrnehmungsmoglichkeiten mittels des Telefons bedingt zu sein, wie
Merleau-Ponty in seinen Vorlesungen zur Natur zum Ausdruck bringt.

Pourquoi, alors, ne pas généraliser ’idée du téléphone? Pourquoi ne pas
me télégraphier aux USA? Parce qu™il y aurait communication pure; il
n’y aurait plus d’étres communiquants«. En réalité, les choses sont moins
roses. Pinformation ne peut pas s’accroitre, elle se dégrade: les bruits
du téléphone font obstacle a la communication. Plus le message est raf-
finé, moins le rendement du message est grand. Il ne faut pas espérer un
total rétablissement de I’information. Méme si tout ce qu’il y a comme
information pouvait étre conserve, il y aurait au maximum une récupé-
ration. Linvention serait tout au plus une récupération. (Natuz 212; im
ersten Teil des Zitats zitiert Merleau-Ponty Raymond Ruyer, La Cyber-
nétique et ’origine de I'information, 1954: 110; Hervorhebung A.S.)s

Merleau-Ponty gesteht dem Telefon (seiner Zeit) also zu, dass es eine ge-
wisse Weitergabe von Information ermoglicht. Einer wahren Kommuni-
kation tber das Telefon stehen jedoch Storgerausche im Wege; letztlich
bleibe die Kommunikation tiber das Telefon kunstlich. Merleau-Ponty ge-
steht jedoch der Sprache, die fur ihn nicht Mittel, sondern ein Sein ist, die
Kraft zu, uns jemanden prisent zu machen, die:der nicht physisch prasent
ist: »[L]a parole d’un ami au téléphone nous le donne lui-méme, comme
§’il était tout dans cette maniére d’interpeller et de prendre congé, de com-
mencer et de finir ses phrases, de cheminer a travers les choses non dites.«
(S(LIVS) 54)¢ Dass die Sprache also die Kraft dazu hat, uns die:den Ande-
ren selbst (nicht nur ein Abbild oder eine Vorstellung von ihr) zu geben,

4  »Wenn die Kranken so haufig behaupten, man spriche zu ihnen iiber das Te-
lefon oder das Radio, so eben, um zum Ausdruck zu bringen, daf§ die Welt
ihrer Krankheit eine kiinstliche ist, der etwas fehlt, um wahrhaft »Wirklich-
keit< zu sein.« (PdW 386)

5 »Warum also die Idee des Telefons nicht verallgemeinern? Warum nicht mir
selbst in die USA ein Telegramm schicken? Weil >es dann reine Kommunikati-
on gibe; es gibe keine kommunizierenden Wesen mehr«. In Wirklichkeit sieht
es weniger rosig aus. Die Information kann nicht zunehmen, sie nimmt ab: Das
Rauschen des Telefons behindert die Kommunikation. Je raffinierter die Mittei-
lung, desto geringer der Ertrag. Man darf keine vollstindige Wiederherstellung
der Information erwarten. Selbst wenn alles, was es an Information gibt, erhal-
ten werden konnte, gibe es hochstens eine Riickgewinnung. « (Naturz, 223)

6  »Die Sprechweise [einer Freundin:] eines Freundes am Telefon gibt [sie:]ihn
uns selbst, als wenn [sie:]er ganz da wire in jener Art, wie [sie:]er uns anre-
det und sich verabschiedet, wie [sie:]er [ihre:]seine Sitze beginnt und been-
det, wie [sie:]er durch die ungesagten Dinge voranschreitet.« (AuG(IS) 116;
Erginzungen A.S.)

3II

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

zeigt zum einen, dass Merleau-Ponty die Moglichkeit dafir gegeben sieht,
dass eine andere Person in einem Dialog >prisentc«ist, auch wenn sie nicht
physisch vor Ort ist und zum anderen, dass er das Telefon zwar als etwas
beschreibt, das als Storfaktor auftreten kann, dass er es jedoch nicht in
einer klassischen Rolle des Vermittlers thematisiert.

Auch wenn Merleau-Ponty selbst diesen Schritt nicht geht, so lasst
sich diese Relation mithilfe seiner Philosophie folgendermafSen weiter-
denken: Ahnlich dem Blindenstock kann das Telefon als Erweiterung
des Korperschemas gesehen werden.” Dafir wesentlich ist weniger die
direkte Berithrung des Telefons (wie es frither erforderlich war und es
dies heute nicht mehr ist), sondern die Moglichkeit der Erweiterung des
Wahrnehmungsorgans. Nicht nur das Telefon, sondern Dinge und Tech-
nologien allgemein, die mein Wahrnehmen-Koénnen erweitern, sind mit
Merleau-Ponty also nicht als Medien oder Vermittler zu verstehen, die
zwischen der:dem Anderen und mir stehen, sondern als Teile des jewei-
ligen erweiterten Korperschemas. So etwa wird das Telefon Teil meines
erweiterten Korperschemas und es erlaubt mir, dadurch den Ausdruck
der:des Anderen auf Distanz zu horen. Dabei geht es weniger darum,
dass sich das Telefon als Objekt meinem Korperschema anschliefSt, so
wie dies bei dem Blindenstock der Fall ist. Vielmehr fiihlt sich das Horen
uber das Telefon (im unproblematischen Falle) an wie mein Horen einer
Gesprichspartnerin, eines Gesprachspartners in einer unmittelbaren Be-
gegnung. Genauso erlaubt mir der Bildschirm (in Verbindung mit einer
Kamera, Computer, Software etc.), die:den Andere:n zu sehen, und bin

7 Dadurch wird nicht bestritten, dass Technologien und Infrastrukturen die
soziale Welt und menschliche Begegnungen (zunehmend stirker) prigen
(und diese andererseits durch erstere gepriagt werden) (sieche dazu bspw.
Couldry/Hepp 2023). Der Begriff der Medialisierung, der zur Beschreibung
dieses Prozesses meist gebraucht wird, und mit ihm jener des Mediums, sind
jedoch vor dem Hintergrund von Merleau-Pontys Philosophie irrefithrend.
Merleau-Ponty versteht korperlichen Ausdruck nicht als etwas, das >hinter«
dem >Medium« der Gesten oder der Sprache liegt; vielmehr sind das Ges-
tikulieren und Sprechen selbst das Ausdriicken (siehe Kapitel 2.3.2 sowie
Kapitel 3.3). Dies setzt sich fort in diversen Erweiterungen des Korpersche-
mas, etwa im schreibenden Ausdruck von Korper und Schreibmaschine oder
im musikalischen Ausdruck von Korper und Klavier, aber auch dem spre-
chenden Ausdruck von Korper und Telefon u.v.m. Entweder musste man —
Merleau-Ponty widersprechend — auch den Korper selbst, sowie Sprache,
Gesten etc. als Medium deklarieren oder — Merleau-Ponty konsequent fol-
gend — das, was oftmals als Medium bezeichnet wird, dieses Status entheben.
Telefone, Ensembles, die Videokonferenzen ermoglichen, und vieles mehr als
Erweiterungen des Korperschemas zu verstehen bedeutet nicht (das wurde
bereits ausgefiihrt), dass diese Verbindung vor Fehlern und Komplikationen
gefeit sei oder dass diese der Wahrnehmung selbst unzugédnglich wiren.

312

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

ich gerade ganz bei ihr:ihm, so sehe ich fir einen Moment lang sie:ihn
und nicht den Bildschirm, auf dem ich sie:ihn (und vielleicht auch noch
andere Personen in ihren jeweiligen kleinen Kistchen) wahrnehme. Die
Notwendigkeit dieser Erweiterung des Korperschemas, um in Begegnung
mit anderen treten zu konnen, ist kein Spezifikum von Begegnungen auf
raumliche Distanz. Vielmehr konnen dieselben Dinge und Technologien
in nicht raumlich distanzierten Begegnungen zugange sein (etwa wenn
man mit jemandem telefoniert, wihrend man auf sie:ihn zugeht und
sie:ihn bereits deutlich sieht; wenn man sich in derselben Videokonfe-
renz befindet, wie eine Kollegin im Nebenbiiro und man sie nicht nur
am Bildschirm sehen und tiber den Computer horen kann, sondern ihre
Stimme auch leise durch die diinne Wand vernimmt; oder — in einem
komplexeren Sinne — wenn zwei Personen gemeinsam vor einem Ensem-
ble aus Bildschirm, Kamera, Computer etc. sitzen und mit einer Person
in der Ferne eine Videokonferenz abhalten). Dariiber hinaus sind in vie-
len >nahen< Begegnungen ahnliche Objekte und Technologien im Einsatz,
die dhnliche Funktionen erfullen. Dies gilt etwa fir Blindenstocke, Bril-
len, Horgerdte und Sprachcomputer. Eine Beschreibung dieser Erweite-
rung des Korperschemas — wenn auch mittels eines anderen Vokabulars
— findet sich in Knorr-Cetinas Beschreibung synthetischer Situationen.
Finanzhindler:innen praktizieren mit einer umfangreichen Konstellati-
on an Technologien, »their bodies and the screen world melt together«
(Knorr-Cetina 2009: 65). Technologien und Korper >verschmelzens, sie
nehmen gemeinsam wahr, praktizieren gemeinsam.

Die genannten Beispiele sollen zeigen, dass die Frage, welche und wie
viele Sinne angesprochen werden, nicht notwendigerweise eine Frage der
physischen Nihe oder Distanz ist. Um Interaktionen auf Distanz verste-
hen zu konnen, ist es dennoch sinnvoll, diese den wesentlich umfangrei-
cher und seit langerer Zeit erforschten Face-to-Face-Begegnungen gegen-
uiberzustellen. Face-to-Face-Begegnungen werden allgemein durch die
grofse physische Nihe charakterisiert. Die folgende Gegeniiberstellung
wird zeigen, dass die Kriterien der physischen Niahe und der unmittel-
baren korperlichen Koprasenz, nur einem sehr begrenzten AusmafS da-
fiir geeignet ist, die besondere Qualitit von Face-to-Face-Begegnungen
zu erfassen und diese von anderen Begegnungssituationen zu differen-
zieren. Hilfreicher ist ein weiteres Kriterium, das einleitend (siehe Kapi-
tel 1.3) mit Bezug auf Goffman eingefiihrt wurde: das Einander-Ausge-
setzt sein, - gemeint als sinnliche Wahrnehmbarkeit, als Affizierbarkeit
und Verletzbarkeit. Um dies zu verdeutlichen, werden in der folgenden
Tabelle einige Moglichkeiten der sinnlichen Zuginglichkeit der:des An-
deren in Face-to-Face-Begegnungen und Nicht-Face-to-Face-Begegnun-
gen dargestellt. Wie daraufhin noch niher gezeigt werden wird, sind die-
se beiden Formen der Begegnung nicht zwei strikt getrennten Formen,
vielmehr sind die Uberginge und Unterschiede zwischen ihnen graduell.

313

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

Tabelle 1: Sinnliche Wahrnehmung in Begegnungen

Face-to-Face-Begegnung

Nicht-Face-to-Face-Begegnung

voraus)

- Sich nicht schmecken
Riumliche Distanzierung, die ein
Schmecken unmoglich macht.

- Synchroner Genuss des Gleichen

Hoéren - Sich héren - Sich horen
- Sich nicht horen - Sich nicht horen
o Lirm o Technik lisst Ubertragung nicht
o Hindernis (Wand, Pflanzen zu.
etc.) o Larm
o Riumliche Distanzierung, die o Technische Storung
ein genaues Horen zunehmend | ° Distanzierung Mensch-Gerit
schwerer moglich macht. o Funktion voriibergehend deak-
tiviert.
Sehen - Sich sehen - Sich sehen
- Sich nicht sehen o Die andere Person in ihrer Situa-
o Dunkelheit, blendendes Son- tion sehen.
nenlicht o Etwas von der anderen Person
o Hindernis (Wand, Pflanzen o Kommuniziertes sehen (Brief,
etc.) Fax etc.).
o Radumliche Distanzierung, die - Sich nicht sehen
ein genaues Sehen zunehmend o Technik lisst Ubertragung nicht zu.
schwerer moglich macht. o Technische Storung
o Distanzierung Mensch-Gerit
o Funktion voriibergehend deak-
tiviert.
Tasten - Sich beriihren - Keine Beriihrung
- Sich nicht beriihren - Beriihrung von etwas, das mit der
o Hindernis (Schutzglas, Hand- anderen Person assoziiert wird
schuhe etc.) (Foto, Kleidungsstiick etc.).
> Réaumliche Distanzierung, die - Versuche, Tasten & Bertihrung
eine Berithrung nicht mehr iiber Technologien zuginglich zu
moglich macht. machen.
Riechen - Sich riechen - Kein Riechen
- Sich nicht riechen - Riechen von etwas, das mit der an-
o Hindernis (Schutzglas, Nase- deren Person assoziiert wird
Mund-Schutz etc.) (Geruch des Briefpapiers, der Klei-
o Raumliche Distanzierung, die dung, von etwas das an die andere
das Riechen zunehmend schwe- |  Person erinnert etc.)
rer moglich macht. - Synchroner Genuss des Gleichen,
- Synchroner Genuss des Gleichen nicht desselben (bspw. Online-
Weinverkostung)
Schmecken | - Sich schmecken (setzt Berithrung | - Kein Schmecken

- Schmecken von etwas, das mit der
anderen Person assoziiert wird.

o Groflere Unmittelbarkeit: sinnli-
ches Erleben von etwas, das un-
mittelbar von der anderen Per-
son hergestellt wurde.

o Geringere Unmittelbarkeit: sinn-
liches Erleben von etwas, das an
die andere Person erinnert.

- Synchroner Genuss des Gleichen,
nicht desselben (bspw. Online-
Weinverkostung)

314

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR



https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

Die sinnliche Berithrung von und durch andere in Begegnungen auf Dis-
tanz ist eingeschrankt (durch die Distanz selbst sowie durch beschrinkte
Moglichkeiten der Zuginglichkeit auf Distanz bzw. der >Ubertragungy).
Die sinnliche Beriihrung von anderen und durch andere ist jedoch auch
in >nahen< Begegnungen eingeschriankt: Viele Face-to-Face-Begegnun-
gen sind Begegnungen, in denen nicht alle Sinne zugleich/nacheinan-
der angesprochen werden. Zudem kann die sinnliche Wahrnehmbarkeit
auch in rdumlich nahen Begegnungen durch diverse sHindernisse« einge-
schriankt sein. Mogliche Hindernisse sind etwa (Plexi-)Glasscheiben, Tre-
sen, Schutzanziige, Nase-Mund-Schutz, Handschuhe, Lichtverhiltnisse
und vieles mehr.® Die Fiille der sinnlichen Beriihrung (als Summe der Sin-
neswahrnehmungen oder >Symptomfiille<) kann also nicht das Kriterium
furr die >Nihe« einer Begegnung sein. Aus der Perspektive der Philosophie
Merleau-Pontys wire dieses Kriterium nicht nur dem Erleben nicht an-
gemessen, man verstiinde auch sinnliche Wahrnehmung falsch. Denn wie
oben ausgefiihrt, ist sinnliche Wahrnehmung fiir Merleau-Ponty kein ad-
ditives Phanomen und nicht dadurch bestimmt, durch welchen der Sin-
ne was in welchem Moment wahrgenommen wird; denn einerseits kon-
nen sich die Sinne wechselseitig in einem gewissen AusmafS ersetzen und
andererseits legt schon die Welt selbst eine gewisse Multisensorik nahe.
Dennoch sind die verschiedenen >Nihen« in Begegnungen nicht bedeu-
tungslos.

Mit Goffman wurden einleitend neben der Riumlichkeit, der un-
mittelbaren physischen Koprisenz zwei weitere Kriterien fir Face-to-
Face-Begegnungen eingefiihrt: sich wechselseitig sinnlich wahrnehmen
zu konnen und to be mutually exposed. Beides wird nun zusammen als
einander-ausgesetzt-sein bezeichnet und meint nun die Méglichkeit der
wechselseitigen multisensorischen Wahrnehmung und des (multisenso-
rischen) Ausdrucks, die Moglichkeit der wechselseitigen Affizierbarkeit
und Verletzbarkeit, sowohl in Bezug auf die:den Anderen selbst als auch
in Bezug auf ihre:seine Situation, also ihren:seinen unmittelbaren weltli-
chen Horizont. Face-to-Face-Begegnungen sind demzufolge jene Begeg-
nungen, in denen die Méglichkeit zu multisensorischer Wahrnehmung
und Ausdruck grundsitzlich vollends besteht (darauf weisen auch Raab
(2008) sowie Klein und Liebsch (2022) hin). Dies bedeutet nicht, dass
eine aktuelle, alle Sinne umfassende Wahrnehmung und ein facettenrei-
cher Ausdruck bestehen, dass die sich Begegnenden wechselseitig in ihrer
Affizierbarkeit und Verletzbarkeit beriihrt sind, sondern lediglich, dass
die Moglichkeit einer solchen umfangreichen Bertihrung besteht. Die

8  Ahnliche Beschreibungen finden sich in Meyers Kritik am Bias des Opti-
schen in der Soziologie der Interaktion. So etwa finden viele Interaktionen
im Dunkeln statt, weshalb der Blick nicht das ausschlaggebende Kriterium
fiir Interaktionskoordination sein konne (Meyer 2015: 335).

315

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

Betonung der grundsdtzlichen Moglichkeit bedeutet zudem, dass indivi-
duelle Unmaoglichkeiten die Face-to-Face-Begegnung nicht aufbrechen,
sondern dass die Moglichkeit durch die Situation grundsitzlich gege-
ben sein muss, um vollends in einer nahen Begegnung zu sein. Das soll
heiflen, dass die fehlende Sehbarkeit der:des Anderen durch eine blinde
Person die Situation nicht weniger eine Face-to-Face-Situation sein lsst,
dass die fehlende Sehbarkeit in absoluter Dunkelheit die Qualitit jedoch
beeintrachtigen kann.

>Distanz« ist in diesem Kontext nicht linger — nur oder vor allem —
physische Distanz. Vielmehr ist Distanz in einem graduellen Sinne zu
verstehen. Sie ergibt sich durch das Wegfallen oder die Einschrinkung
einzelner Ausdrucksmoglichkeiten und sinnlicher Wahrnehmbarkeiten,
der Affizierbarkeit und/oder Verletzbarkeit. Mit zunehmender >Distanz:
nimmt zwar potenziell, aber nicht notwendigerweise, die Intensitit von
Begegnungen ab. Das soll heifSen, dass das Wegfallen der Sehbarkeit ei-
ner anderen Person aufgrund von absoluter Dunkelheit eine wesentliche
Einschrankung der sinnlichen Wahrnehmbarkeit und damit ein Moment
der Distanz ist. Diese Einschrinkung kann jedoch unter Umstinden zu
intensiven Erfahrungen fithren (wie im Falle einer nichtlichen Verfol-
gung durch dunkle Straflen oder in Darkrooms), und viele >Einschran-
kungen« bleiben >unentdeckt« (etwa die fehlende Sehbarkeit wahrend
einer Terminvereinbarung am Telefon oder die fehlende tastende Beriihr-
barkeit wihrend der Begegnung mit einer:einem Verkaufer:in im Super-
markt, die:der wiahrend der SARS-COV2-Pandemie durch eine Plexi-
glaswand von mir getrennt war, in Teilen noch ist). Die Bedeutung der
»Distanz« ist also kontextabhingig. Die Relation von verschiedenen Be-
gegnungsformen ist nicht nur graduell, sondern auch nicht notwendiger-
weise entlang eines Kontinuums abnehmend; vielmehr ist die Relation
der verschiedenen Formen aufgrund der verschiedenen relevanten Di-
mensionen vielschichtig. Thr genaues Verhiltnis zueinander und die Be-
deutung der zunehmenden Distanz sind — mitunter empirisch — zu be-
stimmen.

Einander ausgesetzt-sein zeichnet sich also dadurch aus, dass die un-
mittelbare Moglichkeit zu einer Wahrnehmung/Bertihrung durch jeden
der Sinne, die zunachst unberiihrt blieben, besteht. Einfach gesagt: Spre-
che ich mit jemandem, die:der im angrenzenden Raum steht, so dass
sie:er mich durch die offene Tiir horen, aber nicht sehen, riechen und be-
rihren kann, so kann ich aufstehen, in den anderen Raum gehen und
eine Wahrnehmung durch diese anderen Sinne moglich machen. Inso-
fern wire eine Begegnung durch eine Glasscheibe, die ich nicht durchbre-
chen oder umgehen kann (bspw. in Krankenanstalten in Zeiten der SARS-
COV2-Pandemie), keine vollstindige Face-to-Face-Begegnung, dasselbe
gilt fir Begegnungen, bei denen zumindest eine Person einen vollstindi-
gen Schutzanzug tragt, der Tasten, Riechen und Schmecken unmoglich

316

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-322 - am 24.01.2026, 08:30:22. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783748947479-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	5.1 Eine deskriptive Untersuchung des Problems menschlicher Begegnungen auf Distanz (mithilfe der Philosophie Merleau-Pontys)
	5.2 Die Distanz in Merleau-Pontys Philosophie: Ergänzungen
	5.3 Eine Sozialtheorie menschlicher Begegnungen auf Distanz und die (weitere) Öffnung von Merleau-Pontys Philosophie für die Soziologie

