Ein Dialog mit einigen Toten
Heiner Miller, Friedrich Wolf und die Selektion der Tradition

Michael Wood

Dass niemand aus dem Diskurs ausgeschlossen wird, bildet einen der zentralen
Ausgangspunkte sowohl im Denken als auch in der literarischen und dramatur-
gischen Praxis Heiner Miillers. Wie Miiller 1979 in seiner Rede iiber die Postmo-
derne sagt, sieht er zwei alternative Ergebnisse bei dem, was er die »Bewegung
der Sprache« nennt: »das Schweigen der Entropie oder der universale Diskurs,
der nichts auslafdt und niemanden ausschlief3t.«! Diese beiden Méglichkeiten ste-
hen fiir zwei Seiten ein und derselben Medaille. Auf der einen Seite haben wir die
drohende Bedeutungslosigkeit der Sprache oder das Chaos, was zu nichts fiihret.
Auf der anderen Seite finden wir die utopische Konfiguration eines »universale[n]
Diskurs[es]« (W 8, 212), woran alle teilnehmen diirfen und kénnen.?

Im Kontext der Postmoderne beschiftigt sich Miiller mit der Literaturge-
schichte: Erinszeniert eine Art Dialog mit Schriftstellern desletzten Jahrhunderts,
die zur Abschaffung des Autors beigetragen haben: Arthur Rimbaud, Comte de
Lautréamont, Franz Kafka, James Joyce, Wladimir Majakowski, Antonin Artaud,
Bertolt Brecht, Samuel Beckett u. a. Wenn im Denken Miillers der >universale Dis-
kurs< niemanden ausschliefit, so ist die >AusschliefRung« dessen Gegenteil — noch
ein Begriff, der von Miiller hiufig benutzt wird. Im Kapitel zu Brechts Fatzer (1927-
1931) in Krieg ohne Schlacht (1992) meint er, Selektion und Ausschlieffung seien quasi
austauschbar miteinander. Wenn einerseits der universale Diskurs allumfassend
ist, besteht andererseits die Gefahr der Selektion darin, dass sie ein rein zerstore-
risches Prinzip ist. Eine oft zitierte Formulierung von Miller lautet: »Auschwitz
und Hiroshima sind Finalprodukte selektiven Denkens.«* Und die logische Kon-

1 Heiner Miiller: Der Schrecken die erste Erscheinung des Neuen. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein
Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 8. Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 208-212,
hier: S. 212; im Folgenden wird die Sigle sW«mit Band- und Seitenzahl verwendet.

2 Fiir eine detaillierte Erérterung dieses Themenbereichs im Werk Miillers, siehe: Arlene Akiko
Teraoka: The Silence of Entropy or Universal Discourse. The Postmodern Poetics of Heiner Miil-
ler. Bern: Lang 198s.

3 HeinerMiiller: Kriegohne Schlacht. Lebeninzwei Diktaturen. In: ders.: W 9,S.7-291, hier: S. 246.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Michael Wood

sequenz der Stellvertretung und Reprisentation sei: »[D]er Humanismus ist die
Barbarei, weil Humanismus auch AusschliefSung, Selektion bedeutet« (W 9, 246).

Im Folgenden soll Heiner Miillers Bezug zur literarischen Tradition analysiert
werden. In einer Diskussion tiber Milller und seine Beziehung zu Friedrich Wolf
mag es iberraschen, mit einem Bezug zu Selektion und AusschlieRung zu be-
ginnen. Ansatzpunkt meiner Untersuchung bildet aber genau diese Frage. 1990
im Gesprich mit Frank Raddatz erklirt Miiller: »Man muf3 die Toten ausgraben,
wieder und wieder, denn nur aus ihnen kann man Zukunft beziehen. Nekrophi-
lie ist Liebe zur Zukunft. Man muf} die Anwesenheit der Toten als Dialogpartner
oder Dialogstérer akzeptieren — Zukunft entsteht allein aus dem Dialog mit den
Toten.«*

Bereits 1985 ist es ein wesentlicher Aspekt seiner demokratischen Einstellung
gegeniiber Politik und Realitit, sich »Gedanken tiber die Toten zu machen«.’ Die-
ser Dialog mit den Toten stellt einen wichtigen Bestandteil von Miillers Praxis dar,
da seine Texte und Inszenierungen stindig im Dialog mit denen stehen, die er
als seine literarischen und philosophischen Vorfahren sieht. Nur anhand dieses
offenen Dialogs darf es iiberhaupt eine Zukunft geben; und die Stimmen und
Stellungen der toten Vorliufer*innen sind in diesem Gesprich sowohl zu héren,
zu beachten, zu bewerten als auch zu kritisieren.

Als jemand, der der Zukunft gegeniiber aufgeschlossen ist, ist Miiller auch
relativ offen, wenn er von den Toten spricht, mit denen er und seine Texte im Dia-
log stehen. Hiufig benannt oder erwihnt werden von den deutschen Schriftstel-
ler*innen Brecht, Heinrich von Kleist, Gotthold Ephraim Lessing, Anna Seghers,
Friedrich Holderlin, Walter Benjamin, Kafka; weiterhin dienen Euripides, Wil-
liam Shakespeare, Christopher Marlowe, Frantz Fanon, Michel Foucault, Lautréa-
mont, Choderlos de Laclos, Artaud, Beckett als >Gesprachspartners, Quellen oder
>Dialogstdrer«. Es gibt auch einige Uberraschungen in dieser Liste wie Friedrich
Nietzsche und Ernst Jinger. Die toten Dialogpartner*innen Miillers zeichnen sich
deshalb als verschlungenes Gewebe der mehrfachen, oft einander entgegenste-
henden Einfliisse aus, deren Spuren in Miillers komplexen Prozessen und Positio-
nen zu suchen sind. Genia Schulz schreibt 1980: Sich »Miillers Werk nihern, heif3t,
sich auf eine ungewdhnliche Mischung von Theorien, Themen, Blickrichtungen,
sTraditionsstringen« einzulassen«.® Meines Erachtens ist es viel zu einfach, wenn
wir Miillers Schaffen einfach durch eine Liste einiger »carefully constructed alter
egos, the personae based on other authors and cultural historical paradigms wit-

4 Heiner Miller: Nekrophilie ist Liebe zur Zukunft. In: ders.: W11, S. 592-615, hier: S. 613f.

5 Heiner Miiller: Der Weltuntergang ist zu einem modischen Problem geworden. In: ders.: W10,
S.364-374, hier: S. 366.
6 Genia Schulz: Heiner Miiller. Stuttgart: Metzler1980, S. 8.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Dialog mit einigen Toten

hin which he created«” — so Jonathan Kalb - betrachten. Weder adoptiert Miiller
einfache personae, noch akzeptiert er alles, was Dichter*innen bzw. Denker*innen
schreiben. So wie er iiber Brechts Theorie und Praxis sagt, »Brecht gebrauchen,
ohne ihn zu kritisieren, ist Verrat«®, so setzt er sich, obwohl er der Freund-Feind-
Dichotomie Carl Schmitts definitiv eine Absage erteilt, beim Inszenieren vom
Lohndriicker 1988 und Hamlet/Maschine 1989 in durchaus produktiver Weise mit
dessen Aufsatz Hamlet oder Hekuba (1956) auseinander (vgl. W 9, 246 u. 277). Jedoch
ist es wichtig zu betonen, dass der Dialog mit den Toten bei Milller keine systema-
tische Totalitit bilden muss, sondern dass niemand ausgelassen wird aus einem
universalen Diskurs, in dem auch die Toten die Zukunft gestalten.

In diesem ganz offenen Dialog gibt es gewiss Personen, die von Miiller nie di-
rekt zitiert werden. Wie beispielsweise Helen Fehervary gezeigt hat, bilden die
Dramatiker*innen der frithen DDR einen wichtigen, wenn auch von Miiller nicht
erwahnten Bezugspunkt: Als Fehervary Die Umsiedlerin oder Das Leben auf dem
Lande (1961) neben Erwin Strittmatter und Brecht las, erklirte Miiller, es sei sinn-
voller, Die Umsiedlerin neben Der Dorfstrafie (1955) von Alfred Matusche zu stellen.’
Es gibt auch Momente, in denen Miiller — ganz wie Brecht — den Germanist*innen
Ritsel aufgibt. Im Folgenden mochte ich der Frage nachgehen, ob noch weitere
Dramatiker*innen in seinen Dialog mit den Toten aufgenommen wurden, und so
die Kriterien dieses Dialogs — d. h. die Aspekte nach denen Miller bestimmte Vor-
liufer*innen aufnimmt oder ausschlief3t — genauer untersuchen. Schlief3t Miiller
bestimmte tote Schriftsteller*innen aus seinem Dialog aus, und wenn ja, warum?
Wie Schulz schreibt, scheinen Miillers Texte verschiedene >Traditionsstringe«
aufzugreifen, und wie Hans-Thies Lehmann betont, sind diese Stringe Teile einer
selbstbewussten Strategie von Miillers Selbstdarstellung und Selbsteinbeziehung
in die Literaturgeschichte, die »die Wahl einer spezifischen Tradition erkennen
[lasst], ablesbar an sprechenden Auslassungen ebenso wie an emphatischen, hiu-
fig wiederkehrenden Bezugnahmen.«° Wie ist es denn zu deuten, wenn eine Per-
son bzw. eine bestimmte Reihe von Personen aus Miillers Diskurs und aus der von
ihm gestifteten Tradition ausgeschlossen werden?

In diesem Zusammenhang erscheint es besonders auffillig, dass Friedrich
Wolf nur selten von Miiller benannt wird, obwohl Wolf als eine wichtige Person

7 Jonathan Kalb: The Theater of Heiner Miiller. Cambridge: Cambridge University Press 1998,
S.14.

8 Heiner Mller: Fatzer + Keuner. In: ders.: W 8, S. 223-231, hier: S. 231.

9 Siehe Helen Fehervary: Heiner Miillers Die Umsiedlerin oder Das Leben auf dem Lande und Alfred
Matusches Die Dorfstrafle. In: Hans Kruschwitz (Hg.): Ich bin meiner Zeit voraus. Utopie und
Sinnlichkeit bei Heiner Miiller. Berlin: Neofelis 2017, S. 247-257.

10 Hans-Thies Lehmann: Deutsche Literatur. In: ders./Patrick Primavesi (Hg.): Heiner Miiller

Handbuch. Leben—Werk—Wirkung. Stuttgart: Metzler 2003, S.123-129, hier: S.123.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A

405


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Michael Wood

beim Gestalten eines neuen Theaters und einer neuen Gesellschaft nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges in der DDR galt. Aber wie ich anhand einer Ana-
lyse von Milllers Weiberkomddie (1969) und Wolfs Biirgermeister Anna (1950) zeigen
werde, scheint Wolf aus dem zukunftsgestaltenden, notwendig offenen Dialog
mit den Toten ausgeschlossen zu sein, weil er aus Miillers Sicht eine Tradition des
santi-produktiven« Theaters vertritt. Die Landschaft der literarischen Tradition
hat offensichtlich bestimmte Grenzen, die Miiller mit Hilfe einer formal-drama-
tischen wie stofflichen Auswahl festlegt.

Ein Wolf in der DDR

Bevor wir uns mit Milllers Einschitzung von Friedrich Wolf befassen, scheint
es niitzlich, einige Anmerkungen zum Status von Wolf in der DDR zu machen.
Wihrend des Zweiten Weltkrieges war Wolf zusammen mit den wichtigsten Per-
sonen des kiinftigen SED-Politbiiros im russischen Exil. Er war schon zu dieser
Zeit als Dramatiker bekannt und in den ersten Jahren der DDR zihlten seine
Stiicke zu einer antifaschistischen, sozialistischen Tradition, die ganz nach dem
Geschmack der Fithrung der SED war. Unter der Leitung von Maxim Vallentin
sollte sich das neue sozialistische Theater in einem neuen sozialistischen, demo-
kratischen Deutschland an dem sowjetischen Vorbild orientieren.” Es ist daher
kein Zufall, dass die Spielpline des Maxim Gorki Theaters in den ersten Jahren der
DDR Wolfs in der Kriegszeit geschriebene antifaschistische Stiicke auffithrten.
1952 als »sozialistisches Modelltheater« gegriindet, war das Maxim Gorki Theater
der Ort, an dem Vallentin dem neuen Publikum Konstantin Sergejewitsch Stanis-
lawskis Theaterkunst und naturalistische Inszenierungen der Klassiker und der
Stiicke sowjetischer Dramatiker prasentieren konnte. Neben Johannes R. Becher
und Erich Blach war Wolf einer der wenigen zeitgendssischen deutschen Drama-
tiker, deren Stiicke in den ersten Jahren inszeniert wurden.?

In den frithen Debatten um Formalismus und Realismus im Theater reprasen-
tierte Wolf eine Antithese zu Brecht. Nach Jack Zipes stand Wolf

fir die iberkommenen aristotelischen Prinzipien, fiir geschlossene Form, psycho-
logisches Theater, Stanislawski, pedantisches Drama, den Vorrang des Inhalts vor

11 Vgl. Petra Stuber: Spielrdume und Grenzen. Studien zum DDR-Theater. Berlin: Links 1998,
S.156; Michael Wood: Heiner Miiller’s Democratic Theater. The Politics of Making the Audien-
ce Work. Rochester, New York: Camden House 2017, S. 36-38.

12 Vgl. Julia Niehaus/Manfred Mockel/Harald Miiller (Hg.): Maxim Gorki Theater. 50 Jahre und
kein Ende. Berlin: Theater der Zeit 2002, S. 180f. Erst ab Juni 1957 finden Stiicke von Alfred
Matusche, Gert Weymann, und Heiner Miller ihren Weg in den Spielplan des Gorki-Theaters.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Dialog mit einigen Toten

der Form; Brecht fiir anti-aristotelische und anti-stanislawskische Positionen, fiir
das Experiment, die offene Form, objektivierendes oder episches Theater, unpe-
dantisches Drama, die Dialektik von Form und Inhalt.®

Laut Wolfgang Emmerich war Wolf »ein Vertreter jenes aristotelischen Theaters,
das die geschlossene, werkhafte Form des Dramas anstrebte und in der Katharsis
ein unveriuflerliches Element sah«.™ Fiir Fritz J. Raddatz nahm deshalb Wolf »be-
wufdt eine aristotelische, also anti-brechtsche Position« ein.” Wolf gehore zu »Ot-
her Ways — Other Writers«* der DDR-Dramatik, wie Gottfried Fischborn es 1980
formuliert: Er sei Teil einer vielfiltigen Szene des anderen, d. h. nicht-Brecht-
schen Theaters. Zeitzeug*innen bestitigen diese Einordnung: Als 1957 finf jun-
ge DDR-Dramatiker*innen auf die Rundfrage, welche Funktion das Theater der
Gegenwart habe und wie es diese erfiille, antworteten, bezogen sich die Befragten
mehrmals direkt auf Brecht, aber zu Wolf gibt es keinen einzigen Hinweis.” Dem
widerspricht allerdings Fritz Raddatz, wenn er betont, dass Wolfs’ »Stiick-Mo-
delle doch offenbar mehr Einflufl ausgeiibt haben als heute zugegeben« wird."
Zipes allerdings argumentiert, dass Brecht und Wolf nicht so gegensitzlich seien,
wie die Literaturgeschichtsschreibung allgemein behauptet.”” Was Wolf jedoch
besonders deutlich von Brecht unterscheidet, war seine offizielle Position in der
Partei: Er war z. B. erster Botschafter der DDR in Polen und getreuer Parteigenos-
se, auch wenn er nicht immer einverstanden war mit den konkreten Zielen und
Mitteln der SED.?°

Soviel zu Wolfs allgemeinen Status in der DDR. Wie aber war Heiner Miillers
Position zu Friedrich Wolf? Wolfs Name wird in Miillers Schriften und Gespri-
chen nur selten erwihnt. 1977 im Gesprich mit Bernard Umbrecht erinnert sich

13 Jack Zipes: Bertolt Brecht oder Friedrich Wolf? Zur Tradition des Dramas in der DDR. In: Pe-
ter Uwe Hohendahl/Patricia Herminghouse (Hg.): Literatur und Literaturtheorie in der DDR.
Frankfurta. M.: Suhrkamp 1976, S.191-240, hier: S.192.

14 Wolfgang Emmerich: Kleine Literaturgeschichte der DDR. Erweiterte Neuausgabe. Berlin:
Aufbau 2009, S. 98-99.

15 Fritz]. Raddatz: Traditionen und Tendenzen. Materialien zur Literatur in der DDR. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1976, S. 416.

16 Gottfried Fischborn: The Drama of the German Democratic Republicsince Brecht: An Outline.
Ubers. v. Peter Harris/Pia Kleber. In: Modern Drama 23 (1980), H. 4, S. 422-434.

17 Vgl.z. B. Peter Hacks/Harald Hauser/Joachim Knauth/Hans Pfeiffer/Hedda Zinner: Das Thea-
ter der Gegenwart. Eine Rundfrage. In: Neue Deutsche Literatur 5 (1957), H. 4, S.127-134.

18 Raddatz: Traditionen und Tendenzen, S. 415.

19 Vgl. Zipes: Bertolt Brecht oder Friedrich Wolf?, S.193f.

20 Fiir eine detaillierte Diskussion der Beziehung zwischen Wolf und den Organisationen der
SED und deren Tatigkeiten im letzten Jahr seines Lebens (1953) siehe Christel Berger: Friedrich
Wolf1953. Eine unvollstindige Biographie riickwirts. Berlin: Schwarzdruck 2006.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A

407


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Michael Wood

Miller an den Streit von 1949 zwischen Wolf und Brecht itber Mutter Courage und
ihre Kinder (1939). Wolf kritisierte Brechts Stiick, da Mutter Courage keine Einsicht
in ihr Fehlverhalten habe; am Ende werde dem Publikum kein Beispiel gegeben,
mit dessen Hilfe es lernen kénne. Aus Miillers Sicht macht Wolf insofern einen
Fehler, als er die Produktivitit des Theaters negiere:

[] bei diesen Einschdtzungen oder diesen Kategorisierungen von Stiicken posi-
tiv-negativ, die vom Stofflichen ausgehen, wird immer der Wirkungsfaktor aus-
geklammert. Also wird immer das Publikum ausgeklammert. Und ein Drama ent-
steht ja nicht auf der Biihne, findet nicht auf der Biihne statt, sondern zwischen
Bithne und Zuschauerraum.”

Hier sehen wir einen zentralen Unterschied zwischen Wolf und Brecht, wobei
Miller zweifelsohne auf der Brecht’schen Seite steht: Wahrend Brecht die Nega-
tion zeigt, damit die Negation der Negation die Arbeit der Zuschauenden ist, ist
Wolfs Theater nach Zipes »eine Negation der Negation, wobei das Publikum sich mit
dem aufsteigenden Kriften identifizieren sollte«.?* Fiir Miiller ist Wolfs Theater
nicht produktiv, dialektisch, zukunftsorientiert, sondern vertritt eine geschlos-
sene dramatische Form, die die Zuschauenden vom Theater ausschlieft, das Thea-
ter von der Realitit ausgrenzt.

Wenn wir Miillers Gedanken zu den Stiicken Wolfs lesen, erkennen wir noch
weitere Aspekte seiner negativen Bewertung des dlteren Dramatikers. Schon 1956
in seiner Rezension des fiinften Bandes einer neuen Werkausgabe von Wolfs
Stiicken schreibt Miller: »Wolf, dem vitalen politischen Dramatiker, war der
Formalismus fremd [..].<* Im Kontext der Formalismusdebatte kénnte Mitllers
Bemerkung positiv erscheinen, vermutlich als Verteidigung eines vor kurzem ge-
storbenen Autors gegeniiber der SED. Miiller zieht dabei aber eine klare Grenze
zwischen dem erfolgreichen Experimentieren mit der Sprache in den Stiicken
Georg Kaisers und in denen des jungen Friedrich Wolf, wobei Miiller die Mithen
des letzteren als gescheiterte Nachahmung sieht. Laut Miiller waren Wolfs Schil-
derungen der erst vor kurzem vergangenen Ereignisse — wie z. B. bei seiner Dar-
stellung der Marinemeuterei von 1918 in Die Matrosen von Cattaro (1930) — zu ein-
deutig, als dass sie politisch wirkungsfihig hitten sein konnen. 34 Jahre spiter
erklirt Miller den Grund dieser fehlenden Wirkung damit, dass Wolf sehr schnell
geschrieben habe und so Stiicke zur erst kurz zuriickliegenden Geschichte ver-
fassen konnte. In dieser Hinsicht unterschied er sich von Brecht, der langsamer
arbeitete und infolgedessen kaum aktuelle Ereignisse in seinen Stiicken direkt

21 Heiner Miiller: Gesprach mit Bernard Umbrecht. In: ders.: W10, S. 99-119, hier: S.102.
22 Zipes: Bertolt Brecht oder Friedrich Wolf?, S. 202. Hervorhebung im Original.
23 Heiner Miller: Altes und Neues. In: W 8, S.121.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Dialog mit einigen Toten

behandelte. Wolf reagiere direkt auf aktuelle Ereignisse, wihrend Brecht grund-
satzliche Strukturen erforsche.? 1956 behauptet Milller, Wolfs Werk sei wichtig
als »Zeitdokument« (vgl. W 8, 121), aber habe keinen Wert mehr als Dramatik.

Schwank um eine Komaddie

Da Miillers Einschitzung von Friedrich Wolfs Theatertexten eher negativ ist,
iberrascht es nicht, dass literaturwissenschaftliche Vergleiche zwischen den
Texten der beiden Autoren kaum zu finden sind. Ich méchte jedoch zeigen, wie
Miiller eine Art Konfrontation mit Wolfs Dramatik in einem seiner Stiicke insze-
niert, und zwar in seinem nur selten untersuchten Text Weiberkomddie von 1969,
einem Schwank nach dem erst 1961 verdffentlichten Horspiel Die Weiberbrigade
von Inge Miiller. Weiberkomddie wird bei Uberblicken und Diskussionen von Miil-
lers Texten oft ausgelassen, wie z. B. in Schulz’ Buch tiber Miiller von 1980, in dem
der Text nicht einmal erwihnt wird,? bei Norbert Otto Eke und Kalb wird er nur
fliichtig und in Klammern behandelt. Bei ersterem kommt Weiberkomddie nur in
einer Liste von Stiicken vor, bei denen Fritz Marquardt Regie gefiihrt hat,? und
zwar als Beispiel fir Miillers »Auseinandersetzung mit sbiirgerlichen« Theater-
formen wie Oper, Laienspiel und Schwank (Drachenoper, Horizonte/Waldstiick,
Weiberkomédie)«.”” Kalb nennt das Stiick nur einmal in seiner Studie und schreibrt,
dass »[c]rass prurience and graphic sexual description are vital to many of [Miil-
ler’s] works (The Mission, Medea Material and Weiberkomédie [...] come immediate-
ly to mind).«*® Selbst in Alexandra von Hirschfelds Studie iiber Frauenfiguren im
dramatischen Werk Heiner Miillers von 1999 wird Weiberkomddie in keiner Weise
beriicksichtigt.” Zwei Aspekte sprechen anscheinend gegen die Inklusion der
Weiberkomdidie: Erstens wurde sie zu der Zeit geschrieben und uraufgefithrt, als
Miiller Macbeth 1971), Mauser (1970) und Zement (1972) verfasst hat; und mit Aus-
nahme der Versform und ein Paar thematischen Kleinigkeiten hat Weiberkomadie
angeblich fast nichts mit diesen Stiicken gemeinsam.*® Zweitens entspricht das

24 Vgl.auch Heiner Miller: Das Jahrhundert der Konterrevolution. In: ders.: W11, S. 543-557, hier:
S.548.

25 Vgl. Schulz: Heiner Miiller.

26 Vgl. Norbert Otto Eke: Heiner Miiller. Stuttgart: Reclam 1999, S. 32.

27 Eke: Heiner Miiller, S.37.

28 Kalb: Theater of Heiner Miiller, S.176.

29 Vgl. Alexandra von Hirschfeld: Frauenfiguren im dramatischen Werk Heiner Miillers. Mar-
burg: Tectum1999.

30 Vgl. z. B. Joachim Fiebach: Inseln der Unordnung. Fiinf Versuche zu Heiner Miillers Theater-
texten. Berlin: Henschel 1990, S. 81.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A

409


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

410

Michael Wood

Stiick anhand seiner formalen Komposition, Heiterkeit und allgemeinen Stim-
mung nicht unseren Erwartungen an Heiner Miiller. Fiir Carlotta von Maltzan gilt
das Stiick als »Ausrutscher«” im Werk Milllers auch weil er selbst es anscheinend
nicht ernst genommen habe; Roland Wiegenstein betont, dass Weiberkomddie von
einer »Mirchenstimmung«®? gefirbt sei. Aus dramatisch-formaler Sicht sieht
Weiberkomddie so aus, als sei dieser Text ein >AufSenseiter«. Mit den Worten Mal-
gorzata Sugieras: »Wenn Miiller im Bau schon zwischen epischer Reflexion und
dramatischen Geschehen alterniert [..], so entwickelt sich die Handlung in der
Weiberkomddie linear und unproblematisch wie bei einem Autor, der nie von Brecht
gehort hat.«® Ich stimme Sugiera nicht vollig zu, aber auffillig ist die (scheinbar)
klare Trennung zwischen dem Brecht-Schiiler Miiller und einem anderen Miller,
der in den Spuren einer aristotelischen, Wolf’schen Tradition schreibt — oder —
was noch wahrscheinlicher ist — auf deren theatralen >Bankrott< hinweisen will.
Weiberkomddie handelt von einer Brigade Frauen, die erfolgreich einen Kran
montiert. Die Mdnner arbeiten nicht, da sie sich im Kampf um die giinstigsten
Schauplitze, von denen sie am besten der Schlosserin Jenny Nigele beim Nackt-
baden im Baggerteich zusehen konnen, verletzt haben. Jenny ist (ganz wie Balke
vor ihr) »Bestarbeiterin«.* In der Weiberkomédie finden wir eine Konstellation von
Konflikten, die auch in der neuen Gesellschaft noch gelést werden miissen, im
Vordergrund steht dabei der Geschlechterkampf: Auch in einem sozialistischen
Land giltes noch zu erkennen, dass die Frau ein Mensch und kein Sexobjekt ist und
genauso viel kann und genauso hart arbeitet wie ein Mann; es darf keinen Unter-
schied mehr zwischen »Mannerarbeit« (W 4, 190) und »Frauenarbeit« (W 4, 191)
geben. Eine weitere Ebene des Textes bildet der Konflikt zwischen Altem und
Neuem, da verschiedene Figuren die neue Situation, d. h. die gesellschaftliche
Realitit, nicht begreifen konnen. Wie Karl sagt: »Kapitalismus ist Ausbeutung /
Des Menschen durch den Menschen. Sozialismus / Ist Ausbeutung des Mannes
durch die Frau« (W 4, 201). Genauso wie in Der Lohndriicker (1956/57) wird ein Kon-
flikt dargestellt zwischen individueller Initiative und Allgemeinheit, sprich dem
Plan. Jenny hat einen »Verbesserungsvorschlag« (W 4, 183), der dringend nétig ist,
da, wie der Meister sagt (wieder dhnlich wie Kant in Der Lohndriicker): »Die Ter-
mine sind im Eimer / Wenn wir den Kran am Montag nicht umsetzen« (W 4, 186).

31 Carlotta von Maltzan: Zur Bedeutung von Geschichte, Sexualitit und Tod im Werk Heiner
Miillers. Frankfurta. M.: Lang 1988, S. 125.

32 Roland H. Wiegenstein: Langer als Gliick ist Zeit, und linger als Ungliick. Entfremdung und
Widerspruch im Werk Heiner Millers. In: Judith R. Scheid (Hg.): Zum Drama in der DDR. Hei-
ner Miiller und Peter Hacks. Stuttgart: Klett 1981, S. 93-113, hier: S. 107f.

33 Malgorzata Sugiera: Weiberkomadie. In: Lehmann/Primavesi (Hg.): Heiner Miiller Handbuch,
S.288-290, hier: S. 289.
34 Heiner Miller: Weiberkomdodie. In: ders.: W 4, S.177-242, hier: S.183.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Dialog mit einigen Toten

Jennys Vorschlag wird aber anfinglich nicht angenommen, da sie nackt im Bag-
gerteich gebadet hat, was zur Verletzung der minnlichen Arbeitskraft gefithrt
hat. Kaderleiter Zabel erklart: »Das ist Plansabotage. Ihr unmoralisches Verhalten
hilt / Die Produktion auf« (W 4, 189).

Wenn wir Weiberkomddie als Komddie iiber die Lage der Frauen in einer neuen
sozialistischen Realitit lesen, in der eine junge Frau am Ende erfolgreich ist, dann
hat Miillers Text einige deutliche Gemeinsamkeiten mit Friedrich Wolfs Komddie
Biirgermeister Anna von 1950. Dort kimpft die junge 23-jihrige Biirgermeisterin
Anna Drews gegen die frauenfeindlichen Einstellungen der lindlichen Klein-
biirger und arbeitet im Biiro und auf der Baustelle fir eine bessere Zukunft. So
sagt sie zum Grof3bauer Lehmkuhl: »Was frither war, war frither, Lehmkuhl: heut
ist’s wichtig, daf unser Dorf zum Winter die Schule hat.«** Weil es den Mdnnern
nicht gefillt, dass sie auf eine (junge) Frau héren miissen, machen sie beim Bau
der Schule nicht mit, sodass die Frauen die Arbeit selbst machen miissen. Aufler-
dem gibt es wie in Weiberkomdidie einen dritten Konflikt, nimlich den zwischen
individueller Initiative und Plan. Anna und die Frauen haben schon einen Teil der
Schule gebaut, als der Landrat die Einstellung des Baus fordert:

Landrat: [..] Aber wozu machen wir heute unsre Wirtschaftsplane, worin alles ein-
geplant ist, Steine, Holz, Ziegel, Nagel, wenn ihr unsern ganzen Plan umschmei-
fRen wollt!

Anna: Im Gegenteil, Herr Landrat, wir wollen den Plan nicht umschmeifen, son-
dern ihn gerade weitertreiben —durch unsere Initiative.

Landrat zweifelnd: Durch eure Initiative?

Anna leidenschaftlich: Jawohl, Plan und Initiative sind keine Gegensétze; sie ergdn-
zen einander. Gerade durch unsere Initiative, durch die Initiative der Jugend und
der Frauen...

Landrat: ... der Frauen, die ihren Mannern von Haus und Herd weglaufen, so daf}
hier fast zum Biirgerkrieg kommt... (B 239)

Der Landrat steht fiir den Plan, und die Planerfillung verlangt, dass Frauen
sFrauenc« bleiben und Méinner ihre s>natiirliche« Position am Arbeitsplatz einneh-
men diirfen. Diese Position gestattet keine Neuorientierung der Geschlechterrol-
len am Arbeitsplatz geschweige denn Eigeninitiative. Es ist keine Uberraschung,
dass Walther Pollatschek meint, dieser Konflikt zwischen Plan und Initiative sei
nicht antagonistisch — er will Wolf als guten Parteimann darstellen und die nicht

35 Friedrich Wolf: Biirgermeister Anna. In: ders.: Gesammelte Werke. 16 Bde. Hg. v. Else Wolf/
Walther Pollatschek. Bd. 6: Dramen 6. Berlin: Aufbau 1960, S. 195-281, hier: S. 205. Im Folgen-
den zitiert mit der Sigle sB<und der Seitenzahl in Klammern im Flietext direkt nach dem Zi-
tat.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A

al


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Michael Wood

ausreichende Gleichberechtigung der Geschlechter in der DDR verbergen.* Biir-
germeister Anna, H. G. Huettich zu Folge, »clearly delineates and celebrates the
sprogressive« priorities of the new state and its citizens«.”” Doch Biirgermeister
Anna ist nicht so simpel, wie Huettich meint: Der Landrat, d. h. der Reprisentant
des neuen Staates, ist kein neuer Mensch und muss deshalb von Anna tiberzeugt
werden, dass sie mit ihrer Initiative im Recht ist. Am Ende des Stiicks gibt es folg-
lich ein Happy End: Anna erhilt endlich die Baugenehmigung fiir die Schule, ihr
Mann Jupp lernt, dass auch Mddchen Biirgermeister sein kénnen, und alle helfen
beim Bau mit.

In dem Bereich der Handlung und des Konflikts hat Miillers Weiberkomidie viel
gemeinsam mit Biirgermeister Anna. Auflerdem benutzen beide Texte eine dhnliche
Wort- und Situationskomik und kénnten als >ernste Komodien<bezeichnet werden,
denn sie »lassen eine negative Tendenz, die das Ergebnis der gesellschaftlichen
Entwicklung der Frau ist, ans Licht kommen.«*® Beide Stiicke zeigen, wie sich eine
neue gesellschaftliche Realitit aus einer alten formt, und orientieren sich primar
an der plebejischen Tradition der heiteren Komddie. Zudem itbernimmt Miiller ein
zentrales Motiv aus Biirgermeister Anna: Annas Verhalten wird wiederholt so be-
schrieben, als wolle sie »mit dem Kopf durch die Wand« (B 198). Lehmkuhl sagt z. B.
zuihr:»So’n Schidel wie deiner miifdt mir ins Haus, Anne, mit dem gehst du durch
die dickste Wand!« (B 204) Das erinnert an Der Lohndriicker:

Der Arzt: [.] Was ist mit ihrem Schadel, Balke? Wollten Sie wieder mit dem Kopf
durch die Wand? Die Wand war stérker, wie?
Balke: Die Wand war ich.*

In den beiden fritheren Stiicken Biirgermeister Anna und Der Lohndriicker lasst sich
das Motiv des>Schidels< als Metapher fiir den Themenkomplex der Bewusstseins-
anderung der Protagonistin bzw. des Protagonisten verstehen. Die Wand, durch
die Anna stofien muss, besteht aus den unterentwickelten Einstellungen ihrer
Mitbiirger*innen, die Wand, die Balke zertriitmmern musste, war dagegen sein
eigenes Bewusstsein. Am Anfang der Weiberkomddie sagt Jenny »Was geraucht hat,
war mein Schidel« (W 4, 188). Aber am Ende finden wir statt Schideln und Kopfen

36 Walther Pollatschek: Friedrich Wolf. Leben und Schaffen. Leipzig: Reclam 1974, S. 242.

37 H. G. Huettich. Theater in the Planned Society. Contemporary Drama in the German De-
mocratic Republic in its Historical, Political, and Cultural Context. Chapel Hill: University of
North Carolina Press 1978, S. 23.

38 Jack Zipes: Die Funktion der Frau in den Komédien der DDR. Noch einmal: Brecht und die Fol-
gen. In: Wolfgang Paulsen (Hg.): Die deutsche Komddie im zwanzigsten Jahrhundert. Heidel-
berg: Stiehm 1976, S.187-205, hier: S.198.

39 Heiner Miiller: Der Lohndriicker. In: ders.: W 3, S. 27-64, hier: S. 57.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Dialog mit einigen Toten

Periicken, die von Madnnern getragen und vom Inspizienten im Theater bereitge-
stellt werden, damit die Minner an der beispielhaften Frauenarbeit teilnehmen
konnen. Wenn Zabel Franz Hicksel danach fragt, warum er eine Periicke trigt,
antwortet dieser lakonisch: »Politik. / Der Kran ist Frauenarbeit. Beispielsweise«
(W 4, 237). Diese neu ins Stiick eingefithrte Figur verspottet damit die Sprache der
positiven Beispiele und der angeblichen, neuen Position der Frauen in der DDR.
Zuvor meint Hilde Prill: »Wir miissen das politisch sehn, versteht ihr. / Wenn
Frauen einen Kran umlegen hier / Das gibt ein Beispiel fiir die Republik« (W 4, 215).
Die Komddie ist zu Ende, bevor das Stiick vorbei ist, und nach lauter Rollenspiel
erfolgt hinter den Kulissen die erfolgreiche Kranmontage.

Die Handlung von Weiberkomddie lost sich auf, dem entsprechend horen wir
von Kaschiebe: »Das Stiick geht so nicht weiter« (W 4, 237), und dass die Figu-
ren nicht wissen, dass sie im Theater sind (vgl. W 4, 237). Der Vorhang fillt und
die Trennung zwischen Bithne und Realitit verschwindet, bevor Kaschiebe die
Zuschauenden direkt anspricht. Sie erklirt, dass das Stiick ein positives Beispiel
vorgefithrt hat. Ihr abschlieRender Monolog lautet:

Geehrtes Publikum. An diesem Ort

Hat heute eine Frau das letzte Wort.

Ich hoff, dafR mancher sich ein Beispiel nimmt

Wie man sich nicht und wie man sich benimmt.

[.]

Und das ist nun unsrer Komédie Schluf

Weil sie doch endlich einmal aufhérn mufR.

Spielt sie nun selber fort zum guten Ende

Und wenn sie euch gefiel, rithrt eure Hande. (W 4, 242)

Was passiert hier? Bevor wir diese Schlusssitze horen, sind wir nur einem grofRen
Durcheinander auf (und hinter) der Bithne begegnet. Da der Erfolg der Kranmon-
tage nur berichtet wird, wissen wir auch nicht, vom wem sie vollgezogen wurde;
unter den Frauen gibt es auch bestimmt periickentragende Minner. Jenny Nig-
le — die angeblich positive Heldin des Stiicks - ist einfach verschwunden, da-
mit Kaschiebe das Stiick zu Ende bringen kann, nachdem sie endlich von ihrem
Traum der Welteroberung berichtet hat. Das »scheint«, nach Wiegenstein, »fir
einmal geldst, freundlich, in einer Lustigkeit, die stets in Gefahr ist, harmlos zu
werden«.*® Es gibt aber Konflikte und Situationen, die noch keine Lésung gefun-
den haben. Was Fehervary iiber die Lage der Frauenfiguren in Miillers Texten im
Allgemein schreibt, trifft auch im Fall von Jenny Négle zu: Wir sehen, dass, wenn
Jenny spricht oder handelt, sie es »im Rahmen ihres Schweigens und ihrer Ab-

40 Wiegenstein: Langer als Glick ist die Zeit, S.107.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17.

13


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

414

Michael Wood

wesenheit, nicht zu deren Uberwindung«* tut. Jenny zitiert auch August Bebels
Formulierung »Die Frau ist ein Mensch wie der Mann, und sie soll wie er die Frei-
heit haben, tiber sich zu verfiigen als ihr eigener Herr« (W 4, 189). Das Ideal der
Gleichberechtigung der Geschlechter existiert zwar schon im Traum vom Sozia-
lismus, aber Jennys Erlebnisse sprechen dagegen. Um Mutter zu sein, muss sie
am Wochenende heimliche Besuche ins nichstliegende Dorf machen, damit sie
ihr verstecktes Kind sehen kann; Hicksel, der sie heiraten mochte, glaubt, dass
sie nicht arbeiten sollte; am Ende verschwindet sie einfach, ohne wieder als Arbei-
terin unter Arbeitern zu erscheinen. Sie hat gearbeitet, aber die Geschlechterver-
hiltnisse haben sich kaum gedndert.

Das Ende von Weiberkomddie scheint aber nahezulegen, dass ein positives Bei-
spiel vorgefithrt worden ist, von dem die Zuschauenden lernen kénnen und das
das Publikum zu Hause zu Ende spielen soll. Etwas Ahnliches finden wir in Biir-
germeister Anna: Auch dort findet keine echte Anderung im Bewusstsein der Fi-
guren statt, sondern die Einstellungen Lehmkuhls und des Forstmeisters werden
einfach als altmodisch entlarvt und Jupp - Annas Liebhaber — gewinnt Einsicht
in seine >)Dummbheit«. Ganz am Ende des Stiicks sehen wir Anna und Jupp, als sie
den Konflikt 16sen und ein Beispiel fiir die Zukunft geben:

Jupp sie umarmend: Anne, Mddel, Biirgermeisterin... geht das denn alles zusammen?
Anna: Es geht.

Jupp: Und heute noch, Anne, fahrich den Trecker und —ich helf dir bei der Schule!
Anna zieht seinen Verband fester an: Hast du mir nicht schon geholfen, Jupp?
(B 281. Hervorhebungen im Original.)

Anna ist die positive Heldin, die von Anfang an weif3, dass sie Recht hat. Ihren
letzten Worten zufolge miissten wir uns unserer Fehler bewusst werden und uns
fiir die Arbeiten der Annas dieser Welt engagieren. Jupp hat Anna schon dadurch
geholfen, dass er dem Publikum ein Beispiel des falschen Handelns und der sich
daraus ergebenden Bewusstseinsinderung gegeben hat. Wolfs Stiick verkniipft
also zwei positive Beispiele. Sowohl bei Wolf als auch bei Miiller soll das Publi-
kum die Rolle eines kollektiven Helden spielen. In diesem Sinne scheint es als
stiinde Weiberkomddie in der Tradition von Wolfs Theater, das Miiller allerdings
fir unproduktiv gehalten hat. Statt Weiberkomddie als sKomddie« zu beschreiben,
schreibt Miiller 1975:

41 Helen Fehervary: Die erzdhlerische Kolonisierung des weiblichen Schweigens. Frauen und
Arbeit in der DDR-Literatur. In: Reinhold Grimm/Jost Hermand (Hg.): Arbeit als Thema in der
deutschen Literatur vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Kénigstein: Athendum1979, S.171-195,
hier: S.18s.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Dialog mit einigen Toten

Den Schwank unterscheidet von der Komddie, daf’ er das kleinburgerliche Mo-
ment mehr zum Gegenstand des Amiisements als der Kritik macht. DaR die
6konomischen Grenzen der Emanzipation in Weiberkomddie nur Theater (als Re-
quisiten eingesetzt) und nicht, in ihrer dialektischen Einheit mit ihrer Geburtshel-
ferrolle, reflektiert sind, halt den Text auf dem Niveau einer Art (sozialistischer)
Bierzeitung. Er sollte nicht als mehr gelesen werden.*

Laut Miiller wird Emanzipation nur in Form des Theaters behandelt. Die meta-
theatrale Ebene des Stiicks unterstreicht, dass das, was auf der Bithne geschieht,
dort auch bleibt und nicht in die Realitit der Zuschauenden eingreifen kann.
Wenn die Figuren stets von der>Politik« ihrer Handlungen reden, ist das auch eine
Mafinahme seitens der Bithne, die Moglichkeiten des Publikums zu mindern und
auszugrenzen. Sogar die Funktion der Frau in der Komodie wird so als leere Geste
entlarvt: Hicksel will bei der Kranmontage mitmachen, da er den Frauen nicht
zutraut, dass sie seinen Kran nicht >kaputt« machen. Aber auch er wird dann eine
Periicke tragen: »Damit das Beispiel nicht beschidigt wird« (W 4, 216 u. 228). Wie
Hicksel sagt: »Die Haare sind politisch« (W 4, 234). Der Schein der Fortschrittlich-
keit ist wichtiger als der tatsichliche Fortschritt. Prill meint: »Wir stimmen mit
dem Leben sozusagen / Nicht iiberein. Das mufd man doch mal sagen / Ich meine,
will man uns hier karikieren« (W, 239); worauf Zabel antwortet, »Das mu{$t du mit
dem Autor diskutieren« (W, 239). Der (minnliche) Autor hat ein Bild einer Situa-
tion geliefert, in der die typisierten Figuren der Komodie keine Verbindung zur
Realitdt haben. Miiller nimmt Wolfs Form der aristotelischen Komdédie iiber die
Lage der Frau in der sozialistischen Gesellschaft und macht sie zum Gespétt. Das
Happy End des Stiicks hat hier keinerlei Funktion auf3er einer theatralen: dass es
sich hinter dem Vorhang vollzieht. Die Distanz zwischen Bithne und Zuschauen-
den konnte nicht gréfer sein.

Weiberkomddie dient als Schwank itber die Funktion der positiven Beispiele im
Theater. Miiller zufolge ist Weiberkomddie »ein absolut harmloses Stiick« (W 9, 114),
das als Gelegenheitsarbeit entstand, nach Fritz Marquardt habe Miiller den Text
nur wegen des Honorars geschrieben, der Auftrag kam vom Maxim Gorki Thea-
ter.® Indem er diesen Text fiir das Gorki-Theater verfasst, kritisiert Miiller die
Tradition eines Theaters der positiven Helden, das er in den Stiicken Wolfs und
dessen Nachfolger*innen findet, die ihr >Zuhause< im Gorki hatten. Die Weiber-
komddie ist demnach definitiv nicht >harmlos«: Das Stiick dient als kluger Angriff
auf eine bestimmte Theater-Tradition.

42 Heiner Miiller: Weiberkomodie [Nachbemerkung]. In: ders.: Texte 4. Theater-Arbeit. Berlin:
Rotbuch 1975, S. 67-116, hier: S. 116; vgl. auch W 4, S. 569.

43 Vgl.)an-Christoph Hauschild: Heiner Miiller oder Das Prinzip Zweifel. Eine Biographie. Berlin:
Aufbau 2001, S. 276.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. - Open A

415


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

416

Michael Wood

Traditionsbildung

Zuriick zum Thema Ausgrenzung, Selektion, AusschlieBung. Am Anfang dieses
Beitrags habe ich Miillers Positionen zum universalen Diskurs und zum >Dialog
mit den Toten« dargestellt. Wenn wir die Zukunft gestalten wollen, miissen wir —
so Milller — die Toten miteinbeziehen. Wenn wir von Tradition sprechen, wiirden
wir deshalb erwarten, dass Miiller immer offen ist fiir den Dialog mit allen Toten
und sich so auf eine universale Tradition von Partner*innen und Gegner*innen
bezieht. Miillers Traditionswahl ist aber sehr selektiv, ausschliefRend und hat kla-
re Grenzen.** Wie wir anhand der Analyse von Milllers Beziehung zu Friedrich
Wolfund zur Tradition der sozialistischen Dramatik gezeigt haben, besitzt diese -
aus Millers Sicht — keine produktive Funktion beim Gestalten einer Zukunft, sie
sei vielmehr aus diesem >Dialog mit den Toten< ausgeschlossen.

Interessanterweise beginnt Weiberkomddie mit einem kurzen Prolog, in dem
Miiller die Problematik der Geschlechterverhiltnisse in eine literarische Tradition
stellt: Die Substanz dieser Komddie sei »so alt wie neu / Adam und Eva waren
schon dabei / und spielten ihre Rollen schlecht und recht / Von Aristophanes bis
Bertolt Brecht« (W 4, 179). Der altgriechische Komddienschreiber steht am An-
fang dieser speziellen Literaturgeschichte und Brecht an deren Ende; Wolf liegt
offensichtlich dazwischen, wird aber nicht genannt, da er keine Rolle in einem
die Zukunft gestaltenden >Dialog mit den Toten« spielt. Nach Miillers Ansicht er-
klirt Friedrich Wolf dem Publikum, was es lernen solle und was es mit nach Hau-
se zu nehmen habe, selbst wenn es die Komplexitit der historischen Verhiltnisse
nicht verstanden hat. Der Autor wird damit sozusagen »Komplice[] der Macht«
(W 8, 211). Milllers Weiberkomidie pladiert also fiir einen eingeschrinkten Dialog,
d. h. einen Dialog nur mit bestimmten Toten, indem die Leere und die Unbrauch-
barkeit einer entgegengesetzten Tradition akzentuiert wird.

Literatur

Berger, Christel: Friedrich Wolf 1953. Eine unvollstindige Biographie riickwirts.
Berlin: Schwarzdruck 2006.

Eke, Norbert Otto: Heiner Miiller. Stuttgart: Reclam 1999.

Emmerich, Wolfgang: Kleine Literaturgeschichte der DDR. Erweiterte Neuausga-
be. Berlin: Aufbau 2009.

Fehervary, Helen: Die erzihlerische Kolonisierung des weiblichen Schweigens.
Frauen und Arbeit in der DDR-Literatur. In: Reinhold Grimm/Jost Hermand

44 Lehmann: Deutsche Literatur, S.125.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17.



https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Dialog mit einigen Toten

(Hg.): Arbeit als Thema in der deutschen Literatur vom Mittelalter bis zur
Gegenwart. Konigstein: Athendum 1979, S. 171-195.

Fehervary, Helen: Heiner Miillers Die Umsiedlerin oder Das Leben auf dem Lande und
Alfred Matusches Die DorfstrafSe. In: Hans Kruschwitz (Hg.): Ich bin meiner
Zeit voraus. Utopie und Sinnlichkeit bei Heiner Miiller. Berlin: Neofelis 2017,
S. 247-257.

Fiebach, Joachim: Inseln der Unordnung. Fiinf Versuche zu Heiner Miillers Thea-
tertexten. Berlin: Henschel 1990.

Fischborn, Gottfried: The Drama of the German Democratic Republic since
Brecht: An Outline. Ubers. v. Peter Harris/Pia Kleber. In: Modern Drama 23
(1980), H. 4, S. 422-434.

Hacks, Peter/Harald Hauser/Joachim Knauth/Hans Pfeiffer/Hedda Zinner: Das
Theater der Gegenwart. Eine Rundfrage. In: Neue Deutsche Literatur 5 (1957),
H. 4, S. 127-134.

Hauschild, Jan-Christoph: Heiner Miiller oder Das Prinzip Zweifel. Eine Biogra-
phie. Berlin: Aufbau 2001.

Hirschfeld, Alexandra von: Frauenfiguren im dramatischen Werk Heiner Miillers.
Marburg: Tectum 1999.

Huettich, H. G.: Theater in the Planned Society. Contemporary Drama in the Ger-
man Democratic Republic in its Historical, Political, and Cultural Context.
Chapel Hill: University of North Carolina Press 1978.

Kalb, Jonathan: The Theater of Heiner Miiller. Cambridge: Cambridge University
Press 1998.

Lehmann, Hans-Thies: Deutsche Literatur. In: ders./Patrick Primavesi (Hg.): Hei-
ner Miiller Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart: Metzler 2003,
S. 123-129.

Maltzan, Carlotta von: Zur Bedeutung von Geschichte, Sexualitit und Tod im
Werk Heiner Miillers. Frankfurt a. M.: Lang 1988.

Miiller, Heiner: Weiberkomddie. In: ders.: Texte 4. Theater-Arbeit. Berlin: Rotbuch
1975, S. 67-116.

Miiller, Heiner: Der Lohndriicker. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v.
Frank Hornigk. Bd. 3: Die Stiicke 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 27-64.

Miiller, Heiner: Weiberkomddie. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v.
Frank Hoérnigk. Bd. 4: Die Stiicke 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001, S. 177-
242.

Miiller, Heiner: Altes und Neues. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v.
Frank Hornigk. Bd. 8: Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 121.

Milller, Heiner: Der Schrecken die erste Erscheinung des Neuen. In: ders.: Werke.
12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 8: Schriften. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 2005, S. 208-212.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17.

7


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

418

Michael Wood

Miiller, Heiner: Fatzer + Keuner. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v.
Frank Hornigk. Bd. 8: Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 223-231.

Miiller, Heiner: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobio-
graphie. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerband. Hg. v. Frank Hérnigk.
Bd. 9. Eine Autobiographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 5-291.

Miiller, Heiner: Gesprach mit Bernard Umbrecht. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein
Registerbd. Hg. v. Frank Hoérnigk. Bd. 10: Gespriche 1, 1965-1987. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 99-119.

Miiller, Heiner: Der Weltuntergang ist zu einem modischen Problem geworden.
In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 10: Ge-
sprache 1, 1965-1987. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 364-374.

Miiller, Heiner: Das Jahrhundert der Konterrevolution. In: ders.: Werke. 12 Bde. u.
ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 11: Gespriche 2, 1987-1991. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 543-557.

Miiller, Heiner: Nekrophilie ist Liebe zur Zukunft. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein
Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 11: Gespriche 2, 1987-1991. Hg. v. Frank
Hornigk. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 592-615.

Niehaus, Julia/Manfred Mdockel/Harald Miller (Hg.): Maxim Gorki Theater. 50
Jahre und kein Ende. Berlin: Theater der Zeit 2002.

Pollatschek, Walther: Friedrich Wolf. Leben und Schaffen. Leipzig: Reclam 1974.

Raddatz, Fritz J.: Traditionen und Tendenzen. Materialien zur Literatur in der
DDR. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976.

Schulz, Genia: Heiner Miiller. Stuttgart: Metzler 1980.

Stuber, Petra: Spielriume und Grenzen. Studien zum DDR-Theater. Berlin: Links
1998.

Sugiera, Malgorzata: Weiberkomddie. In: Hans-Thies Lehmann/Patrick Primave-
si (Hg.): Heiner Miiller Handbuch. Leben — Werk - Wirkung. Stuttgart: Metz-
ler 2003, S. 288-290.

Teraoka Arlene Akiko: The Silence of Entropy or Universal Discourse: The Postmo-
dern Poetics of Heiner Miiller. Bern: Lang 1985.

Wiegenstein, Roland H.: Linger als Gliick ist Zeit, und linger als Ungliick. Ent-
fremdung und Widerspruch im Werk Heiner Millers. In: Judith R. Scheid
(Hg.): Zum Drama in der DDR. Heiner Milller und Peter Hacks. Stuttgart:
Klett 1981, S. 93-113.

Wolf, Friedrich: Biirgermeister Anna. In: ders.: Gesammelte Werke. 16 Bde. Hg. v.
Else Wolf/Walther Pollatschek. Bd. 6: Dramen 6. Berlin: Aufbau 1960, S. 195-
281.

Wood, Michael: Heiner Miiller’s Democratic Theater. The Politics of Making the
Audience Work. Rochester, New York: Camden House 2017.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17.



https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Dialog mit einigen Toten

Zipes, Jack: Bertolt Brecht oder Friedrich Wolf? Zur Tradition des Dramas in der
DDR. In: Peter Uwe Hohendahl/Patricia Herminghouse (Hg.): Literatur und
Literaturtheorie in der DDR. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976, S. 191-240.

Zipes, Jack: Die Funktion der Frau in den Komddien der DDR. Noch einmal:
Brecht und die Folgen. In: Wolfgang Paulsen (Hg.): Die deutsche Komddie im
zwanzigsten Jahrhundert. Heidelberg: Lothar Stiehm 1976, S. 187-205.

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17.

419


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17.

Access


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

