
Ein Dialog mit einigen Toten 
Heiner Müller, Friedrich Wolf und die Selektion der Tradition

Michael Wood

Dass niemand aus dem Diskurs ausgeschlossen wird, bildet einen der zentralen 
Ausgangspunkte sowohl im Denken als auch in der literarischen und dramatur-
gischen Praxis Heiner Müllers. Wie Müller 1979 in seiner Rede über die Postmo-
derne sagt, sieht er zwei alternative Ergebnisse bei dem, was er die »Bewegung 
der Sprache« nennt: »das Schweigen der Entropie oder der universale Diskurs, 
der nichts ausläßt und niemanden ausschließt.«1 Diese beiden Möglichkeiten ste-
hen für zwei Seiten ein und derselben Medaille. Auf der einen Seite haben wir die 
drohende Bedeutungslosigkeit der Sprache oder das Chaos, was zu nichts führt. 
Auf der anderen Seite finden wir die utopische Konfiguration eines »universale[n] 
Diskurs[es]« (W 8, 212), woran alle teilnehmen dürfen und können.2

Im Kontext der Postmoderne beschäftigt sich Müller mit der Literaturge-
schichte: Er inszeniert eine Art Dialog mit Schriftstellern des letzten Jahrhunderts, 
die zur Abschaffung des Autors beigetragen haben: Arthur Rimbaud, Comte de 
Lautréamont, Franz Kaf ka, James Joyce, Wladimir Majakowski, Antonin Artaud, 
Bertolt Brecht, Samuel Beckett u. a. Wenn im Denken Müllers der ›universale Dis-
kurs‹ niemanden ausschließt, so ist die ›Ausschließung‹ dessen Gegenteil – noch 
ein Begriff, der von Müller häufig benutzt wird. Im Kapitel zu Brechts Fatzer (1927-
1931) in Krieg ohne Schlacht (1992) meint er, Selektion und Ausschließung seien quasi 
austauschbar miteinander. Wenn einerseits der universale Diskurs allumfassend 
ist, besteht andererseits die Gefahr der Selektion darin, dass sie ein rein zerstöre-
risches Prinzip ist. Eine oft zitierte Formulierung von Müller lautet: »Auschwitz 
und Hiroshima sind Finalprodukte selektiven Denkens.«3 Und die logische Kon-

1  �Heiner Müller: Der Schrecken die erste Erscheinung des Neuen. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein 
Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 8. Schrif ten. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 208-212, 
hier: S. 212; im Folgenden wird die Sigle ›W‹ mit Band- und Seitenzahl verwendet.

2  �Für eine detaillierte Erörterung dieses Themenbereichs im Werk Müllers, siehe: Arlene Akiko 
Teraoka: The Silence of Entropy or Universal Discourse. The Postmodern Poetics of Heiner Mül-
ler. Bern: Lang 1985.

3  �Heiner Müller: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. In: ders.: W 9, S. 7-291, hier: S. 246.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Wood404

sequenz der Stellvertretung und Repräsentation sei: »[D]er Humanismus ist die 
Barbarei, weil Humanismus auch Ausschließung, Selektion bedeutet« (W 9, 246).

Im Folgenden soll Heiner Müllers Bezug zur literarischen Tradition analysiert 
werden. In einer Diskussion über Müller und seine Beziehung zu Friedrich Wolf 
mag es überraschen, mit einem Bezug zu Selektion und Ausschließung zu be-
ginnen. Ansatzpunkt meiner Untersuchung bildet aber genau diese Frage. 1990 
im Gespräch mit Frank Raddatz erklärt Müller: »Man muß die Toten ausgraben, 
wieder und wieder, denn nur aus ihnen kann man Zukunft beziehen. Nekrophi-
lie ist Liebe zur Zukunft. Man muß die Anwesenheit der Toten als Dialogpartner 
oder Dialogstörer akzeptieren – Zukunft entsteht allein aus dem Dialog mit den 
Toten.«4

Bereits 1985 ist es ein wesentlicher Aspekt seiner demokratischen Einstellung 
gegenüber Politik und Realität, sich »Gedanken über die Toten zu machen«.5 Die-
ser Dialog mit den Toten stellt einen wichtigen Bestandteil von Müllers Praxis dar, 
da seine Texte und Inszenierungen ständig im Dialog mit denen stehen, die er 
als seine literarischen und philosophischen Vorfahren sieht. Nur anhand dieses 
offenen Dialogs darf es überhaupt eine Zukunft geben; und die Stimmen und 
Stellungen der toten Vorläufer*innen sind in diesem Gespräch sowohl zu hören, 
zu beachten, zu bewerten als auch zu kritisieren.

Als jemand, der der Zukunft gegenüber aufgeschlossen ist, ist Müller auch 
relativ offen, wenn er von den Toten spricht, mit denen er und seine Texte im Dia-
log stehen. Häufig benannt oder erwähnt werden von den deutschen Schriftstel-
ler*innen Brecht, Heinrich von Kleist, Gotthold Ephraim Lessing, Anna Seghers, 
Friedrich Hölderlin, Walter Benjamin, Kaf ka; weiterhin dienen Euripides, Wil-
liam Shakespeare, Christopher Marlowe, Frantz Fanon, Michel Foucault, Lautréa-
mont, Choderlos de Laclos, Artaud, Beckett als ›Gesprächspartner‹, Quellen oder 
›Dialogstörer‹. Es gibt auch einige Überraschungen in dieser Liste wie Friedrich 
Nietzsche und Ernst Jünger. Die toten Dialogpartner*innen Müllers zeichnen sich 
deshalb als verschlungenes Gewebe der mehrfachen, oft einander entgegenste-
henden Einf lüsse aus, deren Spuren in Müllers komplexen Prozessen und Positio-
nen zu suchen sind. Genia Schulz schreibt 1980: Sich »Müllers Werk nähern, heißt, 
sich auf eine ungewöhnliche Mischung von Theorien, Themen, Blickrichtungen, 
›Traditionssträngen‹ einzulassen«.6 Meines Erachtens ist es viel zu einfach, wenn 
wir Müllers Schaffen einfach durch eine Liste einiger »carefully constructed alter 
egos, the personae based on other authors and cultural historical paradigms wit-

4  �Heiner Müller: Nekrophilie ist Liebe zur Zukunft. In: ders.: W 11, S. 592-615, hier: S. 613f.
5  �Heiner Müller: Der Weltuntergang ist zu einem modischen Problem geworden. In: ders.: W 10, 
S. 364-374, hier: S. 366.

6  �Genia Schulz: Heiner Müller. Stuttgart: Metzler 1980, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Dialog mit einigen Toten 405

hin which he created«7 – so Jonathan Kalb – betrachten. Weder adoptiert Müller 
einfache personae, noch akzeptiert er alles, was Dichter*innen bzw. Denker*innen 
schreiben. So wie er über Brechts Theorie und Praxis sagt, »Brecht gebrauchen, 
ohne ihn zu kritisieren, ist Verrat«8, so setzt er sich, obwohl er der Freund-Feind-
Dichotomie Carl Schmitts definitiv eine Absage erteilt, beim Inszenieren vom 
Lohndrücker 1988 und Hamlet/Maschine 1989 in durchaus produktiver Weise mit 
dessen Aufsatz Hamlet oder Hekuba (1956) auseinander (vgl. W 9, 246 u. 277). Jedoch 
ist es wichtig zu betonen, dass der Dialog mit den Toten bei Müller keine systema-
tische Totalität bilden muss, sondern dass niemand ausgelassen wird aus einem 
universalen Diskurs, in dem auch die Toten die Zukunft gestalten.

In diesem ganz offenen Dialog gibt es gewiss Personen, die von Müller nie di-
rekt zitiert werden. Wie beispielsweise Helen Fehervary gezeigt hat, bilden die 
Dramatiker*innen der frühen DDR einen wichtigen, wenn auch von Müller nicht 
erwähnten Bezugspunkt: Als Fehervary Die Umsiedlerin oder Das Leben auf dem 
Lande (1961) neben Erwin Strittmatter und Brecht las, erklärte Müller, es sei sinn-
voller, Die Umsiedlerin neben Der Dorfstraße (1955) von Alfred Matusche zu stellen.9 
Es gibt auch Momente, in denen Müller – ganz wie Brecht – den Germanist*innen 
Rätsel aufgibt. Im Folgenden möchte ich der Frage nachgehen, ob noch weitere 
Dramatiker*innen in seinen Dialog mit den Toten aufgenommen wurden, und so 
die Kriterien dieses Dialogs – d. h. die Aspekte nach denen Müller bestimmte Vor-
läufer*innen aufnimmt oder ausschließt – genauer untersuchen. Schließt Müller 
bestimmte tote Schriftsteller*innen aus seinem Dialog aus, und wenn ja, warum? 
Wie Schulz schreibt, scheinen Müllers Texte verschiedene ›Traditionsstränge‹ 
aufzugreifen, und wie Hans-Thies Lehmann betont, sind diese Stränge Teile einer 
selbstbewussten Strategie von Müllers Selbstdarstellung und Selbsteinbeziehung 
in die Literaturgeschichte, die »die Wahl einer spezifischen Tradition erkennen 
[lässt], ablesbar an sprechenden Auslassungen ebenso wie an emphatischen, häu-
fig wiederkehrenden Bezugnahmen.«10 Wie ist es denn zu deuten, wenn eine Per-
son bzw. eine bestimmte Reihe von Personen aus Müllers Diskurs und aus der von 
ihm gestifteten Tradition ausgeschlossen werden?

In diesem Zusammenhang erscheint es besonders auffällig, dass Friedrich 
Wolf nur selten von Müller benannt wird, obwohl Wolf als eine wichtige Person 

7  �Jonathan Kalb: The Theater of Heiner Müller. Cambridge: Cambridge University Press 1998, 
S. 14.

8  �Heiner Müller: Fatzer ± Keuner. In: ders.: W 8, S. 223-231, hier: S. 231.
9  �Siehe Helen Fehervary: Heiner Müllers Die Umsiedlerin oder Das Leben auf dem Lande und Alfred 

Matusches Die Dorfstraße. In: Hans Kruschwitz (Hg.): Ich bin meiner Zeit voraus. Utopie und 
Sinnlichkeit bei Heiner Müller. Berlin: Neofelis 2017, S. 247-257.

10  �Hans-Thies Lehmann: Deutsche Literatur. In: ders./Patrick Primavesi (Hg.): Heiner Müller 
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2003, S. 123-129, hier: S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Wood406

beim Gestalten eines neuen Theaters und einer neuen Gesellschaft nach dem 
Ende des Zweiten Weltkrieges in der DDR galt. Aber wie ich anhand einer Ana-
lyse von Müllers Weiberkomödie (1969) und Wolfs Bürgermeister Anna (1950) zeigen 
werde, scheint Wolf aus dem zukunftsgestaltenden, notwendig offenen Dialog 
mit den Toten ausgeschlossen zu sein, weil er aus Müllers Sicht eine Tradition des 
›anti-produktiven‹ Theaters vertritt. Die Landschaft der literarischen Tradition 
hat offensichtlich bestimmte Grenzen, die Müller mit Hilfe einer formal-drama-
tischen wie stoff lichen Auswahl festlegt.

Ein Wolf in der DDR

Bevor wir uns mit Müllers Einschätzung von Friedrich Wolf befassen, scheint 
es nützlich, einige Anmerkungen zum Status von Wolf in der DDR zu machen. 
Während des Zweiten Weltkrieges war Wolf zusammen mit den wichtigsten Per-
sonen des künftigen SED-Politbüros im russischen Exil. Er war schon zu dieser 
Zeit als Dramatiker bekannt und in den ersten Jahren der DDR zählten seine 
Stücke zu einer antifaschistischen, sozialistischen Tradition, die ganz nach dem 
Geschmack der Führung der SED war. Unter der Leitung von Maxim Vallentin 
sollte sich das neue sozialistische Theater in einem neuen sozialistischen, demo-
kratischen Deutschland an dem sowjetischen Vorbild orientieren.11 Es ist daher 
kein Zufall, dass die Spielpläne des Maxim Gorki Theaters in den ersten Jahren der 
DDR Wolfs in der Kriegszeit geschriebene antifaschistische Stücke aufführten. 
1952 als ›sozialistisches Modelltheater‹ gegründet, war das Maxim Gorki Theater 
der Ort, an dem Vallentin dem neuen Publikum Konstantin Sergejewitsch Stanis-
lawskis Theaterkunst und naturalistische Inszenierungen der Klassiker und der 
Stücke sowjetischer Dramatiker präsentieren konnte. Neben Johannes R. Becher 
und Erich Blach war Wolf einer der wenigen zeitgenössischen deutschen Drama-
tiker, deren Stücke in den ersten Jahren inszeniert wurden.12

In den frühen Debatten um Formalismus und Realismus im Theater repräsen-
tierte Wolf eine Antithese zu Brecht. Nach Jack Zipes stand Wolf

für die überkommenen aristotelischen Prinzipien, für geschlossene Form, psycho-
logisches Theater, Stanislawski, pedantisches Drama, den Vorrang des Inhalts vor 

11  �Vgl. Petra Stuber: Spielräume und Grenzen. Studien zum DDR-Theater. Berlin: Links 1998, 
S. 156; Michael Wood: Heiner Müller’s Democratic Theater. The Politics of Making the Audien-
ce Work. Rochester, New York: Camden House 2017, S. 36-38.

12  �Vgl. Julia Niehaus/Manfred Möckel/Harald Müller (Hg.): Maxim Gorki Theater. 50 Jahre und 
kein Ende. Berlin: Theater der Zeit 2002, S.  180f. Erst ab Juni 1957 finden Stücke von Alfred 
Matusche, Gert Weymann, und Heiner Müller ihren Weg in den Spielplan des Gorki-Theaters.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Dialog mit einigen Toten 407

der Form; Brecht für anti-aristotelische und anti-stanislawskische Positionen, für 
das Experiment, die offene Form, objektivierendes oder episches Theater, unpe-
dantisches Drama, die Dialektik von Form und Inhalt.13

Laut Wolfgang Emmerich war Wolf »ein Vertreter jenes aristotelischen Theaters, 
das die geschlossene, werkhafte Form des Dramas anstrebte und in der Katharsis 
ein unveräußerliches Element sah«.14 Für Fritz J. Raddatz nahm deshalb Wolf »be-
wußt eine aristotelische, also anti-brechtsche Position« ein.15 Wolf gehöre zu »Ot-
her Ways – Other Writers«16 der DDR-Dramatik, wie Gottfried Fischborn es 1980 
formuliert: Er sei Teil einer vielfältigen Szene des anderen, d. h. nicht-Brecht’-
schen Theaters. Zeitzeug*innen bestätigen diese Einordnung: Als 1957 fünf jun-
ge DDR-Dramatiker*innen auf die Rundfrage, welche Funktion das Theater der 
Gegenwart habe und wie es diese erfülle, antworteten, bezogen sich die Befragten 
mehrmals direkt auf Brecht, aber zu Wolf gibt es keinen einzigen Hinweis.17 Dem 
widerspricht allerdings Fritz Raddatz, wenn er betont, dass Wolfs’ »Stück-Mo-
delle doch offenbar mehr Einf luß ausgeübt haben als heute zugegeben« wird.18 
Zipes allerdings argumentiert, dass Brecht und Wolf nicht so gegensätzlich seien, 
wie die Literaturgeschichtsschreibung allgemein behauptet.19 Was Wolf jedoch 
besonders deutlich von Brecht unterscheidet, war seine offizielle Position in der 
Partei: Er war z. B. erster Botschafter der DDR in Polen und getreuer Parteigenos-
se, auch wenn er nicht immer einverstanden war mit den konkreten Zielen und 
Mitteln der SED.20

Soviel zu Wolfs allgemeinen Status in der DDR. Wie aber war Heiner Müllers 
Position zu Friedrich Wolf? Wolfs Name wird in Müllers Schriften und Gesprä-
chen nur selten erwähnt. 1977 im Gespräch mit Bernard Umbrecht erinnert sich 

13  �Jack Zipes: Bertolt Brecht oder Friedrich Wolf? Zur Tradition des Dramas in der DDR. In: Pe-
ter Uwe Hohendahl/Patricia Herminghouse (Hg.): Literatur und Literaturtheorie in der DDR. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976, S. 191-240, hier: S. 192.

14  �Wolfgang Emmerich: Kleine Literaturgeschichte der DDR. Erweiterte Neuausgabe. Berlin: 
Aufbau 2009, S. 98-99.

15  �Fritz J. Raddatz: Traditionen und Tendenzen. Materialien zur Literatur in der DDR. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 1976, S. 416.

16  �Gottfried Fischborn: The Drama of the German Democratic Republic since Brecht: An Outline. 
Übers. v. Peter Harris/Pia Kleber. In: Modern Drama 23 (1980), H. 4, S. 422-434.

17  �Vgl. z. B. Peter Hacks/Harald Hauser/Joachim Knauth/Hans Pfeif fer/Hedda Zinner: Das Thea-
ter der Gegenwart. Eine Rundfrage. In: Neue Deutsche Literatur 5 (1957), H. 4, S. 127-134.

18  �Raddatz: Traditionen und Tendenzen, S. 415.
19  �Vgl. Zipes: Bertolt Brecht oder Friedrich Wolf?, S. 193f.
20  �Für eine detaillierte Diskussion der Beziehung zwischen Wolf und den Organisationen der 

SED und deren Tätigkeiten im letzten Jahr seines Lebens (1953) siehe Christel Berger: Friedrich 
Wolf 1953. Eine unvollständige Biographie rückwärts. Berlin: Schwarzdruck 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Wood408

Müller an den Streit von 1949 zwischen Wolf und Brecht über Mutter Courage und 
ihre Kinder (1939). Wolf kritisierte Brechts Stück, da Mutter Courage keine Einsicht 
in ihr Fehlverhalten habe; am Ende werde dem Publikum kein Beispiel gegeben, 
mit dessen Hilfe es lernen könne. Aus Müllers Sicht macht Wolf insofern einen 
Fehler, als er die Produktivität des Theaters negiere:

[…] bei diesen Einschätzungen oder diesen Kategorisierungen von Stücken posi-
tiv-negativ, die vom Stofflichen ausgehen, wird immer der Wirkungsfaktor aus-
geklammert. Also wird immer das Publikum ausgeklammert. Und ein Drama ent-
steht ja nicht auf der Bühne, findet nicht auf der Bühne statt, sondern zwischen 
Bühne und Zuschauerraum.21

Hier sehen wir einen zentralen Unterschied zwischen Wolf und Brecht, wobei 
Müller zweifelsohne auf der Brecht’schen Seite steht: Während Brecht die Nega-
tion zeigt, damit die Negation der Negation die Arbeit der Zuschauenden ist, ist 
Wolfs Theater nach Zipes »eine Negation der Negation, wobei das Publikum sich mit 
dem aufsteigenden Kräften identifizieren sollte«.22 Für Müller ist Wolfs Theater 
nicht produktiv, dialektisch, zukunftsorientiert, sondern vertritt eine geschlos-
sene dramatische Form, die die Zuschauenden vom Theater ausschließt, das Thea-
ter von der Realität ausgrenzt.

Wenn wir Müllers Gedanken zu den Stücken Wolfs lesen, erkennen wir noch 
weitere Aspekte seiner negativen Bewertung des älteren Dramatikers. Schon 1956 
in seiner Rezension des fünften Bandes einer neuen Werkausgabe von Wolfs 
Stücken schreibt Müller: »Wolf, dem vitalen politischen Dramatiker, war der 
Formalismus fremd […].«23 Im Kontext der Formalismusdebatte könnte Müllers 
Bemerkung positiv erscheinen, vermutlich als Verteidigung eines vor kurzem ge-
storbenen Autors gegenüber der SED. Müller zieht dabei aber eine klare Grenze 
zwischen dem erfolgreichen Experimentieren mit der Sprache in den Stücken 
Georg Kaisers und in denen des jungen Friedrich Wolf, wobei Müller die Mühen 
des letzteren als gescheiterte Nachahmung sieht. Laut Müller waren Wolfs Schil-
derungen der erst vor kurzem vergangenen Ereignisse – wie z. B. bei seiner Dar-
stellung der Marinemeuterei von 1918 in Die Matrosen von Cattaro (1930) – zu ein-
deutig, als dass sie politisch wirkungsfähig hätten sein können. 34 Jahre später 
erklärt Müller den Grund dieser fehlenden Wirkung damit, dass Wolf sehr schnell 
geschrieben habe und so Stücke zur erst kurz zurückliegenden Geschichte ver-
fassen konnte. In dieser Hinsicht unterschied er sich von Brecht, der langsamer 
arbeitete und infolgedessen kaum aktuelle Ereignisse in seinen Stücken direkt 

21  �Heiner Müller: Gespräch mit Bernard Umbrecht. In: ders.: W 10, S. 99-119, hier: S. 102.
22  �Zipes: Bertolt Brecht oder Friedrich Wolf?, S. 202. Hervorhebung im Original.
23  �Heiner Müller: Altes und Neues. In: W 8, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Dialog mit einigen Toten 409

behandelte. Wolf reagiere direkt auf aktuelle Ereignisse, während Brecht grund-
sätzliche Strukturen erforsche.24 1956 behauptet Müller, Wolfs Werk sei wichtig 
als »Zeitdokument« (vgl. W 8, 121), aber habe keinen Wert mehr als Dramatik.

Schwank um eine Komödie

Da Müllers Einschätzung von Friedrich Wolfs Theatertexten eher negativ ist, 
überrascht es nicht, dass literaturwissenschaftliche Vergleiche zwischen den 
Texten der beiden Autoren kaum zu finden sind. Ich möchte jedoch zeigen, wie 
Müller eine Art Konfrontation mit Wolfs Dramatik in einem seiner Stücke insze-
niert, und zwar in seinem nur selten untersuchten Text Weiberkomödie von 1969, 
einem Schwank nach dem erst 1961 veröffentlichten Hörspiel Die Weiberbrigade 
von Inge Müller. Weiberkomödie wird bei Überblicken und Diskussionen von Mül-
lers Texten oft ausgelassen, wie z. B. in Schulz’ Buch über Müller von 1980, in dem 
der Text nicht einmal erwähnt wird,25 bei Norbert Otto Eke und Kalb wird er nur 
f lüchtig und in Klammern behandelt. Bei ersterem kommt Weiberkomödie nur in 
einer Liste von Stücken vor, bei denen Fritz Marquardt Regie geführt hat,26 und 
zwar als Beispiel für Müllers »Auseinandersetzung mit ›bürgerlichen‹ Theater-
formen wie Oper, Laienspiel und Schwank (Drachenoper, Horizonte/Waldstück, 
Weiberkomödie)«.27 Kalb nennt das Stück nur einmal in seiner Studie und schreibt, 
dass »[c]rass prurience and graphic sexual description are vital to many of [Mül-
ler’s] works (The Mission, Medea Material and Weiberkomödie […] come immediate-
ly to mind).«28 Selbst in Alexandra von Hirschfelds Studie über Frauenfiguren im 
dramatischen Werk Heiner Müllers von 1999 wird Weiberkomödie in keiner Weise 
berücksichtigt.29 Zwei Aspekte sprechen anscheinend gegen die Inklusion der 
Weiberkomödie: Erstens wurde sie zu der Zeit geschrieben und uraufgeführt, als 
Müller Macbeth (1971), Mauser (1970) und Zement (1972) verfasst hat; und mit Aus-
nahme der Versform und ein Paar thematischen Kleinigkeiten hat Weiberkomödie 
angeblich fast nichts mit diesen Stücken gemeinsam.30 Zweitens entspricht das 

24  �Vgl. auch Heiner Müller: Das Jahrhundert der Konterrevolution. In: ders.: W 11, S. 543-557, hier: 
S. 548.

25 � Vgl. Schulz: Heiner Müller.
26  �Vgl. Norbert Otto Eke: Heiner Müller. Stuttgart: Reclam 1999, S. 32.
27  �Eke: Heiner Müller, S. 37.
28  �Kalb: Theater of Heiner Müller, S. 176.
29  �Vgl. Alexandra von Hirschfeld: Frauenfiguren im dramatischen Werk Heiner Müllers. Mar-

burg: Tectum 1999.
30  �Vgl. z. B. Joachim Fiebach: Inseln der Unordnung. Fünf Versuche zu Heiner Müllers Theater-

texten. Berlin: Henschel 1990, S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Wood410

Stück anhand seiner formalen Komposition, Heiterkeit und allgemeinen Stim-
mung nicht unseren Erwartungen an Heiner Müller. Für Carlotta von Maltzan gilt 
das Stück als »Ausrutscher«31 im Werk Müllers auch weil er selbst es anscheinend 
nicht ernst genommen habe; Roland Wiegenstein betont, dass Weiberkomödie von 
einer »Märchenstimmung«32 gefärbt sei. Aus dramatisch-formaler Sicht sieht 
Weiberkomödie so aus, als sei dieser Text ein ›Außenseiter‹. Mit den Worten Mal-
gorzata Sugieras: »Wenn Müller im Bau schon zwischen epischer Ref lexion und 
dramatischen Geschehen alterniert […], so entwickelt sich die Handlung in der 
Weiberkomödie linear und unproblematisch wie bei einem Autor, der nie von Brecht 
gehört hat.«33 Ich stimme Sugiera nicht völlig zu, aber auffällig ist die (scheinbar) 
klare Trennung zwischen dem Brecht-Schüler Müller und einem anderen Müller, 
der in den Spuren einer aristotelischen, Wolfʼschen Tradition schreibt – oder – 
was noch wahrscheinlicher ist – auf deren theatralen ›Bankrott‹ hinweisen will.

Weiberkomödie handelt von einer Brigade Frauen, die erfolgreich einen Kran 
montiert. Die Männer arbeiten nicht, da sie sich im Kampf um die günstigsten 
Schauplätze, von denen sie am besten der Schlosserin Jenny Nägele beim Nackt-
baden im Baggerteich zusehen können, verletzt haben. Jenny ist (ganz wie Balke 
vor ihr) »Bestarbeiterin«.34 In der Weiberkomödie finden wir eine Konstellation von 
Konf likten, die auch in der neuen Gesellschaft noch gelöst werden müssen, im 
Vordergrund steht dabei der Geschlechterkampf: Auch in einem sozialistischen 
Land gilt es noch zu erkennen, dass die Frau ein Mensch und kein Sexobjekt ist und 
genauso viel kann und genauso hart arbeitet wie ein Mann; es darf keinen Unter-
schied mehr zwischen »Männerarbeit« (W  4,  190) und »Frauenarbeit« (W  4,  191) 
geben. Eine weitere Ebene des Textes bildet der Konf likt zwischen Altem und 
Neuem, da verschiedene Figuren die neue Situation, d. h. die gesellschaftliche 
Realität, nicht begreifen können. Wie Karl sagt: »Kapitalismus ist Ausbeutung / 
Des Menschen durch den Menschen. Sozialismus / Ist Ausbeutung des Mannes 
durch die Frau« (W 4, 201). Genauso wie in Der Lohndrücker (1956/57) wird ein Kon-
f likt dargestellt zwischen individueller Initiative und Allgemeinheit, sprich dem 
Plan. Jenny hat einen »Verbesserungsvorschlag« (W 4, 183), der dringend nötig ist, 
da, wie der Meister sagt (wieder ähnlich wie Kant in Der Lohndrücker): »Die Ter-
mine sind im Eimer / Wenn wir den Kran am Montag nicht umsetzen« (W 4, 186). 

31  �Carlotta von Maltzan: Zur Bedeutung von Geschichte, Sexualität und Tod im Werk Heiner 
Müllers. Frankfurt a. M.: Lang 1988, S. 125.

32  �Roland H. Wiegenstein: Länger als Glück ist Zeit, und länger als Unglück. Entfremdung und 
Widerspruch im Werk Heiner Müllers. In: Judith R. Scheid (Hg.): Zum Drama in der DDR. Hei-
ner Müller und Peter Hacks. Stuttgart: Klett 1981, S. 93-113, hier: S. 107f.

33  �Malgorzata Sugiera: Weiberkomödie. In: Lehmann/Primavesi (Hg.): Heiner Müller Handbuch, 
S. 288-290, hier: S. 289.

34  �Heiner Müller: Weiberkomödie. In: ders.: W 4, S. 177-242, hier: S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Dialog mit einigen Toten 411

Jennys Vorschlag wird aber anfänglich nicht angenommen, da sie nackt im Bag-
gerteich gebadet hat, was zur Verletzung der männlichen Arbeitskraft geführt 
hat. Kaderleiter Zabel erklärt: »Das ist Plansabotage. Ihr unmoralisches Verhalten 
hält / Die Produktion auf« (W 4, 189).

Wenn wir Weiberkomödie als Komödie über die Lage der Frauen in einer neuen 
sozialistischen Realität lesen, in der eine junge Frau am Ende erfolgreich ist, dann 
hat Müllers Text einige deutliche Gemeinsamkeiten mit Friedrich Wolfs Komödie 
Bürgermeister Anna von 1950. Dort kämpft die junge 23-jährige Bürgermeisterin 
Anna Drews gegen die frauenfeindlichen Einstellungen der ländlichen Klein-
bürger und arbeitet im Büro und auf der Baustelle für eine bessere Zukunft. So 
sagt sie zum Großbauer Lehmkuhl: »Was früher war, war früher, Lehmkuhl: heut 
ist’s wichtig, daß unser Dorf zum Winter die Schule hat.«35 Weil es den Männern 
nicht gefällt, dass sie auf eine (junge) Frau hören müssen, machen sie beim Bau 
der Schule nicht mit, sodass die Frauen die Arbeit selbst machen müssen. Außer-
dem gibt es wie in Weiberkomödie einen dritten Konf likt, nämlich den zwischen 
individueller Initiative und Plan. Anna und die Frauen haben schon einen Teil der 
Schule gebaut, als der Landrat die Einstellung des Baus fordert:

Landrat: […] Aber wozu machen wir heute unsre Wirtschaftspläne, worin alles ein-
geplant ist, Steine, Holz, Ziegel, Nägel, wenn ihr unsern ganzen Plan umschmei-
ßen wollt!
Anna: Im Gegenteil, Herr Landrat, wir wollen den Plan nicht umschmeißen, son-
dern ihn gerade weitertreiben – durch unsere Initiative.
Landrat zweifelnd: Durch eure Initiative?
Anna leidenschaf tlich: Jawohl, Plan und Initiative sind keine Gegensätze; sie ergän-
zen einander. Gerade durch unsere Initiative, durch die Initiative der Jugend und 
der Frauen…
Landrat: … der Frauen, die ihren Männern von Haus und Herd weglaufen, so daß 
hier fast zum Bürgerkrieg kommt… (B 239)

Der Landrat steht für den Plan, und die Planerfüllung verlangt, dass Frauen 
›Frauen‹ bleiben und Männer ihre ›natürliche‹ Position am Arbeitsplatz einneh-
men dürfen. Diese Position gestattet keine Neuorientierung der Geschlechterrol-
len am Arbeitsplatz geschweige denn Eigeninitiative. Es ist keine Überraschung, 
dass Walther Pollatschek meint, dieser Konf likt zwischen Plan und Initiative sei 
nicht antagonistisch – er will Wolf als guten Parteimann darstellen und die nicht 

35  �Friedrich Wolf: Bürgermeister Anna. In: ders.: Gesammelte Werke. 16 Bde. Hg. v. Else Wolf/
Walther Pollatschek. Bd. 6: Dramen 6. Berlin: Aufbau 1960, S. 195-281, hier: S. 205. Im Folgen-
den zitiert mit der Sigle ›B‹ und der Seitenzahl in Klammern im Fließtext direkt nach dem Zi-
tat.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Wood412

ausreichende Gleichberechtigung der Geschlechter in der DDR verbergen.36 Bür-
germeister Anna, H.  G. Huettich zu Folge, »clearly delineates and celebrates the 
›progressive‹ priorities of the new state and its citizens«.37 Doch Bürgermeister 
Anna ist nicht so simpel, wie Huettich meint: Der Landrat, d. h. der Repräsentant 
des neuen Staates, ist kein neuer Mensch und muss deshalb von Anna überzeugt 
werden, dass sie mit ihrer Initiative im Recht ist. Am Ende des Stücks gibt es folg-
lich ein Happy End: Anna erhält endlich die Baugenehmigung für die Schule, ihr 
Mann Jupp lernt, dass auch Mädchen Bürgermeister sein können, und alle helfen 
beim Bau mit.

In dem Bereich der Handlung und des Konf likts hat Müllers Weiberkomödie viel 
gemeinsam mit Bürgermeister Anna. Außerdem benutzen beide Texte eine ähnliche 
Wort- und Situationskomik und könnten als ›ernste Komödien‹ bezeichnet werden, 
denn sie »lassen eine negative Tendenz, die das Ergebnis der gesellschaftlichen 
Entwicklung der Frau ist, ans Licht kommen.«38 Beide Stücke zeigen, wie sich eine 
neue gesellschaftliche Realität aus einer alten formt, und orientieren sich primär 
an der plebejischen Tradition der heiteren Komödie. Zudem übernimmt Müller ein 
zentrales Motiv aus Bürgermeister Anna: Annas Verhalten wird wiederholt so be-
schrieben, als wolle sie »mit dem Kopf durch die Wand« (B 198). Lehmkuhl sagt z. B. 
zu ihr: »So ’n Schädel wie deiner müßt mir ins Haus, Anne, mit dem gehst du durch 
die dickste Wand!« (B 204) Das erinnert an Der Lohndrücker:

Der Arzt: […] Was ist mit ihrem Schädel, Balke? Wollten Sie wieder mit dem Kopf 
durch die Wand? Die Wand war stärker, wie?
Balke: Die Wand war ich.39

In den beiden früheren Stücken Bürgermeister Anna und Der Lohndrücker lässt sich 
das Motiv des ›Schädels‹ als Metapher für den Themenkomplex der Bewusstseins-
änderung der Protagonistin bzw. des Protagonisten verstehen. Die Wand, durch 
die Anna stoßen muss, besteht aus den unterentwickelten Einstellungen ihrer 
Mitbürger*innen, die Wand, die Balke zertrümmern musste, war dagegen sein 
eigenes Bewusstsein. Am Anfang der Weiberkomödie sagt Jenny »Was geraucht hat, 
war mein Schädel« (W 4, 188). Aber am Ende finden wir statt Schädeln und Köpfen 

36  �Walther Pollatschek: Friedrich Wolf. Leben und Schaf fen. Leipzig: Reclam 1974, S. 242.
37  �H.  G. Huettich. Theater in the Planned Society. Contemporary Drama in the German De-

mocratic Republic in its Historical, Political, and Cultural Context. Chapel Hill: University of 
North Carolina Press 1978, S. 23.

38  �Jack Zipes: Die Funktion der Frau in den Komödien der DDR. Noch einmal: Brecht und die Fol-
gen. In: Wolfgang Paulsen (Hg.): Die deutsche Komödie im zwanzigsten Jahrhundert. Heidel-
berg: Stiehm 1976, S. 187-205, hier: S. 198.

39  �Heiner Müller: Der Lohndrücker. In: ders.: W 3, S. 27-64, hier: S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Dialog mit einigen Toten 413

Perücken, die von Männern getragen und vom Inspizienten im Theater bereitge-
stellt werden, damit die Männer an der beispielhaften Frauenarbeit teilnehmen 
können. Wenn Zabel Franz Häcksel danach fragt, warum er eine Perücke trägt, 
antwortet dieser lakonisch: »Politik. / Der Kran ist Frauenarbeit. Beispielsweise« 
(W 4, 237). Diese neu ins Stück eingeführte Figur verspottet damit die Sprache der 
positiven Beispiele und der angeblichen, neuen Position der Frauen in der DDR. 
Zuvor meint Hilde Prill: »Wir müssen das politisch sehn, versteht ihr. / Wenn 
Frauen einen Kran umlegen hier / Das gibt ein Beispiel für die Republik« (W 4, 215). 
Die Komödie ist zu Ende, bevor das Stück vorbei ist, und nach lauter Rollenspiel 
erfolgt hinter den Kulissen die erfolgreiche Kranmontage.

Die Handlung von Weiberkomödie löst sich auf, dem entsprechend hören wir 
von Kaschiebe: »Das Stück geht so nicht weiter« (W  4,  237), und dass die Figu-
ren nicht wissen, dass sie im Theater sind (vgl. W 4, 237). Der Vorhang fällt und 
die Trennung zwischen Bühne und Realität verschwindet, bevor Kaschiebe die 
Zuschauenden direkt anspricht. Sie erklärt, dass das Stück ein positives Beispiel 
vorgeführt hat. Ihr abschließender Monolog lautet:

Geehrtes Publikum. An diesem Ort
Hat heute eine Frau das letzte Wort.
Ich hoff, daß mancher sich ein Beispiel nimmt
Wie man sich nicht und wie man sich benimmt.
[…]
Und das ist nun unsrer Komödie Schluß
Weil sie doch endlich einmal aufhörn muß.
Spielt sie nun selber fort zum guten Ende
Und wenn sie euch gefiel, rührt eure Hände. (W 4, 242)

Was passiert hier? Bevor wir diese Schlusssätze hören, sind wir nur einem großen 
Durcheinander auf (und hinter) der Bühne begegnet. Da der Erfolg der Kranmon-
tage nur berichtet wird, wissen wir auch nicht, vom wem sie vollgezogen wurde; 
unter den Frauen gibt es auch bestimmt perückentragende Männer. Jenny Näg-
le  – die angeblich positive Heldin des Stücks – ist einfach verschwunden, da-
mit Kaschiebe das Stück zu Ende bringen kann, nachdem sie endlich von ihrem 
Traum der Welteroberung berichtet hat. Das »scheint«, nach Wiegenstein, »für 
einmal gelöst, freundlich, in einer Lustigkeit, die stets in Gefahr ist, harmlos zu 
werden«.40 Es gibt aber Konf likte und Situationen, die noch keine Lösung gefun-
den haben. Was Fehervary über die Lage der Frauenfiguren in Müllers Texten im 
Allgemein schreibt, trif ft auch im Fall von Jenny Nägle zu: Wir sehen, dass, wenn 
Jenny spricht oder handelt, sie es »im Rahmen ihres Schweigens und ihrer Ab-

40  �Wiegenstein: Länger als Glück ist die Zeit, S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Wood414

wesenheit, nicht zu deren Überwindung«41 tut. Jenny zitiert auch August Bebels 
Formulierung »Die Frau ist ein Mensch wie der Mann, und sie soll wie er die Frei-
heit haben, über sich zu verfügen als ihr eigener Herr« (W 4, 189). Das Ideal der 
Gleichberechtigung der Geschlechter existiert zwar schon im Traum vom Sozia-
lismus, aber Jennys Erlebnisse sprechen dagegen. Um Mutter zu sein, muss sie 
am Wochenende heimliche Besuche ins nächstliegende Dorf machen, damit sie 
ihr verstecktes Kind sehen kann; Häcksel, der sie heiraten möchte, glaubt, dass 
sie nicht arbeiten sollte; am Ende verschwindet sie einfach, ohne wieder als Arbei-
terin unter Arbeitern zu erscheinen. Sie hat gearbeitet, aber die Geschlechterver-
hältnisse haben sich kaum geändert.

Das Ende von Weiberkomödie scheint aber nahezulegen, dass ein positives Bei-
spiel vorgeführt worden ist, von dem die Zuschauenden lernen können und das 
das Publikum zu Hause zu Ende spielen soll. Etwas Ähnliches finden wir in Bür-
germeister Anna: Auch dort findet keine echte Änderung im Bewusstsein der Fi-
guren statt, sondern die Einstellungen Lehmkuhls und des Forstmeisters werden 
einfach als altmodisch entlarvt und Jupp – Annas Liebhaber – gewinnt Einsicht 
in seine ›Dummheit‹. Ganz am Ende des Stücks sehen wir Anna und Jupp, als sie 
den Konf likt lösen und ein Beispiel für die Zukunft geben:

Jupp sie umarmend: Anne, Mädel, Bürgermeisterin… geht das denn alles zusammen?
Anna: Es geht.
Jupp: Und heute noch, Anne, fahr ich den Trecker und – ich helf dir bei der Schule!
Anna zieht seinen Verband fester an: Hast du mir nicht schon geholfen, Jupp? 
(B 281. Hervorhebungen im Original.)

Anna ist die positive Heldin, die von Anfang an weiß, dass sie Recht hat. Ihren 
letzten Worten zufolge müssten wir uns unserer Fehler bewusst werden und uns 
für die Arbeiten der Annas dieser Welt engagieren. Jupp hat Anna schon dadurch 
geholfen, dass er dem Publikum ein Beispiel des falschen Handelns und der sich 
daraus ergebenden Bewusstseinsänderung gegeben hat. Wolfs Stück verknüpft 
also zwei positive Beispiele. Sowohl bei Wolf als auch bei Müller soll das Publi-
kum die Rolle eines kollektiven Helden spielen. In diesem Sinne scheint es als 
stünde Weiberkomödie in der Tradition von Wolfs Theater, das Müller allerdings 
für unproduktiv gehalten hat. Statt Weiberkomödie als ›Komödie‹ zu beschreiben, 
schreibt Müller 1975:

41  �Helen Fehervary: Die erzählerische Kolonisierung des weiblichen Schweigens. Frauen und 
Arbeit in der DDR-Literatur. In: Reinhold Grimm/Jost Hermand (Hg.): Arbeit als Thema in der 
deutschen Literatur vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Königstein: Athenäum 1979, S. 171-195, 
hier: S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Dialog mit einigen Toten 415

Den Schwank unterscheidet von der Komödie, daß er das kleinbürgerliche Mo-
ment mehr zum Gegenstand des Amüsements als der Kritik macht. Daß die 
ökonomischen Grenzen der Emanzipation in Weiberkomödie nur Theater (als Re-
quisiten eingesetzt) und nicht, in ihrer dialektischen Einheit mit ihrer Geburtshel-
ferrolle, reflektiert sind, hält den Text auf dem Niveau einer Art (sozialistischer) 
Bierzeitung. Er sollte nicht als mehr gelesen werden.42

Laut Müller wird Emanzipation nur in Form des Theaters behandelt. Die meta-
theatrale Ebene des Stücks unterstreicht, dass das, was auf der Bühne geschieht, 
dort auch bleibt und nicht in die Realität der Zuschauenden eingreifen kann. 
Wenn die Figuren stets von der ›Politik‹ ihrer Handlungen reden, ist das auch eine 
Maßnahme seitens der Bühne, die Möglichkeiten des Publikums zu mindern und 
auszugrenzen. Sogar die Funktion der Frau in der Komödie wird so als leere Geste 
entlarvt: Häcksel will bei der Kranmontage mitmachen, da er den Frauen nicht 
zutraut, dass sie seinen Kran nicht ›kaputt‹ machen. Aber auch er wird dann eine 
Perücke tragen: »Damit das Beispiel nicht beschädigt wird« (W 4, 216 u. 228). Wie 
Häcksel sagt: »Die Haare sind politisch« (W 4, 234). Der Schein der Fortschrittlich-
keit ist wichtiger als der tatsächliche Fortschritt. Prill meint: »Wir stimmen mit 
dem Leben sozusagen / Nicht überein. Das muß man doch mal sagen / Ich meine, 
will man uns hier karikieren« (W, 239); worauf Zabel antwortet, »Das mußt du mit 
dem Autor diskutieren« (W, 239). Der (männliche) Autor hat ein Bild einer Situa-
tion geliefert, in der die typisierten Figuren der Komödie keine Verbindung zur 
Realität haben. Müller nimmt Wolfs Form der aristotelischen Komödie über die 
Lage der Frau in der sozialistischen Gesellschaft und macht sie zum Gespött. Das 
Happy End des Stücks hat hier keinerlei Funktion außer einer theatralen: dass es 
sich hinter dem Vorhang vollzieht. Die Distanz zwischen Bühne und Zuschauen-
den könnte nicht größer sein.

Weiberkomödie dient als Schwank über die Funktion der positiven Beispiele im 
Theater. Müller zufolge ist Weiberkomödie »ein absolut harmloses Stück« (W 9, 114), 
das als Gelegenheitsarbeit entstand, nach Fritz Marquardt habe Müller den Text 
nur wegen des Honorars geschrieben, der Auftrag kam vom Maxim Gorki Thea-
ter.43 Indem er diesen Text für das Gorki-Theater verfasst, kritisiert Müller die 
Tradition eines Theaters der positiven Helden, das er in den Stücken Wolfs und 
dessen Nachfolger*innen findet, die ihr ›Zuhause‹ im Gorki hatten. Die Weiber-
komödie ist demnach definitiv nicht ›harmlos‹: Das Stück dient als kluger Angriff 
auf eine bestimmte Theater-Tradition.

42  �Heiner Müller: Weiberkomödie [Nachbemerkung]. In: ders.: Texte 4. Theater-Arbeit. Berlin: 
Rotbuch 1975, S. 67-116, hier: S. 116; vgl. auch W 4, S. 569.

43  �Vgl. Jan-Christoph Hauschild: Heiner Müller oder Das Prinzip Zweifel. Eine Biographie. Berlin: 
Aufbau 2001, S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Wood416

Traditionsbildung

Zurück zum Thema Ausgrenzung, Selektion, Ausschließung. Am Anfang dieses 
Beitrags habe ich Müllers Positionen zum universalen Diskurs und zum ›Dialog 
mit den Toten‹ dargestellt. Wenn wir die Zukunft gestalten wollen, müssen wir – 
so Müller – die Toten miteinbeziehen. Wenn wir von Tradition sprechen, würden 
wir deshalb erwarten, dass Müller immer offen ist für den Dialog mit allen Toten 
und sich so auf eine universale Tradition von Partner*innen und Gegner*innen 
bezieht. Müllers Traditionswahl ist aber sehr selektiv, ausschließend und hat kla-
re Grenzen.44 Wie wir anhand der Analyse von Müllers Beziehung zu Friedrich 
Wolf und zur Tradition der sozialistischen Dramatik gezeigt haben, besitzt diese – 
aus Müllers Sicht – keine produktive Funktion beim Gestalten einer Zukunft, sie 
sei vielmehr aus diesem ›Dialog mit den Toten‹ ausgeschlossen.

Interessanterweise beginnt Weiberkomödie mit einem kurzen Prolog, in dem 
Müller die Problematik der Geschlechterverhältnisse in eine literarische Tradition 
stellt: Die Substanz dieser Komödie sei »so alt wie neu / Adam und Eva waren 
schon dabei / und spielten ihre Rollen schlecht und recht / Von Aristophanes bis 
Bertolt Brecht« (W  4,  179). Der altgriechische Komödienschreiber steht am An-
fang dieser speziellen Literaturgeschichte und Brecht an deren Ende; Wolf liegt 
offensichtlich dazwischen, wird aber nicht genannt, da er keine Rolle in einem 
die Zukunft gestaltenden ›Dialog mit den Toten‹ spielt. Nach Müllers Ansicht er-
klärt Friedrich Wolf dem Publikum, was es lernen solle und was es mit nach Hau-
se zu nehmen habe, selbst wenn es die Komplexität der historischen Verhältnisse 
nicht verstanden hat. Der Autor wird damit sozusagen »Komplice[] der Macht« 
(W 8, 211). Müllers Weiberkomödie plädiert also für einen eingeschränkten Dialog, 
d. h. einen Dialog nur mit bestimmten Toten, indem die Leere und die Unbrauch-
barkeit einer entgegengesetzten Tradition akzentuiert wird.

Literatur

Berger, Christel: Friedrich Wolf 1953. Eine unvollständige Biographie rückwärts. 
Berlin: Schwarzdruck 2006.

Eke, Norbert Otto: Heiner Müller. Stuttgart: Reclam 1999.
Emmerich, Wolfgang: Kleine Literaturgeschichte der DDR. Erweiterte Neuausga-

be. Berlin: Auf bau 2009.
Fehervary, Helen: Die erzählerische Kolonisierung des weiblichen Schweigens. 

Frauen und Arbeit in der DDR-Literatur. In: Reinhold Grimm/Jost Hermand 

44  �Lehmann: Deutsche Literatur, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Dialog mit einigen Toten 417

(Hg.): Arbeit als Thema in der deutschen Literatur vom Mittelalter bis zur 
Gegenwart. Königstein: Athenäum 1979, S. 171-195.

Fehervary, Helen: Heiner Müllers Die Umsiedlerin oder Das Leben auf dem Lande und 
Alfred Matusches Die Dorfstraße. In: Hans Kruschwitz (Hg.): Ich bin meiner 
Zeit voraus. Utopie und Sinnlichkeit bei Heiner Müller. Berlin: Neofelis 2017, 
S. 247-257.

Fiebach, Joachim: Inseln der Unordnung. Fünf Versuche zu Heiner Müllers Thea-
tertexten. Berlin: Henschel 1990.

Fischborn, Gottfried: The Drama of the German Democratic Republic since 
Brecht: An Outline. Übers. v. Peter Harris/Pia Kleber. In: Modern Drama 23 
(1980), H. 4, S. 422-434.

Hacks, Peter/Harald Hauser/Joachim Knauth/Hans Pfeiffer/Hedda Zinner: Das 
Theater der Gegenwart. Eine Rundfrage. In: Neue Deutsche Literatur 5 (1957), 
H. 4, S. 127-134.

Hauschild, Jan-Christoph: Heiner Müller oder Das Prinzip Zweifel. Eine Biogra-
phie. Berlin: Auf bau 2001.

Hirschfeld, Alexandra von: Frauenfiguren im dramatischen Werk Heiner Müllers. 
Marburg: Tectum 1999.

Huettich, H. G.: Theater in the Planned Society. Contemporary Drama in the Ger-
man Democratic Republic in its Historical, Political, and Cultural Context. 
Chapel Hill: University of North Carolina Press 1978.

Kalb, Jonathan: The Theater of Heiner Müller. Cambridge: Cambridge University 
Press 1998.

Lehmann, Hans-Thies: Deutsche Literatur. In: ders./Patrick Primavesi (Hg.): Hei-
ner Müller Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2003, 
S. 123-129.

Maltzan, Carlotta von: Zur Bedeutung von Geschichte, Sexualität und Tod im 
Werk Heiner Müllers. Frankfurt a. M.: Lang 1988.

Müller, Heiner: Weiberkomödie. In: ders.: Texte 4. Theater-Arbeit. Berlin: Rotbuch 
1975, S. 67-116.

Müller, Heiner: Der Lohndrücker. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. 
Frank Hörnigk. Bd. 3: Die Stücke 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 27-64.

Müller, Heiner: Weiberkomödie. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. 
Frank Hörnigk. Bd. 4: Die Stücke 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001, S. 177-
242.

Müller, Heiner: Altes und Neues. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. 
Frank Hörnigk. Bd. 8: Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 121.

Müller, Heiner: Der Schrecken die erste Erscheinung des Neuen. In: ders.: Werke. 
12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 8: Schriften. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2005, S. 208-212.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Wood418

Müller, Heiner: Fatzer ± Keuner. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. 
Frank Hörnigk. Bd. 8: Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 223-231.

Müller, Heiner: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobio-
graphie. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerband. Hg. v. Frank Hörnigk. 
Bd. 9. Eine Autobiographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 5-291.

Müller, Heiner: Gespräch mit Bernard Umbrecht. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein 
Registerbd. Hg.  v. Frank Hörnigk. Bd.  10: Gespräche  1, 1965-1987. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 99-119.

Müller, Heiner: Der Weltuntergang ist zu einem modischen Problem geworden. 
In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 10: Ge-
spräche 1, 1965-1987. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 364-374.

Müller, Heiner: Das Jahrhundert der Konterrevolution. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. 
ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 11: Gespräche 2, 1987-1991. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 543-557.

Müller, Heiner: Nekrophilie ist Liebe zur Zukunft. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein 
Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 11: Gespräche 2, 1987-1991. Hg. v. Frank 
Hörnigk. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 592-615.

Niehaus, Julia/Manfred Möckel/Harald Müller (Hg.): Maxim Gorki Theater. 50 
Jahre und kein Ende. Berlin: Theater der Zeit 2002.

Pollatschek, Walther: Friedrich Wolf. Leben und Schaffen. Leipzig: Reclam 1974.
Raddatz, Fritz  J.: Traditionen und Tendenzen. Materialien zur Literatur in der 

DDR. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976.
Schulz, Genia: Heiner Müller. Stuttgart: Metzler 1980.
Stuber, Petra: Spielräume und Grenzen. Studien zum DDR-Theater. Berlin: Links 

1998.
Sugiera, Malgorzata: Weiberkomödie. In: Hans-Thies Lehmann/Patrick Primave-

si (Hg.): Heiner Müller Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metz-
ler 2003, S. 288-290.

Teraoka Arlene Akiko: The Silence of Entropy or Universal Discourse: The Postmo-
dern Poetics of Heiner Müller. Bern: Lang 1985.

Wiegenstein, Roland  H.: Länger als Glück ist Zeit, und länger als Unglück. Ent-
fremdung und Widerspruch im Werk Heiner Müllers. In: Judith  R. Scheid 
(Hg.): Zum Drama in der DDR. Heiner Müller und Peter Hacks. Stuttgart: 
Klett 1981, S. 93-113.

Wolf, Friedrich: Bürgermeister Anna. In: ders.: Gesammelte Werke. 16 Bde. Hg. v. 
Else Wolf/Walther Pollatschek. Bd. 6: Dramen 6. Berlin: Auf bau 1960, S. 195-
281.

Wood, Michael: Heiner Müller’s Democratic Theater. The Politics of Making the 
Audience Work. Rochester, New York: Camden House 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Dialog mit einigen Toten 419

Zipes, Jack: Bertolt Brecht oder Friedrich Wolf? Zur Tradition des Dramas in der 
DDR. In: Peter Uwe Hohendahl/Patricia Herminghouse (Hg.): Literatur und 
Literaturtheorie in der DDR. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976, S. 191-240.

Zipes, Jack: Die Funktion der Frau in den Komödien der DDR. Noch einmal: 
Brecht und die Folgen. In: Wolfgang Paulsen (Hg.): Die deutsche Komödie im 
zwanzigsten Jahrhundert. Heidelberg: Lothar Stiehm 1976, S. 187-205.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455630-022 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

