
 356

Boucher, David 
Resurrecting Pufendorf and Capturing the Westphalian Moment, in: Review of 
International Studies 27 (2001) 557-577 
Pufendorf treibt die Analogie zwischen Staat und Individuum weiter als seine Vor-
gänger. Diese haben in der Tradition des Römischen Rechtes der künstlichen Person 
nur Rechte zugesprochen, aber keinen Willen und keine Pflichten. Pufendorf hat 
eine moralische Ordnung, die universal ist, in der Menschen gegenüber anderen 
Menschen Pflichten haben, nur weil sie Menschen sind, und in der nur Gott wirklich 
souverän ist. Indem er Staaten als Personen sieht, hat er diese Ordnung auch zwi-
schen Staaten. Da aber Staaten weniger als Menschen auf Zusammenarbeit angewie-
sen sind, können sie in einer nur losen Freundschaft mit anderen leben, die freilich 
rasch in Feindschaft umschlagen kann. Pufendorf hat erkannt, daß auch universale 
Rechte erst effektiv Rechte sind, wenn ein Staat sie als sein Recht adoptiert hat. 
Boucher beschäftigt sich ansonsten mit den Staatenverbindungen bei Pufendorf, eine 
komplexe Lehre, die Pufendorf für die Beurteilung des Deutschen Reiches heranzog, 
Boucher aber zur Beurteilung der Europäischen Union nutzen will. 
 
Cheneval, Francis 
Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 
der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) 270-286 Pu-
fendorf 
Pufendorf steht in Fragen internationaler Beziehungen Hobbes näher als Grotius, 
weil er von Hobbes übernimmt, daß es kein positives Völkerrecht gibt. Aber er hat 
ein völlig anderes Konzept des Naturzustandes. Pufendorf hat als erster erkannt, daß 
Hobbes den Naturzustand zwischen Individuen aus dem Zustand zwischen Staaten 
konstruiert. Pufendorf konstruiert umgekehrt aus der Friedensgeneigtheit der Ursitu-
ation die Friedensgeneigtheit der Individuen im Staat und die der Staaten unterein-
ander. „Der Kriegszustand zwischen den Staaten mag eine Tatsache sein, er ist aber 
für Pufendorf weder rational nachvollziehbar noch natürlich.“ Wenn diese Friedens-
geneigtheit nicht vorausgesetzt werden könnte, dann könnten Verträge nicht Frieden 
stiften. Er muß freilich zugeben, wie prekär dieser Frieden ist. Der Naturzustand 
muß deshalb auch bei Pufendorf überwunden werden, weil er ein Zustand des Krie-
ges und der Misere ist. Internationale Organisation kann er sich nicht vorstellen (er 
kennt nur die Verteidigungsföderation und die diskutiert er nicht theoretisch, son-
dern aufs Deutsche Reich bezogen). 

6.7.5 Locke 

John Locke, 1632-1704, geboren in Wrington bei Bristol in einer Gentryfamilie. 
Dozent an der Universität Oxford, Arzt, Diplomat, Sekretär von Anthony Ashley 
Cooper, des 1. Earl of Shaftesbury, als dieser Minister war, und wohl auch heimlich 
für ihn tätig, als dieser die Opposition gegen die Regierung organisierte. Im nieder-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356 - am 22.01.2026, 03:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 357 

ländischen Exil für die Vorbereitung der Revolution von 1688 tätig. Nach der Revo-
lution als Mitglied des Handelsrates einer der Architekten des englischen Kolonial-
systems. Naturrechtliche, pädagogische, ökonomische Schriften. Als Philosoph ein 
Kritiker rationalistischer Spekulationen und ein Gründervater des Empirismus. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Maurice Cranston, John Locke : a Biography. – London 1957 
Richard Ashcraft, Revolutionary Politics and Locke’s Two Treatises of Govern-
ment. – Princeton, NJ 1986 
R. S. Woolhouse, Locke : a Biography. – Cambridge 2007. 

 
Als Einführung in Lockes Theoretische Philosophie vergleiche: 
Rainer Specht, John Locke. – München 1989. 

 
Über 200 Jahre durfte Locke alles Liberale in Philosophie, Politik, Religion, Päda-
gogik symbolisieren. In den letzten Jahrzehnten ist er als Politiker radikaler gesehen 
worden als früher, aber als Politischer Theoretiker, als Philosoph, als Theologe wer-
den immer mehr Züge herausgestrichen, die ihn eher zum Zeitgenossen seiner Zeit-
genossen als zu unserem Zeitgenossen machen. Seine epistemologischen Arbeiten 
sind therapeutisch, eine Hilfe für ein gebildetes Publikum, das seine (theologischen) 
Meinungen klären muß. Schon darin entwickelt er die Gegenposition zu Hobbes 
(den er nie nennt), die Philosophie des privaten Räsonnements gehört in die Situati-
on nach dem Bürgerkrieg. Der Antrieb seines Denkens war zweifellos nicht die 
Frage nach Krieg und Frieden, sondern Übergriffe des Staates in die Befugnisse der 
lokalen Magistrate, Umgehung des Parlaments, Verfügung des Herrschers über das 
Eigentum der Bürger, Behinderung der Forschung durch Partei und Sekte. Auch 
seine Politik soll vor allem einen Spielraum eröffnen, Irrtum und Vorurteil zu über-
winden. Er braucht eine Theorie, die zeigen kann, auf welche Weise wir doch Gottes 
Naturgesetz sicher erkennen können. Sein Ideal ist weiterhin, daß superiority in 
Kirche und Staat eine superiority of understanding voraussetzt, die Mitsprache der 
Unwissenden ist ausgeschlossen. Locke geht es nicht einfach um die Begrenzung 
des Fürsten, sondern um die Rettung des Auftrages Gottes an die Menschen: increa-
se and multiply. 
Vergleiche zu Philosophie und Politischer Theorie: 
John Dunn, The Political Thought of John Locke : a Historical Account of the Ar-
gument of the ‚Two Treatises of Government’. – Cambridge 1969 
Ian Harris, The Mind of John Locke : a Study of Political Theory in its Intellectual 
Setting. – Cambridge 1994 
Jeremy Waldron, God, Locke, and Equality : Christian Foundations in Locke’s Po-
litical Thought. – Camridge 2002 
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. – Bd. 3/1. – Von Machia-
velli bis zu den großen Revolutionen. – Stuttgart 2006. – S. 342-384 (zur Einfüh-
rung, mit ausführlichen Literaturangaben). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356 - am 22.01.2026, 03:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 358

Zu internationalen Beziehungen hat sich Locke nicht systematisch geäußert. Sein 
Name wird zuweilen genannt, wenn es darum geht, eine Vorgeschichte liberaler 
Theorien der Internationalen Beziehungen zu konstruieren, aber das hat nichts mit 
Lockes eigenen Äußerungen zu internationalen Beziehungen zu tun. Internationale 
Organistion kennt Locke nicht, das internationale System ist klar anarchisch. Um-
stritten ist der Abstand von Hobbes. Vielleicht hätte es gar keine Literatur zu inter-
nationalen Beziehungen bei Locke gegeben, wenn sich die Leo Straussianer nicht 
darauf versteift hätten, der Absage Lockes an Hobbes zu mißtrauen. Aber die Unter-
schiede sind deutlich: Für Hobbes kann es im Naturzustand keine Unterscheidung 
zwischen Aggression und Widerstand geben, in der Ausdehnung eines Staates keine 
Unterscheidung von Eroberung und Konsens. Von Lockes klaren Aussagen, daß 
absolute Monarchien nicht legitim sein können und daß Eroberung nicht die Quelle 
von Legitimität sein kann, hat zumindest die zweite direkte Folgen für internationale 
Beziehungen. Eine Entrechtung um des Friedens wegen kann es nicht geben, Regie-
rung hat immer ein Moment von Self-Governance. Hier ist Locke der Vorläufer 
John Stuart Mills und der Friedenserhaltung durch abgegrenzte Nationalstaaten. 
Neuerdings hat Alexander Wendt (Social Theory of International Politics. – Cam-
bridge 1999) ihn zum eponymen Heroen einer Lockean culture of anarchy, einer 
Spielart der Sicht des anarchischen internationalen Systems, gemacht: ein System 
von Rivalen, nicht von Feinden wie bei Hobbes, nicht von Freunden wie bei Kant 
(eine Locke-Analyse, gar der internationalen Politik bei Locke, gibt es bei Wendt 
nicht). Die konkreten Auseinandersetzungen mit Lockes Äußerungen haben zwei 
andere Themen identifziert: die besondere Stellung der Entscheidung in der Außen-
politik in der Gewaltenteilung und die Zentralität des Kolonialismus in Lockes poli-
tischer Theorie. Die Welt ist der Menschheit als Ganzes übergeben worden, aber die 
gottgebotene Aneignung muß einzeln organisiert werden. Staaten sind bei Locke 
Gemeinschaften, die bei der Erschließung der Weltressourcen konkurrieren und 
starke Rechte gegen Gruppen haben, die bei dieser Erschließung versagen. 
 
 
Texte 

 
Two Treatises of Government (1689) 
Kritische Edition von Peter Laslett. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1960, 
2nd edition 1967 
Deutsche Übersetzung: 
Zwei Abhandlungen über die Regierung / hrsg. von Walter Euchner. – Frank-
furt am Main : Europäische Verl.-Anst., 1967. – 371 S. (Politische Texte) 
2nd Treatise,Ch. 2  Of the State of Nature 
Naturzustand ist ein Zustand der Gleichheit, aus der Gerechtigkeit und Liebe folgen. 
Das Recht der Natur/die Vernunft befiehlt uns, niemanden zu schädigen, weil wir 
alle Geschöpfe, Eigentum und Diener desselben göttlichen Herrn sind und somit 
eine Gemeinschaft bilden. Jeder ist von Natur gehalten, sich selber und, soweit er 
kann, den Rest der Menschheit zu bewahren. Jeder einzelne hat das Recht und die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356 - am 22.01.2026, 03:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 359 

Pflicht andere zu strafen, wenn sie gegen diese Absicht der Natur verstoßen. Daraus 
folgt, daß die Regenten eines Staates ein Recht haben, Fremde zu strafen. 
2nd Treatise, Ch. 3  Of the State of War 
Der Kriegszustand entsteht aus dem Versuch, einem anderen seine Macht zu neh-
men. Da die Natur/die Vernunft die Bewahrung verlangt, gibt es eine Pflicht zur 
Verteidigung, wenn der gemeinsame Richter fehlt und nur eine Appelation an den 
Himmel möglich wäre. Das Kapitel ist klar für den Fall geschrieben, daß der Herr-
scher Krieg gegen sein Volk beginnt und den Naturzustand wieder herstellt. Interna-
tionale Beziehungen kommen nicht vor. 
2nd Treatise, Ch. 16  Of Conquest 
Staaten beruhen auf Konsens, aber “in the noise of war, which makes so great a part 
of the history of mankind”, ist das immer wieder vergessen worden. Eroberungen 
haben häufig Platz für eine neue Staatsgründung gegeben, aber ein neuer Staat wird 
das erst durch Konsens. Aus einem Sieg in einem ungerechten Krieg kann nie eine 
neue Legitimation kommen. Ein Sieg in einem gerechten Krieg gibt aber absolute 
Macht über das Leben der Besiegten, soweit sie schuldig sind, nicht aber über das 
Leben der Unschuldigen und nicht über den Besitz der Schuldigen (der ihren un-
schuldigen Nachkommen gehört). Der Sieger kann deshalb auch den Besiegten ohne 
ihren Konsens keine neue Regierungsweise aufdrängen. Eroberung gibt kein Recht 
zur Herrschaft. Der gerechte Eroberer, der die Herrschaft okkupiert, ist Aggressor in 
einem ungerechten Krieg geworden. 

 
 

Literatur 
 

Polin, Raymond 
Deux théories extrêmes sur la guerre : Hobbes et Locke, in: La guerre et ses 
theories / par Noberto Bobbio ... Paris : PUF, 1970 (Annales de philosophie 
politique ; 9) S. 29-51 
Bei Hobbes ist der Krieg der einzige natürliche Zustand und international bleibt 
immer der Kriegszustand. Der Frieden kann nur ein Intervall zwischen zwei Kriegen 
sein. Locke wird von Polin im völligem Gegensatz dazu gesehen: Locke restauriert 
(mit Hilfe von Aristoteles und Cicero) die gesellige Natur des Menschen. Der Krieg 
hat zwar eine Basis in der menschlichen Natur (zunächst im Sündenfall, dann in 
bleibender moralischer Schwäche), aber er ist nicht von Natur, sondern Menschen-
werk. Krieg ist eine Folge des ungerechten Gebrauchs von Gewalt, setzt also eine 
Vorstellung von Recht voraus. Eroberung wird abgelehnt; nach dem Sieg im 
Rechtskrieg muß zum status quo ante zurückgekehrt werden. 

 
Cox, Richard 
Locke on War and Peace. – Oxford : Clarendon Pr., 1960. – 220 S. 
Locke hat einen Naturzustand, der angeblich unblutig ist, und unterscheidet auch 
zwischen state of nature and state of war. Die Beziehungen zwischen Staaten be-
zeichnet er dann aber als einen Naturzustand, nicht anders als Hobbes. In der zwei-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356 - am 22.01.2026, 03:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 360

ten Hälfte des Second Treaties begründet er die Bildung einer Regierung nicht an-
ders als Hobbes damit, daß im Naturzustand Rechte unsicher sind und ein Richter 
benötig wird. Beim Gesellschaftsvertrag müssen alle Individuen alle Macht abge-
ben; freilich ist das keine despotische Macht. Die Föderative Gewalt benötigt Locke 
um zu begründen, warum der Staat auch den Verkehr der einzelnen nach außen 
monopolisiert. Da Cox zwischen Individuen im Naturzustand keine gesellige Natur 
erkennen kann, kann er sie auch nicht in den internationalen Beziehungen sehen. 
Damit kann Locke nicht begründen, warum es ein Völkerrecht gibt, und steht auf 
der Seite von Hobbes (wie Spinoza, Pufendorf, Wolff und Vattel). 
Krieg ist bei Locke nur zur Verteidigung rechtmäßig, allein dafür haben die Indivi-
duen ihr Recht abgegeben. Da Locke aber keine internationalen Institutionen kennt, 
muß er sich an die Tradition des Gerechten Krieges halten. Weder zur Eroberung 
noch zur Missionierung ist Krieg erlaubt. Tatsächlich geht Locke aber von einer 
Situation erobernder Staaten aus: Die erste Aufgabe nach dem Vertrag ist, sich ge-
gen die zu wehren, die nicht am Vertrag teilgenommen haben. Die Größe der Staa-
ten wird nicht durch Leo Strauss Kriterium der „natural internal limits of a good 
society“ bestimmt, sondern von der jeweiligen Macht der potentiellen Feinde. Der 
Naturzustand ist von Anarchie geprägt, welcher aber Schwäche entspricht. Die Etab-
lierung separater Staaten schafft Wohlstand, aber zugleich gefährliche Machthäu-
fung. 
Leo Strauss hatte Locke in Natural Right and History 1955 verurteilt, Cox versucht 
Belege nachzureichen. Er hat die Straussianische Konsequenzenmacherei, Numero-
logie und das übergenaue Wissen, ob der Autor offen schreibt oder esoterisch, be-
sonders peinlich. Aber es ist die ausführlichste Sichtung des Materials und die These 
ist trotz der Ticks bedenkenswert. 

 
Freund, Julien 
La conception de la guerre et de la paix de John Locke, in: La pensée libérale 
de John Locke / sous la direction de Simone Goyard-Fabre. – Caen : Centre de 
Philosophie Politique et Juridique, 1984 (Cahiers de philosophie politique et 
juridique ; 5) S. 99-121 
Der Naturzustand ist bei Locke keine Idylle, einen Kriegszustand kann es aber erst 
mit dem Übergang zum Staat geben. Der Kriegszustand kommt in verschiedenen 
Formen vor, vor allem in der Errichtung einer politischen Autorität ohne Volkszu-
stimmung. Der Befreiungskrieg, kommt bei Locke nur kurz vor, weil es für diesen 
Krieg keine Legitimationsprobleme gibt: Alle Herrschaft, die durch Gewalt begrün-
det wurde, kann auch durch Gewalt beendet werden. Der internationale Krieg wird 
in dem ganz anderen Zusammenhang des Rechtes der Eroberung besprochen. Mehr 
Legitimationsprobleme macht der Krieg zwischen zwei Staaten. Locke greift auf die 
Theorie des Gerechten Krieges zurück, aber koordiniert mit seinen neuen Anforde-
rungen an die Legitimität einer Regierung. Der internationale Frieden ist kein The-
ma bei Locke, die Staaten bleiben im Naturzustand; letztlich ist Gott ihr Richter. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356 - am 22.01.2026, 03:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 361 

Goyard-Fabre, Simone 
Réflexions sur le pouvoir fédératif dans le ‘constitutionalisme’ de John Locke, 
in: La pensée libérale de John Locke / sous la direction de Simone Goyard-
Fabre. – Caen : Centre de Philosophie Politique et Juridique, 1984 (Cahiers de 
philosophie politique et juridique ; 5) S. 123-145 
Locke hat keinen Zweifel, daß die Legislative Gewalt der Föderativen Gewalt (Ent-
scheidung in außenpolitischen Fragen) übergeordnet ist. Aber bei den in internatio-
nalen Konflikten nötigen raschen Entscheidungen kann nicht auf den Gesetzgeber 
gewartet werden. Das ist bei Locke freilich kein wirkliches Problem, weil für diese 
Entscheidungen letzlich das Naturrecht gilt (worin er Pufendorf folgt). Auch im 
Inneren arbeiten Lockes Gewalten wegen der Gültigkeit des Naturrechts reibungslos 
zusammen. Locke denkt letzlich nicht konstitutionell, sondern ethisch, das Natur-
recht bleibt im legitimen Staat gegenwärtig. 

 
Josczok, Detlef 
John Locke : Welt – Staat – Staatenwelt ; die neuzeitlichen Grenzen des Staa-
tes, in: Klassische Staatsentwürfe : außenpolitisches Denken von Aristoteles bis 
Kant / hrsg. von Jürgen Bellers. – Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1996) S. 73-88 
Locke weist die Beziehungen zwischen den Staaten der Föderativen Gewalt zu, 
einer Staatsgewalt, die geringeren Legitimationsverpflichtungen unterworfen wird 
(worin ihm die Staatenpraxis auch liberaler Staaten gefolgt ist). Der Aufbau konsti-
tutioneller Staaten ist der wichtigste Beitrag zur internationalen Ordnung. Darü-
berhinaus kann bei Locke nicht von einer außenpolitischen Konzeption gesprochen 
werden. Die Idee einer zwischenstaatlichen Ordnung kann bei Locke nicht auftreten, 
weil Unsicherheit nur durch einen Vertrag, der eine politische Gemeinschaft grün-
det, beendet werden könnte. Zwischen Staaten muß deshalb weiter Naturzustand 
herrschen, freilich ein Lockeanischer Naturzustand mit den Verpflichtungen mit 
einander zu verkehren und einander Versprechen/Verträge zu halten. Dazu nennt 
Locke die Toleranz als Methode, Tumulte und Kriege in der christlichen Welt zu 
vermeiden. 

 
Doyle, Michael W. 
Ways of War and Peace. – New York (u.a.) : Norton, 1997. – S. 213-229 Rights 
and Interests ... and Institutions : Locke and Bentham 
Locke setzt an bei der menschlichen Natur, bei Menschen, die durchaus fähig sind 
zusammenzuleben, die zwar in Konflikte geraten und deshalb eine Regierung brau-
chen, aber nicht bereit sein müssen, sich jeder Art Regierung zu unterwerfen. Ent-
sprechend ist der Zustand zwischen Staaten nicht unbedingt ein Kriegszustand. Die 
Föderative Gewalt ist in derselben Hand wie die Exekutive, aber von Klugheit gelei-
tet, statt von Gesetzen. Selbst die Kriege sind bei Locke nicht in einem rechtsfreien 
Raum, sondern gerechte Kriege. Freilich wie zwischen Individuen im Naturzustand 
besteht die Gefahr von Kriegen, in die auch die Friedliebenden gezogen werden. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356 - am 22.01.2026, 03:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 362

Lockes Theorie schließt Internationale Organisationen nicht aus (aber er erwähnt sie 
auch nicht).  
Die internationalen Folgen von Lockes Eigentumsbegriff sind, daß die reichen Na-
tionen weltweit aneignen dürfen, wenn sie den armen nicht direkt ihre Früchte neh-
men. Redistribution gehört nicht zu Lockes Programm. Aber es gibt ein universales 
Recht auf Migration, das auch die Armen gegenüber den Reichen global geltend 
machen können. Dazu gibt es ein globales Verbot der Verschwendung von Naturgü-
tern. 

 
Tuck, Richard 
The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order 
from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999 S. 167-181 
Tuck versucht Lockes Theorie als Verteidigung Grotius gegen Pufendorf zu deuten. 
Seine Verteidigung der Versklavung und seine Arbeitstheorie des Eigentums sind 
Weiterentwicklungen von grotianischen Ansätzen und nur aus der Rechtfertigung 
der Kolonisierung her zu verstehen. Gott gab die Welt der Menschheit als Ganzes 
und nur durch Arbeit/Eigentum können die Menschen dem göttlichen Auftrag sich 
zu vermehren nachkommen. Locke verteidigt das grotianische Recht privater Strafe 
von Brüchen des Naturrechts, gibt Herren willkürliche Rechte über das Leben von 
Sklaven/Kriegsgefangenen und Siedlern das Recht auf Okkupation des Landes von 
Eingeborenen, ohne diese fragen zu müssen. Im Naturstand ist die Menschheit eine 
große Gemeinschaft und jeder hat das Recht die anderen zu strafen. Davon bleibt 
das Recht Indianer zu strafen (und Fürsten, die sich wie Indianer verhalten). 

 
Pangle, Thomas L. 
Modern Realism : Machiavelli and his Successors, in: Pangle, Thomas L. ; 
Ahrensdorf, Peter J.: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and 
Peace. – Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. – S. 153-157 
Pangle stellt Locke in einen Zusammenhang des Realismus: Er habe Hobbes etwas 
erträglicher gemacht. Aber seine Vorstellung, daß jeder im Naturzustand das Recht 
habe, andere zu exekutieren, ist nichts anderes als die Lehre von Hobbes. Sein Na-
turzustand kann genauso wenig ausgehalten werden. Die Nationen leben aber weiter 
in diesem Naturzustand. Locke will diesen Naturzustand durch Gerechten Krieg 
geregelt sehen, der im Namen der Menschheit geführt wird, d.h. eine Dritte Partei 
hat das Recht strafend zu intervenieren. Locke gibt absolute Gewalt, Schuldige zu 
exekutieren oder zu versklaven. Unschuldige müssen aber völlig in Ruhe gelassen 
werden und dürfen auch nicht gezwungen werden Unterwerfungsversprechen für die 
Zukunft abzugeben. Kriege für eine nationale Befreiung rechtfertigt er nicht anders 
als Revolutionen gegen Tyrannei. Dazu gibt es ein Klugheitsargument: gut regierte 
Staaten statt übergroßer Reiche. Internationaler Wettbewerb um ökonomisches 
Wachstum ist die größte Leistung, die die Staaten für die Menschheit erbringen 
können. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356 - am 22.01.2026, 03:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 363 

Cheneval, Francis 
Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 
der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 286-299 
Locke 
Cheneval akzeptiert die Strauss-Cox-Pangle-Deutung, daß Locke aus hobbesiani-
schen Voraussetzungen unhobbesianische Schlüsse zieht. Indem Locke aber konse-
quenter als Hobbes die Individualrechte betont, die durch die Staatsräson nicht außer 
Kraft gesetzt werden können, hebt er die hobbesianische Blockade des Voranschrei-
tens zur Staatengesellschaft auf. Er selber verfolgt diesen möglichen internationa-
listichen Weg nicht weiter. Stattdessen wird der theologisch begründete Gerechte 
Krieg Instrument der internationalen Ordnung. 

 
Boucher, David 
Property and Propriety in International Relations : the Case of John Locke, in: 
Classical Theory in International Relations / ed. by Beate Jahn. – Cambridge 
(u.a.) : Cambridge University Pr., 2006. – S. 156-177 
Lockes Theorie des Eigentums ist eine Stellungnahme in den frühneuzeitlichen 
Debatten über Kolonialismus als Aneignung von terra nullius. Die organisierten 
politischen Gebilde haben ein höheres Recht, weil sie die Ressourcen der Erde ef-
fektiver nutzen können, und deshalb mehr zur Entwicklung der Menschheit leisten. 
Konkret geht es um die Herrschaft über Indianer in Nordamerika (und wahrschein-
lich vor allem gegen William Penn, der in seiner Kolonie Besitzrechte der Indianer 
anerkannt hatte). 

6.7.6 Wolff 

Christian (Freiherr von) Wolff, 1679-1754, geboren als Sohn eines Gerbers in Bres-
lau. Professor in Halle, Marburg, Halle (die Vertreibung aus Halle 1723 und die 
triumphale Rückkehr 1740 sind unverzichtbar in den Erzählungen von der deutschen 
Aufklärung). Verfasser endloser Handbücher für alle Zweige der Wissenschaft nach 
seiner Methode gleichmäßig und gleichmäßig umständlich behandelt. 

 
Eine neuere Biographie gibt es nicht (das Fragment seiner Autobiographie mit einer 
ausführlichen Einleitung des Herausgebers von 1841 in: Gesammelte Werke 1. Se-
rie, 10. Band: Biographie. – Hildesheim 1980). 

 
Wolff begann als Mathematiker und Physiker, aber sein Ziel war eine Naturrechts-
lehre, die so fest gefügt sein sollte, wie die Mathematik. Ganz undialektisch geht es 
schon bei ihm nicht mehr, die Vollkommenheit der Welt wird erst durch menschli-
ches Erkennen und Handeln vollendet; die Übereinstimmung von Schöpfung, Natur, 
Vernunft, Ethik, Recht ist nur im Erkennen der Pflicht möglich. Das Naturrecht wird 
bei Wolff zum Vernunftrecht transformiert. Eine systematische Darstellung seiner 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356 - am 22.01.2026, 03:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

