Boucher, David

Resurrecting Pufendorf and Capturing the Westphalian Moment, in: Review of
International Studies 27 (2001) 557-577

Pufendorf treibt die Analogie zwischen Staat und Individuum weiter als seine Vor-
génger. Diese haben in der Tradition des Romischen Rechtes der kiinstlichen Person
nur Rechte zugesprochen, aber keinen Willen und keine Pflichten. Pufendorf hat
eine moralische Ordnung, die universal ist, in der Menschen gegeniiber anderen
Menschen Pflichten haben, nur weil sie Menschen sind, und in der nur Gott wirklich
souverdn ist. Indem er Staaten als Personen sieht, hat er diese Ordnung auch zwi-
schen Staaten. Da aber Staaten weniger als Menschen auf Zusammenarbeit angewie-
sen sind, kdnnen sie in einer nur losen Freundschaft mit anderen leben, die freilich
rasch in Feindschaft umschlagen kann. Pufendorf hat erkannt, da3 auch universale
Rechte erst effektiv Rechte sind, wenn ein Staat sie als sein Recht adoptiert hat.
Boucher beschiftigt sich ansonsten mit den Staatenverbindungen bei Pufendorf, eine
komplexe Lehre, die Pufendorf fiir die Beurteilung des Deutschen Reiches heranzog,
Boucher aber zur Beurteilung der Europdischen Union nutzen will.

Cheneval, Francis

Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung : iiber die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens
der Moderne. — Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) 270-286 Pu-
fendorf

Pufendorf steht in Fragen internationaler Beziehungen Hobbes néher als Grotius,
weil er von Hobbes libernimmt, dal3 es kein positives Volkerrecht gibt. Aber er hat
ein vollig anderes Konzept des Naturzustandes. Pufendorf hat als erster erkannt, daf3
Hobbes den Naturzustand zwischen Individuen aus dem Zustand zwischen Staaten
konstruiert. Pufendorf konstruiert umgekehrt aus der Friedensgeneigtheit der Ursitu-
ation die Friedensgeneigtheit der Individuen im Staat und die der Staaten unterein-
ander. ,,Der Kriegszustand zwischen den Staaten mag eine Tatsache sein, er ist aber
fiir Pufendorf weder rational nachvollziehbar noch natiirlich.” Wenn diese Friedens-
geneigtheit nicht vorausgesetzt werden konnte, dann konnten Vertrdge nicht Frieden
stiften. Er muf3 freilich zugeben, wie prekir dieser Frieden ist. Der Naturzustand
muf} deshalb auch bei Pufendorf tiberwunden werden, weil er ein Zustand des Krie-
ges und der Misere ist. Internationale Organisation kann er sich nicht vorstellen (er
kennt nur die Verteidigungsfoderation und die diskutiert er nicht theoretisch, son-
dern aufs Deutsche Reich bezogen).

6.7.5 Locke

John Locke, 1632-1704, geboren in Wrington bei Bristol in einer Gentryfamilie.
Dozent an der Universitdt Oxford, Arzt, Diplomat, Sekretir von Anthony Ashley
Cooper, des 1. Earl of Shaftesbury, als dieser Minister war, und wohl auch heimlich
fiir ihn tétig, als dieser die Opposition gegen die Regierung organisierte. Im nieder-

356

22.01.2028, 03:45:06.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

landischen Exil fiir die Vorbereitung der Revolution von 1688 titig. Nach der Revo-
lution als Mitglied des Handelsrates einer der Architekten des englischen Kolonial-
systems. Naturrechtliche, pddagogische, 6konomische Schriften. Als Philosoph ein
Kritiker rationalistischer Spekulationen und ein Griindervater des Empirismus.

Vergleiche zur Biographie:

Maurice Cranston, John Locke : a Biography. — London 1957

Richard Ashcraft, Revolutionary Politics and Locke’s Two Treatises of Govern-
ment. — Princeton, NJ 1986

R. S. Woolhouse, Locke : a Biography. — Cambridge 2007.

Als Einfiihrung in Lockes Theoretische Philosophie vergleiche:
Rainer Specht, John Locke. — Miinchen 1989.

Uber 200 Jahre durfte Locke alles Liberale in Philosophie, Politik, Religion, Pida-
gogik symbolisieren. In den letzten Jahrzehnten ist er als Politiker radikaler gesehen
worden als frither, aber als Politischer Theoretiker, als Philosoph, als Theologe wer-
den immer mehr Ziige herausgestrichen, die ihn eher zum Zeitgenossen seiner Zeit-
genossen als zu unserem Zeitgenossen machen. Seine epistemologischen Arbeiten
sind therapeutisch, eine Hilfe fiir ein gebildetes Publikum, das seine (theologischen)
Meinungen kldren muB. Schon darin entwickelt er die Gegenposition zu Hobbes
(den er nie nennt), die Philosophie des privaten Rédsonnements gehdrt in die Situati-
on nach dem Biirgerkrieg. Der Antrieb seines Denkens war zweifellos nicht die
Frage nach Krieg und Frieden, sondern Ubergriffe des Staates in die Befugnisse der
lokalen Magistrate, Umgehung des Parlaments, Verfiigung des Herrschers iiber das
Eigentum der Biirger, Behinderung der Forschung durch Partei und Sekte. Auch
seine Politik soll vor allem einen Spielraum erdffnen, Irrtum und Vorurteil zu iiber-
winden. Er braucht eine Theorie, die zeigen kann, auf welche Weise wir doch Gottes
Naturgesetz sicher erkennen konnen. Sein Ideal ist weiterhin, da3 superiority in
Kirche und Staat eine superiority of understanding voraussetzt, die Mitsprache der
Unwissenden ist ausgeschlossen. Locke geht es nicht einfach um die Begrenzung
des Fiirsten, sondern um die Rettung des Auftrages Gottes an die Menschen: increa-
se and multiply.

Vergleiche zu Philosophie und Politischer Theorie:

John Dunn, The Political Thought of John Locke : a Historical Account of the Ar-
gument of the ,Two Treatises of Government’. — Cambridge 1969

Ian Harris, The Mind of John Locke : a Study of Political Theory in its Intellectual
Setting. — Cambridge 1994

Jeremy Waldron, God, Locke, and Equality : Christian Foundations in Locke’s Po-
litical Thought. — Camridge 2002

Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. — Bd. 3/1. — Von Machia-
velli bis zu den groBen Revolutionen. — Stuttgart 2006. — S. 342-384 (zur Einfiih-
rung, mit ausfiihrlichen Literaturangaben).

357

22,01.2028, 03:45:06.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu internationalen Beziehungen hat sich Locke nicht systematisch geduflert. Sein
Name wird zuweilen genannt, wenn es darum geht, eine Vorgeschichte liberaler
Theorien der Internationalen Beziehungen zu konstruieren, aber das hat nichts mit
Lockes eigenen AuBerungen zu internationalen Beziehungen zu tun. Internationale
Organistion kennt Locke nicht, das internationale System ist klar anarchisch. Um-
stritten ist der Abstand von Hobbes. Vielleicht hétte es gar keine Literatur zu inter-
nationalen Beziehungen bei Locke gegeben, wenn sich die Leo Straussianer nicht
darauf versteift hitten, der Absage Lockes an Hobbes zu mifltrauen. Aber die Unter-
schiede sind deutlich: Fiir Hobbes kann es im Naturzustand keine Unterscheidung
zwischen Aggression und Widerstand geben, in der Ausdehnung eines Staates keine
Unterscheidung von Eroberung und Konsens. Von Lockes klaren Aussagen, dafl
absolute Monarchien nicht legitim sein konnen und daf3 Eroberung nicht die Quelle
von Legitimitit sein kann, hat zumindest die zweite direkte Folgen fiir internationale
Bezichungen. Eine Entrechtung um des Friedens wegen kann es nicht geben, Regie-
rung hat immer ein Moment von Self-Governance. Hier ist Locke der Vorldufer
John Stuart Mills und der Friedenserhaltung durch abgegrenzte Nationalstaaten.
Neuerdings hat Alexander Wendt (Social Theory of International Politics. — Cam-
bridge 1999) ihn zum eponymen Heroen einer Lockean culture of anarchy, einer
Spielart der Sicht des anarchischen internationalen Systems, gemacht: ein System
von Rivalen, nicht von Feinden wie bei Hobbes, nicht von Freunden wie bei Kant
(eine Locke-Analyse, gar der internationalen Politik bei Locke, gibt es bei Wendt
nicht). Die konkreten Auseinandersetzungen mit Lockes AuBerungen haben zwei
andere Themen identifziert: die besondere Stellung der Entscheidung in der Au3en-
politik in der Gewaltenteilung und die Zentralitét des Kolonialismus in Lockes poli-
tischer Theorie. Die Welt ist der Menschheit als Ganzes iibergeben worden, aber die
gottgebotene Aneignung mufl einzeln organisiert werden. Staaten sind bei Locke
Gemeinschaften, die bei der ErschlieBung der Weltressourcen konkurrieren und
starke Rechte gegen Gruppen haben, die bei dieser ErschlieBung versagen.

Texte

Two Treatises of Government (1689)

Kritische Edition von Peter Laslett. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1960,
2nd edition 1967

Deutsche Ubersetzung:

Zwei Abhandlungen iiber die Regierung / hrsg. von Walter Euchner. — Frank-
furt am Main : Europiische Verl.-Anst., 1967. — 371 S. (Politische Texte)

2nd Treatise,Ch. 2 Of the State of Nature

Naturzustand ist ein Zustand der Gleichheit, aus der Gerechtigkeit und Liebe folgen.
Das Recht der Natur/die Vernunft befiehlt uns, niemanden zu schiadigen, weil wir
alle Geschopfe, Eigentum und Diener desselben gottlichen Herrn sind und somit
eine Gemeinschaft bilden. Jeder ist von Natur gehalten, sich selber und, soweit er
kann, den Rest der Menschheit zu bewahren. Jeder einzelne hat das Recht und die

358

22,01.2028, 03:45:06.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pflicht andere zu strafen, wenn sie gegen diese Absicht der Natur verstolen. Daraus
folgt, daB die Regenten eines Staates ein Recht haben, Fremde zu strafen.

2nd Treatise, Ch. 3 Of the State of War

Der Kriegszustand entsteht aus dem Versuch, einem anderen seine Macht zu neh-
men. Da die Natur/die Vernunft die Bewahrung verlangt, gibt es eine Pflicht zur
Verteidigung, wenn der gemeinsame Richter fehlt und nur eine Appelation an den
Himmel moglich wire. Das Kapitel ist klar fiir den Fall geschrieben, da3 der Herr-
scher Krieg gegen sein Volk beginnt und den Naturzustand wieder herstellt. Interna-
tionale Beziehungen kommen nicht vor.

2nd Treatise, Ch. 16 Of Conquest

Staaten beruhen auf Konsens, aber “in the noise of war, which makes so great a part
of the history of mankind”, ist das immer wieder vergessen worden. Eroberungen
haben héufig Platz fiir eine neue Staatsgriindung gegeben, aber ein neuer Staat wird
das erst durch Konsens. Aus einem Sieg in einem ungerechten Krieg kann nie eine
neue Legitimation kommen. Ein Sieg in einem gerechten Krieg gibt aber absolute
Macht tiber das Leben der Besiegten, soweit sie schuldig sind, nicht aber iiber das
Leben der Unschuldigen und nicht iiber den Besitz der Schuldigen (der ihren un-
schuldigen Nachkommen gehdrt). Der Sieger kann deshalb auch den Besiegten ohne
ihren Konsens keine neue Regierungsweise aufdringen. Eroberung gibt kein Recht
zur Herrschaft. Der gerechte Eroberer, der die Herrschaft okkupiert, ist Aggressor in
einem ungerechten Krieg geworden.

Literatur

Polin, Raymond

Deux théories extrémes sur la guerre : Hobbes et Locke, in: La guerre et ses
theories / par Noberto Bobbio ... Paris : PUF, 1970 (Annales de philosophie
politique ; 9) S. 29-51

Bei Hobbes ist der Krieg der einzige natiirliche Zustand und international bleibt
immer der Kriegszustand. Der Frieden kann nur ein Intervall zwischen zwei Kriegen
sein. Locke wird von Polin im volligem Gegensatz dazu gesehen: Locke restauriert
(mit Hilfe von Aristoteles und Cicero) die gesellige Natur des Menschen. Der Krieg
hat zwar eine Basis in der menschlichen Natur (zunichst im Siindenfall, dann in
bleibender moralischer Schwiche), aber er ist nicht von Natur, sondern Menschen-
werk. Krieg ist eine Folge des ungerechten Gebrauchs von Gewalt, setzt also eine
Vorstellung von Recht voraus. Eroberung wird abgelehnt; nach dem Sieg im
Rechtskrieg mufl zum status quo ante zuriickgekehrt werden.

Cox, Richard

Locke on War and Peace. — Oxford : Clarendon Pr., 1960. — 220 S.

Locke hat einen Naturzustand, der angeblich unblutig ist, und unterscheidet auch
zwischen state of nature and state of war. Die Beziehungen zwischen Staaten be-
zeichnet er dann aber als einen Naturzustand, nicht anders als Hobbes. In der zwei-

359

22,01.2028, 03:45:06.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Hélfte des Second Treaties begriindet er die Bildung einer Regierung nicht an-
ders als Hobbes damit, dal im Naturzustand Rechte unsicher sind und ein Richter
bendtig wird. Beim Gesellschaftsvertrag miissen alle Individuen alle Macht abge-
ben; freilich ist das keine despotische Macht. Die Foderative Gewalt bendtigt Locke
um zu begriinden, warum der Staat auch den Verkehr der einzelnen nach auflen
monopolisiert. Da Cox zwischen Individuen im Naturzustand keine gesellige Natur
erkennen kann, kann er sie auch nicht in den internationalen Beziehungen sehen.
Damit kann Locke nicht begriinden, warum es ein Volkerrecht gibt, und steht auf
der Seite von Hobbes (wie Spinoza, Pufendorf, Wolff und Vattel).

Krieg ist bei Locke nur zur Verteidigung rechtméBig, allein dafiir haben die Indivi-
duen ihr Recht abgegeben. Da Locke aber keine internationalen Institutionen kennt,
muf} er sich an die Tradition des Gerechten Krieges halten. Weder zur Eroberung
noch zur Missionierung ist Krieg erlaubt. Tatsdchlich geht Locke aber von einer
Situation erobernder Staaten aus: Die erste Aufgabe nach dem Vertrag ist, sich ge-
gen die zu wehren, die nicht am Vertrag teilgenommen haben. Die Grofe der Staa-
ten wird nicht durch Leo Strauss Kriterium der ,natural internal limits of a good
society* bestimmt, sondern von der jeweiligen Macht der potentiellen Feinde. Der
Naturzustand ist von Anarchie geprégt, welcher aber Schwiche entspricht. Die Etab-
lierung separater Staaten schafft Wohlstand, aber zugleich geféhrliche Machthéu-
fung.

Leo Strauss hatte Locke in Natural Right and History 1955 verurteilt, Cox versucht
Belege nachzureichen. Er hat die Straussianische Konsequenzenmacherei, Numero-
logie und das iibergenaue Wissen, ob der Autor offen schreibt oder esoterisch, be-
sonders peinlich. Aber es ist die ausfiihrlichste Sichtung des Materials und die These
ist trotz der Ticks bedenkenswert.

Freund, Julien

La conception de la guerre et de la paix de John Locke, in: La pensée libérale
de John Locke / sous la direction de Simone Goyard-Fabre. — Caen : Centre de
Philosophie Politique et Juridique, 1984 (Cahiers de philosophie politique et
juridique ; 5) S. 99-121

Der Naturzustand ist bei Locke keine Idylle, einen Kriegszustand kann es aber erst
mit dem Ubergang zum Staat geben. Der Kriegszustand kommt in verschiedenen
Formen vor, vor allem in der Errichtung einer politischen Autoritét ohne Volkszu-
stimmung. Der Befreiungskrieg, kommt bei Locke nur kurz vor, weil es fiir diesen
Krieg keine Legitimationsprobleme gibt: Alle Herrschaft, die durch Gewalt begriin-
det wurde, kann auch durch Gewalt beendet werden. Der internationale Krieg wird
in dem ganz anderen Zusammenhang des Rechtes der Eroberung besprochen. Mehr
Legitimationsprobleme macht der Krieg zwischen zwei Staaten. Locke greift auf die
Theorie des Gerechten Krieges zuriick, aber koordiniert mit seinen neuen Anforde-
rungen an die Legitimitdt einer Regierung. Der internationale Frieden ist kein The-
ma bei Locke, die Staaten bleiben im Naturzustand; letztlich ist Gott ihr Richter.

360

22.01.2028, 03:45:06.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Goyard-Fabre, Simone

Réflexions sur le pouvoir fédératif dans le ‘constitutionalisme’ de John Locke,
in: La pensée libérale de John Locke / sous la direction de Simone Goyard-
Fabre. — Caen : Centre de Philosophie Politique et Juridique, 1984 (Cahiers de
philosophie politique et juridique ; 5) S. 123-145

Locke hat keinen Zweifel, da3 die Legislative Gewalt der Foderativen Gewalt (Ent-
scheidung in auflenpolitischen Fragen) iibergeordnet ist. Aber bei den in internatio-
nalen Konflikten ndtigen raschen Entscheidungen kann nicht auf den Gesetzgeber
gewartet werden. Das ist bei Locke freilich kein wirkliches Problem, weil fiir diese
Entscheidungen letzlich das Naturrecht gilt (worin er Pufendorf folgt). Auch im
Inneren arbeiten Lockes Gewalten wegen der Giiltigkeit des Naturrechts reibungslos
zusammen. Locke denkt letzlich nicht konstitutionell, sondern ethisch, das Natur-
recht bleibt im legitimen Staat gegenwirtig.

Josczok, Detlef

John Locke : Welt — Staat — Staatenwelt ; die neuzeitlichen Grenzen des Staa-
tes, in: Klassische Staatsentwiirfe : auBlenpolitisches Denken von Aristoteles bis
Kant / hrsg. von Jiirgen Bellers. — Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1996) S. 73-88

Locke weist die Beziehungen zwischen den Staaten der Fdoderativen Gewalt zu,
einer Staatsgewalt, die geringeren Legitimationsverpflichtungen unterworfen wird
(worin ihm die Staatenpraxis auch liberaler Staaten gefolgt ist). Der Aufbau konsti-
tutioneller Staaten ist der wichtigste Beitrag zur internationalen Ordnung. Darii-
berhinaus kann bei Locke nicht von einer au3enpolitischen Konzeption gesprochen
werden. Die Idee einer zwischenstaatlichen Ordnung kann bei Locke nicht auftreten,
weil Unsicherheit nur durch einen Vertrag, der eine politische Gemeinschaft griin-
det, beendet werden konnte. Zwischen Staaten mul3 deshalb weiter Naturzustand
herrschen, freilich ein Lockeanischer Naturzustand mit den Verpflichtungen mit
einander zu verkehren und einander Versprechen/Vertrige zu halten. Dazu nennt
Locke die Toleranz als Methode, Tumulte und Kriege in der christlichen Welt zu
vermeiden.

Doyle, Michael W.

Ways of War and Peace. — New York (u.a.) : Norton, 1997. — S. 213-229 Rights
and Interests ... and Institutions : Locke and Bentham

Locke setzt an bei der menschlichen Natur, bei Menschen, die durchaus fahig sind
zusammenzuleben, die zwar in Konflikte geraten und deshalb eine Regierung brau-
chen, aber nicht bereit sein miissen, sich jeder Art Regierung zu unterwerfen. Ent-
sprechend ist der Zustand zwischen Staaten nicht unbedingt ein Kriegszustand. Die
Foderative Gewalt ist in derselben Hand wie die Exekutive, aber von Klugheit gelei-
tet, statt von Gesetzen. Selbst die Kriege sind bei Locke nicht in einem rechtsfreien
Raum, sondern gerechte Kriege. Freilich wie zwischen Individuen im Naturzustand
besteht die Gefahr von Kriegen, in die auch die Friedliebenden gezogen werden.

361

22,01.2028, 03:45:06.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lockes Theorie schliefit Internationale Organisationen nicht aus (aber er erwéhnt sie
auch nicht).

Die internationalen Folgen von Lockes Eigentumsbegriff sind, da3 die reichen Na-
tionen weltweit aneignen diirfen, wenn sie den armen nicht direkt ihre Friichte neh-
men. Redistribution gehort nicht zu Lockes Programm. Aber es gibt ein universales
Recht auf Migration, das auch die Armen gegeniiber den Reichen global geltend
machen kdnnen. Dazu gibt es ein globales Verbot der Verschwendung von Naturgii-
tern.

Tuck, Richard

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order
from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999 S. 167-181

Tuck versucht Lockes Theorie als Verteidigung Grotius gegen Pufendorf zu deuten.
Seine Verteidigung der Versklavung und seine Arbeitstheorie des Eigentums sind
Weiterentwicklungen von grotianischen Ansétzen und nur aus der Rechtfertigung
der Kolonisierung her zu verstehen. Gott gab die Welt der Menschheit als Ganzes
und nur durch Arbeit/Eigentum koénnen die Menschen dem gottlichen Auftrag sich
zu vermehren nachkommen. Locke verteidigt das grotianische Recht privater Strafe
von Briichen des Naturrechts, gibt Herren willkiirliche Rechte iiber das Leben von
Sklaven/Kriegsgefangenen und Siedlern das Recht auf Okkupation des Landes von
Eingeborenen, ohne diese fragen zu miissen. Im Naturstand ist die Menschheit eine
grofle Gemeinschaft und jeder hat das Recht die anderen zu strafen. Davon bleibt
das Recht Indianer zu strafen (und Fiirsten, die sich wie Indianer verhalten).

Pangle, Thomas L.

Modern Realism : Machiavelli and his Successors, in: Pangle, Thomas L. ;
Ahrensdorf, Peter J.: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and
Peace. — Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. — S. 153-157

Pangle stellt Locke in einen Zusammenhang des Realismus: Er habe Hobbes etwas
ertraglicher gemacht. Aber seine Vorstellung, daf jeder im Naturzustand das Recht
habe, andere zu exekutieren, ist nichts anderes als die Lehre von Hobbes. Sein Na-
turzustand kann genauso wenig ausgehalten werden. Die Nationen leben aber weiter
in diesem Naturzustand. Locke will diesen Naturzustand durch Gerechten Krieg
geregelt sehen, der im Namen der Menschheit gefithrt wird, d.h. eine Dritte Partei
hat das Recht strafend zu intervenieren. Locke gibt absolute Gewalt, Schuldige zu
exekutieren oder zu versklaven. Unschuldige miissen aber vollig in Ruhe gelassen
werden und diirfen auch nicht gezwungen werden Unterwerfungsversprechen fiir die
Zukunft abzugeben. Kriege fiir eine nationale Befreiung rechtfertigt er nicht anders
als Revolutionen gegen Tyrannei. Dazu gibt es ein Klugheitsargument: gut regierte
Staaten statt iibergroBer Reiche. Internationaler Wettbewerb um Okonomisches
Wachstum ist die groBite Leistung, die die Staaten fiir die Menschheit erbringen
konnen.

362

22,01.2028, 03:45:06.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Cheneval, Francis

Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung : iiber die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens
der Moderne. — Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 286-299
Locke

Cheneval akzeptiert die Strauss-Cox-Pangle-Deutung, dal Locke aus hobbesiani-
schen Voraussetzungen unhobbesianische Schliisse zieht. Indem Locke aber konse-
quenter als Hobbes die Individualrechte betont, die durch die Staatsréson nicht aufer
Kraft gesetzt werden konnen, hebt er die hobbesianische Blockade des Voranschrei-
tens zur Staatengesellschaft auf. Er selber verfolgt diesen moglichen internationa-
listichen Weg nicht weiter. Stattdessen wird der theologisch begriindete Gerechte
Krieg Instrument der internationalen Ordnung.

Boucher, David

Property and Propriety in International Relations : the Case of John Locke, in:
Classical Theory in International Relations / ed. by Beate Jahn. — Cambridge
(u.a.) : Cambridge University Pr., 2006. — S. 156-177

Lockes Theorie des Eigentums ist eine Stellungnahme in den friihneuzeitlichen
Debatten iiber Kolonialismus als Aneignung von terra nullius. Die organisierten
politischen Gebilde haben ein hoheres Recht, weil sie die Ressourcen der Erde ef-
fektiver nutzen konnen, und deshalb mehr zur Entwicklung der Menschheit leisten.
Konkret geht es um die Herrschaft iiber Indianer in Nordamerika (und wahrschein-
lich vor allem gegen William Penn, der in seiner Kolonie Besitzrechte der Indianer
anerkannt hatte).

6.7.6 Wolff

Christian (Freiherr von) Wolff, 1679-1754, geboren als Sohn eines Gerbers in Bres-
lau. Professor in Halle, Marburg, Halle (die Vertreibung aus Halle 1723 und die
triumphale Riickkehr 1740 sind unverzichtbar in den Erzdhlungen von der deutschen
Aufklarung). Verfasser endloser Handbiicher fiir alle Zweige der Wissenschaft nach
seiner Methode gleichmiBig und gleichméfig umsténdlich behandelt.

Eine neuere Biographie gibt es nicht (das Fragment seiner Autobiographie mit einer
ausfiihrlichen Einleitung des Herausgebers von 1841 in: Gesammelte Werke 1. Se-
rie, 10. Band: Biographie. — Hildesheim 1980).

Wolff begann als Mathematiker und Physiker, aber sein Ziel war eine Naturrechts-
lehre, die so fest gefligt sein sollte, wie die Mathematik. Ganz undialektisch geht es
schon bei ihm nicht mehr, die Vollkommenheit der Welt wird erst durch menschli-
ches Erkennen und Handeln vollendet; die Ubereinstimmung von Schépfung, Natur,
Vernunft, Ethik, Recht ist nur im Erkennen der Pflicht moglich. Das Naturrecht wird
bei Wolff zum Vernunftrecht transformiert. Eine systematische Darstellung seiner

363

22,01.2028, 03:45:06.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

