II.
Koranische Normen und ihre

ethisch-moralischen Implikationen

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56.



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im
Koran

Mobammed Nekroumi

1. Vom Text zur Norm

Das Verhaltnis zwischen dem Gotteswort und den ihm von den tradi-
tionellen islamischen Theologen zugeordneten rechtlich-moralischen Nor-
men offenbart fiir das zeitgendssische Verstindnis von Begriffen wie ,Text',
,Norm‘ und ,Gesetzlichkeit’ eine kaum uberwindbare hermeneutische
Aporie. Diese rihrt aus dem Paradox, dass dem ésthetisch-spirituellen und
an die Herzen des Menschen gerichteten koranischen Diskurs eine u. a.
aus dem Lebensumfeld rational abgeleitete Gesetzlichkeit zugeschrieben
wird. Diesem Umstand war sich die frithe Koranhermeneutik durchaus be-
wusst, insofern sie das Hauptmerkmal der gottlichen Rede nicht etwa mit
einem vermeintlich aus ihr hervorgehenden normativen Aufforderungsakt
begriindete, sondern vielmehr aus der Eigenart der ihr innewohnenden
rhetorischen Strukeur.

1.1 Die mundliche Beschaffenheit der Offenbarung

Vor dem Hintergrund der primar zur Rezitation gedachten mundlichen
Beschaffenheit des Offenbarungswortes und der damit einhergehenden
Frage nach der fir die Aufstellung der Norm unabdingbaren argumentati-
ven Textkoharenz versuchten die Rechtsgelehrten, die zur Ableitung der
Normen aus dem Koran notwendige Diskurs-Homogenitit zu begriinden,
wie es aus der folgenden Aussage von a$-Satibi (gest. 1388) hervorgeht:

Auf die Frage, ob alle Suren des Koran auf der theoretischen Ebene
eine zusammenhingende Redestruktur bilden, und zwar im Sinne des
menschlichen Diskurses, und nicht hinsichtlich der Sprache Gottes,
lautet die Antwort, dass die Rede Gottes in sich selbst eine einzige
geschlossene Rede bildet und nicht disparat ist, auf welcher Ebene
und aus welcher Perspektive auch immer, gemaf§ dem, was in der
systematischen Theologie bereits erlautert wurde. Der Anndherung an
die Rede Gottes dient hier aber der menschliche Diskurs als Hinter-

189

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

grund, in deren Gestalt die Offenbarung auf eine Weise, die ihnen
[den Menschen] vertraut ist, herabgesandt wurde. Dies bedarf aber der
tiefgrindigen Uberlegung und ausfiihrlichen Erklarung.!

Hinter der Anstrengung der Rechtsgelehrten, das Wort an das Gesetz an-
zupassen, steckte das Streben nach Errichtung eines theologischen Kanons,
der dazu beitragen sollte, eine Gruppenidentitat zu schaffen.? Diese Sorge
ist bereits bei a$-8afi‘1 (gest. 820) vorzufinden. Der soeben historisch kurz
skizzierten und seit der Abbasiden-Dynastie vorherrschenden juristisch ge-
pragten Kanonisierungstendenz des Korans zum Trotz beteuerten jedoch
schon damals die wenig einflussreichen Disziplinen der islamischen Theo-
logie — angefangen mit den Koranwissenschaften, Gber die Philosophie bis
hin zur Mystik — den umfassenden, facettenreichen und vielfiltigen Aspekt
der gottlichen Offenbarung.

Ausgehend von einer pantheistischen und existenzentsagenden Weltan-
schauung sieht die Mystik im Offenbarungswort lediglich eine Erschei-
nung bzw. Manifestation (tagalli) der einzigen und wahren Wesenheit
Gottes. Nur durch die von Gott geschenkte Erleuchtung kann der Mensch/
Sufi mithilfe von Gottesgedenken (dikr) und Askese in die verborgenen
Sphiren der Offenbarung gelangen. Dieses transzendentale Verhiltnis zwi-
schen gottlichen und irdischen Sphiren vollzieht sich auf der Ebene des
Offenbarungsdiskurses in verschiedenen Kommunikationsstufen, die wie
emporsteigende Wahrnehmungskreise dem Sufi zum Ideal der Selbstver-
neinung und somit zur Versenkung (Immanenz) in die gottliche Sphare
verhelfen konnen. Die koranischen Normenverse werden dabei zunichst
als eine diesseitige und untergeordnete Vorbereitungsstufe betrachtet,

1 A$-Satibi, al-Muwifagat, ed. von ‘Abdallah Diriz, Muhammad Diriz und ‘Abd
as-Salam ‘Abd a$-Safi Muhammad, 4 Bde., Kairo: Dar al-Hadit, Bd. 3, S. 214. Diese
Aussage wirft unweigerlich die Frage nach dem Textkonzept auf. Mit ,Text* wird
dennoch im Rahmen dieser Arbeit nur jenes linguistische Gebilde gemeint, das
primar eine kommunikative Funktion erfiillt. Das Hauptmerkmal eines Textes be-
steht im Tragen einer Sprecherintention, die argumentativ auf ein Handlungsziel
hin ausgerichtet ist. Durch seine kommunikative Grundfunktion erfiillt der Koran
das Basiskriterium fiir das, was heute in der Linguistik als ,Diskurs® oder ,Text’
identifiziert wird. Im vorliegenden Beitrag wird der Begriff ,Text* eher mit der
Schriflichkeit in Verbindung gebracht, wihrend der Begrift ,Diskurs® dem mundli-
chen Aspekt vorbehalten bleibt; vgl. Mohammed Nekroumi, Interrogation, polarité
et argumentation: Vers une théorie structurale et enonciative de la modalité en arabe
classique, Hamburg 2003, S. 31-36.

2 Eine dhnliche Tendenz findet man auch in der christlichen Tradition; vgl. Florian
Bruckmann: ,Text als theologische Grosse“, in: Was ist Text?, hrsg. von Franz
Wagner, Basel 2016, S. 133-158, hier S. 138 f.

190

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

wihrend sie spater auf dem fortgeschrittenen Stadium des Selbstvernei-
nungsprozesses allegorisch ausgelegt bzw. verstanden werden miissen. Auf
diese Weise werden $ari ‘@ und hagiqa, gottliche Norm und Wahrheit, bei
den Sufis gleichgesetzt.?

Entgegen der pantheistischen Tendenz der Mystik fithrte die Rational-
theologie mu ‘tazilitischer Prigung jegliche Normativitit im Koran auf das
der gottlichen Rede inhidrente Gerechtigkeitsgebot zuriick und rief zur
Reflexion tber die Beschaffenheit des Gotteswortes auf. ‘Abd al-Gabbar
al-Hamadani (gest. 1025) argumentierte wie folgt:

Der Koran ist eine gottliche Handlung, die [nur] aus der Perspektive
eines rationalen Werturteils verstanden werden kann. Ausdruck der
Worte in seinen Handlungen ist die Kategorie der Gerechtigkeit ( ‘ad/)
[als MaBstab] fiir Handlungen, die Gott zugeschrieben werden kon-
nen, und solche, die ihm unmoglich zugeschrieben werden kénnen.*

Die A$‘ariten, die ihr Denkgebdude als ,goldenen Mittelweg* zwischen der
Spekulationsfeindlichkeit der Traditionarier auf der einen und der Speku-
lationswut der Mu ‘taziliten auf der anderen Seite betrachteten, schrieben
Gott die Eigenschaft des Sprechens (kalim) als eines der sieben Attribute,
die sein Wesen beschreiben (sifat al-ma ‘ani)® zu. Gott selbst spricht jedoch
in immaterieller Rede (kalam nafsi), die weder an Buchstaben noch an eine
Stimme gekniipft ist. Die Existenz dieser immateriellen Rede versuchten
sie anhand von Stellen aus dem Koran zu belegen. Wie auch bei den
Mu ‘taziliten — wenn auch mit unterschiedlichen Primissen und Ergebnis-
sen — zielte dieses kalam-Konzept darauf ab, Gott von jeder Vergleichbar-
keit und Korperlichkeit freizusprechen. Dennoch betrachteten sowohl die
Mu ‘taziliten als auch die A$‘ariten den Wortlaut der gottlichen Rede als
erschaffen und verwiesen auf die Relevanz der im Koran verankerten se-
mantischen Vielschichtigkeit des gesprochenen Wortes. Ausgehend vom
theologischen Prinzip der Miindlichkeit werden die in der Offenbarung
verwendeten Begriffe zur Beschreibung der koranischen Rede — wie etwa

3 Vgl. Masataka Takeshita, bn ‘Arabi’s Theory of the Perfect Man and its Place in the
History of Islamic Thought, Tokio 1987, S. 93; Michel Valsan, ,Deux définitions de
Muhyi d-Din Ibn ‘Arabi: La notion de ‘chari‘a’; la notion de ‘haqiqa’™, in: FEtudes
Traditionnelles 67 (1966), S.206-217.

4 “Abd al-Gabbar al-Hamadani, Sarh al-usil al-hamsa, ed. von ‘Abd al-Karim ‘Utman,
Kairo: Maktabat Wahba, 1996, S. 182.

5 Diese Eigenschaften umfassen sein Leben (haydt), sein Wissen ( 7/m), sein Kdnnen
(qudra), seinen Willen (irada), sein Sehen (basar), sein Sprechen (kalam) und sein
Hoéren (sam ) in jeweils unvergleichlicher Vollkommenbheit.

191

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

qur’an, wahy, balag, dikr, tanzil, kitab und furgan — bei der ErschlieSung
von Diskursgattungen und theologischen Sprechakten herangezogen.¢

1.2 Die normative Implikation koranischer Diskursgattungen

Der Begriff qur’an weist aus Sicht der Rationaltheologie an und fiir sich
keinerlei Affinitat zum Gesetz (nomos) auf. Vielmehr deuten sowohl sei-
ne Verwendung im Offenbarungsdiskurs’ als auch seine morphologische
Wurzel g-- auf einen rein liturgischen Charakter hin.® Durch die Bezeich-
nung der Gesamtheit der gottlichen Offenbarungsrede als gur'an wird
die Rezitation als Hauptmerkmal und die direkte Sprechhandlung der
Offenbarung hervorgehoben. In der Rezitation vollzieht sich einerseits
zunichst die fir den Glauben notwendige individuelle Gotteserfahrung.
Andererseits dient sie der religiésen Verinnerlichung des Korans durch die
Glaubigen im Laufe der Heilsgeschichte als Liturgie. Nach Mohammed
Arkoun kann die fortlaufende und von Generation zu Generation tberlie-
ferte Rezitation des Korans in den verschiedenen Lesarten als ,Sukzession
der Offenbarung’® bzw. als transcendantalisation bezeichnet werden.’

Aus dem Begrift wahy (,Offenbarung/Eingebung’) geht die inspirierte
und inspirierende Eigenschaft des Korans hervor. Das wahre Wesen der
Inspiration offenbart sich in der Erleuchtung durch ein verstehendes Herz,
das dem Propheten die sonst der apriorischen Vernunft verschlossenen
Sphiren des Verborgenen zuginglich macht, und zwar fernab von jegli-
cher Gesetzlichkeit, die einem aus der Rationalitat entsprungenen Gerech-
tigkeitsbediirfnis entspringt. Im wahy-Vorgang zeigt sich das transzenden-

6 Vgl. Arkoun, Lecture du Coran, Paris 1982, S.1-27.

7 Koran 73:4: ,Und trage den Koran wohlgeordnet vor®. Koran 8:2: ,Die (wahren)
Glaubigen sind ja diejenigen, deren Herzen sich vor Ehrfurcht regen, wenn Gott
gedacht wird, und die, wenn ihnen Seine Zeichen [Sein Wort] verlesen werden,
es ihren Glauben mehrt und die sich auf ihren Herrn verlassen®. Die in diesem
Beitrag wiedergegebenen Koranzitate beruhen grofiteils auf der Ubersetzung von
Frank Bubenheim und Nadeem Elias, wobei bei Bedarf kleine Anpassungen vorge-
nommen wurden.

8 Die aus der christlichen Theologie stammenden Begriffe ,Rede von Gott’, ,Rede
zu Gott‘, ,Rede tiber Gott und ,Rede vor Gott* werden hier in den koranischen
Kontext gesetzt und als Sprechhandlungen ein und desselben Diskurses, und
zwar desjenigen des Korans, verwendet; vgl. Edmund Arens: ,Kommunikative
Vernunft, Religion und Gottesrede®, in: Habermas und die Religion, hrsg. von Klaus
Viertbauer und Franz Gruber, Darmstadt 2019, S. 252-276.

9 Vgl. Mohammed Arkoun, Ouvertures sur lislam, Paris 1989, S. 65-70.

192

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

tale Verhiltnis zwischen Gott und seinem Propheten. Die Eingebung ist
gleichermaflen ein Berufungsake und eine Inspiration, die an den Prophe-
ten adressiert ist. Mit dem Begriff wahy wird auch die Art der Kommu-
nikation zwischen Gott und dem Propheten betont. Gott tritt im waly-
Vorgang als Urheber der koranischen Botschaft hervor und der Prophet
als deren Empfinger und Sprecher. Im Prozess der Eingebung wird die
Kernaussage der koranischen Botschaft, nimlich der Eingottglaube (Koran
4:163), dem Propheten stufenweise und in Form einer gottlichen Inspirati-
on vermittelt (Koran 25:32).

Unter der oben genannten Vielzahl der im Koran erwihnten Aspekte
der gottlichen Rede wird lediglich der Begriff furgan (,Unterscheidung/
Unterscheidungsnorm®), der siebenmal im Koran vorkommt (2:53, 2:185,
3:4, 8:29, 8:41, 21:48, 25:1), mit Gesetzlichkeit in Verbindung gebracht.!®
Dem traditionellen Verstindnis des Wortes zufolge kann furgan entweder
allgemein-ethisch als ,Trennung zwischen Gut und Bose‘ oder im Sinne
einer eschatologisch aufgefassten Gerechtigkeit gedeutet werden. Betrach-
tet man die eben genannten Stellen, in denen das Wort vorkommt, im
Kontext, so konnte furgan lediglich in Vers 2:53 und 8:41 in einem legalis-
tisch-deontologischen Sinne verstanden werden.!! Letztendlich handelt es
sich bei den soeben aus dem Wortlaut des Koran erschlossenen Aspekten
der gottlichen Rede um Diskursparameter, die fir die Verortung norma-
tiver Aussagen unumginglich sind. Dass unter den vielen im Koran vor-
kommenden Diskursaspekten nur ein einziger eine gewisse Affinitit zur
Normativitit aufweist, zeigt, dass die leitende argumentative Orientierung
der Offenbarung nicht per se auf eine deontologisch-normative Konklusion
hinauslduft. Wenn auch die Aufstellung und die Hiufigkeit nicht-normati-
ver Diskursaspekte einiges tiber die Textgattung verraten, dringt sich doch
die Frage auf, welche Zuginge die Beschaffenheit des Textes noch gewihrt,

10 Die anderen Begriffe sind u. a. balag (,Ubermittlung®: Koran 3:20, 10:99, 14:4),
dikr (,Gottesgedenken: u. a. Koran 2:152, 9:67), tanzil (,Herabsendung': u. a.
Koran 17:106, 20:4, 26:192), kitab (,Buch/Schrift: u. a. Koran 2:2, 2:87, 3:7), lawh
mahfiiz (,Urschrif/Gemeinsinn‘: u. a. Koran 85:21f.).

11 In Koran 2:53, ,Und als Wir Mose das Buch und die Unterscheidungsnorm
(furgan) zukommen lieen, auf dafl ihr der Rechtleitung folget*, wird furgan mit
den Zehn Geboten gleichgesetzt. In Koran 8:41, ,Und wifft: Wenn ihr etwas
erbeutet, so gehort ein Finftel davon Gott und dem Gesandten, und den Ver-
wandten, den Waisen, den Bediirftigen, dem Reisenden, so ihr an Gott glaubt
und an das, was Wir auf unseren Diener am Tag der Unterscheidung (yawma
Lfurgani) hinabgesandt haben, am Tag, da die beiden Scharen aufeinandertrafen.
Und Gott hat Macht zu allen Dingen®, handelt es um eine Anspielung auf die
Schlacht von Badr als Unterscheidung zwischen Gut und Bose.

193

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

die zu einer Auslotung der Kernaussage der gottlichen Botschaft verhelfen
konnten.

1.3 Der diachronische Textzugang

Die Frage nach der Textbeschaffenheit des Korans ruft zunichst eine dia-
chronische Unterteilung des offenbarten Wortes auf den Plan. Ein erster
Anbhaltpunkt fiirr die Rechtfertigung einer solchen Herangehensweise geht
aus der in der traditionellen Koranwissenschaft verbreiteten Annahme her-
vor, dass die rund 500 bis 600 Koranverse mit normativem Inhalt mehr-
heitlich den sogenannten medinensischen Offenbarungen entspringen.

Die fir die Phase der Glaubensgrindung in Mekka herabgesandten
Koransuren machen nicht nur zahlenmafig (85 Suren von 114) einen be-
trachtlichen Textbestand aus, sondern sie sind auch durch eine besondere
stilistische und rhetorische Schonheit ausgezeichnet.!? Die Besonderheit
der mekkanischen Suren entsprach einerseits dem monotheistischen und
eschatologischen Charakter der gottlichen Rede. Andererseits konnte die
Sprachésthetik der mekkanischen Offenbarungen nicht nur die Poesie-be-
geisterten Araber verwundern, sondern auch eine intendierte weitgefasste
Indirektheit gottlicher Gebote und Aufforderungen am schonsten zum
Ausdruck bringen, und zwar durch einen emotional fesselnden Aufruf
zu Fursorge, zu Eingottglauben, zu sentimentaler Einstellung zur Aufer-
stehung und zum Jingsten Gericht sowie zur Uberwindung des Selbst.
Die mekkanischen Suren stellen keine Verhaltensnormen im herk6mmli-
chen juristischen Sinne auf, sondern sie suchen auf appellative Weise die
Nihe zum Menschen. Wenn diese appellative Funktion auch den Auffor-
derungsakten zuzuschreiben wire, so wiren sowohl der Appell als auch
die Aufforderung in der poetischen Sprache mekkanischer Suren lediglich
ein Gegenstand hermeneutischer Ableitung.

Die hoch idsthetische Rhetorik der mekkanischen Offenbarungen dient
theologisch der Entfaltung einer Glaubenssemantik, die durch einen ei-
genartigen und mit der in der vorislamischen Dichtung bis dahin gingi-
gen Sprachkonvention brechenden metaphorischen Stil neue Mafstibe
setzte. Dieser von der damaligen Sprachnorm abweichende Diskurs hatte
zunichst zum Ziel, theologische Denkinhalte wie Firsorge, Nachstenlie-

12 Vgl. Angelika Neuwirth, ,Einige Bemerkungen zum besonderen sprachlichen
und literarischen Charakter des Koran®, in: 19. Deutscher Orientalistentag in Frei-
burg 1975: Vortrdge, Wiesbaden 1977, S. 736-739.

194

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

be und Selbstschitzung einzufithren.!3 Der fir die mekkanischen Suren
typische Appell zur Uberwindung eines ,pervertierten‘ und auf Eigennutz
fokussierten Willens bedient sich zunichst einer transzendentalen und
verfremdenden Rhetorik, in der ethisch-moralische Erwartungshorizonte
neu aufgestellt werden. Durch Verwendung von aus dem kaufmannischen
Umfeld der Mekkaner inspirierten Metaphern und Gleichnissen werden
Begriffe wie ,Darlehen’, ,Schuldenerlass’, ,Gewinn‘, ,Tausch‘, ,Vermeh-
rung’ und ,Verlust® auf ethisch-theologische Weise neu gedacht. So werden
etwa die guten Werke des Menschen wie Nichstenliebe und Firsorge in
Koran 2:245 als Darlehen an Gott bezeichnet: ,Wer ist es denn, der Gott
ein schones Darlehen gibt? So vermehrt Er es ihm um ein Vielfaches.
Gott hilt zuriick und gewahrt, und zu Thm werdet ihr zurickgebracht.“
Auf dhnliche Weise werden in Koran 2:16 Gewinn und Verlust entmate-
rialisiert: ,Das sind diejenigen, die das Irregehen um die Rechtleitung
erkauft haben, doch hat ihr Handel keinen Gewinn gebracht, und sie sind
nicht rechtgeleitet.“1# Fernab von jeglicher rational nachvollziehbaren Ge-
setzlichkeit werden theologische Denkinhalte stufenweise ins Bewusstsein
der Gemeinschaft eingefithrt. Die Rhetorik der mit dem neuen Glauben
einhergehenden Uberwindung des Selbst erlangte in der Verwendung von
Lexemen in einem offenbar vollig verkehrten Sinn ihren Hohepunkt, wie
es sich eindeutig in der Bedeutungsverschiebung des Wortes zakat zeigt,

13 Bei der Selbstschitzung handelt es sich um eine ethisch(-theologische) Erfil-
lungsgestalt der Person, wodurch eine Verantwortung des Selbst gegentiber der
Gemeinschaft impliziert wird. In dem hier angenommenen methodologischen
Rahmen wird unterschieden zwischen Selbstachtung als Ausdruck der Konfor-
mitit des Selbst gegeniiber der Norm und Selbstschitzung als ethischer Wahr-
nemung des Selbst. In diesem Beitrag wird Selbstschatzung den magasid und
Selbstachtung den ahkdm untergeordnet; fir eine ausfiihrliche Erliauterung siehe
Mohammed Nekroumi, Tugend und Gemeinwobl: Grundziige hermeneutischen Den-
kens in der postklassischen koranischen Ethik am Beispiel der magqasid-Theorie von
as-Satibi, Wiesbaden 2018, S. 158.

14 Diese Semantik des ,wahren Gewinns‘ findet man bereits im Alten Testament,
und der Koran méchte in Erinnerung rufen, was schon Moses und Jesus verkiin-
deten, dass namlich der wahre Gewinn sich eher in einer Sphire verorten lésst,
die nach logischem Denken der Verlustsphire zugeschrieben werden muss. Diese
besondere Bedeutung des Gewinns geht u. a. auf Kohelet 3,9-13 zurtck, wo es
heifdt: ,Welcher Gewinn bleibt bei denen, die etwas tun, von ihrer Miihe? [...]
Ich habe erkannt, dass es nichts Gutes bei ihnen gibt, auSer dass sie sich freuen
und Gutes tun in ihrem Leben® (Kirchentagsiibersetzung). Vgl. dazu Mohammed
Nekroumi/Arnulf von Scheliha: ,Klug sein angesichts der Unergriindlichkeit des
Lebens, in: Deutscher Evangelischer Kirchentag, hrsg. von Silke Lechner, Heide
Stauff und Mario ZeiSig, Miinchen 2016, S. 101-110.

195

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

das urspringlich ,Vermehrung* bedeutete, in Koran 2:110 und 9:103 aber
z.B. im Sinne von ,Almosen‘ oder ,Armenabgabe‘ vorkommt.'s

Anders als die mekkanischen Suren, deren poetischer Stil — sei es durch
ihren rezitatorischen Charakter, sei es aufgrund der Abhebung ihrer Narra-
tion aus jeglicher historischer Dimension — kaum mit dem Thema Gesetz-
lichkeit in Verbindung gebracht werden kann, sind die nach der Higra des
Propheten im Jahre 622 herabgesandten Offenbarungen (22 Suren) prakti-
scher Natur. Sie handeln von Regeln, von Ge- und Verboten, von Tugen-
den, Gemeinwohlidealen und dem Zusammenleben mit Andersglaubigen,
die in Medina schon vor der Entstehung des Islams lebten. Auf diese Weise
nehmen die medinensischen Suren, wenn auch mittels einer literarisch-fik-
tiven Rekonfiguration des Realen, in einem narrativen Stil auf historische
Gegebenheiten Bezug. Nicht zuletzt weil sich die Offenbarungsansprache
in diesen Suren nicht mehr an die Menschheit im Allgemeinen, sondern
vielmehr an die am Offenbarungsgeschehen dialogisch beteiligen histori-
schen Gemeinschaften richtet, wie etwa die mubdgirin (die von Mekka
nach Medina Ausgewanderten), die ansdr (die aus Medina stammenden
muslimischen Helfer), die ah/ al-kitab (die aus Medina stammenden Juden
und Christen) sowie die munafiqin (die in Medina anséssigen und sich nur
nach auflen hin zum Islam bekennenden arabischen Heuchler), ergaben
sich normative Fragen sozialen und juristischen Ursprungs, auf die nun
die Offenbarung mit dem Ziel der Errichtung eines Gemeinwesens in
Medina theologisch sowie unter Berticksichtigung semiotischer und sittli-
cher Aspekte einging. Die ethischen Weisungen der medinensischen Suren
betreffen tiberwiegend moralische Verhaltensnormen, ehe-, erbschafts- und
strafrechtsbezogene Aufforderungsakte.

15 Die im Koran gezeichnete Gewinnsphire reicht vom Erlass tiber Loslassen bis hin
zur Selbstaufgabe fiir den Anderen. Hier werden vier Stufen der Semantik des
Verzichts und der Selbstiberwindung erwihnt: 1. Gegenseitigkeit (Koran 8:61):
»,Und wenn sie sich dem Frieden zuneigen, dann neige auch du dich ihm zu und
verlasse dich auf Gott! Gewif, Er ist ja der Allhérende und Allwissende. 2. Los-
lassen (Koran 64:14): ,Wenn ihr aber verzeiht, nachsichtig seid und vergebt — ge-
wifS, so ist Gott allvergebend und barmherzig® 3. Verzicht (Koran 3:140): ,Wenn
ithr Wunden erlitten habt, so haben die (feindlichen) Leute ahnliche Wunden
erlitten. Solche Tage teilen Wir den Menschen abwechselnd zu.“ 4. Selbstiiber-
windung (Koran 59:9): ,[die wahren Glaubigen] lieben (all jene), die zu ihnen
ausgewandert sind [...] sie ziehen diese (die Bedurftigen) sich selbst vor, auch
wenn sie selbst Mangel erleiden. Und diejenigen, die vor ihrer eigenen Habsucht
bewahrt bleiben, das sind diejenigen, denen es wohl ergeht®; vgl. Muqatil b.
Sulayman, Tafsir Mugqatil b. Sulayman, ed. von ‘Abdallah Mahmuad Sahata, § Bde.,
Kairo: al-Hay’a al-Misriyya al-‘Amma li-I-Kitab, 1979-1989, Bd. 4, S. 50.

196

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

Neben der sittlichen Komponente der arabischen Stammesgesellschaft
ist auch der in der medinensischen Offenbarung dialogisch nachgezeichne-
te monotheistische Diskurs fir das Verstindnis der koranischen Normati-
vitit von besonderer Bedeutung. Wenn auch die Normenaufstellung in
den medinensischen Suren im Vergleich zum biblischen Dekalog in der
Affinitit zu ethischen Anweisungen zu liegen scheint und sprachlich tief
in den narrativ-poetischen Diskurs des Korans eingebettet ist, konnen die
Zehn Gebote im Koran auf der Grundlage disparater Passagen rekonstru-
iert werden, was durchaus zur Erhellung des Ursprungs der koranischen
Normativitat beitragen kann.'® Unabhingig davon, wie die Gebote des De-
kalogs im Koran formuliert (bzw. abgrogiert) werden, spricht dieses dia-
chronische Merkmal medinensischer Gesetzlichkeit fir die Relevanz des
intertextuellen Zugangs beim Verstindnis der monotheistischen Diskurs-
dynamik, welche die gottliche Rede durch alle Epochen der Offenbarung
hindurch gepragt hat.!”

Aus den kurz skizzierten linguistischen Merkmalen des Offenbarungs-
wortes ergibt sich eine unmittelbare Relation zwischen Text und Norm
im Koran lediglich als Ergebnis eines komplexen Rekonstruktions- und Er-
schlieSungsprozesses, bei dem gleichermaflen diachronische wie synchro-
nische Aspekte in die Analyse einbezogen werden miissen, um die Aufstel-
lung und die Verbindlichkeit abgeleiteter Sprechakte zu verstehen. Diesem
Umstand sind die nun folgenden Ausfithrungen gewidmet.

2. Die historische Bedingtheit der normativen Ordnung; Strafjustiz im
Verhiltnis von Glauben und Vernunft

2.1 Von der Textkanonisierung zur Norm

Im vorangegangenen Abschnitt wurde auf die Aporien und Herausforde-
rungen hingewiesen, die sich aus der Verhaltnisbestimmung zwischen
miindlicher Textauffassung und Normensetzung ergeben. Legt man diese
Erkenntnis zugrunde, so scheint eine Auseinandersetzung mit der Kano-
nisierungs- und Auslegungsgeschichte des Korans als unausweichlich. Da-

16 Vgl. Mohammed Nekroumi, ,,The Moving Word: The Intention of the Word of
God*, in: Understanding and Believing, hrsg. von Mohammed Nekroumi und Lutz
Edzard, Berlin 2020, S.269-302, hier S.294-296.

17 Vgl. Stefan Schreiner: Die jiidische Bibel in islamischer Auslegung, Tubingen 2012,
S.83f.

197

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

bei ist die Kanonisierungsphase der Koranlesarten (gird ‘at), die mit der
Epoche der Verschriftlichung der miindlichen Tradition zusammenfillt,
von besonderer Bedeutung. Der marokkanische Philosoph Muhammad
‘Abid al-Gabiri (gest. 2010) beschreibt die ,Epoche der Verschriftlichung’
in der Mitte des 8. Jahrhunderts als eine Umformung der miindlichen
Tradition in eine wissenschaftliche Textkultur, in der die Kanonisierung
der Lesarten mit einer Systematisierung der islamischen Normenlehre
einherging. Nach al-Gabiri bestand das Problem nicht in dem Verschrif-
tungsprozess, sondern darin, dass die normativen Schriften stufenweise
Anspruch auf Deutungshoheit gegentiber anderen islamisch-theologischen
Fachdisziplinen wie kaldm, Philosophie und Ethik erhoben, wodurch die
theologisch-ethische Kernaussage des Korans in den Hintergrund geraten
sei. Laut al-Gabiri unterschieden die Menschen zur Zeit der Offenbarung
kaum zwischen Versen der Normen und Versen der Ethik, denn der Koran
sei in Wahrheit ,,ein Buch der Ethik“.!8 Erst im Laufe der formativen Phase
der islamischen Theologie erfuhren Begriffe wie sari ‘a, hukm und figh eine
Bedeutungserweiterung hin zu umfassenden rechtlichen und gesetzlichen,
aus dem Koran abgeleiteten religios-normativen Termini. Ausgehend von
der urspriinglichen etymologischen Bedeutung des Wortes definierte as-
Satibi den Begriff sari‘a als ,Auftrag, das Diener-Sein zu erfillen® oder
schlicht als den ,,Weg in der Religion®.?

In der Enzyklopéadie von Abu 1-Baqa’ al-Kaffaw1 (gest. 1683) stofst man
auf eine weitgefasste und aus dem koranischen Gebrauch des Wortes in-
spirierte Eingrenzung des Begrifts hukm (,Norm®), die heute in der inneris-
lamischen Diskussion um das Verstindnis der Norm kaum Echo findet.
Nach al-Kaffawi handelt es sich beim Begriff hukm um jene Kategorie der
gottlichen Rede (kaldm bzw. hitab), die mit Blick auf die Handlungen der
Menschen entweder etwas gebietet oder freie Wahl lasst.2* Hermeneutisch
gesehen beschreibt der Begrift hukm sar ‘i die ,juristische Norm‘, d. h. die
aus der gottlichen Rede erschlieBbare Sprechhandlung. Die von Bernard
Weiss formulierte Definition von sari ‘a als die Summe der gottlichen Ver-
ordnungen, die das Leben jedes Muslims bzw. jeder Muslimin in allen

18 Muhammad ‘Abid al-Gabiri, al- ‘Aql al-ahlagi al-‘arabi, Beirut/Casablanca: al-Mar-
kaz at-Taqafi al-‘Arabi, 2012, S. 31-33.

19 A$-Satibi, al-Muwafagat, Bd. 2, S.7.

20 Vgl. al-Kaffawi, al-Kulliyyat: Mu ‘gam fi -mustalahat wa-l-furiq al-lugawiyya, ohne
Ed., 5 Bde., Damaskus 1985, Bd. 2, S. 220. In dem Werk findet man auch eine
offensichtlich as‘aritische Definition des Aitab, in der das Konzept der immateriel-
len Rede eine zentrale Rolle spielt; jedoch wird dabei dem gasd eine Nebenrolle
beigemessen; vgl. ebd., S.286.

198

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

Details organisieren, entspringt der Spatphase der islamischen Rechtstheo-
rie (um das 9. Jahrhundert), der zufolge die sari 2 alle Normen im Bereich
der gottesdienstlichen bzw. kultischen Handlungen ebenso wie politische
und gesetzliche Verfiigungen sowie nicht zuletzt Anstandsregeln verschie-
dener Art umfasst.?! Durch das ab dem 9. Jahrhundert herrschende rigo-
ristische Gesetzesverstandnis der szri ‘2 ging die ethische Ausrichtung der
Offenbarung, die im Streben nach seelischem Wohlergehen als Korrelat
irdischer und eschatologischer Glickseligkeit im Koran besteht, in der
Normenlehre verloren. Die Ergriindung der sogenannten hoheren ,Zielset-
zungen‘ (maqasid) der sari‘a, die in der Rechtstheorie der wusul alfigh bis
zum 14. Jahrhundert der bis dato verschlossenen praktischen Normenlehre
figh als Mittel der ethisch-theologischen Reflexion dienen sollten, wurde
politisch und gesellschaftlich-systematisch als unerwiinschte selbststindi-
ge Urteilsfindung aufler Acht gelassen, ja verachtet.?? Die zunehmende
Beschrankung von $ari‘a (als theologisches Normensystem) und von figh
(als hermeneutisches Textverstindnis) auf eine ahistorische ad-hoc-Verwal-
tung praktischer Rechtsfille ging mit einer Verheerung der auf die zweite
Nachfolgergeneration eingeschrinkten Tradition selbststindiger Urteilfin-
dungen einher. Fortan wurde bereits ab dem 12. Jahrhundert die Reflexion
tber die ethisch-theologische Intention des gottlichen Diskurs-Urhebers
bei Normenableitung mit Ketzerei gleichgesetzt.?* Im Zuge des Mongolen-

21 Vgl. Bernard Weiss, The Search for God’s Law: Islamic Jurisprudence in the Writings
of Saif al-Din al-Amidi, Salt Lake City 1992, S.2f.

22 In Wirklichkeit hat sich die Wissenschaft der usiul alfigh von einer urspringlich
rein rechtlichen Wissenschaft, wie sie es bei a$-Safi'T war, zu einer propadeuti-
schen Wissenschaft in Bezug auf alle religidsen Wissenschaften des klassischen
Islams entwickelt, in dhnlicher Weise wie die Logik fiir alle philosophischen
Wissenschaften verbindlich war; vgl. al-Gabiri, al- ‘Aql al-ablagi al-‘arabi, S. 536 f.

23 Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Moses Vermdchtnis: Uber gottliche und menschliche
Gesetze, Minchen 32006, S. 23. Hier lassen sich, so Graf, grundsatzliche religions-
ibergreifende Ahnlichkeiten im Prozess des Verstindnisses des gottlichen Schop-
fungsgesetzes erkennen: ,Zumal in den drei monotheistischen Weltreligionen,
im Judentum, Christentum und Islam, bergen die jahrtausendealten Motivspei-
cher Konzeptionen eines ius divinum, die in Metaphern von hoher, bis in die
Gegenwart wirkungsmachtiger Suggestivkraft zwei religiése Imaginationsmuster
eng miteinander verkniipfen: Gott als Schopfer und Gott als Gesetzgeber.“ Ebd.,
S.22. Die islamische Idee der Gleichsetzung gottlicher Rechtsordnung (sar ‘) mit
der natirlichen Anerschaffenheit (fifra) des Menschen kommt der talmudischen
Weisheit naher, die die Tora als gottliche Normenlehre mit einem in der Priexis-
tenz vom Schopfergott eingeschriebenen Nomos identifiziert; vgl. ebd., S. 22-25.
Im rabbinischen Judentum wird halaha, dhnlich wie $ari‘a, als Weg der Recht-
leitung gesehen, ,mit dem der Mensch durch gottliche Offenbarung in seinen

199

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

sturms wurde die aus der Offenbarung hervorgehende ethisch-theologische
Ausrichtung in der damaligen figh-Wissenschaft auf sittlich-moralische
Verbindlichkeiten und praktisch-rechtliche Regeln eingegrenzt. Bis heute
versuchen traditionell eingestellte Rechtsgelehrte ethische und moraltheo-
logische Fragen muslimischer Glaubensgemeinschaften eng an das seit
dem 9. Jahrhundert etablierte, kontextgebundene und heute grofteils aus-
gediente Normensystem zuriickzubinden.?*

In der modernen Reflexion um die Rekonstruktion der islamischen
Normenlehre kommt dem figh als Unterdisziplin der wusil alfigh nicht
nur die Aufgabe zu, eine kontext- und situationsbedingte praktische An-
wendung theologischer Moralnormen im Lichte der aus dem Koran er-
schliefbaren spirituellen und ethischen Orientierung zu gewihrleisten.
Vielmehr ist bei der Rekonstruktion von figh ein Umdenken tber die
Frage erforderlich, welches Verhaltnis ein solches theologisches Normen-
system im Lebensvollzug der Glaubensgemeinschaft einerseits und zum
institutionellen positiven Recht andererseits unterhalten soll. Zunichst
soll der theologisch-moralische Verpflichtungscharakter von figh im Lichte
zeitgenossischer ethischer Konzepte wie Verantwortung, Gewissensfreiheit
und Gerechtigkeit definiert werden. In einem weiteren Schritt soll der
Frage nachgegangen werden, inwiefern die Unterteilung in figh und wusil
alfigh heute noch relevant ist und ob es nicht dringend erforderlich wa-
re, ausgehend von den Errungenschaften der modernen philosophischen
Ethik und Geisteswissenschaft an der Entwicklung einer umfassenderen
islamisch-theologischen Ethik zu arbeiten, die dazu imstande wire, den
dringenden Herausforderungen einer zunehmend pluralistisch geprigten

Handlungen gefihrt wird“; Thomas Amberg, Auf dem Weg zu neuen Prinzipien
islamischer Ethik, Wirzburg 2009, S. 33. Siehe hierzu auch Stefan Schreiner, Die
Jiidische Bibel in islamischer Auslegung, Tubingen 2012.

24 Vgl. hierzu etwa Yusuf al-Qaradawis Kritik an der vernunftorientierten Auslegung
von Nagm ad-Din at-Tafi (gest. 1316), dass das Prinzip des Gemeinwohls gegen-
tiber dem Textbeweis Vorrang genieft, denn laut al-Qaradawi lasse sich das Ge-
meinwohl auch unter Ruckgriff auf Sitte und Vernunft erschlieSen; vgl. Yasuf al-
Qaradawi, Dirdsa fi figh maqasid as<ari‘a, Kairo: Dar a$-Suraq, 2012, S. 109-111;
vgl. at-Tufl, at-Ta ‘yin fi Sarh al-Arba ‘in, ohne Ed., Beirut: ar-Rayyan und Mekka:
al-Maktaba al-‘IImiyya, o.]., S. 246. Umfassend zur Rezeption von at-Tufis Hadit-
hexegese sieche auch Muhammad ‘Allal al-Fasi, der in seiner innovativen Arbeit
zur magasid-Theorie den Standpunket at-Tufis vertritt, dass das Gemeinwohl als
universeller Rechtsbeweis betrachtet werden soll, dessen Geltungsanspruch bei
der Normenableitung den vieldeutigen oder schwach tberlieferten Textquellen
tibergeordnet werden soll; vgl. Muhammad ‘Allal al-Fasi, Magasid as<ari'a al-
sslamiyya wa-makarimuba, Casablanca: Dar al-Garb al-Islami, 1993, S. 143 f.

200

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

sozialen Lebenswirklichkeit Rechnung zu tragen.?S Eingebettet in eine
theologische Ethik bestiinde figh nicht in einem blofSen Ausdruck des gott-
lichen Imperativs, sondern in der geistigen, spirituellen und ethischen Ori-
entierung des gesamten Lebensvollzugs der Glaubigen im Sinne einer be-
stimmen Schopfungsweisheit. Das Wesen des Imperativs von Gottes Gebot
weist in den islamischen Moral- und Rechtsnormen eine semantische Viel-
falt auf, die sich vom Juristischen bis hin zum Ethisch-Sittlichen erstreckt,
ohne sich auf eine bestimmte Kategorie des rechtlichen Urteils einschrin-
ken zu lassen. So gesehen, lasst sich in terminologischer Ubertragung aus
der theologischen Hermeneutik sagen, dass das Normensystem von figh
eher einer umfassenden Pflichtmoral — sprich: einer Moraltheologie — als
einem positiven Rechtsgesetz nahekommt.

Im Lichte der vorangegangenen Uberlegungen wird im Folgenden einer
zentralen Frage islamischer Normativitit nachgegangen, namlich der Fra-
ge nach dem Wesen und der Intention der Strafnormen im Koran.

2.2 Normensetzung und Macht der Tradition

Geht man von einer primir theologischen Wahrnehmung der Offenba-
rungsdiachronie aus, so tendiert man zunichst zu der Annahme, dass die
medinensische Verkindigung zur Verinderung der rechtlich-moralischen
Ordnung beitrug, die dem Stammesverband, der Verwandtschaftsbande
und dem sozialen Status verpflichtet gewesen war. Die vorislamische Dich-
tung zeigt, dass die Aufrechterhaltung des sozialen Friedens vor Ankunft
der neuen Religion in der Hand hoher Stammesautorititen lag, welche die
Beilegung der hiufigen Konflikte sowie die Disziplinierung der Individuen

25 Das islamische Recht (figh) hat sich ab dem 8. Jahrhundert auf véllig autono-
me Weise in jeder der groen muslimischen Stidte derart entwickelt, dass im
Zentrum des muslimischen Reiches verschiedene positive Rechtsordnungen an-
gewandt wurden und jeder Vertreter dieser Rechtsinterpretationen den Anspruch
erhob, die jeweils einzig legitime Version zu verteidigen. Zugleich sahen die
Gelehrten wahrscheinlich nie die Notwendigkeit, Theorien auszuarbeiten, mit
denen sie ihre Pflichtenlehre ethisch begriinden und gegen méglicherweise wi-
dersprechende rationaltheologische Thesen verteidigen konnten. Die jeweiligen
lokalen figh-Methoden hatten sich zwar auf unabhingigen Wegen entwickelt,
jedoch lief diese Entwicklung oft auf die Vergroferung der Kluft zwischen Moral
(Pflicht) und Ethik (Ausrichtung) hinaus; vgl. Taha ‘Abd ar-Rahman, Su 'al al-
ahlag: Musahama fi n-naqd al-ahlaqi li-I-hadata al-garbiyya, Casablanca: al-Markaz
at-Taqafi al-‘Arabi, 52013, S. 53.

201

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

auf gewohnheitsrechtlicher Basis regelten.?¢ Die mit der Verkiindigung des
Korans in Gang gesetzte Entwicklung theologisch begriindeter Normenset-
zung durchlief nach al-Gabiri zwei Etappen, nimlich eine mekkanische
und eine medinensische, im Laufe derer sich der Normen-Begriff grundle-
gend veranderte.

Laut al-Gabiri formte sich in der mekkanischen Periode (ca. 610-623)
zunichst eine spirituelle Gemeinschaft (umma) heraus, deren Bindungs-
kraft sich aus den drei zentralen Glaubensinhalten — Glaube an den einen
Gott, an seine(n) Propheten und an den Koran — mit einer spezifischen
Heilsvorstellung begriindete. Die in den mekkanischen Suren charakteris-
tische Anredephrase ,O ihr Menschen® hatte zwar historisch betrachtet
zunichst einmal das unmittelbare, vorwiegend polytheistisch gepragte Re-
zeptionsumfeld der Offenbarung in Mekka im Blick, Verse wie der folgen-
de verdeutlichen aber unmissverstindlich den universalistischen Charakter
des gottlichen Aufrufs: ,O ihr Menschen, Wir haben euch aus Ménnli-
chem und Weiblichem erschaffen und euch zu Volkern und Stimmen
gemacht, auf dass ihr einander kennenlernt. Der edelste von euch bei Gott
ist der Gottesfiirchtigste. Gott ist allwissend, wohlunterrichtet® (Koran
49:13). Die Zugehorigkeit zu dieser spirituellen Gemeinschaft begriindete
sich fast ausschliefSlich in der Selbstverpflichtung des Individuums zum
Gehorsam gegentiber Gott. Regelungen, welche die Interaktionen und
Konflikte zwischen den Individuen innerhalb der Gemeinschaft verhandel-
ten, beschrankten sich auf allgemeine moralische Appelle zu individueller
Solidaritit und tugendhaftem Verhalten. Diese neue Gemeinschaft wagte
einen radikalen Bruch mit der traditionellen Normenvorstellung der no-
madischen und halbnomadischen arabischen Stimme, denn sie definierte
sich nicht aus der Stammeszugehorigkeit, sondern allein aus ihrer religids-
eschatologischen Uberzeugung heraus — al-Gabiri spricht von gama ‘at ad-
da ‘wa, d. h. ,Gemeinschaft der 6ffentlichen religidsen Sendung/Predigt’.?”
In der medinensischen Periode, an deren Ende weite Teile der Arabischen
Halbinsel zumindest nominell dem Islam beigetreten waren, weitete sich
dieses umma-Konzept aus. Weit Gber ihren geistig-spirituellen Kern hinaus
wurde die umma noch zu Lebzeiten des Propheten in der medinensischen
Phase zunehmend als eine heterogene Zivilgesellschaft verstanden, in wel-
cher der eine gegentiber dem anderen Rechte geniefft und Pflichten zu

26 Als ,Gewohnheitsrecht* ( ‘urf) werden ungeschriebene, aber allgemein anerkannte
und respektierte Regelungen zur Beilegung von Streitsachen bezeichnet.

27 Vgl. Muhammad ‘Abid al-Gbiri, al-‘Aql as-siyési al-‘arabi, Beirut/Casablanca: al-
Markaz at-Taqafi al-‘Arabi, 1990, S. 63-65.

202

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

erfilllen hat. Die Gottesrede richtete sich nun an erster Stelle an die wach-
sende Glaubensgemeinschaft, die sich im Kern aus den mubdgirun und den
ansdr konstituierte, sowie an zweiter Stelle an die Juden, Christen und
Polytheisten von Yatrib (spiter Medina) und Umgebung. Erstere werden
mit dem klaren Auftrag zum Vollzug der géttlichen Handlungsanweisun-
gen angesprochen (da ‘wat at-taklif), wahrend letztere von der koranischen
Botschaft tiberzeugt werden sollten (da ‘wat at-tablig). Diese zweidimensio-
nale Kommunikation entspricht der dialogischen Natur des menschlichen
Selbst in seiner Beziehung zu Gott und zum Anderen, wie Koran 5:48
eindrucksvoll zeigt: ,,Und hitte es Gott gewollt, hiatte Er euch zu einer
umma gemacht, [dem ist] jedoch [nicht so], weil Er euch mit dem, was zu
euch gekommen ist, prifen mochte. So wetteifert in den guten Dingern.
Zu Gott ist euer alle Riickkehr. Er wird euch dann dariiber Kunde geben,
woriber ihr uneinig wart.”

Von einem auf einem gewissen Maf$ von Rechtsstaatlichkeit basieren-
den rudimentiren Staatswesen kann indes auch in der medinensischen
Periode frihestens infolge der (kampflosen) Eroberung Mekkas im Jahr 7
nach der Higra gesprochen werden. Denn nun wurden die Quray$ und
insbesondere ihre Oberhidupter, die dem Propheten und seiner Gemein-
schaft lange in erbitterter Feindschaft gegeniibergestanden hatten, in die
Gemeinschaft der Gldubigen integriert, ohne ihren Status und ihre Pri-
vilegien entsprechend der traditionellen Stammeshierarchie aufgeben zu
missen. Ein herausragendes Beispiel ist das Oberhaupt des spiter einfluss-
reichen umayyadischen Zweigs der Quray$ namens Abu Sufyan, dessen
Autoritdt der Prophet nach seiner Konversion im Zuge der Eroberung
Mekkas weitgehend unangefochten bestehen lief. Und so formte sich in-
nerhalb kurzer Zeit ein Staat, in dem de facto ein Stammesverbund der
Qurays den Ton angab. Innerhalb weniger Jahre gelang es den Umayyaden
und den mit ihnen liierten Stimmen, die frithere Stammesaristokratie
zu restaurieren.”® Im Rahmen der sogenannten rzdda-Feldziige gegen jene
Stamme, die nach dem Tod des Propheten ihrer Loyalitit gegeniiber dem
umma-Staat abgeschworen hatten und sich weigerten, weiterhin die zakat
zu entrichten, sowie der Eroberungskriege von Nordafrika bis Vorderasien
konnte dieser Status weiter ausgebaut werden. Die medinensische Glau-
bensgemeinschaft etablierte nach der Eroberung Mekkas ein neuartiges
Gesellschafts- und Wertemodell, das sich — zunichst gegen erhebliche
Widerstinde — allmiéhlich seinen Weg bahnen und schliefSlich noch zu
Lebzeiten des Propheten breite gesellschaftliche Anerkennung erfahren

28 Vgl. ebd.,, S. 150.

203

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

sollte. Abgesehen von einigen damals in der medinensischen Glaubens-
und Stammesgemeinschaft tberlieferten moralisch-religiosen oder sittli-
chen Normen, die im Koran neu ausgelegt wurden, besteht die koranische
Normengebung weitgehend aus allgemeinen, oft wenig konkretisierten
Handlungsanweisungen, die insbesondere auf die gesellschaftliche Moral
sowie deren Telos abzielen. Die dergestalt ganzheitlich verfassten morali-
schen koranischen Wertmafstibe und Menschenrechte basieren auf uni-
versalen ethischen Prinzipien wie Barmherzigkeit (rahma), Gerechtigkeit
(‘adl) und vorbildlichem Verhalten (husn as-suluk). Da der Koran eine
religidse Schrift ist, bezweckt er jedoch an erster Stelle die Organisation
der Beziehung zwischen dem Menschen und seinem Schoépfer und erst
an zweiter Stelle die Steuerung zwischenmenschlicher Interaktionen. Dies
verleiht der koranischen Norm, die von den Konzepten ,verpflichtend®
(wagih), ,verboten® (haram) und ,erlaubt’ (halal) eingerahmt wird, einen
moralischen Vorbildcharakter sowie eine starke spirituelle Prigung. So
verwundert es nicht, dass im Koran etwa der Strafvollzug zwischen dem
Dies- und dem Jenseits hin- und herpendelt. Urspringlich wendeten sich
die koranischen Normen an eine zahlenmifig kleine gliubige Gemein-
schaft, die lediglich eines einfachen, prignanten und flexiblen Regulari-
ums bedurfte. Dieser normative Kern erfuhr, wie oben bereits erlautert,
jedoch im Zuge der Herausbildung des Kommentarwesens (fafsir), der
Rechtswissenschaft (figh) und der Niederschrift (tadwin) des Hadith eine
enorme Ausweitung und Ausdifferenzierung, einhergehend mit dem Stre-
ben, alle religiésen und weltlichen Lebensformen sowie das Strafregime
in weiteren Details zu erfassen, darunter das Familienrecht, die Verteilung
der Kriegsbeute sowie einige Strafen wie etwa die Auspeitschung von Frau
und Mann bei Ehebruch.?’

Die normative Ordnung, die im Koran selbst skizziert wird, fokussiert
sich zunichst vor allem auf das Familienrecht, insbesondere die Stellung
der Ehefrau (vor allem in Bezug auf EheschlieSung und Scheidung).
Dartiber hinaus reformierte der Koran etwa das in der Empfingergemein-
schaft bestehende Erbrecht, das den Nachlass entsprechend den patriar-
chalischen Stammesstrukturen auf mannliche Blutsverwandte beschrankt
hatte. Uber das Geriist des Familien- und Erbrechts sowie ethische Grund-
prinzipien und Maximen hinaus greift der Koran auch gesellschaftliche
Phinomene auf, die tGber die soziale Organisation der (Grof-)Familie hin-
ausgehen. So vertritt er bei Korper- und Totschlagdelikten eine neue Vor-

29 Vgl. Lasmar ‘Arasi, at-Tasri* al-islimi wa-tadyin al- igab, Casablanca: Ifrigiya as-
Sarq, 2017, S. 32.

204

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

stellung von Gerechtigkeit. An die Stelle der Blutrache (2 7), jener tief im
Stammesbewusstsein verankerten archaischen Institution, die regelmaRig
eskalierte und oft in jahrelange blutige Fehden ausartete, trat das auf den
Schadensausgleich bedachte Prinzip der Wiedervergeltung (gzsas).

Noch im ersten Jahrhundert nach ihrer Entstehung verwandelte sich die
umma von einer vormals kleinen und relativ geschlossenen Gesellschaft in
ein militdrisch schlagkraftiges Grofreich. Im Zuge dieses Prozesses sahen
sich Herrschende und Beherrschte mit einer Reihe von neuen Herausfor-
derungen konfrontiert. Hier ist insbesondere der Aufbau einer effektiven
Verwaltung zu nennen, ferner waren verschiedene 6konomische und so-
ziale Fragen zu 16sen, und nicht zuletzt wurde die muslimische Gemein-
schaft von schmerzhaften inneren Zerwirfnissen und Machtkimpfen um
das Kalifat geplagt.®

2.3 Die Strafnorm als Erfullungsgestalt weltlicher Gerechtigkeit

Im vorislamischen Sprachgebrauch stand der Begriff hadd fiir etwas Tren-
nendes zwischen zwei Dingen. Eine weitere aus den Stammeskonflikten
der gahiliyya-Zeit Gberlieferte Konnotation ist die Grenze, die nicht iiber-
schritten werden darf3! Weitere Nuancen wie ,Ende des Wegs® und
,Verbot* kamen im Zuge der Entwicklung der juristischen Hermeneutik
hinzu.?>? Terminologisch meint hadd ab dem 9. Jahrhundert die Krimina-
lisierung von Handlungen, die nach dem Koran mit harten Strafen zu
ahnden sind. Jede Uberschreitung dieser Grenze wird als Angriff auf das
gottliche Recht gedeutet, weswegen jede Strafmilderung abgelehnt wird.
Eine zeitgemife Definition bezeichnet die hudiud als Vergehen, die von
Individuen ausgeiibt werden und seitens der Gesellschaft vergolten und
durch eine neutrale strafrechtliche Instanz verfolgt werden. Grundsitzlich
ist die Strafe, nach dem in der Abbasiden-Epoche kanonisierten Recht, fest
definiert und erlaubt keine Spielrdume zur Milderung oder der gerichtli-
chen Firsprache.3 Schariarechtlich beschreibt der Begriff hudud die not-
wendige vorgesehene Strafe als Gottesrecht infolge einer schariawidrigen
Handlung. Es handelt sich also um eine fest definierte und weder durch
Ermessen (#a zir) bestimmte noch durch das Prinzip der Wiedervergeltung

30 Vgl. al-Gabiri, al- ‘Aql as-siyisi al-‘arabi, S. 150-152.

31 Vgl. al-Farahidi, Kitab al-‘Ayn, Kairo: Maktabat Lubnan, 2004, S. 145.

32 Vgl. al-Gawhari, Mu ‘am as-sihah, Beirut: Dar al-Ma‘rifa 2012, S. 216.

33 Vgl. ‘Abd al-Qadir ‘Awda, at-Tasri* al-gina’i fi lislam mugaranatan bi-l-qanin
al-wad 1, Kairo: Dar al-Hadit, 2009, S. 267.

205

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

(gisas) geregelte Strafe, welche die Option auf die Ersetzung oder den
Verzicht auf den Vollzug der Strafe offenhilt. Schon zur Zeit des zweiten
Kalifen ‘Umar b. al-Hattab (reg. 634-644) beschrinkten sich hadd-Strafen
nicht auf den Verstoff gegen Verbote wie Ehebruch, Diebstahl oder den
Genuss von Alkohol, sondern schlossen auch die Nichteinhaltung obliga-
torischer ritueller Handlungen wie das Ritualgebet und das Fasten mit
ein. Aus Sicht von ‘Abd al-Qadir ‘Awda kann der klassischen Bezeichnung
,Gottesrecht® in der modernen Rechtsterminologie der Begriff des ,Gesell-
schaftsrechts‘ sowie dem ,Recht der Gottesdiener das ,Individualrecht
gegenibergestellt werden. Hierzu ist z. B. der Konsum von Alkohol zu
zahlen, der eine Beeintrachtigung des Verstands nach sich zieht.3*

In Bezug auf die Vergeltung von Strafe wird im Islam zwischen gottli-
chem und menschlichem Recht unterschieden. Dies hat zur Folge, dass
sich im islamischen Strafrecht nicht die Idee einer neutralen richterlichen
Instanz entwickelte, die zwischen dem allgemeinen und dem individuel-
len Wohl vermittelt. Vielmehr hielt die islamische Normenlehre weitge-
hend an den Rechtsbriauchen der arabischen Clanordnung fest, die mit
progressiven und am Gemeinwohl orientierten Vorstellungen freiheitlich-
demokratischer Gesellschaften in einem gewissen Widerspruch zu stehen
scheinen.?* Indes muss zwischen dem Korantext und seiner Auslegungsge-
schichte differenziert werden, denn letztere ist nach der traditionellen isla-
mischen Auffassung Ausdruck menschlichen Strebens zur Herstellung und
Gewihrleistung einer relativen Gerechtigkeit, die aufgrund der mensch-
lichen Unvollkommenheit nie absolut sein kann und nicht denselben
heiligen Charakter besitzt wie der Koran selbst. Angesichts der Tatsache,
dass bei dem koranischen Gerechtigkeitskonzept das Legale mit dem theo-
logisch Guten korreliert und die Normen zur rituellen Praxis ( 7bddat) mit
jenen zu den zwischenmenschlichen Handlungen (mu ‘amalat) verzahnt
sind, lasst sich ein Verhaltnis zwischen hadd-Strafen und zivilrechtlichem
Gerechtigkeitskonzept kaum rational begriinden.?¢

Die koranische Vorstellung des gerechten Handelns hebt sich sogar von
der antiken Konzeption von Gerechtigkeit als Gleichheitsprinzip als einer
symmetrischen Verteilung von Rechten und Pflichten einerseits sowie von

34 Vgl.ebd., S.268.

35 Vgl. Mohammed Nekroumi: Tugend und Gemeinwobl, S.78.

36 Vgl. u. a. Koran 5:8: ,,0 die ihr glaubt, seid Wahrer (der Sache) Gottes als Zeugen
fur die Gerechtigkeit. Und der Hass, den ihr gegen (bestimmte) Leute hegt, soll
euch ja nicht dazu bringen, dass ihr nicht gerecht handelt.”

206

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

Nutzen und Belastungen andererseits ab,?” da die islamische Auffassung
der sustitia distributiva von einer gottgewollten und schopfungstheologi-
schen Idee der Gleichheit ausgeht. Dass die Menschen in ihrer Beschaffen-
heit und ihrem Handlungsvermogen unterschiedlich sind, entspricht laut
koranischer Verkiindigung Gottes Plan: ,Er ist es, Der euch zu Nachfol-
gern (auf) der Erde gemacht und die einen von euch iber die anderen um
Rangstufen erhoht hat, damit Er euch mit dem, was Er euch gegeben hat,
prife. Gewif$, dein Herr ist schnell im Bestrafen, aber Er ist auch wahrlich
allvergebend und barmherzig“ (Koran 6:165).38

Die Umsetzung des islamischen Gleichheitsprinzips, augustinisch ausge-
dricket civitas terrena, orientiert sich folglich an den Unterschieden der
Menschen (in ihrer Verfasstheit) innerhalb der Gemeinschaft. Dabei hebt
die islamische Ethik im Namen des Prinzps des sittlichen und sozialen
Gemeinguts (al-maslaha al-mursala) den utilitaristischen Charakter der
Gerechtigkeit als Optimierung des Guten fiir die grofSte Anzahl der Ge-
meinschaftsmitglieder hervor. Mit Blick auf die Gestaltung des diesseitigen
Lebens wird Gerechtigkeit theologisch durchaus als Tugend des Glaubigen
gedacht. Diese wird nach der rationaltheologischen Auffassung der Mu ‘ta-
zila wie alle menschlichen Tugenden als Abbild gottlicher Gerechtigkeit
verstanden.?® Damit geht einher, dass die Ableitung rechtlicher Normen

37 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, ibers. von Ursula Wolf, Darmstadt 32013,
S.96-98.

38 Es gibt Verse, die die Ungleichheit bei Belohnung und Bestrafung mit dem
ungleichmifigen Handlungswillen und der unvergleichbaren Leistung des Men-
schen rechtfertigen, wie etwa Koran 40:58: ,Nicht gleich sind der Blinde und
der Sehende und auch nicht diejenigen, die glauben und rechtschaffene Werke
tun, und der Missetiter. Wie wenig ihr bedenke!* und Koran 6:132: ,Fir alle
wird es Rangstufen geben, je nachdem, was sie getan haben. Und dein Herr ist
nicht unachtsam dessen, was sie tun® (vgl. hierzu u. a. auch Koran 4:95, 5:100,
11:24, 13:16, 16:76, 39:9). Diesen stehen zahlreiche Verse gegentiber, die die
Ungleichheit bei der Schépfung als Gottesplan verkiinden, wie z. B. Koran 43:32:
»Verteilen etwa sie die Barmherzigkeit deines Herrn? Wir verteilen doch unter
ihnen ihren Lebensunterhalt im diesseitigen Leben und erhéhen die einen von
ihnen iber die anderen um Rangstufen, damit die einen von ihnen die anderen
in Dienst nehmen. Aber die Barmherzigkeit deines Herrn ist besser als das, was
sie zusammentragen.“ Vgl. hierzu u. a. auch Koran 6:83, 12:76, 17:21.

39 Die Gerechtigkeit zahlt in der mu tazilitischen Sicht zu den sog. Wesenseigen-
schaften Gottes und dient als Berechtigungsprinzip gottlichen Gebots insofern,
als sie die Maxime begriindet, dass die koranische Pflichtenlehre von den Men-
schen nur das verlange, was sie kraft ihres gottgegebenen Vermogens leisten
konnten. Im mutazilitischen Denken wird deshalb zwischen den Wesens- und
den Handlungseigenschaften Gottes unterschieden, um seine Einheit, Erhaben-
heit, Hoheit und Andersheit zu untermauern. Dieser Unterscheidung liegt die

207

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

aus den Offenbarungsquellen an die unumstofliche Maxime gebunden
werden muss, dass Gott gerecht ist und nur im Sinne des Wohlergehens
seiner Diener handelt und urteilt.4°

Diese Offenbarungswahrheit, die im Koran in Vorstellungen der Ein-
heit und Gerechtigkeit Gottes, der Warnung und Verheiffung sowie der
Gnade und Vergebung gegeniiber dem reuigen Stinder verkindet wird,
gilt es bei az-ZamahSarl (gest. 1144) rational zu begreifen, ohne ihren
Inhalt auf eine weltlich-sinnliche Verstandesweisheit zu reduzieren.*! Als
erstes Zeichen gottlicher Gerechtigkeit ist die Willensfreiheit des Men-
schen zu nennen, die fir die Mu tazila als Kriterium zur Rechtfertigung
von Belohnung und Bestrafung beim Endgericht dient. Wie aus dem ur-
springlich mutazilitischen theologischen Prinzip ,Verheiffung und Dro-
hung’ (alwa'd wa-l-wa id) hervorgeht, wird der Mensch aufgrund des
ihm durch die Offenbarung vermittelten Wissens tber die Konsequenzen
seines Handelns legitimerweise zur Verantwortung gezogen.*? Nach der
spat-mu ‘tazilitischen Lehre verstofft eine rein transzendentale Deutung
gottlichen Rechts gegen das Prinzip der gottlichen Gerechtigkeit, doch
wird eingeriumt, dass die Behauptung der Gabriyya hingenommen wer-
den miisse, dass Gott der Urheber alles menschlichen und daraus folgend

Analyse zugrunde, dass Eigenschaften wie Wissen, Kraft, Wille und Gerechtigkeit
nicht vom Gotteswesen losgelost gedacht werden konnen, weil sie sich aufgrund
ihres bestindigen rationaltheologischen Charakters nicht von der Ewigkeit Gottes
trennen lassen. Die aus dem Vergleich mit der Sinneswahrnehmung des Men-
schen erschlossenen Handlungseigenschaften Gottes wie Sprache, Gehér und
Sicht werden dem Erhabenen hingegen metaphorisch zugeschrieben, um seine
Wirkung auf die Lebenswelt in einer dem Menschen zuginglichen Sprache zu
erkliren; vgl. az-Zamah$ari, al-Minbag fi usil ad-din, ed. und Gbers. von Sabine
Schmidtke, Stuttgart 1997, S. 23; Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhium an-nass: Dirasa
fi ‘ulim al-Qur’an, o. O.: Mu’minan bi-la Hudad, 2017, S. 118; Tilman Nagel,
Geschichte der islamischen Theologie, Miinchen 1994, S. 107-109.

40 Zur konzeptionellen Entwicklung unterschiedlicher mu tazilitischer Denkstro-
mungen siche Sabine Schmidtke, ,Neuere Forschungen zur Mu‘tazila unter be-
sonderer Beriicksichtigung der spiteren Mu ‘tazila ab dem 4./10. Jahrhundert®, in:
Arabica 45.4 (1998), S. 379-408.

41 Vgl. az-ZamahSari, al-Minbhag, S.27 £.

42 Das Prinzip gottlicher Gerechtigkeit steht im Spannungsfeld zweier weiterer
mu ‘tazilitischer Prinzipien, nimlich ,Verheifung und Drohung’ sowie ,Aufruf
zum Guten und Abhalten vom Tadelnswerten® (al-amr bi-l-ma ‘raf wa-n-naby ‘an
al-munkar), deren Funktion es ist, die Legitimitit des gottlichen Urteils zu unter-
mauern. Ersteres erfillt die jedem Gesetz inharente Bedingung des Mitteilens.
Im zweiten wird hingegen der fiir jede Gesetzgebung notwendige institutionelle
Rahmen zum Ausdruck gebracht.

208

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

auch verwerflichen Handelns sei.#* Unabhingig davon, ob man sich fiir
die mu tazilitische These der Willensfreiheit oder fur die gabritische der
Pradestination entscheidet, bleibt die aus dem Gerechtigkeitssinn hervor-
gehende Frage bestehen, wie die unmenschlich wirkenden hadd-Strafen
als gottliche Gerechtigkeit angesehen werden konnen, obwohl sie sich
schwerlich mit einer Idee des Guten vereinbaren lassen. In Anlehnung
an die Geschichte des aus Sicht der Menschen scheinbar zu Unrecht lei-
denden Hiob im Koran beteuert die Rationaltheologie den verborgenen
Charakter gottlicher Gerechtigkeit und betont dabei die Rolle der Gnade
(lutf) Gottes als Wegweiser zum Heil. Im Kontext des modernen freiheit-
lich-demokratischen Denkens mogen die traditionellen Erklarungsansatze
eine gewisse Abhilfe schaffen gegen die bei der Dekomposition der theo-
logischen Textauslegungsmethodik auftretenden Fehldeutungen. Jedoch
erweist sich heute die Uberlappung weltlichen und transzendentalen Nor-
mativitatsprinzips, welche die klassische Theologie prigt, als Hindernis
auf dem Weg zu einem zeitgemiflen Verstindnis theologischer Gesetzlich-
keit. Heute wird oft auffer Acht gelassen, dass die Herangehensweise der
traditionellen Theologie/Normenlehre neben anderen Faktoren primar auf
die Abwesenheit einer spezifischen Institution bzw. einer organisierten
Strafgerichtsbarkeit zuriickzufihren war. Dies fihrte dazu, dass sich das
muslimische Strafrecht von Anfang an in erster Linie auf das archaische
Prinzip der Abschreckung stiitzte. Der Islam entstand in einer gesellschaft-
lich-kulturellen Umgebung, die sich durch einen mobilen Charakter aus-
zeichnete, der zum einen mit der Idee einer stationaren Haftstrafe nicht
vertraut war und zum anderen das Zufiigen von korperlichen Schmerzen
als Strafe befiirwortete. Diese Haltung steht dem koranischen Zweck der
Strafe, dem Tater eine moralische Besserung und die Einpflanzung eines
religiésen und sozialen Gewissens zu ermoglichen, diametral entgegen.
Somit stehen wir vor der Herausforderung einer Neuakzentuierung im
Umgang mit den Prinzipien Strafe und Gerechtigkeit.

43 Hellenistische und christlich-dogmatische Hintergriinde der theologischen Leh-
ren spekulativer Natur entfaltet al-Gabiri in seinen Schriften zur friihislamischen
Philosophie. Er stellt dar, dass die Lehren der Mu‘tazila bis zur Zeit von ‘Abd
al-Gabbar keinen direkten Einfluss der griechischen Philosophie oder der christ-
lichen Dogmatik aufweisen. Die Koinzidenz von Platonismus und islamischer
Rationaltheologie sieht al-Gabiri in der Ausrichtung auf die Transzendenz der
Existenz und der Ideenlehre; vgl. Muhammad ‘Abid al-Gabiri, Binyat al-‘aql al-
arabi, Beirut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya, 52012, S. 154-156. Mehr
Licht auf dieses Thema werfen die neueren Editionen der Schriften der Mu ‘tazila;
vgl. Schmidtke: ,Neuere Forschungen zur Mu‘tazila“, S. 392.

209

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

2.4 Der Korper als Zeuge der Strafe

In den am meisten tradierten Quellen der islamischen Normenlehre wird
der teils heidnische und teils monotheistische Ursprung der im Koran
erwahnten hadd-Strafen aufer Acht gelassen. Die koranischen Strafnormen
wie etwa diejenige fir Diebstahl sind der kulturellen Umgebung der
vorislamischen Stammesgesellschaft erwachsen. So wird berichtet, dass
die in Koran 5:38 erwihnte Strafe der Handamputation fiir Diebstahl
bereits vor der Berufung Muhammads ausgetibt wurde, etwa durch den
(Schieds-)Richter al-Walid b. al-Mugira (gest. um 622).44 Schon die Baby-
lonier bestraften auf diese Weise Treuebruch.#> Nach Ansicht des Koran-
kommentators und Rechtsgelehrten Ibn al-‘Arabi (gest. 1148) loste die
Amputationsregelung aus dem Koran die thoraische Strafe der Zwangs-
versklavung ab.*¢ Eine genauere Beschreibung des Diebstahls und seiner
Untergrenze sucht man im Koran aber vergebens. Offenbar tberlésst der
Koran die nihere Definition dem freien Ermessen der zustindigen Instanz.
Unter Ruickgriff auf die Sunna nahmen die spateren Rechtsgelehrten die
Delikte Unterschlagung und Raub von der Strafe der Handamputation
aus und ordneten sie der Kategorie hiraba zu, die Riauberei und Ungehor-
sam gegen die Obrigkeit bezeichnet. Dem Begrift sariga wohnt hingegen
das Moment der Heimlichkeit inne, d. h. das Streben, nicht entdeckt zu
werden. Die Tatsache, dass in dem sariga-Vers ein moglicher Straferlass
erwahnt wird, wenn der Tater sich moralisch bessert, lief§ die Gelehrten
in ein Dilemma geraten.#’ Sie interpretierten diese versohnlichen Tone
dahingehend, dass die Reue die Strafe fiir Diebstahl nicht obsolet mache,
sondern bezogen sie vielmehr auf das Jenseits. Tatsichlich vertraten die
Gelehrten in dieser Frage unterschiedliche Auffassungen.*® Entgegen einer
rationalen Begriindung des Verhiltnisses zwischen Vergehen und Strafe
verloren sich die Rechtsgelehrten in Apologien und Rechtfertigungen, die

44 Vgl. Gawad ‘Ali, aF-Mufassal fi tirih al- ‘arab qabla lislam, 10 Bde., Bagdad: Makta-
bat an-Nahda, 1970, Bd. 5, S. 605.

45 Vgl. Muhammad Sarif al-Furgani, as-Siydsi wa-d-dini fi l-magal al-islimi, aus dem
Franz. iibers. von Muhammad as-Sagir Gangar, Casablanca: Muqaddimat-Publica-
tions, 2008, S. 57-62.

46 Vgl. Ibn al-‘Arabi, Ahkam al-Qur’an, ed. von ‘Ali Muhammad al-Buhari, 2 Bde.,
Beirut: Dar al-Gil, 1988, Bd. 2, S. 6.

47 Vgl. al-Qurtubi, al-Gimi* li-ahkim al-Qur’an, ed. von Hadim Samir al-Buhari, 20
Bde., Kairo: Dar a$-Sa‘b, Bd. 6, S.2157.

48 Vgl. ‘Awda, at-Tasri“al-gina’1, S. 401-491.

210

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

einem theologisch orientierten Verstindnis der koranischen Symbolspra-
che im Weg standen.®

Mit groem Eifer diskutierten die Rechtsgelehrten aber tiber Vollstre-
ckungsort und Reichweite der Amputation. Da der Koranvers 5:83 zu die-
sem Gegenstand semantisch allgemein ist und seine sprachliche Struktur
nicht der typischen Form des Befehls entspricht, stiitzten sie sich auf einen
Hadith, der indiziert, dass die rechte Hand abgetrennt werden solle, wobei
keine Angaben dazu gemacht werden, ob das bis zum Handgelenk oder
bis zum Ellenbogen geschehen soll. Die Praxis der Amputation der rech-
ten Hand koénnte vorislamischem Rechtsbrauch entnommen sein. Unter-
schiedliche Meinungen bestehen auch hinsichtlich der Strafe im Wieder-
holungsfall. Einige Gelehrte pladierten dafiir, zunichst den rechten Fufl
und bei einem weiteren Rickfall auch noch die linke Hand zu amputieren
und dann eine #z zir- oder Gefingnisstrafe zu verordnen, andere sahen
beim vierten Ruckfall die Todesstrafe vor, wahrend sich wieder andere
gegen die Amputation eines zweiten Gliedmafles aussprachen. Allgemein
neigten die Gelehrten dazu, das Wohl des Taters nicht zu beriicksichtigen
und gingen von der Notwendigkeit aus, an ihm ein Exempel zu statuie-
ren.>”

Die Tendenz, das Exempel der Strafe am Korper zu statuieren, ist jedoch
nicht genuin koranisch. Vielmehr ist der islamischen Rechtstradition die
symbolische Dimension der Korperteile im Koran entgangen. Generell
wohnt der Hand und dem Koérper im Islam ein symbolischer Beweischa-
rakter inne. Die Hand steht nicht nur fiir das Erbringen einer Leistung,
vielmehr gilt sie auch als Zeichen fiir die sinnliche Wahrnehmung der
Welt und als Metapher fiir die Verantwortung des handelnden Menschen

49 So widmete sich die Normenlehre akribisch den Voraussetzungen fiir den Voll-
zug der Handamputation. Allgemein werden vier Bedingungen angefiihrt: 1. Die
Untergrenze des materiellen Werts des Diebesguts betragt einen halben Dinar.
2. Das Diebesgut, zu dem im Ubrigen auch Unfreie zahlen, ist halal. 3. Der Dieb
besitzt nicht selbst einen Teil davon, z. B. in Form eines Pfandguts. 4. Der Dieb-
stahl hat nachweislich stattgefunden. Ferner wurde vorausgesetzt, dass das Diebes-
gut gut verwahrt und abgeschlossen war, unabhingig davon, ob sich der Besitzer
an dem Ort befunden hat oder nicht. Aufferdem sollen folgende Eigenschaften
des Diebs nachgewiesen sein: Der Tater muss geschlechtsreif, fir sein Handeln
verantwortbar und bei vollem Verstand sein; die Religion spielt hingegen keine
Rolle. Dartber hinaus tritt die Strafe nach allgemeiner Auffassung innerhalb der
Familie nicht in Kraft; manche Gelehrte sprechen sich jedoch fiir die Bestrafung
des Sohnes aus, der seinen eigenen Vater bestiehlt; vgl. ‘Awda, at-Tasri “ al-gind i,
S.401-491.

50 Vgl. u.a.ebd, S.413.

211

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

sowie fir die gottliche Wirkungsmacht.’! Thre Abtrennung galt bereits in
Babylon als eine Art rehabilitierende Reinigung bzw. als ein Opferungsakt.
Ahnliche Erkennungsmerkmale sind das Abscheren der Haare bei der Pil-
gerfahrt und das Brandmarken des Ehebrechers. In diesem Zusammen-
hang darf auf die Polysemie des Begriffs yad (,Hand‘) im Koran verwiesen
werden, der mit Konnotationen der Verantwortung, Macht, Untat, Schlag-
kraft, des Leibes und des Sieges belegt ist. Die metaphorische Lesart, dass
die Abtrennung der Hand fir die zukinftige Vereitelung der Untat steht
und nicht fiir die Strafe des Entzugs des ausfihrenden Organs, verschwand
jedoch bald aus dem Blickfeld der Gelehrten. Sie fokussierten sich auf den
Wert des Diebesguts und die Vorkehrungen zur Verwahrung durch den
Besitzer, doch tber die Tat selbst debattierten sie kaum. So kann gemif
einer bestimmten Rechtsauffassung Diebstahl an einem Ort, den Leute be-
treten, ohne ausdricklich um Erlaubnis zu bitten, nicht mit einer hadd-
Strafe belegt werden. Auf die modernen Verhaltnisse tbertragen wirde
die Deutung der Hand als Sinnesorgan zur Wahrnehmung der Welt eine
solche Strafnorm nahezu als unvorstellbar erscheinen. Man kann sagen,
dass es die Buchstabentreue der islamischen Rechtstradition ist, welche die
Gelehrten zu willkirlichen Deutungen und Interessenskonflikten verleite-
tet.

2.5 Zur monotheistischen Genealogie

Auf eine dhnliche Weise argumentiert die Normenlehre hinsichtlich des
Koranverses 24:2, in dem zina (Unzucht/Ehebruch) ebenfalls mit einem
korperlichen Strafmafl geahndet wird. Zina wird im Allgemeinen als
Schande verstanden und mit religiés unzuldssigem vor- und aufSercheli-
chem Geschlechtsverkehr gleichgesetzt. Ibn al-*Arabi schliet auch homo-
sexuellen Geschlechtsverkehr mit ein. Zu Beginn der Offenbarungszeit
wurde Ehebruch noch als fahisa (,schindliches Verhalten) bezeichnet,
in Medina wurde tber die Unverheiratete, die religios illegitimen Ge-
schlechtsverkehr hat, zunichst die Strafe verhingt, lebenslang das Haus
nicht verlassen zu dirfen. Spater wurde diese Regel zugunsten der Aus-
peitschung in Vers 24:2 aufgehoben.’? In dem Vers wird indes auch ein
moglicher Straferlass infolge von Reue und moralischer Besserung hervor-
gehoben. Dies entspricht ganz der koranischen Richtlinie im Zusammen-

51 Vgl. u.a. Koran 18:57 und 5:64.
52 Vgl. Nekroumi, ,The Moving Word*, S.273.

212

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

hang mit den hadd-Strafen, dass Gott, wann immer er eine bestimmte
Handlung verdammt und mit einer bestimmten hadd-Strafe versicht, im
Falle der Reue und Besserung einen Ausweg bzw. die Moglichkeit einer
Strafmilderung in Aussicht stellt.>* Nun kennt die Tradition einen weite-
ren Vers, der einst angeblich Bestandteil des Korans gewesen sein soll und
in seiner rechtlichen Bedeutung weiterhin giltig sein soll, wihrend er phy-
sisch nicht mehr zum Koran zihlt.5* Dieser beinhaltete laut der Tradition
die Steinigung fiir den Ehebrecher und die Ehebrecherin, wihrend nach
dieser Lesart die Auspeitschung auf unerlaubten vorehelichen Geschlechts-
verkehr beschrinke ist. Hier ist zu fragen, warum Gott einen Vers aus dem
Koran entfernt haben soll, dessen schwerwiegende Konsequenzen giiltig
bleiben. Die Tradition beruft sich im Falle der angeblich abrogierten
Steinigungsnorm auf eine fragwiirdige Hadithtberlieferung, deren Bezug
zum Alten Testament sich anhand quellenkritischer Forschung eindeutig
nachweisen lasst.>?

Nach Stefan Schreiner versuchte die exegetische Hadithtradition im
Islam, nach dem Vorbild biblischer Pflichtenlehren einen pan-monotheis-
tischen Normenkodex zu rekonstruieren. Dieser ab dem 9. Jahrhundert
in den Hadithwissenschaften blihenden Tendenz der Anniherung an bib-
lische Texte liegt in der Tat ein umfangreiches und in seiner Authentizi-
tat fragwirdiges Hadithkorpus zugrunde, bei dem der Einfluss biblischer
Uberlieferungen, insbesondere aus den Textquellen zu den Zehn Geboten,
zum Babylonischen Talmud und zu den sogenannten Haggadot (Nacher-
zahlungen biblischer Geschichten in der talmudischen Literatur) klar er-
kennbar ist.%¢ Im speziellen Fall des Steinigungsverses manifestiert sich das
Streben der Rechtsgelehrten nach einer am Hadith orientierten und geset-
zeslastigen Koranauslegung, bei der eine Verbindung zwischen Deutero-
nomium 22:22-24, wo die Steinigungsstrafe fiir Ehebrecher ausdriicklich
erwidhnt wird, und dem angeblich (gemaf§ einem zweifelhaften Hadith)
abrogierten fritheren Koranvers 24:1 hergestellt wird.5” Mehr spricht dafiir,

53 Vgl. ebd., S.292, sowie Koran 4:16, 7:80 f., 24:2, 26:165.

54 Die Hypothese der Existenz eines abrogierten Steinigungsverses wurde tibrigens
bereits in der frihislamischen Normenlehre von dem berihmten Rationaltheo-
logen Abu l-Husayn al-Basri widerlegt. Leider wurde diese Meinung bewusst
ignoriert; vgl. Abu -Husayn al-Basri, a/-Mu ‘tamad, ed. von Halil al-Mays, 2 Bde.,
Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyya, o.]., S. 386.

55 Vgl. Nekroumi, ,The Moving Word*, S.281.

56 Vgl. Schreiner, Die jiidische Bibel in islamischer Auslegung, S. 83 f.

57 Eine der wichtigsten Uberlieferungen zu diesem Thema stammt von al-Hakim
an-Naysaburi (gest. 1014): ,Zayd b. Tabit und Sa‘id b. al-‘As waren dabei, den
Koran aufzuschreiben, als sie auf diesen Vers stieen. Zayd sagte: ,Ich hérte

213

- am 12.01.2026, 03:13:56. =



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

dass der Koran de facto die Auspeitschung und nicht die Steinigung als
Bestrafung fiir jede Form des unerlaubten (heterosexuellen) Geschlechts-
verkehrs ausdricklich vorsieht.>

Dass es sich bei der Steinigung um eine thoraische Strafe handelt, steht
auler Zweifel. Auflerdem wird in Koran 24:2 mit Blick auf die Auspeit-
schung keine etwaige Differenzierung von vorehelichem und auffereheli-
chem Geschlechtsverkehr angedeutet. Deshalb lehnten die Harigiten und
einige Mu ‘taziliten diese grausame Form der Todesstrafe ab.’® Besonders
Koran 4:25 lasst sich gegen die Steinigung deuten, da ,die Hilfte der Pein
sich nur auf die Auspeitschung, nicht aber auf die Steinigung beziechen
kann:

Wer von euch keine Mittel besitzt, um unter Schutz gestellte glaubige
Frauen zu heiraten, der soll Frauen heiraten aus den Reihen der glau-
bigen Migde, die eure rechte Hand besitzt. Gott weif§ besser Bescheid
tiber euren Glauben. Die einen von euch stammen ja von den anderen.
So heiratet sie mit der Erlaubnis ihrer Herren und gebt ihnen ihren
Lohn in rechtlicher Weise, als unter Schutz gestellten Frauen, die
nicht Unzucht treiben und sich keine Liebhaber nehmen. Wenn sie
unter Schutz gestellt worden sind und dann Schiandliches begehen,
steht fur sie darauf an Pein die Halfte dessen, was fiir die unter Schutz
gestellten Frauen steht. Dies gilt fir denjenigen von euch, der die
Bedrangnis firchtet. Und wenn ihr euch geduldig zeigt, so ist es besser
fir euch. Und Gott ist voller Vergebung und barmherzig.

Obwohl die einschligigen Textbeweise also gegen eine Steinigungsstrafe
sprechen, wird diese in den etablierten Rechtsschulen als eine unverhan-
delbare hadd-Strafe betrachtet. Um dem koranischen Gebot von Sthne
und Vergebung Rechnung zu tragen, versuchten die meisten Gelehrten,
den Vollzug der Steinigung durch eine Reihe von Voraussetzungen wie
die Notwendigkeit der Aussage von vier Augenzeugen des Geschlechtsakts

den Propheten sagen: ,Wenn der [dltere] Mann und die [altere] Frau Ehebruch
begehen, dann steinigt sie beide.© ‘Umar sagte: ,Als sie [diese Worte] niederge-
schrieben wurden, ging ich zum Propheten und sagte: ,Soll ich es aufschreiben?*
Der Prophet schien dies nicht zu wollen. ‘Umar sagte: ,Siehst du nicht, dass ein
unverheirateter alter Mann wegen Ehebruchs ausgepeitscht wird, wihrend ein
verheirateter junger Mann fiir eine solche Tat gesteinigt wird*“ Zu den Quellen
dieser Debatte siche al-Hakim an-Naysapuri, a/-Mustadrak, ed. von Mustafa ‘Abd
al-Qadir ‘Ata, 5 Bde., Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 1990, Bd. 4, S. 360.

58 Vgl. Nekroumi, , The Moving Word®, S. 285.

59 Vgl. Abu I-Husayn al-Basti, a-Mu ‘tamad, S. 386.

214

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

erheblich zu erschweren, zumal der unrechtmafSige Verleumder moralisch
in einem besonders schlechten Licht steht und selbst mit Auspeitschung
rechnen muss.?’ De facto hing die Verhingung der Steinigung von der
Beurteilung durch den gddi ab und wurde daher, nicht zuletzt wegen
fehlender Quellenbeweise und schwieriger Bezeugung,®! nur selten ausge-
sprochen. Auflerdem ist zu bedenken, dass die Strafe in einer Zeit vertre-
ten wurde, als den Mannern der Geschlechtsverkehr mit dem weiblichen
hauslichen Besitzstand, die Polygynie und in bestimmten Kontexten auch
die Zeitehe (zawdg al-mut'a) erlaubt waren, wodurch zind ein seltenes
gesellschaftliches Phinomen war. Folglich missen ahkam dieser Art als
historisch abgeschlossen verbucht werden. Lediglich die Idee hinter der
Strafe (ethische Ausrichtung/maqasid) ist fir eine zeitgemifle Neudeutung
und Reform dieser und anderer hadd-Strafen von Interesse.®?

60 Die hadd-Strafe fiir die Verleumdung auf diesem Gebiet (gadf), die an Individu-
en oder Gruppen vollzogen werden kann, betrigt 80 Hiebe. Neben der Beschul-
digung des Ehebruchs gilt auch die Beleidigung einer Person als ,Sohn einer
zind-(Beziehung)* als gadf-Delikt. Dartber hinaus ist der Delinquent nicht mehr
zur Zeugenaussage berechtigt. Als bewiesen gilt zind erst, wenn vier Zeugen
den Geschlechtsakt beobachtet haben oder ein anderweitiger eindeutiger Beweis
vorliegt; vgl. u.a. ‘Awda, at-Tasri ‘ al-gina 1, S. 401-491.

61 Die Gelehrten vertreten keine einheitliche Meinung dartiber, welche Verleum-
dungsformen den Tatbestand des gadf erfiillen, d. h. ob die Sache offen beim
Namen genannt werden muss oder auch Andeutungen geltend gemacht werden
kénnen. Zu den Grundvoraussetzungen gehoren wie bei allen schariarechtlich re-
levanten Handlungen die Geschlechtsreife und die geistige Mindigkeit. Dasselbe
gilt fir die beschuldigte Person, nebst Islam, Freiheit und Keuschheit. Zu den
weiteren Richtlinien gehdrt die Forderung einer mittleren Kraft der Peitschenhie-
be, wobei der Delinquent bzw. die Delinquentin bekleidet ist, sowie die allgemei-
ne Bekanntmachung des gadf-Siinders, sodass ihm keine Zeugenaussage mehr
gewidhrt wird. Auch dieser Strafe liegt die Logik einer archaischen Vorstellung
von Abschreckung bzw. dem Sieg der Gerechtigkeit zugrunde. Sklaven sind von
dieser hadd-Strafe im Ubrigen ausgeschlossen, was als positive Diskriminierung
ausgelegt werden kann; vgl. u. a. ebd.

62 Hier sind v. a. Vergehen, die sich auf Gesinnungsfragen und das sog. Person-
lichkeitsrecht beziehen, wie rzdda (Abfall vom Islam) und Alkoholkonsum, von
Verfehlungen zu unterscheiden, die den Schaden anderer in Kauf nehmen, wie
sariga und hirdba. Letztere gehoren heute in den Bereich des positiven Rechts und
dirfen nicht der theologischen Ethik zugeordnet werden; vgl. Nekroumi, Tugend
und Gemeinwohl, S. 132-159.

215

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

3. Im Spannungsfeld von Rationalitit und Mythos

Es duarfte deutlich geworden sein, dass die sogenannten ,koranischen
Strafnormen nicht einem eingegebenen gottlichen Gesetz entspringen,
sondern Ausdruck eines der Offenbarung innewohnenden Willens sind,
dialogisch auf den Gerechtigkeitssinn der Empfangergemeinschaft in der
Vielfalt ihres semiotischen und kulturhistorischen Lebensumfelds einzuge-
hen. Die im Koran erwihnten Strafnormen weisen eindeutig eine Affinitit
zur monotheistischen Rechtstradition sowie zu den tribalen Gebrauchen
der vorislamischen Epoche auf. Kulturgeschichtlich entsprechen sowohl
die Struktur der Strafnorm im Koran als auch der in den einschligigen
Versen geschilderte Verlauf des Strafvollzugs einem seit der Antike tra-
dierten Vergeltungsmuster. Die folgenden Abschnitte werden nun den
politisch-rechtlichen und den semiotisch-mythischen Hintergriinden der
Strafjustiz gewidmet.

3.1 Die Macht der Offentlichkeit

Ein Spiegelbild der oben erwihnten und besonders drakonischen hadd-
Starfen stellen die von Michel Foucault auf das europiische Mittelalter zu-
riickgefithrten Korperstrafen dar. In seinem berithmten Werk Uberwachen
und Strafen von 1975 beschreibt Foucault den mihsamen und leidigen
Prozess des Ubergangs von den drakonischen Korperstrafen hin zu einer
dem Menschen wiirdigen Bestrafung in der Moderne. Die Analyse Fou-
caults offenbart bis hin zu Einzelheiten ein dquivalentes kulturhistorisches
Wesen der Strafnorm und hilft somit, den menschlichen Charakter der
sogenannten theologischen Gesetzlichkeit zu erschliefSen.

Auf den sittlichen und semiotischen Aspekt theologischer Normativitit
deutet nicht nur die Tatsache, dass der Korper stets im Zentrum der Strafe
stand, sondern vielmehr belegt die in der Menschheitsgeschichte verbrei-
tete Zeremonie der Umsetzung einer Strafe — bei Foucault ,das Fest der
Strafe’ — den sozial-symbolischen Aspekt des Gesetzes der Vergeltung.®3
Getreu dem Geist der Antike trieb die islamische Rechtstradition den
exhibitionistischen Hang zur Zurschaustellung beim Vollzug der Strafe
auf die Spitze. Zwar erwihnt Koran 24:2, dass bei der Vollstreckung der
Strafe an den Ehebrechern eine Gruppe von Glaubigen zugegen sein soll,

63 Vgl. Michel Foucault, Uberwachen und Strafen: Die Geburt des Gefingnisses, Frank-
furt am Main 1976, S 15.

216

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

jedoch fragten die Gelehrten hier nicht nach den semantischen Kontexten
dieser Aussage, sondern liefen vielmehr ihren Phantasien als Folterfeier
entsprechend dem von Foucault beschriebenen Muster freien Lauf.

Als Zeugen missen die Glaubigen dem Ereignis beiwohnen, ja nach
Ansicht einiger Gelehrter sollen sie bei der Steinigung sogar die ersten
Steine werfen bzw. bei der Auspeitschung die ersten Hiebe setzen.®* Un-
geachtet zahlreicher Koranverse, die zu Gnade und Vergebung aufrufen,
fokussierten sich die Gelehrten auf die Bestrafung des Korpers unter Ge-
wihrleistung eines hochstmoglichen Schmerzlevels. Die Teilnahme eines
Teils der Glaubigen verliech der Strafe einen besonders abschreckenden,
schandhaften und skandal6sen Charakeer.

Der korperliche Schmerz des Siinders ist ein Spiegel der seelischen
Verurteilung, heift es in der Begrindung. Auf diese Weise wird diese
Strafe als gerecht und wirkungsvoll aufgefasst. Im Falle der Steinigung soll
der Delinquent in eine Grube gefiihrt und mit Steinen beworfen werden.
In einem Szenario des Schreckens erhilt der Siindige anschlieend, oder
noch grausamer vorher, wie jeder andere muslimische Verstorbene die
rituelle Waschung und wird in ein Leichentuch gehillt. Darauthin wird
fir ihn ordnungsgemaf$ gebetet. Uber die Umgangsweise mit Delinquen-
ten, die sich dem Vollzug der Tortur durch Flucht entziehen kdnnen,
herrschen unterschiedliche Auffassungen. In den Worten Ibn Taymiyyas
(gest. 1328) ware das Uben von Nachsicht mit denjenigen, welche die ab-
scheuliche moralische Lasterlichkeit der zina begehen, eine Form falscher
Wertschatzung, die einem der Satan als etwas Positives erscheinen lasst.®
Dadurch gingen bei vielen Menschen das Ehrgeftih]l und die eheliche Ei-
fersucht verloren. Ibn Qayyim al-Gawziyya (gest. 1350) erginzt, dass der
Schmerz, der den gesamten Korper erfasst, der Fleischeslust wihrend des
unerlaubten Geschlechtsakts, die ebenfalls den gesamten Korper erfasst,
entspricht. Diese Begierde zerstore das Gewissen, dank dessen Werte wie
Treue und Reinheit in die Seele der Muslim:innen eingepflanzt seien.®

Foucault halt aufgrund dieser Psychologie der Rache gerichtlich ange-
ordnete Folter fur einen Ausdruck politischer Kultur. Sie bringe nicht die
Gerechtigkeit zuriick, sondern sei ein Machtinstrument der politischen

64 Vgl. u.a. ‘Awda, at-Tasri“ al-gina i, S. 344 f.

65 Vgl. Ibn Taymiyya, Tafsir Surat an-Nur, ed. von ‘Abd al-‘Aliy ‘Abd al-Hamid
Hamid, Mumbai: ad-Dar as-Salafiyya, 1987, S.34f.

66 Vgl. Ibn Qayyim al-Gawziyya, I lim al-muwaqqi‘in ‘an rabb al-‘dlamin, ed. von
Mashar b. Hasan Al Salman Abua ‘Ubayda, 7 Bde., o. O.: Dar Ibn al-Gawzi ad-
Dammam, 2013, Bd. 2, S. 356; ‘Awda, at-Tasri “al-gind i, S. 345 f.

217

- am 12.01.2026, 03:13:56. =



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

Fihrung.®” Mit Blick auf die Auspeitschung bemerken heute einige kri-
tische Studien im Sinne Foucaults, dass diese Form der Korperstrafe
Ausdruck einer erniedrigenden Strafjustiz ist, wobei die Figur des Aus-
peitschers das Schreckensbild der Gerichtsmacht reprisentiert.® Kulturge-
schichtlich handelt es sich bei Korperstrafen um eine politisch orientierte
Form der Zwangsdisziplinierung zur Herstellung einer gehorsamen Mas-
se.® Die Theologie hat sich dieses Instrument der Strafjustiz in einer Zeit
angeeignet, in der sich die Offenbarung der Formung eines Gemeinwesens
widmen musste. Zu dieser Erkenntnis fehlt der Islamischen Theologie, be-
sonders der Normenlehre, heute jeglicher Anschluss. Was die Rolle der Of-
fentlichkeit beim Vollzug der Strafe angeht, so gilt es heute zu verstehen,
wie durch die Verortung der Strafnorm auf der politisch-juristischen Ebe-
ne die Strafe aus dem sichtbaren Alltag in ein abstraktes Bewusstsein ver-
schoben werden kann. Dadurch entwickeln die Menschen/Gemeinschaf-
ten insgesamt ein neues Verhiltnis zur Strafe. Auch die Schlagfertigkeit
der Justiz wird heute nicht mehr offentlich zelebriert, sondern durch die
Prisenz eines groferen Verwaltungsapparates ersetzt. Foucault schildert
eine Entwicklung, von der die islamische Normenlehre, als theologisches
Gebilde, noch weit entfernt ist.”® Gefragt werden muss hier vor allem,
warum sich die Strafe gegen den Korper richtet und ob nicht auch alterna-
tive Moglichkeiten der Bestrafung ins Auge gefasst werden kdnnten. Fou-
cault kommt mit Bezug auf Georg Rusche und Otto Kirchheimer zu dem
Schluss, dass die Form der Strafe den Erfordernissen der Kultur entspricht,
in der sie auftritt.”! So sei eine Kultur, die von einer starken Sklaven-Oko-
nomie getragen werde, eher daran interessiert, neue Sklaven zu gewinnen,
sprich den Delinquenten eher mit dem Sklaventum zu bestrafen, als dem
Korper der Arbeiter Schaden zuzufiigen. Die europaische Kultur ordnet
Foucault dabei in eine politische Okonomie des Korpers ein, unabhangig
davon, ob der Korper gemartert oder eingesperrt wird.”> Hier sind Paral-
lelen zur islamischen Kultur zu erkennen, in deren Anfingen die Sklave-
rei ebenfalls eine zentrale Rolle spielte. Dem zeitgendssischen sozialen

67 Vgl. Foucault, Uberwachen und Strafen, S. 14.

68 Beispiele fur diese Studien sind ‘Arusi, a#Tasri al-islami, S. 90, 95; ‘Abd ar-
Rahman, Su’al al-ahlig, S. 119; al-Gabiri, al-‘Aql al-abliqgi al-'arabi, S. 131 Vgl.
dazu Foucault, Uberwachen und Strafen, S. 347.

69 Vgl.ebd, S.15-17.

70 Vgl.ebd., S.16-19.

71 Vgl. Georg Rusche/Otto Kirchheimer, Punishment and Social Structure, New York
1939, dt. als Sozialstruktur und Strafvollzug, Frankfurt/Koln 1974.

72 Vgl. Foucault, Uberwachen und Strafen, S. 36.

218

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

und 6konomischen Wandel muss nun in der modernen Texthermeneutik
Rechnung getragen werden, um die Sinnhaftigkeit der im Offenbarungs-
wort vorgesehenen Strafjustiz zeitgemaf§ beurteilen zu kdnnen. Essenziell
dabei ist die Betrachtung des Strafmafles. Wenn die Strafe vom korperli-
chen Leid getrennt wird, muss ein Aquivalent geschaffen werden, mit dem
der offentliche Ruf nach Vergeltung und Gerechtigkeit gestillt werden
kann. Entsprechend der Auffassung Foucaults zur Okonomie des Korpers
misste hier tberlegt werden, wie die Seele anstelle des Kdrpers belastet
werden kann.”? Die Verschiebung, die durch eine solche Verinderung der
Sichtweise entsteht, bleibt fiir das Gemeinwesen nicht folgenlos. Denn die
Trennung der Strafe vom korperlichen Leiden setzt voraus, dass die Rolle
der Vergeltung in der Gesellschaft vollig neu gedacht werden muss. Fou-
cault stellte diesbeziiglich vier fiir eine Neuorientierung hilfreiche Regeln
auf: 1. ,Die Bestrafung muss als eine komplexe gesellschaftliche Funktion
betrachtet werden.“ 2. ,Die Strafmethoden durfen nicht reine Konsequenz
eines Vergehens sein, sondern missen in der Perspektive politischer Taktik
betrachtet werden.” 3. ,Die Technologie der Macht soll als Prinzip der Ver-
menschlichung der Strafe wie auch der Erkenntnis des Menschen gesetzt
werden.“ 4. ,Die Seele wird unter Einbeziehung des wissenschaftlichen
Wissens auf die Biithne der Justiz geholt.“74

3.2 Mythos und rationale Begriindung

Ausgehend von dem Glauben, dass Gott stets fiir das Wohl der Glaubigen
wirkt, muss zunichst die Frage nach der Aquivalenz der Korperstrafen
zur entsprechenden Stinde gestellt werden,”> denn selbst in der moder-
nen Texthermeneutik besteht dariber Unklarheit. Paul Ricoeur, einer
der Vordenker der modernen Hermeneutik, geht diese Frage an, indem
er vier Aporien hinsichtlich des rationalen Verhaltnisses zwischen Strafe
und Vergehen unterscheidet.”® Die erste Aporie dient fiir ihn dabei dem
rational anerkannten Grundsatz: Das Verbrechen verdient Bestrafung. Um
der Problematik dieser Aussage zu begegnen, bedarf es demnach einer
Definition von Strafe. Dazu nennt Ricoeur vier Grundelemente: 1. Das

73 Vgl.ebd., S.25f.

74 Vgl.ebd., S.33f.

75 Vgl.ebd., S.133.

76 Vgl. Paul Ricoeur, ,Interpretation des Strafmythos, in: Der Konflikt der Interpre-
tation: Ausgewdhlte Aufsitze (1960-1969), hrsg. von Daniel Creutz und Hans-Hel-
muth Gander, Freiburg/Miinchen 2010, S. 239-265, hier S. 239.

219

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

Leiden wihrend der Strafe entspricht der notwendigen Verbindung zwi-
schen dem sittlichen Bosen und dem durch die Siinde verursachten Leid,
was sich beides in der Strafe ergibt. 2. Daraus resultiert der Strafake bzw.
der Zustand des Erleidens: Wer Leid erzeugt hat, muss etwas erleiden
bzw. verbuflen. Mithilfe der verhingten Strafe soll das Leiden aufgewogen
werden. 3. Daneben gilt es, auch das Rationale in der Strafe zu schen,
was die Aquivalenz von Strafe und Vergehen etablieren soll. 4. Schlieflich
wird der Schuldige selbst hier als Subjekt des Wollens definiert: Die Strafe
vermag nicht nur das von ihm verursachte Leid zu tilgen, sondern léscht
auch seine Fehltat aus.””

Die Aquivalenz von Vergehen und Strafe findet man im Koran, wie
schon gesagt, besonders hinsichtlich der jenseitigen Strafe. Allerdings stellt
sich der Koran in gewisser Weise in die alttestamentarische Tradition, wie
es in Vers 5:45 zu sehen ist. Exemplarisch ist dabei der sofortige Verweis
auf die Moglichkeit des Verzichts auf Vergeltung, wodurch das Opfer des
Vergehens einen jenseitigen Vorteil erfahren soll. Dies macht die Ermitt-
lung des Preises der Strafe allerdings kompliziert. Folgt man Ricoeur,
ergeben sich dabei zwei Grundfragen: Erstens, was ist das Gemeinsame
zwischen Verbtflen und Strafe? Und zweitens, wie tilgt ein physisches
Ubel ein sittliches Boses?”® Zur Beantwortung ordnet Ricoeur zunachst die
Strafe in zwei unterschiedliche Kategorien ein: die des Erleidens und die
des Handelns, die im Schuldigen vereint auftreten miissen, einhergehend
mit dem Verbifen. In der so entstandenen Dualitit der Fehltat und der
verbtfiten Strafe verbirgt sich die Identitit der Vernunft als Konsequenz.”?
Die zweite Aporie, die Ricoeur nennt, betrifft die Frage des Mythos. Dafiir
ist es notwendig, das Augenmerk auf das Heilige zu richten, das im Uni-
versum der Strafe nun die Befleckung und die Reinigung im Rituellen ent-
stehen lasst. Ricoeur definiert die Fehltat als Verletzung einer bestehenden
Ordnung. Dabei fungiert die Strafe als Siihne und nimmt den Platz des
Rationalen ein. Laut Ricoeur entsteht aber durch das Konzept der Sihne
jene zweite Aporie, nimlich das gemeinsame Auftreten von Mythos und
Vernunft. Die Strafe erscheint hier in Legenden des Verbrechens als eine
Art heilendes Element, wie sie in unzdhligen Griindungsmythen zu finden
ist. Diese Aporie entspringt einer Mythos-Logik, in der Rationalitit und

77 Vgl.ebd., S.239f.

78 Auf diese Frage ist Ibn al-Qayyim theologisch eingegangen; vgl. Ibn Qayyim
al-GaWZiyya, I'lam al-muwaqqi in, Bd. 2, S. 347.

79 Vgl. Ricoeur, ,Interpretation des Strafmythos®, S. 240.

220

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

Mythologie zusammenfinden, was als Spaltung zwischen Strafrecht und
Religion — d. h. dem Juridischen und dem Sakralen — zu betrachten ist.

Die dritte und die vierte Aporie besagen daher, dass das Sakrale das
Juridische sakralisiert und das Juridische das Sakrale juridisiert. Betrachtet
man das Prozedere von sikularen und sogar laizistischen Gerichtshofen,
bleibt die gegenseitige Beeinflussung der beiden Bereiche bis heute sicht-
bar.®0 Im islamischen Kontext steht das Konzept der Stithne (kaffara) Straf-
tatern oder Stindern in einer Reihe von Vergehen offen, wobei fir die
begangene Missetat eine Gegenleistung wie z. B. die Befreiung eines Skla-
ven zu erbringen ist. Dies ist allerdings mit der Einschrinkung verkniipft,
dass die Tat nicht mutwillig geschah.?! Es ist hier also die Absicht, die das
Vergehen zur Straftat macht.

Ricoeurs dritte Aporie besagt, dass der Schuldige ein Anrecht auf eine
Strafe hat, die seinem Verbrechen angemessen ist. Oft wird dabei auf die
mythische Komponente zurickgegriffen, denn stellt man die Frage nach
dem angemessenen Preis, wird man in einem Zirkelschluss zum Strafge-
setzbuch gefiihrt.

Wie Ricoeurs Hegel-Rezeption zeigt, darf die Verbindung zwischen
Strafe und Konsequenz jedoch nicht willkiirlich sein; die Sinnhaftigkeit
der Bestrafung hat hier im Vordergrund zu stehen. Fir ihn besteht die
Aporie des Strafrechts darin, dass das Rationale der Strafe gleichzeitig das
Irrationale der Strafe beinhaltet, nimlich die Ausléschung.®? In Ricoeurs
vierter Aporie wird die Juridisierung des Heiligen mit der christlichen
Straftheologie der Erbsiinde weitergedacht, wodurch alle Menschen in
gewisser Weise als Stinder anzusehen sind, aber von Gott freigesprochen
werden. Diese letzte Aporie ist die der unverdienten Gnade. Der Siinder,
dessen Stinde oder Vergehen mit einer angemessenen Strafe gelautert oder
gereinigt werden soll, verliert im Moment der Gnade seinen Anspruch
auf dieses gottliche Recht, da dieses sich tber die Aquivalenz von Siinde
und Sithne erhebt und die Strafe scheinbar obsolet macht.83 Ricoeurs Aus-
fihrungen lassen es zu, einige Briicken zum islamischen Strafkomplex zu
schlagen. Im Gegensatz zum christlichen Konzept der Erbstinde basiert der
Gedanke der Gnade im Koran auf der Idee der anerschaffenen Fehlbarkeit
des Einzelnen und lisst sich somit in einem Zwischenbereich von Willens-
freiheit und Pradestination verorten, was bei der Erfassung der Norm eine

80 Vgl. ebd., 241-243.

81 Vgl. Koran 4:92.

82 Vgl. Ricoeur, ,Interpretation des Strafmythos®, S. 243 f.; Gottfried Wilhelm Fried-
rich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Hamburg 1955, S. 98.

83 Vgl. Ricoeur, ,Interpretation des Strafmythos®, S. 245 f.

221

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

Briicke zwischen Vernunft und Glaube zulidsst. Dies lduft auf eine an der
Verantwortung des Menschen orientierte gottliche Gnade und auf eine
willentliche Vergebung Gottes hinaus.3* Ricoeur betont schlieflich noch
die Strafe als ein Memorial der Vergangenheit, die uns den Wert der
Gnade vor Augen fihrt.35 Nur mit dieser Logik ist es verstindlich, dass
der barmherzige Gott strengste Strafen fir bestimmte Vergehen vorsieht.
Mit anderen Worten: Je schwerer die Strafe ausfillt, desto grofer fallen
auch die gottliche Barmherzigkeit und Gnade aus, die jedoch dem Willen
Gottes unterliegen. Aus dem Koran und der prophetischen Tradition geht
jedoch in mannigfaltiger Weise hervor, dass Gott die Barmherzigkeit be-
vorzugt.8

4. Schluss

Politische und weltliche Belange spielten bei der Transformation der reli-
giosen Rechtsordnung im Islam eine wesentliche Rolle. So steht das Prin-
zip der Abrogation von ahkam fur die Historisierung des Schariatexts. Auf
die zwingende Differenzierung zwischen figh und sari'a sowie zwischen
dem ethisch absoluten gottlichen Befehl und dem relativen Scharia-Urteil,
das im Rahmen der begrenzten Deutungskapazititen des Menschen zu-
stande kommt und daher niemals dem Pradikat der ,Heiligkeit® gerecht
wird, wurde hingewiesen. Doch im Laufe der Jahrhunderte setzte sich im
muslimischen Bewusstsein die Idee fest, dass die ahkdm keine Revision
und Reform zulassen. Dadurch, dass das Verstindnis und die Deutung
der Texte auf gsyas-Verfahren (d. h. Verfahren des legalistischen, textbezo-
genen Analogieschlusses) eingeengt wurden, beraubte sich die islamische
Rechtsordnung der Moglichkeit einer Rationalisierung des Rechts bzw.
der ahkim. Diese Herangehensweise lauft der historischen Realitit zuwi-
der, denn tatsichlich zeichnete sich das islamische Rechtsverstindnis in
der formativen Phase durch eine grofle Offenheit gegeniiber der Welt

84 Vgl. Koran 2:105: ,Gott aber schenkt seine Barmherzigkeit in besonderer Weise,
wem Er will. Und Gott besitzt groffe Huld“.

85 Vgl. Ricoeur, ,Interpretation des Strafmythos®, S. 265.

86 Koran 6:54: ,Und wenn diejenigen, die an Unsere Zeichen glauben, zu dir kom-
men, so sprich: Friede tber euch! Euer Herr hat sich selbst die Barmherzigkeit
vorgeschrieben: Wenn nun einer von euch aus Unwissenheit Boses tut, aber
danach umkehrt und Besserung zeigt, so ist Er voller Vergebung und barmher-
zig.“ Vgl. auch al-Buhari, Sahih al-Buhari, 18 Bde., Vaduz: Thesaurus Islamicus
Foundation, 2000, Bd. 3, S. 419, Nr. 7404.

222

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

und ihrer Geschichte aus, indem diverse vorislamische und ,fremde‘ recht-
liche Konzepte in die islamische Lehre und Praxis integriert wurden. So
sind z. B. die koranischen Verwendungsweisen des Begriffs garima (,Ver-
brechen, Vergehen®) nicht immer mit einem kriminalistischen Verstandnis
konnotiert. Bisweilen steht der Begriff auch in einem allgemeinen Zusam-
menhang mit Sinde (in ihrer Dimension als ma ‘siya, Gehorsamsbruch)
und Glaubensleugnung (kufr). Al-Mawardi (gest. 1058) definierte indes
garima als Verstof gegen Dinge, die Gott unter Androhung von hadd-
oder ta zir-Strafen in der Scharia strikt untersagt hat. Diese inkontingente
Definition von garima grindet auf einem theoretischen Konstrukt, das
dann auf alle Verfehlungen von Personen angewendet werden soll, was
zur Vermischung von kriminellen Handlungen und Siinde fiihrt.

Einige moderne Rechtsgelehrte streben nach einer Trennung zwischen
den beiden Begriffen, wobei die sikularen Gesetze durch die Religion
legitimiert sein mussen.?” Die Mangel des islamischen Strafrechts wurden
somit zu einer universalen strafrechtlichen Idee ausgebaut. In diesem Geis-
te gilt die Freiheitsstrafe nach Muhammad Abu Zahra (gest. 1974) als
Grund fiir die Feindschaft zwischen Straftitern und Gesellschaft. Die klas-
sischen Gelehrten fokussierten sich, so Aba Zahra, auf die Brutalitit des
Verbrechens und der Strafe, wihrend sie die Handlungen und vor allem
die Motive des Taters vernachlassigten. Es gibt jedoch einen signifikanten
Unterschied zwischen einer Straftat, die das Aquivalent zum Verbrechen
im Sinne der Scharia bildet, und einer Straftat, die den Kdrper und nicht
das Eigentum betrift. Abu Zahra grenzt die Bedeutung des Begrifts garima
in dessen legalistischer Definition ein. Im Gegensatz zu danb (,Stnde)
ist garima das, was ein positives Recht als Vergehen erkennt und mit
einer Strafe ahndet.3® Der garima wird anhand des Grundsatzes ,kein
Verbrechen [darf] ohne einen autoritativen Textbeweis (nass) [abgegolten
werden]‘ eine religionsgesetzliche und eine materielle Komponente zuge-
wiesen. Generell neigt die islamische Rechtsordnung zur Uberbetonung
der autoritativen Texte bei gleichzeitiger Vernachlassigung von rational-re-
flektierten Herangehensweisen an die ahkam. Dadurch findet die Person-
lichkeit des Verbrechers als Faktor kaum Bertcksichtigung. Deshalb sind
sich die traditionellen Rechtsgelehrten z. B. darin einig, dass ein Urteil nur
dann in Frage zu stellen ist, wenn dessen Resultat den Scharia-Vorschriften
zuwiderlauft, nicht aber aufgrund von personlichen Faktoren, welche die

87 Vgl. u.a. ‘Awda, ar-Tasri ‘al-gind i, S.7 f.
88 Vgl. Muhammad Abua Zahra, al-Garima wa-I-‘ugitba fi lfigh al-islami, Beirut: Dar
al-Fikr al-‘Arabi, 1998, S. 19-21.

223

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

Schuldfihigkeit des Delinquenten erschweren und eigentlich mildernde
Umstinde bei der Bewertung der Tat erfordern. Bei Gruppenverbrechen
vernachlissigen die Gelehrten wiederum die Rolle des Anstifters und fo-
kussieren sich einseitig auf die ausfithrenden Tater. Eine dritte Komponen-
te, die als ,semantische Komponente‘ bezeichnet werden kann, betrifft
Fragen der Verantwortung und Schuldfihigkeit.

Insgesamt kann die Fehlentwicklung der islamischen Normenlehre
nicht nur auf eine nach dem politischen Willen erstellte Textauslegung der
Offenbarung zuriickgefiihrt werden. Vielmehr trug die Abwesenheit einer
organisierten Strafgerichtsbarkeit mafSgeblich dazu bei, dass sich das isla-
mische Normensystem insbesondere hinsichtlich des Strafrechts von An-
fang an auf das archaische Prinzip der Abschreckung stiitzte. Heute wer-
den die Hintergriinde der politischen Instrumentalisierung theologischer
Normenordnung oft bewusst oder unbewusst verdrangt. Die Entstehung
des Islams in einem gesellschaftlich-kulturellen Milieu, das einen nomadi-
schen Charakter hatte, trug nicht dazu bei, dass uber alternative Modelle
einer zivilrechtlichen Strafjustiz, wie etwa die Idee einer stationaren Haft-
strafe, nachgedacht wurde. Aufferdem galt das Zufiigen von korperlichen
Schmerzen als Strafe in dem auf Sklaventum aufgebauten Wirtschafts- und
Gesellschaftssystem als Sinnbild fiir Gerechtigkeit und die Wiederherstel-
lung der Rechtsordnung. Diese Haltung steht dem koranischen Zweck der
Strafe, dem Tater eine moralische Besserung und die Einpflanzung eines
religiésen und sozialen Gewissens zu ermoglichen, diametral entgegen,
was heute eine Neuakzentuierung im Umgang mit den Prinzipien Strafe
und Gerechtigkeit notwendig macht.

Literaturverzeichnis

‘Abd al-Gabbar al-Hamadani, Sarh al-usil al-hamsa, ed. von ‘Abd al-Karim ‘Utman,
Kairo: Maktabat Wahba, 1996.

‘Abd ar-Rahman, Taha, Su'al al-ahlaq: Musahama fi n-naqd al-ahlaqi li-I-hadata al-
garbiyya, Casablanca: al-Markaz at-Taqafi al-'Arabi, $2013.

Abu |-Husayn al-Basri, al-Mu ‘tamad, ed. von Halil al-Mays, 2 Bde., Beirut: Dar
al-Kutub al-IImiyya, o.J.

Abi Zahra, Muhammad, al-Garima wa-I- ‘ugiiba fi Ifigh al-islami, Beirut: Dar al-Fikr
al-‘Arabi, 1998.

Abu Zayd, Nasr Hamid, Mafbim an-nass: Dirdsa fi ‘uliim al-Qur'an, o. O.:
Mu’minan bi-la Hudad, 2017.

‘Ali, Gawad, al-Mufassal fi tarih al-‘arab qabla Lislam, 10 Bde., Bagdad: Maktabat
an-Nahda, 1970.

224

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

Amberg, Thomas, Auf dem Weg zu neuen Prinzipien islamischer Ethik, Wirzburg
2009.

Arens, Edmund, ,Kommunikative Vernunft, Religion und Gottesrede®, in: Haber-
mas und die Religion, hrsg. von Klaus Viertbauer und Franz Gruber, Darmstadst,
2019, S. 252-276.

Aristoteles, Nikomachische Ethik, tibers. von Ursula Wolf, Darmstadt 32013.

Arkoun, Mohammed, Ouvertures sur islam, Paris 1989.

————, Lecture du Coran, Paris 1982.

‘Ariist, Lasmar, at-Tasri al-islami wa-tadyin al-‘igab, Casablanca: Ifriqiya a$-Sarq,
2017.

‘Awda, ‘Abd al-Qadir, ar-Tasri * al-gina’i fi l-islam muqdaranatan bi-l-qanin al-wad 7,
Kairo: Dar al-Hadit, 2009.

Bruckmann, Florian, ,Text als theologische Grosse®, in: Was ist Text?, hrsg. von
Franz Wagner, Basel 2016, S. 133-158.

al-Buhari, Muhammad b. Isma‘il, Sahih al-Buhari, 18 Bde., Vaduz: Thesaurus Isla-
micus Foundation, 2000.

al-Farahidi, al-Halil b. Ahmad, Kitab al- Ayn, Kairo: Maktabat Lubnan, 2004.

al-Fasi, Muhammad ‘Allal, Magasid as-sari ‘a al-islamiyya wa-makarimuba, Casablan-
ca: Dar al-Garb al-Islami, 1993.

Foucault, Michel, Uberwachen und Strafen: Die Geburt des Gefingnisses, Frankfurt
am Main 1976.

al-Furgani, Muhammad a3-Sarif, as-Siydsi wa-d-dini fi Fmagal al-islimi, aus dem
Franz. Gbers. von Muhammad as-Sagir Gangar, Casablanca: Mugaddimat-Publi-
cations, 2008.

al-Gabiri, Muhammad ‘Abid, al- ‘Aql al-ahlagi al-‘arabi, Beirut/Casablanca: al-Mar-
kaz at-Taqafi al-‘Arabi, 2012.

———, Binyat al-‘aql al-'arabi, Beirut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya,
52012.

———, al-‘Aql as-siyasi al-‘arabi, Beirut/Casablanca: al-Markaz at-Taqafi al-‘Arabi,
1990.

al-Gawhari, Isma ‘il b. Hommad, Mu ‘$am as-sihah, Beirut: Dar al-Ma‘rifa, 2012.

Graf, Friedrich Wilhelm, Moses Vermdchtnis: Uber gottliche und menschliche Gesetze,
Miinchen 32006.

Hegel, Gottfried Wilhelm Friedrich, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Ham-
burg 1955.

Ibn al-‘Arabi, Aba Bakr, Ahkam al-Qur’an, ed. von ‘Ali Muhammad al-Buhari, 2
Bde., Beirut: Dar al-Gil, 1988.

Ibn Qayyim al-Gawziyya, Muhammad b. Abi Bakr, I'lam al-muwaqqi‘in ‘an rabb
al- ‘dlzmvtin, ed. von Mashar b. Hasan Al Salman Abua ‘Ubayda, 7 Bde., 0. O.: Dar
Ibn al-Gawzi ad-Dammam, 2013.

Ibn Taymiyya, Taqly ad-Din, Tafsir Sirat an-Nir, ed. von ‘Abd al-‘Ally ‘Abd al-
Hamid Hamid, Mumbai: ad-Dar as-Salafiyya, 1987.

225

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mobammed Nekroumi

al-Hakim an-Naysaburi, Muhammad b. ‘Abdallah, a-Mustadrak, ed. von Mustafa
‘Abd al-Qadir ‘Ata, 5 Bde., Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 1990.

al-Kaffawi, Abu 1-Baqa’, al-Kulliyyat: Mu ‘gam fi I-mustalahat wa-I-furiq al-lugawiyya,
ohne Ed., 5 Bde., Damaskus 1985.

Mugqatil b. Sulayman, Tafsir Mugatil b. Sulayman, ed. von ‘Abdallah Mahmud
Sahata, S Bde., Kairo: al-Hay’a al-Misriyya al-'Amma li-1-Kitab, 1979-1989.

Nagel, Tilman, Geschichte der islamischen Theologie, Miinchen 1994.

Nekroumi, Mohammed, ,,The Moving Word: The Intention of the Word of God*,
in: Understanding and Believing, hrsg. von Mohammed Nekroumi und Lutz
Edzard, Berlin 2020, S.269-302.

————, Tugend und Gemeinwohl: Grundziige hermeneutischen Denkens in der postklas-
sischen koranischen Ethik am Beispiel der magasid-Theorie von as-Sitibi, Wiesbaden
2018.

———, Interrogation, polarité et argumentation: Vers une théorie structurale et enoncia-
tive de la modalité en arabe classique, Hamburg 2003.

——/Arnulf von Scheliha, ,Klug sein angesichts der Unergriindlichkeit des Le-
bens®, in: Deutscher Evangelischer Kirchentag, hrsg. von Silke Lechner, Heide
Stauff und Mario Zeif8ig, Miinchen 2016, S. 101-110.

Neuwirth, Angelika, ,Einige Bemerkungen zum besonderen sprachlichen und li-
terarischen Charakter des Koran®, in: 19. Deutscher Orientalistentag in Freiburg
1975: Vortrige, Wiesbaden 1977, S.736-739.

al-Qaradawi, Yusuf, Dirdsa fi figh maqasid as-sari ‘a, Kairo: Dar a§-§urﬁq, 42012.

al-Qurtubi, Ahmad b. Abi Bakr, al-Gami * li-ahkam al-Qur’in, ed. von Hagim Samir
al-Buhari, 20 Bde., Kairo: Dar a§-Sa‘b, o. ].

Ricoeur, Paul, ,Interpretation des Strafmythos®, in: Der Konflikt der Interpretation:
Ausgewdhlte Aufsitze (1960-1969), hrsg. von Daniel Creutz und Hans-Helmuth
Gander, Freiburg/Miinchen 2010, S. 239-265.

Rusche, Georg/Otto Kirchheimer, Punishment and Social Structure, New York 1939,
dt. als Sozialstruktur und Strafvollzug, Frankfurt/Koéln 1974.

a$-Satibi, Ibrahim b. Masa, al-Muwafaqgat, ed. von ‘Abdallah Diraz, Muhammad
Diraz und ‘Abd as-Salam ‘Abd a$-Safi Muhammad, 4 Bde., Kairo: Dar al-Hadlit,
2006.

Schmidtke, Sabine, ,Neuere Forschungen zur Mu‘tazila unter besonderer Bertick-
sichtigung der spateren Mu‘tazila ab dem 4./10. Jahrhundert®, in: Arabica 45.4
(1998), S.379-408.

Schreiner, Stefan, Die jiidische Bibel in islamischer Auslegung, Tibingen 2012.

Takeshita, Masataka, Ibn ‘Arabi’s Theory of the Perfect Man and its Place in the History
of Islamic Thought, Tokio 1987.

at-Tafl, Nagm ad-Din, at-Ta ‘yin fi Sarh al-Arba ‘in, ohne Ed., Beirut: ar-Rayyan und
Mekka: al-Maktaba al- Ilmiyya, o. ].

Valsan, Michel, ,Deux définitions de Muhyi d-Din Ibn ‘Arabi: La notion de ‘cha-
ri‘a’; la notion de ‘haqiqa’, in: Etudes Traditionnelles 67 (1966), S.206-217.

226

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

Weiss, Bernard, The Search for God’s Law: Islamic Jurisprudence in the Writings of Saif
al-Din al-Amidi, Salt Lake City 1992.

az-Zamah$ari, Abu 1-Qasim, al-Minhag fi usul ad-din, ed. und Gbers. von Sabine
Schmidtke, Stuttgart 1997.

227

- am 12.01.2026, 03:13:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/0.6771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:56.



https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Vom Text zur Norm
	1.1 Die mündliche Beschaffenheit der Offenbarung
	1.2 Die normative Implikation koranischer Diskursgattungen
	1.3 Der diachronische Textzugang

	2. Die historische Bedingtheit der normativen Ordnung: Strafjustiz im Verhältnis von Glauben und Vernunft
	2.1 Von der Textkanonisierung zur Norm
	2.2 Normensetzung und Macht der Tradition
	2.3 Die Strafnorm als Erfüllungsgestalt weltlicher Gerechtigkeit
	2.4 Der Körper als Zeuge der Strafe
	2.5 Zur monotheistischen Genealogie

	3. Im Spannungsfeld von Rationalität und Mythos
	3.1 Die Macht der Öffentlichkeit
	3.2 Mythos und rationale Begründung

	4. Schluss
	Literaturverzeichnis

