
II.
Koranische Normen und ihre

ethisch-moralischen Implikationen

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im 
Koran

Mohammed Nekroumi

Vom Text zur Norm

Das Verhältnis zwischen dem Gotteswort und den ihm von den tradi­
tionellen islamischen Theologen zugeordneten rechtlich-moralischen Nor­
men offenbart für das zeitgenössische Verständnis von Begriffen wie ‚Text‘, 
‚Norm‘ und ‚Gesetzlichkeit‘ eine kaum überwindbare hermeneutische 
Aporie. Diese rührt aus dem Paradox, dass dem ästhetisch-spirituellen und 
an die Herzen des Menschen gerichteten koranischen Diskurs eine u. a. 
aus dem Lebensumfeld rational abgeleitete Gesetzlichkeit zugeschrieben 
wird. Diesem Umstand war sich die frühe Koranhermeneutik durchaus be­
wusst, insofern sie das Hauptmerkmal der göttlichen Rede nicht etwa mit 
einem vermeintlich aus ihr hervorgehenden normativen Aufforderungsakt 
begründete, sondern vielmehr aus der Eigenart der ihr innewohnenden 
rhetorischen Struktur.

Die mündliche Beschaffenheit der Offenbarung

Vor dem Hintergrund der primär zur Rezitation gedachten mündlichen 
Beschaffenheit des Offenbarungswortes und der damit einhergehenden 
Frage nach der für die Aufstellung der Norm unabdingbaren argumentati­
ven Textkohärenz versuchten die Rechtsgelehrten, die zur Ableitung der 
Normen aus dem Koran notwendige Diskurs-Homogenität zu begründen, 
wie es aus der folgenden Aussage von aš-Šāṭibī (gest. 1388) hervorgeht:

Auf die Frage, ob alle Suren des Koran auf der theoretischen Ebene 
eine zusammenhängende Redestruktur bilden, und zwar im Sinne des 
menschlichen Diskurses, und nicht hinsichtlich der Sprache Gottes, 
lautet die Antwort, dass die Rede Gottes in sich selbst eine einzige 
geschlossene Rede bildet und nicht disparat ist, auf welcher Ebene 
und aus welcher Perspektive auch immer, gemäß dem, was in der 
systematischen Theologie bereits erläutert wurde. Der Annäherung an 
die Rede Gottes dient hier aber der menschliche Diskurs als Hinter­

1.

1.1

189

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


grund, in deren Gestalt die Offenbarung auf eine Weise, die ihnen 
[den Menschen] vertraut ist, herabgesandt wurde. Dies bedarf aber der 
tiefgründigen Überlegung und ausführlichen Erklärung.1

Hinter der Anstrengung der Rechtsgelehrten, das Wort an das Gesetz an­
zupassen, steckte das Streben nach Errichtung eines theologischen Kanons, 
der dazu beitragen sollte, eine Gruppenidentität zu schaffen.2 Diese Sorge 
ist bereits bei aš­Šāfiʿī (gest. 820) vorzufinden. Der soeben historisch kurz 
skizzierten und seit der Abbasiden-Dynastie vorherrschenden juristisch ge­
prägten Kanonisierungstendenz des Korans zum Trotz beteuerten jedoch 
schon damals die wenig einflussreichen Disziplinen der islamischen Theo­
logie – angefangen mit den Koranwissenschaften, über die Philosophie bis 
hin zur Mystik – den umfassenden, facettenreichen und vielfältigen Aspekt 
der göttlichen Offenbarung.

Ausgehend von einer pantheistischen und existenzentsagenden Weltan­
schauung sieht die Mystik im Offenbarungswort lediglich eine Erschei­
nung bzw. Manifestation (taǧallī) der einzigen und wahren Wesenheit 
Gottes. Nur durch die von Gott geschenkte Erleuchtung kann der Mensch/
Sufi mithilfe von Gottesgedenken (ḏikr) und Askese in die verborgenen 
Sphären der Offenbarung gelangen. Dieses transzendentale Verhältnis zwi­
schen göttlichen und irdischen Sphären vollzieht sich auf der Ebene des 
Offenbarungsdiskurses in verschiedenen Kommunikationsstufen, die wie 
emporsteigende Wahrnehmungskreise dem Sufi zum Ideal der Selbstver­
neinung und somit zur Versenkung (Immanenz) in die göttliche Sphäre 
verhelfen können. Die koranischen Normenverse werden dabei zunächst 
als eine diesseitige und untergeordnete Vorbereitungsstufe betrachtet, 

1 Aš-Šāṭibī, al-Muwāfaqāt, ed. von ʿAbdallāh Dirāz, Muḥammad Dirāz und ʿAbd 
as-Salām ʿAbd aš-Šāfī Muḥammad, 4 Bde., Kairo: Dār al-Ḥadīṯ, Bd. 3, S. 214. Diese 
Aussage wirft unweigerlich die Frage nach dem Textkonzept auf. Mit ‚Text‘ wird 
dennoch im Rahmen dieser Arbeit nur jenes linguistische Gebilde gemeint, das 
primär eine kommunikative Funktion erfüllt. Das Hauptmerkmal eines Textes be­
steht im Tragen einer Sprecherintention, die argumentativ auf ein Handlungsziel 
hin ausgerichtet ist. Durch seine kommunikative Grundfunktion erfüllt der Koran 
das Basiskriterium für das, was heute in der Linguistik als ‚Diskurs‘ oder ‚Text‘ 
identifiziert wird. Im vorliegenden Beitrag wird der Begriff ‚Text‘ eher mit der 
Schriflichkeit in Verbindung gebracht, während der Begriff ‚Diskurs‘ dem mündli­
chen Aspekt vorbehalten bleibt; vgl. Mohammed Nekroumi, Interrogation, polarité 
et argumentation: Vers une théorie structurale et enonciative de la modalité en arabe 
classique, Hamburg 2003, S. 31–36.

2 Eine ähnliche Tendenz findet man auch in der christlichen Tradition; vgl. Florian 
Bruckmann: „Text als theologische Grösse“, in: Was ist Text?, hrsg. von Franz 
Wagner, Basel 2016, S. 133–158, hier S. 138 f.

Mohammed Nekroumi

190

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


während sie später auf dem fortgeschrittenen Stadium des Selbstvernei­
nungsprozesses allegorisch ausgelegt bzw. verstanden werden müssen. Auf 
diese Weise werden šarīʿa und ḥaqīqa, göttliche Norm und Wahrheit, bei 
den Sufis gleichgesetzt.3

Entgegen der pantheistischen Tendenz der Mystik führte die Rational­
theologie muʿtazilitischer Prägung jegliche Normativität im Koran auf das 
der göttlichen Rede inhärente Gerechtigkeitsgebot zurück und rief zur 
Reflexion über die Beschaffenheit des Gotteswortes auf. ʿAbd al-Ǧabbār 
al-Hamaḏānī (gest. 1025) argumentierte wie folgt:

Der Koran ist eine göttliche Handlung, die [nur] aus der Perspektive 
eines rationalen Werturteils verstanden werden kann. Ausdruck der 
Worte in seinen Handlungen ist die Kategorie der Gerechtigkeit (ʿadl) 
[als Maßstab] für Handlungen, die Gott zugeschrieben werden kön­
nen, und solche, die ihm unmöglich zugeschrieben werden können.4

Die Ašʿariten, die ihr Denkgebäude als ‚goldenen Mittelweg‘ zwischen der 
Spekulationsfeindlichkeit der Traditionarier auf der einen und der Speku­
lationswut der Muʿtaziliten auf der anderen Seite betrachteten, schrieben 
Gott die Eigenschaft des Sprechens (kalām) als eines der sieben Attribute, 
die sein Wesen beschreiben (ṣifāt al-maʿānī)5 zu. Gott selbst spricht jedoch 
in immaterieller Rede (kalām nafsī), die weder an Buchstaben noch an eine 
Stimme geknüpft ist. Die Existenz dieser immateriellen Rede versuchten 
sie anhand von Stellen aus dem Koran zu belegen. Wie auch bei den 
Muʿtaziliten – wenn auch mit unterschiedlichen Prämissen und Ergebnis­
sen – zielte dieses kalām-Konzept darauf ab, Gott von jeder Vergleichbar­
keit und Körperlichkeit freizusprechen. Dennoch betrachteten sowohl die 
Muʿtaziliten als auch die Ašʿariten den Wortlaut der göttlichen Rede als 
erschaffen und verwiesen auf die Relevanz der im Koran verankerten se­
mantischen Vielschichtigkeit des gesprochenen Wortes. Ausgehend vom 
theologischen Prinzip der Mündlichkeit werden die in der Offenbarung 
verwendeten Begriffe zur Beschreibung der koranischen Rede – wie etwa 

3 Vgl. Masataka Takeshita, Ibn ʿArabī’s Theory of the Perfect Man and its Place in the 
History of Islamic Thought, Tokio 1987, S. 93; Michel Valsan, „Deux définitions de 
Muḥyī d-Dīn Ibn ʿArabī: La notion de ‘chariʿa’; la notion de ‘ḥaqīqa’“, in: Études 
Traditionnelles 67 (1966), S. 206−217.

4 ʿAbd al-Ǧabbār al-Hamaḏānī, Šarḥ al-uṣūl al-ḫamsa, ed. von ʿAbd al-Karīm ʿUṯmān, 
Kairo: Maktabat Wahba, 1996, S. 182.

5 Diese Eigenschaften umfassen sein Leben (ḥayāt), sein Wissen (ʿilm), sein Können 
(qudra), seinen Willen (irāda), sein Sehen (baṣar), sein Sprechen (kalām) und sein 
Hören (samʿ) in jeweils unvergleichlicher Vollkommenheit.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

191

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


qurʾān, waḥy, balāġ, ḏikr, tanzīl, kitāb und furqān – bei der Erschließung 
von Diskursgattungen und theologischen Sprechakten herangezogen.6

Die normative Implikation koranischer Diskursgattungen

Der Begriff qurʾān weist aus Sicht der Rationaltheologie an und für sich 
keinerlei Affinität zum Gesetz (nomos) auf. Vielmehr deuten sowohl sei­
ne Verwendung im Offenbarungsdiskurs7 als auch seine morphologische 
Wurzel q-r-ʾ auf einen rein liturgischen Charakter hin.8 Durch die Bezeich­
nung der Gesamtheit der göttlichen Offenbarungsrede als qurʾān wird 
die Rezitation als Hauptmerkmal und die direkte Sprechhandlung der 
Offenbarung hervorgehoben. In der Rezitation vollzieht sich einerseits 
zunächst die für den Glauben notwendige individuelle Gotteserfahrung. 
Andererseits dient sie der religiösen Verinnerlichung des Korans durch die 
Gläubigen im Laufe der Heilsgeschichte als Liturgie. Nach Mohammed 
Arkoun kann die fortlaufende und von Generation zu Generation überlie­
ferte Rezitation des Korans in den verschiedenen Lesarten als ‚Sukzession 
der Offenbarung‘ bzw. als transcendantalisation bezeichnet werden.9

Aus dem Begriff waḥy (‚Offenbarung/Eingebung‘) geht die inspirierte 
und inspirierende Eigenschaft des Korans hervor. Das wahre Wesen der 
Inspiration offenbart sich in der Erleuchtung durch ein verstehendes Herz, 
das dem Propheten die sonst der apriorischen Vernunft verschlossenen 
Sphären des Verborgenen zugänglich macht, und zwar fernab von jegli­
cher Gesetzlichkeit, die einem aus der Rationalität entsprungenen Gerech­
tigkeitsbedürfnis entspringt. Im waḥy-Vorgang zeigt sich das transzenden­

1.2

6 Vgl. Arkoun, Lecture du Coran, Paris 1982, S. 1−27.
7 Koran 73:4: „Und trage den Koran wohlgeordnet vor“. Koran 8:2: „Die (wahren) 

Gläubigen sind ja diejenigen, deren Herzen sich vor Ehrfurcht regen, wenn Gott 
gedacht wird, und die, wenn ihnen Seine Zeichen [Sein Wort] verlesen werden, 
es ihren Glauben mehrt und die sich auf ihren Herrn verlassen“. Die in diesem 
Beitrag wiedergegebenen Koranzitate beruhen großteils auf der Übersetzung von 
Frank Bubenheim und Nadeem Elias, wobei bei Bedarf kleine Anpassungen vorge­
nommen wurden.

8 Die aus der christlichen Theologie stammenden Begriffe ‚Rede von Gott‘, ‚Rede 
zu Gott‘, ‚Rede über Gott‘ und ‚Rede vor Gott‘ werden hier in den koranischen 
Kontext gesetzt und als Sprechhandlungen ein und desselben Diskurses, und 
zwar desjenigen des Korans, verwendet; vgl. Edmund Arens: „Kommunikative 
Vernunft, Religion und Gottesrede“, in: Habermas und die Religion, hrsg. von Klaus 
Viertbauer und Franz Gruber, Darmstadt 2019, S. 252−276.

9 Vgl. Mohammed Arkoun, Ouvertures sur l’islam, Paris 1989, S. 65−70.

Mohammed Nekroumi

192

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tale Verhältnis zwischen Gott und seinem Propheten. Die Eingebung ist 
gleichermaßen ein Berufungsakt und eine Inspiration, die an den Prophe­
ten adressiert ist. Mit dem Begriff waḥy wird auch die Art der Kommu­
nikation zwischen Gott und dem Propheten betont. Gott tritt im waḥy-
Vorgang als Urheber der koranischen Botschaft hervor und der Prophet 
als deren Empfänger und Sprecher. Im Prozess der Eingebung wird die 
Kernaussage der koranischen Botschaft, nämlich der Eingottglaube (Koran 
4:163), dem Propheten stufenweise und in Form einer göttlichen Inspirati­
on vermittelt (Koran 25:32).

Unter der oben genannten Vielzahl der im Koran erwähnten Aspekte 
der göttlichen Rede wird lediglich der Begriff furqān (‚Unterscheidung/
Unterscheidungsnorm‘), der siebenmal im Koran vorkommt (2:53, 2:185, 
3:4, 8:29, 8:41, 21:48, 25:1), mit Gesetzlichkeit in Verbindung gebracht.10 

Dem traditionellen Verständnis des Wortes zufolge kann furqān entweder 
allgemein-ethisch als ‚Trennung zwischen Gut und Böse‘ oder im Sinne 
einer eschatologisch aufgefassten Gerechtigkeit gedeutet werden. Betrach­
tet man die eben genannten Stellen, in denen das Wort vorkommt, im 
Kontext, so könnte furqān lediglich in Vers 2:53 und 8:41 in einem legalis­
tisch-deontologischen Sinne verstanden werden.11 Letztendlich handelt es 
sich bei den soeben aus dem Wortlaut des Koran erschlossenen Aspekten 
der göttlichen Rede um Diskursparameter, die für die Verortung norma­
tiver Aussagen unumgänglich sind. Dass unter den vielen im Koran vor­
kommenden Diskursaspekten nur ein einziger eine gewisse Affinität zur 
Normativität aufweist, zeigt, dass die leitende argumentative Orientierung 
der Offenbarung nicht per se auf eine deontologisch-normative Konklusion 
hinausläuft. Wenn auch die Aufstellung und die Häufigkeit nicht-normati­
ver Diskursaspekte einiges über die Textgattung verraten, drängt sich doch 
die Frage auf, welche Zugänge die Beschaffenheit des Textes noch gewährt, 

10 Die anderen Begriffe sind u. a. balāġ (‚Übermittlung‘: Koran 3:20, 10:99, 14:4), 
ḏikr (‚Gottesgedenken‘: u. a. Koran 2:152, 9:67), tanzīl (‚Herabsendung‘: u. a. 
Koran 17:106, 20:4, 26:192), kitāb (‚Buch/Schrift‘: u. a. Koran 2:2, 2:87, 3:7), lawḥ 
maḥfūẓ (‚Urschrift/Gemeinsinn‘: u. a. Koran 85:21 f.).

11 In Koran 2:53, „Und als Wir Mose das Buch und die Unterscheidungsnorm 
(furqān) zukommen ließen, auf daß ihr der Rechtleitung folget“, wird furqān mit 
den Zehn Geboten gleichgesetzt. In Koran 8:41, „Und wißt: Wenn ihr etwas 
erbeutet, so gehört ein Fünftel davon Gott und dem Gesandten, und den Ver­
wandten, den Waisen, den Bedürftigen, dem Reisenden, so ihr an Gott glaubt 
und an das, was Wir auf unseren Diener am Tag der Unterscheidung (yawma 
l-furqāni) hinabgesandt haben, am Tag, da die beiden Scharen aufeinandertrafen. 
Und Gott hat Macht zu allen Dingen“, handelt es um eine Anspielung auf die 
Schlacht von Badr als Unterscheidung zwischen Gut und Böse.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

193

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die zu einer Auslotung der Kernaussage der göttlichen Botschaft verhelfen 
könnten.

Der diachronische Textzugang

Die Frage nach der Textbeschaffenheit des Korans ruft zunächst eine dia­
chronische Unterteilung des offenbarten Wortes auf den Plan. Ein erster 
Anhaltpunkt für die Rechtfertigung einer solchen Herangehensweise geht 
aus der in der traditionellen Koranwissenschaft verbreiteten Annahme her­
vor, dass die rund 500 bis 600 Koranverse mit normativem Inhalt mehr­
heitlich den sogenannten medinensischen Offenbarungen entspringen.

Die für die Phase der Glaubensgründung in Mekka herabgesandten 
Koransuren machen nicht nur zahlenmäßig (85 Suren von 114) einen be­
trächtlichen Textbestand aus, sondern sie sind auch durch eine besondere 
stilistische und rhetorische Schönheit ausgezeichnet.12 Die Besonderheit 
der mekkanischen Suren entsprach einerseits dem monotheistischen und 
eschatologischen Charakter der göttlichen Rede. Andererseits konnte die 
Sprachästhetik der mekkanischen Offenbarungen nicht nur die Poesie-be­
geisterten Araber verwundern, sondern auch eine intendierte weitgefasste 
Indirektheit göttlicher Gebote und Aufforderungen am schönsten zum 
Ausdruck bringen, und zwar durch einen emotional fesselnden Aufruf 
zu Fürsorge, zu Eingottglauben, zu sentimentaler Einstellung zur Aufer­
stehung und zum Jüngsten Gericht sowie zur Überwindung des Selbst. 
Die mekkanischen Suren stellen keine Verhaltensnormen im herkömmli­
chen juristischen Sinne auf, sondern sie suchen auf appellative Weise die 
Nähe zum Menschen. Wenn diese appellative Funktion auch den Auffor­
derungsakten zuzuschreiben wäre, so wären sowohl der Appell als auch 
die Aufforderung in der poetischen Sprache mekkanischer Suren lediglich 
ein Gegenstand hermeneutischer Ableitung.

Die hoch ästhetische Rhetorik der mekkanischen Offenbarungen dient 
theologisch der Entfaltung einer Glaubenssemantik, die durch einen ei­
genartigen und mit der in der vorislamischen Dichtung bis dahin gängi­
gen Sprachkonvention brechenden metaphorischen Stil neue Maßstäbe 
setzte. Dieser von der damaligen Sprachnorm abweichende Diskurs hatte 
zunächst zum Ziel, theologische Denkinhalte wie Fürsorge, Nächstenlie­

1.3

12 Vgl. Angelika Neuwirth, „Einige Bemerkungen zum besonderen sprachlichen 
und literarischen Charakter des Koran“, in: 19. Deutscher Orientalistentag in Frei­
burg 1975: Vorträge, Wiesbaden 1977, S. 736–739.

Mohammed Nekroumi

194

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


be und Selbstschätzung einzuführen.13 Der für die mekkanischen Suren 
typische Appell zur Überwindung eines ‚pervertierten‘ und auf Eigennutz 
fokussierten Willens bedient sich zunächst einer transzendentalen und 
verfremdenden Rhetorik, in der ethisch-moralische Erwartungshorizonte 
neu aufgestellt werden. Durch Verwendung von aus dem kaufmännischen 
Umfeld der Mekkaner inspirierten Metaphern und Gleichnissen werden 
Begriffe wie ‚Darlehen‘, ‚Schuldenerlass‘, ‚Gewinn‘, ‚Tausch‘, ‚Vermeh­
rung‘ und ‚Verlust‘ auf ethisch-theologische Weise neu gedacht. So werden 
etwa die guten Werke des Menschen wie Nächstenliebe und Fürsorge in 
Koran 2:245 als Darlehen an Gott bezeichnet: „Wer ist es denn, der Gott 
ein schönes Darlehen gibt? So vermehrt Er es ihm um ein Vielfaches. 
Gott hält zurück und gewährt, und zu Ihm werdet ihr zurückgebracht.“ 
Auf ähnliche Weise werden in Koran 2:16 Gewinn und Verlust entmate­
rialisiert: „Das sind diejenigen, die das Irregehen um die Rechtleitung 
erkauft haben, doch hat ihr Handel keinen Gewinn gebracht, und sie sind 
nicht rechtgeleitet.“14 Fernab von jeglicher rational nachvollziehbaren Ge­
setzlichkeit werden theologische Denkinhalte stufenweise ins Bewusstsein 
der Gemeinschaft eingeführt. Die Rhetorik der mit dem neuen Glauben 
einhergehenden Überwindung des Selbst erlangte in der Verwendung von 
Lexemen in einem offenbar völlig verkehrten Sinn ihren Höhepunkt, wie 
es sich eindeutig in der Bedeutungsverschiebung des Wortes zakāt zeigt, 

13 Bei der Selbstschätzung handelt es sich um eine ethisch(‑theologische) Erfül­
lungsgestalt der Person, wodurch eine Verantwortung des Selbst gegenüber der 
Gemeinschaft impliziert wird. In dem hier angenommenen methodologischen 
Rahmen wird unterschieden zwischen Selbstachtung als Ausdruck der Konfor­
mität des Selbst gegenüber der Norm und Selbstschätzung als ethischer Wahr­
nemung des Selbst. In diesem Beitrag wird Selbstschätzung den maqāṣid und 
Selbstachtung den aḥkām untergeordnet; für eine ausführliche Erläuterung siehe 
Mohammed Nekroumi, Tugend und Gemeinwohl: Grundzüge hermeneutischen Den­
kens in der postklassischen koranischen Ethik am Beispiel der maqāṣid-Theorie von 
aš-Šāṭibī, Wiesbaden 2018, S. 158.

14 Diese Semantik des ‚wahren Gewinns‘ findet man bereits im Alten Testament, 
und der Koran möchte in Erinnerung rufen, was schon Moses und Jesus verkün­
deten, dass nämlich der wahre Gewinn sich eher in einer Sphäre verorten lässt, 
die nach logischem Denken der Verlustsphäre zugeschrieben werden muss. Diese 
besondere Bedeutung des Gewinns geht u. a. auf Kohelet 3,9−13 zurück, wo es 
heißt: „Welcher Gewinn bleibt bei denen, die etwas tun, von ihrer Mühe? […] 
Ich habe erkannt, dass es nichts Gutes bei ihnen gibt, außer dass sie sich freuen 
und Gutes tun in ihrem Leben“ (Kirchentagsübersetzung). Vgl. dazu Mohammed 
Nekroumi/Arnulf von Scheliha: „Klug sein angesichts der Unergründlichkeit des 
Lebens“, in: Deutscher Evangelischer Kirchentag, hrsg. von Silke Lechner, Heide 
Stauff und Mario Zeißig, München 2016, S. 101−110.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

195

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das ursprünglich ‚Vermehrung‘ bedeutete, in Koran 2:110 und 9:103 aber 
z. B. im Sinne von ‚Almosen‘ oder ‚Armenabgabe‘ vorkommt.15

Anders als die mekkanischen Suren, deren poetischer Stil – sei es durch 
ihren rezitatorischen Charakter, sei es aufgrund der Abhebung ihrer Narra­
tion aus jeglicher historischer Dimension – kaum mit dem Thema Gesetz­
lichkeit in Verbindung gebracht werden kann, sind die nach der Hiǧra des 
Propheten im Jahre 622 herabgesandten Offenbarungen (22 Suren) prakti­
scher Natur. Sie handeln von Regeln, von Ge- und Verboten, von Tugen­
den, Gemeinwohlidealen und dem Zusammenleben mit Andersgläubigen, 
die in Medina schon vor der Entstehung des Islams lebten. Auf diese Weise 
nehmen die medinensischen Suren, wenn auch mittels einer literarisch­fik­
tiven Rekonfiguration des Realen, in einem narrativen Stil auf historische 
Gegebenheiten Bezug. Nicht zuletzt weil sich die Offenbarungsansprache 
in diesen Suren nicht mehr an die Menschheit im Allgemeinen, sondern 
vielmehr an die am Offenbarungsgeschehen dialogisch beteiligen histori­
schen Gemeinschaften richtet, wie etwa die muhāǧirūn (die von Mekka 
nach Medina Ausgewanderten), die anṣār (die aus Medina stammenden 
muslimischen Helfer), die ahl al-kitāb (die aus Medina stammenden Juden 
und Christen) sowie die munāfiqūn (die in Medina ansässigen und sich nur 
nach außen hin zum Islam bekennenden arabischen Heuchler), ergaben 
sich normative Fragen sozialen und juristischen Ursprungs, auf die nun 
die Offenbarung mit dem Ziel der Errichtung eines Gemeinwesens in 
Medina theologisch sowie unter Berücksichtigung semiotischer und sittli­
cher Aspekte einging. Die ethischen Weisungen der medinensischen Suren 
betreffen überwiegend moralische Verhaltensnormen, ehe-, erbschafts­ und 
strafrechtsbezogene Aufforderungsakte.

15 Die im Koran gezeichnete Gewinnsphäre reicht vom Erlass über Loslassen bis hin 
zur Selbstaufgabe für den Anderen. Hier werden vier Stufen der Semantik des 
Verzichts und der Selbstüberwindung erwähnt: 1. Gegenseitigkeit (Koran 8:61): 
„Und wenn sie sich dem Frieden zuneigen, dann neige auch du dich ihm zu und 
verlasse dich auf Gott! Gewiß, Er ist ja der Allhörende und Allwissende.“ 2. Los­
lassen (Koran 64:14): „Wenn ihr aber verzeiht, nachsichtig seid und vergebt – ge­
wiß, so ist Gott allvergebend und barmherzig“ 3. Verzicht (Koran 3:140): „Wenn 
ihr Wunden erlitten habt, so haben die (feindlichen) Leute ähnliche Wunden 
erlitten. Solche Tage teilen Wir den Menschen abwechselnd zu.“ 4. Selbstüber­
windung (Koran 59:9): „[die wahren Gläubigen] lieben (all jene), die zu ihnen 
ausgewandert sind […] sie ziehen diese (die Bedürftigen) sich selbst vor, auch 
wenn sie selbst Mangel erleiden. Und diejenigen, die vor ihrer eigenen Habsucht 
bewahrt bleiben, das sind diejenigen, denen es wohl ergeht“; vgl. Muqātil b. 
Sulaymān, Tafsīr Muqātil b. Sulaymān, ed. von ʿAbdallāh Maḥmūd Šaḥāta, 5 Bde., 
Kairo: al-Hayʾa al-Miṣriyya al-ʿĀmma li-l-Kitāb, 1979–1989, Bd. 4, S. 50.

Mohammed Nekroumi

196

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neben der sittlichen Komponente der arabischen Stammesgesellschaft 
ist auch der in der medinensischen Offenbarung dialogisch nachgezeichne­
te monotheistische Diskurs für das Verständnis der koranischen Normati­
vität von besonderer Bedeutung. Wenn auch die Normenaufstellung in 
den medinensischen Suren im Vergleich zum biblischen Dekalog in der 
Affinität zu ethischen Anweisungen zu liegen scheint und sprachlich tief 
in den narrativ-poetischen Diskurs des Korans eingebettet ist, können die 
Zehn Gebote im Koran auf der Grundlage disparater Passagen rekonstru­
iert werden, was durchaus zur Erhellung des Ursprungs der koranischen 
Normativität beitragen kann.16 Unabhängig davon, wie die Gebote des De­
kalogs im Koran formuliert (bzw. abgrogiert) werden, spricht dieses dia­
chronische Merkmal medinensischer Gesetzlichkeit für die Relevanz des 
intertextuellen Zugangs beim Verständnis der monotheistischen Diskurs­
dynamik, welche die göttliche Rede durch alle Epochen der Offenbarung 
hindurch geprägt hat.17

Aus den kurz skizzierten linguistischen Merkmalen des Offenbarungs­
wortes ergibt sich eine unmittelbare Relation zwischen Text und Norm 
im Koran lediglich als Ergebnis eines komplexen Rekonstruktions- und Er­
schließungsprozesses, bei dem gleichermaßen diachronische wie synchro­
nische Aspekte in die Analyse einbezogen werden müssen, um die Aufstel­
lung und die Verbindlichkeit abgeleiteter Sprechakte zu verstehen. Diesem 
Umstand sind die nun folgenden Ausführungen gewidmet.

Die historische Bedingtheit der normativen Ordnung: Strafjustiz im 
Verhältnis von Glauben und Vernunft

Von der Textkanonisierung zur Norm

Im vorangegangenen Abschnitt wurde auf die Aporien und Herausforde­
rungen hingewiesen, die sich aus der Verhältnisbestimmung zwischen 
mündlicher Textauffassung und Normensetzung ergeben. Legt man diese 
Erkenntnis zugrunde, so scheint eine Auseinandersetzung mit der Kano­
nisierungs- und Auslegungsgeschichte des Korans als unausweichlich. Da­

2.

2.1

16 Vgl. Mohammed Nekroumi, „The Moving Word: The Intention of the Word of 
God“, in: Understanding and Believing, hrsg. von Mohammed Nekroumi und Lutz 
Edzard, Berlin 2020, S. 269–302, hier S. 294–296.

17 Vgl. Stefan Schreiner: Die jüdische Bibel in islamischer Auslegung, Tübingen 2012, 
S. 83 f.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

197

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bei ist die Kanonisierungsphase der Koranlesarten (qirāʾāt), die mit der 
Epoche der Verschriftlichung der mündlichen Tradition zusammenfällt, 
von besonderer Bedeutung. Der marokkanische Philosoph Muḥammad 
ʿĀbid al-Ǧābirī (gest. 2010) beschreibt die ‚Epoche der Verschriftlichung‘ 
in der Mitte des 8. Jahrhunderts als eine Umformung der mündlichen 
Tradition in eine wissenschaftliche Textkultur, in der die Kanonisierung 
der Lesarten mit einer Systematisierung der islamischen Normenlehre 
einherging. Nach al-Ǧābirī bestand das Problem nicht in dem Verschrif­
tungsprozess, sondern darin, dass die normativen Schriften stufenweise 
Anspruch auf Deutungshoheit gegenüber anderen islamisch-theologischen 
Fachdisziplinen wie kalām, Philosophie und Ethik erhoben, wodurch die 
theologisch-ethische Kernaussage des Korans in den Hintergrund geraten 
sei. Laut al-Ǧābirī unterschieden die Menschen zur Zeit der Offenbarung 
kaum zwischen Versen der Normen und Versen der Ethik, denn der Koran 
sei in Wahrheit „ein Buch der Ethik“.18 Erst im Laufe der formativen Phase 
der islamischen Theologie erfuhren Begriffe wie šarīʿa, ḥukm und fiqh eine 
Bedeutungserweiterung hin zu umfassenden rechtlichen und gesetzlichen, 
aus dem Koran abgeleiteten religiös-normativen Termini. Ausgehend von 
der ursprünglichen etymologischen Bedeutung des Wortes definierte aš-
Šāṭibī den Begriff šarīʿa als „Auftrag, das Diener-Sein zu erfüllen“ oder 
schlicht als den „Weg in der Religion“.19

In der Enzyklopädie von Abū l-Baqāʾ al­Kaffāwī (gest. 1683) stößt man 
auf eine weitgefasste und aus dem koranischen Gebrauch des Wortes in­
spirierte Eingrenzung des Begriffs ḥukm (‚Norm‘), die heute in der inneris­
lamischen Diskussion um das Verständnis der Norm kaum Echo findet. 
Nach al­Kaffāwī handelt es sich beim Begriff ḥukm um jene Kategorie der 
göttlichen Rede (kalām bzw. ḫitāb), die mit Blick auf die Handlungen der 
Menschen entweder etwas gebietet oder freie Wahl lässt.20 Hermeneutisch 
gesehen beschreibt der Begriff ḥukm šarʿī die ‚juristische Norm‘, d. h. die 
aus der göttlichen Rede erschließbare Sprechhandlung. Die von Bernard 
Weiss formulierte Definition von šarīʿa als die Summe der göttlichen Ver­
ordnungen, die das Leben jedes Muslims bzw. jeder Muslimin in allen 

18 Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, al-ʿAql al-aḫlāqī al-ʿarabī, Beirut/Casablanca: al-Mar­
kaz aṯ-Ṯaqafī al-ʿArabī, 2012, S. 31–33.

19 Aš-Šāṭibī, al-Muwāfaqāt, Bd. 2, S. 7.
20 Vgl. al­Kaffāwī, al-Kulliyyāt: Muʿǧam fī l-muṣṭalaḥāt wa-l-furūq al-luġawiyya, ohne 

Ed., 5 Bde., Damaskus 1985, Bd. 2, S. 220. In dem Werk findet man auch eine 
offensichtlich ašʿaritische Definition des ḫiṭāb, in der das Konzept der immateriel­
len Rede eine zentrale Rolle spielt; jedoch wird dabei dem qaṣd eine Nebenrolle 
beigemessen; vgl. ebd., S. 286.

Mohammed Nekroumi

198

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Details organisieren, entspringt der Spätphase der islamischen Rechtstheo­
rie (um das 9. Jahrhundert), der zufolge die šarīʿa alle Normen im Bereich 
der gottesdienstlichen bzw. kultischen Handlungen ebenso wie politische 
und gesetzliche Verfügungen sowie nicht zuletzt Anstandsregeln verschie­
dener Art umfasst.21 Durch das ab dem 9. Jahrhundert herrschende rigo­
ristische Gesetzesverständnis der šarīʿa ging die ethische Ausrichtung der 
Offenbarung, die im Streben nach seelischem Wohlergehen als Korrelat 
irdischer und eschatologischer Glückseligkeit im Koran besteht, in der 
Normenlehre verloren. Die Ergründung der sogenannten höheren ‚Zielset­
zungen‘ (maqāṣid) der šarīʿa, die in der Rechtstheorie der uṣūl al-fiqh bis 
zum 14. Jahrhundert der bis dato verschlossenen praktischen Normenlehre 
fiqh als Mittel der ethisch-theologischen Reflexion dienen sollten, wurde 
politisch und gesellschaftlich­systematisch als unerwünschte selbstständi­
ge Urteilsfindung außer Acht gelassen, ja verachtet.22 Die zunehmende 
Beschränkung von šarīʿa (als theologisches Normensystem) und von fiqh 
(als hermeneutisches Textverständnis) auf eine ahistorische ad-hoc-Verwal­
tung praktischer Rechtsfälle ging mit einer Verheerung der auf die zweite 
Nachfolgergeneration eingeschränkten Tradition selbstständiger Urteilfin­
dungen einher. Fortan wurde bereits ab dem 12. Jahrhundert die Reflexion 
über die ethisch-theologische Intention des göttlichen Diskurs-Urhebers 
bei Normenableitung mit Ketzerei gleichgesetzt.23 Im Zuge des Mongolen­

21 Vgl. Bernard Weiss, The Search for God’s Law: Islamic Jurisprudence in the Writings 
of Saif al-Dīn al-Āmidī, Salt Lake City 1992, S. 2 f.

22 In Wirklichkeit hat sich die Wissenschaft der uṣūl al-fiqh von einer ursprünglich 
rein rechtlichen Wissenschaft, wie sie es bei aš­Šāfiʿī war, zu einer propädeuti­
schen Wissenschaft in Bezug auf alle religiösen Wissenschaften des klassischen 
Islams entwickelt, in ähnlicher Weise wie die Logik für alle philosophischen 
Wissenschaften verbindlich war; vgl. al-Ǧābirī, al-ʿAql al-aḫlāqī al-ʿarabī, S. 536 f.

23 Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Moses Vermächtnis: Über göttliche und menschliche 
Gesetze, München 32006, S. 23. Hier lassen sich, so Graf, grundsätzliche religions­
übergreifende Ähnlichkeiten im Prozess des Verständnisses des göttlichen Schöp­
fungsgesetzes erkennen: „Zumal in den drei monotheistischen Weltreligionen, 
im Judentum, Christentum und Islam, bergen die jahrtausendealten Motivspei­
cher Konzeptionen eines ius divinum, die in Metaphern von hoher, bis in die 
Gegenwart wirkungsmächtiger Suggestivkraft zwei religiöse Imaginationsmuster 
eng miteinander verknüpfen: Gott als Schöpfer und Gott als Gesetzgeber.“ Ebd., 
S. 22. Die islamische Idee der Gleichsetzung göttlicher Rechtsordnung (šarʿ) mit 
der natürlichen Anerschaffenheit (fiṭra) des Menschen kommt der talmudischen 
Weisheit näher, die die Tora als göttliche Normenlehre mit einem in der Präexis­
tenz vom Schöpfergott eingeschriebenen Nomos identifiziert; vgl. ebd., S. 22−25. 
Im rabbinischen Judentum wird ḥalaḫa, ähnlich wie šarīʿa, als Weg der Recht­
leitung gesehen, „mit dem der Mensch durch göttliche Offenbarung in seinen 

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

199

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sturms wurde die aus der Offenbarung hervorgehende ethisch-theologische 
Ausrichtung in der damaligen fiqh­Wissenschaft auf sittlich-moralische 
Verbindlichkeiten und praktisch-rechtliche Regeln eingegrenzt. Bis heute 
versuchen traditionell eingestellte Rechtsgelehrte ethische und moraltheo­
logische Fragen muslimischer Glaubensgemeinschaften eng an das seit 
dem 9. Jahrhundert etablierte, kontextgebundene und heute großteils aus­
gediente Normensystem zurückzubinden.24

In der modernen Reflexion um die Rekonstruktion der islamischen 
Normenlehre kommt dem fiqh als Unterdisziplin der uṣūl al-fiqh nicht 
nur die Aufgabe zu, eine kontext- und situationsbedingte praktische An­
wendung theologischer Moralnormen im Lichte der aus dem Koran er­
schließbaren spirituellen und ethischen Orientierung zu gewährleisten. 
Vielmehr ist bei der Rekonstruktion von fiqh ein Umdenken über die 
Frage erforderlich, welches Verhältnis ein solches theologisches Normen­
system im Lebensvollzug der Glaubensgemeinschaft einerseits und zum 
institutionellen positiven Recht andererseits unterhalten soll. Zunächst 
soll der theologisch-moralische Verpflichtungscharakter von fiqh im Lichte 
zeitgenössischer ethischer Konzepte wie Verantwortung, Gewissensfreiheit 
und Gerechtigkeit definiert werden. In einem weiteren Schritt soll der 
Frage nachgegangen werden, inwiefern die Unterteilung in fiqh und uṣūl 
al-fiqh heute noch relevant ist und ob es nicht dringend erforderlich wä­
re, ausgehend von den Errungenschaften der modernen philosophischen 
Ethik und Geisteswissenschaft an der Entwicklung einer umfassenderen 
islamisch-theologischen Ethik zu arbeiten, die dazu imstande wäre, den 
dringenden Herausforderungen einer zunehmend pluralistisch geprägten 

Handlungen geführt wird“; Thomas Amberg, Auf dem Weg zu neuen Prinzipien 
islamischer Ethik, Würzburg 2009, S. 33. Siehe hierzu auch Stefan Schreiner, Die 
jüdische Bibel in islamischer Auslegung, Tübingen 2012.

24 Vgl. hierzu etwa Yūsuf al-Qaraḍāwīs Kritik an der vernunftorientierten Auslegung 
von Naǧm ad-Dīn aṭ-Ṭūfī (gest. 1316), dass das Prinzip des Gemeinwohls gegen­
über dem Textbeweis Vorrang genießt, denn laut al-Qaraḍāwī lasse sich das Ge­
meinwohl auch unter Rückgriff auf Sitte und Vernunft erschließen; vgl. Yūsuf al-
Qaraḍāwī, Dirāsa fī fiqh maqāṣid aš-šarīʿa, Kairo: Dār aš-Šurūq, 42012, S. 109−111; 
vgl. aṭ-Ṭūfī, at-Taʿyīn fī šarḥ al-Arbaʿīn, ohne Ed., Beirut: ar-Rayyān und Mekka: 
al-Maktaba al-ʿIlmiyya, o. J., S. 246. Umfassend zur Rezeption von aṭ-Ṭūfīs Hadit­
hexegese siehe auch Muḥammad ʿAllāl al-Fāsī, der in seiner innovativen Arbeit 
zur maqāṣid-Theorie den Standpunkt aṭ-Ṭūfīs vertritt, dass das Gemeinwohl als 
universeller Rechtsbeweis betrachtet werden soll, dessen Geltungsanspruch bei 
der Normenableitung den vieldeutigen oder schwach überlieferten Textquellen 
übergeordnet werden soll; vgl. Muḥammad ʿAllāl al-Fāsī, Maqāṣid aš-šarīʿa al-
islāmiyya wa-makārimuhā, Casablanca: Dār al-Ġarb al-Islāmī, 1993, S. 143 f.

Mohammed Nekroumi

200

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sozialen Lebenswirklichkeit Rechnung zu tragen.25 Eingebettet in eine 
theologische Ethik bestünde fiqh nicht in einem bloßen Ausdruck des gött­
lichen Imperativs, sondern in der geistigen, spirituellen und ethischen Ori­
entierung des gesamten Lebensvollzugs der Gläubigen im Sinne einer be­
stimmen Schöpfungsweisheit. Das Wesen des Imperativs von Gottes Gebot 
weist in den islamischen Moral- und Rechtsnormen eine semantische Viel­
falt auf, die sich vom Juristischen bis hin zum Ethisch-Sittlichen erstreckt, 
ohne sich auf eine bestimmte Kategorie des rechtlichen Urteils einschrän­
ken zu lassen. So gesehen, lässt sich in terminologischer Übertragung aus 
der theologischen Hermeneutik sagen, dass das Normensystem von fiqh 
eher einer umfassenden Pflichtmoral – sprich: einer Moraltheologie – als 
einem positiven Rechtsgesetz nahekommt.

Im Lichte der vorangegangenen Überlegungen wird im Folgenden einer 
zentralen Frage islamischer Normativität nachgegangen, nämlich der Fra­
ge nach dem Wesen und der Intention der Strafnormen im Koran.

Normensetzung und Macht der Tradition

Geht man von einer primär theologischen Wahrnehmung der Offenba­
rungsdiachronie aus, so tendiert man zunächst zu der Annahme, dass die 
medinensische Verkündigung zur Veränderung der rechtlich-moralischen 
Ordnung beitrug, die dem Stammesverband, der Verwandtschaftsbande 
und dem sozialen Status verpflichtet gewesen war. Die vorislamische Dich­
tung zeigt, dass die Aufrechterhaltung des sozialen Friedens vor Ankunft 
der neuen Religion in der Hand hoher Stammesautoritäten lag, welche die 
Beilegung der häufigen Konflikte sowie die Disziplinierung der Individuen 

2.2

25 Das islamische Recht (fiqh) hat sich ab dem 8. Jahrhundert auf völlig autono­
me Weise in jeder der großen muslimischen Städte derart entwickelt, dass im 
Zentrum des muslimischen Reiches verschiedene positive Rechtsordnungen an­
gewandt wurden und jeder Vertreter dieser Rechtsinterpretationen den Anspruch 
erhob, die jeweils einzig legitime Version zu verteidigen. Zugleich sahen die 
Gelehrten wahrscheinlich nie die Notwendigkeit, Theorien auszuarbeiten, mit 
denen sie ihre Pflichtenlehre ethisch begründen und gegen möglicherweise wi­
dersprechende rationaltheologische Thesen verteidigen konnten. Die jeweiligen 
lokalen fiqh-Methoden hatten sich zwar auf unabhängigen Wegen entwickelt, 
jedoch lief diese Entwicklung oft auf die Vergrößerung der Kluft zwischen Moral 
(Pflicht) und Ethik (Ausrichtung) hinaus; vgl. Ṭāhā ʿAbd ar-Raḥmān, Suʾāl al-
aḫlāq: Musāhama fī n-naqd al-aḫlāqī li-l-ḥadāṯa al-ġarbiyya, Casablanca: al-Markaz 
aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī, 52013, S. 53.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

201

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf gewohnheitsrechtlicher Basis regelten.26 Die mit der Verkündigung des 
Korans in Gang gesetzte Entwicklung theologisch begründeter Normenset­
zung durchlief nach al-Ǧābirī zwei Etappen, nämlich eine mekkanische 
und eine medinensische, im Laufe derer sich der Normen­Begriff grundle­
gend veränderte.

Laut al-Ǧābirī formte sich in der mekkanischen Periode (ca. 610–623) 
zunächst eine spirituelle Gemeinschaft (umma) heraus, deren Bindungs­
kraft sich aus den drei zentralen Glaubensinhalten – Glaube an den einen 
Gott, an seine(n) Propheten und an den Koran – mit einer spezifischen 
Heilsvorstellung begründete. Die in den mekkanischen Suren charakteris­
tische Anredephrase ‚O ihr Menschen‘ hatte zwar historisch betrachtet 
zunächst einmal das unmittelbare, vorwiegend polytheistisch geprägte Re­
zeptionsumfeld der Offenbarung in Mekka im Blick, Verse wie der folgen­
de verdeutlichen aber unmissverständlich den universalistischen Charakter 
des göttlichen Aufrufs: „O ihr Menschen, Wir haben euch aus Männli­
chem und Weiblichem erschaffen und euch zu Völkern und Stämmen 
gemacht, auf dass ihr einander kennenlernt. Der edelste von euch bei Gott 
ist der Gottesfürchtigste. Gott ist allwissend, wohlunterrichtet“ (Koran 
49:13). Die Zugehörigkeit zu dieser spirituellen Gemeinschaft begründete 
sich fast ausschließlich in der Selbstverpflichtung des Individuums zum 
Gehorsam gegenüber Gott. Regelungen, welche die Interaktionen und 
Konflikte zwischen den Individuen innerhalb der Gemeinschaft verhandel­
ten, beschränkten sich auf allgemeine moralische Appelle zu individueller 
Solidarität und tugendhaftem Verhalten. Diese neue Gemeinschaft wagte 
einen radikalen Bruch mit der traditionellen Normenvorstellung der no­
madischen und halbnomadischen arabischen Stämme, denn sie definierte 
sich nicht aus der Stammeszugehörigkeit, sondern allein aus ihrer religiös-
eschatologischen Überzeugung heraus – al-Ǧābirī spricht von ǧamāʿat ad-
daʿwa, d. h. ‚Gemeinschaft der öffentlichen religiösen Sendung/Predigt‘.27 

In der medinensischen Periode, an deren Ende weite Teile der Arabischen 
Halbinsel zumindest nominell dem Islam beigetreten waren, weitete sich 
dieses umma-Konzept aus. Weit über ihren geistig-spirituellen Kern hinaus 
wurde die umma noch zu Lebzeiten des Propheten in der medinensischen 
Phase zunehmend als eine heterogene Zivilgesellschaft verstanden, in wel­
cher der eine gegenüber dem anderen Rechte genießt und Pflichten zu 

26 Als ‚Gewohnheitsrecht‘ (ʿurf) werden ungeschriebene, aber allgemein anerkannte 
und respektierte Regelungen zur Beilegung von Streitsachen bezeichnet.

27 Vgl. Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, al-ʿAql as-siyāsī al-ʿarabī, Beirut/Casablanca: al-
Markaz aṯ-Ṯaqafī al-ʿArabī, 1990, S. 63–65.

Mohammed Nekroumi

202

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfüllen hat. Die Gottesrede richtete sich nun an erster Stelle an die wach­
sende Glaubensgemeinschaft, die sich im Kern aus den muhāǧirūn und den 
anṣār konstituierte, sowie an zweiter Stelle an die Juden, Christen und 
Polytheisten von Yaṯrib (später Medina) und Umgebung. Erstere werden 
mit dem klaren Auftrag zum Vollzug der göttlichen Handlungsanweisun­
gen angesprochen (daʿwat at-taklīf), während letztere von der koranischen 
Botschaft überzeugt werden sollten (daʿwat at-tablīġ). Diese zweidimensio­
nale Kommunikation entspricht der dialogischen Natur des menschlichen 
Selbst in seiner Beziehung zu Gott und zum Anderen, wie Koran 5:48 
eindrucksvoll zeigt: „Und hätte es Gott gewollt, hätte Er euch zu einer 
umma gemacht, [dem ist] jedoch [nicht so], weil Er euch mit dem, was zu 
euch gekommen ist, prüfen möchte. So wetteifert in den guten Dingern. 
Zu Gott ist euer alle Rückkehr. Er wird euch dann darüber Kunde geben, 
worüber ihr uneinig wart.“

Von einem auf einem gewissen Maß von Rechtsstaatlichkeit basieren­
den rudimentären Staatswesen kann indes auch in der medinensischen 
Periode frühestens infolge der (kampflosen) Eroberung Mekkas im Jahr 7 
nach der Hiǧra gesprochen werden. Denn nun wurden die Qurayš und 
insbesondere ihre Oberhäupter, die dem Propheten und seiner Gemein­
schaft lange in erbitterter Feindschaft gegenübergestanden hatten, in die 
Gemeinschaft der Gläubigen integriert, ohne ihren Status und ihre Pri­
vilegien entsprechend der traditionellen Stammeshierarchie aufgeben zu 
müssen. Ein herausragendes Beispiel ist das Oberhaupt des später einfluss­
reichen umayyadischen Zweigs der Qurayš namens Abū Sufyān, dessen 
Autorität der Prophet nach seiner Konversion im Zuge der Eroberung 
Mekkas weitgehend unangefochten bestehen ließ. Und so formte sich in­
nerhalb kurzer Zeit ein Staat, in dem de facto ein Stammesverbund der 
Qurayš den Ton angab. Innerhalb weniger Jahre gelang es den Umayyaden 
und den mit ihnen liierten Stämmen, die frühere Stammesaristokratie 
zu restaurieren.28 Im Rahmen der sogenannten ridda-Feldzüge gegen jene 
Stämme, die nach dem Tod des Propheten ihrer Loyalität gegenüber dem 
umma-Staat abgeschworen hatten und sich weigerten, weiterhin die zakāt 
zu entrichten, sowie der Eroberungskriege von Nordafrika bis Vorderasien 
konnte dieser Status weiter ausgebaut werden. Die medinensische Glau­
bensgemeinschaft etablierte nach der Eroberung Mekkas ein neuartiges 
Gesellschafts­ und Wertemodell, das sich – zunächst gegen erhebliche 
Widerstände – allmählich seinen Weg bahnen und schließlich noch zu 
Lebzeiten des Propheten breite gesellschaftliche Anerkennung erfahren 

28 Vgl. ebd., S. 150.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

203

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sollte. Abgesehen von einigen damals in der medinensischen Glaubens- 
und Stammesgemeinschaft überlieferten moralisch-religiösen oder sittli­
chen Normen, die im Koran neu ausgelegt wurden, besteht die koranische 
Normengebung weitgehend aus allgemeinen, oft wenig konkretisierten 
Handlungsanweisungen, die insbesondere auf die gesellschaftliche Moral 
sowie deren Telos abzielen. Die dergestalt ganzheitlich verfassten morali­
schen koranischen Wertmaßstäbe und Menschenrechte basieren auf uni­
versalen ethischen Prinzipien wie Barmherzigkeit (raḥma), Gerechtigkeit 
(ʿadl) und vorbildlichem Verhalten (ḥusn as-sulūk). Da der Koran eine 
religiöse Schrift ist, bezweckt er jedoch an erster Stelle die Organisation 
der Beziehung zwischen dem Menschen und seinem Schöpfer und erst 
an zweiter Stelle die Steuerung zwischenmenschlicher Interaktionen. Dies 
verleiht der koranischen Norm, die von den Konzepten ‚verpflichtend‘ 
(wāǧib), ‚verboten‘ (ḥarām) und ‚erlaubt‘ (ḥalāl) eingerahmt wird, einen 
moralischen Vorbildcharakter sowie eine starke spirituelle Prägung. So 
verwundert es nicht, dass im Koran etwa der Strafvollzug zwischen dem 
Dies- und dem Jenseits hin- und herpendelt. Ursprünglich wendeten sich 
die koranischen Normen an eine zahlenmäßig kleine gläubige Gemein­
schaft, die lediglich eines einfachen, prägnanten und flexiblen Regulari­
ums bedurfte. Dieser normative Kern erfuhr, wie oben bereits erläutert, 
jedoch im Zuge der Herausbildung des Kommentarwesens (tafsīr), der 
Rechtswissenschaft (fiqh) und der Niederschrift (tadwīn) des Hadith eine 
enorme Ausweitung und Ausdifferenzierung, einhergehend mit dem Stre­
ben, alle religiösen und weltlichen Lebensformen sowie das Strafregime 
in weiteren Details zu erfassen, darunter das Familienrecht, die Verteilung 
der Kriegsbeute sowie einige Strafen wie etwa die Auspeitschung von Frau 
und Mann bei Ehebruch.29

Die normative Ordnung, die im Koran selbst skizziert wird, fokussiert 
sich zunächst vor allem auf das Familienrecht, insbesondere die Stellung 
der Ehefrau (vor allem in Bezug auf Eheschließung und Scheidung). 
Darüber hinaus reformierte der Koran etwa das in der Empfängergemein­
schaft bestehende Erbrecht, das den Nachlass entsprechend den patriar­
chalischen Stammesstrukturen auf männliche Blutsverwandte beschränkt 
hatte. Über das Gerüst des Familien- und Erbrechts sowie ethische Grund­
prinzipien und Maximen hinaus greift der Koran auch gesellschaftliche 
Phänomene auf, die über die soziale Organisation der (Groß-)Familie hin­
ausgehen. So vertritt er bei Körper- und Totschlagdelikten eine neue Vor­

29 Vgl. Lasmar ʿArūsī, at-Tašrīʿ al-islāmī wa-tadyīn al-ʿiqāb, Casablanca: Ifrīqiyā aš-
Šarq, 2017, S. 32.

Mohammed Nekroumi

204

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stellung von Gerechtigkeit. An die Stelle der Blutrache (ṯaʾr), jener tief im 
Stammesbewusstsein verankerten archaischen Institution, die regelmäßig 
eskalierte und oft in jahrelange blutige Fehden ausartete, trat das auf den 
Schadensausgleich bedachte Prinzip der Wiedervergeltung (qiṣāṣ).

Noch im ersten Jahrhundert nach ihrer Entstehung verwandelte sich die 
umma von einer vormals kleinen und relativ geschlossenen Gesellschaft in 
ein militärisch schlagkräftiges Großreich. Im Zuge dieses Prozesses sahen 
sich Herrschende und Beherrschte mit einer Reihe von neuen Herausfor­
derungen konfrontiert. Hier ist insbesondere der Aufbau einer effektiven 
Verwaltung zu nennen, ferner waren verschiedene ökonomische und so­
ziale Fragen zu lösen, und nicht zuletzt wurde die muslimische Gemein­
schaft von schmerzhaften inneren Zerwürfnissen und Machtkämpfen um 
das Kalifat geplagt.30

Die Strafnorm als Erfüllungsgestalt weltlicher Gerechtigkeit

Im vorislamischen Sprachgebrauch stand der Begriff ḥadd für etwas Tren­
nendes zwischen zwei Dingen. Eine weitere aus den Stammeskonflikten 
der ǧāhiliyya-Zeit überlieferte Konnotation ist die Grenze, die nicht über­
schritten werden darf.31 Weitere Nuancen wie ‚Ende des Wegs‘ und 
‚Verbot‘ kamen im Zuge der Entwicklung der juristischen Hermeneutik 
hinzu.32 Terminologisch meint ḥadd ab dem 9. Jahrhundert die Krimina­
lisierung von Handlungen, die nach dem Koran mit harten Strafen zu 
ahnden sind. Jede Überschreitung dieser Grenze wird als Angriff auf das 
göttliche Recht gedeutet, weswegen jede Strafmilderung abgelehnt wird. 
Eine zeitgemäße Definition bezeichnet die ḥudūd als Vergehen, die von 
Individuen ausgeübt werden und seitens der Gesellschaft vergolten und 
durch eine neutrale strafrechtliche Instanz verfolgt werden. Grundsätzlich 
ist die Strafe, nach dem in der Abbasiden-Epoche kanonisierten Recht, fest 
definiert und erlaubt keine Spielräume zur Milderung oder der gerichtli­
chen Fürsprache.33 Schariarechtlich beschreibt der Begriff ḥudūd die not­
wendige vorgesehene Strafe als Gottesrecht infolge einer schariawidrigen 
Handlung. Es handelt sich also um eine fest definierte und weder durch 
Ermessen (taʿzīr) bestimmte noch durch das Prinzip der Wiedervergeltung 

2.3

30 Vgl. al-Ǧābirī, al-ʿAql as-siyāsī al-ʿarabī, S. 150–152.
31 Vgl. al-Farāhīdī, Kitāb al-ʿAyn, Kairo: Maktabat Lubnān, 2004, S. 145.
32 Vgl. al-Ǧawharī, Muʿǧam aṣ-ṣiḥāḥ, Beirut: Dār al-Maʿrifa 2012, S. 216.
33 Vgl. ʿAbd al-Qādir ʿAwda, at-Tašrīʿ al-ǧināʾī fī l-islām muqāranatan bi-l-qānūn 

al-waḍʿī, Kairo: Dār al-Ḥadīṯ, 2009, S. 267.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

205

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(qiṣāṣ) geregelte Strafe, welche die Option auf die Ersetzung oder den 
Verzicht auf den Vollzug der Strafe offenhält. Schon zur Zeit des zweiten 
Kalifen ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb (reg. 634–644) beschränkten sich ḥadd-Strafen 
nicht auf den Verstoß gegen Verbote wie Ehebruch, Diebstahl oder den 
Genuss von Alkohol, sondern schlossen auch die Nichteinhaltung obliga­
torischer ritueller Handlungen wie das Ritualgebet und das Fasten mit 
ein. Aus Sicht von ʿAbd al-Qādir ʿAwda kann der klassischen Bezeichnung 
‚Gottesrecht‘ in der modernen Rechtsterminologie der Begriff des ‚Gesell­
schaftsrechts‘ sowie dem ‚Recht der Gottesdiener‘ das ‚Individualrecht‘ 
gegenübergestellt werden. Hierzu ist z. B. der Konsum von Alkohol zu 
zählen, der eine Beeinträchtigung des Verstands nach sich zieht.34

In Bezug auf die Vergeltung von Strafe wird im Islam zwischen göttli­
chem und menschlichem Recht unterschieden. Dies hat zur Folge, dass 
sich im islamischen Strafrecht nicht die Idee einer neutralen richterlichen 
Instanz entwickelte, die zwischen dem allgemeinen und dem individuel­
len Wohl vermittelt. Vielmehr hielt die islamische Normenlehre weitge­
hend an den Rechtsbräuchen der arabischen Clanordnung fest, die mit 
progressiven und am Gemeinwohl orientierten Vorstellungen freiheitlich-
demokratischer Gesellschaften in einem gewissen Widerspruch zu stehen 
scheinen.35 Indes muss zwischen dem Korantext und seiner Auslegungsge­
schichte differenziert werden, denn letztere ist nach der traditionellen isla­
mischen Auffassung Ausdruck menschlichen Strebens zur Herstellung und 
Gewährleistung einer relativen Gerechtigkeit, die aufgrund der mensch­
lichen Unvollkommenheit nie absolut sein kann und nicht denselben 
heiligen Charakter besitzt wie der Koran selbst. Angesichts der Tatsache, 
dass bei dem koranischen Gerechtigkeitskonzept das Legale mit dem theo­
logisch Guten korreliert und die Normen zur rituellen Praxis (ʿibādāt) mit 
jenen zu den zwischenmenschlichen Handlungen (muʿāmalāt) verzahnt 
sind, lässt sich ein Verhältnis zwischen ḥadd-Strafen und zivilrechtlichem 
Gerechtigkeitskonzept kaum rational begründen.36

Die koranische Vorstellung des gerechten Handelns hebt sich sogar von 
der antiken Konzeption von Gerechtigkeit als Gleichheitsprinzip als einer 
symmetrischen Verteilung von Rechten und Pflichten einerseits sowie von 

34 Vgl. ebd., S. 268.
35 Vgl. Mohammed Nekroumi: Tugend und Gemeinwohl, S. 78.
36 Vgl. u. a. Koran 5:8: „O die ihr glaubt, seid Wahrer (der Sache) Gottes als Zeugen 

für die Gerechtigkeit. Und der Hass, den ihr gegen (bestimmte) Leute hegt, soll 
euch ja nicht dazu bringen, dass ihr nicht gerecht handelt.“

Mohammed Nekroumi

206

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nutzen und Belastungen andererseits ab,37 da die islamische Auffassung 
der iustitia distributiva von einer gottgewollten und schöpfungstheologi­
schen Idee der Gleichheit ausgeht. Dass die Menschen in ihrer Beschaffen­
heit und ihrem Handlungsvermögen unterschiedlich sind, entspricht laut 
koranischer Verkündigung Gottes Plan: „Er ist es, Der euch zu Nachfol­
gern (auf) der Erde gemacht und die einen von euch über die anderen um 
Rangstufen erhöht hat, damit Er euch mit dem, was Er euch gegeben hat, 
prüfe. Gewiß, dein Herr ist schnell im Bestrafen, aber Er ist auch wahrlich 
allvergebend und barmherzig“ (Koran 6:165).38

Die Umsetzung des islamischen Gleichheitsprinzips, augustinisch ausge­
drückt civitas terrena, orientiert sich folglich an den Unterschieden der 
Menschen (in ihrer Verfasstheit) innerhalb der Gemeinschaft. Dabei hebt 
die islamische Ethik im Namen des Prinzps des sittlichen und sozialen 
Gemeinguts (al-maṣlaḥa al-mursala) den utilitaristischen Charakter der 
Gerechtigkeit als Optimierung des Guten für die größte Anzahl der Ge­
meinschaftsmitglieder hervor. Mit Blick auf die Gestaltung des diesseitigen 
Lebens wird Gerechtigkeit theologisch durchaus als Tugend des Gläubigen 
gedacht. Diese wird nach der rationaltheologischen Auffassung der Muʿta­
zila wie alle menschlichen Tugenden als Abbild göttlicher Gerechtigkeit 
verstanden.39 Damit geht einher, dass die Ableitung rechtlicher Normen 

37 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers. von Ursula Wolf, Darmstadt 32013, 
S. 96–98.

38 Es gibt Verse, die die Ungleichheit bei Belohnung und Bestrafung mit dem 
ungleichmäßigen Handlungswillen und der unvergleichbaren Leistung des Men­
schen rechtfertigen, wie etwa Koran 40:58: „Nicht gleich sind der Blinde und 
der Sehende und auch nicht diejenigen, die glauben und rechtschaffene Werke 
tun, und der Missetäter. Wie wenig ihr bedenkt!“ und Koran 6:132: „Für alle 
wird es Rangstufen geben, je nachdem, was sie getan haben. Und dein Herr ist 
nicht unachtsam dessen, was sie tun“ (vgl. hierzu u. a. auch Koran 4:95, 5:100, 
11:24, 13:16, 16:76, 39:9). Diesen stehen zahlreiche Verse gegenüber, die die 
Ungleichheit bei der Schöpfung als Gottesplan verkünden, wie z. B. Koran 43:32: 
„Verteilen etwa sie die Barmherzigkeit deines Herrn? Wir verteilen doch unter 
ihnen ihren Lebensunterhalt im diesseitigen Leben und erhöhen die einen von 
ihnen über die anderen um Rangstufen, damit die einen von ihnen die anderen 
in Dienst nehmen. Aber die Barmherzigkeit deines Herrn ist besser als das, was 
sie zusammentragen.“ Vgl. hierzu u. a. auch Koran 6:83, 12:76, 17:21.

39 Die Gerechtigkeit zählt in der muʿtazilitischen Sicht zu den sog. Wesenseigen­
schaften Gottes und dient als Berechtigungsprinzip göttlichen Gebots insofern, 
als sie die Maxime begründet, dass die koranische Pflichtenlehre von den Men­
schen nur das verlange, was sie kraft ihres gottgegebenen Vermögens leisten 
könnten. Im muʿtazilitischen Denken wird deshalb zwischen den Wesens- und 
den Handlungseigenschaften Gottes unterschieden, um seine Einheit, Erhaben­
heit, Hoheit und Andersheit zu untermauern. Dieser Unterscheidung liegt die 

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

207

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aus den Offenbarungsquellen an die unumstößliche Maxime gebunden 
werden muss, dass Gott gerecht ist und nur im Sinne des Wohlergehens 
seiner Diener handelt und urteilt.40

Diese Offenbarungswahrheit, die im Koran in Vorstellungen der Ein­
heit und Gerechtigkeit Gottes, der Warnung und Verheißung sowie der 
Gnade und Vergebung gegenüber dem reuigen Sünder verkündet wird, 
gilt es bei az-Zamaḫšarī (gest. 1144) rational zu begreifen, ohne ihren 
Inhalt auf eine weltlich-sinnliche Verstandesweisheit zu reduzieren.41 Als 
erstes Zeichen göttlicher Gerechtigkeit ist die Willensfreiheit des Men­
schen zu nennen, die für die Muʿtazila als Kriterium zur Rechtfertigung 
von Belohnung und Bestrafung beim Endgericht dient. Wie aus dem ur­
sprünglich muʿtazilitischen theologischen Prinzip ‚Verheißung und Dro­
hung‘ (al-waʿd wa-l-waʿīd) hervorgeht, wird der Mensch aufgrund des 
ihm durch die Offenbarung vermittelten Wissens über die Konsequenzen 
seines Handelns legitimerweise zur Verantwortung gezogen.42 Nach der 
spät-muʿtazilitischen Lehre verstößt eine rein transzendentale Deutung 
göttlichen Rechts gegen das Prinzip der göttlichen Gerechtigkeit, doch 
wird eingeräumt, dass die Behauptung der Ǧabriyya hingenommen wer­
den müsse, dass Gott der Urheber alles menschlichen und daraus folgend 

Analyse zugrunde, dass Eigenschaften wie Wissen, Kraft, Wille und Gerechtigkeit 
nicht vom Gotteswesen losgelöst gedacht werden können, weil sie sich aufgrund 
ihres beständigen rationaltheologischen Charakters nicht von der Ewigkeit Gottes 
trennen lassen. Die aus dem Vergleich mit der Sinneswahrnehmung des Men­
schen erschlossenen Handlungseigenschaften Gottes wie Sprache, Gehör und 
Sicht werden dem Erhabenen hingegen metaphorisch zugeschrieben, um seine 
Wirkung auf die Lebenswelt in einer dem Menschen zugänglichen Sprache zu 
erklären; vgl. az-Zamaḫšarī, al-Minhāǧ fī uṣūl ad-dīn, ed. und übers. von Sabine 
Schmidtke, Stuttgart 1997, S. 23; Naṣr Ḥāmid Abū Zayd, Mafhūm an-naṣṣ: Dirāsa 
fī ʿulūm al-Qurʾān, o. O.: Muʾminūn bi-lā Ḥudūd, 2017, S. 118; Tilman Nagel, 
Geschichte der islamischen Theologie, München 1994, S. 107–109.

40 Zur konzeptionellen Entwicklung unterschiedlicher muʿtazilitischer Denkströ­
mungen siehe Sabine Schmidtke, „Neuere Forschungen zur Muʿtazila unter be­
sonderer Berücksichtigung der späteren Muʿtazila ab dem 4./10. Jahrhundert“, in: 
Arabica 45.4 (1998), S. 379−408.

41 Vgl. az-Zamaḫšarī, al-Minhāǧ, S. 27 f.
42 Das Prinzip göttlicher Gerechtigkeit steht im Spannungsfeld zweier weiterer 

muʿtazilitischer Prinzipien, nämlich ‚Verheißung und Drohung‘ sowie ‚Aufruf 
zum Guten und Abhalten vom Tadelnswerten‘ (al-amr bi-l-maʿrūf wa-n-nahy ʿan 
al-munkar), deren Funktion es ist, die Legitimität des göttlichen Urteils zu unter­
mauern. Ersteres erfüllt die jedem Gesetz inhärente Bedingung des Mitteilens. 
Im zweiten wird hingegen der für jede Gesetzgebung notwendige institutionelle 
Rahmen zum Ausdruck gebracht.

Mohammed Nekroumi

208

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch verwerflichen Handelns sei.43 Unabhängig davon, ob man sich für 
die muʿtazilitische These der Willensfreiheit oder für die ǧabritische der 
Prädestination entscheidet, bleibt die aus dem Gerechtigkeitssinn hervor­
gehende Frage bestehen, wie die unmenschlich wirkenden ḥadd-Strafen 
als göttliche Gerechtigkeit angesehen werden können, obwohl sie sich 
schwerlich mit einer Idee des Guten vereinbaren lassen. In Anlehnung 
an die Geschichte des aus Sicht der Menschen scheinbar zu Unrecht lei­
denden Hiob im Koran beteuert die Rationaltheologie den verborgenen 
Charakter göttlicher Gerechtigkeit und betont dabei die Rolle der Gnade 
(luṭf) Gottes als Wegweiser zum Heil. Im Kontext des modernen freiheit­
lich-demokratischen Denkens mögen die traditionellen Erklärungsansätze 
eine gewisse Abhilfe schaffen gegen die bei der Dekomposition der theo­
logischen Textauslegungsmethodik auftretenden Fehldeutungen. Jedoch 
erweist sich heute die Überlappung weltlichen und transzendentalen Nor­
mativitätsprinzips, welche die klassische Theologie prägt, als Hindernis 
auf dem Weg zu einem zeitgemäßen Verständnis theologischer Gesetzlich­
keit. Heute wird oft außer Acht gelassen, dass die Herangehensweise der 
traditionellen Theologie/Normenlehre neben anderen Faktoren primär auf 
die Abwesenheit einer spezifischen Institution bzw. einer organisierten 
Strafgerichtsbarkeit zurückzuführen war. Dies führte dazu, dass sich das 
muslimische Strafrecht von Anfang an in erster Linie auf das archaische 
Prinzip der Abschreckung stützte. Der Islam entstand in einer gesellschaft­
lich­kulturellen Umgebung, die sich durch einen mobilen Charakter aus­
zeichnete, der zum einen mit der Idee einer stationären Haftstrafe nicht 
vertraut war und zum anderen das Zufügen von körperlichen Schmerzen 
als Strafe befürwortete. Diese Haltung steht dem koranischen Zweck der 
Strafe, dem Täter eine moralische Besserung und die Einpflanzung eines 
religiösen und sozialen Gewissens zu ermöglichen, diametral entgegen. 
Somit stehen wir vor der Herausforderung einer Neuakzentuierung im 
Umgang mit den Prinzipien Strafe und Gerechtigkeit.

43 Hellenistische und christlich-dogmatische Hintergründe der theologischen Leh­
ren spekulativer Natur entfaltet al-Ǧābirī in seinen Schriften zur frühislamischen 
Philosophie. Er stellt dar, dass die Lehren der Muʿtazila bis zur Zeit von ʿAbd 
al-Ǧabbār keinen direkten Einfluss der griechischen Philosophie oder der christ­
lichen Dogmatik aufweisen. Die Koinzidenz von Platonismus und islamischer 
Rationaltheologie sieht al-Ǧābirī in der Ausrichtung auf die Transzendenz der 
Existenz und der Ideenlehre; vgl. Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, Binyat al-ʿaql al-
ʿarabī, Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya, 52012, S. 154−156. Mehr 
Licht auf dieses Thema werfen die neueren Editionen der Schriften der Muʿtazila; 
vgl. Schmidtke: „Neuere Forschungen zur Muʿtazila“, S. 392.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

209

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Körper als Zeuge der Strafe

In den am meisten tradierten Quellen der islamischen Normenlehre wird 
der teils heidnische und teils monotheistische Ursprung der im Koran 
erwähnten ḥadd-Strafen außer Acht gelassen. Die koranischen Strafnormen 
wie etwa diejenige für Diebstahl sind der kulturellen Umgebung der 
vorislamischen Stammesgesellschaft erwachsen. So wird berichtet, dass 
die in Koran 5:38 erwähnte Strafe der Handamputation für Diebstahl 
bereits vor der Berufung Muhammads ausgeübt wurde, etwa durch den 
(Schieds-)Richter al-Walīd b. al-Muġīra (gest. um 622).44 Schon die Baby­
lonier bestraften auf diese Weise Treuebruch.45 Nach Ansicht des Koran­
kommentators und Rechtsgelehrten Ibn al-ʿArabī (gest. 1148) löste die 
Amputationsregelung aus dem Koran die thoraische Strafe der Zwangs­
versklavung ab.46 Eine genauere Beschreibung des Diebstahls und seiner 
Untergrenze sucht man im Koran aber vergebens. Offenbar überlässt der 
Koran die nähere Definition dem freien Ermessen der zuständigen Instanz. 
Unter Rückgriff auf die Sunna nahmen die späteren Rechtsgelehrten die 
Delikte Unterschlagung und Raub von der Strafe der Handamputation 
aus und ordneten sie der Kategorie ḥirāba zu, die Räuberei und Ungehor­
sam gegen die Obrigkeit bezeichnet. Dem Begriff sariqa wohnt hingegen 
das Moment der Heimlichkeit inne, d. h. das Streben, nicht entdeckt zu 
werden. Die Tatsache, dass in dem sariqa-Vers ein möglicher Straferlass 
erwähnt wird, wenn der Täter sich moralisch bessert, ließ die Gelehrten 
in ein Dilemma geraten.47 Sie interpretierten diese versöhnlichen Töne 
dahingehend, dass die Reue die Strafe für Diebstahl nicht obsolet mache, 
sondern bezogen sie vielmehr auf das Jenseits. Tatsächlich vertraten die 
Gelehrten in dieser Frage unterschiedliche Auffassungen.48 Entgegen einer 
rationalen Begründung des Verhältnisses zwischen Vergehen und Strafe 
verloren sich die Rechtsgelehrten in Apologien und Rechtfertigungen, die 

2.4

44 Vgl. Ǧawād ʿAlī, al-Mufaṣṣal fī tārīḫ al-ʿarab qabla l-islām, 10 Bde., Bagdad: Makta­
bat an-Nahḍa, 1970, Bd. 5, S. 605.

45 Vgl. Muḥammad Šarīf al-Furǧānī, as-Siyāsī wa-d-dīnī fī l-maǧāl al-islāmī, aus dem 
Franz. übers. von Muḥammad aṣ-Ṣaġīr Ǧanǧār, Casablanca: Muqaddimāt-Publica­
tions, 2008, S. 57−62.

46 Vgl. Ibn al-ʿArabī, Aḥkām al-Qurʾān, ed. von ʿAlī Muḥammad al-Buḫārī, 2 Bde., 
Beirut: Dār al-Ǧīl, 1988, Bd. 2, S. 6.

47 Vgl. al-Qurṭubī, al-Ǧāmiʿ li-aḥkām al-Qurʾān, ed. von Hāšim Samīr al-Buḫārī, 20 
Bde., Kairo: Dār aš-Šaʿb, Bd. 6, S. 2157.

48 Vgl. ʿAwda, at-Tašrīʿ al-ǧināʾī, S. 401−491.

Mohammed Nekroumi

210

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einem theologisch orientierten Verständnis der koranischen Symbolspra­
che im Weg standen.49

Mit großem Eifer diskutierten die Rechtsgelehrten aber über Vollstre­
ckungsort und Reichweite der Amputation. Da der Koranvers 5:83 zu die­
sem Gegenstand semantisch allgemein ist und seine sprachliche Struktur 
nicht der typischen Form des Befehls entspricht, stützten sie sich auf einen 
Hadith, der indiziert, dass die rechte Hand abgetrennt werden solle, wobei 
keine Angaben dazu gemacht werden, ob das bis zum Handgelenk oder 
bis zum Ellenbogen geschehen soll. Die Praxis der Amputation der rech­
ten Hand könnte vorislamischem Rechtsbrauch entnommen sein. Unter­
schiedliche Meinungen bestehen auch hinsichtlich der Strafe im Wieder­
holungsfall. Einige Gelehrte plädierten dafür, zunächst den rechten Fuß 
und bei einem weiteren Rückfall auch noch die linke Hand zu amputieren 
und dann eine taʿzīr- oder Gefängnisstrafe zu verordnen, andere sahen 
beim vierten Rückfall die Todesstrafe vor, während sich wieder andere 
gegen die Amputation eines zweiten Gliedmaßes aussprachen. Allgemein 
neigten die Gelehrten dazu, das Wohl des Täters nicht zu berücksichtigen 
und gingen von der Notwendigkeit aus, an ihm ein Exempel zu statuie­
ren.50

Die Tendenz, das Exempel der Strafe am Körper zu statuieren, ist jedoch 
nicht genuin koranisch. Vielmehr ist der islamischen Rechtstradition die 
symbolische Dimension der Körperteile im Koran entgangen. Generell 
wohnt der Hand und dem Körper im Islam ein symbolischer Beweischa­
rakter inne. Die Hand steht nicht nur für das Erbringen einer Leistung, 
vielmehr gilt sie auch als Zeichen für die sinnliche Wahrnehmung der 
Welt und als Metapher für die Verantwortung des handelnden Menschen 

49 So widmete sich die Normenlehre akribisch den Voraussetzungen für den Voll­
zug der Handamputation. Allgemein werden vier Bedingungen angeführt: 1. Die 
Untergrenze des materiellen Werts des Diebesguts beträgt einen halben Dīnār. 
2. Das Diebesgut, zu dem im Übrigen auch Unfreie zählen, ist ḥalāl. 3. Der Dieb 
besitzt nicht selbst einen Teil davon, z. B. in Form eines Pfandguts. 4. Der Dieb­
stahl hat nachweislich stattgefunden. Ferner wurde vorausgesetzt, dass das Diebes­
gut gut verwahrt und abgeschlossen war, unabhängig davon, ob sich der Besitzer 
an dem Ort befunden hat oder nicht. Außerdem sollen folgende Eigenschaften 
des Diebs nachgewiesen sein: Der Täter muss geschlechtsreif, für sein Handeln 
verantwortbar und bei vollem Verstand sein; die Religion spielt hingegen keine 
Rolle. Darüber hinaus tritt die Strafe nach allgemeiner Auffassung innerhalb der 
Familie nicht in Kraft; manche Gelehrte sprechen sich jedoch für die Bestrafung 
des Sohnes aus, der seinen eigenen Vater bestiehlt; vgl. ʿAwda, at-Tašrīʿ al-ǧināʾī, 
S. 401−491.

50 Vgl. u. a. ebd., S. 413.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

211

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sowie für die göttliche Wirkungsmacht.51 Ihre Abtrennung galt bereits in 
Babylon als eine Art rehabilitierende Reinigung bzw. als ein Opferungsakt. 
Ähnliche Erkennungsmerkmale sind das Abscheren der Haare bei der Pil­
gerfahrt und das Brandmarken des Ehebrechers. In diesem Zusammen­
hang darf auf die Polysemie des Begriffs yad (‚Hand‘) im Koran verwiesen 
werden, der mit Konnotationen der Verantwortung, Macht, Untat, Schlag­
kraft, des Leibes und des Sieges belegt ist. Die metaphorische Lesart, dass 
die Abtrennung der Hand für die zukünftige Vereitelung der Untat steht 
und nicht für die Strafe des Entzugs des ausführenden Organs, verschwand 
jedoch bald aus dem Blickfeld der Gelehrten. Sie fokussierten sich auf den 
Wert des Diebesguts und die Vorkehrungen zur Verwahrung durch den 
Besitzer, doch über die Tat selbst debattierten sie kaum. So kann gemäß 
einer bestimmten Rechtsauffassung Diebstahl an einem Ort, den Leute be­
treten, ohne ausdrücklich um Erlaubnis zu bitten, nicht mit einer ḥadd-
Strafe belegt werden. Auf die modernen Verhältnisse übertragen würde 
die Deutung der Hand als Sinnesorgan zur Wahrnehmung der Welt eine 
solche Strafnorm nahezu als unvorstellbar erscheinen. Man kann sagen, 
dass es die Buchstabentreue der islamischen Rechtstradition ist, welche die 
Gelehrten zu willkürlichen Deutungen und Interessenskonflikten verleite­
tet.

Zur monotheistischen Genealogie

Auf eine ähnliche Weise argumentiert die Normenlehre hinsichtlich des 
Koranverses 24:2, in dem zinā (Unzucht/Ehebruch) ebenfalls mit einem 
körperlichen Strafmaß geahndet wird. Zinā wird im Allgemeinen als 
Schande verstanden und mit religiös unzulässigem vor- und außereheli­
chem Geschlechtsverkehr gleichgesetzt. Ibn al-ʿArabī schließt auch homo­
sexuellen Geschlechtsverkehr mit ein. Zu Beginn der Offenbarungszeit 
wurde Ehebruch noch als fāḥiša (‚schändliches Verhalten‘) bezeichnet, 
in Medina wurde über die Unverheiratete, die religiös illegitimen Ge­
schlechtsverkehr hat, zunächst die Strafe verhängt, lebenslang das Haus 
nicht verlassen zu dürfen. Später wurde diese Regel zugunsten der Aus­
peitschung in Vers 24:2 aufgehoben.52 In dem Vers wird indes auch ein 
möglicher Straferlass infolge von Reue und moralischer Besserung hervor­
gehoben. Dies entspricht ganz der koranischen Richtlinie im Zusammen­

2.5

51 Vgl. u. a. Koran 18:57 und 5:64.
52 Vgl. Nekroumi, „The Moving Word“, S. 273.

Mohammed Nekroumi

212

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hang mit den ḥadd-Strafen, dass Gott, wann immer er eine bestimmte 
Handlung verdammt und mit einer bestimmten ḥadd-Strafe versieht, im 
Falle der Reue und Besserung einen Ausweg bzw. die Möglichkeit einer 
Strafmilderung in Aussicht stellt.53 Nun kennt die Tradition einen weite­
ren Vers, der einst angeblich Bestandteil des Korans gewesen sein soll und 
in seiner rechtlichen Bedeutung weiterhin gültig sein soll, während er phy­
sisch nicht mehr zum Koran zählt.54 Dieser beinhaltete laut der Tradition 
die Steinigung für den Ehebrecher und die Ehebrecherin, während nach 
dieser Lesart die Auspeitschung auf unerlaubten vorehelichen Geschlechts­
verkehr beschränkt ist. Hier ist zu fragen, warum Gott einen Vers aus dem 
Koran entfernt haben soll, dessen schwerwiegende Konsequenzen gültig 
bleiben. Die Tradition beruft sich im Falle der angeblich abrogierten 
Steinigungsnorm auf eine fragwürdige Hadithüberlieferung, deren Bezug 
zum Alten Testament sich anhand quellenkritischer Forschung eindeutig 
nachweisen lässt.55

Nach Stefan Schreiner versuchte die exegetische Hadithtradition im 
Islam, nach dem Vorbild biblischer Pflichtenlehren einen pan-monotheis­
tischen Normenkodex zu rekonstruieren. Dieser ab dem 9. Jahrhundert 
in den Hadithwissenschaften blühenden Tendenz der Annäherung an bib­
lische Texte liegt in der Tat ein umfangreiches und in seiner Authentizi­
tät fragwürdiges Hadithkorpus zugrunde, bei dem der Einfluss biblischer 
Überlieferungen, insbesondere aus den Textquellen zu den Zehn Geboten, 
zum Babylonischen Talmud und zu den sogenannten Haggadot (Nacher­
zählungen biblischer Geschichten in der talmudischen Literatur) klar er­
kennbar ist.56 Im speziellen Fall des Steinigungsverses manifestiert sich das 
Streben der Rechtsgelehrten nach einer am Hadith orientierten und geset­
zeslastigen Koranauslegung, bei der eine Verbindung zwischen Deutero­
nomium 22:22–24, wo die Steinigungsstrafe für Ehebrecher ausdrücklich 
erwähnt wird, und dem angeblich (gemäß einem zweifelhaften Hadith) 
abrogierten früheren Koranvers 24:1 hergestellt wird.57 Mehr spricht dafür, 

53 Vgl. ebd., S. 292, sowie Koran 4:16, 7:80 f., 24:2, 26:165.
54 Die Hypothese der Existenz eines abrogierten Steinigungsverses wurde übrigens 

bereits in der frühislamischen Normenlehre von dem berühmten Rationaltheo­
logen Abū l-Ḥusayn al-Baṣrī widerlegt. Leider wurde diese Meinung bewusst 
ignoriert; vgl. Abū l-Ḥusayn al-Baṣrī, al-Muʿtamad, ed. von Ḫalīl al-Mays, 2 Bde., 
Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, o.J., S. 386.

55 Vgl. Nekroumi, „The Moving Word“, S. 281.
56 Vgl. Schreiner, Die jüdische Bibel in islamischer Auslegung, S. 83 f.
57 Eine der wichtigsten Überlieferungen zu diesem Thema stammt von al-Ḥākim 

an-Naysābūrī (gest. 1014): „Zayd b. Ṯābit und Saʿīd b. al-ʿĀṣ waren dabei, den 
Koran aufzuschreiben, als sie auf diesen Vers stießen. Zayd sagte: ‚Ich hörte 

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

213

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass der Koran de facto die Auspeitschung und nicht die Steinigung als 
Bestrafung für jede Form des unerlaubten (heterosexuellen) Geschlechts­
verkehrs ausdrücklich vorsieht.58

Dass es sich bei der Steinigung um eine thoraische Strafe handelt, steht 
außer Zweifel. Außerdem wird in Koran 24:2 mit Blick auf die Auspeit­
schung keine etwaige Differenzierung von vorehelichem und außereheli­
chem Geschlechtsverkehr angedeutet. Deshalb lehnten die Ḫāriǧiten und 
einige Muʿtaziliten diese grausame Form der Todesstrafe ab.59 Besonders 
Koran 4:25 lässt sich gegen die Steinigung deuten, da ‚die Hälfte der Pein‘ 
sich nur auf die Auspeitschung, nicht aber auf die Steinigung beziehen 
kann:

Wer von euch keine Mittel besitzt, um unter Schutz gestellte gläubige 
Frauen zu heiraten, der soll Frauen heiraten aus den Reihen der gläu­
bigen Mägde, die eure rechte Hand besitzt. Gott weiß besser Bescheid 
über euren Glauben. Die einen von euch stammen ja von den anderen. 
So heiratet sie mit der Erlaubnis ihrer Herren und gebt ihnen ihren 
Lohn in rechtlicher Weise, als unter Schutz gestellten Frauen, die 
nicht Unzucht treiben und sich keine Liebhaber nehmen. Wenn sie 
unter Schutz gestellt worden sind und dann Schändliches begehen, 
steht für sie darauf an Pein die Hälfte dessen, was für die unter Schutz 
gestellten Frauen steht. Dies gilt für denjenigen von euch, der die 
Bedrängnis fürchtet. Und wenn ihr euch geduldig zeigt, so ist es besser 
für euch. Und Gott ist voller Vergebung und barmherzig.

Obwohl die einschlägigen Textbeweise also gegen eine Steinigungsstrafe 
sprechen, wird diese in den etablierten Rechtsschulen als eine unverhan­
delbare ḥadd-Strafe betrachtet. Um dem koranischen Gebot von Sühne 
und Vergebung Rechnung zu tragen, versuchten die meisten Gelehrten, 
den Vollzug der Steinigung durch eine Reihe von Voraussetzungen wie 
die Notwendigkeit der Aussage von vier Augenzeugen des Geschlechtsakts 

den Propheten sagen: ‚Wenn der [ältere] Mann und die [ältere] Frau Ehebruch 
begehen, dann steinigt sie beide.‘ ʿUmar sagte: ‚Als sie [diese Worte] niederge­
schrieben wurden, ging ich zum Propheten und sagte: ‚Soll ich es aufschreiben?‘ 
Der Prophet schien dies nicht zu wollen. ʿUmar sagte: ‚Siehst du nicht, dass ein 
unverheirateter alter Mann wegen Ehebruchs ausgepeitscht wird, während ein 
verheirateter junger Mann für eine solche Tat gesteinigt wird?‘“ Zu den Quellen 
dieser Debatte siehe al-Ḥākim an-Naysāpūrī, al-Mustadrak, ed. von Muṣtafā ʿAbd 
al-Qādir ʿAṭā, 5 Bde., Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 1990, Bd. 4, S. 360.

58 Vgl. Nekroumi, „The Moving Word“, S. 285.
59 Vgl. Abū l-Ḥusayn al-Baṣrī, al-Muʿtamad, S. 386.

Mohammed Nekroumi

214

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erheblich zu erschweren, zumal der unrechtmäßige Verleumder moralisch 
in einem besonders schlechten Licht steht und selbst mit Auspeitschung 
rechnen muss.60 De facto hing die Verhängung der Steinigung von der 
Beurteilung durch den qāḍī ab und wurde daher, nicht zuletzt wegen 
fehlender Quellenbeweise und schwieriger Bezeugung,61 nur selten ausge­
sprochen. Außerdem ist zu bedenken, dass die Strafe in einer Zeit vertre­
ten wurde, als den Männern der Geschlechtsverkehr mit dem weiblichen 
häuslichen Besitzstand, die Polygynie und in bestimmten Kontexten auch 
die Zeitehe (zawāǧ al-mutʿa) erlaubt waren, wodurch zinā ein seltenes 
gesellschaftliches Phänomen war. Folglich müssen aḥkām dieser Art als 
historisch abgeschlossen verbucht werden. Lediglich die Idee hinter der 
Strafe (ethische Ausrichtung/maqāṣid) ist für eine zeitgemäße Neudeutung 
und Reform dieser und anderer ḥadd-Strafen von Interesse.62

60 Die ḥadd-Strafe für die Verleumdung auf diesem Gebiet (qaḏf), die an Individu­
en oder Gruppen vollzogen werden kann, beträgt 80 Hiebe. Neben der Beschul­
digung des Ehebruchs gilt auch die Beleidigung einer Person als ‚Sohn einer 
zinā-(Beziehung)‘ als qaḏf-Delikt. Darüber hinaus ist der Delinquent nicht mehr 
zur Zeugenaussage berechtigt. Als bewiesen gilt zinā erst, wenn vier Zeugen 
den Geschlechtsakt beobachtet haben oder ein anderweitiger eindeutiger Beweis 
vorliegt; vgl. u. a. ʿAwda, at-Tašrīʿ al-ǧināʾī, S. 401−491.

61 Die Gelehrten vertreten keine einheitliche Meinung darüber, welche Verleum­
dungsformen den Tatbestand des qaḏf erfüllen, d. h. ob die Sache offen beim 
Namen genannt werden muss oder auch Andeutungen geltend gemacht werden 
können. Zu den Grundvoraussetzungen gehören wie bei allen schariarechtlich re­
levanten Handlungen die Geschlechtsreife und die geistige Mündigkeit. Dasselbe 
gilt für die beschuldigte Person, nebst Islam, Freiheit und Keuschheit. Zu den 
weiteren Richtlinien gehört die Forderung einer mittleren Kraft der Peitschenhie­
be, wobei der Delinquent bzw. die Delinquentin bekleidet ist, sowie die allgemei­
ne Bekanntmachung des qaḏf-Sünders, sodass ihm keine Zeugenaussage mehr 
gewährt wird. Auch dieser Strafe liegt die Logik einer archaischen Vorstellung 
von Abschreckung bzw. dem Sieg der Gerechtigkeit zugrunde. Sklaven sind von 
dieser ḥadd-Strafe im Übrigen ausgeschlossen, was als positive Diskriminierung 
ausgelegt werden kann; vgl. u. a. ebd.

62 Hier sind v. a. Vergehen, die sich auf Gesinnungsfragen und das sog. Persön­
lichkeitsrecht beziehen, wie ridda (Abfall vom Islam) und Alkoholkonsum, von 
Verfehlungen zu unterscheiden, die den Schaden anderer in Kauf nehmen, wie 
sariqa und ḥirāba. Letztere gehören heute in den Bereich des positiven Rechts und 
dürfen nicht der theologischen Ethik zugeordnet werden; vgl. Nekroumi, Tugend 
und Gemeinwohl, S. 132−159.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

215

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Spannungsfeld von Rationalität und Mythos

Es dürfte deutlich geworden sein, dass die sogenannten ‚koranischen‘ 
Strafnormen nicht einem eingegebenen göttlichen Gesetz entspringen, 
sondern Ausdruck eines der Offenbarung innewohnenden Willens sind, 
dialogisch auf den Gerechtigkeitssinn der Empfängergemeinschaft in der 
Vielfalt ihres semiotischen und kulturhistorischen Lebensumfelds einzuge­
hen. Die im Koran erwähnten Strafnormen weisen eindeutig eine Affinität 
zur monotheistischen Rechtstradition sowie zu den tribalen Gebräuchen 
der vorislamischen Epoche auf. Kulturgeschichtlich entsprechen sowohl 
die Struktur der Strafnorm im Koran als auch der in den einschlägigen 
Versen geschilderte Verlauf des Strafvollzugs einem seit der Antike tra­
dierten Vergeltungsmuster. Die folgenden Abschnitte werden nun den 
politisch-rechtlichen und den semiotisch-mythischen Hintergründen der 
Strafjustiz gewidmet.

Die Macht der Öffentlichkeit

Ein Spiegelbild der oben erwähnten und besonders drakonischen ḥadd-
Starfen stellen die von Michel Foucault auf das europäische Mittelalter zu­
rückgeführten Körperstrafen dar. In seinem berühmten Werk Überwachen 
und Strafen von 1975 beschreibt Foucault den mühsamen und leidigen 
Prozess des Übergangs von den drakonischen Körperstrafen hin zu einer 
dem Menschen würdigen Bestrafung in der Moderne. Die Analyse Fou­
caults offenbart bis hin zu Einzelheiten ein äquivalentes kulturhistorisches 
Wesen der Strafnorm und hilft somit, den menschlichen Charakter der 
sogenannten theologischen Gesetzlichkeit zu erschließen.

Auf den sittlichen und semiotischen Aspekt theologischer Normativität 
deutet nicht nur die Tatsache, dass der Körper stets im Zentrum der Strafe 
stand, sondern vielmehr belegt die in der Menschheitsgeschichte verbrei­
tete Zeremonie der Umsetzung einer Strafe – bei Foucault ‚das Fest der 
Strafe‘ – den sozial-symbolischen Aspekt des Gesetzes der Vergeltung.63 

Getreu dem Geist der Antike trieb die islamische Rechtstradition den 
exhibitionistischen Hang zur Zurschaustellung beim Vollzug der Strafe 
auf die Spitze. Zwar erwähnt Koran 24:2, dass bei der Vollstreckung der 
Strafe an den Ehebrechern eine Gruppe von Gläubigen zugegen sein soll, 

3.

3.1

63 Vgl. Michel Foucault, Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frank­
furt am Main 1976, S 15.

Mohammed Nekroumi

216

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jedoch fragten die Gelehrten hier nicht nach den semantischen Kontexten 
dieser Aussage, sondern ließen vielmehr ihren Phantasien als Folterfeier 
entsprechend dem von Foucault beschriebenen Muster freien Lauf.

Als Zeugen müssen die Gläubigen dem Ereignis beiwohnen, ja nach 
Ansicht einiger Gelehrter sollen sie bei der Steinigung sogar die ersten 
Steine werfen bzw. bei der Auspeitschung die ersten Hiebe setzen.64 Un­
geachtet zahlreicher Koranverse, die zu Gnade und Vergebung aufrufen, 
fokussierten sich die Gelehrten auf die Bestrafung des Körpers unter Ge­
währleistung eines höchstmöglichen Schmerzlevels. Die Teilnahme eines 
Teils der Gläubigen verlieh der Strafe einen besonders abschreckenden, 
schandhaften und skandalösen Charakter.

Der körperliche Schmerz des Sünders ist ein Spiegel der seelischen 
Verurteilung, heißt es in der Begründung. Auf diese Weise wird diese 
Strafe als gerecht und wirkungsvoll aufgefasst. Im Falle der Steinigung soll 
der Delinquent in eine Grube geführt und mit Steinen beworfen werden. 
In einem Szenario des Schreckens erhält der Sündige anschließend, oder 
noch grausamer vorher, wie jeder andere muslimische Verstorbene die 
rituelle Waschung und wird in ein Leichentuch gehüllt. Daraufhin wird 
für ihn ordnungsgemäß gebetet. Über die Umgangsweise mit Delinquen­
ten, die sich dem Vollzug der Tortur durch Flucht entziehen können, 
herrschen unterschiedliche Auffassungen. In den Worten Ibn Taymiyyas 
(gest. 1328) wäre das Üben von Nachsicht mit denjenigen, welche die ab­
scheuliche moralische Lästerlichkeit der zinā begehen, eine Form falscher 
Wertschätzung, die einem der Satan als etwas Positives erscheinen lässt.65 

Dadurch gingen bei vielen Menschen das Ehrgefühl und die eheliche Ei­
fersucht verloren. Ibn Qayyim al-Ǧawziyya (gest. 1350) ergänzt, dass der 
Schmerz, der den gesamten Körper erfasst, der Fleischeslust während des 
unerlaubten Geschlechtsakts, die ebenfalls den gesamten Körper erfasst, 
entspricht. Diese Begierde zerstöre das Gewissen, dank dessen Werte wie 
Treue und Reinheit in die Seele der Muslim:innen eingepflanzt seien.66

Foucault hält aufgrund dieser Psychologie der Rache gerichtlich ange­
ordnete Folter für einen Ausdruck politischer Kultur. Sie bringe nicht die 
Gerechtigkeit zurück, sondern sei ein Machtinstrument der politischen 

64 Vgl. u. a. ʿAwda, at-Tašrīʿ al-ǧināʾī, S. 344 f.
65 Vgl. Ibn Taymiyya, Tafsīr Sūrat an-Nūr, ed. von ʿAbd al-ʿAlīy ʿAbd al-Ḥamīd 

Ḥāmid, Mumbai: ad-Dār as­Salafiyya, 1987, S. 34 f.
66 Vgl. Ibn Qayyim al-Ǧawziyya, Iʿlām al-muwaqqiʿīn ʿan rabb al-ʿālamīn, ed. von 

Mašhūr b. Ḥasan Āl Salmān Abū ʿUbayda, 7 Bde., o. O.: Dār Ibn al-Ǧawzī ad-
Dammām, 2013, Bd. 2, S. 356; ʿAwda, at-Tašrīʿ al-ǧināʾī, S. 345 f.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

217

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Führung.67 Mit Blick auf die Auspeitschung bemerken heute einige kri­
tische Studien im Sinne Foucaults, dass diese Form der Körperstrafe 
Ausdruck einer erniedrigenden Strafjustiz ist, wobei die Figur des Aus­
peitschers das Schreckensbild der Gerichtsmacht repräsentiert.68 Kulturge­
schichtlich handelt es sich bei Körperstrafen um eine politisch orientierte 
Form der Zwangsdisziplinierung zur Herstellung einer gehorsamen Mas­
se.69 Die Theologie hat sich dieses Instrument der Strafjustiz in einer Zeit 
angeeignet, in der sich die Offenbarung der Formung eines Gemeinwesens 
widmen musste. Zu dieser Erkenntnis fehlt der Islamischen Theologie, be­
sonders der Normenlehre, heute jeglicher Anschluss. Was die Rolle der Öf­
fentlichkeit beim Vollzug der Strafe angeht, so gilt es heute zu verstehen, 
wie durch die Verortung der Strafnorm auf der politisch-juristischen Ebe­
ne die Strafe aus dem sichtbaren Alltag in ein abstraktes Bewusstsein ver­
schoben werden kann. Dadurch entwickeln die Menschen/Gemeinschaf­
ten insgesamt ein neues Verhältnis zur Strafe. Auch die Schlagfertigkeit 
der Justiz wird heute nicht mehr öffentlich zelebriert, sondern durch die 
Präsenz eines größeren Verwaltungsapparates ersetzt. Foucault schildert 
eine Entwicklung, von der die islamische Normenlehre, als theologisches 
Gebilde, noch weit entfernt ist.70 Gefragt werden muss hier vor allem, 
warum sich die Strafe gegen den Körper richtet und ob nicht auch alterna­
tive Möglichkeiten der Bestrafung ins Auge gefasst werden könnten. Fou­
cault kommt mit Bezug auf Georg Rusche und Otto Kirchheimer zu dem 
Schluss, dass die Form der Strafe den Erfordernissen der Kultur entspricht, 
in der sie auftritt.71 So sei eine Kultur, die von einer starken Sklaven-Öko­
nomie getragen werde, eher daran interessiert, neue Sklaven zu gewinnen, 
sprich den Delinquenten eher mit dem Sklaventum zu bestrafen, als dem 
Körper der Arbeiter Schaden zuzufügen. Die europäische Kultur ordnet 
Foucault dabei in eine politische Ökonomie des Körpers ein, unabhängig 
davon, ob der Körper gemartert oder eingesperrt wird.72 Hier sind Paral­
lelen zur islamischen Kultur zu erkennen, in deren Anfängen die Sklave­
rei ebenfalls eine zentrale Rolle spielte. Dem zeitgenössischen sozialen 

67 Vgl. Foucault, Überwachen und Strafen, S. 14.
68 Beispiele für diese Studien sind ʿArūsī, at-Tašrīʿ al-islāmī, S. 90, 95; ʿAbd ar-

Raḥmān, Suʾāl al-aḫlāq, S. 119; al-Ǧābirī, al-ʿAql al-aḫlāqī al-ʿarabī, S. 131 Vgl. 
dazu Foucault, Überwachen und Strafen, S. 347.

69 Vgl. ebd., S. 15–17.
70 Vgl. ebd., S. 16−19.
71 Vgl. Georg Rusche/Otto Kirchheimer, Punishment and Social Structure, New York 

1939, dt. als Sozialstruktur und Strafvollzug, Frankfurt/Köln 1974.
72 Vgl. Foucault, Überwachen und Strafen, S. 36.

Mohammed Nekroumi

218

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und ökonomischen Wandel muss nun in der modernen Texthermeneutik 
Rechnung getragen werden, um die Sinnhaftigkeit der im Offenbarungs­
wort vorgesehenen Strafjustiz zeitgemäß beurteilen zu können. Essenziell 
dabei ist die Betrachtung des Strafmaßes. Wenn die Strafe vom körperli­
chen Leid getrennt wird, muss ein Äquivalent geschaffen werden, mit dem 
der öffentliche Ruf nach Vergeltung und Gerechtigkeit gestillt werden 
kann. Entsprechend der Auffassung Foucaults zur Ökonomie des Körpers 
müsste hier überlegt werden, wie die Seele anstelle des Körpers belastet 
werden kann.73 Die Verschiebung, die durch eine solche Veränderung der 
Sichtweise entsteht, bleibt für das Gemeinwesen nicht folgenlos. Denn die 
Trennung der Strafe vom körperlichen Leiden setzt voraus, dass die Rolle 
der Vergeltung in der Gesellschaft völlig neu gedacht werden muss. Fou­
cault stellte diesbezüglich vier für eine Neuorientierung hilfreiche Regeln 
auf: 1. „Die Bestrafung muss als eine komplexe gesellschaftliche Funktion 
betrachtet werden.“ 2. „Die Strafmethoden dürfen nicht reine Konsequenz 
eines Vergehens sein, sondern müssen in der Perspektive politischer Taktik 
betrachtet werden.“ 3. „Die Technologie der Macht soll als Prinzip der Ver­
menschlichung der Strafe wie auch der Erkenntnis des Menschen gesetzt 
werden.“ 4. „Die Seele wird unter Einbeziehung des wissenschaftlichen 
Wissens auf die Bühne der Justiz geholt.“74

Mythos und rationale Begründung

Ausgehend von dem Glauben, dass Gott stets für das Wohl der Gläubigen 
wirkt, muss zunächst die Frage nach der Äquivalenz der Körperstrafen 
zur entsprechenden Sünde gestellt werden,75 denn selbst in der moder­
nen Texthermeneutik besteht darüber Unklarheit. Paul Ricoeur, einer 
der Vordenker der modernen Hermeneutik, geht diese Frage an, indem 
er vier Aporien hinsichtlich des rationalen Verhältnisses zwischen Strafe 
und Vergehen unterscheidet.76 Die erste Aporie dient für ihn dabei dem 
rational anerkannten Grundsatz: Das Verbrechen verdient Bestrafung. Um 
der Problematik dieser Aussage zu begegnen, bedarf es demnach einer 
Definition von Strafe. Dazu nennt Ricoeur vier Grundelemente: 1. Das 

3.2

73 Vgl. ebd., S. 25 f.
74 Vgl. ebd., S. 33 f.
75 Vgl. ebd., S. 133.
76 Vgl. Paul Ricoeur, „Interpretation des Strafmythos“, in: Der Konflikt der Interpre­

tation: Ausgewählte Aufsätze (1960−1969), hrsg. von Daniel Creutz und Hans-Hel­
muth Gander, Freiburg/München 2010, S. 239–265, hier S. 239.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

219

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leiden während der Strafe entspricht der notwendigen Verbindung zwi­
schen dem sittlichen Bösen und dem durch die Sünde verursachten Leid, 
was sich beides in der Strafe ergibt. 2. Daraus resultiert der Strafakt bzw. 
der Zustand des Erleidens: Wer Leid erzeugt hat, muss etwas erleiden 
bzw. verbüßen. Mithilfe der verhängten Strafe soll das Leiden aufgewogen 
werden. 3. Daneben gilt es, auch das Rationale in der Strafe zu sehen, 
was die Äquivalenz von Strafe und Vergehen etablieren soll. 4. Schließlich 
wird der Schuldige selbst hier als Subjekt des Wollens definiert: Die Strafe 
vermag nicht nur das von ihm verursachte Leid zu tilgen, sondern löscht 
auch seine Fehltat aus.77

Die Äquivalenz von Vergehen und Strafe findet man im Koran, wie 
schon gesagt, besonders hinsichtlich der jenseitigen Strafe. Allerdings stellt 
sich der Koran in gewisser Weise in die alttestamentarische Tradition, wie 
es in Vers 5:45 zu sehen ist. Exemplarisch ist dabei der sofortige Verweis 
auf die Möglichkeit des Verzichts auf Vergeltung, wodurch das Opfer des 
Vergehens einen jenseitigen Vorteil erfahren soll. Dies macht die Ermitt­
lung des Preises der Strafe allerdings kompliziert. Folgt man Ricoeur, 
ergeben sich dabei zwei Grundfragen: Erstens, was ist das Gemeinsame 
zwischen Verbüßen und Strafe? Und zweitens, wie tilgt ein physisches 
Übel ein sittliches Böses?78 Zur Beantwortung ordnet Ricoeur zunächst die 
Strafe in zwei unterschiedliche Kategorien ein: die des Erleidens und die 
des Handelns, die im Schuldigen vereint auftreten müssen, einhergehend 
mit dem Verbüßen. In der so entstandenen Dualität der Fehltat und der 
verbüßten Strafe verbirgt sich die Identität der Vernunft als Konsequenz.79 

Die zweite Aporie, die Ricoeur nennt, betrifft die Frage des Mythos. Dafür 
ist es notwendig, das Augenmerk auf das Heilige zu richten, das im Uni­
versum der Strafe nun die Befleckung und die Reinigung im Rituellen ent­
stehen lässt. Ricoeur definiert die Fehltat als Verletzung einer bestehenden 
Ordnung. Dabei fungiert die Strafe als Sühne und nimmt den Platz des 
Rationalen ein. Laut Ricoeur entsteht aber durch das Konzept der Sühne 
jene zweite Aporie, nämlich das gemeinsame Auftreten von Mythos und 
Vernunft. Die Strafe erscheint hier in Legenden des Verbrechens als eine 
Art heilendes Element, wie sie in unzähligen Gründungsmythen zu finden 
ist. Diese Aporie entspringt einer Mythos-Logik, in der Rationalität und 

77 Vgl. ebd., S. 239 f.
78 Auf diese Frage ist Ibn al-Qayyim theologisch eingegangen; vgl. Ibn Qayyim 

al-Ǧawziyya, Iʿlām al-muwaqqiʿīn, Bd. 2, S. 347.
79 Vgl. Ricoeur, „Interpretation des Strafmythos“, S. 240.

Mohammed Nekroumi

220

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mythologie zusammenfinden, was als Spaltung zwischen Strafrecht und 
Religion – d. h. dem Juridischen und dem Sakralen – zu betrachten ist.

Die dritte und die vierte Aporie besagen daher, dass das Sakrale das 
Juridische sakralisiert und das Juridische das Sakrale juridisiert. Betrachtet 
man das Prozedere von säkularen und sogar laizistischen Gerichtshöfen, 
bleibt die gegenseitige Beeinflussung der beiden Bereiche bis heute sicht­
bar.80 Im islamischen Kontext steht das Konzept der Sühne (kaffāra) Straf­
tätern oder Sündern in einer Reihe von Vergehen offen, wobei für die 
begangene Missetat eine Gegenleistung wie z. B. die Befreiung eines Skla­
ven zu erbringen ist. Dies ist allerdings mit der Einschränkung verknüpft, 
dass die Tat nicht mutwillig geschah.81 Es ist hier also die Absicht, die das 
Vergehen zur Straftat macht.

Ricoeurs dritte Aporie besagt, dass der Schuldige ein Anrecht auf eine 
Strafe hat, die seinem Verbrechen angemessen ist. Oft wird dabei auf die 
mythische Komponente zurückgegriffen, denn stellt man die Frage nach 
dem angemessenen Preis, wird man in einem Zirkelschluss zum Strafge­
setzbuch geführt.

Wie Ricoeurs Hegel-Rezeption zeigt, darf die Verbindung zwischen 
Strafe und Konsequenz jedoch nicht willkürlich sein; die Sinnhaftigkeit 
der Bestrafung hat hier im Vordergrund zu stehen. Für ihn besteht die 
Aporie des Strafrechts darin, dass das Rationale der Strafe gleichzeitig das 
Irrationale der Strafe beinhaltet, nämlich die Auslöschung.82 In Ricoeurs 
vierter Aporie wird die Juridisierung des Heiligen mit der christlichen 
Straftheologie der Erbsünde weitergedacht, wodurch alle Menschen in 
gewisser Weise als Sünder anzusehen sind, aber von Gott freigesprochen 
werden. Diese letzte Aporie ist die der unverdienten Gnade. Der Sünder, 
dessen Sünde oder Vergehen mit einer angemessenen Strafe geläutert oder 
gereinigt werden soll, verliert im Moment der Gnade seinen Anspruch 
auf dieses göttliche Recht, da dieses sich über die Äquivalenz von Sünde 
und Sühne erhebt und die Strafe scheinbar obsolet macht.83 Ricoeurs Aus­
führungen lassen es zu, einige Brücken zum islamischen Strafkomplex zu 
schlagen. Im Gegensatz zum christlichen Konzept der Erbsünde basiert der 
Gedanke der Gnade im Koran auf der Idee der anerschaffenen Fehlbarkeit 
des Einzelnen und lässt sich somit in einem Zwischenbereich von Willens­
freiheit und Prädestination verorten, was bei der Erfassung der Norm eine 

80 Vgl. ebd., 241−243.
81 Vgl. Koran 4:92.
82 Vgl. Ricoeur, „Interpretation des Strafmythos“, S. 243 f.; Gottfried Wilhelm Fried­

rich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Hamburg 1955, S. 98.
83 Vgl. Ricoeur, „Interpretation des Strafmythos“, S. 245 f.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

221

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Brücke zwischen Vernunft und Glaube zulässt. Dies läuft auf eine an der 
Verantwortung des Menschen orientierte göttliche Gnade und auf eine 
willentliche Vergebung Gottes hinaus.84 Ricoeur betont schließlich noch 
die Strafe als ein Memorial der Vergangenheit, die uns den Wert der 
Gnade vor Augen führt.85 Nur mit dieser Logik ist es verständlich, dass 
der barmherzige Gott strengste Strafen für bestimmte Vergehen vorsieht. 
Mit anderen Worten: Je schwerer die Strafe ausfällt, desto größer fallen 
auch die göttliche Barmherzigkeit und Gnade aus, die jedoch dem Willen 
Gottes unterliegen. Aus dem Koran und der prophetischen Tradition geht 
jedoch in mannigfaltiger Weise hervor, dass Gott die Barmherzigkeit be­
vorzugt.86

Schluss

Politische und weltliche Belange spielten bei der Transformation der reli­
giösen Rechtsordnung im Islam eine wesentliche Rolle. So steht das Prin­
zip der Abrogation von aḥkām für die Historisierung des Schariatexts. Auf 
die zwingende Differenzierung zwischen fiqh und šarīʿa sowie zwischen 
dem ethisch absoluten göttlichen Befehl und dem relativen Scharia-Urteil, 
das im Rahmen der begrenzten Deutungskapazitäten des Menschen zu­
stande kommt und daher niemals dem Prädikat der ‚Heiligkeit‘ gerecht 
wird, wurde hingewiesen. Doch im Laufe der Jahrhunderte setzte sich im 
muslimischen Bewusstsein die Idee fest, dass die aḥkām keine Revision 
und Reform zulassen. Dadurch, dass das Verständnis und die Deutung 
der Texte auf qiyās-Verfahren (d. h. Verfahren des legalistischen, textbezo­
genen Analogieschlusses) eingeengt wurden, beraubte sich die islamische 
Rechtsordnung der Möglichkeit einer Rationalisierung des Rechts bzw. 
der aḥkām. Diese Herangehensweise läuft der historischen Realität zuwi­
der, denn tatsächlich zeichnete sich das islamische Rechtsverständnis in 
der formativen Phase durch eine große Offenheit gegenüber der Welt 

4.

84 Vgl. Koran 2:105: „Gott aber schenkt seine Barmherzigkeit in besonderer Weise, 
wem Er will. Und Gott besitzt große Huld“.

85 Vgl. Ricoeur, „Interpretation des Strafmythos“, S. 265.
86 Koran 6:54: „Und wenn diejenigen, die an Unsere Zeichen glauben, zu dir kom­

men, so sprich: Friede über euch! Euer Herr hat sich selbst die Barmherzigkeit 
vorgeschrieben: Wenn nun einer von euch aus Unwissenheit Böses tut, aber 
danach umkehrt und Besserung zeigt, so ist Er voller Vergebung und barmher­
zig.“ Vgl. auch al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, 18 Bde., Vaduz: Thesaurus Islamicus 
Foundation, 2000, Bd. 3, S. 419, Nr. 7404.

Mohammed Nekroumi

222

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und ihrer Geschichte aus, indem diverse vorislamische und ‚fremde‘ recht­
liche Konzepte in die islamische Lehre und Praxis integriert wurden. So 
sind z. B. die koranischen Verwendungsweisen des Begriffs ǧarīma (‚Ver­
brechen, Vergehen‘) nicht immer mit einem kriminalistischen Verständnis 
konnotiert. Bisweilen steht der Begriff auch in einem allgemeinen Zusam­
menhang mit Sünde (in ihrer Dimension als maʿṣiya, Gehorsamsbruch) 
und Glaubensleugnung (kufr). Al-Māwardī (gest. 1058) definierte indes 
ǧarīma als Verstoß gegen Dinge, die Gott unter Androhung von ḥadd- 
oder taʿzīr-Strafen in der Scharia strikt untersagt hat. Diese inkontingente 
Definition von ǧarīma gründet auf einem theoretischen Konstrukt, das 
dann auf alle Verfehlungen von Personen angewendet werden soll, was 
zur Vermischung von kriminellen Handlungen und Sünde führt.

Einige moderne Rechtsgelehrte streben nach einer Trennung zwischen 
den beiden Begriffen, wobei die säkularen Gesetze durch die Religion 
legitimiert sein müssen.87 Die Mängel des islamischen Strafrechts wurden 
somit zu einer universalen strafrechtlichen Idee ausgebaut. In diesem Geis­
te gilt die Freiheitsstrafe nach Muḥammad Abū Zahra (gest. 1974) als 
Grund für die Feindschaft zwischen Straftätern und Gesellschaft. Die klas­
sischen Gelehrten fokussierten sich, so Abū Zahra, auf die Brutalität des 
Verbrechens und der Strafe, während sie die Handlungen und vor allem 
die Motive des Täters vernachlässigten. Es gibt jedoch einen signifikanten 
Unterschied zwischen einer Straftat, die das Äquivalent zum Verbrechen 
im Sinne der Scharia bildet, und einer Straftat, die den Körper und nicht 
das Eigentum betrifft. Abū Zahra grenzt die Bedeutung des Begriffs ǧarīma 
in dessen legalistischer Definition ein. Im Gegensatz zu ḏanb (‚Sünde‘) 
ist ǧarīma das, was ein positives Recht als Vergehen erkennt und mit 
einer Strafe ahndet.88 Der ǧarīma wird anhand des Grundsatzes ‚kein 
Verbrechen [darf] ohne einen autoritativen Textbeweis (naṣṣ) [abgegolten 
werden]‘ eine religionsgesetzliche und eine materielle Komponente zuge­
wiesen. Generell neigt die islamische Rechtsordnung zur Überbetonung 
der autoritativen Texte bei gleichzeitiger Vernachlässigung von rational-re­
flektierten Herangehensweisen an die aḥkām. Dadurch findet die Persön­
lichkeit des Verbrechers als Faktor kaum Berücksichtigung. Deshalb sind 
sich die traditionellen Rechtsgelehrten z. B. darin einig, dass ein Urteil nur 
dann in Frage zu stellen ist, wenn dessen Resultat den Scharia­Vorschriften 
zuwiderläuft, nicht aber aufgrund von persönlichen Faktoren, welche die 

87 Vgl. u. a. ʿAwda, at-Tašrīʿ al-ǧināʾī, S. 7 f.
88 Vgl. Muḥammad Abū Zahra, al-Ǧarīma wa-l-ʿuqūba fī l-fiqh al-islāmī, Beirut: Dār 

al-Fikr al-ʿArabī, 1998, S. 19–21.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

223

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schuldfähigkeit des Delinquenten erschweren und eigentlich mildernde 
Umstände bei der Bewertung der Tat erfordern. Bei Gruppenverbrechen 
vernachlässigen die Gelehrten wiederum die Rolle des Anstifters und fo­
kussieren sich einseitig auf die ausführenden Täter. Eine dritte Komponen­
te, die als ‚semantische Komponente‘ bezeichnet werden kann, betrifft 
Fragen der Verantwortung und Schuldfähigkeit.

Insgesamt kann die Fehlentwicklung der islamischen Normenlehre 
nicht nur auf eine nach dem politischen Willen erstellte Textauslegung der 
Offenbarung zurückgeführt werden. Vielmehr trug die Abwesenheit einer 
organisierten Strafgerichtsbarkeit maßgeblich dazu bei, dass sich das isla­
mische Normensystem insbesondere hinsichtlich des Strafrechts von An­
fang an auf das archaische Prinzip der Abschreckung stützte. Heute wer­
den die Hintergründe der politischen Instrumentalisierung theologischer 
Normenordnung oft bewusst oder unbewusst verdrängt. Die Entstehung 
des Islams in einem gesellschaftlich­kulturellen Milieu, das einen nomadi­
schen Charakter hatte, trug nicht dazu bei, dass über alternative Modelle 
einer zivilrechtlichen Strafjustiz, wie etwa die Idee einer stationären Haft­
strafe, nachgedacht wurde. Außerdem galt das Zufügen von körperlichen 
Schmerzen als Strafe in dem auf Sklaventum aufgebauten Wirtschafts­ und 
Gesellschaftssystem als Sinnbild für Gerechtigkeit und die Wiederherstel­
lung der Rechtsordnung. Diese Haltung steht dem koranischen Zweck der 
Strafe, dem Täter eine moralische Besserung und die Einpflanzung eines 
religiösen und sozialen Gewissens zu ermöglichen, diametral entgegen, 
was heute eine Neuakzentuierung im Umgang mit den Prinzipien Strafe 
und Gerechtigkeit notwendig macht.

Literaturverzeichnis

ʿAbd al-Ǧabbār al-Hamaḏānī, Šarḥ al-uṣūl al-ḫamsa, ed. von ʿAbd al-Karīm ʿUṯmān, 
Kairo: Maktabat Wahba, 1996.

ʿAbd ar-Raḥmān, Ṭāhā, Suʾāl al-aḫlāq: Musāhama fī n-naqd al-aḫlāqī li-l-ḥadāṯa al-
ġarbiyya, Casablanca: al-Markaz aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī, 52013.

Abū l-Ḥusayn al-Baṣrī, al-Muʿtamad, ed. von Ḫalīl al-Mays, 2 Bde., Beirut: Dār 
al-Kutub al-ʿIlmiyya, o.J.

Abū Zahra, Muḥammad, al-Ǧarīma wa-l-ʿuqūba fī l-fiqh al-islāmī, Beirut: Dār al-Fikr 
al-ʿArabī, 1998.

Abū Zayd, Naṣr Ḥāmid, Mafhūm an-naṣṣ: Dirāsa fī ʿulūm al-Qurʾān, o. O.: 
Muʾminūn bi-lā Ḥudūd, 2017.

ʿAlī, Ǧawād, al-Mufaṣṣal fī tārīḫ al-ʿarab qabla l-islām, 10 Bde., Bagdad: Maktabat 
an-Nahḍa, 1970.

Mohammed Nekroumi

224

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Amberg, Thomas, Auf dem Weg zu neuen Prinzipien islamischer Ethik, Würzburg 
2009.

Arens, Edmund, „Kommunikative Vernunft, Religion und Gottesrede“, in: Haber­
mas und die Religion, hrsg. von Klaus Viertbauer und Franz Gruber, Darmstadt, 
2019, S. 252−276.

Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers. von Ursula Wolf, Darmstadt 32013.
Arkoun, Mohammed, Ouvertures sur l’islam, Paris 1989.
———, Lecture du Coran, Paris 1982.
ʿArūsī, Lasmar, at-Tašrīʿ al-islāmī wa-tadyīn al-ʿiqāb, Casablanca: Ifrīqiyā aš-Šarq, 

2017.
ʿAwda, ʿAbd al-Qādir, at-Tašrīʿ al-ǧināʾī fī l-islām muqāranatan bi-l-qānūn al-waḍʿī, 

Kairo: Dār al-Ḥadīṯ, 2009.
Bruckmann, Florian, „Text als theologische Grösse“, in: Was ist Text?, hrsg. von 

Franz Wagner, Basel 2016, S. 133–158.
al-Buḫārī, Muḥammad b. Ismāʿīl, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, 18 Bde., Vaduz: Thesaurus Isla­

micus Foundation, 2000.
al-Farāhīdī, al-Ḫalīl b. Aḥmad, Kitāb al-ʿAyn, Kairo: Maktabat Lubnān, 2004.
al-Fāsī, Muḥammad ʿAllāl, Maqāṣid aš-šarīʿa al-islāmiyya wa-makārimuhā, Casablan­

ca: Dār al-Ġarb al-Islāmī, 1993.
Foucault, Michel, Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt 

am Main 1976.
al-Furǧānī, Muḥammad aš-Šarīf, as-Siyāsī wa-d-dīnī fī l-maǧāl al-islāmī, aus dem 

Franz. übers. von Muḥammad aṣ-Ṣaġīr Ǧanǧār, Casablanca: Muqaddimāt-Publi­
cations, 2008.

al-Ǧābirī, Muḥammad ʿĀbid, al-ʿAql al-aḫlāqī al-ʿarabī, Beirut/Casablanca: al-Mar­
kaz aṯ-Ṯaqafī al-ʿArabī, 2012.

———, Binyat al-ʿaql al-ʿarabī, Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya, 
52012.

———, al-ʿAql as-siyāsī al-ʿarabī, Beirut/Casablanca: al-Markaz aṯ-Ṯaqafī al-ʿArabī, 
1990.

al-Ǧawharī, Ismāʿīl b. Ḥammād, Muʿǧam aṣ-ṣiḥāḥ, Beirut: Dār al-Maʿrifa, 2012.
Graf, Friedrich Wilhelm, Moses Vermächtnis: Über göttliche und menschliche Gesetze, 

München 32006.
Hegel, Gottfried Wilhelm Friedrich, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Ham­

burg 1955.
Ibn al-ʿArabī, Abū Bakr, Aḥkām al-Qurʾān, ed. von ʿAlī Muḥammad al-Buḫārī, 2 

Bde., Beirut: Dār al-Ǧīl, 1988.
Ibn Qayyim al-Ǧawziyya, Muḥammad b. Abī Bakr, Iʿlām al-muwaqqiʿīn ʿan rabb 

al-ʿālamīn, ed. von Mašhūr b. Ḥasan Āl Salmān Abū ʿUbayda, 7 Bde., o. O.: Dār 
Ibn al-Ǧawzī ad-Dammām, 2013.

Ibn Taymiyya, Taqīy ad-Dīn, Tafsīr Sūrat an-Nūr, ed. von ʿAbd al-ʿAlīy ʿAbd al-
Ḥamīd Ḥāmid, Mumbai: ad-Dār as­Salafiyya, 1987.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

225

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


al-Ḥākim an-Naysābūrī, Muḥammad b. ʿAbdallāh, al-Mustadrak, ed. von Muṣtafā 
ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, 5 Bde., Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 1990.

al­Kaffāwī, Abū l-Baqāʾ, al-Kulliyyāt: Muʿǧam fī l-muṣṭalaḥāt wa-l-furūq al-luġawiyya, 
ohne Ed., 5 Bde., Damaskus 1985.

Muqātil b. Sulaymān, Tafsīr Muqātil b. Sulaymān, ed. von ʿAbdallāh Maḥmūd 
Šaḥāta, 5 Bde., Kairo: al-Hayʾa al-Miṣriyya al-ʿĀmma li-l-Kitāb, 1979–1989.

Nagel, Tilman, Geschichte der islamischen Theologie, München 1994.
Nekroumi, Mohammed, „The Moving Word: The Intention of the Word of God“, 

in: Understanding and Believing, hrsg. von Mohammed Nekroumi und Lutz 
Edzard, Berlin 2020, S. 269–302.

———, Tugend und Gemeinwohl: Grundzüge hermeneutischen Denkens in der postklas­
sischen koranischen Ethik am Beispiel der maqāṣid-Theorie von aš-Šāṭibī, Wiesbaden 
2018.

———, Interrogation, polarité et argumentation: Vers une théorie structurale et enoncia­
tive de la modalité en arabe classique, Hamburg 2003.

———/Arnulf von Scheliha, „Klug sein angesichts der Unergründlichkeit des Le­
bens“, in: Deutscher Evangelischer Kirchentag, hrsg. von Silke Lechner, Heide 
Stauff und Mario Zeißig, München 2016, S. 101–110.

Neuwirth, Angelika, „Einige Bemerkungen zum besonderen sprachlichen und li­
terarischen Charakter des Koran“, in: 19. Deutscher Orientalistentag in Freiburg 
1975: Vorträge, Wiesbaden 1977, S. 736–739.

al-Qaraḍāwī, Yūsuf, Dirāsa fī fiqh maqāṣid aš-šarīʿa, Kairo: Dār aš-Šurūq, 42012.
al-Qurṭubī, Aḥmad b. Abī Bakr, al-Ǧāmiʿ li-aḥkām al-Qurʾān, ed. von Hāšim Samīr 

al-Buḫārī, 20 Bde., Kairo: Dār aš-Šaʿb, o. J.
Ricoeur, Paul, „Interpretation des Strafmythos“, in: Der Konflikt der Interpretation: 

Ausgewählte Aufsätze (1960−1969), hrsg. von Daniel Creutz und Hans-Helmuth 
Gander, Freiburg/München 2010, S. 239–265.

Rusche, Georg/Otto Kirchheimer, Punishment and Social Structure, New York 1939, 
dt. als Sozialstruktur und Strafvollzug, Frankfurt/Köln 1974.

aš-Šāṭibī, Ibrāhīm b. Mūsā, al-Muwāfaqāt, ed. von ʿAbdallāh Dirāz, Muḥammad 
Dirāz und ʿAbd as-Salām ʿAbd aš-Šāfī Muḥammad, 4 Bde., Kairo: Dār al-Ḥadīṯ, 
2006.

Schmidtke, Sabine, „Neuere Forschungen zur Muʿtazila unter besonderer Berück­
sichtigung der späteren Muʿtazila ab dem 4./10. Jahrhundert“, in: Arabica 45.4 
(1998), S. 379–408.

Schreiner, Stefan, Die jüdische Bibel in islamischer Auslegung, Tübingen 2012.
Takeshita, Masataka, Ibn ʿArabī’s Theory of the Perfect Man and its Place in the History 

of Islamic Thought, Tokio 1987.
aṭ-Ṭūfī, Naǧm ad-Dīn, at-Taʿyīn fī šarḥ al-Arbaʿīn, ohne Ed., Beirut: ar-Rayyān und 

Mekka: al-Maktaba al-ʿIlmiyya, o. J.
Valsan, Michel, „Deux définitions de Muḥyī d-Dīn Ibn ʿArabī: La notion de ‘cha­

riʿa’; la notion de ‘ḥaqīqa’“, in: Études Traditionnelles 67 (1966), S. 206−217.

Mohammed Nekroumi

226

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weiss, Bernard, The Search for God’s Law: Islamic Jurisprudence in the Writings of Saif 
al-Dīn al-Āmidī, Salt Lake City 1992.

az-Zamaḫšarī, Abū l-Qāsim, al-Minhāǧ fī uṣūl ad-dīn, ed. und übers. von Sabine 
Schmidtke, Stuttgart 1997.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran

227

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748932727-189 - am 12.01.2026, 03:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Vom Text zur Norm
	1.1 Die mündliche Beschaffenheit der Offenbarung
	1.2 Die normative Implikation koranischer Diskursgattungen
	1.3 Der diachronische Textzugang

	2. Die historische Bedingtheit der normativen Ordnung: Strafjustiz im Verhältnis von Glauben und Vernunft
	2.1 Von der Textkanonisierung zur Norm
	2.2 Normensetzung und Macht der Tradition
	2.3 Die Strafnorm als Erfüllungsgestalt weltlicher Gerechtigkeit
	2.4 Der Körper als Zeuge der Strafe
	2.5 Zur monotheistischen Genealogie

	3. Im Spannungsfeld von Rationalität und Mythos
	3.1 Die Macht der Öffentlichkeit
	3.2 Mythos und rationale Begründung

	4. Schluss
	Literaturverzeichnis

