»ZE23« (Mei Xue) in China
Eine Reflexion tber die Schonheitslehre
im chinesischsprachigen Raum

Zhuofei Wang

Der Weg der Schonheitslehre in China

Historisch gesehen ist Asthetik ein Konzept, das erst Ende des 19. Jahrhunderts in
China eingefithrt wurde und dort seit dem 20. Jahrhundert weit verbreitet ist. Un-
ter dem direkten Einfluss der europiischen Asthetik der Neuzeit, wurde der Be-
griff »Asthetik« auf Chinesisch als »32£%« (Mei Xue) (Schénheitslehre)’ begriindet.
Es handelt sich also um eine Lehre, die sich mit dem Thema des Schénen auseinan-
dersetzt. Bis heute spielt dieser Begriitndungsansatz eine dominante Rolle fiir das
Verstindnis von Asthetik im chinesischsprachigen Raum. Im Folgenden gebe ich
zunichst einen kurzen Uberblick iiber den Ursprung der Asthetik als Schénheitsleh-
re in China und die reprisentativen Theorien dieser Richtung in den verschiedenen
Phasen.

1873 verdffentlichte Ernst Faber (1839-1899), ein deutscher Missionar in China,
ein Buch auf Chinesisch mit dem Titel »fEE£24% & « (Deguo Xuexiao Lunliie)
(Kurzdarstellung der Schulen in Deutschland). In diesem Buch wurden die aka-
demischen Disziplinen der deutschen Universititen in vier Kategorien eingeteilt:
Theologie, Rechtswissenschaft, Geisteswissenschaft und Medizinwissenschaft. Die
Asthetik wurde der Geisteswissenschaft zugeschrieben. Ihre Aufgabe war es, die
Form des Schénen zu behandeln, d.h. zu erkliren, worin das Schéne liegt (Nie
2009: 650). Fabers Studie gilt als die fritheste Abhandlung zur Asthetik in der bis-
her vorliegenden chinesischen Literatur (ebd.). Im »Z& /i F##« (Ying-Han Cidian)
(Englisch-Chinesischen Worterbuch) aus dem Jahr 1875, herausgegeben von #RIZ#T
(Tan Daxuan), wurde das Konzept der Asthetik als der Weg der Unterscheidung von
Schonheit und Bésem interpretiert (ebd.: 649). Eine frithe mafigebliche Erklirung
der Asthetik findet sich im enzyklopadischen chinesischen Worterbuch »&i« (Ci

1 Die deutschen Ubersetzungen der chinesischen Titel, Konzepte und Zitate stammen von der
Autorin, sofern nicht anders angegeben.

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Okzidentalisierung und Transkulturation

Yuan) (Quelle der Worter) aus dem Jahr 1915, das von FE#IZE (Lu Erkui) herausge-
geben wurde. Die Asthetik wurde definiert als die Lehre von den Prinzipien und
Wirkungen dessen, was vom gewdhnlichen Verstand als schon angesehen wird. Im
» T B2 F L« (Zhexue Cidian) (Worterbuch der Philosophie) von 1926, zusammen-
gestellt von #£/7i% (Fan Bingqing), wurde der Begriff der Asthetik aufgenommen.
Hier wurde die Asthetik als eine Lehre vom Wesen und von den Gesetzen der
Schénheit im weitesten Sinne bestimmt. Dieses Worterbuch gilt als das erste Wor-
terbuch der Philosophie im modernen China und markiert auch eine fachliche
Anerkennung der chinesischen Ubersetzung der Asthetik als Schonheitslehre (ebd.:
653).

T B4 (Wang Guowei) (1877-1927) gilt als einer der Pioniere, die zu Beginn
des 20. Jahrhunderts das europiische isthetische Denken systematisch in China
einfithrten und damit einen fundamentalen Beitrag zur frithen Ubertragung der
Schoénheitslehre leisteten (Gao 2013: 4f.). In seiner Abhandlung » 5 22/ N\&# #« (Zhe-
xue Xiaocidian) (Das kleine Worterbuch der Philosophie) von 1902 erklirte er: »Ein
Asthetiker ist einer, der die Prinzipien der Schénheit der Dinge behandelt.« (zit. in
Huang 2000: 0.S.). Die Anregung zu seiner Forschung kam hauptsichlich von den
asthetischen Ideen Immanuel Kants, Friedrich Schillers, Arthur Schopenhauers
und Friedrich Nietzsches. Im Rahmen einer Schonheitslehre verwendete Wang
die Konzepte dieser Denkfiguren wie Interesselosigkeit, Genie, Form und Spiel,
um die Geschichte der chinesischen Asthetik und der chinesischen Literatur neu
zu interpretieren. Darunter nimmt das Konzept der Interesselosigkeit einen be-
sonders zentralen Platz in seiner theoretischen Konstruktion ein. In einem seiner
reprisentativen dsthetischen Werke »4[ #8253« (Hongloumeng Pinglun) (Kom-
mentar zum Traum von der Roten Kammer) bestimmte Wang die Interesselosigkeit
als eine Lebenseinstellung, die dem Leiden der Realitit widersteht und individuelle
Wiinsche tiberwindet. Auf dieser Grundlage sei es die Aufgabe der Kiinste (hier
hauptsichlich Poesie, Drama und Roman), den Menschen zu helfen, sich vom
Kampf um das Eigeninteresse des Lebens zu distanzieren, um voriibergehenden
Frieden und Harmonie zu erreichen (Wang 1987: 36).

Durch »ZFEEZ K5« (Mei Xue Da Tao Lun) (Asthetische Debatten um das We-
sen der Schénheit) in den 1950er und frithen 1960er Jahren und »FE£23 1« (Mei Xue
Re) (Der aufklirerisch wirkende dsthetische Boom), der nach der Kulturrevolution
von 1978 bis 1988 aufkam, wurde das Paradigma der Asthetik als Schonheitslehre in
China weiter gefestigt.

Von den 1950er bis zu den frithen 1960er Jahren entstand in dsthetischen Kreisen
in China eine weitreichende Debatte itber das Wesen der Schonheit. Daraus gingen
vier reprisentative Ansichten hervor:

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zhuofei Wang: » 3222« (Mei Xue) in China

1. Schonheit ist objektiv und typisch.
- Vertreter: /3 (Cai Yi);
2. Schonheit ist die Einheit von Objektivitit und Sozialitit.
- Vertreter: Z5{% /% (Li Zehou);
3. Schonheit ist die Einheit von Subjektivitit und Objektivitit.
- Vertreter: A7 (Zhu Guanggian);
4. Schoénheit ist vollig subjektiv.
- Vertreter: (55¢ (Lii Ying), i1 A8 %2 (Gao Ertai) (Gao 2013: 7f.).

In dieser Debatte mit der Férderung der sozialistischen Ideologie als Hintergrund
setzte sich schlieflich die zweite Ansicht durch. Aus ihr entwickelte sich » B ¥ 32 £ «
(Shijian Meixue) (Praktische Asthetik), die in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts eine beherrschende Stellung in China einnahm. Zhangs Auffassung ist hierfiir
reprasentativ:

»Die Herausbildung der Schonheit gilt als Produkt der [menschlichen] Praxis.
Das Wesen der Schonheit ist dementsprechend als Vergegenstindlichung der
menschlichen Wesenskrifte anzusehen.« (Zhang 2011: 247)

Ein zentrales Konzept der Praktischen Asthetik ist die Humanisierung der Natur,
deren theoretische Grundlage auf die marxistische Philosophie der Praxis zuriick-
geht, die das Augenmerk auf die sozialen Aktivititen des Menschen legt. Z=% /& (Li
Zehou) (1930-2021), der Vertreter der Praktischen Asthetik, wies darauf hin, dass
das Konzept der Humanisierung der Natur ein konkreter Ausdruck oder eine Um-
setzung der marxistischen Philosophie der Praxis in der Asthetik ist (tatsichlich
nicht nur in der Asthetik). Das heifdt, die Essenz und Wurzel der Schénheit stammt
aus der menschlichen Praxis, die den Eigenschaften und Formen bestimmter objek-
tiver Dinge Schonheit verleiht und sie letztendlich zu dsthetischen Objekten macht.
Dies ist eine dsthetische Sichtweise der subjektivistischen Philosophie der Praxis
oder der anthropologischen Ontologie (Li 1994: 462f.). Die Praktische Asthetik erfiillt
einerseits das Bediirfnis der Befreiung des Subjektes im Zuge der Modernisierung
Chinas seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts (Zeng 2012: 7). Andererseits wird
sie bei ndherer Betrachtung von einer seit der europidischen Moderne vorherrschen-
den asthetischen Sichtweise geprigt, die grundsitzlich durch eine Ausrichtung auf
die subjektive Vorherrschaft gegeniiber der Natur und Umwelt gekennzeichnet ist
und daher einen integralen Teil »einer umfassenden Konzeption von moderner Sub-
jektivitit« bildet (Ott 1998: 228).

Von 1978 bis 1988 entstand nach der Kulturrevolution in China eine ideologische
Befreiungsbewegung. Aus Hass und Angst vor der zerstorerischen Kulturrevolution
wurde die Philosophie des Kampfes kritisiert und aufgegeben.

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.

167


https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Okzidentalisierung und Transkulturation

»In diesem Zusammenhang wurde die Asthetik als Metapher behandelt, die al-
le sozialen und intellektuellen Kréifte absorbierte, die durch die Zentrifugalkraft
einer starren politischen Ideologie ausgestoRen worden waren.« (Gao 2013: 17)

So entstand in der chinesischen Gesellschaft ein dsthetischer Boom. Die Asthetik
wurde damit zu einem 6ffentlichen Diskurs (ebd.), dessen Thema es war, Schon-
heit und Harmonie als Alternative zur Philosophie des Kampfes zu foérdern. In die-
sem Zusammenhang trat die Erforschung der Schonheit in eine neue Phase ein.
Als Ergebnis entstand »FlI 53522 #i« (Hexiemei Xueshuo) (Lehre der harmonischen
Schénheit), deren Ansatz direkt von der Asthetik Georg Wilhelm Friedrich Hegels
beeinflusst wurde. Thr Begriinder JA2R#¥ (Zhou Laixiang) (1929-2011) ist folgender
Auffassung:

»Das Wesen der Schonheit gilt als Harmonie, die mit einer Ubereinstimmung von
Mensch und Natur, Subjekt und Objekt, Rationalitat und Sinnlichkeit, Freiheit und
Notwendigkeit, ZweckmaRigkeit der menschlichen Praxis und Gesetzmafligkeit
der gegenstiandlichen Welt verbunden ist.« (Zhou 1984: 73)

Was dabei als schon, also als sinnlich wohltuend empfunden wird, ist auf »das sinn-
liche Scheinen der Idee« (Hegel 1842: 151) zuriickzufithren. Von diesem Standpunkt
ausgehend konzentriert sich die dsthetische Forschung auf eine von oben nach un-
ten verlaufende Vorgehensweise, also auf die Beurteilung eines bestimmten Objek-
tes nach einem vorgegebenen, idealistischen Konzept von Schénheit.

Wihrend des dsthetischen Booms setzte sich die Praktische Asthetik fort und
erweiterte ihren Blick auf traditionelle chinesische Kunst und Literatur. In dieser
Periode war das radikale Werk von Z2{% )2 (Li Zehou), »FEMYEFE« (Me De Licheng)
(Der Weg des Schonen), in aller Munde. In diesem Buch wird die Jahrtausende an-
dauernde Geschichte der chinesischen Asthetik als Geschichte des Schonen charak-
terisiert. Aufgrund dessen werden der Aufstieg und die Entwicklung der traditio-
nellen Kunstformen wie Malerei, Skulptur, Architektur, Literatur und Kalligrafie in
verschiedenen chinesischen Epochen dargestellt. Die Wirkung dieses Buches war
so grof, dass von 1981 bis 1984 etwa 200.000 Exemplare gedruckt wurden. Ein wei-
teres wichtiges Werk von 7% (Zhu Guangqian) — »543% 2 f#« (Tan Mei Shu Jian)
(Briefe iiber die Schonheit) wurde von 1980 bis 1984 viermal mit einer Gesamtauflage
von 195.000 Exemplaren nachgedruckt.

Seit der Jahrhundertwende, insbesondere vor und nach dem 18. Internationa-
len Kongress fiir Asthetik in Peking (2010) haben sich international verbreiteten is-
thetische Theorien wie die Umweltisthetik von Arnold Berleant und Allen Carlson,
die Alltagsisthetik von Mike Featherstone und Wolfgang Welsch sowie die Somis-
thetik von Richard Shusterman in China weiterentwickelt. Diese Theorien, die die
Vielfalt der sinnlichen Wahrnehmung férdern sollten, werden jedoch im chinesisch-

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zhuofei Wang: » 3222« (Mei Xue) in China

sprachigen Raum weitgehend im Rahmen einer Schénheitslehre von der Schénheit
interpretiert.

Unter den aktuell in China weit verbreiteten dsthetischen Theorien ist »F: #3522«
(Shengtai Mei Xue) (Okologische Asthetik) (im Folgenden wird der Begriff »Okods-
thetik« verwendet) besonders erwihnenswert. Als gegenwirtige Form der Naturis-
thetik im Zuge der Umweltethikdebatte wurde diese Lehre erstmals in den 1990er
Jahren von chinesischen Forscher*innen programmatisch eingefithrt und steht
seitdem immer mehr im Fokus der chinesischen Asthetikforschung. Sie gilt als eine
Revision der Praktischen Asthetik, die in China seit der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts populir ist. An ein anthropozentrisches Weltbild ankniipfend, betrachtet
die Praktische Asthetik den Menschen als MaR aller Dinge und als Zentrum der
Welt; sie zeichnet sich durch eine Ausrichtung auf die menschliche Vorherrschaft
gegeniiber den Naturgegenstinden aus und verstirkt damit die Entzweiung von
Mensch und Natur. Hingegen widmet sich die Okoisthetik einem griindlichen Wie-
deraufbau der Mensch-Natur-Beziehung im zeitgendssischen Kontext, um eine
Moglichkeit zu eréffnen, das instrumentelle Verhiltnis zur Natur in ein partner-
schaftliches zu verwandeln. Ausgehend davon versuchen die Okoasthetiker*innen,
die Eingebundenheit des Menschen in die Natur in den Mittelpunkt zu riicken,
um einen mit der Riicksichtnahme auf die Natur innig verbundenen moralisch-
asthetischen Stellenwert auszudriicken.

Die Okoisthetik gilt oft als Fortsetzung der Umweltisthetik, die sich seit den
1970er Jahren zuerst in der englischsprachigen Welt entwickelt (Li 1994: 53) und
deren Ausgangspunkt im Bewusstsein einer zunehmenden Zerstorung der natirli-
chen Umwelt durch die gravierenden Eingriffe seitens des Menschen besteht (ebd.:
54). Die okodsthetische Forschung wird meist auf Grundlage der Umweltésthetik
durchgefiihrt. Aus diesem Grund wird die Okoisthetik sogar als »eine &kologisch
orientierte Umweltisthetik« bezeichnet (Cheng 2015: 119). Sowohl die Okoasthetik
als auch die Umweltisthetik legen Wert auf die zeitgendssische Rekonstruktion
eines dsthetischen Mensch-Natur-Beziehungsgefiiges, um eine Vers6hnungsmog-
lichkeit der beiden Seiten zu offenbaren. Ein wesentlicher Unterschied zeigt sich
jedoch in ihren theoretischen Ansitzen.

Nehmen wir als Beispiel die Forschung von Arnold Berleant (*1932), der als ei-
ner der bislang bedeutendsten Umweltisthetiker gilt. Seine Theorie legt Wert auf
die essentielle Rolle der sinnlichen Wahrnehmung wie z.B. Empfindung, Emotion,
Imagination und Intuition in der umweltbezogenen dsthetischen Erfahrung. In die-
sem Zusammenhang wird die Umgebung im Wesentlichen »als eine nahtlose Ein-
heit von Orten, Organismen und Wahrnehmungen« bestimmt (Berleant 2012: 10).
Es handelt sich nicht um ein den Menschen umgebendes geografisches Feld, son-
dern um »einen dynamischen natiirlichen Prozess, an dem das Leben aller Dinge
teilhat« (Wang 2016: 144). Die Voraussetzung fiir einen isthetischen Zugang zu die-
sem prozessualen, ganzheitlichen System ist das leibliche Eintauchen. In diesem

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.

169


https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Okzidentalisierung und Transkulturation

Sinne ist der Umweltisthetik eine urspriingliche aisthetische Dimension inhirent.
Die Betonung der stindigen Wechselwirkung zwischen Mensch und Umwelt stellt
eine Revision des kontemplativen isthetischen Ansatzes dar, »wonach ein interes-
seloses Wohlgefallen beim Anschauen eines schénen Objektes in den Fokus gestellt
wird« (ebd.).

Im Folgenden méchte ich einen Blick auf einige zentrale Thesen der Okoisthe-
tik werfen. Bei $4 Z£{~ (Zeng Fanren) wird die Okoisthetik vor allem als »eine ideale
existenzialphilosophische Lehre [angesehen], die nach einer 6kologischen Gesetz-
mafligkeit strebt« (ebd.: 145). Von diesem Ausgangspunkt aus geht er auf das Kon-

zept »Schonheit der Natur« ein:

»Wenn man den Begriff »Schénheit der Natur<unter dem Gesichtspunkt einer as-
thetischen Okoexistenzlehre betrachtet, kann man grundsatzlich festhalten: Die-
jenigen Gegenstinde, die im Einklang mit der Integritit des Okosystems stehen
und zugleich einer Verbesserung der Oko-Existenz des Menschen férderlich sind,
werden dann als schon empfunden.« (Zeng 2002: 5)

Im Gegensatz hierzu betrachtet #R 1A (Xu Hengchun) die Okoisthetik als Teil ei-
ner Okodisziplin, welche die Verschmelzung von Natur- und Geisteswissenschaften
darstellt. Die Aufgabe der Okoisthetik bestehe darin, »eine Resonanzerfahrung des
Menschen in der Natur« (Xu 2000: 119) zu untersuchen. Auf dieser Grundlage ent-
wickelte er das Konzept »Okoschénheit«:

»lch sehe >Okoschénheit< als eine entscheidende Kategorie der Okoasthetik
an. Diese Okoschénheit entsteht aus einer harmonischen Interaktion zwischen
Mensch und Natur. Darin spiegeln sich vor allem die Teilhabe des Subjektes sowie
seine Abhangigkeit von der Mitwelt wider.« (Ebd.)

In dhnlicher Weise erforscht ZIZIH (Liu Yanshun) die Erfahrung des Schénen an-
hand der 6kologischen Verbundenheit des Menschen:

»Die Grundidee [der Okoasthetik] ist, dass die 6kologische Zerstorung die Exis-
tenz der Schénheit bedroht. Die Ubereinstimmung von Mensch und verschiede-
nen Okoelementen hingegen vermittelt ein Gefiihl von Schénheit.« (Liu 2011: 176)

Fiir B2 18 (Chen Wangheng) »soll jede Existenzerscheinung der Natur (inklusive
dem Menschen) als selbststindig, mit einem Charakter der Subjekthaftigkeit, vor-
ausgesetzt werden« (Wang 2016: 145). Daraus folgerte er: »Falls das Okosystem in
seiner Okologie gut erhalten ist und Freude hervorrufen kann, wird es als schén an-
gesehen.« (Cheng 2001:10)

Die oben genannten 6kologisch orientierten dsthetischen Thesen zeigen weit-
gehend eine Ambivalenz in ihren Ansitzen. Einerseits legen sie Gewicht auf die
Bedeutung der leiblichen Einbettung des Menschen in die ihn umgebende Welt,
was ein wesentliches Merkmal der in der zeitgendssischen Umweltbewegung ent-

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zhuofei Wang: » 3222« (Mei Xue) in China

wickelten Naturisthetik widerspiegelt. Andererseits neigen sie dazu, sich auf eine
geschmackliche Bewertung der Natur- und Umweltschonheit zu beschrinken, so
dass sich der Einfluss der in der europdischen Neuzeit entwickelten Urteilsisthetik,
die eine kritische Distanz zwischen Subjekt und Objekt voraussetzt, erkennen lisst.

Selbst die aktuellen Uberlegungen der chinesischen Wissenschaftler*innen
zu diesen Studien verbleiben immer noch im Rahmen der frihmodernen euro-
paischen Asthetik. Beispielsweise wies F{#f (Zhang Qiqun) in seinem Artikel
»E B Ay (1 BB 148 4G 2« (Shijian Mei Xue Weishenmo Zouxiang Zhongjie)
(Warum geht die >Praktische Asthetik< zu Ende?) darauf hin, dass die Praktische
Asthetik in der Tat eine dsthetische Lehre ist, die auf dem Marx-Hegelschen phi-
losophischen Paradigma basiert. Insbesondere Hegels Metaphysik hatte einen
entscheidenden Einfluss auf die Entwicklung ihrer Grundkonzepte und Kernthe-
sen. Trotzdem enthilt der Grundansatz der Praktischen Asthetik kein wirklich
logisches Argument und bleibt somit weit hinter der methodischen Ebene von
Hegels Doktrin zuriick (Zhang 2009:0.8.).

Die Interpretation von Asthetik als Schénheitslehre basiert nicht auf chinesi-
schen oder fernostlichen Perspektiven, sondern entspricht zunichst den frithmo-
dernen isthetischen Priferenzen in Europa. Daher weichen die erzielten Ergebnis-
se unweigerlich von der chinesischen Tradition ab. Sie kénnen kaum als chinesische
Asthetik im eigentlichen Sinne angesehen werden, sondern verkdrpern bestenfalls
» S22 H B« (Mei Xue Zai Zhongguo) (Schonheitslehre in China) (Gao 2013: 2).

Einige westliche Forscher*innen, die sowohl mit europiischen als auch chinesi-
schen Kulturtraditionen vertraut sind, haben den auf Schénheit beruhenden Ansatz
der chinesischen Asthetik stark kritisiert. In der Einleitung zur deutschen Ausgabe
von Li Zehous Werk »32 {9 fE#2« (Me De Licheng) (Der Weg des Schénen) weist Karl-
Heinz Pohl darauf hin, dass in der chinesischen Asthetik die zentralen dsthetischen
Phinomene nicht das Schone, sondern das Ausgewogene (he) und das Natiirlich-
Spontane (ziran) sind (Li 1992: 10). Frangois Jullien argumentierte ebenfalls, dass der
Fokus der chinesischen Kunst nicht die Darstellung des Schonen sei. Fiir einen/eine
chinesische/n Kiinstler*in sei das Schéne nur als eine unter mehreren dsthetischen
Wirkungen anzusehen (Jullien 2005: 276). In der chinesischen Kunst wird ein Ge-
genstand dsthetisch gelobt, weil er eine sich stindig erneuernde, die phinomenale
Welt durchziehende Lebenskraft zum Vorschein bringt. Rolf Elberfeld betrachtet die
traditionelle chinesische Asthetik vor allem als eine Lehre, die auf einer Resonanz-
Ethik basiert. In diesem Zusammenhang besteht das Konzept der Resonanz (Ying)
aus drei Elementen:

»1. das antwortende Eingehen auf eine Sache, 2. die Zusage auf eine Sache hin, 3.
dasresonierende Aufgehenin einer Sache. Aus diesen drei Momenten konstituiert
sich ein Sollen, das sich aus konkreten Zusammenhangen ergibt.« (Elberfeld 2017:
279)

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.

m


https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Okzidentalisierung und Transkulturation

Nach Elberfeld erfolgt der Vollzug des antwortenden Resonierens im chinesischen
Kontext primdr in einer leiblichen Erfahrung, die gleichzeitig untrennbar mit dem
Geistigen des Menschen verbunden ist (ebd.: 279f.). Die Asthetik widmet sich in-
sofern nicht dem Schénen, sondern eher einer leiblich-geistig fassbaren Resonanz-
struktur, die die Ubereinstimmungsverhiltnisse zwischen Mensch und Natur, zwi-
schen Mensch und Gesellschaft, zwischen Mensch und Selbst darstellt und somit die
Ganzheit von Mensch und Welt offenbart.

Jenseits des Modells der Schdonheitslehre

In der Tat gibt es die bisher diskutierten isthetischen Probleme nicht nur im chine-
sischsprachigen Raum, sondern auch weitgehend in verschiedenen auflereuropii-
schen Kulturriumen. Seit dem 18. Jahrhundert wurde die Asthetik als ein wesentli-
cher Bestandteil des erkenntnistheoretischen Projekts auf dem Gebiet der europii-
schen Philosophie entwickelt (vgl. Elberfeld 2022:109-138). Dabei steht:

»der Begriff der Schonheit als Ordnungsprinzip der Geschichte im Zentrum, der
aber selbst erst im Rahmen des aufklarerischen Vernunftprojekts seinen ganzen
und durchschlagenden Sinn erhilt.« (ebd.: 124)

Mit der weltweiten Ausbreitung »klassischer< Quellen und Texte« (ebd.: 109) aus
den europdischen geisteswissenschaftlichen Studien ab dem 19. Jahrhundert hin-
terlie§ auch der Begriindungsansatz des Asthetikmodells, bei dem Schénheit als
zentrales Thema aufgegriffen wird, einen tiefgreifenden Einfluss auf isthetische
Konzeptionen in aulereuropiischen Kulturrdumen. Neben China wird das Asthe-
tische beispielsweise in Japan und Indien auch als Schénheit (jap. bi, ind. saundarya)
interpretiert. Dementsprechend wird die Asthetik dort auch als Schénheitslehre
(jap. bigaku, ind. saundarya-sastra) bezeichnet. Diese Ubertragung fithrte dazu, dass
die urspriingliche Bedeutung der Asthetik, nimlich aisthesis, welche die sinnliche
Wahrnehmung bezeichnet, im Verstindnis dieses Konzepts nicht enthalten war
(Elberfeld 2000: 11f.). So entstand in mehreren auflereuropiischen Kulturriumen
»eine klare Trennung zwischen den Bedeutungen >Lehre vom Schénen< und >Sinn-
lichkeit« (ebd.: 12). Im Gegensatz dazu ist in der westlichen Welt die Verbindung
zwischen Schoénheitslehre und aisthesis nie gebrochen.” Vielmehr kann diese Ver-
bindung »je nach Definition betont oder ausgeblendet werden« (ebd.). Auch in
der westlichen Neuzeit, als die Schénheitslehre vorherrschte, wurde die Untersu-
chung der Sinnlichkeit nicht aus dem Pantheon der Asthetik ausgeschlossen. Bei

2 Eine retrospektive Studie iber die westliche Verflechtungsgeschichte von Philosophie und
aisthesis findet sich in Rolf Elberfelds Artikel »Philosophie und dsthetische Praxis« (Elberfeld
2017:172—181).

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zhuofei Wang: » 3222« (Mei Xue) in China

Baumgarten, Kant, Feuerbach, Herder und Nietzsche finden sich die Diskurse iiber
Sinnlichkeit. Besonders seit dem 20. Jahrhundert spiegelt sich in Bereichen wie
phinomenologischer Asthetik, Somisthetik, Alltagsisthetik, Medienisthetik und
Umweltisthetik die Verflochtenheit der Schénheitslehre und der Lehre von der
Sinnlichkeit deutlicher wider.

Die Rezeption der Asthetik ausschlieflich als Schénheitslehre fithrte dazu, dass
jene dsthetischen Phinomene, die itber die Grenze des Schénen hinausgehen, gro3-
tenteils vernachlissigt oder ausgeschlossen wurden. Diese Phinomene konnen je-
doch in engem Zusammenhang mit den eigenen Traditionen stehen und heutzu-
tage in den jeweiligen Kulturriumen nach wie vor eine prominente Stellung ein-
nehmen. Beispielsweise ist der Sanskrit-Begriff »Rasa« ein Kernkonzept der indi-
schen Asthetik, das vom Hinduismus beeinflusst wurde. Etymologisch ist Rasa nicht
schénheitsorientiert, sondern bezeichnet ein mysteriéses, siifSes Gefithl. Im Bereich
der Asthetik bezieht sich Rasa auf ein tiefes, unbeschreibliches Gefiihl der Begeiste-
rung, Freude und Befriedigung, das durch Kunstformen wie Poesie und Tanzdrama
hervorgerufen wird. Ein weiteres Beispiel: In der japanischen Tradition legt die ds-
thetische Erfahrung besonderen Wert auf das buddhistisch geprigte Konzept Wabi-
Sabi. Beth Kempton erklarte:

»Wabi-Sabi isteng verkniipft mit der Art Schénheit, die uns an die Verganglichkeit
allen Lebens erinnert. Dies lasst sich auf die drei Daseinsmerkmale im Buddhis-
mus zuriickfithren: Mujo ([...] Unbestindigkeit), Ku ([..] Leidhaftigkeit) und Ki ([...]
Nicht-Selbst, die Einheit allen Seins).« (Kempton 2018: 32)

Dem Buddhismus folgend erinnert uns Wabi-Sabi an das unvollkommene Wesen
des Lebens (einschliefilich des Menschen selbst) und lehrt uns, Unbestindigkeit,
Unperfektheit und Unvollendetheit in einem positiven Licht zu erfahren (ebd.: 33).
Dabei geht es um das Gefithl eines perfekten Moments in einer unvollkommenen
Welt (ebd.: 18). Jedoch ist es schwierig, eine klare Definition von Wabi-Sabi zu ge-
ben, denn es handelt sich eher um einen Praxisbezug der Befindlichkeit in Umge-
bung: »Erst wenn Sie es am eigenen Leib erfahren, wissen Sie wirklich, worum es
geht.« (ebd.:16)

Durch Vergleiche konnen wir feststellen, dass sich die dsthetische Weise von
Welterschliefdung und -gestaltung in Ostasien von jener in Europa unterscheidet.
All dies fithrt dazu, dass Reichweite und Schwerpunkt des Asthetischen in euro-
piischen und ostasiatischen Kulturtraditionen nicht notwendigerweise kompati-
bel sind. In diesem Zusammenhang wies Elberfeld auf die Notwendigkeit hin, die
isthetischen Kategorien und die Kunstkriterien aus Fernost auf der Grundlage ei-
ner induktiv-heuristischen Untersuchung der chinesischen und japanischen klas-
sischen Texte neu zu interpretieren (Elberfeld 2022). Auch der japanische Philosoph
Aoki Takao betonte die Bedeutung der Einbeziehung auereuropiischer Perspekti-
ven in die Auseinandersetzung mit ostasiatischer Asthetik und Kunst:

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.

173


https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Okzidentalisierung und Transkulturation

»The contemporary aesthetic consciousness and arts of East Asia were notably
shaped by their cultural exchanges with Western Europe, especially after the
middle of the 19" century. [..] Moreover, we must also consider the historical
and regional integrity and diversity of the various cultures of East Asia. [..] It is
necessary to appreciate both the commonalities between the various cultures of
these regions, as well as the unique differences of each region.« (Aoki 2019: 0.S.)

Gegenwartige interkulturelle Asthetik und
das asthetische Konzept » Atmosphare«

Wittgenstein kritisierte das essentialistische Denken in seinem spiten Werk Philo-
sophische Untersuchungen (1953). Dem Essentialismus zufolge gibt es immer Gemein-
samkeiten zwischen verschiedenen Phinomenen, die mit demselben Wort ausge-
driickt werden kénnen (Majetschak 2019: 87). Wittgenstein kritisierte diesen essen-
tialistischen Ansatz, indem er feststellte, dass unterschiedliche Phinomene keine
Gemeinsamkeiten aufweisen miissen, sondern »miteinander in verschiedenen Wei-
sen verwandt« sind (Wittgenstein 2003: 65). Wittgenstein nennt diese phinomena-
le Verwandtschaft »Familiendhnlichkeit«. Entsprechend dieser Ansicht gibt es kein
absolut Identisches in der Welt, sondern nur »ein kompliziertes Netz von Ahnlich-
keiten, die einander iibergreifen und kreuzen« (ebd.: 66). Aus dieser Perspektive bil-
den isthetische Phinomene aus verschiedenen Kulturen auch ein Netzwerk, das
durch Familiendhnlichkeit gekennzeichnet ist. Im Zentrum stehen nicht mehr die
essentialistisch geprigten Wesensmerkmale des Schonen, sondern die Verflochten-
heit, das Zusammenspiel und der Ubergang in Bezug auf isthetische Gegenstinde,
Handlungen und Konzepte.

Im Sammelband Komparative Asthetik von 2001 fasste Elberfeld die zeitgendssi-
schen Aufgaben der interkulturellen Asthetik folgendermafien zusammen:

»Die Inhalte [..der interkulturellen Asthetik] beziehen sich nicht nur auf die Theo-
riebildung, sondern zunichst darauf, wahrzunehmen, was in der eigenen und in
der anderen Tradition unter>Schonheits, »dsthetischer Erfahrung<und den>Kiins-
tencverstanden wird. Bei der kontrastierenden Betrachtung kann sich herausstel-
len, dafdin den Traditionen unterschiedliche Einteilungen und Gewichtungen die-
ser Phinomene vorgenommen wurden, die nicht miteinander kompatibel sein
missen.« (Elberfeld 2001: 14)

Nach dieser Ansicht besteht die Absicht einer interkulturellen Asthetik nicht nur in
der Konstruktion allgemeiner dsthetischer Theorien, sondern auch in empirischen
Feldforschungen von 4sthetischen Praktiken in jeweiligen Kulturen. Demnach um-

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zhuofei Wang: » 3222« (Mei Xue) in China

fassen die relevanten Themenfelder einen Vergleich der Verstindnisse von istheti-
schen Kernphinomenen (Schénheit, dsthetische Erfahrung, Kiinste usw.) in unter-
schiedlichen Traditionen, die sowohl Kompatibles als auch Inkompatibles darstel-
len.

Aus historischer Sicht ist jede kulturelle Struktur keine autonome, in sich ge-
schlossene Sphire, denn sie beruht immer auf einem Austausch zwischen Kultur-
rdumen. Die Besonderheitjeder Kultur fithrt zur Notwendigkeit einer interkulturel-
len Kommunikation. Die Interkulturalitit widmet sich daher dem Zusammenleben,
Verstehen und Kommunizieren von unterschiedlichen Kulturtraditionen. Gerade
im Zeitalter der Globalisierung ist es offensichtlich unrealistisch, einen dsthetischen
Entwurf zu entwickeln, der vom Einfluss anderer Kulturen unabhingig ist. Damit
sich die chinesische Asthetik neu in globaler Perspektivierung aufstellen kann, muss
sie sich zunichst der Giiltigkeit und Reichweite eines auf der Schénheitslehre beru-
henden Ansatzes der Asthetik bewusst sein. Um sich nicht in der Verwestlichung zu
verlieren, ist dabei entscheidend, dass bei der Konstruktion einer dsthetischen Kon-
zeption die Rezeption von nicht-nativen Theorien einerseits nicht von dem eigenen
Kontext losgeldst wird und andererseits zur Einfithrung der eigenen Tradition in
den interkulturellen Austausch beitragt.

Ich mochte diesen Aufsatz abschliefRen, indem ich das jingst entwickelte dsthe-
tische Konzept »Atmosphire« vorstelle. Obwohl dieses Konzept von europiischen
Wissenschaftler*innen (Gernot Bohme, Hermann Schmitz, Jean-Paul Thibaud,
Tonino Griffero, Mddalina Diaconu u.a.) entwickelt wurde und aktuell hauptsich-
lich im westlichen Raum?® verwendet wird, kann es in der Tat einen Ansatz fiir
die Entwicklung einer zeitgemiflen interkulturellen Asthetik liefern und damit
zur Rekonstruktion der chinesischen Asthetik in einem zeitgendssischen Kontext
beizutragen. Zu verstehen ist der hier ins Auge gefasste Begriff »Asthetik« weder im
Sinne der Kantischen Urteilsisthetik noch einer auf Kunst ausgerichteten Lehre.
Vielmehr handelt es sich um die »Aisthetik«, nimlich die Theorie der Sinnlichkeit
im weiteren Sinne, die weitgehend an die Renaissance der urspriinglichen Bedeu-
tung der Asthetik als einer Lehre von der sinnlichen Wahrnehmung ankniipft. Als
primir wahrgenommener Gegenstand betrifft Atmosphire nicht ein Einzelding
oder ein rein subjektives Empfinden, sondern ein vom Wahrnehmenden und Wahr-
genommenen gemeinsam konstituiertes Quasi-Objekt, das sich durch dsthetische
Wirkungen wie Unklarheit, Unsicherheit, Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit

3 Ein typisches Beispiel hierfiir ist das »International Ambiances Network« (https://www.amb
iances.net/), das Forschung, Design, Lehre und kiinstlerische Aktivitidten im Bereich der ar-
chitektonischen und stiadtischen Atmosphare fordern soll. Das Netzwerk hat derzeit mehr
als 1.000 Mitglieder und mehr als 30 Teams. Die meisten Studien werden jedoch in einem
westlichen Kontext durchgefiihrt.

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.

175


https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/

176

Okzidentalisierung und Transkulturation

auszeichnet und von einer bestimmten emotionalen Qualitit durchdrungen ist.
Als ubiquitire Phinomene iiben Atmosphiren einen fundamentalen Einfluss auf
unsere Lebenserfahrungen aus. Es ist unmdglich, dass wir uns von ihren Kriften
befreien, da selbst der Verlust der Atmosphiren auch eine Art der Atmosphire ist
(Bohme 2013: 29).

Mit dem Zisthetischen Konzept der Atmosphire riickt die Befindlichkeit des
Menschen in jeweiligen Umgebungen in den Vordergrund der isthetischen Be-
trachtung. Als Zwischensein stellt Atmosphire die gegenseitige Abhingigkeit und
Verflochtenheit zwischen Wahrnehmendem und Wahrgenommenem dar. Hier
geht die dsthetische Diskussion iiber den zumeist auf die Erfahrung und Refle-
xion von Schénheit fixierten Blickwickel herkommlicher Urteilsdsthetik hinaus
und stellt die Wechselwirkung zwischen einem ganzheitlichen Spiiren und den
jeweiligen Umgebungsqualititen in den Vordergrund. Der Fokus der Asthetik liegt
nun auf der Frage: In welcher Umgebung befinden wir uns und wie erleben wir am
eigenen Leib die von ihr ausstrahlenden Atmosphiren? Dariiber hinaus macht es
die Quasi-Objektivitit von Atmosphiren moglich, diese auch zu produzieren. An
dieser Stelle wird eine praktische Dimension in die dsthetische Betrachtung dieses
Konzepts einbezogen. Dabei handelt es sich vor allem darum, bestimmten Gegen-
stinden bestimmte Eigenschaften zu verleihen, um den affektiven Zustand des
Wahrnehmenden zu beeinflussen (Bshme 2001: 53). Die Grenze des Asthetischen
muss sich daher enorm erweitern.

Die Einfithrung des Begriffs »Atmosphire« erschliefit einerseits das kritische
Potenzial, sich dem zu sehr auf »Urteil«, »Reden« oder »Konversation« konzen-
trierten dsthetischen Modell entgegenzustellen (Bohme 2013: 23). In diesem Modell
wurden jene Phinomene weitgehend ignoriert, die zwischen Subjekt und Objekt,
Sichtbarem und Unsichtbarem, Form und Formlosigkeit, Leere und Fiille, Anwe-
senheit und Abwesenheit liegen, prozesshaft, wechselhaft und verginglich sind und
erst in ihrer Ganzheit wahrgenommen werden. Andererseits trigt dieses Konzept
zur Erneuerung der Prinzipien und Methoden einer interkulturell orientierten
Asthetik bei. Bei kulturellen Atmosphiren handelt es sich um jene Befindlichkei-
ten, die die komplexe Einheit von Sinnlichkeit, Affektivitit und Spiritualitit unter
verschiedenen Bedingungen (historisch, geografisch, ethnisch, ethisch, politisch,
religiés usw.) darstellen und dadurch ihre jeweiligen kulturellen Herkiinfte und
Identititen offenbaren. Ausgehend von einer Distanzierung von Debatten iiber
Zentrismen (Eurozentrismus, Japan-Zentrismus, Sino-Zentrismus usw.) und der
Anerkennung der Wertgleichheit von kulturellen Atmosphiren widmet sich die
interkulturelle Asthetik den Wechselbeziehungen zwischen isthetischen Objek-
ten/Umfeldern, isthetischen Handlungen und &sthetischen Wahrnehmungen in
verschiedenen Traditionen sowie deren familiiren Ahnlichkeiten (Kompatibilitit,
Inkompatibilitit, Ubergang, Verflechtung).

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zhuofei Wang: » 3222« (Mei Xue) in China

Das isthetische Konzept der Atmosphire fiigt sich ausgezeichnet in die dstheti-
sche Tradition Ostasiens bzw. Chinas ein. Wihrend die europiische dsthetische Tra-
dition weitgehend visuell geprigt wurde, was zu einer Reihe von verwandten philo-
sophischen Termini fithrte: Konzept, Urteil, Reflexion, Einsicht usw., wurden poeti-
sche und lyrische Ausdrucksweisen, die das vollstindige Eintauchen in die Welt wi-
derspiegeln, in der ostasiatischen Asthetik machtvoll entwickelt. Wenn Vision mehr
auf Substanz und Entitit abzielt, betrifft Leiblichkeit eher Ereignis und Prozess.
Im chinesischen Denken kénnen Rhythmen und Melodien des Lebens nicht durch
einzelne Sinne wie Sehen und Horen erfasst werden. So betont #F (Laozi) (. Jh.
v. Chr.), dass der grofie Klang unhérbaren Ton hat (Wang 2011: 116). In dhnlicher
Weise weist T-f# (Wang Wei) (415-453) auf die Begrenztheit des Sehens hin — das
Auge kann das, was es sieht, aufgrund der Grenzen seines Sichtfeldes nicht voll-
stindig erfassen (Zong/Wang 1985: 7). Nur wenn man »mithilfe innerlicher und du-
Rerlicher Ubung und Bildung« (Zhu 2020: 72) iiber einzelne Sinneseindriicke hin-
ausgeht und mit ganzem Leib/Herzen mit der Umwelt in Kontakt tritt, kann man
die Ubereinstimmung von inneren Lebensrhythmen und duferen Rhythmen spii-
ren und schlief3lich »das urspriinglich Gesamthafte« (ebd.: 73) erfassen.

In dem Bestreben, die leibliche Existenz des Menschen in die Auflenwelt zu in-
tegrieren, fungieren Emotionen als Bindeglied. In diesem Zusammenhang tauchte
eine weit verbreitete Auffassung in der altchinesischen Asthetik auf, nimlich »emo-
tionale Bewegtheit beim Erfiihlen der Dinge« (Zhu 2020: 53). Es handelt sich darum,
dass sich die Stimmungen des Menschen mit der Aufienwelt indern (ebd.: 57). Diese
emotionalen Reaktionen kommen schlieflich im Kunstwerk zum Ausdruck (ebd.).
In diesem Zusammenhang haben Emotionen nicht mehr mit rein inneren Gemiits-
zustinden zu tun. Im Gegenteil, der Ursprung jeder Emotion lisst sich auf die An-
regung »durch Eindriicke der Aulenwelt« (ebd.: 53) zuriickfiithren. Die sinnliche In-
teraktion mit der Umgebung wird stets von einer emotionalen Reaktion wie Liebe,
Hass, Freude, Wut, Trauer und Freude begleitet. Daraus l4sst sich ableiten, dass die
Welterfahrung im chinesischen Kontext grundsaitzlich als atmosphdrisch anzusehen
ist.

Dariiber hinaus wird der Begriff »Landschaft« in der chinesischen Sprache mit
» B « (Feng Jing) (Wind und Szene), » B« (Feng Guang) (Wind und Licht), »/E i«
(Feng Mao) (Wind und Aussehen), » &1« (Feng Tu) (Wind und Erde), » @&« (Feng
Qing) (Wind und Stimmung) usw. wiedergegeben. Da der Wind wesentlich etwas
Atmosphirisches ist, steht die Landschaft im chinesischen Kontext im Zusammen-
hang mit einer riumlich sich ausgiefdenden Atmosphire (Linck 2017: 123). Entspre-
chend ist das Erleben der Landschaft primir nicht visuell ausgerichtet, sondern viel-
mehr gesamtleiblich.

Das Atmosphirische offenbart auch den wesentlichen Charakter der traditio-
nellen chinesischen Kunst, die auf der Phinomenologie des »3&« (Qi) basiert. Als
Kernbegriff der chinesischen intellektuellen Tradition hat »3&« (Qi) keine direkte

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.

171


https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Okzidentalisierung und Transkulturation

Entsprechung in der europiischen Geistesgeschichte. Im Grunde ist »3&.« (Qi) nicht
mit Substanz oder Stoff im Sinne der modernen Physik gleichzusetzen. Stattdes-
sen betrifft es eine ewige schopferische Kraft, die alle Wesen und Dinge innerhalb
des kosmischen Systems durchdringt. »Es gibt bei Qi kein Innen noch Aufien, da
es das ist, was in innigster Dichte alles zusammenhilt.« (Elberfeld 2018: 98f.) » ¥«
(Qi) macht die kontinuierliche Transformation des Lebens moglich: Geburt, Wachs-
tum, Reife, Altern und Vergehen. Insofern ist »5&« (Qi) fiir die Existenz aller Dinge
und Wesen entscheidend. Seine Bedeutung geht itber den bestimmten Kulturraum
hinaus und erreicht die kosmologische Ebene.

Die chinesische Malerei wird auf Grundlage des Konzepts des »%« (Qi) ent-
wickelt, sodass der Kunsttheoretiker #i#if (Xie He) (479-502) »5RERE B« (Qi
Yun Sheng Dong) (atmendes Reimen, lebendige Bewegung*) als das wichtigste
Grundprinzip der Malerei definierte. »In dieser Maxime wird das Qi, das in eine
bestimmte Schwingung gebracht wird, verbunden mit der lebendigen Bewegung.«
(ebd.: 99) Auf dieser Grundlage steht das Schéne nicht im Fokus eines chinesischen
Bildes. Es geht eher darum, eine sich stindig erneuernde, lebendige Atmosphire
zum Vorschein zu bringen, wie etwa bei Guo Xis Werk » 7% [E« (Zao Chun Tu)
(Vorfrithling, 1072), die eine frithmorgendliche Berglandschaft im Nebel zeigt.
Der Maler strebt nicht danach, die Welt in ihrem stabilen Zustand abzubilden.
Stattdessen zeichnet er eine Welt, die sich in einem kontinuierlich transformati-
ven Prozess befindet, sodass die Formen der Dinge gleichzeitig auftauchen und
verschwinden. Die Berglandschaft erscheint sowohl verborgen als auch manifest
in dem Sinne, dass sie unerschopflich fesselnd ist. So ergibt sich eine Atmosphire,
die unbestimmt und unendlich wirkt. Dementsprechend ist die Art und Weise,
wie dieses Bild wahrgenommen wird, nicht mehr auf eine rein visuelle Betrach-
tung beschrinkt, sondern beruht auf den »qi-sinnlichen Resonanzen, die sich
ganzkorperlich manifestieren« (ebd.: 99).

Die Komplexitit der Atmosphirenerfahrungen deckt eine Vielfalt der Lebenser-
fahrungen auf, die nie abschliefRend dargestellt werden konnen. Aus diesem Grund
erhebt das dsthetische Konzept der Atmosphire keinerlei Alleindeutungsanspruch,
sondern entwickelt einen eigenen Ansatz, der wiederum fiir andere Formen der is-
thetischen Ansitze nicht zu unterschitzen ist. Die fiir die westliche Asthetiktradi-
tion lange Zeit bedeutsame Frage »Was ist Schonheit?« scheint hier kaum Sinn zu
machen. Es geht eher darum, wie die Wirklichkeiten des Asthetischen in jeweiligen
Kulturatmosphiren bzw. Kulturbefindlichkeiten konstruiert werden und wie die in-
terkulturellen Atmosphiren aus deren Wechselwirkung entstehen.

4 Deutsche Ubersetzung in Elberfeld 2018: 99.

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zhuofei Wang: » 3222« (Mei Xue) in China

Literaturverzeichnis®

Aoki, Takao (2019): Concept paper for the round table »The Transformation and In-
tegrity of East Asian Aesthetics and Artistic Cultures: A double comparative per-
spective of East and West, and of intercultural trajectories within East Asia it-
self«, 21st International Congress for Aesthetics in Belgrade.

Berleant, Arnold (2012): The Aesthetics of Environment, Philadelphia: Temple Uni-
versity Press.

Béhme, Gernot (2001): Aisthetik: Vorlesungen iiber Asthetik als allgemeine Wahr-
nehmungslehre, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Béhme, Gernot (2013): Atmosphire: Essays zur neuen Asthetik, Berlin: Suhrkamp
Verlag.

Chen, Wangheng (2001): »Okoisthetik und ihre philosophische Grundlage« [chin.],
in: Zeitschrift der Shanxi Normal Universitit 2, S. 5-10.

Cheng, Xiangzhan (2015): »Ausblick auf die Okoisthetik« [chin.], in: Seeking Truth
1, S. 119-122.

Elberfeld, Rolf (2000): »Komparative Asthetik — Eine Hinfithrung, in: Rolf Elber-
feld/Giinter Wohlfart (Hg.), Komparative Asthetik. Kiinste und isthetische Er-
fahrungen zwischen Asien und Europa, Kéln: edition, chora, S. 9-25.

Elberfeld, Rolf (2017): Philosophieren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer
transformativen Phinomenologie, Freiburg i.Br./Miinchen: Verlag Karl Alber.

Elberfeld, Rolf (2017): »Philosophie und dsthetische Praxis«, in: Rolf Elberfeld/Stefan
Krankenhagen (Hg.), Asthetische Praxis als Gegenstand und Methode kultur-
wissenschaftlicher Forschung, Paderborn: Wilhelm Fink Verlag, S. 171-189.

Elberfeld, Rolf (2018): »Die Kraft der Bilder im Horizont intersensorischer Seherfah-
rungen in Europa und Ostasien, in: Sergej Seitz/Anke Granef’/Georg Stenger
(Hg.), Facetten gegenwirtiger Bildtheorie. Interkulturelle und interdisziplinire
Perspektiven, Wiesbaden: Springer Verlag, S. 90-102.

Elberfeld, Rolf (2022): »Geburten des >Okzidents< aus dem Geist europiischer Ge-
schichtsschreibungen. Uberlegungen zur Méglichkeit >zukiinftiger Vergangen-
heit«, in: Birgit Mersmann/Hauke Ohls (Hg.), Okzidentalismen. Projektionen
und Reflexionen des Westens in Kunst, Asthetik und Kultur, Bielefeld: tran-
script, S. 109-138.

Gao, Jianping (2013): Die zeitgendssische Transformation der Asthetik: Kultur,
Stadt, Kunst [chin.], Baoding: Hebei University Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1842): Vorlesungen iiber die Asthetik I, Berlin:
Duncker und Humblot.

5 Die Titel der Aufsatze, die mit »chin.« gekennzeichet sind, wurden von der Autorin ins Deut-
sche Ubersetzt.

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Okzidentalisierung und Transkulturation

Huang, Xingtao (2000): Der Begriff der Asthetik und die fritheste Ubertragung der
westlichen Asthetik in China: Ein Kompendium iiber die Herkunft neuer Begrif-
fe im modernen China [chin.], http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C
7100013FLS_all.html [letzter Zugriff am 28.01.2022].

Jullien, Frangois (2005): Das grof3e Bild hat keine Form oder Vom Nicht-Objekt durch
Malerei: Essay iiber Deontologisierung, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Kempton, Beth (2018): Wabi-Sabi. Die japanische Weisheit fiir ein perfekt unperfek-
tes Leben, Koln: Bastei Liibbe AG.

Li, Xinfu (1994): »Zur Okoisthetik« [chin.], in: Nanking Sozialwissenschaft 12,
S. 53—58.

Li, Zehou (1992): Der Weg des Schénen. Wesen und Geschichte der chinesischen Kul-
tur und Asthetik, hg. von Karl-Heinz Pohl/Gudrun Wacker, Freiburgi.Br.: Verlag
Herder.

Li, Zehou (1994): Gesammelte Schriften der letzten zehn Jahre von Li Zehou — Der
Weg des Schonen [chin.], Hefei: Anhui Education Publishing House.

Linck, Gudula (2017): Yin und Yang. Die Suche nach Ganzheit im chinesischen Den-
ken, Freiburg i.Br.: Verlag Herder.

Liu, Xie/Fan, Wenlan (Hg.) (1958): Wenxin Diaolong Zhu (Anmerkungen zu »Wenxin
Diaolong«) [chin.], Peking: Renmin Wenxue Chubanshe.

Liu, Yanshun (2011): »Uber Leib, Riumlichkeit und Zeitlichkeit der Okoisthetik«
[chin.], in: Zeitschrift der Henan Normal University 3, S. 176—-179.

Majetschak, Stefan (2019): Wittgenstein und die Folgen, Stuttgart: ].B. Metzler.

Nie, Changshun (2009): »Die Geschichte der chinesischen Ubersetzung des Begriffs
Asthetik in der Frithmoderne« [chin.], in: Journal of Wuhan University (Huma-
nities Edition) 6, S. 649—653.

ott, Konrad (1998): »Naturisthetik, Umweltethik, Okologie und Landschaftsbewer-
tung. Uberlegungen zu einem spannungsreichen Verhiltnis«, in: Werner Theo-
bald (Hg.), Integrative Umweltbewertung, Heidelberg et al.: Springer Verlag,
S. 221-248.

Schmidt-Glintzer, Helwig (1999): Geschichte der chinesischen Literatur: von den An-
fingen bis zur Gegenwart, Miinchen: Verlag C.H. Beck.

Wang, Bi (2011): Laozi Daodejing Zhu (Anmerkungen zum »Daodejing« von Laozi)
[chin.], Peking: Zhonghua Shuju.

Wang, Guowei (1987): Ausgewihlte Asthetische Essays von Wang Guowei [chin.],
Changsha: Hunan People’s Publishing House.

Wang, Zhuofei (2016): »Naturisthetik, in: Konrad Ott/Jan Dierks/Lieske Voget-Kle-
schin (Hg.), Handbuch Umweltethik, Stuttgart: J. B. Metzler, S. 142-147.

Wittgenstein, Ludwig/Schulte, Joachim (Hg.) (2003): Philosophische Untersuchun-
gen. Auf der Grundlage der kritisch-genetischen Edition neu herausgegeben,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html

Zhuofei Wang: » 3222« (Mei Xue) in China

Xu, Hengchun (2000): Zur Okoisthetik [chin.], Xi'an: Shaanxi People’s Education
Press.

Zeng, Fanren (2002): »Aus der Sicht der 4sthetischen Okoexistenzlehre im postmo-
dernen Kontext« [chin.], in: Zeitschrift der Shanxi Normal University 3, S. 5-16.

Zeng, Fanren (2012): »Reflexion der frithmodernen deutschen Asthetik und der ge-
genwirtigen chinesischen Asthetik: Der Perspektivwechsel von der Praktischen
Asthetik zur Okoasthetik« [chin.], in: Theoretische Studie in Literatur und Kunst
1, S. 4-9.

Zhang, Hui (2011): »Zur Aktualitit der chinesischen Okoisthetik« [chin.], in: Fach-
zeitschrift der Technischen Universitit Wuhan (Ausgabe der Sozialwissen-
schaft) 4, S. 247-250.

Zhang, Qiqun (2009): »Warum geht die >Praktische Asthetik< zu Ende?« [chin.]
www.guohuajia.net/app/17-view-1759.shtml [letzter Zugriff am 28.1.2022]

Zhou, Laixiang (1984): Schénheit bedeutet Harmonie [chin.], Guiyang: Guizhou
People’s Publishing House.

Zhu, Zhirong (2020): Philosophie der chinesischen Kunst, Berlin: LIT Verlag.

Zong, Bing/Wang, Wei (1985): Hua Shanshui Xu & Xu Hua (Vorwort zum Berg-Was-
ser-Malen & Traktat iiber Malerei) [chin.], Peking: Remin Meishu Chubanshe.

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838461990-007 - am 14.02.2028, 22:13:48.



https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

