
»美學« (Mei Xue) in China

Eine Reflexion über die Schönheitslehre

im chinesischsprachigen Raum

Zhuofei Wang

Der Weg der Schönheitslehre in China

Historisch gesehen ist Ästhetik ein Konzept, das erst Ende des 19. Jahrhunderts in

China eingeführt wurde und dort seit dem 20. Jahrhundert weit verbreitet ist. Un-

ter dem direkten Einfluss der europäischen Ästhetik der Neuzeit, wurde der Be-

griff »Ästhetik« auf Chinesisch als »美學« (Mei Xue) (Schönheitslehre)1 begründet.
Es handelt sich also um eine Lehre, die sichmit demThema des Schönen auseinan-

dersetzt. Bis heute spielt dieser Begründungsansatz eine dominante Rolle für das

Verständnis von Ästhetik im chinesischsprachigen Raum. Im Folgenden gebe ich

zunächst einenkurzenÜberblicküberdenUrsprungderÄsthetik als Schönheitsleh-

re in China und die repräsentativenTheorien dieser Richtung in den verschiedenen

Phasen.

1873 veröffentlichte Ernst Faber (1839–1899), ein deutscher Missionar in China,

ein Buch auf Chinesisch mit dem Titel »德國學校論略« (Deguo Xuexiao Lunlüe)
(Kurzdarstellung der Schulen in Deutschland). In diesem Buch wurden die aka-

demischen Disziplinen der deutschen Universitäten in vier Kategorien eingeteilt:

Theologie, Rechtswissenschaft, Geisteswissenschaft undMedizinwissenschaft. Die

Ästhetik wurde der Geisteswissenschaft zugeschrieben. Ihre Aufgabe war es, die

Form des Schönen zu behandeln, d.h. zu erklären, worin das Schöne liegt (Nie

2009: 650). Fabers Studie gilt als die früheste Abhandlung zur Ästhetik in der bis-

her vorliegenden chinesischen Literatur (ebd.). Im »英漢辭典« (Ying-Han Cidian)
(Englisch-ChinesischenWörterbuch) aus dem Jahr 1875, herausgegeben von譚達軒
(TanDaxuan), wurde das Konzept der Ästhetik als derWeg der Unterscheidung von

Schönheit und Bösem interpretiert (ebd.: 649). Eine frühe maßgebliche Erklärung

der Ästhetik findet sich im enzyklopädischen chinesischen Wörterbuch »辭源« (Ci

1 Die deutschen Übersetzungen der chinesischen Titel, Konzepte und Zitate stammen von der

Autorin, sofern nicht anders angegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Okzidentalisierung und Transkulturation

Yuan) (Quelle der Wörter) aus dem Jahr 1915, das von陸爾奎 (Lu Erkui) herausge-

geben wurde. Die Ästhetik wurde definiert als die Lehre von den Prinzipien und

Wirkungen dessen, was vom gewöhnlichen Verstand als schön angesehen wird. Im

»哲學辭典« (Zhexue Cidian) (Wörterbuch der Philosophie) von 1926, zusammen-
gestellt von樊炳清 (Fan Bingqing), wurde der Begriff der Ästhetik aufgenommen.

Hier wurde die Ästhetik als eine Lehre vom Wesen und von den Gesetzen der

Schönheit im weitesten Sinne bestimmt. Dieses Wörterbuch gilt als das erste Wör-

terbuch der Philosophie im modernen China und markiert auch eine fachliche

Anerkennung der chinesischenÜbersetzung der Ästhetik als Schönheitslehre (ebd.:

653).

王國維 (Wang Guowei) (1877–1927) gilt als einer der Pioniere, die zu Beginn

des 20. Jahrhunderts das europäische ästhetische Denken systematisch in China

einführten und damit einen fundamentalen Beitrag zur frühen Übertragung der

Schönheitslehre leisteten (Gao 2013: 4f.). In seiner Abhandlung »哲學小辭典« (Zhe-
xue Xiaocidian) (Das kleine Wörterbuch der Philosophie) von 1902 erklärte er: »Ein

Ästhetiker ist einer, der die Prinzipien der Schönheit der Dinge behandelt.« (zit. in

Huang 2000: o.S.). Die Anregung zu seiner Forschung kam hauptsächlich von den

ästhetischen Ideen Immanuel Kants, Friedrich Schillers, Arthur Schopenhauers

und Friedrich Nietzsches. Im Rahmen einer Schönheitslehre verwendete Wang

die Konzepte dieser Denkfiguren wie Interesselosigkeit, Genie, Form und Spiel,

um die Geschichte der chinesischen Ästhetik und der chinesischen Literatur neu

zu interpretieren. Darunter nimmt das Konzept der Interesselosigkeit einen be-

sonders zentralen Platz in seiner theoretischen Konstruktion ein. In einem seiner

repräsentativen ästhetischen Werke »紅樓夢評論« (Hongloumeng Pinglun) (Kom-
mentar zum Traum von der Roten Kammer) bestimmte Wang die Interesselosigkeit

als eine Lebenseinstellung, die dem Leiden der Realität widersteht und individuelle

Wünsche überwindet. Auf dieser Grundlage sei es die Aufgabe der Künste (hier

hauptsächlich Poesie, Drama und Roman), den Menschen zu helfen, sich vom

Kampf um das Eigeninteresse des Lebens zu distanzieren, um vorübergehenden

Frieden und Harmonie zu erreichen (Wang 1987: 36).

Durch »美學大討論« (Mei Xue Da Tao Lun) (Ästhetische Debatten um das We-

sen der Schönheit) in den 1950er und frühen 1960er Jahren und »美學熱« (Mei Xue
Re) (Der aufklärerisch wirkende ästhetische Boom), der nach der Kulturrevolution

von 1978 bis 1988 aufkam,wurde das Paradigma der Ästhetik als Schönheitslehre in

China weiter gefestigt.

Vonden 1950er bis zuden frühen 1960er Jahren entstand in ästhetischenKreisen

in China eine weitreichende Debatte über dasWesen der Schönheit. Daraus gingen

vier repräsentative Ansichten hervor:

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zhuofei Wang: »美學« (Mei Xue) in China 167

1. Schönheit ist objektiv und typisch.

- Vertreter:蔡儀 (Cai Yi);

2. Schönheit ist die Einheit von Objektivität und Sozialität.

- Vertreter:李澤厚 (Li Zehou);

3. Schönheit ist die Einheit von Subjektivität und Objektivität.

- Vertreter:朱光潛 (Zhu Guangqian);

4. Schönheit ist völlig subjektiv.

- Vertreter:呂熒 (Lü Ying),高爾泰 (Gao Ertai) (Gao 2013: 7f.).

In dieser Debatte mit der Förderung der sozialistischen Ideologie als Hintergrund

setzte sich schließlichdie zweiteAnsichtdurch.Aus ihr entwickelte sich »實踐美學«
(Shijian Meixue) (Praktische Ästhetik), die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhun-

derts eine beherrschende Stellung inChina einnahm.Zhangs Auffassung ist hierfür

repräsentativ:

»Die Herausbildung der Schönheit gilt als Produkt der [menschlichen] Praxis.

Das Wesen der Schönheit ist dementsprechend als Vergegenständlichung der

menschlichen Wesenskräfte anzusehen.« (Zhang 2011: 247)

Ein zentrales Konzept der Praktischen Ästhetik ist die Humanisierung der Natur,

deren theoretische Grundlage auf die marxistische Philosophie der Praxis zurück-

geht, die das Augenmerk auf die sozialen Aktivitäten desMenschen legt.李澤厚 (Li

Zehou) (1930–2021), der Vertreter der Praktischen Ästhetik, wies darauf hin, dass

das Konzept der Humanisierung der Natur ein konkreter Ausdruck oder eine Um-

setzung der marxistischen Philosophie der Praxis in der Ästhetik ist (tatsächlich

nicht nur in der Ästhetik). Das heißt, die Essenz undWurzel der Schönheit stammt

aus dermenschlichen Praxis, die denEigenschaften und Formenbestimmter objek-

tiver Dinge Schönheit verleiht und sie letztendlich zu ästhetischenObjektenmacht.

Dies ist eine ästhetische Sichtweise der subjektivistischen Philosophie der Praxis

oderder anthropologischenOntologie (Li 1994: 462f.).DiePraktischeÄsthetik erfüllt

einerseits das Bedürfnis der Befreiung des Subjektes im Zuge der Modernisierung

Chinas seit der zweitenHälftedes 20. Jahrhunderts (Zeng2012: 7).Andererseitswird

sie bei näherer Betrachtung von einer seit der europäischenModerne vorherrschen-

den ästhetischen Sichtweise geprägt, die grundsätzlich durch eine Ausrichtung auf

die subjektive Vorherrschaft gegenüber der Natur und Umwelt gekennzeichnet ist

unddaher einen integralenTeil »einerumfassendenKonzeptionvonmodernerSub-

jektivität« bildet (Ott 1998: 228).

Von 1978 bis 1988 entstand nach der Kulturrevolution in China eine ideologische

Befreiungsbewegung.AusHass undAngst vor der zerstörerischenKulturrevolution

wurde die Philosophie des Kampfes kritisiert und aufgegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Okzidentalisierung und Transkulturation

»In diesem Zusammenhang wurde die Ästhetik als Metapher behandelt, die al-

le sozialen und intellektuellen Kräfte absorbierte, die durch die Zentrifugalkraft

einer starren politischen Ideologie ausgestoßen worden waren.« (Gao 2013: 17)

So entstand in der chinesischen Gesellschaft ein ästhetischer Boom. Die Ästhetik

wurde damit zu einem öffentlichen Diskurs (ebd.), dessen Thema es war, Schön-

heit und Harmonie als Alternative zur Philosophie des Kampfes zu fördern. In die-

sem Zusammenhang trat die Erforschung der Schönheit in eine neue Phase ein.

Als Ergebnis entstand »和諧美學說« (Hexiemei Xueshuo) (Lehre der harmonischen
Schönheit), deren Ansatz direkt von der Ästhetik Georg Wilhelm Friedrich Hegels

beeinflusst wurde. Ihr Begründer週來祥 (Zhou Laixiang) (1929–2011) ist folgender

Auffassung:

»DasWesen der Schönheit gilt als Harmonie, die mit einer Übereinstimmung von

Mensch undNatur, Subjekt undObjekt, Rationalität und Sinnlichkeit, Freiheit und

Notwendigkeit, Zweckmäßigkeit der menschlichen Praxis und Gesetzmäßigkeit

der gegenständlichen Welt verbunden ist.« (Zhou 1984: 73)

Was dabei als schön, also als sinnlichwohltuend empfundenwird, ist auf »das sinn-

liche Scheinen der Idee« (Hegel 1842: 151) zurückzuführen. Von diesem Standpunkt

ausgehend konzentriert sich die ästhetische Forschung auf eine von oben nach un-

ten verlaufende Vorgehensweise, also auf die Beurteilung eines bestimmten Objek-

tes nach einem vorgegebenen, idealistischen Konzept von Schönheit.

Während des ästhetischen Booms setzte sich die Praktische Ästhetik fort und

erweiterte ihren Blick auf traditionelle chinesische Kunst und Literatur. In dieser

Periode war das radikaleWerk von李澤厚 (Li Zehou), »美的歷程« (Me De Licheng)
(Der Weg des Schönen), in aller Munde. In diesem Buch wird die Jahrtausende an-

dauernde Geschichte der chinesischen Ästhetik als Geschichte des Schönen charak-

terisiert. Aufgrund dessen werden der Aufstieg und die Entwicklung der traditio-

nellen Kunstformen wie Malerei, Skulptur, Architektur, Literatur und Kalligrafie in

verschiedenen chinesischen Epochen dargestellt. Die Wirkung dieses Buches war

so groß, dass von 1981 bis 1984 etwa 200.000 Exemplare gedruckt wurden. Ein wei-

teres wichtigesWerk von朱光潛 (ZhuGuangqian) – »談美書簡« (TanMei Shu Jian)
(Briefe überdie Schönheit)wurde von 1980bis 1984 viermalmit einerGesamtauflage

von 195.000 Exemplaren nachgedruckt.

Seit der Jahrhundertwende, insbesondere vor und nach dem 18. Internationa-

len Kongress für Ästhetik in Peking (2010) haben sich international verbreiteten äs-

thetische Theorien wie die Umweltästhetik von Arnold Berleant und Allen Carlson,

die Alltagsästhetik von Mike Featherstone und Wolfgang Welsch sowie die Somäs-

thetik von Richard Shusterman in China weiterentwickelt. Diese Theorien, die die

Vielfalt der sinnlichenWahrnehmung fördern sollten,werden jedoch imchinesisch-

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zhuofei Wang: »美學« (Mei Xue) in China 169

sprachigen Raumweitgehend im Rahmen einer Schönheitslehre von der Schönheit

interpretiert.

(Shengtai Mei Xue) (Ökologische Ästhetik) (im Folgenden wird der Begriff »Ökoäs-

thetik« verwendet) besonders erwähnenswert. Als gegenwärtige Form der Naturäs-

thetik im Zuge der Umweltethikdebatte wurde diese Lehre erstmals in den 1990er

Jahren von chinesischen Forscher*innen programmatisch eingeführt und steht

seitdem immermehr im Fokus der chinesischen Ästhetikforschung. Sie gilt als eine

Revision der Praktischen Ästhetik, die in China seit der zweitenHälfte des 20. Jahr-

hunderts populär ist. An ein anthropozentrisches Weltbild anknüpfend, betrachtet

die Praktische Ästhetik den Menschen als Maß aller Dinge und als Zentrum der

Welt; sie zeichnet sich durch eine Ausrichtung auf die menschliche Vorherrschaft

gegenüber den Naturgegenständen aus und verstärkt damit die Entzweiung von

Mensch undNatur.Hingegenwidmet sich dieÖkoästhetik einemgründlichenWie-

deraufbau der Mensch-Natur-Beziehung im zeitgenössischen Kontext, um eine

Möglichkeit zu eröffnen, das instrumentelle Verhältnis zur Natur in ein partner-

schaftliches zu verwandeln. Ausgehend davon versuchen die Ökoästhetiker*innen,

die Eingebundenheit des Menschen in die Natur in den Mittelpunkt zu rücken,

um einen mit der Rücksichtnahme auf die Natur innig verbundenen moralisch-

ästhetischen Stellenwert auszudrücken.

Die Ökoästhetik gilt oft als Fortsetzung der Umweltästhetik, die sich seit den

1970er Jahren zuerst in der englischsprachigen Welt entwickelt (Li 1994: 53) und

deren Ausgangspunkt im Bewusstsein einer zunehmenden Zerstörung der natürli-

chen Umwelt durch die gravierenden Eingriffe seitens des Menschen besteht (ebd.:

54). Die ökoästhetische Forschung wird meist auf Grundlage der Umweltästhetik

durchgeführt. Aus diesem Grund wird die Ökoästhetik sogar als »eine ökologisch

orientierte Umweltästhetik« bezeichnet (Cheng 2015: 119). Sowohl die Ökoästhetik

als auch die Umweltästhetik legen Wert auf die zeitgenössische Rekonstruktion

eines ästhetischen Mensch-Natur-Beziehungsgefüges, um eine Versöhnungsmög-

lichkeit der beiden Seiten zu offenbaren. Ein wesentlicher Unterschied zeigt sich

jedoch in ihren theoretischen Ansätzen.

Nehmen wir als Beispiel die Forschung von Arnold Berleant (*1932), der als ei-

ner der bislang bedeutendsten Umweltästhetiker gilt. Seine Theorie legt Wert auf

die essentielle Rolle der sinnlichenWahrnehmung wie z.B. Empfindung, Emotion,

Imaginationund Intuition inderumweltbezogenenästhetischenErfahrung. Indie-

sem Zusammenhang wird die Umgebung im Wesentlichen »als eine nahtlose Ein-

heit von Orten, Organismen und Wahrnehmungen« bestimmt (Berleant 2012: 10).

Es handelt sich nicht um ein den Menschen umgebendes geografisches Feld, son-

dern um »einen dynamischen natürlichen Prozess, an dem das Leben aller Dinge

teilhat« (Wang 2016: 144). Die Voraussetzung für einen ästhetischen Zugang zu die-

sem prozessualen, ganzheitlichen System ist das leibliche Eintauchen. In diesem

Unterdenaktuell inChinaweit verbreitetenästhetischenTheorien ist »生態美學«

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Okzidentalisierung und Transkulturation

Sinne ist der Umweltästhetik eine ursprüngliche aisthetische Dimension inhärent.

Die Betonung der ständigen Wechselwirkung zwischen Mensch und Umwelt stellt

eine Revision des kontemplativen ästhetischen Ansatzes dar, »wonach ein interes-

selosesWohlgefallen beim Anschauen eines schönen Objektes in den Fokus gestellt

wird« (ebd.).

Im Folgenden möchte ich einen Blick auf einige zentrale Thesen der Ökoästhe-

tik werfen. Bei曾繁仁 (Zeng Fanren) wird die Ökoästhetik vor allem als »eine ideale

existenzialphilosophische Lehre [angesehen], die nach einer ökologischen Gesetz-

mäßigkeit strebt« (ebd.: 145). Von diesem Ausgangspunkt aus geht er auf das Kon-

zept »Schönheit der Natur« ein:

»Wenn man den Begriff ›Schönheit der Natur‹ unter dem Gesichtspunkt einer äs-

thetischen Ökoexistenzlehre betrachtet, kannman grundsätzlich festhalten: Die-

jenigen Gegenstände, die im Einklang mit der Integrität des Ökosystems stehen

und zugleich einer Verbesserung der Öko-Existenz des Menschen förderlich sind,

werden dann als schön empfunden.« (Zeng 2002: 5)

Im Gegensatz hierzu betrachtet徐恆醇 (Xu Hengchun) die Ökoästhetik als Teil ei-

nerÖkodisziplin,welche dieVerschmelzung vonNatur- undGeisteswissenschaften

darstellt. Die Aufgabe der Ökoästhetik bestehe darin, »eine Resonanzerfahrung des

Menschen in der Natur« (Xu 2000: 119) zu untersuchen. Auf dieser Grundlage ent-

wickelte er das Konzept »Ökoschönheit«:

»Ich sehe ›Ökoschönheit‹ als eine entscheidende Kategorie der Ökoästhetik

an. Diese Ökoschönheit entsteht aus einer harmonischen Interaktion zwischen

Mensch undNatur. Darin spiegeln sich vor allem die Teilhabe des Subjektes sowie

seine Abhängigkeit von der Mitwelt wider.« (Ebd.)

In ähnlicher Weise erforscht劉彥順 (Liu Yanshun) die Erfahrung des Schönen an-

hand der ökologischen Verbundenheit des Menschen:

»Die Grundidee [der Ökoästhetik] ist, dass die ökologische Zerstörung die Exis-

tenz der Schönheit bedroht. Die Übereinstimmung von Mensch und verschiede-

nen Ökoelementen hingegen vermittelt ein Gefühl von Schönheit.« (Liu 2011: 176)

Für陳望衡 (Chen Wangheng) »soll jede Existenzerscheinung der Natur (inklusive

demMenschen) als selbstständig, mit einem Charakter der Subjekthaftigkeit, vor-

ausgesetzt werden« (Wang 2016: 145). Daraus folgerte er: »Falls das Ökosystem in

seiner Ökologie gut erhalten ist und Freude hervorrufen kann,wird es als schön an-

gesehen.« (Cheng 2001: 10)

Die oben genannten ökologisch orientierten ästhetischen Thesen zeigen weit-

gehend eine Ambivalenz in ihren Ansätzen. Einerseits legen sie Gewicht auf die

Bedeutung der leiblichen Einbettung des Menschen in die ihn umgebende Welt,

was ein wesentliches Merkmal der in der zeitgenössischen Umweltbewegung ent-

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zhuofei Wang: »美學« (Mei Xue) in China 171

wickelten Naturästhetik widerspiegelt. Andererseits neigen sie dazu, sich auf eine

geschmackliche Bewertung der Natur- und Umweltschönheit zu beschränken, so

dass sich der Einfluss der in der europäischenNeuzeit entwickeltenUrteilsästhetik,

die eine kritischeDistanz zwischen Subjekt undObjekt voraussetzt, erkennen lässt.

Selbst die aktuellen Überlegungen der chinesischen Wissenschaftler*innen

zu diesen Studien verbleiben immer noch im Rahmen der frühmodernen euro-

päischen Ästhetik. Beispielsweise wies 章啟群 (Zhang Qiqun) in seinem Artikel

»實踐美學’為什麼走向終結?« (Shijian Mei Xue Weishenmo Zouxiang Zhongjie)
(Warum geht die ›Praktische Ästhetik‹ zu Ende?) darauf hin, dass die Praktische

Ästhetik in der Tat eine ästhetische Lehre ist, die auf dem Marx-Hegelschen phi-

losophischen Paradigma basiert. Insbesondere Hegels Metaphysik hatte einen

entscheidenden Einfluss auf die Entwicklung ihrer Grundkonzepte und Kernthe-

sen. Trotzdem enthält der Grundansatz der Praktischen Ästhetik kein wirklich

logisches Argument und bleibt somit weit hinter der methodischen Ebene von

Hegels Doktrin zurück (Zhang 2009: o.S.).

Die Interpretation von Ästhetik als Schönheitslehre basiert nicht auf chinesi-

schen oder fernöstlichen Perspektiven, sondern entspricht zunächst den frühmo-

dernen ästhetischen Präferenzen in Europa. Daher weichen die erzielten Ergebnis-

se unweigerlich von der chinesischen Tradition ab. Sie können kaumals chinesische

Ästhetik im eigentlichen Sinne angesehen werden, sondern verkörpern bestenfalls

»美學在中國« (Mei Xue Zai Zhongguo) (Schönheitslehre in China) (Gao 2013: 2).
Einigewestliche Forscher*innen, die sowohlmit europäischen als auch chinesi-

schenKulturtraditionen vertraut sind,habenden auf Schönheit beruhendenAnsatz

der chinesischen Ästhetik stark kritisiert. In der Einleitung zur deutschen Ausgabe

von Li ZehousWerk »美的歷程« (MeDe Licheng) (DerWegdes Schönen)weist Karl-
Heinz Pohl darauf hin, dass in der chinesischen Ästhetik die zentralen ästhetischen

Phänomene nicht das Schöne, sondern das Ausgewogene (he) und das Natürlich-

Spontane (ziran) sind (Li 1992: 10). François Jullien argumentierte ebenfalls, dass der

Fokus der chinesischenKunst nicht dieDarstellung des Schönen sei. Für einen/eine

chinesische/n Künstler*in sei das Schöne nur als eine unter mehreren ästhetischen

Wirkungen anzusehen (Jullien 2005: 276). In der chinesischen Kunst wird ein Ge-

genstand ästhetisch gelobt, weil er eine sich ständig erneuernde, die phänomenale

WeltdurchziehendeLebenskraft zumVorscheinbringt.RolfElberfeldbetrachtetdie

traditionelle chinesische Ästhetik vor allem als eine Lehre, die auf einer Resonanz-

Ethik basiert. In diesem Zusammenhang besteht das Konzept der Resonanz (Ying)

aus drei Elementen:

»1. das antwortende Eingehen auf eine Sache, 2. die Zusage auf eine Sache hin, 3.

das resonierendeAufgehen in einer Sache. Aus diesendreiMomenten konstituiert

sich ein Sollen, das sich aus konkreten Zusammenhängen ergibt.« (Elberfeld 2017:

279)

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Okzidentalisierung und Transkulturation

Nach Elberfeld erfolgt der Vollzug des antwortenden Resonierens im chinesischen

Kontext primär in einer leiblichen Erfahrung, die gleichzeitig untrennbar mit dem

Geistigen des Menschen verbunden ist (ebd.: 279f.). Die Ästhetik widmet sich in-

sofern nicht dem Schönen, sondern eher einer leiblich-geistig fassbaren Resonanz-

struktur, die die Übereinstimmungsverhältnisse zwischenMensch und Natur, zwi-

schenMenschundGesellschaft, zwischenMenschundSelbst darstellt und somit die

Ganzheit vonMensch undWelt offenbart.

Jenseits des Modells der Schönheitslehre

In der Tat gibt es die bisher diskutierten ästhetischen Probleme nicht nur im chine-

sischsprachigen Raum, sondern auch weitgehend in verschiedenen außereuropäi-

schen Kulturräumen. Seit dem 18. Jahrhundert wurde die Ästhetik als ein wesentli-

cher Bestandteil des erkenntnistheoretischen Projekts auf demGebiet der europäi-

schen Philosophie entwickelt (vgl. Elberfeld 2022: 109–138). Dabei steht:

»der Begriff der Schönheit als Ordnungsprinzip der Geschichte im Zentrum, der

aber selbst erst im Rahmen des aufklärerischen Vernunftprojekts seinen ganzen

und durchschlagenden Sinn erhält.« (ebd.: 124)

Mit der weltweiten Ausbreitung »›klassischer‹ Quellen und Texte« (ebd.: 109) aus

den europäischen geisteswissenschaftlichen Studien ab dem 19. Jahrhundert hin-

terließ auch der Begründungsansatz des Ästhetikmodells, bei dem Schönheit als

zentrales Thema aufgegriffen wird, einen tiefgreifenden Einfluss auf ästhetische

Konzeptionen in außereuropäischen Kulturräumen. Neben China wird das Ästhe-

tische beispielsweise in Japan und Indien auch als Schönheit (jap. bi, ind. saundarya)

interpretiert. Dementsprechend wird die Ästhetik dort auch als Schönheitslehre

(jap. bigaku, ind. saundarya-sastra) bezeichnet. Diese Übertragung führte dazu, dass

die ursprüngliche Bedeutung der Ästhetik, nämlich aisthesis, welche die sinnliche

Wahrnehmung bezeichnet, im Verständnis dieses Konzepts nicht enthalten war

(Elberfeld 2000: 11f.). So entstand in mehreren außereuropäischen Kulturräumen

»eine klare Trennung zwischen den Bedeutungen ›Lehre vom Schönen‹ und ›Sinn-

lichkeit‹« (ebd.: 12). Im Gegensatz dazu ist in der westlichen Welt die Verbindung

zwischen Schönheitslehre und aisthesis nie gebrochen.2 Vielmehr kann diese Ver-

bindung »je nach Definition betont oder ausgeblendet werden« (ebd.). Auch in

der westlichen Neuzeit, als die Schönheitslehre vorherrschte, wurde die Untersu-

chung der Sinnlichkeit nicht aus dem Pantheon der Ästhetik ausgeschlossen. Bei

2 Eine retrospektive Studie über die westliche Verflechtungsgeschichte von Philosophie und

aisthesis findet sich in Rolf Elberfelds Artikel »Philosophie und ästhetische Praxis« (Elberfeld

2017: 172–181).

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zhuofei Wang: »美學« (Mei Xue) in China 173

Baumgarten, Kant, Feuerbach,Herder undNietzsche finden sich die Diskurse über

Sinnlichkeit. Besonders seit dem 20. Jahrhundert spiegelt sich in Bereichen wie

phänomenologischer Ästhetik, Somästhetik, Alltagsästhetik, Medienästhetik und

Umweltästhetik die Verflochtenheit der Schönheitslehre und der Lehre von der

Sinnlichkeit deutlicher wider.

Die Rezeption der Ästhetik ausschließlich als Schönheitslehre führte dazu, dass

jene ästhetischenPhänomene,die über dieGrenze des Schönenhinausgehen,größ-

tenteils vernachlässigt oder ausgeschlossen wurden. Diese Phänomene können je-

doch in engem Zusammenhang mit den eigenen Traditionen stehen und heutzu-

tage in den jeweiligen Kulturräumen nach wie vor eine prominente Stellung ein-

nehmen. Beispielsweise ist der Sanskrit-Begriff »Rāsa« ein Kernkonzept der indi-

schenÄsthetik,das vomHinduismusbeeinflusstwurde.Etymologisch istRāsanicht

schönheitsorientiert, sondernbezeichnet einmysteriöses, süßesGefühl. ImBereich

der Ästhetik bezieht sich Rāsa auf ein tiefes, unbeschreibliches Gefühl der Begeiste-

rung, Freude undBefriedigung, das durchKunstformenwie Poesie und Tanzdrama

hervorgerufen wird. Ein weiteres Beispiel: In der japanischen Tradition legt die äs-

thetische Erfahrung besonderenWert auf das buddhistisch geprägte KonzeptWabi-

Sabi. Beth Kempton erklärte:

»Wabi-Sabi ist eng verknüpftmit der Art Schönheit, die uns an die Vergänglichkeit

allen Lebens erinnert. Dies lässt sich auf die drei Daseinsmerkmale im Buddhis-

mus zurückführen:Mujō ([…] Unbeständigkeit), Ku ([…] Leidhaftigkeit) undKū ([…]

Nicht-Selbst, die Einheit allen Seins).« (Kempton 2018: 32)

Dem Buddhismus folgend erinnert uns Wabi-Sabi an das unvollkommene Wesen

des Lebens (einschließlich des Menschen selbst) und lehrt uns, Unbeständigkeit,

Unperfektheit und Unvollendetheit in einem positiven Licht zu erfahren (ebd.: 33).

Dabei geht es um das Gefühl eines perfekten Moments in einer unvollkommenen

Welt (ebd.: 18). Jedoch ist es schwierig, eine klare Definition vonWabi-Sabi zu ge-

ben, denn es handelt sich eher um einen Praxisbezug der Befindlichkeit in Umge-

bung: »Erst wenn Sie es am eigenen Leib erfahren, wissen Sie wirklich, worum es

geht.« (ebd.: 16)

Durch Vergleiche können wir feststellen, dass sich die ästhetische Weise von

Welterschließung und -gestaltung in Ostasien von jener in Europa unterscheidet.

All dies führt dazu, dass Reichweite und Schwerpunkt des Ästhetischen in euro-

päischen und ostasiatischen Kulturtraditionen nicht notwendigerweise kompati-

bel sind. In diesem Zusammenhang wies Elberfeld auf die Notwendigkeit hin, die

ästhetischen Kategorien und die Kunstkriterien aus Fernost auf der Grundlage ei-

ner induktiv-heuristischen Untersuchung der chinesischen und japanischen klas-

sischen Texte neu zu interpretieren (Elberfeld 2022). Auch der japanische Philosoph

Aoki Takao betonte die Bedeutung der Einbeziehung außereuropäischer Perspekti-

ven in die Auseinandersetzungmit ostasiatischer Ästhetik und Kunst:

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Okzidentalisierung und Transkulturation

»The contemporary aesthetic consciousness and arts of East Asia were notably

shaped by their cultural exchanges with Western Europe, especially after the

middle of the 19th century. […] Moreover, we must also consider the historical

and regional integrity and diversity of the various cultures of East Asia. […] It is

necessary to appreciate both the commonalities between the various cultures of

these regions, as well as the unique differences of each region.« (Aoki 2019: o.S.)

Gegenwärtige interkulturelle Ästhetik und
das ästhetische Konzept »Atmosphäre«

Wittgenstein kritisierte das essentialistische Denken in seinem späten Werk Philo-

sophischeUntersuchungen (1953). DemEssentialismus zufolge gibt es immer Gemein-

samkeiten zwischen verschiedenen Phänomenen, die mit demselben Wort ausge-

drückt werden können (Majetschak 2019: 87).Wittgenstein kritisierte diesen essen-

tialistischen Ansatz, indem er feststellte, dass unterschiedliche Phänomene keine

Gemeinsamkeitenaufweisenmüssen,sondern »miteinander in verschiedenenWei-

sen verwandt« sind (Wittgenstein 2003: 65). Wittgenstein nennt diese phänomena-

le Verwandtschaft »Familienähnlichkeit«. Entsprechend dieser Ansicht gibt es kein

absolut Identisches in der Welt, sondern nur »ein kompliziertes Netz von Ähnlich-

keiten, die einander übergreifen und kreuzen« (ebd.: 66). Aus dieser Perspektive bil-

den ästhetische Phänomene aus verschiedenen Kulturen auch ein Netzwerk, das

durch Familienähnlichkeit gekennzeichnet ist. Im Zentrum stehen nicht mehr die

essentialistisch geprägtenWesensmerkmale des Schönen, sonderndieVerflochten-

heit, das Zusammenspiel und der Übergang in Bezug auf ästhetische Gegenstände,

Handlungen und Konzepte.

Im Sammelband Komparative Ästhetik von 2001 fasste Elberfeld die zeitgenössi-

schen Aufgaben der interkulturellen Ästhetik folgendermaßen zusammen:

»Die Inhalte […der interkulturellen Ästhetik] beziehen sich nicht nur auf die Theo-

riebildung, sondern zunächst darauf, wahrzunehmen, was in der eigenen und in

der anderen Tradition unter ›Schönheit‹, ›ästhetischer Erfahrung‹ und den ›Küns-

ten‹ verstanden wird. Bei der kontrastierenden Betrachtung kann sich herausstel-

len, daß in den Traditionen unterschiedliche Einteilungen undGewichtungen die-

ser Phänomene vorgenommen wurden, die nicht miteinander kompatibel sein

müssen.« (Elberfeld 2001: 14)

Nach dieser Ansicht besteht die Absicht einer interkulturellen Ästhetik nicht nur in

der Konstruktion allgemeiner ästhetischer Theorien, sondern auch in empirischen

Feldforschungen von ästhetischen Praktiken in jeweiligen Kulturen. Demnach um-

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zhuofei Wang: »美學« (Mei Xue) in China 175

fassen die relevantenThemenfelder einen Vergleich der Verständnisse von ästheti-

schen Kernphänomenen (Schönheit, ästhetische Erfahrung, Künste usw.) in unter-

schiedlichen Traditionen, die sowohl Kompatibles als auch Inkompatibles darstel-

len.

Aus historischer Sicht ist jede kulturelle Struktur keine autonome, in sich ge-

schlossene Sphäre, denn sie beruht immer auf einem Austausch zwischen Kultur-

räumen.DieBesonderheit jederKultur führt zurNotwendigkeit einer interkulturel-

lenKommunikation.Die Interkulturalitätwidmet sichdaherdemZusammenleben,

Verstehen und Kommunizieren von unterschiedlichen Kulturtraditionen. Gerade

imZeitalterderGlobalisierung ist es offensichtlichunrealistisch,einenästhetischen

Entwurf zu entwickeln, der vom Einfluss anderer Kulturen unabhängig ist. Damit

sichdie chinesischeÄsthetikneu inglobaler Perspektivierungaufstellenkann,muss

sie sich zunächst der Gültigkeit und Reichweite eines auf der Schönheitslehre beru-

henden Ansatzes der Ästhetik bewusst sein.Um sich nicht in der Verwestlichung zu

verlieren, ist dabei entscheidend,dass bei derKonstruktion einer ästhetischenKon-

zeption die Rezeption von nicht-nativenTheorien einerseits nicht von dem eigenen

Kontext losgelöst wird und andererseits zur Einführung der eigenen Tradition in

den interkulturellen Austausch beiträgt.

Ich möchte diesen Aufsatz abschließen, indem ich das jüngst entwickelte ästhe-

tische Konzept »Atmosphäre« vorstelle. Obwohl dieses Konzept von europäischen

Wissenschaftler*innen (Gernot Böhme, Hermann Schmitz, Jean-Paul Thibaud,

Tonino Griffero, Mădălina Diaconu u.a.) entwickelt wurde und aktuell hauptsäch-

lich im westlichen Raum3 verwendet wird, kann es in der Tat einen Ansatz für

die Entwicklung einer zeitgemäßen interkulturellen Ästhetik liefern und damit

zur Rekonstruktion der chinesischen Ästhetik in einem zeitgenössischen Kontext

beizutragen. Zu verstehen ist der hier ins Auge gefasste Begriff »Ästhetik«weder im

Sinne der Kantischen Urteilsästhetik noch einer auf Kunst ausgerichteten Lehre.

Vielmehr handelt es sich um die »Aisthetik«, nämlich die Theorie der Sinnlichkeit

im weiteren Sinne, die weitgehend an die Renaissance der ursprünglichen Bedeu-

tung der Ästhetik als einer Lehre von der sinnlichen Wahrnehmung anknüpft. Als

primär wahrgenommener Gegenstand betrifft Atmosphäre nicht ein Einzelding

oder ein rein subjektives Empfinden, sondern ein vomWahrnehmenden undWahr-

genommenen gemeinsam konstituiertes Quasi-Objekt, das sich durch ästhetische

Wirkungen wie Unklarheit, Unsicherheit, Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit

3 Ein typisches Beispiel hierfür ist das »International Ambiances Network« (https://www.amb

iances.net/), das Forschung, Design, Lehre und künstlerische Aktivitäten im Bereich der ar-

chitektonischen und städtischen Atmosphäre fördern soll. Das Netzwerk hat derzeit mehr

als 1.000 Mitglieder und mehr als 30 Teams. Die meisten Studien werden jedoch in einem

westlichen Kontext durchgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/
https://www.ambiances.net/


176 Okzidentalisierung und Transkulturation

auszeichnet und von einer bestimmten emotionalen Qualität durchdrungen ist.

Als ubiquitäre Phänomene üben Atmosphären einen fundamentalen Einfluss auf

unsere Lebenserfahrungen aus. Es ist unmöglich, dass wir uns von ihren Kräften

befreien, da selbst der Verlust der Atmosphären auch eine Art der Atmosphäre ist

(Böhme 2013: 29).

Mit dem ästhetischen Konzept der Atmosphäre rückt die Befindlichkeit des

Menschen in jeweiligen Umgebungen in den Vordergrund der ästhetischen Be-

trachtung. Als Zwischensein stellt Atmosphäre die gegenseitige Abhängigkeit und

Verflochtenheit zwischen Wahrnehmendem und Wahrgenommenem dar. Hier

geht die ästhetische Diskussion über den zumeist auf die Erfahrung und Refle-

xion von Schönheit fixierten Blickwickel herkömmlicher Urteilsästhetik hinaus

und stellt die Wechselwirkung zwischen einem ganzheitlichen Spüren und den

jeweiligen Umgebungsqualitäten in den Vordergrund. Der Fokus der Ästhetik liegt

nun auf der Frage: In welcher Umgebung befinden wir uns und wie erleben wir am

eigenen Leib die von ihr ausstrahlenden Atmosphären? Darüber hinaus macht es

die Quasi-Objektivität von Atmosphären möglich, diese auch zu produzieren. An

dieser Stelle wird eine praktische Dimension in die ästhetische Betrachtung dieses

Konzepts einbezogen. Dabei handelt es sich vor allem darum, bestimmten Gegen-

ständen bestimmte Eigenschaften zu verleihen, um den affektiven Zustand des

Wahrnehmenden zu beeinflussen (Böhme 2001: 53). Die Grenze des Ästhetischen

muss sich daher enorm erweitern.

Die Einführung des Begriffs »Atmosphäre« erschließt einerseits das kritische

Potenzial, sich dem zu sehr auf »Urteil«, »Reden« oder »Konversation« konzen-

trierten ästhetischenModell entgegenzustellen (Böhme 2013: 23). In diesemModell

wurden jene Phänomene weitgehend ignoriert, die zwischen Subjekt und Objekt,

Sichtbarem und Unsichtbarem, Form und Formlosigkeit, Leere und Fülle, Anwe-

senheit undAbwesenheit liegen,prozesshaft,wechselhaft und vergänglich sind und

erst in ihrer Ganzheit wahrgenommen werden. Andererseits trägt dieses Konzept

zur Erneuerung der Prinzipien und Methoden einer interkulturell orientierten

Ästhetik bei. Bei kulturellen Atmosphären handelt es sich um jene Befindlichkei-

ten, die die komplexe Einheit von Sinnlichkeit, Affektivität und Spiritualität unter

verschiedenen Bedingungen (historisch, geografisch, ethnisch, ethisch, politisch,

religiös usw.) darstellen und dadurch ihre jeweiligen kulturellen Herkünfte und

Identitäten offenbaren. Ausgehend von einer Distanzierung von Debatten über

Zentrismen (Eurozentrismus, Japan-Zentrismus, Sino-Zentrismus usw.) und der

Anerkennung der Wertgleichheit von kulturellen Atmosphären widmet sich die

interkulturelle Ästhetik den Wechselbeziehungen zwischen ästhetischen Objek-

ten/Umfeldern, ästhetischen Handlungen und ästhetischen Wahrnehmungen in

verschiedenen Traditionen sowie deren familiären Ähnlichkeiten (Kompatibilität,

Inkompatibilität, Übergang, Verflechtung).

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zhuofei Wang: »美學« (Mei Xue) in China 177

Das ästhetische Konzept der Atmosphäre fügt sich ausgezeichnet in die ästheti-

scheTraditionOstasiensbzw.Chinas ein.Währenddie europäischeästhetischeTra-

dition weitgehend visuell geprägt wurde,was zu einer Reihe von verwandten philo-

sophischenTermini führte: Konzept,Urteil,Reflexion,Einsicht usw.,wurdenpoeti-

sche und lyrische Ausdrucksweisen, die das vollständige Eintauchen in dieWelt wi-

derspiegeln, in der ostasiatischenÄsthetikmachtvoll entwickelt.WennVisionmehr

auf Substanz und Entität abzielt, betrifft Leiblichkeit eher Ereignis und Prozess.

Im chinesischen Denken können Rhythmen und Melodien des Lebens nicht durch

einzelne Sinne wie Sehen und Hören erfasst werden. So betont老子 (Laozi) (5. Jh.

v. Chr.), dass der große Klang unhörbaren Ton hat (Wang 2011: 116). In ähnlicher

Weise weist王微 (Wang Wei) (415–453) auf die Begrenztheit des Sehens hin – das

Auge kann das, was es sieht, aufgrund der Grenzen seines Sichtfeldes nicht voll-

ständig erfassen (Zong/Wang 1985: 7). Nur wennman »mithilfe innerlicher und äu-

ßerlicher Übung und Bildung« (Zhu 2020: 72) über einzelne Sinneseindrücke hin-

ausgeht und mit ganzem Leib/Herzen mit der Umwelt in Kontakt tritt, kann man

die Übereinstimmung von inneren Lebensrhythmen und äußeren Rhythmen spü-

ren und schließlich »das ursprünglich Gesamthafte« (ebd.: 73) erfassen.

In dem Bestreben, die leibliche Existenz des Menschen in die Außenwelt zu in-

tegrieren, fungieren Emotionen als Bindeglied. In diesem Zusammenhang tauchte

eineweit verbreitete Auffassung in der altchinesischen Ästhetik auf, nämlich »emo-

tionale Bewegtheit beimErfühlen derDinge« (Zhu 2020: 53).Es handelt sich darum,

dass sichdie StimmungendesMenschenmit derAußenwelt ändern (ebd.: 57).Diese

emotionalen Reaktionen kommen schließlich im Kunstwerk zum Ausdruck (ebd.).

In diesem Zusammenhang haben Emotionen nichtmehrmit rein inneren Gemüts-

zuständen zu tun. Im Gegenteil, der Ursprung jeder Emotion lässt sich auf die An-

regung »durch Eindrücke der Außenwelt« (ebd.: 53) zurückführen.Die sinnliche In-

teraktion mit der Umgebung wird stets von einer emotionalen Reaktion wie Liebe,

Hass, Freude,Wut, Trauer und Freude begleitet. Daraus lässt sich ableiten, dass die

Welterfahrung im chinesischen Kontext grundsätzlich als atmosphärisch anzusehen

ist.

Darüber hinaus wird der Begriff »Landschaft« in der chinesischen Sprache mit

»風景« (Feng Jing) (WindundSzene), »風光« (FengGuang) (WindundLicht), »風貌«
(Feng Mao) (Wind und Aussehen), »風土« (Feng Tu) (Wind und Erde), »風情« (Feng
Qing) (Wind und Stimmung) usw. wiedergegeben. Da der Wind wesentlich etwas

Atmosphärisches ist, steht die Landschaft im chinesischen Kontext im Zusammen-

hangmit einer räumlich sich ausgießenden Atmosphäre (Linck 2017: 123). Entspre-

chend ist dasErlebenderLandschaft primärnicht visuell ausgerichtet, sondernviel-

mehr gesamtleiblich.

Das Atmosphärische offenbart auch den wesentlichen Charakter der traditio-

nellen chinesischen Kunst, die auf der Phänomenologie des »氣« (Qi) basiert. Als
Kernbegriff der chinesischen intellektuellen Tradition hat »氣« (Qi) keine direkte

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Okzidentalisierung und Transkulturation

Entsprechung in der europäischen Geistesgeschichte. ImGrunde ist »氣« (Qi) nicht
mit Substanz oder Stoff im Sinne der modernen Physik gleichzusetzen. Stattdes-

sen betrifft es eine ewige schöpferische Kraft, die alle Wesen und Dinge innerhalb

des kosmischen Systems durchdringt. »Es gibt bei Qi kein Innen noch Außen, da

es das ist, was in innigster Dichte alles zusammenhält.« (Elberfeld 2018: 98f.) »氣«
(Qi)macht die kontinuierliche Transformation des Lebensmöglich: Geburt,Wachs-

tum, Reife, Altern und Vergehen. Insofern ist »氣« (Qi) für die Existenz aller Dinge
undWesen entscheidend. Seine Bedeutung geht über den bestimmten Kulturraum

hinaus und erreicht die kosmologische Ebene.

Die chinesische Malerei wird auf Grundlage des Konzepts des »氣« (Qi) ent-
wickelt, sodass der Kunsttheoretiker 謝赫 (Xie He) (479–502) »氣韻生動« (Qi
Yun Sheng Dong) (atmendes Reimen, lebendige Bewegung4) als das wichtigste

Grundprinzip der Malerei definierte. »In dieser Maxime wird das Qi, das in eine

bestimmte Schwingung gebracht wird, verbunden mit der lebendigen Bewegung.«

(ebd.: 99) Auf dieser Grundlage steht das Schöne nicht im Fokus eines chinesischen

Bildes. Es geht eher darum, eine sich ständig erneuernde, lebendige Atmosphäre

zum Vorschein zu bringen, wie etwa bei Guo Xis Werk »早春图« (Zao Chun Tu)
(Vorfrühling, 1072), die eine frühmorgendliche Berglandschaft im Nebel zeigt.

Der Maler strebt nicht danach, die Welt in ihrem stabilen Zustand abzubilden.

Stattdessen zeichnet er eine Welt, die sich in einem kontinuierlich transformati-

ven Prozess befindet, sodass die Formen der Dinge gleichzeitig auftauchen und

verschwinden. Die Berglandschaft erscheint sowohl verborgen als auch manifest

in dem Sinne, dass sie unerschöpflich fesselnd ist. So ergibt sich eine Atmosphäre,

die unbestimmt und unendlich wirkt. Dementsprechend ist die Art und Weise,

wie dieses Bild wahrgenommen wird, nicht mehr auf eine rein visuelle Betrach-

tung beschränkt, sondern beruht auf den »qi-sinnlichen Resonanzen, die sich

ganzkörperlich manifestieren« (ebd.: 99).

Die Komplexität der Atmosphärenerfahrungen deckt eine Vielfalt der Lebenser-

fahrungen auf, die nie abschließend dargestellt werden können. Aus diesemGrund

erhebt das ästhetische Konzept der Atmosphäre keinerlei Alleindeutungsanspruch,

sondern entwickelt einen eigenen Ansatz, der wiederum für andere Formen der äs-

thetischen Ansätze nicht zu unterschätzen ist. Die für die westliche Ästhetiktradi-

tion lange Zeit bedeutsame Frage »Was ist Schönheit?« scheint hier kaum Sinn zu

machen. Es geht eher darum,wie dieWirklichkeiten des Ästhetischen in jeweiligen

Kulturatmosphärenbzw.Kulturbefindlichkeitenkonstruiertwerdenundwiedie in-

terkulturellen Atmosphären aus derenWechselwirkung entstehen.

4 Deutsche Übersetzung in Elberfeld 2018: 99.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zhuofei Wang: »美學« (Mei Xue) in China 179

Literaturverzeichnis5

Aoki, Takao (2019): Concept paper for the round table »The Transformation and In-

tegrity of East Asian Aesthetics and Artistic Cultures: A double comparative per-

spective of East and West, and of intercultural trajectories within East Asia it-

self«, 21st International Congress for Aesthetics in Belgrade.

Berleant, Arnold (2012): The Aesthetics of Environment, Philadelphia: Temple Uni-

versity Press.

Böhme, Gernot (2001): Aisthetik: Vorlesungen über Ästhetik als allgemeine Wahr-

nehmungslehre,München: Wilhelm Fink Verlag.

Böhme, Gernot (2013): Atmosphäre: Essays zur neuen Ästhetik, Berlin: Suhrkamp

Verlag.

Chen,Wangheng (2001): »Ökoästhetik und ihre philosophische Grundlage« [chin.],

in: Zeitschrift der Shanxi Normal Universität 2, S. 5–10.

Cheng, Xiangzhan (2015): »Ausblick auf die Ökoästhetik« [chin.], in: Seeking Truth

1, S. 119–122.

Elberfeld, Rolf (2000): »Komparative Ästhetik – Eine Hinführung«, in: Rolf Elber-

feld/Günter Wohlfart (Hg.), Komparative Ästhetik. Künste und ästhetische Er-

fahrungen zwischen Asien und Europa, Köln: edition, chōra, S. 9–25.

Elberfeld, Rolf (2017): Philosophieren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer

transformativen Phänomenologie, Freiburg i.Br./München: Verlag Karl Alber.

Elberfeld,Rolf (2017): »PhilosophieundästhetischePraxis«, in: Rolf Elberfeld/Stefan

Krankenhagen (Hg.), Ästhetische Praxis als Gegenstand und Methode kultur-

wissenschaftlicher Forschung, Paderborn: Wilhelm Fink Verlag, S. 171–189.

Elberfeld,Rolf (2018): »DieKraft derBilder imHorizont intersensorischer Seherfah-

rungen in Europa und Ostasien«, in: Sergej Seitz/Anke Graneß/Georg Stenger

(Hg.), Facetten gegenwärtiger Bildtheorie. Interkulturelle und interdisziplinäre

Perspektiven,Wiesbaden: Springer Verlag, S. 90–102.

Elberfeld, Rolf (2022): »Geburten des ›Okzidents‹ aus dem Geist europäischer Ge-

schichtsschreibungen. Überlegungen zur Möglichkeit ›zukünftiger Vergangen-

heit‹«, in: Birgit Mersmann/Hauke Ohls (Hg.), Okzidentalismen. Projektionen

und Reflexionen des Westens in Kunst, Ästhetik und Kultur, Bielefeld: tran-

script, S. 109–138.

Gao, Jianping (2013): Die zeitgenössische Transformation der Ästhetik: Kultur,

Stadt, Kunst [chin.], Baoding: Hebei University Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1842): Vorlesungen über die Ästhetik I, Berlin:

Duncker und Humblot.

5 Die Titel der Aufsätze, die mit »chin.« gekennzeichet sind, wurden von der Autorin ins Deut-

sche übersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Okzidentalisierung und Transkulturation

Huang, Xingtao (2000): Der Begriff der Ästhetik und die früheste Übertragung der

westlichenÄsthetik inChina: EinKompendiumüber dieHerkunft neuerBegrif-

fe immodernen China [chin.], http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C

7I00013FLS_all.html [letzter Zugriff am 28.01.2022].

Jullien,François (2005):DasgroßeBildhatkeineFormoderVomNicht-Objektdurch

Malerei: Essay über Deontologisierung,München: Wilhelm Fink Verlag.

Kempton,Beth (2018):Wabi-Sabi.Die japanischeWeisheit für ein perfekt unperfek-

tes Leben, Köln: Bastei Lübbe AG.

Li, Xinfu (1994): »Zur Ökoästhetik« [chin.], in: Nanking Sozialwissenschaft 12,

S. 53–58.

Li,Zehou (1992):DerWegdesSchönen.WesenundGeschichteder chinesischenKul-

tur undÄsthetik,hg.vonKarl-HeinzPohl/GudrunWacker,Freiburg i.Br.: Verlag

Herder.

Li, Zehou (1994): Gesammelte Schriften der letzten zehn Jahre von Li Zehou – Der

Weg des Schönen [chin.], Hefei: Anhui Education Publishing House.

Linck, Gudula (2017): Yin und Yang.Die Suche nach Ganzheit im chinesischen Den-

ken, Freiburg i.Br.: Verlag Herder.

Liu,Xie/Fan,Wenlan (Hg.) (1958):WenxinDiaolongZhu (Anmerkungen zu »Wenxin

Diaolong«) [chin.], Peking: RenminWenxue Chubanshe.

Liu, Yanshun (2011): »Über Leib, Räumlichkeit und Zeitlichkeit der Ökoästhetik«

[chin.], in: Zeitschrift der Henan Normal University 3, S. 176–179.

Majetschak, Stefan (2019): Wittgenstein und die Folgen, Stuttgart: J.B.Metzler.

Nie, Changshun (2009): »Die Geschichte der chinesischenÜbersetzung des Begriffs

Ästhetik in der Frühmoderne« [chin.], in: Journal of Wuhan University (Huma-

nities Edition) 6, S. 649–653.

Ott, Konrad (1998): »Naturästhetik, Umweltethik, Ökologie und Landschaftsbewer-

tung. Überlegungen zu einem spannungsreichen Verhältnis«, in: WernerTheo-

bald (Hg.), Integrative Umweltbewertung, Heidelberg et al.: Springer Verlag,

S. 221–248.

Schmidt-Glintzer,Helwig (1999):Geschichteder chinesischenLiteratur: vondenAn-

fängen bis zur Gegenwart,München: Verlag C.H. Beck.

Wang, Bi (2011): Laozi Daodejing Zhu (Anmerkungen zum »Daodejing« von Laozi)

[chin.], Peking: Zhonghua Shuju.

Wang, Guowei (1987): Ausgewählte Ästhetische Essays von Wang Guowei [chin.],

Changsha: Hunan Peopleʼs Publishing House.

Wang,Zhuofei (2016): »Naturästhetik«, in: KonradOtt/JanDierks/LieskeVoget-Kle-

schin (Hg.), Handbuch Umweltethik, Stuttgart: J. B.Metzler, S. 142–147.

Wittgenstein, Ludwig/Schulte, Joachim (Hg.) (2003): Philosophische Untersuchun-

gen. Auf der Grundlage der kritisch-genetischen Edition neu herausgegeben,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html
http://history.news.163.com/09/0627/17/5CR56C7I00013FLS_all.html


Zhuofei Wang: »美學« (Mei Xue) in China 181

Xu, Hengchun (2000): Zur Ökoästhetik [chin.], Xi’an: Shaanxi People’s Education

Press.

Zeng, Fanren (2002): »Aus der Sicht der ästhetischen Ökoexistenzlehre im postmo-

dernen Kontext« [chin.], in: Zeitschrift der Shanxi Normal University 3, S. 5–16.

Zeng, Fanren (2012): »Reflexion der frühmodernen deutschen Ästhetik und der ge-

genwärtigen chinesischen Ästhetik: Der Perspektivwechsel von der Praktischen

Ästhetik zurÖkoästhetik« [chin.], in:TheoretischeStudie inLiteraturundKunst

1, S. 4–9.

Zhang, Hui (2011): »Zur Aktualität der chinesischen Ökoästhetik« [chin.], in: Fach-

zeitschrift der Technischen Universität Wuhan (Ausgabe der Sozialwissen-

schaft) 4, S. 247–250.

Zhang, Qiqun (2009): »Warum geht die ›Praktische Ästhetik‹ zu Ende?« [chin.]

www.guohuajia.net/app/17-view-1759.shtml [letzter Zugriff am 28.1.2022]

Zhou, Laixiang (1984): Schönheit bedeutet Harmonie [chin.], Guiyang: Guizhou

People’s Publishing House.

Zhu, Zhirong (2020): Philosophie der chinesischen Kunst, Berlin: LIT Verlag.

Zong,Bing/Wang,Wei (1985): Hua Shanshui Xu&XuHua (Vorwort zumBerg-Was-

ser-Malen & Traktat über Malerei) [chin.], Peking: ReminMeishu Chubanshe.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461990-007 - am 14.02.2026, 22:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

