V. Schluss

In der Phinomenologie der Wahrnehmung schreibt Merleau-Ponty
an einer Stelle: »Es gibt keine iibergeordneten und keine untergeord-
neten Probleme: alle Probleme sind konzentrische«.!

Die Untersuchung grundlegender Positionen und Probleme der
Phinomenologie zeigte, inwiefern sie sich im Konzept des Engage-
ments verbinden lassen. An verschiedener Stelle wurde schon expli-
zit der gedankliche Gang der Untersuchung zusammengefasst. Am
Ende soll es nun darum gehen, das Wesen dieses Engagementgedan-
kens herauszustellen, um damit die Ausgangsfrage dieser Arbeit,
d.h. die Suche nach der philosophischen Kldrung der Eingebunden-
heit des Menschen in die weltlichen Zusammenhinge, aufzugreifen
und abschlieflend zu betrachten.

Am Anfang der Untersuchung wurde das Wort »Engagement«
als »Verpflichtung« iibersetzt. Unklar war, inwiefern sich die Welt
uns gegeniiber verpflichtet. Im Laufe der Arbeit aber zeigte sich, dass
mit » Verpflichtung« weniger die Bindung zweier Parteien aneinan-
der gemeint ist, als dasjenige, was den lebensweltlichen Umgang des
Menschen zugrunde liegt. Es handelt sich um eine Bindung, die we-
niger eine » Verbindung« im Sinne eines Aneinanderhaftens, als viel-
mehr eine Bindung im Sinne einer gegenseitigen Inanspruchnahme
ist. Das heifdt, Mensch und Welt geben sich ihr Sein in einer dyna-
mischen — lebendigen — Reziprozitit.

Das Engagement findet auf mehreren Ebenen statt. Geht man —
wie alle hier diskutierten Philosophen — zunichst einmal von der
Erfahrung bzw. der Wahrnehmung als der ersten Quelle zur Klirung
dieses Begriffs aus, so zeigt sich das Engagement zum einen in der
konkreten Situation als das, was mich dazu veranlasst, zur Welt Stel-
lung zu nehmen. Dabei spielt die Situation die zentrale Rolle. Denn
sie bezeichnet vieles: das »Jetzt« der Wahrnehmung, das »Jetzt« des

1 PhW, 466.

329

https://dol.org/10.5771/8783495997338-329 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495997338-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

Sinns-fiir-mich und damit schliefSlich das »Jetzt«, in dem ich in di-
rektem Kontakt mit der Welt stehe. Diese Welt heift aber nur aus
genau diesem Grunde »Welt«, weil sie auch in aller intersubjektiv
konstituierten Objektivitit erst durch genau diesen Kontakt entsteht.
Das Engagement bezeichnet demnach das, was uns mit der Welt ver-
webt — das, was sie zu unserer Welt macht. Eben darin liegt die Dia-
logizitit begriindet. Der Mensch ist weltlich, wie die Welt mensch-
lich ist. Es kann phinomenologisch gesehen keinen weltlosen
Menschen oder eine unmenschliche Welt geben, denn die Dimension
des Sinns vereint beides im besagten Dialog.

Die Situation lasst sich nicht véllig ablehnen — sie verlangt eine
Orientierung in ihr. Eben durch diese Orientierung verlasst die Phi-
losophie des Engagements schon in ihren Ansitzen die Bewusstseins-
philosophie und wird zu einer Philosophie des Verhaltens. Denn
durch sein Engagement eroffnet sich dem Menschen die jeweilige
Freiheit der Situation.

Auf der anderen Seite — und das ist das entscheidend Reziproke
—stellt die Welt, in die wir uns stetig engagieren, uns das Feld, in dem
wir uns engagieren, iiberhaupt erst zur Verfligung. Die Situation
muss zunéchst da sein, um unser Engagement sein zu lassen, genau
wie sich durch unser Engagement dieses »Feld der Freiheit« erst er-
offnet. Das zentrale Phidnomen, an dem dies — durch die Philosophie
Merleau-Pontys — aufgezeigt werden konnte ist die Leiblichkeit.
Denn durch sie sind wir iiberhaupt zur Welt: zugleich sichtbar und
sehend.

Das Engagement beschreibt aber viel mehr als den Ausgangs-
punkt situativen Handelns. Das Feld der Freiheit ist ebenso das Feld
meiner Horizontalitit. Die Rede vom Umgang in der Welt meint
damit das reflektierte sowie das unreflektierte Verhalten des Men-
schen. Und dieses Verhalten ist letztlich nichts anderes als die Exis-
tenz, die den Menschen zu einer einzigen Stellungnahme zu dem
ihm sich eréffnenden Horizont des Verstehens, des Umgangs mit
den Anderen und den Dingen macht. Existenz ist immer engagierte
Existenz, denn nur als solche kann sie Verhaltnis zu sich und Verhal-
ten als Bewegung des Lebens sein. Das statische Denken muss einer
Dynamik weichen, deren Opfer es ist, seine Erklarungen zu erschwe-
ren und sie in die Néhe einer Intuition zu bringen, deren Gewinn es
aber ist, dem Wesen des Zur-Welt-seins damit gerecht zu werden.

Ist dieser Engagementbegriff erst einmal phianomenologisch he-
rausgearbeitet, dann zeigt sich von da aus ein universelles — mithin

330

https://dol.org/10.5771/8783495997338-329 - am 16.01.2026, 10:07:57. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997338-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

ontologisches — Engagement. Fiir Merleau-Ponty findet die Kom-
munion von Mensch und Welt ihren Ausgangspunkt in einem pri-
mordialen Vertrag (contrat primordial). Das Metaphorische dieses
»Vertrags« ist das Phinomen des universellen Engagements: Engage-
ment als reziproke »Bindung« — d.h. hier, dass der Mensch und die
Welt in ihrer Struktur eins sind. Und nicht nur das: ihre Struktur ist
die Struktur des Seins. Wir sind, genau wie die Welt ist. Hier kann
nicht mehr von einem Dialog gesprochen werden. Auf seinem Grun-
de liegt die Verwobenheit — der Chiasmus — der uns zu Weltlichen
macht.

Der Gang der vorliegenden Untersuchung zeigte deshalb am
Ende, dass schon die Ausgangsfrage nach der Beziehung zwischen
Mensch und Welt im Grunde falsch ansetzt. Denn diese Frage setzt
voraus, was sie hinterfragen will: die Beziehung zwischen zwei von-
einander getrennten Entitdten. Diese Trennung ist aber — und das
zeigte sich durch die gesamte Arbeit hindurch — eine kiinstliche. Sie
ist das Produkt eines Verstandes, zu dessen Wesen es gehort zu tren-
nen, was nur als Getrenntes verstanden werden kann. Aller Tren-
nung zugrunde liegt allerdings das Engagement.

Wie sich zeigte, ist gerade die Philosophie Merleau-Pontys eine
Philosophie des Engagements. Nicht nur, dass sie es versteht die
Grenzen der Phinomenologie durch eine Phinomenologie der Phi-
nomenologie mit einzubeziehen und fruchtbar zu machen, sondern
durch sie miindet das, was sich von Bergson iiber Husserl und Sartre
als wegweisend fiir den Gedanken des Engagements herausstellte, in
einer Ontologie, die — so sieht man nun im Nachhinein — den gesam-
ten Gedankengang in neuem Licht erscheinen lisst. Ist erst einmal
die Phdnomenologie des Engagements durch dessen ontologische
Philosophie grundgelegt, dann sind der engagierende Sinn des élan
vital Bergsons und ohne Frage die husserlsche Intentionalitit Phéno-
mene dieser Philosophie. Das heifit, dass durch den Gang der vorlie-
genden Untersuchung nicht nur ein Gedanke von einem willkiirli-
chen Ausgangspunkt heraus beginnend fortgedacht wurde, sondern,
dass sich nun herausstellt, in welchem Zusammenhang die Philoso-
phien iiberhaupt zu sehen sind. Der rote Faden, der hier durch den
Gedanken des Engagements nachvollzogen wurde, deckt ideen-
geschichtliche Verbindungen auf, die klar machen, dass das Engage-
ment alles andere als ein Randphidnomen, sondern vielmehr das zen-
trale Thema einer ganzen Denkbewegung ist. Der logos in statu
nascendi ist ein engagierter Logos, denn er selbst ist nichts anderes

331

https://dol.org/10.5771/8783495997338-329 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495997338-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

als die Bewegung des Lebens, deren Ort das Engagement als Be-
schreibung der Strukturganzheit ist.

In diesem Sinne spielt das Engagement weder eine unwesentli-
che Rolle im Denken Merleau-Pontys, noch ist es zu reduzieren auf
das, was die Interpreten des Existentialismus aus ihm machen woll-
ten: ein pathetisches Konzept freiheitlichen Geworfenseins.? Das En-
gagement zeigt sich vielmehr als das Paradigma zum Verstiandnis der
phénomenologischen und insbesondere der existentialphdnomenolo-
gischen Bewegung. Seine Besonderheit liegt darin, dass es sich selbst
in der Erfahrung zu offenbaren vermag und sich damit der reflexiven
Philosophie entzieht.

Das Ende des roten Fadens ist also noch nicht in Sicht. Auf der
Grundlage des hier Herausgearbeiteten lassen sich die diskutierten
Philosophien und ihre ideengeschichtlichen Verbindungen neu den-
ken. Insbesondere der Einfluss Bergsons auf Merleau-Ponty, der sich
gerade am Ende im Bezug auf die Uberreflexion zeigte, bedarf wei-
terer Untersuchungen.? In gleicher Weise lisst sich die Philosophie
Sartres auf dieser Grundlage aus ihrem engen Korsett der Ideologie-
kritik am Existentialismus heraustrennen und in ihrer Bedeutung fiir
weite Teile der franzésischen Phinomenologie erneut lesen.

Nachdem nun die Grundlagen fiir das Verstindnis des Engage-
mentgedankens gelegt sind, wird es aber letztlich umso dringlicher
sein, die Philosophie Merleau-Pontys in ihrer Gesamtheit zu be-
trachten. Die vorliegende Arbeit hat nur die grundlegenden »Weg-
marken« der Philosophie Merleau-Pontys behandeln konnen. Der
nichste Schritt muss sein, die Philosophie des Engagements weiter
zu denken. Wenn das Engagement sich in der Erfahrung offenbart,
dann lassen sich vor diesem Hintergrund diejenigen Schriften Mer-
leau-Pontys neu lesen, die sich dem Ausdruck selbst widmen, denn
dieser Ausdruck ist Ausdruck des Engagements.*

Aus der Philosophie des Engagements wird letztlich das Engage-

2 Vgl. die Absetzungen zum Verstindnis des Engagements in der Einleitung. Vgl. auch
noch einmal PhW, 11: »Doch deutlich ist hiermit, dafl der Riickgang aufs Wesen nicht
Ziel, sondern Mittel ist, daf$ unser tatsidchliches Engagement in der Welt es bleibt, was es
zu verstehen und zu begreifen gilt, was alle unsere begrifflichen Fixierungen polarisie-
ren muf3.«

3 Vgl. z.B. oben, S. 320f.

¢ So bietet sich vor diesem Hintergrund die Lektiire von Die Prosa der Welt (hrsg. v.
C. Lefort. Miinchen: Fink, 1993.) und schliellich auch der Vorlesungen zur Natur am
College de France, veroffentlicht als Die Natur. a.a.O., an.

332

https://dol.org/10.5771/8783495997338-329 - am 16.01.2026, 10:07:57. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997338-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

ment der Philosophie. »Rationalitdt bemif3t sich [...] genau an der
Erfahrung, in der sie sich enthiillt.«<> Wenn die Philosophie sich als
engagierte zu verstehen weifs und sich in diesem Sinne der Dynamik
des Zur-Welt-seins tiberldsst, dann ist sie Phanomenologie im eigent-
lichen Sinne. Engagiert in die Welt bietet sich demjenigen, der iiber
sie nachdenkt, immer nur das, was er selbst zu sehen vermag. Aber
weit entfernt davon, dies als Schwiche und Quelle der Ungenauigkeit
zu verstehen, liegt in der Erfahrung der Welt der Ursprung des Ver-
stindnisses. »Die Erfahrung antizipiert die Philosophie, wie Philoso-
phie erhellte Erfahrung ist.«¢

5 Phw, 17.
¢ Phw, 88.

333

https://dol.org/10.5771/8783495997338-329 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495997338-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

