Zwischen ,Held‘ und ,Nichtheld*

Zur Demaskierung des Protagonisten in Gladiator'

Silvester Kreisel

Abstract

With his cinematic epic Gladiator, British director Ridley Scott addresses the popular question of
what makes a hero. The story about the eponymous gladiator Maximus Decimus Meridius deals -
among other things — with the protagonist’s conflict between his duties to the Roman Empire
and his desire to retreat into private life. In this context, the question of Maximus’ heroism arises.
Building on his ‘unmasking’ as a literary topos, this study will show that Maximus’ intentions —
oriented primarily towards personal interests — can only partially be associated with classical
notions of heroism. The reason for this is Scott’s specific perspective which focuses primarily on
Maximus as an individual and his family ties, but less on Roman society as a whole. As a conse-
quence, the heroism conveyed in the movie is the product of an attribution rather than the result
of morally motivated actions.

Der Held und die Maske

Nicht erst seit dem Erfolg von Hollywood-Adaptionen aus den Portfolios der
Comicverlage Marvel und DC zeigt sich der maskierte (Super-)Held als ein
populdres Abziehbild zeitgendssischer Sehnsuchtsbilder und Moralvorstellun-
gen.? Hinter einer haufig unscheinbaren zivilen Persona, die heroische Charakte-
ristiken bewusst unterlduft, versteckt der Protagonist sein wahres Selbst. Dieses
entfaltet sich erst in Kostim und Maske, die den Helden aus der Lebenswelt
des Alltags entriicken. Aus der Trennung der beiden Identititen entspringt der
Reiz solcher Figuren, wobei insbesondere moderne Interpretationen die innere
Zerrissenheit der maskierten Helden in das Zentrum der Betrachtung riicken.?

Erzdhlerisch erwachsen aus einer solchen Konstellation verschiedene Funk-
tionen der Heldenmaske: Neben dem Schutz der zivilen Persona fungiert sie
hdufig als Symbol, einerseits der Hoffnung fiir die Biirger und andererseits des

L Fiir wertvolle Hinweise und Anregungen zu diesem Aufsatz danke ich Prof. Dr. Kre$imir

Matijevi¢, Dr. Martin Lindner und Dr. Nils Steffensen. Die im Text angegebenen Zeitanga-
ben entsprechen der Kinofassung und sind der Blu-ray-Version (10" Anniversary Edition;
GTIN: 5050582772098) des Filmes aus dem Jahr 2010 entnommen.

Siehe hierzu die Beitridge von Caeners sowie Unceta Gomez in diesem Band.

Vgl. Aleta-Amirée von Holzen: Marvellous Masked Men. Doppelidentititen in Superhelden-
filmen, in: Lars Schmeink / Hans-Harald Miiller (Hg.): Fremde Welten. Wege und Rdume
der Fantastik im 21. Jahrhundert, Berlin / Boston 2012, S. 187-202, hier S. 193, S. 195; Aleta-
Amirée von Holzen: Maskierte Helden. Zur Doppelidentitdt in Pulp-Novels und Superhel-
dencomics (Populdre Literaturen und Medien 13), Ziirich 2019, hier S. 7-8; Ulrich Bréckling:
Postheroische Helden. Ein Zeitbild, Berlin 2020, S. 211-212.

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

98 SILVESTER KREISEL

Schreckens fiir die Verbrecher.* Sie ermoglicht dem Helden Handlungen, wel-
che die Grenzen rechtlicher und bisweilen auch moralischer Regelwerke iiber-
schreiten, und dient der Auseinandersetzung mit der eigenen Identitét. Vor allem
auf dieser Ebene ist der Umgang mit der Maske auch eine symbolisch aufge-
ladene Handlung: ,Le masque tombe, 'homme reste, et le héros s’évanouit.>
Wihrend das Anlegen der Maske eine Entriickung des Protagonisten aus
der alltaglichen Welt darstellt, lasst ihn deren Ablegen erneut seine Rolle als
vermeintlich normaler Biirger einnehmen. Wird die Demaskierung von einem
Widersacher erzwungen, erhilt sie eine besondere erzdhlerische Funktion: Sie
dient dann zumeist als Priifung. Mit dem Wegfall seiner geheimen Identitat und
der Vermenschlichung des ibermenschlichen Symbols ist der Held gezwungen,
tiber sein Alter Ego hinauszuwachsen, sich seinen Feinden ohne den Schutz
seiner Maske zu stellen und diese zu tiberwinden. Wird die Priifung bestanden,
kann der Held als verbesserte Version seiner selbst von Neuem in Erscheinung
treten, wobei das innere Wachstum des Helden bisweilen auch durch eine verdn-
derte Maskerade sichtbar gemacht wird.

Auf unterschiedliche Art markieren Maske und Demaskierung so den Uber-
tritt eines Charakters in den Bereich des Heroischen. Relevanz erhalten derar-
tige Markierungen, weil Heldentum als solches niemals absolut sein kann.® Das
jeweilige Verstandnis von Heldentum unterliegt einer Vielzahl von Vorstellungen,
die teils gesellschaftlichen und kulturellen Pragungen entspringen, teils Ergeb-
nis individueller Ansichten und Erfahrungen sind. Was einen Helden ausmacht,
héngt ebenso vom Ergebnis eines gesellschaftlichen Diskurses ab wie von einer
personlichen Bewertung. Gerade die der Demaskierung eigene Verbindung von
Heldenbild und Heroisierungsprozess kann helfen, sich spezifischen Konstruk-
tionen von Heldentum anzundhern und so der Offenheit des Heldenbegrifts zu
begegnen.

Abseits des Genres maskierter Superhelden zeigt sich dies am Film Gladia-
tor von Regisseur Ridley Scott. Im Zentrum der Geschichte um den rémischen
Soldaten und titelgebenden Gladiator Maximus Decimus Meridius steht dessen
wechselhafte Charakterisierung zwischen ungewolltem Heldentum und der
heroischen Erfiillung seiner Pflicht. Anhand des im Film verwendeten Motivs
der Demaskierung soll im Folgenden die in diesem Spannungsfeld dargestellte
Idee von Heldentum untersucht werden. Das Ergebnis dieser Untersuchung
kann in Abgrenzung zu klassischen Anforderungsbereichen des Heroischen mit

4 Thomas Nehrlich: Wenn Identitit mittels einer Maske sichtbar wird. Zu Geschichte, Wesen
und Asthetik von Superhelden, in: Nikolas Immer / Mareen van Marwyck (Hg.): Astheti-
scher Heroismus. Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden (Edition Kulturwis-
senschaft 22), Bielefeld 2013, S. 107-128, hier S. 126.

Jean-Baptiste Rousseau: Ode 2,6: A la fortune, in: (Euvres poétiques de J. B. Rousseau, avec
un commentaire par M. Amar. Tome Premier, Paris 1824, S. 131.

6 Brockling: Postheroische Helden (Anm. 3), S. 19-21.

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWISCHEN ,HELD‘ UND ,NICHTHELD* 99

dazu beitragen, ein besseres Verstandnis von Konstruktion und Funktionsweise
individueller Heldenbilder zu erlangen.

Die Demaskierung des Protagonisten in Gladiator

Innerhalb des Filmes stellt die Demaskierung des Maximus als dessen Einfiih-
rung in die Gesellschaft Roms einen wichtigen narrativen Wendepunkt dar. Zu
Beginn der Handlung befindet sich Maximus als General und Vertrauter des
Kaisers Marcus Aurelius noch weit entfernt von Rom. Dessen Angebot, das Reich
anstelle seines Sohnes und rechtméfligen Erben Commodus zu verwalten, steht
Maximus zogernd gegeniiber. Er sehnt sich nach seiner Familie und einem einfa-
chen Leben als Bauer.” Letztlich ist es Commodus, der mit dem Mord an seinem
Vater die Herrschaft iiber das Reich an sich reifit.® Als potentieller Konkurrent
soll auch Maximus sterben. Anders als seiner Familie, die Commodus’ Treiben
zum Opfer fillt, gelingt Maximus allerdings die Flucht, ? die ihn letztlich in die
Gladiatorenschule des Proximo fiihrt.!° Erst die Riickwirkungen der tyranni-
schen Herrschaft des Commodus, aufgebaut auf einer Brot-und-Spiele-Politik,
fithren Maximus schliefdlich nach Rom und zu einem erneuten Aufeinander-
treffen mit seinem Widersacher.!!

Rom selbst hat Maximus bis zu diesem Zeitpunkt nicht gesehen.!? Stattdessen
hat die Stadt nur als ein idealisiertes Abbild in seiner Vorstellungswelt existiert,'?
wobei der Kontrast zur durch die Dekadenz der Romer und die Herrschafts-
praxis des Commodus pervertierten Version Roms kaum grofier sein konnte. Als

7 Gladiator. USA 2000. Regie: Ridley Scott, 00:25:13. Zur Bedeutung der Familie sowie zum
idealisierten Bauerntum des Maximus siehe Monica S. Cyrino: Gladiator and Contemporary
American Society, in: Martin M. Winkler (Hg.): Gladiator. Film and History, Malden, MA
2004, S. 124-149, hier S. 131, S. 141-142; Marcus Junkelmann: Hollywoods Traum von Rom.
Gladiator und die Tradition des Monumentalfilms (Kulturgeschichte der antiken Welt 94),
Mainz *2009, S. 178, S. 180, S. 318-319 sowie Jennifer Barker: ,,A Hero Will Rise*. The Myth
of the Fascist Man in Fight Club and Gladiator, in: Literature/Film Quarterly 36.3, 2008,
S.171-187, hier S. 174. Siehe zudem Marcus Stiglegger: Mythische Strukturen des Main-
streamkinos. Ridley Scotts Heldenepos GLADIATOR (2000), in: Konrad Meisig / Uta
Stormer-Caysa (Hg.): Ruhm und Unsterblichkeit. Heldenepik im Kulturvergleich, Wies-
baden 2009, S. 157-166, hier S. 162.

8 Gladiator, 00:35:30.

Ebd., 00:38:55.

10 Ebd., 00:49:00.

11 Fiir eine ausfiihrliche Zusammenfassung der Handlung siche Monica S. Cyrino: Big Screen
Rome, Oxford 2005, S. 208-213. Zur Politik des Commodus in Rom und deren Darstellung
siehe Arthur J. Pomeroy: The Vision of a Fascist Rome in Gladiator, in: Martin M. Wink-
ler (Hg.): Gladiator. Film and History, Malden, MA 2004, S. 111-123, hier S. 113-117; Peter
W. Rose: The Politics of Gladiator, in: Martin M. Winkler (Hg.): Gladiator. Film and His-
tory, Malden, MA 2004, S. 150-172, hier S. 160-161, S. 172 sowie Cyrino: Big Screen Rome,
S.240-241.

12 Gladiator, 00:24:17.

13" Ebd., 00:24:05.

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

100 SILVESTER KREISEL

Verkorperung dieser Anti-Utopie!* und als eigentliches Vorspiel der Demaskie-
rung fungiert der erste grofie Kampf des Maximus im Kolosseum. In der Nach-
stellung der Schlacht von Zama!® sollen er und seine Mitstreiter die Karthager
in einem der wichtigsten Konflikte der romischen Geschichte verkérpern. Die
Gladiatoren um Maximus dienen hierbei als designierte Verlierer. Nichts Heroi-
sches wird von ihnen erwartet, sondern die Erfiillung ihrer Rollen als Karthager,
die in der nachgestellten Schlacht den Tod oder wenigstens eine ehrenvolle Nie-
derlage erleiden sollen. Unter Fithrung des Maximus gelingt ihnen allerdings,
was Hannibal verwehrt blieb: der Sieg tiber die Romer.

Neben der Einfithrung des Maximus - und damit auch des Zuschauers - in
die Welt des Kolosseums dient diese Action-Sequenz vor allem der Charakteri-
sierung des Protagonisten. Gezeigt wird Maximus als wahrer Anfiihrer, dessen
Autoritdt allein auf seinen Taten basiert. Dabei reproduziert sein Erfolg das Bild
des siegreichen Feldherrn, das schon zu Beginn des Filmes mit seinem Triumph
iber die Germanen evoziert wird. In der Arena erreicht Maximus allerdings
einen Status, der iiber den eines erfolgreichen Generals hinausgeht: Mit sei-
nem Sieg schreibt Maximus, wie von Commodus humorvoll angemerkt wird,'
zumindest innerhalb des Kolosseums die Geschichte Roms neu - eine Leis-
tung, die von den Zuschauern als herausragend eingeordnet wird und in ihrer
transgressiven Natur den Aufstieg des Maximus zu einem ,Helden der Arena’
symbolisiert.

Als Basis fiir den - scheinbaren - Eintritt des Maximus in den Bereich des
Heroischen stellt der erste Kampfim Kolosseum eine wichtige Etappe des Filmes
dar. Entscheidender ist allerdings das Geschehen im Anschluss an die Gefechte.
Nach dem Sieg der ,Karthager betreten Commodus und sein Neffe Lucius die
Arena, um dem siegreichen Gladiator zu gratulieren. Auf Befehl des Commodus
und erst nach merklichem Zoégern!” demaskiert sich Maximus mit den Worten:

My name is Maximus Decimus Meridius, commander of the armies of the north, general of

the Felix Legions, loyal servant to the true emperor, Marcus Aurelius. Father to a murdered
son, husband to a murdered wife. And I will have my vengeance, in this life or the next.!®

14 Vgl hierzu die von Marcus Aurelius und Maximus zu Beginn diskutierte idealisierte Vorstel-

lung von Rom (Gladiator, 00:24:10 bzw. 00:24:46).

Trotz eines Verweises auf Hannibal und Zama wird das Gefecht lediglich als ,Battle of Car-

thage“ bezeichnet. Siehe hierzu Gladiator, 01:23:16 sowie 01:28:48.

16 Gladiator, 01:28:43.

17" Ridley Scott bestitigt im Audiokommentar (Gladiator, 01:31:10), dass die Demaskierung von
Commodus erzwungen wird.

18 Ebd., 01:31:17.

15

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWISCHEN ,HELD* UND ,NICHTHELD® 101

Der Gladiator als maskierter Held? —
Zur Funktion von Maske und Demaskierung

Wie zu Beginn angesprochen, dient die Maske des Helden in vielen Erzahlun-
gen als Symbol und als Mittel der Identititsbildung. Beide Aspekte sollen dem
Helden eine gesteigerte Agency verleihen, indem sein Handeln symbolisch auf-
geladen, normativ gerechtfertigt und aus dem Umfeld alltdglicher Handlungen
entriickt wird. Mit Abstrichen gilt dies auch fiir Maximus, der sich mit seinen
Erfolgen als schier tibermenschlicher Gladiator eine neue Identitdt erarbeitet:
Hinter seinem Helm mit Gesichtsschutz und dem geschmiickten Brustpanzer
wird der ehemalige ,,general“! zum ,,Spaniard .2

Schon das Kostiim des ,,Spaniers“?! basiert allerdings — anders als im Falle vie-
ler Superhelden - nicht auf einem bewussten Akt der Konstruktion und ist somit
kein Tréger einer heroischen Botschaft.?? Alleine der ikonische Helm mit inte-
griertem Gesichtsschutz ist als Versuch der Identitdtsverhiillung?’ eine gezielte
Maskerade durch Maximus. IThren eigentlichen Sinn erhilt die ,Maske" aber erst
mit der spateren Demaskierung, nur fiir das dramatische Aufeinandertreffen mit
Commodus ist sie in den Film integriert.? Dem erzahlerischen Muster eines sol-
chen Aktes folgt allerdings auch die Demaskierung nur bedingt. Entgegen deren
eigentlich transformativer Natur dndert sich fiir Maximus im Anschluss an das
Geschehen namlich nur wenig. Seine Ziele bleiben ebenso wie seine Ausgangs-
lage weitestgehend unverdndert, auch weil seine Popularitét bei den Zuschauern
ein direktes Eingreifen des Commodus verhindert.?* Stattdessen ist es eher der
Kaiser, der sich mit einer neuen Situation auseinandersetzen muss: Anstelle des
sportlichen Idols erscheint {iberraschend ein ernstzunehmender Kontrahent um

19 Gladiator, 00:03:17. In der deutschen Synchronisation wird Maximus als , Tribun®bezeichnet.

20 Ebd., 00:49:41 sowie v. a. 01:06:08. Die deutsche Synchronisation verwendet den Begriff
»Spanier®. Allgemein zur Identitatskonstruktion durch eine Maskerade siche Nehrlich: Iden-
titat (Anm. 4), S. 126-127; von Holzen: Maskierte Helden (Anm. 3), S. 30. Zur Interpretation
der Darstellungen auf dem Brustpanzer siehe Alastair J. L. Blanshard / Kim Shahabudin:
Classics on Screen. Ancient Greece and Rome on Film, London 2011, S. 222. Vgl. hierzu auch
01:19:33.

21 Vgl. Anm. 20.

22 Zwar war die Etablierung als erfolgreicher Gladiator durchaus das Ziel des Maximus, vgl.
hierzu Gladiator, 01:10:28, nicht jedoch die Schaffung einer eigenen Heldenidentitit.

23 So auch Stiglegger: Mythische Strukturen (Anm.7), S.164. Entscheidend fiir diese Deu-
tung ist das Verhalten des Maximus bei 01:20:25: Nach einem Gespréach mit Lucius versucht
dieser, sich vor potentiellen Beobachtern zu verbergen. Hintergrund hierfiir ist eine mégli-
che Anwesenheit von Lucilla, die Maximus laut Scott als Mittiterin des Commodus in Ver-
dacht hat. Ahnliche Vorbehalte diirften Maximus in der Arena zur Wahl des Helmes verleitet
haben.

Ahnlich Junkelmann (Anm. 7), S. 243. Zum Duell zwischen Heroen und Schurken als zentra-

lem Motiv im Antikfilm siehe v. a. Martin Lindner: Rom und seine Kaiser im Historienfilm,

Frankfurt am Main 2007, S. 142-148.

25 Vgl. hierzu den Audiokommentar von Ridley Scott bei 01:31:43.

24

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

102 SILVESTER KREISEL

seine Stellung. Nicht aus Sicht des Helden, sondern aus der des Antagonisten
erweist sich die Demaskierung als Priifung.

Ausgangspunkt fiir diese Verkehrung der Rollen ist die Lage, in der sich Maxi-
mus beim erneuten Aufeinandertreffen mit Commodus befindet. Das urspriing-
liche Angebot des Marcus Aurelius durch die Erneuerung der Republik?®
Heldentum zu erlangen, ldsst Maximus verstreichen. Mit dem Tod des Aurelius,
dem Verlust seiner Stellung als Tribun?’ sowie der Ermordung von Frau und
Kind verschlief3t sich die Chance, das Reich in eine bessere Zukunft zu fithren.
Von diesem Zeitpunkt an ist Maximus nur noch von zwei Gedanken beseelt: der
Rache an seinem Peiniger und der Erlosung im Jenseits, das ihm ein Ende seiner
weltlichen Leiden und eine Wiedervereinigung mit seiner Familie verspricht.?
Obgleich diese Schicksalsschlage seine heldenhaften Qualitdten nicht ganzlich
auszuloschen vermogen, fehlt Maximus zum wahren Heldentum nun ein Ziel,
das sich aus den Bediirfnissen der Gemeinschaft ableiten lieSe.

Und tatsdchlich: Heroische Taten, eine Aufopferung fiir die Gemeinschatft,
dies sind gerade keine Ziele, die Maximus als Gladiator verfolgt. Die mit seiner
Maskerade verbundene Identitét als ,,Spanier” dient Maximus nicht als symboli-
sche Verkorperung seiner Heldenhaftigkeit. Sie stellt keine bewusste Abkehr von
seiner zivilen Identitat dar, sondern basiert in erster Linie auf den Zuschreibun-
gen der Zuschauer. Unter diesen Umstdnden kann seine Demaskierung aller-
dings weder als Priifung noch als transformatives Element verstanden werden.
Stattdessen stellt sie erst die Voraussetzung weiterer Geschehnisse dar, die Maxi-
mus ein heldenhaftes Ziel auflerhalb personlicher Racheplidne auferlegen.

Rollenbilder des Heldenhaften

Die Vermarktung von Gladiator lasst keinen Zweifel daran, dass der Heldenstatus
des Maximus fiir die Macher des Filmes feststeht: ,,A Hero Will Rise®, so lautet der
Slogan auf Plakaten zum Film.? Nicht jeder Charakter, der heroische Attribute

26 Zur problematischen Deutung der Romischen Republik im Film siehe Rose: Politics of Gladi-
ator (Anm. 11), S. 158-159; Barker: Hero Will Rise (Anm. 7), S. 175-176 sowie Junkelmann:
Hollywoods Traum (Anm. 7), S. 311-315 sowie Gladiator, 01:01:28.

27 Vgl. Anm. 19.

28 Vgl. hierzu den Audiokommentar von Ridley Scott bei 01:30:17. Zu einem #hnlichen Schluss
kommen Amelia Arenas: Popcorn and Circus: ,Gladiator” and the Spectacle of Virtue, in:
Arion. A Journal of Humanities and the Classics 9.1, 2001, S. 1-12, hier S. 12; Cyrino: Gladi-
ator (Anm.7), S.136; Mischa Meier: ,Gewinne die Menge!“ - Warum der Hollywood-
Antikfilm mit Gladiator (noch) nicht wieder auferstanden ist, in: Werkstatt Geschichte 36,
2004, S.92-102, hier S. 96; Barker: A Hero Will Rise (Anm. 7), S. 174; Junkelmann: Holly-
woods Traum (Anm. 7), S. 306, 319, Stiglegger: Mythische Strukturen (Anm. 7), S. 162 sowie
Matthew Taylor: Dreaming of Rome with Ridley Scott’s Gladiator (2000), in: Meredith E.
Safran (Hg.): Screening the Golden Ages of the Classical Tradition (Screening Antiquity),
Edinburgh 2019, S. 259-276, hier S.267-268, wobei wenigstens Junkelmann bei Maximus
durchgingig das Ziel erkennt, die Wiinsche des Marcus Aurelius umzusetzen.

29 Vgl. hierzu Blanshard / Shahabudin: Classics on Screen (Anm. 20), S. 228.

- am 12.01.2026, 23:40: Op


https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWISCHEN ,HELD‘ UND ,NICHTHELD* 103

besitzt, erweist sich letzten Endes allerdings auch tatsichlich als Held. Entgegen
der auf den Filmplakaten wiedergegebenen Deutung der Figur gilt dies auch fiir
Maximus. Zweifellos vereint dieser zahlreiche heldenhafte Qualitaten® in sich.
Maximus ist exzeptionell. Er iiberschreitet Grenzen, innerhalb wie auflerhalb der
Arena, und ist stets fiir den Kampf bereit. Als Gladiator und Herausforderer des
Kaisers wird er zum Mythos,’! als verstorbener Tyrannenmorder schliellich zum
tugendhaften Vorbild.>? Ungeachtet dieser Qualititen fehlen Maximus aber auch
entscheidende Merkmale eines Helden. Vor allem seine Handlungsorientierung -
zundchst geprégt von Passivitdt und Verweigerung, spater von personlicher Rache
und individuellem Leid - lasst sich iiber weite Strecken des Filmes kaum mit dem
Bild eines klassischen Heroen in Einklang bringen.?* Und obwohl sich Maximus
unter dem Einfluss von Lucilla letztlich dafiir entscheidet, sich fur die Erneue-
rung der Republik einzusetzen,** erscheint sein Verhalten ob seiner Verhaftung
in individuellen Rachegefiihlen und ob seines anhaltenden Wunsches nach einer
Vereinigung mit seiner toten Familie iiberraschend ambivalent. Vor allem diese
Ambivalenz wirft Fragen iiber das vermeintliche Heldentum des Maximus auf.
Gerade zu Beginn der Handlung erscheint Maximus als eine Art Protoheld.
Startet er noch als treuer, jedoch kampfesmiider General Roms,>® so lassen ihn
der Tod des Marcus Aurelius und der Verlust seiner Familie an seinen bishe-
rigen Vorstellungen von Gerechtigkeit und Pflicht zweifeln.’” Dies dndert sich
auch nicht durch die Annahme seiner neuen Rolle als Gladiator. Zwar ldsst die

30 Vgl. allgemein hierzu Brockling: Postheroische Helden (Anm. 3), S. 22-23.

31 Vgl. hierzu den Kommentar des Commodus (Gladiator, 02:16:44): , They call for you. The
general who became a slave. The slave who became a gladiator. The gladiator who defied an
emperor. Striking story.”

So zumindest die Deutung Lucillas (Gladiator, 02:26:23), die Maximus nach seinem Tod zum
exemplarischen Biirger Roms stilisiert.

Vgl. hierzu allgemein Ulrich Brockling: Negationen des Heroischen. Ein typologischer
Versuch, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 3.1: Faszinosum
Antiheld, 2015, S. 9-13, hier S. 11-12. DOI: 10.6094/helden.heroes.heros/2015/01/02; Nora
Weinelt: Zum dialektischen Verhiltnis der Begriffe ,Held und ,Antiheld. Eine Annéherung
aus literaturwissenschaftlicher Perspektive, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen
des Heroischen 3.1: Faszinosum Antiheld, 2015, S. 15-22, hier S. 16-17. DOI: 10.6094/hel-
den.heroes.heros/2015/01/02.

Gladiator, 01:56:50. Dass hierfiir nicht nur altruistische Motive vorliegen, legt die Konst-
ruktion des Filmes nahe: So fasst Maximus den Entschluss, den Umsturzplan von Lucilla zu
unterstiitzen, unter anderem als Reaktion auf eine Provokation durch Commodus (Gladiator,
01:49:30).

Zur Thematik der traumatisierten Helden siehe den Beitrag von Bakogianni in diesem Band.
Zur Darstellung des Kampfes im modernen Antikfilm, der zunehmend auch die psychologi-
schen Auswirkungen der Kampfe thematisiert siche Oskar Aguado Cantabrana: Screening
the Face of Roman Battle. Violence through the Eyes of Soldiers in Film, in: Irene Berti u. a.
(Hg.): Ancient Violence in the Modern Imagination. The Fear and the Fury (Imagines. Clas-
sical Reception in the Visual and Performing Arts), London u. a. 2020, S. 43-56, hier S. 50-54.
Deutlich macht dies der Versuch des Maximus, seine Legions-Tatowierung unkenntlich zu
machen. Siehe hierzu Gladiator, 00:52:30 sowie Junkelmann: Hollywoods Traum (Anm. 7),
S. 305.

32

33

34

35
36

37

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

104 SILVESTER KREISEL

soldatische Kameradschaft innerhalb der Gladiatorenschule Anzeichen seiner
heroischen Tugenden erahnen, letztlich dient ihm seine Rolle als ,,Spanier” aber
vor allem als Vehikel seiner Rache. Das Verhalten des Maximus orientiert sich
weniger an moralischen Normen als vielmehr an einer zentralen Frage: ,,Are you
not entertained?“3® Was zunachst als verachtlicher Vorwurf an die Zuschauer
gerichtet ist, wird fiir Maximus zum Mantra seines Aufstiegs. Nicht die morali-
sche Qualitdt seiner Taten, sondern die Bewunderung der Zuschauer macht ihn
zu einem ,Helden der Arena’.3®

Seine grundlegende Ablehnung der Schauspiele bleibt indes ungeachtet sei-
nes Erfolges bestehen. Trotz der Begeisterung der Massen ist Maximus zu die-
sem Zeitpunkt weder ein wahrer ,Held der Arena’, deren Charakter er ablehnt,
noch der Bevolkerung, deren Schicksal ihn kaum zu beriihren scheint. Weder
agiert Maximus also als ,Opportunist’,*® der die normativen Werte der durch
Marcus Aurelius vertretenen Rom-Utopie den eigenen Zwecken unterordnet,
noch als ,Held’, der diesen Werten entsprechend die eigenen Wiinsche zuguns-
ten gemeinschaftlicher Notwendigkeiten zuriickstellt. Vielmehr erscheint er als
Vigilant',*! der zwar einen moralischen wie rechtlichen Normbruch als Recht-
fertigung seines Handelns anfiithren kann, der aber vor allem auf Basis indivi-
dueller Racheplane und nicht auf die von Marcus Aurelius erhoffte Erneuerung
Roms ausgerichtet agiert. Diese Schwerpunktsetzung verdeutlicht sich nicht
zuletzt in Maximus’ Monolog*? vor Commodus. Hier bezeichnet er sich als loy-
alen Diener des wahren Kaisers Marcus Aurelius — ein wenig subtiler Vorwurf
an Commodus -, vor allem aber charakterisiert er sich als Ehemann und Vater.

Erst die Gegner des Commodus in Rom, Lucilla und Gracchus, erkennen in
Maximus die Chance auf politischen Wandel. Vor allem die anhaltende Loyalitat
seiner fritheren Truppen verleiht Maximus das Potential, die Machtverhéltnisse
in Rom fundamental zu dndern. Voraussetzung hierfiir ist die Offenlegung sei-
ner Identitat, denn nur sein Ansehen als Maximus, nicht aber sein Ruhm als
»Spanier®, macht aus ihm einen Herausforderer fiir Commodus, auch weil nur
seine Rolle als Konkurrent um die Zuneigung von Marcus Aurelius und Lucilla*?
Letzteren zur Konfrontation nétigt. Der Akt der Demaskierung wirkt hierbei,
zusammen mit Lucillas Intervention und dem Aufeinandertreffen mit seinem
ehemaligen Diener Cicero, als Katalysator des weiteren Geschehens.

Es sind also weder die Auswirkungen eines personlichen Handlungskodex
noch die eigene Erfahrung mit einem moralisch verkommenen System, son-

38 Gladiator, 01:07:44.

3 Meier: ,Gewinne die Menge!“ (Anm. 28), S. 98.

40 Brockling: Negationen (Anm. 33), S. 11.

41 Vgl. ihnlich Meier: ,Gewinne die Menge!“ (Anm. 28), S. 94, der Maximus als ,Richer®
bezeichnet.

42 Vgl. Anm. 18.

43 Vgl. hierzu den Audiokommentar bei 00:17:20 sowie Cyrino: Big Screen Rome (Anm. 11),
S.234-235.

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWISCHEN ,HELD‘ UND ,NICHTHELD" 105

dern die schicksalhafte Positionierung als Vertrauter des Marcus Aurelius und
der Druck durch Verbiindete wie Gegner, die Maximus in die Rolle des Helden
zwingen. Sein Handeln zielt folgerichtig nicht auf die Erneuerung des Reiches,
sondern auf die Rache an Commodus, die Rettung der letzten Uberreste seiner
Familie - Lucius und Lucilla - und die Erlosung im Tod. Die grofSeren politi-
schen Zusammenhange und das Rom-Ideal des Marcus Aurelius dienen hier-
bei lediglich als Rahmen dieses heldenhaft gedeuteten Riickzuges auf die eigene
Familie.** Maximus erscheint als ein Mann traditioneller Tugenden, die sich in
seiner Nahe zum Bauerntum und in der Betonung seiner Rolle als Familien-
vater dufern.** Noch zum Ende des Filmes driickt seine Sorge um Lucius, die
Maximus mit seinen letzten Worten bekundet,*6 die familidren Werte aus, die
ihn durch die gesamte Geschichte begleiten. Gleichzeitig zeigt sich hierin der
moderne Individualismus, der Scotts Film auszeichnet: Nicht die Entwicklung
Roms, sondern das Bild eines Mannes — Maximus — ist dessen zentrales Thema.4’

Scotts Gladiator als Verkorperung eines individuellen Heldentums?

Anders als es der Film-Slogan suggeriert, ist Maximus kein Held - zumindest
nicht im klassischen Sinne. Hieran dndert auch die Demaskierung des Prota-
gonisten nichts, die entgegen den mit dieser Handlung verbundenen Topoi
nicht den Kern von Maximus’ Heldenhaftigkeit offenlegt. Der Grund hierfiir
findet sich in Scotts Fixierung auf das Private, die vor allem auf der Ebene der
Handlungsmotivation*® Deutungsschwierigkeiten mit sich bringt. Problema-
tisch ist hierbei, dass Maximus trotz seiner unbestreitbaren Orientierung an
gesellschaftlichen Normen das Exemplarische fehlt. Dies zeigt sich einerseits im
anhaltenden Rachemotiv, dem aufgrund seiner individuellen Natur der normativ-
vorbildhafte Impetus des Tyrannenmordes abgeht. Andererseits wird dies an
der anhaltenden Weigerung des Maximus deutlich, die Verantwortung fiir das
Reich zu iibernehmen und somit die eigenen Wiinsche den Bediirfnissen der
Gemeinschaft unterzuordnen.*® Gehort zum Heldentum allerdings zumindest
eine grundlegende Orientierung an vorherrschenden gesellschaftlichen Idealen

44 Ahnlich Junkelmann: Hollywoods Traum (Anm. 7), S.347 und Elena Theodorakopoulos:

Ancient Rome at the Cinema. Story and Spectacle in Hollywood and Rome (Greece and Rome
live), Exeter 2010, S. 104, S. 106.

45 Vgl. Anm. 7.

6 Gladiator, 02:25:45.

47 Vgl. Arenas: Popcorn and Circus (Anm. 28), S. 11-12, die die Motivation des Maximus poin-
tiert auf weitestgehend personliche Ziele eingrenzt. Siehe hierzu zudem Cyrino: Big Screen
Rome (Anm. 11), S. 231; Theodorakopoulos: Ancient Rome (Anm. 44), S. 106.

48 Vgl. Anm. 33.

49 Vgl. v. a. Gladiator, 01:57:24. Zwar liefe sich einwenden, dass Maximus durch sein Verspre-
chen, die Wiederauferstehung der Republik zu gewéhrleisten, genau diese Verantwortung
tbernimmt. Dessen ungeachtet bleibt er aber allein auf die T6tung des Commodus fokus-
siert. Das Schicksal Roms legt er in Gracchus’ Hande. Vgl. hierzu auch Anm. 34. Indem

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

106 SILVESTER KREISEL

- und hierauf aufbauend moralisch sinnhaftes, motiviertes und an gesellschaftli-
chen Interessen ausgerichtetes Handeln —, dann bleibt das Heldentum des Maxi-
mus wenigstens unvollstandig.>

Wenn er aber kein Held im klassischen Sinne ist, was ist Maximus dann? Vor
allem seine Ausrichtung an individuellen Bediirfnissen lasst ihn als Anti- oder
Nichthelden erscheinen.* Gleichzeitig besitzt Maximus fraglos Qualitaten, die
ihn fur viele Kinobesucher zum Helden machen. Uberspitzt formuliert, zeigt
sich Maximus so als heldenhafter Antiheld, der sich in seinem Verhalten stetig
zwischen Heroismus, Passivitdt und Vigilantismus bewegt.

Derartige Zweifel an der Heldenhaftigkeit des Maximus scheinen die Macher
des Filmes indes nicht zu hegen. Fiir sie verkorpert Maximus Heldentum, wenn
auch eine besondere Art des Heldentums. Dessen Kern liegt innerhalb des
durch den Protagonisten verkorperten Spannungsverhiltnisses von Familie und
Pflicht und damit von individuellen Wiinschen und gesellschaftlichen Anfor-
derungen.>? Passend hierzu stehen Maximus und sein Umgang mit den an ihn
herangetragenen Rollen als Tribun, Familienvater, Gladiator und Tyrannen-
morder im Mittelpunkt des Filmes.>® Sie kennzeichnen Scotts konzeptionelle
Auseinandersetzung mit dem im Film prasentierten Heldentum, das in ver-
schiedenen Diskursen um individuelle Pflicht, moralisches Verhalten und gesell-
schaftliche Normen immer wieder aufblitzt.

Zu Beginn des Filmes scheint vor allem Maximus’ Rolle als Tribun zu domi-
nieren. Sie verkdrpert, ebenso wie sein Auftritt als Tyrannenmérder, seine Pflicht
gegeniiber dem Gemeinwesen. In beiden Funktionen dient er, ob willentlich oder
nicht, dem Wohle Roms. Tatsachlich ist fir Maximus seine Rolle als Familien-
vater aber von Anfang an priagend. Sein eigentliches Heldentum basiert auf der
Orientierung an Heim und Familie. Dabei lehnt sich die Charakterisierung des
Maximus an das romische Ideal des Bauern-Soldaten an,>* das hier zusammen

Maximus den Wunsch des Marcus Aurelius nach einer Widerherstellung der Republik als
Grund fiir sein Handeln angibt, zeigt er zudem erneut seine einseitige Ausrichtung anhand
personlicher Motive.

50 Allgemein hierzu Hans J. Wulff: Held und Antiheld, Prot- und Antagonist: Zur Kommunika-
tions- und Texttheorie eines komplizierten Begriffsfeldes. Ein enzyklopadischer Aufrifi, in:
Hans Krah / Claus-Michael Ort (Hg.): Weltentwiirfe in Literatur und Medien. Phantastische
Wirklichkeiten - realistische Imaginationen. Festschrift fiir Marianne Wiinsch, Kiel 2002,
S. 431-448, hier S. 432-433; Weinelt: Zum dialektischen Verhaltnis (Anm. 33), S. 16-17; Son-
derforschungsbereich 948: Held, in: Compendium heroicum, 2019, DOI: 10.6094/heroicum/
hdd1.0.

51 vgl. Anm. 33.

52 Khnlich duflern sich Stiglegger: Mythische Strukturen (Anm. 7), S. 163 sowie Blanshard /
Shahabudin: Classics on Screen (Anm. 20), S. 233-234. Auch Commodus’ Verhalten ist durch
die Beziehung zu seiner Familie bestimmt. Insbesondere das Verhaltnis zu Vater und Schwes-
ter, die Maximus vorziehen, verstdrkt seine Sehnsucht nach Zuneigung und Macht. Dies
driickt sich wiederum in der Art seiner Herrschaftsaustibung aus.

53 Ahnlich Junkelmann: Hollywoods Traum (Anm. 7), S. 347.

5 Cyrino: Big Screen Rome (Anm. 11), S.229; Junkelmann: Hollywoods Traum (Anm. 7),
S.311.

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWISCHEN ,HELD‘ UND ,NICHTHELD" 107

mit der Familie die Grundlage fiir ein funktionales Reich darstellt. Als Gegen-
pol zur korrumpierenden Politik Roms und in Anlehnung an moderne Ideale
vermittelt insbesondere die Familie Stabilitat, Moralitat und Werte. Im Kontrast
zu Maximus machen dies vor allem Marcus Aurelius und Commodus deutlich.
So zweifelt Marcus Aurelius am Vermachtnis seiner Herrschaft, wahrend er sich
gleichzeitig der mit dieser Herrschaft einhergehenden Vernachldssigung seiner
Kinder bewusst ist.>*¢ Commodus wiederum verbindet sein Kaisertum dezidiert
mit eigenen Vorstellungen zur Familie. In seiner Selbstinszenierung als Vater
des Reiches wird dabei selbst die Unterdriickung des Volkes zum Ergebnis einer
missverstandenen Orientierung an familidren Werten.*” Beide, Marcus Aurelius
wie auch Commodus, scheitern letztlich als Familienmenschen wie als Herr-
scher. Selbst der Kampf um das Reich parallelisiert sich am Schicksal des jungen
Lucius ultimativ mit dem Kampf um die Familie.>®

Die zunichst wenig heroisch wirkende Selbstreduktion des Maximus auf
Rache und private Erlosung wird so zum Ausdruck eines modernen Helden-
verstindnisses. Letztlich erweist sich dieses Heldentum hinter der Deutung der
Familie als zentraler Orientierungspunkt individuellen Handelns allerdings
als ein nur schemenhaftes Konstrukt. Ein Grund hierfiir findet sich in Scotts
teils inkonsequenter Charakterisierung des Protagonisten. Wahrend sich des-
sen Stilisierung als tugendhafter sowie an einem idealisierten Bauerntum ori-
entierter Biirger nicht nur an romische Ideale, sondern auch an klassische
Vorstellungen des amerikanischen Republikanismus anzulehnen scheint,
widerspricht Maximus™ konsequente Ablehnung, die Verantwortung fiir das
Reich zu iibernehmen,® genau solchen Idealen. Scotts Held bleibt Individua-
list, sein Heldentum eine Chimire, die allein auf der dufleren Interpretation des
Konfliktes mit Commodus - gedeutet als Tyrannenmord und nicht als private
Rache - basiert.®? Zentrale Voraussetzung fiir diese Zuschreibung ist die Wieder-
auferstehung des Maximus als Folge seiner Demaskierung. Zwar wirkt diese auf
Maximus selbst nicht transformativ, dennoch bildet sie die Grundlage fiir sein
Heldentum. In den Augen Roms verbindet erst sie den ,Vigilanten" Maximus,
getrieben von personlichen Motiven, mit dem ,Tribun® als Vertreter elitdrer Nor-

55 Cyrino: Gladiator (Anm. 7), S. 141.

56 Gladiator, 00:22:35 sowie 00:34:50.

57 Ebd., 01:01:54. Vgl. hierzu auch Cyrino: Gladiator (Anm. 7), S. 134 sowie Anm. 52.

58  Siehe hierzu Gladiator, 02:08:30 sowie Anm. 46.

59 Vgl. Anm. 54.

60 Cyrino: Gladiator (Anm. 7), S. 141-142 sowie dies.: Big Screen Rome (Anm. 11), S. 249. All-
gemein zum idealisierten Bauerntum in der Gedankenwelt des amerikanischen Republi-
kanismus siehe Gordon S. Wood: The Radicalism of the American Revolution, New York
1991, S. 104-106, S. 123; ders.: Empire of Liberty. A History of the Early Republic, 1789-1815
(Oxford History of the United States), Oxford 2009, v. a. S. 45, S. 167; James Bohman: Repub-
lican Citizenship, in: Hein-Anton van der Heijden (Hg.): Handbook of Political Citizenship
and Social Movements, Cheltenham 2014, S. 45-59, hier S. 46.

6l Vgl. Anm. 49.

62 Vgl. Anm. 32.

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

108 SILVESTER KREISEL

men und dem ,Gladiator’ als Idol der romischen Bevélkerung. Die Demaskie-
rung erweist sich so als Mechanismus einer doppelten Konstruktion: Wéhrend
Lucilla auf ihrer Basis Maximus zum Vorkdmpfer einer erneuerten Republik sti-
lisiert, wird sie von Ridley Scott dazu genutzt, aus dem ,Nichthelden® Maximus
den ,Helden’ seines Epos zu erschaffen.

Fazit

Obwohl die Demaskierung des Maximus nicht nur auf seinen filmischen
Konterpart Commodus, sondern auch auf die Zuschauer im Kino eine unge-
ahnte Wirkung auszuiiben vermochte, war die Gestaltung dieser Szene keines-
wegs unumstritten. Russell Crowe zeigte sich zundchst nur wenig von der
emotionalen Wucht des Monologs iiberzeugt.®* Dennoch entwickelte die Szene
ikonische Qualitdt und erwies sich gleichzeitig als entscheidend fiir die weitere
Entwicklung des Protagonisten: Erst die Aufgabe der Maske ldsst den ,,Spanier®
zu einer Gefahr fiir Commodus werden, und erst die Offenlegung seiner Identi-
tat schafft die Voraussetzung dafiir, den ,Vigilanten® Maximus als ,Heroen deu-
ten zu konnen.

Der Grund hierfiir liegt in der Perspektive des Filmes. Sie zieht die Behand-
lung individueller Schicksale im Kontext spezifischer gesellschaftlicher Vorbe-
dingungen der eigentlichen Betrachtung eben dieser Gesellschaft sowie der auf
sie wirkenden Folgen individuellen Handelns vor. Als Mafistab fiir das richtige
Handeln erweist sich in diesem Kontext die Familie. Die Diskussion weitreichen-
der gesellschaftlicher und politischer Probleme dient dagegen nur als Szenerie
der heldenhaft gedeuteten Auseinandersetzung des Maximus mit seiner eige-
nen Identitat. Trotz seiner unbestrittenen Qualitdaten bleibt Maximus dabei eine
ambivalente Figur. Wahrend das Schicksal der Bevolkerung in seinen Gedanken
kaum eine Rolle spielt, treiben ihn bis zum Schluss vor allem seine personlichen
Motive an,** und in gewisser Weise erscheint sein Heldentum als ein Ergebnis
auflerer Beeinflussung letztlich unvollendet. Der ,Mensch® Maximus,®* verhaftet
in der Erinnerung an seine Familie, wird dem Bild des iiberdimensionalen Hel-
den, den er in der Arena verkorpert, trotz seiner Taten nicht gerecht. Erst in der
riickschauenden Deutung der Lucilla verbinden sich familidre Werte und der
Einsatz fiir das Gemeinwesen in der Person des Maximus zu einer spezifischen
Form des Heldentums, erst hier wird die personliche Rache zum gerechten
Tyrannenmord, der Gladiator zum Kampfer Roms, der ,Nichtheld‘ zum ,Helden'.

63 Richard Corliss: Cinema: The Empire Strikes Back, Time, 8. Mai 2000. content.time.com/

time/subscriber/article/0,33009,996847,00.html [7. Juni 2022].

Sichtbar wird dies etwa daran, dass Maximus zwar durchaus bereit ist, anderen Menschen
zu helfen. Dies gilt allerdings nur fiir Personen, die seinem direkten Bezugsfeld angehoren
und denen er sich persénlich verpflichtet fiihlt. Vgl. exemplarisch Gladiator, 01:26:16 sowie
Anm. 46.

% Vgl. Anm. 5.

64

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWISCHEN ,HELD‘ UND ,NICHTHELD* 109

Dieses Heldentum bleibt aber Fiktion, wenn auch eine fiir die Zukunft Roms
notwendige. Erst der Rekurs auf den von ihr konstruierten ,Helden" Maximus
erlaubt es Lucilla, die Wiederherstellung der Republik einzuleiten. Entsprechend
der allgemeinen Perspektive des Filmes lasst Scott die Frage nach dem weite-
ren Schicksal des Reiches allerdings unbeantwortet. Zentrales Thema bleibt
stattdessen die Verortung des Individuums in der Gemeinschaft. Ein in diesem
Zusammenhang von Lucilla thematisierter Aspekt von Maximus’ Heldenreise®
lasst sich dabei bereits an seiner Demaskierung ablesen: Als Voraussetzung, nicht
aber als Garant fiir die Entdeckung der Heldenhaftigkeit dient neben der Aner-
kennung seiner Pflicht auch die Akzeptanz seiner Identitdt®” — nicht nur als Vater
und Ehemann, sondern auch als Teil Roms.®8 Auch wenn Maximus dies durch
seinen anhaltenden Fokus auf personliche Ziele letztlich verweigert — er ,Nicht-
held® bleibt —, ndhert sich seine Entwicklung vor allem vor dem Hintergrund
dieser Konfrontation mit der eigenen Identitdt gegen Ende des Films wieder
dem populédren Bild des demaskierten Helden an. Gleichzeitig spiegelt sich im
inneren Konflikt des Maximus das im Film vertretene Heldenbild Scotts wider,
das sich an zeitgendssischen Idealen von Privatheit und familidren Werten ori-
entiert, dem in seiner Fokussierung auf einzelne Schicksale aber der Ubergang
vom Individuellen zum Gemeinschaftlichen misslingt.

66 Gladiator, 02:26:40: ,He was a soldier of Rome. Honour him.*
67 Allgemein hierzu Wulff: Held und Antiheld (Anm. 50), S. 433.
8 Vgl. Cyrino: Gladiator (Anm. 7), S. 136.

- am 12.01.2026, 23:40: Op



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

