
Zwischen ‚Held‘ und ‚Nichtheld‘
Zur Demaskierung des Protagonisten in Gladiator1

Silvester Kreisel

Abstract

With his cinematic epic Gladiator, British director Ridley Scott addresses the popular question of 
what makes a hero. The story about the eponymous gladiator Maximus Decimus Meridius deals –  
among other things – with the protagonist’s conflict between his duties to the Roman Empire 
and his desire to retreat into private life. In this context, the question of Maximus’ heroism arises. 
Building on his ‘unmasking’ as a literary topos, this study will show that Maximus’ intentions –  
oriented primarily towards personal interests – can only partially be associated with classical 
notions of heroism. The reason for this is Scott’s specific perspective which focuses primarily on 
Maximus as an individual and his family ties, but less on Roman society as a whole. As a conse-
quence, the heroism conveyed in the movie is the product of an attribution rather than the result 
of morally motivated actions.

Der Held und die Maske

Nicht erst seit dem Erfolg von Hollywood-Adaptionen aus den Portfolios der 
Comicverlage Marvel und DC zeigt sich der maskierte (Super-)Held als ein 
populäres Abziehbild zeitgenössischer Sehnsuchtsbilder und Moralvorstellun-
gen.2 Hinter einer häufig unscheinbaren zivilen Persona, die heroische Charakte-
ristiken bewusst unterläuft, versteckt der Protagonist sein wahres Selbst. Dieses 
entfaltet sich erst in Kostüm und Maske, die den Helden aus der Lebenswelt 
des Alltags entrücken. Aus der Trennung der beiden Identitäten entspringt der 
Reiz solcher Figuren, wobei insbesondere moderne Interpretationen die innere 
Zerrissenheit der maskierten Helden in das Zentrum der Betrachtung rücken.3

Erzählerisch erwachsen aus einer solchen Konstellation verschiedene Funk-
tionen der Heldenmaske: Neben dem Schutz der zivilen Persona fungiert sie 
häufig als Symbol, einerseits der Hoffnung für die Bürger und andererseits des 

1	 Für wertvolle Hinweise und Anregungen zu diesem Aufsatz danke ich Prof. Dr. Krešimir 
Matijević, Dr. Martin Lindner und Dr. Nils Steffensen. Die im Text angegebenen Zeitanga-
ben entsprechen der Kinofassung und sind der Blu-ray-Version (10th Anniversary Edition; 
GTIN: 5050582772098) des Filmes aus dem Jahr 2010 entnommen.

2	 Siehe hierzu die Beiträge von Caeners sowie Unceta Gomez in diesem Band.
3	 Vgl. Aleta-Amirée von Holzen: Marvellous Masked Men. Doppelidentitäten in Superhelden-

filmen, in: Lars Schmeink / Hans-Harald Müller (Hg.): Fremde Welten. Wege und Räume 
der Fantastik im 21. Jahrhundert, Berlin / Boston 2012, S. 187–202, hier S. 193, S. 195; Aleta-
Amirée von Holzen: Maskierte Helden. Zur Doppelidentität in Pulp-Novels und Superhel-
dencomics (Populäre Literaturen und Medien 13), Zürich 2019, hier S. 7–8; Ulrich Bröckling: 
Postheroische Helden. Ein Zeitbild, Berlin 2020, S. 211–212.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98 SILVESTER KREISEL

Schreckens für die Verbrecher.4 Sie ermöglicht dem Helden Handlungen, wel-
che die Grenzen rechtlicher und bisweilen auch moralischer Regelwerke über-
schreiten, und dient der Auseinandersetzung mit der eigenen Identität. Vor allem 
auf dieser Ebene ist der Umgang mit der Maske auch eine symbolisch aufge-
ladene Handlung: „Le masque tombe, lʼhomme reste, et le héros sʼévanouit.“5 
Während das Anlegen der Maske eine Entrückung des Protagonisten aus 
der alltäglichen Welt darstellt, lässt ihn deren Ablegen erneut seine Rolle als 
vermeintlich normaler Bürger einnehmen. Wird die Demaskierung von einem 
Widersacher erzwungen, erhält sie eine besondere erzählerische Funktion: Sie 
dient dann zumeist als Prüfung. Mit dem Wegfall seiner geheimen Identität und 
der Vermenschlichung des übermenschlichen Symbols ist der Held gezwungen, 
über sein Alter Ego hinauszuwachsen, sich seinen Feinden ohne den Schutz 
seiner Maske zu stellen und diese zu überwinden. Wird die Prüfung bestanden, 
kann der Held als verbesserte Version seiner selbst von Neuem in Erscheinung 
treten, wobei das innere Wachstum des Helden bisweilen auch durch eine verän-
derte Maskerade sichtbar gemacht wird. 

Auf unterschiedliche Art markieren Maske und Demaskierung so den Über-
tritt eines Charakters in den Bereich des Heroischen. Relevanz erhalten derar-
tige Markierungen, weil Heldentum als solches niemals absolut sein kann.6 Das 
jeweilige Verständnis von Heldentum unterliegt einer Vielzahl von Vorstellungen, 
die teils gesellschaftlichen und kulturellen Prägungen entspringen, teils Ergeb-
nis individueller Ansichten und Erfahrungen sind. Was einen Helden ausmacht, 
hängt ebenso vom Ergebnis eines gesellschaftlichen Diskurses ab wie von einer 
persönlichen Bewertung. Gerade die der Demaskierung eigene Verbindung von 
Heldenbild und Heroisierungsprozess kann helfen, sich spezifischen Konstruk-
tionen von Heldentum anzunähern und so der Offenheit des Heldenbegriffs zu 
begegnen.

Abseits des Genres maskierter Superhelden zeigt sich dies am Film Gladia-
tor von Regisseur Ridley Scott. Im Zentrum der Geschichte um den römischen 
Soldaten und titelgebenden Gladiator Maximus Decimus Meridius steht dessen 
wechselhafte Charakterisierung zwischen ungewolltem Heldentum und der 
heroischen Erfüllung seiner Pflicht. Anhand des im Film verwendeten Motivs 
der Demaskierung soll im Folgenden die in diesem Spannungsfeld dargestellte 
Idee von Heldentum untersucht werden. Das Ergebnis dieser Untersuchung 
kann in Abgrenzung zu klassischen Anforderungsbereichen des Heroischen mit 

4	 Thomas Nehrlich: Wenn Identität mittels einer Maske sichtbar wird. Zu Geschichte, Wesen 
und Ästhetik von Superhelden, in: Nikolas Immer / Mareen van Marwyck (Hg.): Ästheti-
scher Heroismus. Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden (Edition Kulturwis-
senschaft 22), Bielefeld 2013, S. 107–128, hier S. 126.

5	 Jean-Baptiste Rousseau: Ode 2,6: A la fortune, in: Œuvres poétiques de J. B. Rousseau, avec 
un commentaire par M. Amar. Tome Premier, Paris 1824, S. 131.

6	 Bröckling: Postheroische Helden (Anm. 3), S. 19–21.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ZWISCHEN ‚HELD‘ UND ‚NICHTHELD‘ 99

dazu beitragen, ein besseres Verständnis von Konstruktion und Funktionsweise 
individueller Heldenbilder zu erlangen.

Die Demaskierung des Protagonisten in Gladiator

Innerhalb des Filmes stellt die Demaskierung des Maximus als dessen Einfüh-
rung in die Gesellschaft Roms einen wichtigen narrativen Wendepunkt dar. Zu 
Beginn der Handlung befindet sich Maximus als General und Vertrauter des 
Kaisers Marcus Aurelius noch weit entfernt von Rom. Dessen Angebot, das Reich 
anstelle seines Sohnes und rechtmäßigen Erben Commodus zu verwalten, steht 
Maximus zögernd gegenüber. Er sehnt sich nach seiner Familie und einem einfa-
chen Leben als Bauer.7 Letztlich ist es Commodus, der mit dem Mord an seinem 
Vater die Herrschaft über das Reich an sich reißt.8 Als potentieller Konkurrent 
soll auch Maximus sterben. Anders als seiner Familie, die Commodus’ Treiben 
zum Opfer fällt, gelingt Maximus allerdings die Flucht, 9 die ihn letztlich in die 
Gladiatorenschule des Proximo führt.10 Erst die Rückwirkungen der tyranni-
schen Herrschaft des Commodus, aufgebaut auf einer Brot-und-Spiele-Politik,  
führen Maximus schließlich nach Rom und zu einem erneuten Aufeinander- 
treffen mit seinem Widersacher.11

Rom selbst hat Maximus bis zu diesem Zeitpunkt nicht gesehen.12 Stattdessen 
hat die Stadt nur als ein idealisiertes Abbild in seiner Vorstellungswelt existiert,13  
wobei der Kontrast zur durch die Dekadenz der Römer und die Herrschafts
praxis des Commodus pervertierten Version Roms kaum größer sein könnte. Als 

7	 Gladiator. USA 2000. Regie: Ridley Scott, 00:25:13. Zur Bedeutung der Familie sowie zum 
idealisierten Bauerntum des Maximus siehe Monica S. Cyrino: Gladiator and Contemporary 
American Society, in: Martin M. Winkler (Hg.): Gladiator. Film and History, Malden, MA 
2004, S. 124–149, hier S. 131, S. 141–142; Marcus Junkelmann: Hollywoods Traum von Rom. 
Gladiator und die Tradition des Monumentalfilms (Kulturgeschichte der antiken Welt 94), 
Mainz ²2009, S. 178, S. 180, S. 318–319 sowie Jennifer Barker: „A Hero Will Rise“. The Myth 
of the Fascist Man in Fight Club and Gladiator, in: Literature/Film Quarterly 36.3, 2008,  
S. 171–187, hier S. 174. Siehe zudem Marcus Stiglegger: Mythische Strukturen des Main- 
streamkinos. Ridley Scotts Heldenepos GLADIATOR (2000), in: Konrad Meisig / Uta  
Störmer-Caysa (Hg.): Ruhm und Unsterblichkeit. Heldenepik im Kulturvergleich, Wies
baden 2009, S. 157–166, hier S. 162.

8	 Gladiator, 00:35:30.
9	 Ebd., 00:38:55.
10	 Ebd., 00:49:00.
11	 Für eine ausführliche Zusammenfassung der Handlung siehe Monica S. Cyrino: Big Screen 

Rome, Oxford 2005, S. 208–213. Zur Politik des Commodus in Rom und deren Darstellung 
siehe Arthur J. Pomeroy: The Vision of a Fascist Rome in Gladiator, in: Martin M. Wink-
ler (Hg.): Gladiator. Film and History, Malden, MA 2004, S. 111–123, hier S. 113–117; Peter 
W. Rose: The Politics of Gladiator, in: Martin M. Winkler (Hg.): Gladiator. Film and His-
tory, Malden, MA 2004, S. 150–172, hier S. 160–161, S. 172 sowie Cyrino: Big Screen Rome, 
S. 240–241.

12	 Gladiator, 00:24:17.
13	 Ebd., 00:24:05.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100 SILVESTER KREISEL

Verkörperung dieser Anti-Utopie14 und als eigentliches Vorspiel der Demaskie-
rung fungiert der erste große Kampf des Maximus im Kolosseum. In der Nach-
stellung der Schlacht von Zama15 sollen er und seine Mitstreiter die Karthager 
in einem der wichtigsten Konflikte der römischen Geschichte verkörpern. Die 
Gladiatoren um Maximus dienen hierbei als designierte Verlierer. Nichts Heroi-
sches wird von ihnen erwartet, sondern die Erfüllung ihrer Rollen als Karthager, 
die in der nachgestellten Schlacht den Tod oder wenigstens eine ehrenvolle Nie-
derlage erleiden sollen. Unter Führung des Maximus gelingt ihnen allerdings, 
was Hannibal verwehrt blieb: der Sieg über die Römer.

Neben der Einführung des Maximus – und damit auch des Zuschauers – in 
die Welt des Kolosseums dient diese Action-Sequenz vor allem der Charakteri-
sierung des Protagonisten. Gezeigt wird Maximus als wahrer Anführer, dessen 
Autorität allein auf seinen Taten basiert. Dabei reproduziert sein Erfolg das Bild 
des siegreichen Feldherrn, das schon zu Beginn des Filmes mit seinem Triumph 
über die Germanen evoziert wird. In der Arena erreicht Maximus allerdings 
einen Status, der über den eines erfolgreichen Generals hinausgeht: Mit sei-
nem Sieg schreibt Maximus, wie von Commodus humorvoll angemerkt wird,16 
zumindest innerhalb des Kolosseums die Geschichte Roms neu – eine Leis-
tung, die von den Zuschauern als herausragend eingeordnet wird und in ihrer 
transgressiven Natur den Aufstieg des Maximus zu einem ‚Helden der Arena‘ 
symbolisiert.

Als Basis für den – scheinbaren – Eintritt des Maximus in den Bereich des 
Heroischen stellt der erste Kampf im Kolosseum eine wichtige Etappe des Filmes 
dar. Entscheidender ist allerdings das Geschehen im Anschluss an die Gefechte. 
Nach dem Sieg der ‚Karthager‘ betreten Commodus und sein Neffe Lucius die 
Arena, um dem siegreichen Gladiator zu gratulieren. Auf Befehl des Commodus 
und erst nach merklichem Zögern17 demaskiert sich Maximus mit den Worten:

My name is Maximus Decimus Meridius, commander of the armies of the north, general of 
the Felix Legions, loyal servant to the true emperor, Marcus Aurelius. Father to a murdered 
son, husband to a murdered wife. And I will have my vengeance, in this life or the next.18

14	 Vgl. hierzu die von Marcus Aurelius und Maximus zu Beginn diskutierte idealisierte Vorstel-
lung von Rom (Gladiator, 00:24:10 bzw. 00:24:46).

15	 Trotz eines Verweises auf Hannibal und Zama wird das Gefecht lediglich als „Battle of Car-
thage“ bezeichnet. Siehe hierzu Gladiator, 01:23:16 sowie 01:28:48.

16	 Gladiator, 01:28:43.
17	 Ridley Scott bestätigt im Audiokommentar (Gladiator, 01:31:10), dass die Demaskierung von 

Commodus erzwungen wird.
18	 Ebd., 01:31:17.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ZWISCHEN ‚HELD‘ UND ‚NICHTHELD‘ 101

Der Gladiator als maskierter Held? –  
Zur Funktion von Maske und Demaskierung

Wie zu Beginn angesprochen, dient die Maske des Helden in vielen Erzählun-
gen als Symbol und als Mittel der Identitätsbildung. Beide Aspekte sollen dem 
Helden eine gesteigerte Agency verleihen, indem sein Handeln symbolisch auf-
geladen, normativ gerechtfertigt und aus dem Umfeld alltäglicher Handlungen 
entrückt wird. Mit Abstrichen gilt dies auch für Maximus, der sich mit seinen 
Erfolgen als schier übermenschlicher Gladiator eine neue Identität erarbeitet: 
Hinter seinem Helm mit Gesichtsschutz und dem geschmückten Brustpanzer 
wird der ehemalige „general“19 zum „Spaniard“.20

Schon das Kostüm des „Spaniers“21 basiert allerdings – anders als im Falle vie-
ler Superhelden – nicht auf einem bewussten Akt der Konstruktion und ist somit 
kein Träger einer heroischen Botschaft.22 Alleine der ikonische Helm mit inte-
griertem Gesichtsschutz ist als Versuch der Identitätsverhüllung23 eine gezielte 
Maskerade durch Maximus. Ihren eigentlichen Sinn erhält die ‚Maske‘ aber erst 
mit der späteren Demaskierung, nur für das dramatische Aufeinandertreffen mit 
Commodus ist sie in den Film integriert.24 Dem erzählerischen Muster eines sol-
chen Aktes folgt allerdings auch die Demaskierung nur bedingt. Entgegen deren 
eigentlich transformativer Natur ändert sich für Maximus im Anschluss an das 
Geschehen nämlich nur wenig. Seine Ziele bleiben ebenso wie seine Ausgangs-
lage weitestgehend unverändert, auch weil seine Popularität bei den Zuschauern 
ein direktes Eingreifen des Commodus verhindert.25 Stattdessen ist es eher der 
Kaiser, der sich mit einer neuen Situation auseinandersetzen muss: Anstelle des 
sportlichen Idols erscheint überraschend ein ernstzunehmender Kontrahent um 

19	 Gladiator, 00:03:17. In der deutschen Synchronisation wird Maximus als „Tribun“ bezeichnet.
20	 Ebd., 00:49:41 sowie v. a. 01:06:08. Die deutsche Synchronisation verwendet den Begriff 

„Spanier“. Allgemein zur Identitätskonstruktion durch eine Maskerade siehe Nehrlich: Iden-
tität (Anm. 4), S. 126–127; von Holzen: Maskierte Helden (Anm. 3), S. 30. Zur Interpretation 
der Darstellungen auf dem Brustpanzer siehe Alastair J. L. Blanshard / Kim Shahabudin: 
Classics on Screen. Ancient Greece and Rome on Film, London 2011, S. 222. Vgl. hierzu auch 
01:19:33.

21	 Vgl. Anm. 20.
22	 Zwar war die Etablierung als erfolgreicher Gladiator durchaus das Ziel des Maximus, vgl. 

hierzu Gladiator, 01:10:28, nicht jedoch die Schaffung einer eigenen Heldenidentität.
23	 So auch Stiglegger: Mythische Strukturen (Anm. 7), S. 164. Entscheidend für diese Deu-

tung ist das Verhalten des Maximus bei 01:20:25: Nach einem Gespräch mit Lucius versucht 
dieser, sich vor potentiellen Beobachtern zu verbergen. Hintergrund hierfür ist eine mögli-
che Anwesenheit von Lucilla, die Maximus laut Scott als Mittäterin des Commodus in Ver-
dacht hat. Ähnliche Vorbehalte dürften Maximus in der Arena zur Wahl des Helmes verleitet 
haben.

24	 Ähnlich Junkelmann (Anm. 7), S. 243. Zum Duell zwischen Heroen und Schurken als zentra-
lem Motiv im Antikfilm siehe v. a. Martin Lindner: Rom und seine Kaiser im Historienfilm, 
Frankfurt am Main 2007, S. 142–148.

25	 Vgl. hierzu den Audiokommentar von Ridley Scott bei 01:31:43.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102 SILVESTER KREISEL

seine Stellung. Nicht aus Sicht des Helden, sondern aus der des Antagonisten 
erweist sich die Demaskierung als Prüfung.

Ausgangspunkt für diese Verkehrung der Rollen ist die Lage, in der sich Maxi-
mus beim erneuten Aufeinandertreffen mit Commodus befindet. Das ursprüng-
liche Angebot des Marcus Aurelius durch die Erneuerung der Republik26 
Heldentum zu erlangen, lässt Maximus verstreichen. Mit dem Tod des Aurelius, 
dem Verlust seiner Stellung als Tribun27 sowie der Ermordung von Frau und 
Kind verschließt sich die Chance, das Reich in eine bessere Zukunft zu führen. 
Von diesem Zeitpunkt an ist Maximus nur noch von zwei Gedanken beseelt: der 
Rache an seinem Peiniger und der Erlösung im Jenseits, das ihm ein Ende seiner 
weltlichen Leiden und eine Wiedervereinigung mit seiner Familie verspricht.28 
Obgleich diese Schicksalsschläge seine heldenhaften Qualitäten nicht gänzlich 
auszulöschen vermögen, fehlt Maximus zum wahren Heldentum nun ein Ziel, 
das sich aus den Bedürfnissen der Gemeinschaft ableiten ließe.

Und tatsächlich: Heroische Taten, eine Aufopferung für die Gemeinschaft, 
dies sind gerade keine Ziele, die Maximus als Gladiator verfolgt. Die mit seiner 
Maskerade verbundene Identität als „Spanier“ dient Maximus nicht als symboli-
sche Verkörperung seiner Heldenhaftigkeit. Sie stellt keine bewusste Abkehr von 
seiner zivilen Identität dar, sondern basiert in erster Linie auf den Zuschreibun-
gen der Zuschauer. Unter diesen Umständen kann seine Demaskierung aller-
dings weder als Prüfung noch als transformatives Element verstanden werden. 
Stattdessen stellt sie erst die Voraussetzung weiterer Geschehnisse dar, die Maxi-
mus ein heldenhaftes Ziel außerhalb persönlicher Rachepläne auferlegen.

Rollenbilder des Heldenhaften

Die Vermarktung von Gladiator lässt keinen Zweifel daran, dass der Heldenstatus 
des Maximus für die Macher des Filmes feststeht: „A Hero Will Rise“, so lautet der 
Slogan auf Plakaten zum Film.29 Nicht jeder Charakter, der heroische Attribute 

26	 Zur problematischen Deutung der Römischen Republik im Film siehe Rose: Politics of Gladi-
ator (Anm. 11), S. 158–159; Barker: Hero Will Rise (Anm. 7), S. 175–176 sowie Junkelmann: 
Hollywoods Traum (Anm. 7), S. 311–315 sowie Gladiator, 01:01:28.

27	 Vgl. Anm. 19.
28	 Vgl. hierzu den Audiokommentar von Ridley Scott bei 01:30:17. Zu einem ähnlichen Schluss 

kommen Amelia Arenas: Popcorn and Circus: „Gladiator“ and the Spectacle of Virtue, in: 
Arion. A Journal of Humanities and the Classics 9.1, 2001, S. 1–12, hier S. 12; Cyrino: Gladi- 
ator (Anm. 7), S. 136; Mischa Meier: „Gewinne die Menge!“ – Warum der Hollywood-
Antikfilm mit Gladiator (noch) nicht wieder auferstanden ist, in: Werkstatt Geschichte 36, 
2004, S. 92–102, hier S. 96; Barker: A Hero Will Rise (Anm. 7), S. 174; Junkelmann: Holly-
woods Traum (Anm. 7), S. 306, 319, Stiglegger: Mythische Strukturen (Anm. 7), S. 162 sowie  
Matthew Taylor: Dreaming of Rome with Ridley Scott’s Gladiator (2000), in: Meredith E. 
Safran (Hg.): Screening the Golden Ages of the Classical Tradition (Screening Antiquity), 
Edinburgh 2019, S. 259–276, hier S. 267–268, wobei wenigstens Junkelmann bei Maximus 
durchgängig das Ziel erkennt, die Wünsche des Marcus Aurelius umzusetzen.

29	 Vgl. hierzu Blanshard / Shahabudin: Classics on Screen (Anm. 20), S. 228.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ZWISCHEN ‚HELD‘ UND ‚NICHTHELD‘ 103

besitzt, erweist sich letzten Endes allerdings auch tatsächlich als Held. Entgegen 
der auf den Filmplakaten wiedergegebenen Deutung der Figur gilt dies auch für 
Maximus. Zweifellos vereint dieser zahlreiche heldenhafte Qualitäten30 in sich. 
Maximus ist exzeptionell. Er überschreitet Grenzen, innerhalb wie außerhalb der 
Arena, und ist stets für den Kampf bereit. Als Gladiator und Herausforderer des 
Kaisers wird er zum Mythos,31 als verstorbener Tyrannenmörder schließlich zum 
tugendhaften Vorbild.32 Ungeachtet dieser Qualitäten fehlen Maximus aber auch 
entscheidende Merkmale eines Helden. Vor allem seine Handlungsorientierung – 
zunächst geprägt von Passivität und Verweigerung, später von persönlicher Rache 
und individuellem Leid – lässt sich über weite Strecken des Filmes kaum mit dem 
Bild eines klassischen Heroen in Einklang bringen.33 Und obwohl sich Maximus 
unter dem Einfluss von Lucilla letztlich dafür entscheidet, sich für die Erneue-
rung der Republik einzusetzen,34 erscheint sein Verhalten ob seiner Verhaftung 
in individuellen Rachegefühlen und ob seines anhaltenden Wunsches nach einer 
Vereinigung mit seiner toten Familie überraschend ambivalent. Vor allem diese 
Ambivalenz wirft Fragen über das vermeintliche Heldentum des Maximus auf.35

Gerade zu Beginn der Handlung erscheint Maximus als eine Art Protoheld. 
Startet er noch als treuer, jedoch kampfesmüder General Roms,36 so lassen ihn 
der Tod des Marcus Aurelius und der Verlust seiner Familie an seinen bishe-
rigen Vorstellungen von Gerechtigkeit und Pflicht zweifeln.37 Dies ändert sich 
auch nicht durch die Annahme seiner neuen Rolle als Gladiator. Zwar lässt die 

30	 Vgl. allgemein hierzu Bröckling: Postheroische Helden (Anm. 3), S. 22–23.
31	 Vgl. hierzu den Kommentar des Commodus (Gladiator, 02:16:44): „They call for you. The 

general who became a slave. The slave who became a gladiator. The gladiator who defied an 
emperor. Striking story.”

32	 So zumindest die Deutung Lucillas (Gladiator, 02:26:23), die Maximus nach seinem Tod zum 
exemplarischen Bürger Roms stilisiert.

33	 Vgl. hierzu allgemein Ulrich Bröckling: Negationen des Heroischen. Ein typologischer 
Versuch, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 3.1: Faszinosum 
Antiheld, 2015, S. 9–13, hier S. 11–12. DOI: 10.6094/helden.heroes.heros/2015/01/02; Nora 
Weinelt: Zum dialektischen Verhältnis der Begriffe ‚Held‘ und ‚Antiheld‘. Eine Annäherung 
aus literaturwissenschaftlicher Perspektive, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen 
des Heroischen 3.1: Faszinosum Antiheld, 2015, S. 15–22, hier S. 16–17. DOI: 10.6094/hel-
den.heroes.heros/2015/01/02.

34	 Gladiator, 01:56:50. Dass hierfür nicht nur altruistische Motive vorliegen, legt die Konst-
ruktion des Filmes nahe: So fasst Maximus den Entschluss, den Umsturzplan von Lucilla zu 
unterstützen, unter anderem als Reaktion auf eine Provokation durch Commodus (Gladiator, 
01:49:30).

35	 Zur Thematik der traumatisierten Helden siehe den Beitrag von Bakogianni in diesem Band.
36	 Zur Darstellung des Kampfes im modernen Antikfilm, der zunehmend auch die psychologi-

schen Auswirkungen der Kämpfe thematisiert siehe Oskar Aguado Cantabrana: Screening 
the Face of Roman Battle. Violence through the Eyes of Soldiers in Film, in: Irene Berti u. a. 
(Hg.): Ancient Violence in the Modern Imagination. The Fear and the Fury (Imagines. Clas
sical Reception in the Visual and Performing Arts), London u. a. 2020, S. 43–56, hier S. 50–54. 

37	 Deutlich macht dies der Versuch des Maximus, seine Legions-Tätowierung unkenntlich zu 
machen. Siehe hierzu Gladiator, 00:52:30 sowie Junkelmann: Hollywoods Traum (Anm. 7), 
S. 305.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104 SILVESTER KREISEL

soldatische Kameradschaft innerhalb der Gladiatorenschule Anzeichen seiner 
heroischen Tugenden erahnen, letztlich dient ihm seine Rolle als „Spanier“ aber 
vor allem als Vehikel seiner Rache. Das Verhalten des Maximus orientiert sich 
weniger an moralischen Normen als vielmehr an einer zentralen Frage: „Are you 
not entertained?“38 Was zunächst als verächtlicher Vorwurf an die Zuschauer 
gerichtet ist, wird für Maximus zum Mantra seines Aufstiegs. Nicht die morali-
sche Qualität seiner Taten, sondern die Bewunderung der Zuschauer macht ihn 
zu einem ‚Helden der Arena‘.39

Seine grundlegende Ablehnung der Schauspiele bleibt indes ungeachtet sei-
nes Erfolges bestehen. Trotz der Begeisterung der Massen ist Maximus zu die-
sem Zeitpunkt weder ein wahrer ‚Held der Arena‘, deren Charakter er ablehnt, 
noch der Bevölkerung, deren Schicksal ihn kaum zu berühren scheint. Weder 
agiert Maximus also als ‚Opportunist‘,40 der die normativen Werte der durch 
Marcus Aurelius vertretenen Rom-Utopie den eigenen Zwecken unterordnet, 
noch als ‚Held‘, der diesen Werten entsprechend die eigenen Wünsche zuguns-
ten gemeinschaftlicher Notwendigkeiten zurückstellt. Vielmehr erscheint er als 
‚Vigilant‘,41 der zwar einen moralischen wie rechtlichen Normbruch als Recht-
fertigung seines Handelns anführen kann, der aber vor allem auf Basis indivi-
dueller Rachepläne und nicht auf die von Marcus Aurelius erhoffte Erneuerung 
Roms ausgerichtet agiert. Diese Schwerpunktsetzung verdeutlicht sich nicht 
zuletzt in Maximus’ Monolog42 vor Commodus. Hier bezeichnet er sich als loy-
alen Diener des wahren Kaisers Marcus Aurelius – ein wenig subtiler Vorwurf 
an Commodus –, vor allem aber charakterisiert er sich als Ehemann und Vater.

Erst die Gegner des Commodus in Rom, Lucilla und Gracchus, erkennen in 
Maximus die Chance auf politischen Wandel. Vor allem die anhaltende Loyalität 
seiner früheren Truppen verleiht Maximus das Potential, die Machtverhältnisse 
in Rom fundamental zu ändern. Voraussetzung hierfür ist die Offenlegung sei-
ner Identität, denn nur sein Ansehen als Maximus, nicht aber sein Ruhm als 
„Spanier“, macht aus ihm einen Herausforderer für Commodus, auch weil nur 
seine Rolle als Konkurrent um die Zuneigung von Marcus Aurelius und Lucilla43 
Letzteren zur Konfrontation nötigt. Der Akt der Demaskierung wirkt hierbei, 
zusammen mit Lucillas Intervention und dem Aufeinandertreffen mit seinem 
ehemaligen Diener Cicero, als Katalysator des weiteren Geschehens.

Es sind also weder die Auswirkungen eines persönlichen Handlungskodex 
noch die eigene Erfahrung mit einem moralisch verkommenen System, son-

38	 Gladiator, 01:07:44.
39	 Meier: „Gewinne die Menge!“ (Anm. 28), S. 98.
40	 Bröckling: Negationen (Anm. 33), S. 11.
41	 Vgl. ähnlich Meier: „Gewinne die Menge!“ (Anm. 28), S. 94, der Maximus als „Rächer“ 

bezeichnet.
42	 Vgl. Anm. 18.
43	 Vgl. hierzu den Audiokommentar bei 00:17:20 sowie Cyrino: Big Screen Rome (Anm. 11), 

S. 234–235.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ZWISCHEN ‚HELD‘ UND ‚NICHTHELD‘ 105

dern die schicksalhafte Positionierung als Vertrauter des Marcus Aurelius und 
der Druck durch Verbündete wie Gegner, die Maximus in die Rolle des Helden 
zwingen. Sein Handeln zielt folgerichtig nicht auf die Erneuerung des Reiches, 
sondern auf die Rache an Commodus, die Rettung der letzten Überreste seiner 
Familie – Lucius und Lucilla – und die Erlösung im Tod. Die größeren politi-
schen Zusammenhänge und das Rom-Ideal des Marcus Aurelius dienen hier-
bei lediglich als Rahmen dieses heldenhaft gedeuteten Rückzuges auf die eigene 
Familie.44 Maximus erscheint als ein Mann traditioneller Tugenden, die sich in 
seiner Nähe zum Bauerntum und in der Betonung seiner Rolle als Familien-
vater äußern.45 Noch zum Ende des Filmes drückt seine Sorge um Lucius, die 
Maximus mit seinen letzten Worten bekundet,46 die familiären Werte aus, die 
ihn durch die gesamte Geschichte begleiten. Gleichzeitig zeigt sich hierin der 
moderne Individualismus, der Scotts Film auszeichnet: Nicht die Entwicklung 
Roms, sondern das Bild eines Mannes – Maximus – ist dessen zentrales Thema.47

Scotts Gladiator als Verkörperung eines individuellen Heldentums?

Anders als es der Film-Slogan suggeriert, ist Maximus kein Held – zumindest 
nicht im klassischen Sinne. Hieran ändert auch die Demaskierung des Prota-
gonisten nichts, die entgegen den mit dieser Handlung verbundenen Topoi 
nicht den Kern von Maximusʼ Heldenhaftigkeit offenlegt. Der Grund hierfür 
findet sich in Scotts Fixierung auf das Private, die vor allem auf der Ebene der 
Handlungsmotivation48 Deutungsschwierigkeiten mit sich bringt. Problema-
tisch ist hierbei, dass Maximus trotz seiner unbestreitbaren Orientierung an 
gesellschaftlichen Normen das Exemplarische fehlt. Dies zeigt sich einerseits im 
anhaltenden Rachemotiv, dem aufgrund seiner individuellen Natur der normativ- 
vorbildhafte Impetus des Tyrannenmordes abgeht. Andererseits wird dies an 
der anhaltenden Weigerung des Maximus deutlich, die Verantwortung für das 
Reich zu übernehmen und somit die eigenen Wünsche den Bedürfnissen der 
Gemeinschaft unterzuordnen.49 Gehört zum Heldentum allerdings zumindest 
eine grundlegende Orientierung an vorherrschenden gesellschaftlichen Idealen 

44	 Ähnlich Junkelmann: Hollywoods Traum (Anm. 7), S. 347 und Elena Theodorakopoulos: 
Ancient Rome at the Cinema. Story and Spectacle in Hollywood and Rome (Greece and Rome 
live), Exeter 2010, S. 104, S. 106.

45	 Vgl. Anm. 7.
46	 Gladiator, 02:25:45.
47	 Vgl. Arenas: Popcorn and Circus (Anm. 28), S. 11–12, die die Motivation des Maximus poin-

tiert auf weitestgehend persönliche Ziele eingrenzt. Siehe hierzu zudem Cyrino: Big Screen 
Rome (Anm. 11), S. 231; Theodorakopoulos: Ancient Rome (Anm. 44), S. 106.

48	 Vgl. Anm. 33.
49	 Vgl. v. a. Gladiator, 01:57:24. Zwar ließe sich einwenden, dass Maximus durch sein Verspre-

chen, die Wiederauferstehung der Republik zu gewährleisten, genau diese Verantwortung 
übernimmt. Dessen ungeachtet bleibt er aber allein auf die Tötung des Commodus fokus-
siert. Das Schicksal Roms legt er in Gracchusʼ Hände. Vgl. hierzu auch Anm. 34. Indem 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106 SILVESTER KREISEL

– und hierauf aufbauend moralisch sinnhaftes, motiviertes und an gesellschaftli-
chen Interessen ausgerichtetes Handeln –, dann bleibt das Heldentum des Maxi-
mus wenigstens unvollständig.50

Wenn er aber kein Held im klassischen Sinne ist, was ist Maximus dann? Vor 
allem seine Ausrichtung an individuellen Bedürfnissen lässt ihn als Anti- oder 
Nichthelden erscheinen.51 Gleichzeitig besitzt Maximus fraglos Qualitäten, die 
ihn für viele Kinobesucher zum Helden machen. Überspitzt formuliert, zeigt 
sich Maximus so als heldenhafter Antiheld, der sich in seinem Verhalten stetig 
zwischen Heroismus, Passivität und Vigilantismus bewegt.

Derartige Zweifel an der Heldenhaftigkeit des Maximus scheinen die Macher 
des Filmes indes nicht zu hegen. Für sie verkörpert Maximus Heldentum, wenn 
auch eine besondere Art des Heldentums. Dessen Kern liegt innerhalb des 
durch den Protagonisten verkörperten Spannungsverhältnisses von Familie und 
Pflicht und damit von individuellen Wünschen und gesellschaftlichen Anfor-
derungen.52 Passend hierzu stehen Maximus und sein Umgang mit den an ihn  
herangetragenen Rollen als Tribun, Familienvater, Gladiator und Tyrannen
mörder im Mittelpunkt des Filmes.53 Sie kennzeichnen Scotts konzeptionelle 
Auseinandersetzung mit dem im Film präsentierten Heldentum, das in ver-
schiedenen Diskursen um individuelle Pflicht, moralisches Verhalten und gesell-
schaftliche Normen immer wieder aufblitzt.

Zu Beginn des Filmes scheint vor allem Maximusʼ Rolle als Tribun zu domi-
nieren. Sie verkörpert, ebenso wie sein Auftritt als Tyrannenmörder, seine Pflicht 
gegenüber dem Gemeinwesen. In beiden Funktionen dient er, ob willentlich oder 
nicht, dem Wohle Roms. Tatsächlich ist für Maximus seine Rolle als Familien-
vater aber von Anfang an prägend. Sein eigentliches Heldentum basiert auf der 
Orientierung an Heim und Familie. Dabei lehnt sich die Charakterisierung des 
Maximus an das römische Ideal des Bauern-Soldaten an,54 das hier zusammen 

Maximus den Wunsch des Marcus Aurelius nach einer Widerherstellung der Republik als 
Grund für sein Handeln angibt, zeigt er zudem erneut seine einseitige Ausrichtung anhand 
persönlicher Motive. 

50	 Allgemein hierzu Hans J. Wulff: Held und Antiheld, Prot- und Antagonist: Zur Kommunika-
tions- und Texttheorie eines komplizierten Begriffsfeldes. Ein enzyklopädischer Aufriß, in: 
Hans Krah / Claus-Michael Ort (Hg.): Weltentwürfe in Literatur und Medien. Phantastische 
Wirklichkeiten – realistische Imaginationen. Festschrift für Marianne Wünsch, Kiel 2002, 
S. 431–448, hier S. 432–433; Weinelt: Zum dialektischen Verhältnis (Anm. 33), S. 16–17; Son-
derforschungsbereich 948: Held, in: Compendium heroicum, 2019, DOI: 10.6094/heroicum/
hdd1.0.

51	 Vgl. Anm. 33.
52	 Ähnlich äußern sich Stiglegger: Mythische Strukturen (Anm. 7), S. 163 sowie Blanshard / 

Shahabudin: Classics on Screen (Anm. 20), S. 233–234. Auch Commodusʼ Verhalten ist durch 
die Beziehung zu seiner Familie bestimmt. Insbesondere das Verhältnis zu Vater und Schwes-
ter, die Maximus vorziehen, verstärkt seine Sehnsucht nach Zuneigung und Macht. Dies 
drückt sich wiederum in der Art seiner Herrschaftsausübung aus.

53	 Ähnlich Junkelmann: Hollywoods Traum (Anm. 7), S. 347.
54	 Cyrino: Big Screen Rome (Anm. 11), S. 229; Junkelmann: Hollywoods Traum (Anm. 7), 

S. 311.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ZWISCHEN ‚HELD‘ UND ‚NICHTHELD‘ 107

mit der Familie die Grundlage für ein funktionales Reich darstellt. Als Gegen-
pol zur korrumpierenden Politik Roms und in Anlehnung an moderne Ideale55 
vermittelt insbesondere die Familie Stabilität, Moralität und Werte. Im Kontrast 
zu Maximus machen dies vor allem Marcus Aurelius und Commodus deutlich. 
So zweifelt Marcus Aurelius am Vermächtnis seiner Herrschaft, während er sich 
gleichzeitig der mit dieser Herrschaft einhergehenden Vernachlässigung seiner 
Kinder bewusst ist.56 Commodus wiederum verbindet sein Kaisertum dezidiert 
mit eigenen Vorstellungen zur Familie. In seiner Selbstinszenierung als Vater 
des Reiches wird dabei selbst die Unterdrückung des Volkes zum Ergebnis einer 
missverstandenen Orientierung an familiären Werten.57 Beide, Marcus Aurelius 
wie auch Commodus, scheitern letztlich als Familienmenschen wie als Herr-
scher. Selbst der Kampf um das Reich parallelisiert sich am Schicksal des jungen 
Lucius ultimativ mit dem Kampf um die Familie.58

Die zunächst wenig heroisch wirkende Selbstreduktion des Maximus auf 
Rache und private Erlösung wird so zum Ausdruck eines modernen Helden-
verständnisses. Letztlich erweist sich dieses Heldentum hinter der Deutung der 
Familie als zentraler Orientierungspunkt individuellen Handelns allerdings 
als ein nur schemenhaftes Konstrukt. Ein Grund hierfür findet sich in Scotts 
teils inkonsequenter Charakterisierung des Protagonisten. Während sich des-
sen Stilisierung als tugendhafter sowie an einem idealisierten Bauerntum ori-
entierter Bürger nicht nur an römische Ideale,59 sondern auch an klassische 
Vorstellungen des amerikanischen Republikanismus anzulehnen scheint,60 
widerspricht Maximusʼ konsequente Ablehnung, die Verantwortung für das 
Reich zu übernehmen,61 genau solchen Idealen. Scotts Held bleibt Individua-
list, sein Heldentum eine Chimäre, die allein auf der äußeren Interpretation des 
Konfliktes mit Commodus – gedeutet als Tyrannenmord und nicht als private 
Rache – basiert.62 Zentrale Voraussetzung für diese Zuschreibung ist die Wieder-
auferstehung des Maximus als Folge seiner Demaskierung. Zwar wirkt diese auf 
Maximus selbst nicht transformativ, dennoch bildet sie die Grundlage für sein 
Heldentum. In den Augen Roms verbindet erst sie den ‚Vigilanten‘ Maximus, 
getrieben von persönlichen Motiven, mit dem ‚Tribun‘ als Vertreter elitärer Nor-

55	 Cyrino: Gladiator (Anm. 7), S. 141.
56	 Gladiator, 00:22:35 sowie 00:34:50.
57	 Ebd., 01:01:54. Vgl. hierzu auch Cyrino: Gladiator (Anm. 7), S. 134 sowie Anm. 52.
58	 Siehe hierzu Gladiator, 02:08:30 sowie Anm. 46.
59	 Vgl. Anm. 54.
60	 Cyrino: Gladiator (Anm. 7), S. 141–142 sowie dies.: Big Screen Rome (Anm. 11), S. 249. All-

gemein zum idealisierten Bauerntum in der Gedankenwelt des amerikanischen Republi-
kanismus siehe Gordon S. Wood: The Radicalism of the American Revolution, New York 
1991, S. 104–106, S. 123; ders.: Empire of Liberty. A History of the Early Republic, 1789–1815 
(Oxford History of the United States), Oxford 2009, v. a. S. 45, S. 167; James Bohman: Repub-
lican Citizenship, in: Hein-Anton van der Heijden (Hg.): Handbook of Political Citizenship 
and Social Movements, Cheltenham 2014, S. 45–59, hier S. 46.

61	 Vgl. Anm. 49. 
62	 Vgl. Anm. 32.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108 SILVESTER KREISEL

men und dem ‚Gladiator‘ als Idol der römischen Bevölkerung. Die Demaskie-
rung erweist sich so als Mechanismus einer doppelten Konstruktion: Während 
Lucilla auf ihrer Basis Maximus zum Vorkämpfer einer erneuerten Republik sti-
lisiert, wird sie von Ridley Scott dazu genutzt, aus dem ‚Nichthelden‘ Maximus 
den ‚Helden‘ seines Epos zu erschaffen.

Fazit

Obwohl die Demaskierung des Maximus nicht nur auf seinen filmischen  
Konterpart Commodus, sondern auch auf die Zuschauer im Kino eine unge-
ahnte Wirkung auszuüben vermochte, war die Gestaltung dieser Szene keines
wegs unumstritten. Russell Crowe zeigte sich zunächst nur wenig von der 
emotionalen Wucht des Monologs überzeugt.63 Dennoch entwickelte die Szene 
ikonische Qualität und erwies sich gleichzeitig als entscheidend für die weitere 
Entwicklung des Protagonisten: Erst die Aufgabe der Maske lässt den „Spanier“ 
zu einer Gefahr für Commodus werden, und erst die Offenlegung seiner Identi-
tät schafft die Voraussetzung dafür, den ‚Vigilanten‘ Maximus als ‚Heroen‘ deu-
ten zu können.

Der Grund hierfür liegt in der Perspektive des Filmes. Sie zieht die Behand-
lung individueller Schicksale im Kontext spezifischer gesellschaftlicher Vorbe-
dingungen der eigentlichen Betrachtung eben dieser Gesellschaft sowie der auf 
sie wirkenden Folgen individuellen Handelns vor. Als Maßstab für das richtige 
Handeln erweist sich in diesem Kontext die Familie. Die Diskussion weitreichen-
der gesellschaftlicher und politischer Probleme dient dagegen nur als Szenerie 
der heldenhaft gedeuteten Auseinandersetzung des Maximus mit seiner eige-
nen Identität. Trotz seiner unbestrittenen Qualitäten bleibt Maximus dabei eine 
ambivalente Figur. Während das Schicksal der Bevölkerung in seinen Gedanken 
kaum eine Rolle spielt, treiben ihn bis zum Schluss vor allem seine persönlichen 
Motive an,64 und in gewisser Weise erscheint sein Heldentum als ein Ergebnis 
äußerer Beeinflussung letztlich unvollendet. Der ‚Mensch‘ Maximus,65 verhaftet 
in der Erinnerung an seine Familie, wird dem Bild des überdimensionalen Hel-
den, den er in der Arena verkörpert, trotz seiner Taten nicht gerecht. Erst in der 
rückschauenden Deutung der Lucilla verbinden sich familiäre Werte und der 
Einsatz für das Gemeinwesen in der Person des Maximus zu einer spezifischen 
Form des Heldentums, erst hier wird die persönliche Rache zum gerechten 
Tyrannenmord, der Gladiator zum Kämpfer Roms, der ‚Nichtheld‘ zum ‚Helden‘.

63	 Richard Corliss: Cinema: The Empire Strikes Back, Time, 8. Mai 2000. content.time.com/
time/subscriber/article/0,33009,996847,00.html [7. Juni 2022].

64	 Sichtbar wird dies etwa daran, dass Maximus zwar durchaus bereit ist, anderen Menschen 
zu helfen. Dies gilt allerdings nur für Personen, die seinem direkten Bezugsfeld angehören 
und denen er sich persönlich verpflichtet fühlt. Vgl. exemplarisch Gladiator, 01:26:16 sowie 
Anm. 46.

65	 Vgl. Anm. 5.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ZWISCHEN ‚HELD‘ UND ‚NICHTHELD‘ 109

Dieses Heldentum bleibt aber Fiktion, wenn auch eine für die Zukunft Roms 
notwendige. Erst der Rekurs auf den von ihr konstruierten ‚Helden‘ Maximus 
erlaubt es Lucilla, die Wiederherstellung der Republik einzuleiten. Entsprechend 
der allgemeinen Perspektive des Filmes lässt Scott die Frage nach dem weite-
ren Schicksal des Reiches allerdings unbeantwortet. Zentrales Thema bleibt 
stattdessen die Verortung des Individuums in der Gemeinschaft. Ein in diesem 
Zusammenhang von Lucilla thematisierter Aspekt von Maximusʼ Heldenreise66 
lässt sich dabei bereits an seiner Demaskierung ablesen: Als Voraussetzung, nicht 
aber als Garant für die Entdeckung der Heldenhaftigkeit dient neben der Aner-
kennung seiner Pflicht auch die Akzeptanz seiner Identität67 – nicht nur als Vater 
und Ehemann, sondern auch als Teil Roms.68 Auch wenn Maximus dies durch 
seinen anhaltenden Fokus auf persönliche Ziele letztlich verweigert – er ‚Nicht-
held‘ bleibt –, nähert sich seine Entwicklung vor allem vor dem Hintergrund 
dieser Konfrontation mit der eigenen Identität gegen Ende des Films wieder 
dem populären Bild des demaskierten Helden an. Gleichzeitig spiegelt sich im 
inneren Konflikt des Maximus das im Film vertretene Heldenbild Scotts wider, 
das sich an zeitgenössischen Idealen von Privatheit und familiären Werten ori-
entiert, dem in seiner Fokussierung auf einzelne Schicksale aber der Übergang 
vom Individuellen zum Gemeinschaftlichen misslingt.

66	 Gladiator, 02:26:40: „He was a soldier of Rome. Honour him.“
67	 Allgemein hierzu Wulff: Held und Antiheld (Anm. 50), S. 433.
68	 Vgl. Cyrino: Gladiator (Anm. 7), S. 136. 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783987400759-97 - am 12.01.2026, 23:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

